
1 

 

PAPIESKI WYDZIAŁ TEOLOGICZNY WE WROCŁAWIU 

 

 

 

 

ELŻBIETA OLCZAK 

 

 

 

 

 

Człowiek jako imago Trinitatis 
w Summa Theologiae świętego Tomasza z Akwinu 

 
 

 

 

 

 

 

 

Praca doktorska napisana na seminarium naukowym 

 z  Duchowości Kapłańskiej i Życia Konsekrowanego  

pod kierunkiem 

 bp. prof. dr. hab. Jacka Kicińskiego CMF  

 

 

 

 

 

 

WROCŁAW 2022 

 



2 

 

Spis treści 
WYKAZ SKRÓTÓW ................................................................................................................ 5 

WSTĘP ....................................................................................................................................... 6 

Rozdział I ................................................................................................................................. 17 

Vestigia. Ślady początkiem obrazu Trójcy Świętej w człowieku. ........................................... 17 

1. Trójca Święta Wzorem i kluczem do rzeczywistości ........................................................... 17 

a. Analogiczny obraz Trójcy Świętej w człowieku .............................................................. 18 

b. Cechy wspólne: istnienie i istota – esse i essentia ........................................................... 19 

c. Pięć „dróg” to pięć typów relacji transcendentalnych realnego bytu ............................... 22 

d. Dwa pochodzenia w Bogu – procesiones. ....................................................................... 25 

e. Cztery relacje – relationes ................................................................................................ 27 

f. Trzy Osoby Boskie – Personae. Posyłania – missiones ................................................... 29 

g. Apropropriacje, czyli przyswajanie przymiotów istotowych – approriationes ............... 32 

2. Trójca Święta przyczyną wzorczą, sprawczą i celową człowieka oraz wszystkich stworzeń.

 .................................................................................................................................................. 35 

a. Jeden Bóg przyczyną nieskończonej ilości skutków ........................................................ 36 

b. Skutki jako ślad obrazu swoich przyczyn ........................................................................ 38 

c. Istnienie człowieka na obraz Trójcy Świętej .................................................................... 39 

d. Przyczyna sprawcza – causa efficiens .............................................................................. 41 

f. Przyczyna wzorcza – causa exemplaris ............................................................................ 42 

g. Przyczyna celowa – causa finalis ..................................................................................... 45 

3. Ślady – vestigia Trójcy Świętej w człowieku i we wszystkich stworzeniach ...................... 49 

a. Zasada porządkująca: ślad-obraz-podobieństwo vestigium-imago-similitudo. ............... 49 

b. Różnica między śladem a obrazem .................................................................................. 53 

c. Podobieństwo stworzeń rozumnych i nierozumnych do Trójcy Świętej ......................... 54 

d. Ślad jako podobieństwa w naturze i człowiek jako obraz w naturze ............................... 55 

e. Analogie pomiędzy Trójcą niestworzoną, a Trójca stworzoną ........................................ 57 

f. Ślad Trójcy Świętej w człowieku zewnętrznym ............................................................... 59 

g. Ciało człowieka śladem Trójcy Świętej ........................................................................... 62 

Rozdział II ................................................................................................................................ 66 

Imago. Człowiek jako imago Trinitatis w naturze i w łasce .................................................... 66 

1. Obraz Trójcy Świętej w człowieku w naturze ..................................................................... 66 

a. Trzy rodzaje obrazów Trójcy Świętej w człowieku ......................................................... 66 

b. Człowiek stworzony na obraz Trójcy Świętej i natury Boskiej ....................................... 69 

c. Natura Naturans i natura particularis ............................................................................. 71 

d. Trzy dobra natury ............................................................................................................. 72 

e. Niezniszczalne elementy obrazu wchodzące w skład dobra natury ................................. 74 



3 

 

f. Wypowiedzi Ojców Kościoła na temat obrazu Boga w człowieku .................................. 79 

2. Augustyna analogie trynitarne w naturze człowieka cielesno-duchowej ............................. 83 

a. Triady w widzeniu: corporalis, spiritualis et intellectualis .............................................. 84 

b. Samoświadomość istnienia obrazem Boga w człowieku ................................................. 86 

c. Nieśmiertelność – obrazem Boga w człowieku ................................................................ 88 

3. Obraz Trójcy Świętej w mężczyźnie i kobiecie ................................................................... 89 

a. Czy kobieta jest na obraz Trójcy Świętej? ....................................................................... 90 

b. Człowiek jako imago Trinitatis w pierwszym opisie stworzenia..................................... 91 

c. Obraz Trójcy Świętej w małżeństwie. Relacja miłości .................................................... 93 

d. Obraz Trójcy Świętej w rodzinie ..................................................................................... 96 

e. Człowiek jako imago Trinitatis w drugim opisie stworzenia ........................................... 98 

f. Relacja na obraz Trójcy Świętej. Metafizyczne uzasadnienie ........................................ 101 

4. Kto jest bardziej na obraz Boży: człowiek czy anioł?........................................................ 105 

a. Hierarchia bytów stworzonych ....................................................................................... 106 

b. Kim jest Anioł? .............................................................................................................. 107 

c. Anioł jest bardziej na obraz Boga niż człowiek ............................................................. 109 

d. Człowiek jest bardziej na obraz Boga niż anioł ............................................................. 111 

e. Anioł i człowiek jako imago Trinitatis ........................................................................... 115 

5. Najdoskonalszy Obraz: Bóg – Człowiek Jezus Chrystus ................................................... 117 

a. Obraz niestworzony – primogenitus ............................................................................... 118 

b. Dwa warunki bycia obrazem Boga ................................................................................ 119 

c. Imiona: Syn, Słowo, Obraz, Blask ................................................................................. 121 

d. Wcielenie. Incarnatio Christi ......................................................................................... 124 

e. Zbawienie celem wcielenia ............................................................................................ 127 

6. Obraz Trójcy Świętej w człowieku w łasce ....................................................................... 128 

a. Konieczność łaski ........................................................................................................... 130 

b. Przyczyna łaski ............................................................................................................... 133 

c. Istota łaski Bożej ............................................................................................................ 135 

d. Nierówność obrazu Boga w człowieku .......................................................................... 136 

e. Blask obrazu Boga w człowieku .................................................................................... 138 

Rozdział III ............................................................................................................................. 141 

Similitudo. Człowiek na obraz Trójcy Świętej – upodobnienie w łasce i w chwale. ............. 141 

1. Jakość obrazu Boga w człowieku ....................................................................................... 141 

a. Relacje pomiędzy imago a similitudo ............................................................................ 142 

b. Rola przypadłości w kształtowaniu się obrazu Boga w człowieku ................................ 146 

c. Jakość – qualitas ............................................................................................................. 149 

2. Wpływ cnót na dynamikę obrazu Boga w człowieku ........................................................ 155 



4 

 

a. Dwa źródła cnót: przyrodzone i nadprzyrodzone ........................................................... 155 

b. Cnota jako bona qualitas mentis .................................................................................... 158 

c. Rodzaje cnót. Roztropność – prudentia ......................................................................... 161 

d. Panowanie cnót .............................................................................................................. 165 

3. Wpływ łaski na doskonałość obrazu Boga w człowieku ................................................... 169 

a. Życie nadprzyrodzone .................................................................................................... 169 

b. Człowiek na Obraz Trójcy Świętej w usprawiedliwieniu .............................................. 175 

c. Człowiek na Obraz Trójcy Świętej w zasłudze .............................................................. 182 

4. Wpływ światła chwały na obraz Boga w człowieku .......................................................... 187 

a. Podobieństwo obrazu Trójcy Świętej w człowieku w adopcji ....................................... 187 

b. Cel ostateczny jako doskonałość obrazu Trójcy Świętej  w człowieku. ........................ 193 

c. Upodobnienie człowieka do Trójcy Świętej przez kontemplację .................................. 197 

d. Obraz Boga w człowieku w visio beatfica ..................................................................... 205 

5. Matka Boża jako imago Trinitatis ...................................................................................... 210 

a. Antropologia scholastyczna i dogmat o Niepokalanym Poczęciu Najświętszej Maryi 

Panny .................................................................................................................................. 211 

b. Obraz Boży w naturze Maryi ......................................................................................... 214 

c. Obraz Trójcy Świętej w Osobie Maryi ........................................................................... 217 

d. Maryja Ikoną Trójcy Świętej .......................................................................................... 219 

e. Maryja – najpiękniejszy obraz Trójcy Świętej – tota pulchra ....................................... 221 

ZAKOŃCZENIE .................................................................................................................... 225 

BIBLIOGRAFIA .................................................................................................................... 230 



5 

 

 

WYKAZ SKRÓTÓW 

AL – Amoris laetitia, posynodalna adhortacja apostolska papieża 

Franciszka 

BF – Breviarium fidei. Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła 

DI – Przemówienie Ojca Świętego Benedykta XVI inaugurujące 

V  Konferencję Ogólną Episkopatów Ameryki Łacińskiej i Karaibów, 

Aparecida 13 maja 2007 roku 

DV – Dominum et Vivificantem, encyklika Jana Pawła II o Duchu Świętym 

w życiu Kościoła i świata 

FC – Familiaris consortio, adhortacja apostolska Jana Pawła II 

FR – Fides et ratio, encyklika Jana Pawła II 

HV – Humanae vitae, encyklika Pawła VI 

KDK – Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym 

Soboru Watykańskiego II, Gaudium et spes 

KKK – Katechizm Kościoła Katolickiego 

KK – Konstytucja dogmatyczna o Kościele w świecie współczesnym Soboru 

Watykańskiego II, Lumen gentium 

KO – Konstytucja dogmatyczna o Objawieniu Bożym Soboru 

Watykańskiego II, Dei verbum 

LdR – List do rodzin Gratissimam sane Jana Pawła II 

MD – Mulieris dignitatem, list apostolski Jana Pawła II o godności  

i powołaniu kobiety 

PG – Patrologia Graeca, zbiór dzieł greckich Ojców Kościoła 

PL – Patrologia Latina, zbiór dzieł łacińskich Ojców Kościoła  

RH – Redemptor Hominis, encyklika Jana Pawła II  

ScG – św. Tomasz z Akwinu, Summa contra gentiles 

STh – św. Tomasz z Akwinu, Summa Theologiae 

 



6 

 

 

WSTĘP 

 

We współczesnym świecie jesteśmy świadkami zmian zachodzących na wielu 

płaszczyznach życia społecznego, gospodarczego i politycznego, z których 

największe dotyczą kultury. Powstają fałszywe koncepcje człowieka i świata 

całkowicie oderwane od „decydującej rzeczywistości, jaką jest Bóg” (DI 3). 

Rodzi się niebezpieczeństwo dominacji systemów wykluczających Boga, 

opartych na mitach i ideologiach stosujących destrukcyjne, bo totalitarne, 

metody organizacji życia społecznego (DI 3). Trwa promocja „nowoczesnego 

człowieka”, nowej antropologii zachęcającej do indywidualizmu, który nie 

respektuje granic nakreślonych przez Boże przykazania oraz prawo 

naturalne. Promowane jest „kłamstwo ontologiczne” polegające na deklaracji 

całkowitej niezależności od Boga, na uznaniu przez człowieka za centrum 

życiowe swojego „ja”, a swojej woli za rozstrzygający autorytet. Benedykt XVI 

pisze, że ta autonomia „jest kłamstwem ontologicznym, ponieważ człowiek 

nie istnieje sam z siebie i dla samego siebie; jest również kłamstwem 

politycznym i praktycznym, ponieważ współpraca, podzielenie się wolnością 

są konieczne. A skoro Bóg nie istnieje, skoro dla człowieka Bóg nie może być 

instancją, najwyższą instancją pozostaje tylko zgoda większości. 

W konsekwencji zgoda większości staje się ostatnim słowem, któremu 

powinniśmy być posłuszni. A ta zgoda — wiemy o tym z historii ubiegłego 

stulecia — może być również «przyzwoleniem na zło»”1. Odrzucając Boga jako 

przyczynę sprawczą, wzorczą i celową zarówno człowieka, jak i całej zastanej 

rzeczywistości zaciera się różnicę pomiędzy naturą, kulturą i nadnaturą.  

W ten sposób przypisuje się człowiekowi całą moc sprawczą, pozbawiając go 

wiedzy na temat jego prawdziwej tożsamości. Zatarcie granic pomiędzy 

naturą a nadnaturą, pomiędzy poznaniem naturalnym a poznaniem 

nadprzyrodzonym w świetle łaski i w świetle chwały Stefan Swieżawski 

nazywa „deformacją gnostyczną”, która pozbawia człowieka mądrości2. 

Ogromnie pomocna w zrozumieniu, a także w podejmowaniu prób 

 
1 Benedykt XVI, Możliwość czynienia pokuty, w: R. Słupek, Współczesne debaty o Kościele, 

Wrocław 2019, s. 35. 
2 S. Swieżawski, Istnienie i tajemnica, Lublin 1993, s. 41nn. 



7 

 

rozwiązania tych problemów może być refleksja teologiczna św. Tomasza 

z Akwinu – oparta na przyrodzonej mądrości filozoficznej, czyli na 

metafizyce3. W związku z tym podjęto próbę napisania rozprawy, która ma 

na celu przedstawienie prawdy teologicznej i filozoficznej ukazującej wielkość 

godności człowieka, wynikającej z faktu stworzenia go przez Boga w Trójcy 

Świętej Jedynego „na swój obraz i podobieństwo” (Rdz 1, 26-27) 

i przeznaczenia go do uzyskania godności dziecka Bożego4.  

Temat pracy został sformułowany jako: „Człowiek jako imago Trinitatis 

w Summa Theologiae świętego Tomasza z Akwinu” i nawiązuje do 

zagadnienia 93 zawartego w pierwszej części (prima pars) Sumy teologicznej 

pt. De fine sive termino productionis hominis, co w tłumaczeniu Piusa Bełcha 

brzmi: „Cel względnie kres utworzenia człowieka: na obraz Boga”5, gdzie św. 

Tomasz umieścił swoje rozważania na temat człowieka jako obrazu Bożego. 

We wstępie do tego zagadnienia św. Tomasz wyjaśnia, że chodzi o rozważania 

dotyczące celu lub kresu utworzenia człowieka, o którym jest powiedziane, iż 

został uczyniony „na obraz i podobieństwo Boże” (por. Rdz, 1, 26–28) (Deinde 

considerandum est de fine sive termino productionis hominis, prout dicitur 

factus ad imaginem et similitudinem Dei)6.  

Jako problem pracy postawiono pytanie: W jaki sposób św. Tomasz 

ukazuje człowieka jako obraz Trójcy Przenajświętszej? 

Metoda. W celu udzielenia odpowiedzi na postawione w pracy pytanie 

posłużono się metodą teologiczną pozytywną oraz metodą historyczną. 

Zgodnie z przedmiotem badań, którym jest relacja osobowa między Trójcą 

Osób a człowiekiem jako osobą stworzoną na jej wzór, za podstawową zasadę 

metodologiczną przyjęto personalizm7 – oparty na fundamencie antropologii 

św. Tomasza z Akwinu. Nauka o człowieku jako obrazie Boga jest 

przedmiotem antropologii teologicznej, gdyż w jej centrum jest Troistość 

 
3 Tamże. 
4 J. Kiciński, Powołanie – Konsekracja – Misja. Personalistyczny aspekt teologii życia 
konsekrowanego we współczesnym Magisterium Kościoła, Wrocław 2009, s. 16. 
5 Por. STh, I, q. 93, wstęp. 
6 Por. tamże, prooemium. 
7 Por. M. Chmielewski, Metodologiczne podstawy teologii duchowości, w: Duchowość na progu 

trzeciego tysiąclecia, red. M. Chmielewski, Lublin 1999, s. 45-85 (Duchowość w Polsce, t. 6). 

https://marekchmielewski.eu/wp-content/uploads/2016/12/Metodologiczne-podstawy-
teologii-duchowo%C5%9Bci.pdf. (dostęp: 11.05.2022). 



8 

 

Osobowa Jedynego Boga, której „odbiciem” jest człowiek jako osoba 

stworzona i działająca na wzór Trinitatis8. Osobowy Bóg w Trójcy Świętej 

zostanie przedstawiony jako Byt konieczny i Wzór stanowiący „odpowiedź” na 

pytania, kim jest człowiek, jaki jest jego początek i cel istnienia9. Zatem 

człowiek jako imago Trinitatis, czyli osoba pochodząca od Osób Boskich 

i ukształtowana na jej Wzór, jest fundamentalną zasadą hermeneutyczną 

zastosowaną w tej dysertacji.  

Praca nad tak postawionym problemem bazuje na tomistycznej 

antropologii personalistycznej opartej na koncepcji osoby zaczerpniętej od 

Boecjusza oraz na metafizyce Arystotelesa. W pracy zostanie ukazana 

całkowita zależność człowieka od Boga, począwszy od aktu stworzenia, przez 

podtrzymywanie go w istnieniu, pomoc w doskonaleniu, w przyjęciu daru 

łaski, aż do spotkania w chwale nieba. Tajemnica człowieka zostanie 

naświetlona i objaśniona tak ze strony Objawienia – jako prawda wiary, jak 

i jako prawda rozumu oparta na gruncie filozofii realistycznej. Pojęcie 

„prawda” u św. Tomasza jest relacją adekwatności intelektu i bytu, czyli 

sprowadza się do czegoś, co realnie istnieje i co jest ujmowane przez 

intelekt10. To stanowisko poznawcze wywodzi się realistycznej interpretacji 

rzeczywistości będącej w opozycji do ideologii i mitów na temat człowieka 

i świata.  

Z uwagi na nierówność podmiotów – Boga i człowieka – posłużono się 

analogią jako narzędziem niezbędnym do przybliżenia tajemnicy obrazu 

człowieka jako imago Trinitatis. Etymologia słowa „analogia” wskazuje, że 

można go użyć do wyrażenia relacyjnej jedności tego, co złożone, a więc 

stosunku, proporcji i znaczenia podobieństwa pomiędzy tym, co zasadniczo 

się różni (np. Bóg i człowiek).11 Za pomocą analogii transcendentalnej 

metafizycznej zostaną zbadane relacje pomiędzy bytem stworzonym 

a czystym Istnieniem, Absolutem, Bytem Koniecznym, w celu wyrażenia 

 
8 Por. Cz. Bartnik, Traktat III: O człowieku (Antropologia teologiczna), w: Dogmatyka 
katolicka, Lublin 2012, tom 1, s. 319.  
9 Tamże, s. 89. 
10 Św. Tomasz z Akwinu, Kwestie dyskutowane o prawdzie, przeł. A. Aduszkiewicz, 

L. Kuczyński, J. Ruszczyński, t. 1, q. 1, a. 1., Kęty 1998; zob. także STh, I, q. 16, a. 3; zob. 

SCG, I, c. 59, tom 1, s. 158nn. 
11 M. Krąpiec, Metafizyka. Dzieła, Lublin 2000, s. 404 



9 

 

problemu partycypacji bytów oraz sposobu działania przyczyn naczelnych, 

pierwszych, zewnętrznych12 (sprawczej, wzorczej i celowej), jak również 

skutków tych działań w postaci śladów, obrazu i podobieństwa. 

Szczegółowe wskazówki do rozwiązania problemu pracy są zawarte 

głównie w pierwszej części prima pars Sumy Teologicznej, w kwestii 93. To 

zagadnienie stanowi jakby „klucz” do zrozumienia tajemnicy nazwanej w tej 

dysertacji „człowiek jako imago Trinitatis”, które łączy rozważania teologiczne 

(o różnych typach relacji pomiędzy Trójcę Świętą a stworzeniami) 

z argumentacją filozoficzną zaczerpniętą z Arystotelesowskiej metafizyki. 

Jednakże kwestie poruszone w tym zagadnieniu mają tak wieloaspektowy 

charakter, że wiążą się z innymi zagadnieniami, które znajdują się 

w pozostałych częściach Sumy Teologicznej. Wobec czego wyjaśnienie 

tajemnicy jaką jest imago Trinitatis zostało odnalezione również w miejscach 

paralelnych, tj. w innych zagadnieniach powiązanych z treścią zagadnienia 

93, a odszukanych wśród 613 zagadnień (kwestii) i 3122 artykułów 

zawartych w Sumie Teologicznej13.  

Z tej obszernej analizy wynika, iż obraz Boga Trójcy znajdujący się 

w człowieku jest rzeczywistością wieloaspektową, relacyjną i dynamiczną. 

Dynamizm stworzenia będącego „na obraz” wynika z faktu, że jest to osoba 

żywa, rozumna, działająca i doznająca, obdarzona wolną wolą i możnością do 

nawiązywania relacji z innymi, a przede wszystkim z Bogiem. W tej dysertacji 

zostaną ukazane naturalne elementy konstytutywne każdego człowieka 

stanowiące treść tego obrazu, w tym jego główny komponent, jakim jest 

umysł. Zostanie również ukazany dynamizm elementów nadprzyrodzonych – 

kształtujących ten obraz we współpracy Boga z człowiekiem – jakimi są 

łaska, cnoty teologalne, kontemplacja i światło chwały.  

Odkrywanie tajemnicy Boga w człowieku odbywać się będzie 

w kolejności odnalezionych u św. Tomasza zasad porządkujących, takich jak: 

wyjście i powrót – exitus-reditus; ślad–obraz–podobieństwo – vestigium-imago-

similitudo; stworzenie w naturze – creatio in natura, następnie nowe 

 
12 Tenże, Dzieła. Teoria analogii bytu, Lublin 1993, s. 169-170. 
13 Chodzi o całość wraz z suplementem i dodatkami; por. P. Bełch, Objaśnienia tłumacza, 
zagadnienie 2/1, w: Tomasz z Akwinu, Suma Teologiczna: O Bogu (I, 1-13), Londyn 1975, 
t. 1, s. 260. 



10 

 

stworzenie w łasce – recreatio in gratia i upodobnienie w chwale – similitudo 

in gloria oraz inne.  

Literatura. Powyższe rozważania będą oparte na analizie bogatej 

literatury, za pomocą której starano się ukazać aktualność nauki Akwinaty 

o człowieku stworzonym na obraz Trójcy Świętej. Główne źródło stanowiła 

łacińska wersja Summa Theologiae św. Tomasza z Akwinu. W tym celu 

wykorzystano wersje tekstów źródłowych dostępne w serwisie: Corpus 

Thomisticum, Opera Omnia, Opera Maiora, jak również wydanie Summa 

Theologiae cum commentariis Caietani, Opera omnia iussu Leonis XIII P. M. 

edita. Bezpośrednie źródło stanowią więc wybrane zagadnienia z wersji 

łacińskich, których tekst skonsultowano z przekładami polskimi. 

Z dostępnych przekładów na język polski w szerokim zakresie korzystano 

z tzw. londyńskiej wersji Sumy Teologicznej, lecz z uwagi na nieadekwatność 

tego tłumaczenia na potrzeby tej dysertacji korzystano z tłumaczenia 

własnego, co zostało oznaczone jako: [tłum. własne].  

Dodatkowe źródło stanowią inne dzieła Akwinaty: Suma contra Gntiles, 

Kwestie dyskutowane o mocy Boga, Kwestie dyskutowane o prawdzie, Byt 

i istota, Wprowadzenie do Ewangelii św. Jana i inne. Święty Tomasz oparł 

swoją naukę na autorytetach starożytnych i patrystycznych, do których 

sięgnęła autorka, aby poszerzyć kontekst, z jakiego czerpał Akwinata. Cenne 

źródła, które wzbogaciły tę pracę, stanowią dzieła Ojców Kościoła: św. 

Augustyna, św. Grzegorza Wielkiego, św. Hilarego, św. Grzegorza z Nyssy, 

Pseudo-Dionizego Areopagity, św. Jana Damasceńskiego oraz Arystotelesa 

i Boecjusza.  

Praca jest oparta na fundamencie Pisma Świętego w języku polskim 

i łacińskim, ponieważ w czasach św. Tomasza wersją podstawową Pisma 

Świętego był tekst Wulgaty. Korzystano także z dokumentów Magisterium 

Kościoła oraz opracowań interesujących nas kwestii takich autorów, jak: 

Gilles Emery, Bogdan Ferdek, Etienne Gilson, Tomasz Gałuszka, Tomasz 

Gołaski, Jacek Kiciński, Romulad Kostecki, Mieczysław Krąpiec, Jarosław 

Lipniak, Andrzej Maryniarczyk, Mateusz Przanowski, Jacek Salij, Stefan 

Swieżawski, Jean-Pierre Torrell i wielu innych.  



11 

 

Zebrany materiał zostanie uporządkowany i rozmieszczony odpowiednio 

w trzech rozdziałach, które zostały oznaczone według klucza podanego przez 

św. Tomasza w STh, I, q. 93: ślad–obraz–podobieństwo – vestigium-imago-

similitudo.  

W rozdziale pierwszym, zatytułowanym Vestigia. Ślady początkiem 

obrazu Trójcy Świętej w człowieku, zostanie zaprezentowany pierwszy 

element wyżej wymienionej triady tj. ślad, czyli coś „co idzie” przed obrazem 

(preambulum) i stanowi integralną część imago Trinitatis, bez której „obraz” 

nie mógłby zaistnieć. Preambulum dotyczy podobieństwa, które jest bardziej 

wspólne niż obraz i koniecznie w obrazie się zawiera (np. byt, istnienie, 

przyczyny, forma, cel, ciało). 

W podrozdziale pierwszym zostanie przedstawiony Doskonały Wzór – na 

obraz którego został utworzony człowiek – czyli Bóg w Trójcy Świętej. Zostaną 

omówione cechy wspólne Trójcy Świętej: natura essentia i istnienie esse; pięć 

„dróg” (argumentów) na istnienie Boga jako pięć typów relacji 

transcendentalnych realnego bytu prowadzących do udowodnienia Bytu 

koniecznego Absolutu; kwestie odrębności Osób Boskich oparte na 

pochodzeniach, relacje, Osoby Boskie, posyłania, a także przypisywanie 

Osobom Boskim atrybutów istotowych, czyli apropriacje. Ten niestworzony 

Model, Prototyp człowieka i innych stworzeń, jakim jest Bóg w Trójcy Osób, 

będzie stanowił pierwszy i podstawowy punkt odniesienia do dalszych 

rozważań na temat człowieka jako obrazu Boga. W każdym rozdziale będą 

ukazywane wymienione cechy i właściwości Trójcy oraz sposób ich 

odwzorowania w człowieku, w czym główną rolę odegrają dwie kategorie 

bytu: relacja i substancja.  

W podrozdziale drugim zostaną zaprezentowane związki przyczynowo- 

skutkowe zachodzące pomiędzy Trójcą Świętą – jako przyczyną sprawczą, 

wzorczą i celową wszystkich stworzeń, w tym człowieka – a stworzeniami. 

Przyczyny te wpisują się w schemat exitus-reditus, przy czym exitus obejmuje 

przyczyny sprawczą i wzorczą, a reditus przyczynę celową. Każdą z tych 

przyczyn powiązano z konkretną Osobą Boską: przyczynę sprawczą z Osobą 

Ojca, przyczynę wzorczą z Osobą Syna i przyczynę celową z Osobą Ducha 

Świętego.  



12 

 

W podrozdziale trzecim będzie rozważana relacja międzybytowa 

określona mianem „ślad” – vestigium i jej przejawy w stworzeniach jako 

niewyraźny obraz Trójcy Świętej w nich. Zostaną zaprezentowane źródłowe, 

fundamentalne elementy śladów, które człowiek dzieli z innymi 

stworzeniami, a które w różnym stopniu są podobne do Boga. 

W tomistycznym ujęciu człowiek jawi się jako skutek, w którym dopatrujemy 

się śladów obrazu Trójcy Świętej jako jego przyczyny. Takim śladem we 

wszystkich stworzeniach jest istnienie rozumiane jaki metafizyczna relacja 

z Bogiem, która jest pierwszą i najważniejszą, bo bez niej nie byłoby 

człowieka. Zostanie dokonane rozróżnienie między pojęciami vestigium 

i imago, a także zbadane zagadnienie śladów Trójcy Świętej w człowieku 

zewnętrznym i wewnętrznym. Jako ważny „ślad” Trójcy Świętej zostanie 

przedstawione ciało człowieka.  

W rozdziale drugim, zatytułowanym Imago. Człowiek jako imago 

Trinitatis w naturze i w łasce, w centrum rozważań będzie postawione pojęcie 

imago, czyli drugi element z triady vestigium-imago-similitudo. W obrębie 

imago będzie zastosowana kolejna zasada porządkującą: creationis-

recreationis-similitudninis, która dotyczy tylko stworzeń rozumnych (człowiek 

i anioł). Na tej podstawie zostanie wykazane, iż powiedzenie, że człowiek jest 

na obraz Boga, to rodzaj analogii – szczególnego podobieństwa 

wyróżniającego człowieka spośród innych stworzeń. Akwinata rozróżnił 

trojaki obraz Boga w człowieku, stosując kryterium miłości właściwe naturze 

rozumnej14. Stąd obraz Boga w człowieka można rozważać na trzech 

poziomach refleksji: stworzenie w naturze – nowe stworzenie w łasce – 

upodobnienie w chwale (creatio in natura – recreatio in gratia – similitudo in 

gloria).  

W podrozdziale pierwszym zostanie omówione wieloznaczne pojęcie 

natury ogólnej i jednostkowej, której zasadą ruchu w człowieku jest dusza. 

Będą wymienione niezniszczalne elementy obrazu wchodzące w skład dobra 

natury (władze poznawcze, pożądawcze, panowanie, wieczność i inne), 

a człowiek zostanie przedstawiony jako compositum duszy i ciała.  

 
14 Por. STh, I, q. 93, a. 4, co. 
 



13 

 

W podrozdziale drugim zostaną zaprezentowane analogie trynitarne 

w naturze człowieka autorstwa św. Augustyna stanowiące fundament 

rozważań Akwinaty o relacjach Boga i człowieka. Będą to trzy rodzaje 

obrazów Boga w człowieku: corporalis, spiritualis sive imaginaria, et 

intellectualis, w których możemy dopatrywać się trzech triad trójcy 

niestworzonej. 

W podrozdziale trzecim omówiony zostanie problem obrazu Trójcy 

Świętej w mężczyźnie i kobiecie skonfrontowany z pierwszym i drugim 

opisem stworzenia człowieka. Będzie ukazany obraz Trójcy Świętej 

w małżeństwie i rodzinie jako relacja miłości odwzorowana od Trójcy Świętej, 

która stanowi wspólnotę miłujących się Osób. Rozważania zakończy 

metafizyczna analiza relacji jako przypadłości względnej, czyli stosunku do 

czegoś, co jest innym bytem ad aliquid extra oraz uzasadnienie twierdzenia, 

że relacja miłości mieści się w pojęciu imago. 

W podrozdziale czwartym zostanie przedstawiona odpowiedź św. 

Tomasza na pytanie: Kto jest bardziej na obraz Boży: człowiek czy anioł? 

Zostanie omówione, czym są substancje oddzielone (od materii), kim są 

aniołowie, czyli istoty nieśmiertelne i niezniszczalne. Na podstawie 

udzielonych odpowiedzi zostanie również wyjaśnione, że zarówno anioł jak 

i człowiek są imago Trinitatis, gdyż w swoich naturach rozumnych mają 

naturalne pragnienie Boga i są otwarci na Boga, ale nie jednakowo. 

 W podrozdziale piątym zostanie zaprezentowany Bóg-Człowiek Jezus 

Chrystus, czyli najdoskonalszy i najpiękniejszy Obraz Niestworzony – Imago 

Increata, Pierworodny – Primogenitus, jako droga powrotu człowieka do Boga, 

czyli reditus per Chrisum. Przedstawiona zostanie Tomaszowa definicja 

piękna związana z pojęciem doskonałości oraz blaskiem i jasnością, którą 

doskonale wypełnia tylko Obraz Niestworzony i zarazem Stworzony – Jezus 

Chrystus. Celem wcielenia jest przyjęcie w unii hipostatycznej przez Obraz 

Niestworzony człowieczeństwa, aby człowiek – obraz stworzony – mógł 

upodobnić się do Boskiego Obrazu15. Podkreślony zostanie także kenotyczny 

wymiar zbawienia, mający na celu „renowację” zniszczonego przez grzech 

obrazu człowieka, jak również jego działania upodabniające do Obrazu, czyli 

 
15 Por. M. Przanowski, Uniżony Bóg w myśli św. Tomasza z Akwinu, Toruń 2018, s. 286nn. 



14 

 

przebóstwienie dokonane przez conformitas – „współkształtność” 

z człowieczeństwem Chrystusa16. 

W podrozdziale szóstym będzie przedstawione pojęcie łaski i jej 

konieczność do odnowienia nadprzyrodzonego obrazu Boga w człowieku oraz 

przywrócenia mu utraconego przez grzech piękna. Przyczyny łaski: główna – 

moc Bóstwa – i instrumentalna – człowieczeństwo Chrystusa oraz 

sakramenty święte. Istota łaski jako „odwiecznej miłości Bożej”, która 

uzdalnia człowieka do uczestnictwa w nadprzyrodzonej naturze Bożej, a więc 

do przebóstwienia. Zostanie wykazane, że w procesie przebóstwienia 

następuje intensyfikacja podobieństwa obrazu Trójcy Świętej w człowieku, 

ale nie we wszystkich ludziach jednakowo, gdyż ludzie różnią się od siebie 

jakością obrazu, na który zostali stworzeni zarówno w naturze, jak i w łasce. 

Zostaną podane powody nierówności łaski w ludziach, wynikające głównie 

z natury uczestnictwa dopuszczającego stopniowanie, jak też z powodu 

różnej gotowości do jej przyjęcia przez człowieka. Omówiony będzie problem 

blasku duszy, która może jaśnieć zarówno światłem naturalnym, jak 

i nadnaturalnym, którego łaska dodaje obrazowi Boga w człowieku. 

W trzecim rozdziale zatytułowanym: Similitudo. Człowiek na obraz Trójcy 

Świętej – upodobnienie w łasce i w chwale przedmiotem refleksji będzie 

pojęcie similitudo czyli trzeci element z triady vestigium-imago-similitudo oraz 

rodzaje relacji pomiędzy imago a similitudo.  

W podrozdziale pierwszym wprowadzeniem do rozważań będzie analiza 

metafizyczna nadprzyrodzonej przypadłości jakości – qualitas, do której 

należą cnoty i łaska oraz władze duchowe będące podmiotem cnót i łaski. 

Drugi podrozdział będzie poświęcony dynamicznym czynnikom 

kształtującym obraz Boga w człowieku: cnotom przyrodzonym 

i nadprzyrodzonym. Jako reprezentantka wszystkich cnót przyrodzonych, 

zarówno intelektualnych jak i obyczajowych, została wybrana roztropność, 

która z uwagi na jej kierowniczą, nadrzędną rolę wśród cnót jest nazwana 

mądrością w rzeczach ludzkich. Jej rola w kształtowaniu obrazu Boga 

w człowieku wynika z najważniejszej funkcji roztropności, którą jest 

 
16 Tamże. 



15 

 

nakazywanie zapewniające człowiekowi możliwość panowania nad sobą 

i światem. 

W podrozdziale trzecim zostanie omówiony wpływ łaski na doskonałość 

obrazu Boga w człowieku – od momentu rozpoczęcia życia nadprzyrodzonego 

(chrzest) i procesu tworzenia się obrazu organizmu duchowego człowieka. 

Jako kolejny dynamiczny czynnik kształtujący obraz Trójcy Świętej 

w człowieku zostanie przedstawiona łaska w jej dwóch skutkach: 

usprawiedliwieniu – iustificatio i zasłudze – merita. Łaska usprawiedliwienia 

zostanie ukazana w obrazie trzech wielkich dzieł Bożych: stworzenia, 

usprawiedliwienia grzesznika i daru chwały. Natomiast zasługę zilustrowano 

w dwóch obrazach typu: de congruo i de condigno.  

W podrozdziale czwartym przedmiotem pracy będzie wpływ światła 

chwały na obraz Boga w człowieku, który rozpocznie rozważanie na temat 

szczególnego upodobnienia się człowieka do Trójcy Świętej przez adopcję, 

czyli uczestnictwo w naturze Bożej (człowiek jako capax adoptionis oraz 

capax beatitudinis divinae). Kolejne dociekania będą dotyczyły podobieństwa 

jako doskonałości obrazu Boga w człowieku, w jego relacji do celu 

ostatecznego, którym jest wieczna szczęśliwość visio beatifica. Etapem 

wstępnym tego szczęścia jest kontemplacja mająca początek w życiu 

doczesnym i prowadząca do otrzymania najdoskonalszego kształtu obrazu 

Boga człowieku w życiu wiecznym. Kontemplacja w ujęciu św. Tomasza jest 

rozumiana jako najlepsza czynność człowieka wykonywana przez jego 

najlepszą władzę (intelekt), której najlepszym przedmiotem jest Bóg (optima 

operatio hominis, optima potentia et optimum obiectum)17. Zostaną ukazane jej 

aspekty: piękno, dobro, prawda, a także jej rola w kształtowaniu się obrazu 

Boga w człowieku w doczesności i w chwale nieba. 

W piątym podrozdziale jako najdoskonalszy przykład obrazu Trójcy 

Świętej w człowieku, zarówno w naturze, w łasce, jak i w chwale, zostanie 

przedstawiona Matka Boża jako imago Trinitatis. Cała piękna i posiadająca 

pełnię łask Bożych jest najpiękniejszym wzorem realizacji współpracy 

człowieka z łaską Bożą, gdyż w pełni zrealizowała ideał bycia „na obraz 

 
17 Por. STh, I-II, q. 3, a. 5, co. 



16 

 

i podobieństwo” Trójcy Świętej na ziemi i w niebie18 i dlatego jest nazwana 

najwierniejszą Ikoną Trójcy Świętej. 

W zakończeniu będą sformułowane wnioski wyprowadzone z całości 

rozważań stanowiące podsumowanie treści zawartych w poszczególnych roz-

działach.

 
18 Por. J. Kiciński, Powołanie – Konsekracja – Misja. Personalistyczny aspekt teologii życia 
konsekrowanego we współczesnym Magisterium Kościoła, Wrocław 2009, s. 16. 



17 

 

 

Rozdział I  

Vestigia. Ślady początkiem obrazu Trójcy Świętej 

w człowieku.  

Aby dowieść tezy postawionej w temacie, iż człowiek jest stworzony na obraz 

Trójcy Świętej jako imago Trinitatis zostanie przedstawiony Pierwowzór, 

Prototyp, na wzór którego został uczyniony obraz człowieka, czyli Bóg 

w Trójcy Świętej Jedyny. Zostaną wskazane różne typy analogi zachodzących 

między Bogiem a człowiekiem, które zaliczono do elementów 

konstytutywnych typu „ślad”, wchodzących w skład obrazu Boga 

w człowieku, bez których „obraz” nie mógłby zaistnieć. Wybranym sposobem 

dotarcia do tej prawdy są głównie pochodzenia Osób Boskich, relacje oraz 

apropriacje, czyli przyswojone przymioty istotowe. Następnie zostaną 

omówione ślady Trójcy Świętej w człowieku, do których zaliczono przyczyny 

sprawczą, wzorczą i celową, a także partycypację w istnieniu oraz ciało 

człowieka. 

1. Trójca Święta Wzorem i kluczem do rzeczywistości  

Święty Tomasz, powołując się na św. Augustyna19, stwierdza, że w człowieku 

jest obraz Boga zarówno w naturze Bożej, jak i w Osobach Boskich. Świadczą 

o tym słowa Pisma Świętego: „Uczyńmy człowieka na obraz i podobieństwo 

nasze” (Rdz 1, 26). Gdyby stwarzała tylko jedna Osoba, nie było słowa 

„nasze”, lecz np. „Twoje”. Drugi argument: dowiedzione jest, że jedna natura 

Boska jest we wszystkich trzech Osobach. Przez co należy rozumieć, że Bóg-

Trójca uczynił człowieka na swój obraz, tj. całej Trójcy20. Święty Augustyn21 

 
19 Por. Św. Augustyn, O Trójcy Świętej, Kraków 1996, s. 360.  
20 Por. STh I, q. 93, a. 5, ad. 4. 
21 Fulgencjusz z Ruspe, O wierze, czyli o regule wiary prawdziwej do Piotra (De fide ad 
Petrum seu de regula fidei, PL 65, 674), przekład polski: W. Szołdrski, O wierze czyli o regule 



18 

 

dodaje, że pod względem istoty jedno jest bóstwo Świętej Trójcy i jeden jest 

obraz, na podstawie którego został uczyniony człowiek. Podkreśla, że jest 

jedno Bóstwo i jeden obraz, a nie trzy obrazy i nie trzy bóstwa22.  

a. Analogiczny obraz Trójcy Świętej w człowieku  

Według św. Tomasza prawdy o Bogu, które wyznajemy, są dwojakiego 

rodzaju: te które są dostępne rozumowi ludzkiemu, czyli prawdy 

intelektualne, oraz takie, które przewyższają siły rozumu ludzkiego. Rozum 

przyrodzony potrafi wykryć pewne prawdy dotyczące Boga i Jego natury – jak 

ta, że Bóg istnieje – nawet będąc zdany na własne siły. Natomiast prawda, 

która przewyższa zdolności ludzkiego rozumu, to jeden Bóg, który jest Trójcą 

Osób23. Jednakże św. Tomasz wykazał, że i tę tajemnicę można przybliżyć 

naszemu rozumowi za pomocą analogii dostrzeżonych w stworzeniach, które 

nazywa śladami, obrazami lub podobieństwem24. Akwinata stwierdził, że 

o Bogu i człowieku, czy innym stworzeniu, nie możemy orzekać 

jednoznacznie z powodu ogromnej różnicy ich dzielącej, lecz i nie całkiem 

różnoznacznie z powodu dostrzeżonych podobieństw. Jedynym słusznym 

rozwiązaniem jest analogia, za pomocą której można orzekać o czymś, co jest 

zarazem niepodobne i w jakimś sensie podobne. W niniejszej dysertacji 

w kolejnych rozdziałach zostaną przedstawione różne typy analogi 

zachodzących między Bogiem a człowiekiem, będące elementami tworzącymi 

obraz Boga w człowieku.  

Akwinata wyjaśnia, że nasz rozum czerpie swoje poznanie od stworzeń, 

i tą drogą może dojść do poznania istotowych przymiotów Boga wspólnych 

trzem Osobom25, takich jak: niezłożoność (prostota), doskonałość, dobro, 

 
prawdziwej wiary do Piotra, w: Studia i teksty patrystyczne, red. A. Bober, Kraków 1967, 

s. 212-245. W średniowieczu dzieło to było uważane za traktat Augustyna z Hippony, choć 

wskazuje się na autorstwo Fulgencjusza z Ruspe, łac. Fulgentius (ur. ok. 467) – biskup, 

święty katolicki. W dziele tym Fulgencjusz przedstawił syntezę swojej teologii. Zob. 

F. Drączkowski, Patrologia, Pelplin 2012, s. 380-381. 
22 STh I, q. 93, a. 5, co. 
23 Por. STh, I, q. 32, a. 1, ad. 3, także: Św. Tomasz z Akwinu, Summa Contra Gentiles, 
Prawda Wiary Chrześcijańskiej, Poznań 2009, Wprowadzenie, s. 9. 
24 Sth I, q. 4, a. 3, ad. 3. 
25Por. STh, I, q. 39, a. 7; zob. także: „Analogia teologiczna, to dynamiczny proces 

poznawania Boga. Materiałem wyjściowym jest treść objawiona, która zostaje poddana 

ludzkiej refleksji. W tym procesie ważna jest umiejętność odróżniania Boga od świata 
i i rozpoznawania różnic pomiędzy różnymi wyobrażeniami „Pierwszej przyczyny” zmierzające 

https://pl.wikipedia.org/wiki/Augustyn_z_Hippony
https://pl.wikipedia.org/wiki/%C5%81acina
https://pl.wikipedia.org/wiki/467
https://pl.wikipedia.org/wiki/Biskup
https://pl.wikipedia.org/wiki/%C5%9Awi%C4%99ci_i_b%C5%82ogos%C5%82awieni_Ko%C5%9Bcio%C5%82a_katolickiego


19 

 

nieskończoność, niezmierzoność, wszechobecność, niezmienność, wieczność 

i jedność26. Rozum ludzki może też poznawać czynności istotowe, np. 

stwarzanie. Zrozumiałe dla człowieka są też przyswojone przymioty istotowe 

appropriationes przydzielone jednej Osobie Boskiej, np. Ojcu – moc, Synowi – 

mądrość, Duchowi Świętemu – miłość. Za ich pomocą zarówno św. 

Augustyn, jak i św. Tomasz wyjaśniają analogie trynitarne w człowieku. 

Jednakże człowiek swoim rozumem nie może pojąć życia immanentnego 

Trójcy Świętej i dogłębnie zrozumieć, czym są właściwości notiones 

dotyczycące osobowej specyfiki każdej z Osób Boskich, takich jak: ojcostwo, 

synostwo, niezrodzoność, tchnienie, pochodzenie. Podobnie jest z tajemnicą 

imion własnych Osób: Ojciec, Niezrodzony, Syn, Słowo, Obraz, Blask, Duch 

Święty, Miłość, Dar27. 

W traktacie o Bogu możemy wyróżnić dwa poziomy refleksji: jedność 

i odrębność Boga. Jedność dotyczy istoty – „boskiej substancji”, a więc tego, 

co jest w Bogu wspólne, esencjalne i absolutne. Natomiast odrębność Boga 

opiera się analizie pochodzeń intelektualnych Osób Boskich, za pomocą 

których rozważa się specyfikę relacji pomiędzy Osobami Boskimi. Relacje, 

zwane też właściwościami, pozwalają na odróżnienie Osób Boskich 

i dostrzeżenie cech im właściwych28. Następnie rozważane będą: odrębność 

i nazwy Osób Boskich, posyłania ad extra: Syna i Ducha Świętego 

i przyswajanie przymiotów istotowych appropriationes.  

b. Cechy wspólne: istnienie i istota – esse i essentia 

 

Istnienie Boga należy do głównych prawd wiary. W Księdze Wyjścia sam Bóg 

mówi o sobie: „Jestem, który jestem” (Wj 3, 14)29. Te słowa Boga skierowane 

do Mojżesza stały się kamieniem węgielnym filozofii bytu św. Tomasza, 

stanowiącym fundament chrześcijańskiej wizji Boga. Świętemu Tomaszowi 

 
do odkrycia prawdziwego Boga”. P. Liszka, Duch Święty, który od Ojca (i Syna) pochodzi, 
Wrocław 2000, s. 16. 
26 Przymioty istotowe i nazwy Boga św. Tomasz omawia w zagadnieniach STh, I, q. 3 – q.13. 
27 Por. P. Bełch, Objaśnienia tłumacza (nr 99) do STh, I, q. 39, a. 7, w: Tomasz z Akwinu, 

Suma Teologiczna: O Trójcy Przenajświętszej, Londyn 1978 (reprint), t. III, s. 280. 
28 G. Emery, Teologia trynitarna świętego Tomasza z Akwinu, Kraków 2014, s. 78nn. 
29 Por. STh, I, q. 2, a. 3, s.c. 



20 

 

z Akwinu zawdzięczamy uznanie aktu istnienia esse za pierwszą 

i najważniejszą właściwość bytu ens30.  

Wskazanie na Boga, który jest samym istnieniem – ipsum esse31, jako 

na pierwszy i naczelny akt istnienia stanowi uzasadnienie, rację bytu 

i przyczynę istnienia wszystkich realnie istniejących bytów. Przyjmując 

istnienie Boga jako Bytu koniecznego i Pierwszego, uznaje się inne byty za 

niekonieczne, przygodne.  

Kolejną zasługą Św. Tomasza jest stwierdzenie fundamentalnego 

rozróżnienia pomiędzy istnieniem i istotą – essentia oraz podkreślenie 

prymatu istnienia w bytach32. Zagadnienie to było na tyle ważne dla młodego 

wykładowcy z Akwinu (lata: 1252-1256), że poświęcił mu swoje pierwsze 

niewielkie dzieło nazwane przez kopistów De ente et essentia33. Pojęcia te 

oddzielamy myślnie, żeby wyjaśnić złożoność i wieloaspektowość bytów, lecz 

św. Tomasz w swojej doktrynie podkreśla konieczne przyporządkowanie 

istoty do istnienia, gdyż są one korelatami i nie występują oddzielnie. 

Realność istniejącego bytu i konieczna relacja istnienia do istoty to doniosły 

typ relacji transcendentalnej będący analogią konieczną. Ponadto 

stwierdzenie nietożsamości istoty i istnienia prowadzi do odkrycia istnienia 

bytu koniecznego, czystego istnienia – actus purus, co będzie przedmiotem 

kolejnych rozważań. 

Słowo „istota” – łac. essentia pochodzi od czasownika być, istnieć – esse 

i jest pojęciem wieloznacznym. Jak wyjaśnia św. Tomasz, powołując się na 

słowa Arystotelesa zawarte w piątej księdze Metafizyki, wyraz substantia - 

jestestwo bywa używany w dwóch znaczeniach34. W pierwszym – w znaczeniu 

definicji oznaczającej „istotę rzeczy”, którą Grecy określali wyrazem: ousia, 

czyli istota35. W drugim – przez substancję rozumie subiectum vel 

suppositum, czyli „podmiot lub jednostkę, która bytuje samodzielnie, należąc 

 
30 E. Gilson, porządkując terminologię używaną przez św. Tomasza, proponuje określać 

terminem ens – byt, entia – byty, a terminem esse – istnienie. E. Gilson, Tomizm, Warszawa 

2003, s. 42. 
31 Ipsum esse – akt istnienia. Zob. E. Gilson, Tomizm, dz. cyt., s. 114. 
32 S. Swieżawski, Święty Tomasz na nowo odczytany, Poznań 2002, s. 42.  
33 Święty Tomasz z Akwinu, Byt i istota, przeł. W. Seńko, Kęty 2009, s. 6-7. 
34 Por. STh, I, q. 29, a. 2, co, w: Tomasz z Akwinu, Traktat o Trójcy Świętej, Poznań–

Warszawa–Kraków 2021, tłum. W. Gołaski, s. 143nn. 
35 Tamże. 



21 

 

do kategorii substancji”36. Określenie suppositum rozumiane jako jednostka 

może nosić trzy nazwy: res naturae, subsistentia et hipostasis”37. Jeśli chodzi 

o człowieka, który jest bytem złożonym z materii i formy, to istota, we 

właściwym znaczeniu, wchodzi do określenia rzeczy, a więc w zasady 

gatunkowej. Zatem w dziedzinie substancji rozumnych człowiek jest 

jednostkową substancją natury rozumnej, czyli osobą – stwierdza Akwinata, 

powołując się na Boecjusza, który zdefiniował osobę jako naturae rationabilis 

individua substantia38. Natomiast Bóg jest bytem prostym, w którym 

substancja jest tożsama z Jego istotą, naturą39, a także z Jego istnieniem40. 

Ponadto w Bogu nazwa „Osoba” oznacza zarówno istotę, jak i relację41. 

Powodem, dla którego nauka św. Tomasza posiada nieprzemijającą 

wartość, uniwersalność i doniosłość, jest umieszczenie w centrum swojej 

filozofii pojęcia „byt” jako czegoś, co realnie istnieje; a w centrum teologii 

Bytu Bożego. Według Mieczysława Krąpca człowiek – w najbardziej 

pierwotnym rzumieniu – to „byt w ujęciu egzystencjalnym (…) oznacza 

bowiem rzeczywistość – to co naprawdę istnieje42”. Rozważania o człowieku 

to rozważania o bycie, o jego elementach strukturalnych, licznych złożeniach 

wewnątrzbytowych i międzybytowych oraz działaniu. Byt jest analogicznym 

konkretem, bo jest złożony z nieskończenie wielu „części składowych” 

wzajemnie ze sobą powiązanych. Krąpiec podaje, iż św. Tomasz wyróżnia pięć 

fundamentalnych typów złożeń, które występują w każdym bycie. Różnicuje 

te złożenia ze względu na rodzaj występujących w nich części: z części 

całkujących składają się złożenia ilościowe, z części istotowych – złożenia 

z materii i formy, z części osobowych – złożenia z natury i samoistnienia: 

z części bytowych – złożenia z istoty i istnienia oraz substancji 

i przypadłości43. Te złożenia mają charakter transcendentalny.  

 
36 Tamże. 
37 Tamże. 
38 Por. A. M. S. Boecjusz, Contra Eutychen et Nestorium, Przeciw Eutychesowi 
i Nestoriuszowi, w: Traktaty teologiczne, przeł. A. Kijewska, R. Bielak, Kęty 2007, s. 122-123; 
por. STh, I, q. 29, a. 1, co. 
39 Por. STh, I, q. 3, a. 3, co. 
40 Por. STh, I, q. 3, a. 4, co. 
41 Por. STh, I, q. 29, a. 4, co, w: Tomasz z Akwinu, Traktat o Trójcy Świętej, dz. cyt., s. 

155nn. 
42 M. A. Krąpiec, Dzieła. Teoria analogii bytu, Lublin 1993, s. 51. 
43 Tamże, s. 169. 



22 

 

 

c. Pięć „dróg” to pięć typów relacji transcendentalnych realnego 

bytu  

Święty Tomasz udowodnił istnienie Boga na płaszczyźnie metafizycznej, 

formułując słynne pięć dróg zwanych „dowodami na istnienie Boga”: Deum 

esse quinque viis probari potest44. Po pierwsze „dowody” te wynikają 

z obserwacji rzeczywistości i świadectwa naszych zmysłów. Po drugie 

opierają się na pierwszych zasadach rządzących bytowaniem rzeczy, 

bezpośrednio oczywistych i logicznych, takich jak: zasada tożsamości, 

niesprzeczności, wyłączonego środka, celowości, racji bytu czy 

doskonałości45. Po trzecie do ich opisu św. Tomasz zastosował podstawowe 

pojęcia metafizyczne: byt, składniki konstytutywne bytu, byt istotowy 

i udziałowy, analogia, właściwości bytu, przyczynowość powszechna, 

sprawcza, wzorcza i celowa, skutki, itp.46 

Z pierwszej drogi, mającej za podstawę zjawisko ruchu, wynika, że Boga 

możemy nazwać „Pierwszym Poruszycielem Nieporuszonym”47. Aby 

udowodnić tę tezę, Akwinata wychodzi od obserwacji ruchu fizycznego, który 

jest możliwy, gdy rzecz jest przez coś innego wprawiana w ruch. Następnie 

„przenosi” tę obserwację na ruch w sensie metafizycznym, w którym 

występuje przechodzenie z możności do aktu (urzeczywistnienie), na skutek 

poruszenia przez „coś” zewnętrznego. Stwierdza, że podobnie jest 

z istnieniem, które jest możnością, a do jej urzeczywistnienia (aktualnego 

istnienia) konieczny jest byt, który może je przenieść z możności do 

rzeczywistości, gdyż jest już zaktualizowany. Kolejnym etapem rozumowania 

św. Tomasza jest przejście z obserwacji fizycznych i metafizycznych do 

rozważań teologicznych. Teolog wskazuje na Boga jako źródło ruchu, gdyż 

Bóg jest bytem zaktualizowanym, jest czystym aktem istnienia i wobec tego 

 
44 STh, I, q. 2, a. 3, co. Wersja łacińska w: corpus thomisticum: 

https://archive.org/stream/operaomniaiussui04thom#page/30/mode/2up [dostęp: 

11.05.2022].  
45 Por. A. Maryniarczyk Zasady pierwsze, w: Powszechna encyklopedia filozofii, Polskie 

Towarzystwo Tomasza z Akwinu, Lublin 2008, t. IX, s. 902. 
46 Por. STh, I, q. 2, a 3, co. 
47 Por. tamże. 



23 

 

jest Pierwszym Poruszycielem Nieporuszonym48. Tomasz jednoznacznie 

stwierdza, że wszystko, cokolwiek istnieje, pochodzi od Boga49. Z punktu 

widzenia analogii międzybytowej, z drogi pierwszej możemy odczytać 

faktyczność bytu oraz konieczną transcendentalną relację istoty do 

istnienia50.  

Z drogi pierwszej wynika, że stworzenia które mają ciała, do istnienia, 

do ruchu potrzebują Poruszyciela, którym jest Bóg udzielający im istnienia. 

Zatem człowiek, będąc bytem jednostkowym, realnie istnieje, bo ma istnienie 

udzielone przez Pierwszy Akt istnienia. Akt istnienia jest udzielany 

stworzeniom przez Boga, które partycypują (uczestniczą) w istnieniu Boga. 

Mateusz Przanowski podkreśla, że „nauka o Bogu jako ipsum esse subsistens 

jest jednym z najważniejszych elementów Tomaszowej teorii partycypacji. 

Każde esse bytu stworzonego jest istnieniem uczestniczącym. Cała 

rzeczywistość stworzona może istnieć tylko dlatego, że uczestniczy 

w rzeczywistości Stwórcy”51. Jedynie Bóg istnieje per essentiam, jest bytem 

samoistnym, istnieniem, które nie ma przyczyny swego istnienia. Stworzenia 

istnieją, bo ich przyczyną istnienia jest Bóg.  

Zatem człowiek, będący bytem jednostkowym, realnie istnieje, bo ma 

istnienie udzielone przez Pierwszy Akt istnienia. Akt istnienia jest udzielany 

przez Boga stworzeniom, które partycypują (uczestniczą) w istnieniu Boga.  

Zofia Zdybicka, ważna przedstawicielka Filozoficznej Szkoły Lubelskiej, 

podkreśla, że „Transcendentalna partycypacja, a więc fakt, że wszystko, co 

istnieje, uczestniczy w bycie Absolutu, czyli jest od niego zależne w sensie 

sprawczym, wzorczym i celowym, ujmowane jest w analogii 

transcendentalnej, która ukazuje wspólnotę doskonałości transcendentalnej 

i proporcjonalne jej realizacje przez konkrety”52. Zatem istnienie jest 

pierwszym „śladem” Boga na obrazie, jakim jest człowiek. 

 
48 Por. STh, I, q. 2, a 3, co 
49 Por. STh, I, q. 45, a. 2, co. 
50 M. Krąpiec, Analogia, w: Powszechna encyklopedia filozofii, t. I, Lublin 2000, s. 212. 
51 M. Przanowski, Wprowadzenie do artykułu 2, Czy w Bogu istota i substancja są tym 
samym co istnienie w: Św. Tomasz z Akwinu, Kwestie dyskutowane o mocy Boga, Kęty 2010, 

t. IV, s. 85. 
52 Z. Zdybicka, Partycypacja bytu. Próba wyjaśnienia relacji między światem a Bogiem, 
Lublin 2017, s. 199-200. 



24 

 

Z drogi drugiej, nawiązującej do zjawisk łańcucha przyczyn i skutków, 

Boga możemy nazwać Pierwszą Przyczyną sprawczą powszechną, której 

wszystkie stworzenia zawdzięczają swoje istnienie. Z tej drogi możemy 

odczytać zależność istnienia wszystkich stworzeń od Pierwszej Przyczyny, 

ponieważ ich istnienie jest im udzielone. 

Trzecia droga wskazuje na istnienie Boga jako Bytu koniecznego. 

Obserwacja zjawisk powstawania i ginięcia prowadzi do wniosku, że 

istniejące byty mogą być lub nie być, a więc są przygodne. Musi więc być byt 

konieczny, który istnieje sam przez się. 

Krąpiec stwierdza, że trzy pierwsze drogi należy odczytywać jako 

konieczną relację istoty do istnienia, która jest „zatopiona” w bytowości 

każdej rzeczy stworzonej, również w człowieku53. Tę relację można rozumieć 

jako niewidzialne, lecz realne połączenie człowieka z Bogiem, intymne, 

konieczne i nierozerwalne. 

Czwarta droga prowadzi do uznania istnienia Boga jako Bytu 

najdoskonalszego. Opiera się na obserwacji rzeczywistości, którą 

charakteryzuje różny stopień doskonałości. Byty mają mniej lub więcej 

dobra, szlachetności i prawdziwości. To prowadzi do przyjęcia istnienia bytu 

doskonałego w najwyższym stopniu, pełni prawdy, dobra, piękna.  

Krąpiec czwartą drogę odczytuje jako typ relacji transcendentalnej 

realnego bytu do Intelektu Absolutu, która wyraża się w racjonalności 

i uporządkowaniu rzeczywistości oraz możliwości jej poznania. W odniesieniu 

do człowieka ta droga wskazuje na pochodność inteligibilności 

(racjonalności) ludzkiego intelektu od Intelektu Absolutu54. Droga ta może 

odpowiadać Bogu jako przyczynie wzorczej wszystkich bytów stworzonych. 

 Piąta droga z celowości bytów pozwala odkryć osobowy Byt obdarzony 

zdolnością poznania, myślenia i kierowania naturalnymi rzeczami do celu. 

Nawet rzeczy pozbawione wszelkiego poznania, np. byty nieożywione, „dążą” 

do jakiegoś celu, który został dla nich zamierzony i który jest doskonałością. 

 Mieczysław Krąpiec interpretuje tę drogę jako relację do woli – miłości 

konstytuującej porządek dobra, a cechą charakterystyczną tej relacji jest 

 
53 M. Krąpiec, Analogia, w: Powszechna encyklopedia filozofii, t. I, Lublin 2000, s. 212. 
54 Tamże. 



25 

 

amabilność bytowa. Byt jest amabilny, bo jest chciany i kochany. Ta droga 

wyraźnie nawiązuje do przyczynowości celowej (dynamiczności bytu)55. 

Z analizy pięciu dróg wynikają konkretne twierdzenia na temat Boga, 

człowieka i ich relacji, zwanej na obraz Boży i podobieństwo.  

Bóg jest Pierwszym Poruszycielem, Przyczyną Pierwszą, Bytem 

koniecznym, Pełnią dobra, prawdy i piękna, jest Bytem najdoskonalszym. To 

Bóg, który nie ma ciała, bo jest duchem, co potwierdza Objawienie (J 4, 23). 

Bóg będąc duchem, nie jest złożony z materii i formy. Nie jest jak materia, 

która jest w możności, jest czystą aktualnością bez domieszki jakiejkolwiek 

możności56. Bóg jest formą niezłożoną, jest bytem prostym, w którym istota 

jest tożsama z istnieniem i nie jest podmiotem przypadłości57. 

Podsumowaniem analizy tych pięciu dróg niech będzie wypowiedź 

Étienne’a Gilsona: „Wszystkie drogi wychodzą od konkretnej zmysłowo 

stwierdzalnej rzeczywistości (…). Druga właściwość polega na tym, że 

w gruncie rzeczy stosują one zasadę przyczynowości. Przyczynowość jako 

element racjonalny dodana jest do elementu doświadczenia”58. 

d. Dwa pochodzenia w Bogu – procesiones.  

„Pochodzenie” wyraża czynność początek komuś lub czemuś. W teologii 

trynitarnej chodzi o początek Syna i początek-źródło – origo Ducha 

Świętego59, które są od siebie różne processio est origo unius ab altero60. Jak 

wyjaśnia św. Tomasz: 

 „[…] Spiritus Sanctus distinguitur pesonaliter a filio in hoc, quod origo 

unius distinguitur ab origine alterius. Sed ipsa diffirentia originis est per 

hoc, quod filuius est solum a patre, Spiritus Sanctus vero a patre et filio”61. 

 Przy czym inne jest pochodzenie Syna, które jest rodzeniem, a inne 

pochodzenie Ducha Świętego, które zwane jest tchnieniem. Możemy wyróżnić 

dwa rodzaje pochodzeń: jedno dotyczące pochodzeń Osób Boskich, a drugie 

pochodzeń stworzeń. Jest to ważne rozróżnienie, bo podpowiada pewną 

 
55 M. Krąpiec, Analogia, dz. cyt., s. 212. 
56 Por. STh, I, q. 3, a. 2. 
57 Por. STh, I, q. 3, a. 6, sc. 
58 E. Gilson, Historia filozofii chrześcijańskiej, Warszawa, 1954, s. 499. 
59 Por. G. Emery, Teologia trynitarna… , dz. cyt., s. 89. 
60 Por. STh, I, q. 36 a. 2, ad. 7. 
61 STh, I, q. 36 a. 2, ad. 7. 



26 

 

analogię pomiędzy pochodzeniami w Bogu a aktem stwórczym oraz 

rodzeniem w Bogu a narodzinami człowieka z człowieka.  

Pochodzenia w Bogu wymagają zastosowania analogii psychologicznej 

opartej na porównaniu boskich pochodzeń do działania władz duchowych 

człowieka: intelektu i woli62. Tego typu porównanie stosujemy z powodu 

naszych ograniczeń poznawczych. Mówimy o Bogu na poziomie naszych 

pojęć, gdyż inaczej nie potrafimy opisać Boskiej rzeczywistości63.  

Pochodzenie może być działaniem na zewnętrz (przechodnim) lub 

pozostającym wewnątrz (immanentnym): 

• ad extra – działanie polegające na przechodzeniu na byt 

zewnętrzny, np. myśl, która poczyna słowo wewnętrzne (pojęcia), a jego 

wyrazem zewnętrznym jest słowo wypowiedziane; 

• ad intra – działanie pozostające w samym podmiocie działającym 

(działaczu) np. myśl pozostająca w podmiocie myślącym, poczęcie 

wewnętrznego słowa64.  

Pochodzenie w Bogu dokonuje się na podobieństwo działania 

wewnętrznego, polegającego na wyłaniania się Słowa Boga w intelekcie Boga. 

Ten sposób pochodzenia Słowa w Bogu jest nazywany rodzeniem, bo 

następuje pochodzenie istoty żyjącej z żyjącej. Analogicznie u ludzi występuje 

narodzenie człowieka z człowieka, ale też powstawanie i rozkład, czego nie 

ma u Boga. Pochodzenie Słowa Boga jest czynnością życiową, jaką jest 

czynność myśli, która pochodzi od żyjącego początkodawcy, wraz z którym 

posiada tę samą naturę. W Bogu myślenie i istnienie są tym samym65. 

 W bycie czysto duchowym działaniem wewnętrznym (a więc nie 

zmierzającym ku czemuś na zewnątrz) są czynności właściwe naturze 

duchowej i Boskiej: myśleć oraz chcieć. Dlatego w Bogu wyróżniamy dwa 

pochodzenia: Ojciec rodzi Syna jako Słowo w myśli, a od Ojca i Syna 

pochodzi Duch Święty, w woli Boga – na sposób miłości. W odróżnieniu od 

pochodzenia Syna, origo Ducha Świętego nazywa się tchnieniem. Jest to 

pochodzenie Miłości, które nie jest rodzeniem, lecz posiada tę samą naturę 

 
62 M. Paluch, Dlaczego Tomasz, Warszawa 2012, s. 117. 
63 Por. STh, I, q. 27, a. 1 
64 Por. G. Emery, Teologia trynitarna…, dz. cyt., s. 95. 
65 Por. STh, I, q. 27, a. 2;  



27 

 

boską, co Ojciec i Syn.  Zatem w Bogu – poza pochodzeniem Słowa i Miłości 

– nie może być mowy o jakimś innym jeszcze pochodzeniu66.  

W wyznaniu wiary tzw. Symbolu Toledańskim (XI synod w Toledo, 675 

r.), Kościół potwierdził prawdę o pochodzeniu trzech Osób Boskich. Ojcowie 

synodalni wypracowali dogmaty wiary, które weszły do naszego kanonu 

wiary: Ojciec jest niezrodzony ani niestworzony. Sam od nikogo nie bierze 

początku, lecz jest początkiem i źródłem całego Bóstwa. Natomiast Syn ma 

zrodzenie od Ojca, zaś Duch Święty ma pochodzenie od Obu. Ojcowie 

podkreślili, że Trójca jest jednym Bogiem wg swojej natury, substancji, 

a także mocy i majestatu (BF 171–179). 

e. Cztery relacje – relationes 

 

Jeden Bóg, ale w trzech Osobach: Ojciec, Syn i Duch Święty, to tajemnica, 

która jest pierwszym i najważniejszym kanonem wiary chrześcijańskiej. Jest 

to prawda, która najpełniej została objawiona przez wcielenie, słowa i czyny 

Chrystusa oraz potwierdzona przez wiele soborów i synodów. Ten dogmat 

wiary stanowi trzon wszystkich syntez wiary, czyli Wyznań Wiary, na czele ze 

Składem Apostolskim stanowiącym codzienny pacierz chrześcijanina 

i Symbolem Nicejsko-Konstantynopolitańskim, odmawianym we mszy świętej 

(KKK nr 185-197)67.  

Problem relacji (stosunków)68 w Bogu jest pytaniem o niepodzielność 

Trójcy, o jedność w wielości, która jest tajemnicą Boga69. Święty Tomasz nie 

tylko udziela odpowiedzi, którą znają wszyscy wierzący z Objawienia, że Bóg 

jest jeden, ale w trzech Osobach, ale przechodzi na grunt metafizyki, aby na 

sposób rozumowy uchwycić zarys tej tajemnicy. Jego zasługą jest 

opracowanie za pomocą pojęć metafizycznych spójnej doktryny łączącej 

 
66 Por. STh, I, q. 27, a. 3; ST, I, q. 30, a. 2. 
67 Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 2012. 
68 Łacińskie słowo relatio tłumacz traktatu O Trójcy Świętej Pius Bełch oddał za pomocą 

polskich słów: stosunek, wzgląd oraz odnośność i dlatego są używane zamiennie ze słowem 

relacja.. 
69 Por. STh, I, q. 11. 



28 

 

jedność Boga Trójjedynego z wielością Osób Boskich, bez znoszenia zasady 

niesprzeczności70. 

Jak wyżej powiedziano, Bóg jest bytem w najwyższym stopniu, bo Jego 

istnienie jest samoistne. Bóg jest bytem prostym, niezłożonym, 

zaktualizowanym, więc nie jest w możności (nie może być podzielony), Jego 

istota jest tożsama z Jego istnieniem71. Z kategorii, z dziesięciu działów bytu, 

św. Tomasz w Bogu wyróżnia tylko dwie kategorie: substancję (istotę) 

i relację rzeczową (stosunek). Chociaż stosunek należy do kategorii 

przypadłości, to w Bogu nie jest przypadłością, bo w Bogu nie ma żadnego 

złożenia, a więc istota i stosunek stanowią jedno i to samo72. Akwinata 

podkreśla również, że stosunki polegające na działaniu myśli, które zachodzą 

między początkodawcą słowa a słowem pochodzącym, są stosunkami 

rzeczowymi, a nie czysto myślnymi. Bowiem i rozum, i sama myśl są 

pewnego rodzaju rzeczami i dlatego ojcostwo i synostwo są stosunkami 

rzeczowymi73. 

Jak dowodzi św. Tomasz, w stosunku rzeczowym obie strony muszą 

należeć do tej samej istoty, gatunku, rodzaju czy natur. Pochodzenia w Bogu 

opierają się na tożsamości natur, więc stosunek istniejący między Osobami 

Boskimi ma podobieństwo do stosunku tożsamościowego pod względem 

jedności istoty (nie wprowadzają żadnej zmiany w naturę Boga). Natomiast 

jeśli mamy na uwadze wywód Jednego od Drugiego w tej samej naturze – to 

z tego punktu widzenia stosunki te muszą być rzeczowe74.  

Jak wyżej wyjaśniono, w Bogu mamy dwa pochodzenia: Słowa, które 

odbywa się według działania myśli i Miłości, która odbywa się według 

działania woli. Do każdego z tych pochodzeń należy przyjąć po dwa stosunki 

przeciwstawne (stosunek pochodzącego do początkodawcy i początkodawcy 

do pochodzącego) i wówczas możemy wyróżnić cztery relacje: ojcostwo, 

synostwo, tchnienie czynne i tchnienie bierne75. Czesław Bartnik76 zauważa, 

 
70 Por. M. Paluch, Relacyjna koncepcja osoby boskiej według św. Tomasza z Akwinu, „Studia 

Bobolanum” 3 (2011), s. 41-52.  
71 Por. STh, I, q. 11, a. 4, s.c. 
72 Por. STh, I, q. 28, a. 2, co. 
73 Por. STh, I, q. 28, a. 1, ad. 4. 
74 Por. STh, I, q. 28, a. 1, co. 
75 Por. STh, I, q. 28, a. 4, co. 
76 Teolog dogmatyk, wykładowca KUL, twórca personalizmu uniwersalistycznego. 



29 

 

że czynnie „tchną” Ojciec i Syn, a ich akcja tchnienia nie różni się od relacji 

ojcostwa i synostwa, natomiast tchnienie bierne skierowane do Ojca i Syna 

„jest Tchnieniem Świętym, czyli Pneuma Hagion (Spiritus Sanctus)”77. 

Akwinata podkreśla różnicę pomiędzy pochodzeniem stworzeń od Boga, 

a pochodzeń w Bogu. Tutaj możemy jedynie zastosować zasadę analogii, czyli 

podobieństwa pomiędzy tak bardzo nierównymi bytami. Podobieństwo to, 

a więc rodzaj obrazu Boga w stworzeniach, nie wypływa z konieczności 

natury Boga, lecz z Jego nieprzymuszonej woli i myśli. Stosunek Boga do 

sworzeń nie jest więc rzeczowy, ale stworzeń do Boga rzeczowy jest, bo 

stworzenia mają w swojej naturze zależność od Boga, który je stworzył78. 

Mateusz Przanowski zauważa, że „stworzenie zależy od Stwórcy, Stwórca nie 

zależy od stworzenia”79. Stworzenia naśladują Boga w tym, że rodzą się 

i  przekazują życie swojemu potomstwu. Człowiek jest bytem relacyjnym, 

a myślą i wolą może nawet „dosięgnąć” Boga.  

f. Trzy Osoby Boskie – Personae. Posyłania – missiones 

 

W Bogu są Trzy Osoby: Ojciec, Syn i Duch Święty. Określenia „ojciec” i „syn” 

są relacyjne i pochodzą wprost z Pisma Świętego, a więc są wskazówką 

podpowiedzianą przez Objawienie. Święty Tomasz, cytując Boecjusza80, 

stwierdza, że każda nazwa dotycząca Osób Boskich oznacza stosunek, 

a szczególnie sama nazwa „osoba81. Systematyczne próby opisu odrębności 

osób przy użyciu pojęcia „relacja” pojawiły się dopiero w wyniku reakcji na 

herezję Ariusza82. Natomiast dojrzałe syntezy tego problemu ukazały się 

w średniowieczu, które wówczas dysponowało na tyle przekonywującą teorią 

relacji, aby można ją było zastosować do opisu stosunków pomiędzy 

 
77 Por. Cz. S. Bartnik, Dogmatyka katolicka, dz. cyt., s. 220. 
78 Por. STh, I, q. 28, a. 1, ad. 3. 
79 M. Przanowski, Wprowadzenie do kwestii VII, w: Św. Tomasz z Akwinu, Kwestie 
dyskutowane…, dz. cyt., s. 48. 
80 Por. Boecjusz, O Trójcy Świętej, w: O pociechach filozofii ksiąg pięcioro. Traktaty 
teologiczne, przekład, wstęp i objaśnienia T. Jachimowski, Warszawa 2003, rozdział 6, 

s. 211-212.  
81 Por. STh, I, q 29, a. 4, co. 
82 Ariusz (zm. 336), twórca arianizmu – doktryny teologicznej odrzucającej dogmat o Trójcy 
Świętej. 

https://pl.wikipedia.org/wiki/Ariusz
https://pl.wikipedia.org/wiki/Doktryna_religijna
https://pl.wikipedia.org/wiki/Teologia
https://pl.wikipedia.org/wiki/Dogmat


30 

 

Osobami Boskimi. Dopiero ta relacyjna koncepcja Osób Boskich 

w zrozumiały sposób wyraża bogactwo tajemnicy trójjedyności Boga. 

Przy prezentowaniu relacji Osób Boskich zostało wyjaśnione, że w Bogu 

jest kilka stosunków rzeczowych. Rzeczowa odrębność między stosunkami 

Boskimi jest uzasadniona przeciwstawnością – właściwą dla każdego 

stosunku. Święty Tomasz wyjaśnia, że ojcostwo i synostwo to dwa 

przeciwstawne stosunki, dlatego muszą należeć do dwóch Osób: Osoby Ojca 

i Osoby Syna. Pozostałe zaś dwa stosunki: wspólne tchnienie i pochodzenie, 

przeciwstawiają się sobie wzajemnie, choć nie wyrażają żadnej 

przeciwstawności do ojcostwa i synostwa. Wspólne tchnienie Osoby Ojca 

i Osoby Syna daje w następstwie pochodzenie innej Osoby, zwanej Duchem 

Świętym, która pochodzi na sposób miłości. Jako końcowy wniosek można 

więc przyjąć, że chociaż są cztery stosunki w Bogu: ojcostwo, synostwo, 

tchnienie i pochodzenie, to są tylko trzy Osoby w Bogu, mianowicie Ojciec, 

Syn i Duch Święty83. Potwierdzenie tej prawdy na gruncie teologii 

znajdujemy już w Składzie Atanazjańskim potwierdzającym iż: „Inna bowiem 

jest Osoba Ojca, inna Osoba Syna, inna Ducha Świętego, lecz jedno Bóstwo 

Ojca i Synai Ducha Świętego” (BF 22)84. 

Osoba Ojca. Każda z Osób Boskich ma własne Imię, które oznacza to, co 

jest najistotniejszym rysem tej Osoby, po którym się ją poznaje i wyróżnia od 

innych Osób. Tomasz wyjaśnia, że przez notiones (przetłumaczone przez 

Piusa Bełcha jako znamiona) należy rozumieć najwłaściwszy rys, 

najistotniejszy rys, po którym poznajemy osobę Boską85. Najistotniejszym 

rysem, który przypisuje się Bogu Ojcu, jest ojcostwo. Nazwa „Ojciec” 

uwypukla pewną doskonałość Osoby, której finałem jest rodzenie. Dlatego 

Boga Ojca – nie tylko w przenośni, ale we właściwym sensie – uważa się za 

Początkodawcę Słowa Bożego, który zrodził Syna86.  

Bóg nazywany jest Ojcem stworzeń z powodu podobieństwa, tj. śladów, 

jakie Stwórca zostawia w stworzeniu. Im to podobieństwo jest doskonalsze, 

 
83 Por. STh, I, q 30, a. 2. 
84 Breviarium fidei. Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła, oprac. S. Głowa, i I. Bieda, 

wyd. 2 popr., Poznań 1989. 
85 Por. STh, I, q. 32, a. 3, co. 
86 Por. STh, I, q 33, a. 2. Zob. także SCG IV, c. 2, Św. Tomasz z Akwinu, Summa contra 
gentiles. Prawda wiary chrześcijańskiej, Poznań 2009, t. 3, s. 20nn. 



31 

 

tym człowiek bliższy jest ideału prawdziwego synostwa. Dziećmi przybranymi 

nazywamy tych, którzy otrzymują dar łaski, dzięki któremu stają się zdolni 

do dziedziczenia wiecznej chwały87.  

Osoba Syna. Syn jest Bogiem zrodzonym, a nie Bogiem rodzącym. 

Imieniem własnym Osoby Syna jest „Słowo” wskazujące na niematerialny 

sposób pochodzenia według myśli Ojca. Równość i tożsamość podobieństwa 

Syna do Ojca jest podkreślona w nazwie „Obraz”88. Syn jest doskonałym 

„obrazem Boga niewidzialnego i Pierworodnym wobec każdego stworzenia” 

(Kol 1, 15). Syn jest Obrazem Boga, a nie „na obraz” Boga, ponieważ są tej 

samej natury. Człowiek i Bóg należą do różnych gatunków, dlatego, nie 

można zrównać człowieka z Bogiem. O człowieku mówi się, że jest „na obraz” 

Boży z powodu niedoskonałego podobieństwa do Boga89. 

Doskonałą ideę ojcostwa i synostwa odnajdujemy zatem tylko w Bogu 

Ojcu i Synu, ponieważ są jednej i tej samej natury oraz chwały. Ponadto 

ojcostwo Boga jest przede wszystkim wobec Syna, a wtórnie wobec 

stworzeń90. Człowiek może również dostąpić godności synostwa Bożego, ale 

w sposób niepełny, w jakiejś części, pod pewnym względem i niedoskonale.  

Trzecia Osoba Boska Duch Święty. Pochodzi na sposób miłości, według 

woli, od Ojca i Syna. Nazwa „Duch Święty” podkreśla niematerialność, 

a także pewną siłę i moc poruszającą, oznacza też doskonałość 

i nieskalaność Bożej dobroci. Inne imiona własne Ducha Świętego to „Miłość” 

i „Dar”. Do natury miłości należy ożywianie i poruszanie woli kochającego do 

rzeczy miłowanej91. Duch Święty jest więzią miłości pomiędzy Ojcem 

i Synem, którą wszystkie Osoby Boskie wzajemnie się miłują92. Natomiast 

imię „Dar” pochodzi od słowa darowizna, które oznacza prezent, jakim w tym 

przypadku jest Miłość Boga dla ludzi.  

Człowiek, będąc stworzeniem rozumnym, ma możliwość dostąpienia 

zaszczytu cieszenia się obecnością Osób Boskich i otrzymywania darów 

miłości i łaski.  

 
87 Por. STh, I, q. 33, a. 3, co. 
88 Por. STh, I, q. 34, a. 2. 
89 Por. STh, I, q. 93, a. 1, ad. 2. 
90 Por. STh, I, q. 33, a.3, s.c.  
91 Por. STh, I, q. 36, a. 1.  
92 Por. STh, I, q. 37, a. 1. 



32 

 

Posyłania to działania całej Trójcy Świętej ad extra. Dotyczą tylko Osoby 

Syna i Ducha Świętego. Natomiast Ojciec posyła, ale nie jest posyłany przez 

nikogo. Uzasadnienie znajdujemy w pochodzeniach Osób Boskich: ponieważ 

Ojciec jest Początkiem bez Początku, więc nie pochodzi od nikogo i z tego 

powodu nie przysługuje Mu bycie posłanym93. Wcielenie to posłannictwo 

Syna, który wyszedł od Ojca i w określonym czasie przyjął ludzkie ciało. Syn 

jest Słowem, które tchnie Miłość, a także poznaniem złączonym z Miłością. 

Dar Ducha Świętego to łaska uświęcającą, którą człowiek otrzymuje 

w darze94. Łaska jest wspólną cechą obu posłannictw. Różnica zaś polega na 

różnych rodzajach skutków, które wywołuje łaska w człowieku95. Takim 

nadprzyrodzonym skutkiem łaski jest zamieszkiwanie Trójcy Świętej 

w człowieku, które Jan Paweł II nazywa „komunią łaski”. Duch Święty 

sprawia, że człowiek wewnętrzny (duchowy) rozwija się i nabiera mocy. To 

wewnętrzne przebywanie z Bogiem sprawia, że człowiek upodabnia się coraz 

bardziej do obrazu, jakim był od początku w zamyśle Stwórcy (DV 58-59). 

Zatem łaska, która należy do kategorii przypadłości jakość, doskonali 

człowieka, aby stawał się coraz bardziej podobny do Obrazu Boga, na którego 

wzór został stworzony.  

g. Apropropriacje, czyli przyswajanie przymiotów istotowych – 
approriationes 

Święty Tomasz stwierdza, że chociaż tajemnicy Trójcy Osób nie da się 

wyjaśnić rozumowo, to „jednak godzi się naświetlić ją tym, co bardziej 

przemawia do naszego rozumu. Otóż istotowe przymioty bardziej przystępne 

są dla naszego rozumu niż to, co właściwe dla Osób”96. Dalej wyjaśnia, że 

„nasz rozum czerpie swoje poznanie od stworzeń i tą drogą może w sposób 

pewny dojść do poznania istotowych przymiotów, nie zaś do poznania 

właściwości osobowych. Do uprzystępnienia więc naszemu rozumowi Osób 

Boskich służą analogie i podobieństwa dostrzeżone w stworzeniach; są to 

ślady i obrazy tychże Osób; temu samemu też celowi służą również istotowe 

 
93 Por. STh, I, q. 43, a. 4. 
94 Por. STh, I, q. 43, a. 3. 
95 Por. STh, I, q. 43, a. 5. 
96 Por. STh, I, q. 45, a. 6, co. 



33 

 

przymioty; i to właśnie ujawnienie i uprzystępnienie rozumowi Osób za 

pomocą istotowych przymiotów nosi miano: przyswojenie”97.  

Czesław Bartnik nazywa apropriacje „pewnymi własnościami 

przypisanymi (essentialia atrtributa), niejako przez «przywłaszczenie», 

przypisanie czy «podciągnięcie pod własne» (appropriata, per 

appropriationem)98. Atrybuty Istoty Bożej przypisuje się wszystkim Osobom, 

są one właściwe każdej Osobie Boskiej, ale pewne przypisuje się w sposób 

szczególny tylko jednej, z którą jakby bliżej się łączą, ze względu na jej 

właściwość (proprietas)”99. Zatem apropriacje są to cechy rozpoznawcze Osób 

Boskich, po których rozróżniamy Osoby Boskie. Ponadto za pomocą 

apropriacji możemy zbadać relacje, jakie łączą Osoby Boskie ze 

stworzeniami, i odkryć ślady oraz obrazy Trójcy Osób w stworzeniach. Teolog 

z Akwinu proponuje spojrzenie na appropriacje według schematu czterech 

„ujęć”100, rozumianych jako aspekty, pod względem których patrzymy na 

stworzenie, żeby odnieść je do Trójcy Osób. W pierwszym ujęciu bierzemy 

pod uwagę rzecz, która jest jakimś bytem. Pod tym względem Ojcu przyswaja 

się wieczność, Synowi piękno, zaś Duchowi Świętemu – zażywanie rozkoszy. 

W drugim ujęciu, pod uwagę brana jest rzecz, która jest, jako jedna. Pod tym 

względem Ojcu przyswaja się jedność, Synowi równość, Duchowi Świętemu 

spójnię czy harmonię. W trzecim ujęciu bierze się pod uwagę zdolność czy 

moc wewnętrzną rzeczy do działania i powodowania skutków. Pod tym 

względem Ojcu przyswojono potęgę, Synowi mądrość, a Duchowi Świętemu 

dobroć. W czwartym ujęciu bierze się pod uwagę związki rzeczy ze swymi 

skutkami. Chodzi w nim o Boga w stosunku do Jego dzieł jako przyczyny 

sprawczej wzorczej i celowej, co zostanie szczegółowo omówione 

w następnym podrozdziale. Biorąc pod uwagę dzieło św. Tomasza oraz 

współczesne stanowisko Czesława Bartnika, można zaproponować 

następujący katalog apropiracji: 

Osobie Ojca, który jest Pierwszą Zasadą, przypisuje się szczególnie: 

wszechmoc, stwarzanie, wieczność bez początku, wszelkie ojcostwo, 

 
97 Por. STh, I, q. 45, a. 6, co, oraz STh, I, q, 32, a. 1, ad. 1. 
98 Cz. S. Bartnik, Dogmatyka katolicka, t. 1, dz. cyt., s. 222-223.  
99 Tamże, s. 222.  
100 Por. STh, I, q. 39, a. 8, co. 



34 

 

opatrzność oraz bycie przyczyną sprawczą. Osobie Syna, pochodzącej od 

Ojca jako Jego Obraz i Słowo, przysługują szczególnie: Mądrość, Słowo, 

Objawiciel, Odkupiciel, piękność, forma stworzeń, Alfa i Omega, Budowniczy 

Kościoła, oraz bycie przyczyną wzorczą. Osobie Trzeciej, która pochodzi na 

sposób miłości, przysługują szczególnie: miłość, dar, Uświęciciel, Dawca 

łaski, Dokonawca zbawienia, Osobotwórca, dobroć, radość, jedność (dar 

jedności) itp., causa causorum - czyli bycie najważniejszą przyczyną celową.  

Reasumując, do poznania Trójcy Osób Boskich jako wzoru dla stworzeń 

można dojść po śladach, które możemy odczytać we wszystkich 

stworzeniach, a wyraźniej przez pewnego rodzaju podobieństwo, które 

nazwane zostało obrazem. Śladami św. Tomasz nazwał działanie Osób 

Boskich oparte na przyczynowości stwórczej, sprawczej, wzorczej i celowej 

wobec stworzeń101. Sposobem dotarcia do tej prawdy są pochodzenia Osób 

Boskich, ich wzajemne stosunki, a szczególnie przyswojone przymioty 

istotowe – apropriacje102.  

Natomiast z krótkiej analizy tzw. pięciu dróg dokonanej po kątem relacji 

zachodzących między Trójcą Świętą a stworzeniami zostały wyprowadzone 

konkretne twierdzenia dotyczące relacji transcendentalnych realnego bytu 

łączące stworzenie ze Stwórcą. Są to konstatacje na temat Boga i człowieka 

oraz ich wzajemnej relacji zwanej na obraz i podobieństwo Boże.  

Trzy pierwsze drogi można odczytać jako bytową filiację, czyli realną 

więź stanowiącą konieczną relację istoty do istnienia, która jest 

nierozerwalnie „wpleciona”, „wkomponowana” przez Boga w bytowość 

każdego człowieka, jak również w każdą rzecz stworzoną. Tę relację można 

rozumieć jako niewidzialne, lecz realne połączenie człowieka z Bogiem: 

podstawowe, konstytutywne, intymne, konieczne i nierozerwalne. W świetle 

tych dróg Bóg pozwala się odkryć jako Pierwsza Przyczyna sprawcza 

i powszechna, której wszystkie stworzenia zawdzięczają swoje istnienie przez 

partycypację w istnieniu – ipsum esse. 

Czwartą drogę można odczytać jako transcendentalną relację pomiędzy 

ludzkim intelektem a Intelektem Absolutu. Intelekt Boga ujawnia się 

 
101 Por. STh, I, q. 45, a. 7, ad. 3. 
102 Por. STh, I, q. 45, a. 7, ad. 2. 



35 

 

stworzeniu poprzez Jego zdolność do poznawania racjonalnej 

i uporządkowanej rzeczywistości. Analiza tej drogi doprowadza do Boga, 

który jest przyczyną wzorczą wszystkich bytów stworzonych i wskazuje na 

pochodzenie intelektu stworzenia od Intelektu Absolutu. 

Piątą drogę można zinterpretować jako związek pomiędzy wolą Boga 

a wolą człowieka. Jej cechą charakterystyczną jest amabilność bytowa 

oznaczająca, iż byt stworzony (w tym człowiek) jest pożądany przez Boga. 

Wola Boga, który jest miłością, ustanawia porządek dobra i skierowuje byt 

przygodny do celu, jakim jest najwyższe dobro. Dobro będące atrybutem 

Boga jest przyczyną celową wszystkich bytów chcianych i kochanych. 

Wykazano, że różne typy analogi zachodzących między Bogiem 

a człowiekiem są elementami ukazującymi obraz Boga w człowieku. 

Wskazano, iż istnienie człowieka jest uczestniczeniem w istnieniu Boga i tym 

samym pierwszym „śladem” Boga na obrazie, jakim jest człowiek. Byt jest 

inteligibilny i amabilny, gdyż rozum i wola, którymi został obdarowany 

człowiek, są stworzone na obraz Boga.  

W kolejnych rozważaniach zostaną przedstawione związki przyczynowo-

skutkowe zachodzące pomiędzy Trójcą Świętą jako przyczyną sprawczą, 

wzorcza i celową wszystkich stworzeń – a przede wszystkim człowieka – 

w znaczeniu skutku, w którym doszukujemy się obrazu Boga. Zostanie 

wykazane, że działania przyczynowe wobec stworzeń przypisuje się Osobom 

Boskim stosownie do ich pochodzeń i stosunków. Analogicznie rzecz się ma 

z pochodzeniem stworzeń od Boga, który jest przyczyną rzeczy przez swoje 

istotowe przymioty: myśl i wolę, gdyż metafizycznie relacja z Bogiem jest 

pierwszą i najważniejszą, bo bez niej nie byłoby człowieka.  

2. Trójca Święta przyczyną wzorczą, sprawczą i celową człowieka 

oraz wszystkich stworzeń. 

 

Jak zauważa Jean-Pierre Torrell, struktura Sumy Teologicznej, zgodnie 

z uznaną tradycją, opiera się na schemacie: wyjście – powrót (exitus-

reditus)103. Ponieważ schemat ten uważany jest za neoplatoński – typu 

 
103 Zob. J.P. Torrell, Święty Tomasz z Akwinu. Mistrz duchowy, Poznań 2003, s. 81. 



36 

 

emanacyjnego (doktrynę tę przypisuje się Pseudo-Dionizemu Areopagicie) – 

Torrell, broniąc św. Tomasza przed oskarżeniami o neoplatonizm, uzasadnia, 

że jest on „myślicielem osadzonym w tradycji judeochrześcijańskiej”104, który 

rozumie „wyjście”, jako sposób pochodzenia stworzeń od Boga na mocy aktu 

stwórczego105, a ich „powrót” rozumie, jako cel stworzeń wracających do 

swego źródła – do Boga106. Torrell kładzie nacisk na jeszcze dwa ważne 

elementy w strukturze Sumy Teologicznej, które „rządzą” wykładami Tomasza 

i uzupełniają ten prosty linearny schemat exitus-reditus. Są to: kluczowy 

tekst prima pars o człowieku stworzonym na obraz Boga oraz droga 

człowieka do Boga, którą jest Chrystus (temat tertia pars Sumy 

Teologicznej)107. Przyczyna sprawcza, wzorcza i celowa, które będą 

przedmiotem kolejnych rozważań, wpisują się w schemat exitus-reditus, przy 

czym exitus obejmuje przyczyny sprawczą i wzorczą, a reditus przyczynę 

celową. 

a. Jeden Bóg przyczyną nieskończonej ilości skutków  

 

Dla pokazania proporcjonalnych relacji zachodzących między Bogiem 

a stworzeniem Tomasz zastosował analogie oparte na związku przyczyny ze 

skutkiem. Uzasadnił tę metodę nierównością skutku – skończonego 

stworzenia, a powodującej go przyczyny sprawczej – nieskończonego Boga: 

„Każdy skutek, nie dorównujący swojej przyczynie sprawczej, w mocy nosi 

w sobie podobieństwo do tejże przyczyny; wszelako nie aż tak dalekie, by był 

tej samej istotnej treści, co i ona, ale daleko od niej tak, że co znajduje się 

w skutkach w postaci rozdrobnionej i rozlicznej, w przyczynie przybiera 

postać niezłożoną i stanowi jedno; przykładem słońce: swoją jedną 

[i niezłożoną] siłą powoduje tu na ziemi tak liczne i rozmaite postacie 

istnienia. W ten sam też sposób, jak to już wyżej powiedziano, wszystkie 

 
104 Por. tamże, s. 82. 
105 Święty Tomasz używa łac. słów: processio, productio, emantio, które wyrażają pochodzenie 

stworzeń od Boga.  
106 Por. tamże, s. 83. 
107 Por. tamże, s. 85. 



37 

 

doskonałości rzeczy występujące w rzeczach stworzonych w postaci 

rozdrobnionej i rozlicznej, w Bogu istnieją uprzednio jako jedno”108.  

Każde dzieło Boże jest podobne do Boga – stwierdza Romuald Kostecki, 

znany tomista109. Ponieważ Bóg, który nam się Objawił i którego wyznajemy, 

jest Trójcą Osób, to wszystkie stworzenia muszą nosić w sobie podobieństwo 

do Boga-Trójcy110. To podobieństwo może mieć różne nasilenie: począwszy od 

zwykłego śladu wszechmocy Bożej we wszystkich stworzeniach do odbicia 

w duszy ludzkiej obrazu Boga111. Jak dalej wyjaśnia Kostecki, kryterium, 

które różnicuje podobieństwo stworzeń do Boga, jest różny udział stworzeń 

„w doskonałościach swego Pierwszego początku. Każdy Twórca daje swoim 

dziełom coś z siebie, coś co jest wspólne jemu oraz jego dziełom. Gdy twórcą 

jest Bóg, to podobieństwo zostawione w Jego dziełach jest bardzo dalekie, 

gdyż Bóg wznosi się ponad wszystkie rodzaje i gatunki bytów, w żadnym się 

nie mieszcząc i wszystkie nieskończenie przekraczając”112.  

W świecie można zaobserwować różne sposoby bytowania: byty 

nieożywione, byty ożywione i byty rozumne. „Każde stworzenie jest bytem 

istniejącym. Niektóre z nich oprócz istnienia mają także życie, stanowiące 

wyższy poziom bytowania, inne znów są istotami duchowymi rozumnymi” – 

stwierdza Romuald Kostecki113. Autor Tajemnicy życia nadprzyrodzonego 

określa trzy stopnie uczestnictwa bytów w doskonałości Boga: istnienie, życie 

i duchowość. Te stopnie określają analogicznie podobieństwo do Boga, gdyż 

między Bytem samoistnym a Jego stworzeniami jest nieskończona przepaść, 

a jednocześnie rzeczywista wspólnota114. Jedna najdoskonalsza Pierwsza 

przyczyna, Trójca Święta powoduje nieskończoną wielość i różnorodność 

istniejących skutków. 

 
108 STh, I, q. 13, a. 5, co. Zob. także: STh, I, q. 16, a. 6, co. 
109 Por. R. Kostecki, Tajemnica życia nadprzyrodzonego, Warszawa 1975, s. 230 
110 Por. tamże, s. 231. 
111 Por. tamże, s. 230. 
112 Por. tamże, s. 232. 
113 Por. tamże, s. 232. 
114 Por. tamże. 



38 

 

b. Skutki jako ślad obrazu swoich przyczyn 

Święty Tomasz za Arystotelesem kontynuuje badanie świata za pomocą 

poznania przyczyn rzeczy i określenia ich związków przyczynowo-

skutkowych. Arystoteles rozumie przyczyny na cztery sposoby, które możemy 

sprowadzić do czterech przyczyn: sprawczej, formalnej, celowej 

i materialnej115. Za ich pomocą jesteśmy w stanie opisać zarówno każdą 

rzecz, jak i całość rzeczywistości. Akwinata stwierdza, że „każda przyczyna 

jest albo materią, albo formą, albo czynnikiem działającym, albo celem”116.  

Andrzej Maryniarczyk podaje, że przez przyczynę w sensie 

metafizycznym „rozumiemy określony byt lub element w bycie, który realnie 

decyduje o zaistniałym fakcie, zdarzeniu bądź zjawisku”117. Termin 

„przyczyna” odpowiada łac. causa lub principium, a w tłumaczeniu z języka 

greckiego to arche – „zasada”, co wskazuje na porządek logiczny w myśleniu 

i porządek metafizyczny „uprzyczynowienia realnie istniejących bytów”118.  

Najlepszym sposobem refleksji na temat, czy człowiek jest stworzony na 

obraz Boga, jest rozważanie tajemnicy człowieka z perspektywy trzech 

przyczyn: sprawczej, formalnej i celowej. W Sumie Teologicznej św. Tomasz 

ukazuje Boga w Trójcy Świętej zarówno jako zasadę principium–Pierwszy 

Początek, jak i przyczynę typu causa, a więc: sprawczą, powszechną 

wszystkich bytów – causa efficiens, wzorczą – causa exemplaris i celową – 

causa finalis119.  

W tym znaczeniu skutki, w których doszukujemy się obrazu Boga, to 

człowiek i inne stworzenia. Natomiast Obraz przyczyny, którą odkrywamy 

w skutkach, to Bóg w Trójcy Świętej. Święty Tomasz powołuje się na 

autorytet Dionizego, który w De Divinis Nominibus stwierdził, że: habent 

causata causarum suarum contingentes imagines120, co można 

przetłumaczyć, iż „skutki zawierają w sobie bliskie obrazy swoich przyczyn 

 
115 Arystoteles, Metafizyka, tłum. T. Żeleźnik, oprac. M. Krąpiec, Lublin 2017, ks. I, 3, 
983b15-30, s. 138. 
116 Por. SCG III, c. 10, Tomasz z Akwinu, Summa contra gentiles…, dz. cyt., s. 40nn. 
117 Por. A. Maryniarczyk, O przyczynach, partycypacji i analogii, Lublin 2005, s. 15. 
118 Por. tamże, s. 13nn. 
119 Por. ST, I, q. 44. 
120 Por. I q. 93 a. 2 zarzut 2, cytat łac. za św. Tomaszem. Chodzi o Ojca greckiego zwanego 

Pseudo-Dionizym Areopagitą, Imiona Boskie, w: Pisma Teologiczne, przeł. M. Dzielska, 
Kraków 1997, rozdz. II, pkt. 8, s. 66-67, PG 3, 645. 



39 

 

lub: skutki zawierają ślad obrazu swoich przyczyn” [tłum. własne]. Oznacza 

to, że ślad przejawia się na sposób skutku, który ukazuje swoją przyczynę121. 

Jednakże, jak zauważa św. Tomasz, „każdy skutek przedstawia w jakiś 

sposób swoją przyczynę – ale niejednakowo. Jest taki skutek, który 

przedstawia samą tylko przyczynowość, nie zaś jej formę: tak jak dym 

świadczy o ogniu. I takie przedstawienie przyczyny nosi miano ślad”122. 

Cechą charakterystyczna tego typu śladu, powstającego na sposób 

przyczyny, jest posiadanie go przez wszystkie stworzenia. Święty Tomasz 

stwierdza, że „we wszystkich stworzeniach znajduje się przedstawienie Trójcy 

na sposób śladu, jako, że we wszystkich stworzeniach spotykamy coś, co 

trzeba odnieść do Osób Boskich jako do przyczyny”123.  

Natomiast w stworzeniach rozumnych (człowiek, anioł) wyposażonych 

w myśl i wolę oprócz śladów przyczyn, które są wspólne wszystkim 

stworzeniom, odnajdujemy przedstawienie Trójcy na sposób obrazu, według 

pochodzeń w Bogu: Syna, jako Słowo w myśli i Ducha Świętego jako Miłość 

w woli124.  

W dalszych refleksjach o obrazie człowieka jako widzialnym skutku 

niewidzialnej przyczyny będą rozważane przyczyny należące do porządku 

metafizycznego opartego na zależnościach w bycie lub jego elementach 

strukturalnych.  

c. Istnienie człowieka na obraz Trójcy Świętej 

Święty Tomasz stwierdza, że ludzkie istnienie należy do obrazu Boga, gdyż 

zasadą naszego istnienia, nam właściwą, jest posiadanie umysłu125. 

Twierdzenie to jest komentarzem do słów św. Augustyna, upatrującego obraz 

Boga w człowieku na wzór trójcy stworzonej: „Że istniejemy, poznajemy nasze 

istnienie oraz kochamy nasze istnienie i poznawanie”126.  

Akwinata wyjaśnia, czym jest stwarzanie: to tworzenie istnienia bytu 

rzeczy. Ponieważ istnienie Boga jest tożsame z istotą Boga, która jest 

 
121 Por. STh, I, q. 93, a. 6, co. 
122 STh, I, q. 45, a. 7, co. 
123 Tamże. 
124 Por. STh, I, q. 45, a. 7, co. 
125 Por. STh, I, q. 93, a. 7, a. 1, ad. 1. 
126 Por. Święty Augustyn, Państwo Boże, (De civitate Dei; CCL 47-48), ks. XI, przeł. 
W. Kubicki, Kęty 1998. 



40 

 

wspólna trzem Osobom, „stąd stwarzać nie należy wyłącznie do jednej z Osób 

Boskich, lecz jest wspólne całej Trójcy Świętej”127. 

Trójca Święta występuje tu w roli Twórcy, który tworzy coś podobnego 

do siebie, a w przypadku człowieka czyni go również na swój obraz. Dzieło 

stwórcze Boga to creatio activa, czyli wyłanianie emanatio całego bytu 

powszechnego z Pierwszego Początku 128. Akwinata podkreśla równocześnie, 

że stwarzanie nie jest żadnym procesem polegającym na ruchu czy zmianie, 

który charakteryzuje działanie przyczyn partykularnych tworzących coś 

z czegoś uprzednio istniejącego. Przeciwnie, w przypadku działania 

powszechnej przyczyny wszystkich bytów, którą jest Bóg, stwarzanie to nagła 

aktualizacja. Każdy stwarzany byt staje się, nie pochodząc od czegoś innego, 

czego nie było, jest ex nihilo, w tym sensie mówi się, że „stwarzać, to czynić 

coś z nicości”129. 

 Zdaniem św. Tomasza, „wyrugowanie” wszelkiego ruchu i zmiany 

z działania i doznawania w procesie stwarzania umieszcza (sadowi) coś 

w stworzeniu – a tym jest tylko stosunek, czyli relacja, odniesienie130. Z tego 

wynika, że w stworzeniu stwarzanie jest nie tylko jakimś stosunkiem Stwórcy 

do stworzenia, ale także odwrotnie: stworzenia do Stwórcy – jako do 

początku swojego bytu; tak jak w doznawaniu, które wiąże się z ruchem, 

zawiera się stosunek do początku ruchu”131. A więc pomiędzy Stwórcą 

a stworzeniem jest „jakaś” relacja, ale jaka? Na pewno nie jest to relacja 

należąca do jednej z dziesięciu kategorii bytu, bo ta jest przypadłością. Bóg 

stwarza człowieka również jako substancję, która jest odrębna od Jego istoty, 

wspólnej trzem Osobom Boskim. Tomasz wyjaśnia, że ta relacja Stwórcy do 

stworzenia jest myślna, bo Bóg jest niezmienny, niedoznający. Natomiast 

relacja stworzenia do Boga jest rzeczowa, realna, bo stworzenie jest zmienne, 

doznające132. Metafizycznie relacja z Bogiem jest pierwsza i najważniejsza, bo 

bez niej nie byłoby człowieka. Ta relacja, rozpatrywana pod względem 

początku, ma pierwszeństwo od strony przedmiotu, do którego się odnosi, 

 
127 Por. STh I, q. 45, a. 6, co. 
128 Por. Wstęp do STh, I, q. 45: „emantionis rerum a Primo Principio, qui dicitur creatio”.  
129 Por. STh, I, q. 45, s.c. 
130 Por. STh, I, q. 45, a. 3, co. 
131 Por. tamże. 
132 Por. STh, I, q. 13, a. 7. 



41 

 

czyli do początku stworzenia, jakim jest byt Boży133. W tej relacji „stwarzać” 

oznacza udzielać istnienia. Jest to więc relacja ontyczna: Pierwszego Bytu 

z bytem stworzonym. Istnienie Boga, Jego „być”, stanowi jednocześnie Jego 

istotę, która jest wspólna trzem Osobom Boskim. Stwarza więc cała Trójca 

Święta, całą swoją istotą, która jest samą aktualnością, rzeczywistością, jest 

czystym esse, którego udziela stworzeniom.  

Święty Tomasz stwierdza, że każda z Osób Boskich zgodnie 

z charakterem swojego pochodzenia (czyli tym, co jest realnie odrębne 

w Trójcy) ma przyczynowość wobec stwarzania bytów134.  

Pochodzenia w Bogu odbywają się według ustalonego porządku 

wyrażonego przez analogie psychologiczną opartą na działaniu rozumu i woli. 

Bóg poznaje siebie (rozum) i owocem tego działania jest Syn, Bóg kocha 

siebie (wola) i owocem jest miłość. Syn jest owocem poznania istotowego, 

a Duch jest owocem miłości istotowej. Syn ma naturę od Ojca, a Duch 

Święty od Obydwóch. 

Analogicznie rzecz się ma z pochodzeniem stworzeń od Boga, który jest 

przyczyną rzeczy przez swoje istotowe przymioty: myśl i wolę135. Święty 

Tomasz wyjaśnia, jak to się dzieje, porównując wiedzę Boga (myśl) do 

geniuszu artysty, który ma w umyśle formę – kształt dzieła. Jeśli do tej formy 

myślowej, która jest początkiem działania znajdującym się w twórcy, dołączy 

się siła wywoływania skutków, czyli wola, to powstaje dzieło136. Tego typu 

działanie twórcy można nazwać działaniem ad extra. W podobny sposób 

możemy rozumieć, w jakim sensie pochodzenia Osób są przyczynami 

utworzenia productio stworzeń: Bóg Ojciec powołał do bytu stworzenia przez 

swoje Słowo, którym jest Syn, i przez swoją Miłość, którą jest Duch Święty. 

d. Przyczyna sprawcza – causa efficiens 

Święty Tomasz, omawiając zagadnienie Bożej niezłożoności (czyli prostoty 

Boga), wykazał, że Bóg to istnienie samoistne esse subsistens (tj. istniejące 

samo przez się), które może być tylko jedno. Teolog podkreśla, że istnienie 

 
133 Por. STh, I, q. 45, a. 3, ad. 3. 
134 Por. STh, I, q. 45, a. 6, co. 
135 Por. STh I, q. 45, a. 6, co 
136 Por. STh, I, q. 14, a. 8, co. 



42 

 

przysługuje Bogu istotowo, ponieważ w Bogu Jego istota jest istnieniem137. 

Natomiast człowiek jest bytem wielokrotnie złożonym pod różnymi względami 

i nie ma w jego bycie równości pomiędzy istotą a istnieniem. Człowiek 

ponadto jest bytem przygodnym, niekoniecznym, co zostało wykazane przez 

św. Tomasza w trzeciej drodze138, a jego istnienie musi być spowodowane 

przez Byt konieczny, czyli Boga. Oznacza to, że oprócz Boga, żaden byt nie 

ma sam z siebie istnienia i musi mieć istnienie udzielone przez uczestnictwo 

per participationem. Byt stworzeń jest uczestnictwem w istnieniu Boga, nasze 

istnienie jest partykułą, cząstką w całości, której udziela nam Bóg139. Jest to 

też część obrazu Bożego w człowieku, który dzielimy wspólnie z innymi 

stworzeniami, bo istniejemy, choć różnimy się gatunkowo w sposobie 

istnienia. Nasze istnienie pochodzi od całej Trójcy Świętej, choć bycie 

Stworzycielem jest apropriacją Ojca, który moc, czyli potęgę, do stwarzania, 

nie ma od kogoś, bo jest początkiem bez początku. Natomiast o Synu mówi 

się, że „przez Niego wszystko się stało” (J 1, 1-3) w tym sensie, że przyimek 

„przez” wskazuje zwykle na przyczynę pośrednią, czyli początek w początku. 

Wreszcie Duchowi Świętemu, który ma tę samą moc od Obydwóch, 

przypisuje się, że jako Pan zarządza i ożywia to wszystko, co stworzył Ojciec 

przez Syna”140. A więc działanie przyczynowe wobec stworzeń należy do Osób 

Boskich stosownie do ich pochodzeń i stosunków. 

f. Przyczyna wzorcza – causa exemplaris 

 

Przyczyna wzorcza jest pewną wersją przyczyny formalnej. Łacińskie słowo 

exemplar oznacza pewien wzorzec, ideę, formę, przykład model, prototyp, 

obraz, wizerunek. Święty Tomasz wyjaśnia, że idea to wyraz grecki, a jego 

odpowiednikiem łacińskim jest wyraz forma. Formy rzeczy istniejące poza 

rzeczami mogą pełnić dwie role: albo są początkiem poznania, albo są celem 

działania jako wzorzec. Oba rodzaje form mieszczą się w umyśle Boga141. 

Święty Augustyn dodaje, że idee to są formy zasadnicze lub pomysły rzeczy, 

 
137 Por. STh, I, q. 3, a. 4, co. 
138 Por. STh, I, q. 2, a. 3, co. 
139 Por. STh, I, 44, a. 1, co.  
140 Por. STh, I, q. 45, a. 6, ad. 3 
141 Por. STh, I, q. 15, a. 1, co. 



43 

 

stałe i niezmienne, które nie powstają i nie giną, ale według nich wszystko, 

co powstaje i ginie, uzyskuje formę. Ponieważ mieszczą się w umyśle Boga, 

są wieczne, stałe i niezmienne142.  

Święty Tomasz wyjaśnia, że wytworzenie jakiejś rzeczy wymaga wzorca. 

Wymienia dwa rodzaje wzorców: wewnętrzny „umysłem poczęty”, czyli 

uprzednio istniejący w umyśle artysty, i zewnętrzny, znajdujący się poza 

artystą. Wzorcami wewnętrznymi mogą być idee istniejące w umyśle Bożym, 

czyli w istocie Boga, lub wzorce istniejące w umyśle człowieka, np. 

architekta, jakieś przedmioty, osoby, które się odwzorowuje. Tomasz 

doprecyzowuje, iż „niektóre spośród rzeczy stworzonych można powiedzieć, 

że są wzorcami dla innych, jako że jedne są na podobieństwo drugich: albo 

z racji przynależenia do tego samego gatunku, albo z racji analogii jakiegoś 

naśladowania czy odwzorowania”143. Należy też zauważyć pewną analogie 

pomiędzy wzorcem-ideą stworzeń w umyśle Boga a wzorcem rzeczy w umyśle 

człowieka, którą Bóg dopuszcza w stworzeniu rozumnym. 

Jednakże najważniejszą i pierwszą przyczyna wzorczą wszystkich rzeczy 

jest Bóg144. Święty Tomasz przytacza argument wzięty ze świata stworzeń, 

które mają określone formy. Te formy są dziełem Bożej mądrości, którą 

przypisuje się Synowi. W Bożej mądrości są idee-prototypy – rationes 

wszystkich rzeczy, czyli niezliczone formy wzorcze, które są istotą Bożą145. 

Akwinata podkreśla, że stworzenia w swej naturze nigdy nie zdołają być 

wiernym obrazem Boga co do gatunku, tak jak człowiek zrodzony z człowieka 

jest podobny do swego rodzica. Stworzenia rozumne (anioł, człowiek) zbliżają 

się do Bożego obrazu w tym sensie, że mogą być wiernym odbiciem idei, jakie 

Bóg ma o nich w swoim umyśle. Ponadto człowiek posiadający naturę 

rozumną może być „podniesiony” przez łaskę do podobieństwa na obraz Boga 

- w chwale146. 

Człowiek i każde stworzenie jako skutek działania Boga, czyli swojej 

przyczyny wzorczej, ma w Bogu swój własny wzorzec, który w jakimś stopniu 

 
142 Por. STh, I, q. 15, a. 2, s.c. 
143 Por. STh, I, q. 44, a. 3, co. 
144 Por. tamże. 
145 Por. tamże. 
146 Por. STh, I, q. 44, a. 3, ad. 1. 



44 

 

„udziałowo” zawiera w sobie podobieństwo do Bożej istoty147. Biorąc pod 

uwagę fakt, że stworzenia zwane skutkami mają nierówny udział w istocie 

Bożej, bywają mniej lub bardziej doskonałe w stosunku do najwyższej 

doskonałości, jaką jest Bóg, Tomasz stwierdza: 

„Omne imperfectum est quaedam participatio perfecti. Et ideo etiam ea 

quae deficiunt a ratione imaginis, inquantum tamen aliqualem Dei 

similitudinem habent, participant aliquid de ratione imaginis”148. 

„Każda rzecz niedoskonała w pewnym stopniu uczestniczy 

w doskonałości Bożej. Dlatego, niektórym (niedoskonałym) stworzeniom 

brakuje czegoś do pojęcia obrazu. Jednakże w jakiś sposób zawierają 

podobieństwo do Boga i o tyle mają jakiś udział w pojęciu obrazu”149 [tłum 

własne].  

Odnosząc to stwierdzenie do pojęcia obrazu, możemy mówić 

o uczestniczeniu w obrazie doskonałym i niedoskonałym. Przy opisie 

niedoskonałości trudno się obyć bez pojęcia podobieństwa, które wyraża 

stopniowalność obrazu, gdyż obraz może być mniej lub więcej podobny do 

wzoru, z którego został uczyniony. Te stworzenia, którym brakuje czegoś do 

pojęcia obrazu doskonałego, mają jednak jakiś udział w pojęciu obrazu, tak 

jak człowiek, który jest „na obraz Boga”150. Zatem obraz przyczyny, jaką jest 

Bóg, w różnym stopniu znajduje się w skutkach. Z tego powodu 

o stworzeniach nigdy nie powiemy, że są obrazem Boga, tylko w odniesieniu 

do stworzeń rozumnych, że są na obraz Boga, to znaczy, że nie pokrywają się 

z treścią obrazu.  

Dominikański teolog stwierdza, że doskonałym obrazem Boga jest tylko 

Pierworodny – Primogenitus151; natomiast człowiek jest niedoskonałym 

obrazem, dlatego mówimy, że jest na obraz (bo ma intelektualną naturę); 

natomiast zarówno człowiek, jak i inne stworzenia mają pewien udział 

w obrazie Boga – tak jak się ma skutek do przyczyny. Osobie Syna przypisuje 

się bycie przyczyną wzorczą stworzeń jako Mądrość i Słowo, bo jak wyjaśnia 

 
147 Por. STh, I, q. 15, a. 2, co. 
148 STh, I q. 93 a. 2, ad 1. 
149 Por. STh, I q. 93 a. 2 ad 1. 
150 Por. tamże. 
151 Por. STh, I q. 93 a. 1 ad 2. 



45 

 

Akwinata „Mądrość ma podobieństwo do Syna Bożego jako Słowa, które 

przecież nie jest czymś innym, jak pojęciem, czy poczęciem mądrości”152.  

g. Przyczyna celowa – causa finalis  

Święty Tomasz stwierdza, że „wszelki twórca w działaniu kieruje się celem, 

inaczej nie byłoby racji, czemu z jego działania wychodzi raczej to niż owo-

chyba, że zaszedł przypadek”153. Udowadniając tę tezę, Akwinata dokonuje 

rozróżnienia twórców na doskonałych i niedoskonałych. Swoją argumentację 

opiera głównie na dwóch kategoriach przypadłościowych: działaniu 

i doznawaniu. Wyjaśnia, że twórca niedoskonały jest jednocześnie 

działającym i doznającym, który działa po to, żeby coś otrzymać w zamian, 

coś nabyć154. To oczekiwanie na otrzymanie doznania jest pewną 

niedoskonałością tego twórcy, bo nie gwarantuje stuprocentowej 

bezinteresowności. Należy też podkreślić, iż kategoria bytu doznawanie jest 

związana z materialnym komponentem bytu, którego cechą jest możność. 

Takim twórcą niedoskonałym: działająco-doznającym jest człowiek jako byt 

duchowo-materialny. 

Natomiast Bóg jest twórcą doskonałym, ponieważ jest duchem czystym, 

prostym i dobrym. Jest twórcą tylko działającym, ale nie doznającym, bo jest 

bytem niematerialnym. Bóg jest aktem czystym, który z racji swojego 

działania nie oczekuje niczego w zamian. Oznacza to, że stwarzając świat, 

Bóg bezinteresownie udziela swojej doskonałości stwarzanym bytom, nie 

oczekując od tego świata niczego w zamian. Na tym między innymi polega 

doskonałość Boga – na Jego absolutnej bezinteresowności i pragnieniu 

udzielenia swojej dobroci stwarzanym bytom. 

Święty Tomasz stawia znak równości pomiędzy doskonałością Boga  

a dobrocią Boga155. Następnie dowodzi, że Bóg – Stworzyciel powołał do 

istnienia cały wszechświat z powodu nadmiaru swojej dobroci. Bóg stworzył 

świat z niczego w sposób uporządkowany, a nie przypadkowy.  

 
152 STh, I, q. 39, a. 8, ad. 3. 
153 Por. STh, I, q. 44, a. 4, co. 
154 Por. tamże. 
155 Por. tamże. 



46 

 

Części tworzą całość, byty niższe tworzą z bytami wyższymi jedność. 

Każda część wszechświata została skierowana do celu, do którego dąży 

zgodnie ze swoją naturą, a celem stworzeń jest dobro (czwarta droga 

dowodząca istnienia Boga). Dobrem jest to, czego wszystko pożąda. Każdy 

byt przez to, że istnieje, już ma udział w dobroci Bożej. Bóg mieści w sobie 

całą treść dobra i dlatego stanowi przedmiot pożądania. Bóg jest pierwszą 

przyczyną sprawczą, czyli twórcą wszystkiego. Zatem Bóg-twórca jest 

przedmiotem pożądania swoich stworzeń i celem, do którego są skierowane 

wszystkie stworzenia156. 

Celem, jaki Bóg wyznaczył człowiekowi i pozostałym stworzeniom, jest 

On sam, a drogą, która do Niego prowadzi, jest własna doskonałość. 

Doskonałość ta polega na upodobnieniu się do doskonałości i dobroci Bożej 

na miarę swojej natury157. Człowiek w tym skierowaniu do celu jest 

szczególnie uprzywilejowany, bo otrzymuje dodatkową pomoc 

nadprzyrodzoną w postaci łaski Bożej. Z analizy przyczyny celowej wynika, że 

człowiek dąży do celu, jakim jest Bóg, nawet nie zdając sobie sprawy z Jego 

istnienia, np. gdy udziela swego dobra innym. Gdy człowiek chce dobra dla 

siebie i dzieli się z innymi swoim dobrem, staje się podobny do Boga158. 

W ten sposób naśladuje Boga, który rozlewa swoje dobro, bonum est 

diffusivum sui – jak mówi Dionizy159. Natomiast w Summa Contra Gentiles 

św. Tomasz podaje przykład łucznika i strzały jako zmierzających do jednego 

celu, a mianowicie do tarczy. Łucznik jest „bytem poznającym”, zmierza do 

celu świadomie, a strzała jest „bytem niepoznającym” i też zmierza do celu, 

choć nieświadomie160. Albowiem cel działania został wyznaczony przez 

twórcę zarówno dla strzały, jak i dla łucznika. Podobnie jest z celem 

ostatecznym człowieka wyznaczonym przez Boga, którym jest On sam. 

Człowiek wobec tego celu może być w sytuacji „łucznika” i „strzały”, czyli 

 
156 Por. STh, I, q. 6, a. 1. 
157 Por. STh, q. 44, a. 4, co. 
158 Por. STh, q. 19, a. 2, co. 
159 „Bonum est diffusivum sui” - dobro samo się udzielające jest jak ciepły strumień, ognisko, 

taka jest natura dobra, że sama się udziela, więc może się rozlewać w nieskończoność. 

Powodem bycia Boga w świecie jest „rozlewanie” się Jego miłości i dobroci na stworzenia, 

por. Pseudo-Dionizy Areopagita, Imiona Boskie, w: Pisma Teologiczne, tłum. M. Dzielska, 

Kraków 1997, rozdz. IV, pkt. 1, s. 77. 
160Por. SCG, III, c. 2, Tomasz z Akwinu, Summa contra gentiles. Prawda wiary 

chrześcijańskiej, Poznań 2007, t. II, s. 20nn. 



47 

 

uświadamiać go sobie lub nie uświadamiać. W tym drugim przypadku, 

podobnie jak strzała, choć jest „bytem niepoznającym” i tak zmierza do 

wyznaczonego celu ostatecznego, czyli do Boga.  

 Chcieć dobra dla siebie i dla drugiej osoby – to cecha miłości. Chcenie 

jest rodzajem pożądania, pragnienia poznanego dobra, które jest właściwe 

dla woli. Bóg jest miłością, która chce dobra dla siebie i dla stworzeń. 

W takim sensie można powiedzieć, że miłość to siła zespalająca, wiąże 

bowiem drugiego z sobą i każe dbać o drugiego jako siebie samego161. Osobie 

Ducha Świętego przypisuje się bycie przyczyna celową stworzeń jako dobroci, 

która jest pobudką i przedmiotem miłości, i dlatego nosi w sobie 

podobieństwo do Ducha Bożego, który jest miłością162. 

Krąpiec określa przyczynę celową jako analogię międzybytową, czyli 

transcendentalną relację pomiędzy Bytem koniecznym i bytem przygodnym. 

Jest to relacja do woli – miłości, konstytuująca porządek dobra i celowości, 

tj. dynamiczności bytu. Byt – człowiek istnieje, bo jest „chciany i kochany” 

przez Boga, który jest Bytem osobowym i najwyższym Dobrem. W przypadku 

bytów przygodnych również możemy mówić o transcendentalnej relacji 

między wolą osób, do których kierowane jest pożądanie i miłość ludzka163. 

Akwinata dowodzi, że we wszystkich stworzeniach rozumnych 

i nierozumnych objawiają się pewne ślady pochodzące od Trzech Osób 

Boskich. Są to znane już trzy rodzaje przyczyn zawierające się w jednej 

przyczynie tworzącej – in causa producente, principium verbi, et verbum, et 

amor. Przy czym forma pokazuje słowo czyniącego, tak jak forma domu 

pokazuje pomysł twórcy; uporządkowanie pokazuje miłość twórcy, który 

kieruje skutki ku dobru jako przyczyna celowa, tak jak używanie budynku 

pokazuje projekt architekta164. 

Osoba Ojca, który jest początkiem bez początku, przedstawia zarówno 

początek i przyczynę sprawczą dla skutku, jakim jest substancja stworzona. 

Ojcu przyswajamy potęgę. 

 
161 Por. STh, I, q. 20, a. 1, ad 3. 
162 STh, I, q. 39, a. 8, ad. 3. 
163 Por. M. A. Krąpiec, Przyczyny Bytu, w: Powszechna encyklopedia filozofii, t. VIII, Lublin 

2007, s. 542-543. 
164 STh, I, q. 93, a. 6, co. 



48 

 

Osoba Syna przedstawiająca Słowo, które jest owocem pochodzącym ze 

zrodzenia w myśli Ojca. Ojciec rodzi Syna jako Słowo, które jest przyczyną 

formalną dla stworzeń, tak jak forma dzieła sztuki jest owocem myśli artysty. 

Synowi przyswajamy mądrość. 

Osoba Ducha Świętego przedstawia miłość Ojca i Syna pochodzącą na 

sposób woli Boga. Duch Święty jest najważniejszą z przyczyn causa 

causorum, tj. przyczyną celową, która przedstawia Ducha Świętego jako 

Miłość; ponieważ owo skierowanie skutku – do celu jest z woli Stworzyciela. 

Duchowi Świętemu przyswajamy dobro, które jest tożsame z celem, bo 

„dobro jest tym, czego wszyscy pożądają”165. 

Mówiąc o Bogu Stwórcy, należy mieć na myśli Trójcę Osób, dla której 

akt stwórczy jest „przeobfitym promieniowaniem tego życia trynitarnego, 

w którym Ojciec rodzi Syna, a Duch pochodzi od Ojca i Syna” – pisze 

Bertrand de Margerie166. Trójca Święta wspólnie objawia się w stworzeniach 

przez swoją potrójną przyczynowość wobec stworzeń: sprawczą, wzorczą 

i celową.  

Jednakże „odróżnia się przecież w każdej z nich Jej własny i osobisty 

sposób udziału w tym wspólnym działaniu”167. Przyczynowość tę Bertrand de 

Margerie przypisuje zgodnie z przyswojonymi Osobom Boskim przymiotami 

istotowymi appropriationes; Ojcu – przyczynowość sprawczą, której śladem 

w stworzeniu jest skutek, jakim jest jej jedność; przyczynowość wzorczą 

przypisuje Synowi, której śladem w stworzeniu jest skutek, jakim jest postać 

i nazwa; przyczynowość celową przypisuje Duchowi Świętemu, której śladem 

w stworzeniu jest skutek, jakim jest właściwy mu porządek, miejsce 

i  znaczenie. Zatem odblaskiem Trójcy Świętej we wszystkich stworzeniach 

jest ich naturalna struktura ontologiczna wyrażająca się w posiadaniu 

substancji, formie i celu168.  

Reasumując, należy stwierdzić, że przyczyny sprawcza, wzorcza i celowa 

to ślady Trójcy Świętej, które odnajdujemy w człowieku i we wszystkich 

stworzeniach. Z tych śladów można odczytać odpowiadające im pochodzenia 

 
165 Por. STh, I, q. 5, a. 1, co. 
166 Por. B. de Margerie, Osoba ludzka śladem, obrazem i podobieństwem Boga w Trójcy, w: 

Tajemnica Trójcy Świętej, Poznań 2000, s. 388-395 (Kolekcja Communio, 13). 
167 Por. tamże. 
168 Por. tamże. 



49 

 

w Trójcy Świętej oraz apropiacje przyswojone Osobom Boskim, w celu 

odróżnienia w każdej z nich Jej własnego i osobistego udziału w tym 

wspólnym działaniu.  

3. Ślady – vestigia Trójcy Świętej w człowieku i we wszystkich 
stworzeniach  

Święty Tomasz, cytując św. Augustyna: Trinitatis vestigium in creatura 

appartet169, zachęca do szukania śladów Trójcy Świętej w świecie 

stworzonym: „Gdy więc Stwórca objawia się nam poprzez dzieła zrozumiałe 

dla umysłu (Rdz 1, 20), trzeba, byśmy umysłem wznieśli się ku Trójcy, której 

ślady dostrzegamy w stworzeniu”170.  

Także współczesny teolog Bertrand de Margerie proponuje, żeby 

prawdziwe zdanie: „Ze stworzeń możemy poznać ich Stwórcę” zamienić na 

metafizyczno-poetyckie wyrażenie: „Obserwując cienie Bytu, widzi się sam 

Byt. Jednak ten, kto kontempluje piękno cielesne, powinien się przekonać, 

że są one jedynie śladami i cieniami; powinien więc zamknąć oczy, odwrócić 

od nich swój wzrok, aby wznieść go do tego Piękna, które one 

odzwierciedlają”171. 

 

a. Zasada porządkująca: ślad-obraz-podobieństwo vestigium-imago-

similitudo. 

Podział rzeczywistości stworzonej na triadę ślad-obraz-podobieństwo 

vestigium-imago-similitudo św. Tomasz rozpoczyna omawiać w pierwszej 

części prima pars Sumy Teologicznej, w kwestii 45, w artykule 7 pt. Czy  

w stworzeniach znajduje się koniecznie ślad Trójcy, w której rozważa różnicę 

między śladem a obrazem. Kwestia 45 znajduje się w traktacie o Bogu 

Stwórcy De Deo Creatore (kwestie 44-119) następującym po traktacie 

o istocie Boga De Deo Uno (kwestie 2-26) i traktacie o Osobach Boskich De 

Deo Trino (kwestie 27-43).  

 
169 STh, I, q. 45, a. 7, s.c. 
170 Św. Augustyn, O Trójcy Świętej, Kraków 1996, s. 233. 
171 Tamże. 



50 

 

Tę zasadę porządkującą „ślad-obraz-podobieństwo” św. Tomasz rozwija 

szczegółowo w kwestii 93 prima pars, uzupełniając ją o ostatnią część triady 

dzielącej rzeczywistość stworzoną na trzy typy relacji stworzeń do Boga, 

o wieloznaczne pojęcie podobieństwa – similitudo. W kwestii 93 Akwianta 

dokonuje metafizycznej analizy analogicznie pojmowanego podobieństwa 

i porównuje je do obrazu172.  

W XII i XIII wieku nastąpił rozkwit teologii trynitarnej, a jej 

największymi autorytetami niewątpliwie byli św. Tomasz z Akwinu i św. 

Bonawentura – jak pisze Bertrand de Margerie173. Tych dwóch największych 

uczonych i zarazem świętych średniowiecza „cieniem” lub „śladem” Boga 

nazywają wszystkie stworzenia zmysłowe, a refleksja o nich może 

doprowadzić do przyjęcia przez ludzi prawdy o stwórczej mocy Boga174. 

Cień, to obszar do którego nie dociera światło całkowicie lub częściowo 

z powodu przeszkody oddzielającej ten obszar od źródła światła175. De 

Margerie wyjaśnia pochodzenie słowa cień i ślad, które nazywa znakami 

obecności Boga Trójcy we wszystkich stworzeniach: słowo „cień”, 

w przeciwieństwie do całkowitych ciemności, oznacza „pół-jasność”, 

ponieważ wskazuje na obecność światła i w tym znaczeniu stworzenia są: 

„…cieniami Boga, bo wskazują na istnienie «światła» ich najwyższej 

przyczyny”. Natomiast ślad – jego zdaniem – „to rysy lub zarysy, jakie byty 

cielesne, takie jak człowiek i zwierzę, pozostawiają po sobie, chodząc po 

ziemi. Tak więc spojrzenie mędrca na stworzenie pozwala odkryć, jakby we 

wgłębieniu, znamię (markę) tej fabryki, jaką Stwórca wycisnął na każdym ze 

swych dzieł”176. 

Joseph Ratzinger w swojej pracy Rozumienie Objawienia i teologia 

historii według Bonawentury sugeruje, iż dokonany podział rzeczywistości na 

triadę: vestigium-imago-similitudo, którą zastosował św. Tomasz w Sumie 

Teologicznej, zastąpił triadę: cień-obraz-podobieństwo umbra-vestigium-

 
172 Por. STh, I, q. 93, a. 6. 
173 Por. B. de Margerie, Osoba ludzka śladem, obrazem i podobieństwem Boga w Trójcy, dz. 

cyt., s. 388-395. 
174 Por. tamże. 
175 Por. Cień, w: Słownik języka polskiego, t. I: A-K, Warszawa 1992, s. 299. 
176 Por. B.de Margerie, Osoba ludzka śladem, obrazem i podobieństwem Boga w Trójcy, dz. 
cyt., s. 388-395. 



51 

 

imago, którą znajdujemy u św. Bonawentury177. Umbra i vestigium są tu 

zgodnie rozumiane zarówno przez Akwinatę, jak i Bonawenturę jako relacje 

przyczynowo-skutkowe pomiędzy Bogiem a człowiekiem. Bóg-Trójca jest dla 

człowieka racją jego istnienia, przyczyną formującą jego byt oraz celem, do 

którego został skierowany178. Natomiast obraz zawiera w sobie również 

relację poznania, gdyż człowiek może Boga poznawać i kochać179. Ratzinger, 

rozważając podobieństwa i różnice pomiędzy obrazem Boga u św. 

Bonawentury i św. Tomasza, podkreśla, iż u tego pierwszego obraz wyraża 

nie tylko relację, lecz również pewien „ruch, tęsknotę za pełną jednością”, 

gdyż ta relacja nie tylko na ziemi, lecz nawet w raju „pozostaje naderwana 

i niespełniona”. Ta relacja poznania i miłości skutkuje upodobnieniem się 

człowieka do Boga i obejmuje rzeczywistość nazwaną similitudo 180. 

Opisując Bonawenturiańską kreatologię, Joseph Ratzinger podkreśla 

symbolikę stworzenia jako znaku wskazującego na Stwórcę, a wszystkie 

rzeczy stworzone nazywa „schodami” prowadzącymi do Stwórcy181. Na dowód 

pochwały stworzeń przytacza wymowny tekst św. Bonawentury: „Kto więc, 

nie daje się oświecić tym, blaskiem rzeczy stworzonych, jest ślepy; kto przy 

tak wielkim krzyku się nie budzi, jest głuchy; kto na podstawie tej 

rzeczywistości nie wychwala Boga, jest niemy; kto z takich oznak nie wnosi 

o Pierwszej zasadzie, jest głupi. Otwórz więc swoje oczy, nastaw swoje 

duchowe uszy, rozwiąż swoje usta i przyłóż swoje serce, abyś we wszystkich 

stworzeniach widział, słuchał, wychwalał, kochał i czcił, wielbił i szanował 

swojego Boga, aby przypadkiem przeciwko tobie zwrócił się cały krąg 

ziemi”182. 

Kluczowe słowa św. Tomasza, zawierające wyjaśnienie całej zasady 

porządkującej rzeczywistość bytów stworzonych: ślad-obraz-podobieństwo, 

padają na początku korpusu kwestii 93 prima pars i będą przedmiotem 

dalszej szczegółowej analizy: 

 
177 Por. J. Ratzinger, Opera omnia. Rozumienie Objawienia i teologia historii według 
Bonawentury, Lublin 2014, t. II, s. 280. 
178 Por. tamże. 
179 Por. tamże. 
180 Por. tamże, s. 281. 
181 Por. tamże, s. 484. 
182 Por. tamże, s. 484-485. 



52 

 

„Respondeo dicendum quod, cum in omnibus creaturis sit aliqualis Dei 

similitudo, in sola creatura rationali invenitur similitudo Dei per modum 

imaginis, ut supra dictum est, in aliis autem creaturis per modum vestigii. Id 

autem in quo creatura rationalis excedit alias creaturas, est intellectus sive 

mens. Unde relinquitur quod nec in ipsa rationali creatura invenitur Dei 

imago, nisi secundum mentem. In aliis vero partibus, si quas habet 

rationalis creatura, invenitur similitudo vestigii; sicut et in ceteris rebus 

quibus secundum partes huiusmodi assimilatur”183.  

Odpowiadając w korpusie na zarzuty postawione w artykule szóstym 

kwestii 93, św. Tomasz stwierdza, że „chociaż we wszystkich stworzeniach 

znajduje się jakieś podobieństwo184 do Boga, to tylko w rozumnym 

stworzeniu znajdujemy podobieństwo do Boga na sposób obrazu, w innych 

zaś stworzeniach na sposób śladu. To zaś, w czym stworzenie rozumne 

przewyższa inne stworzenia, jest intelektem-myślą lub umysłem. Stąd 

pozostaje jako jedyna możliwość, że w samym tylko stworzeniu rozumnym 

znajduje się obraz Boga, wyłącznie według umysłu. W innych zaś, 

pozostałych częściach, jeśli którąś z nich ma rozumna natura odnajdujemy 

podobieństwo śladów, podobnie jak to jest w pozostałych rzeczach, do 

których według tych części człowiek jest podobny”185 [tłum. własne]. 

Święty Tomasz stwierdza, że wszystkie stworzenia są podobne do Boga, 

ale niejednakowo. Dokonuje rozróżnienia podobieństwa stworzeń do Trójcy 

Świętej, dzieląc je na dwie grupy: rozumne i inne, które możemy zaliczyć do 

nierozumnych. Podobieństwo stanowiące część wspólną dla stworzeń 

rozumnych i nierozumnych nazywa podobieństwem na sposób śladu. 

Natomiast podobieństwo na sposób obrazu przypisuje wyłącznie stworzeniom 

posiadającym rozumną naturę. Ponadto w człowieku Akwinata zauważa 

jeszcze inny rodzaj śladu, który znajduje się poza umysłem, w innych 

częściach natury rozumnej. Ten drugi rodzaj śladu brzmi dosyć tajemniczo, 

ale św. Tomasz udziela wyjaśnienia w tej sprawie również w kwestii 93186, 

 
183 STh, I, q. 93 a. 6 co. 
184 Por. STh, I, q. 4, a. 3. 
185 Por. STh, I, q. 93 a. 6 co. 
186 Por. STh, I, a. 6, ad. 3. 



53 

 

w odpowiedzi na trzeci zarzut, gdzie powołuje się na św. Augustyna187, który 

stwierdza, że śladem Trójcy Świętej jest ciało człowieka. 

b. Różnica między śladem a obrazem  
 

Święty Tomasz wyjaśnia różnicę między śladem a obrazem na podstawie 

sposobu, w jaki przejawia się ślad, a w jaki obraz: 

„Vestigium autem repraesentat per modum effectus qui sic repraesentat 

suam causam, quod tamen ad speciei similitudinem non pertingit, 

impressiones enim quae ex motu animalium relinquuntur, dicuntur vestigia; 

et similiter cinis dicitur vestigium ignis; et desolatio terrae, vestigium hostilis 

exercitus”188. 

 „Ślad zaś przejawia się na sposób skutku, który tak pokazuje swoją 

przyczynę; to jednak nie dotyczy podobieństwa gatunku, ponieważ tylko 

w obrazie przejawia się gatunkowe podobieństwo. Ślady: to odciski, które 

pozostają po poruszaniu się zwierząt, i podobnie popiół nazywany jest 

śladem ognia, spustoszenie ziemi jest śladem pozostawionym przez wrogie 

wojska”189 [tłum. własne]. 

W tym zdaniu św. Tomasz wyjaśnia, czym jest „ślad”, używając 

argumentów ze świata zmysłowo postrzegalnego, czyli zjawisk występujących 

w naturze, w celu zilustrowania prawdy metafizycznej opartej na zasadzie 

przyczynowości bytów. Tak więc ogień jest przyczyną skutku, jakim jest 

popiół, a odciski na ziemi to skutki przyczyn, które pozostawiają po swoim 

przejściu zwierzęta lub wojsko. Podobnie Słownik języka polskiego podaje, że 

ślad to „odcisk czegoś”, trop, znak, informacja, pozostałość po czymś, resztki. 

Ślad może być głęboki, trwały lub nieznaczny, ledwo widoczny. Ślady mogą 

wskazywać drogę, kierunek, prowadzić do celu. Można je rozpoznawać, 

odkrywać, śledzić, odnaleźć lub zgubić. W czyjeś ślady można wstępować, 

wzorować się na kimś, czyli kogoś naśladować190. 

Również w kwestii 47 prima pars Sumy Teologicznej św. Tomasz 

nawiązuje do śladu, który jest widocznym skutkiem spowodowanym przez 

 
187 Św. Augustyn, Księga osiemdziesięciu trzech kwestii, dz. cyt., q. 51, s. 93. 
188 STh, I, q. 93 a. 6 co. 
189 Por. tamże. 
190 Por. Ślad, w: Słownik języka polskiego, dz. cyt., s. 443. 



54 

 

przyczynę, która go powoduje: „Każdy skutek przedstawia w jakiś sposób 

swoją przyczynę – ale niejednakowo. Jest taki skutek, co przedstawia samą 

tylko jej przyczynowość, nie zaś jej formę: tak jak dym przedstawia, czy 

świadczy o ogniu; i takie przedstawienie przyczyny nosi miano: ślad czy trop; 

ślad zaś wskazuje na obecność kogoś przechodzącego, ale nie ujawnia, jakim 

jest. Ale istnieje i taki skutek, który przedstawia przyczynę, bo ma 

podobieństwo jej formy; tak jak ogień wzniecony – ogień wzniecający, a posąg 

Merkurego – Merkurego. I takie przedstawianie przyczyny nosi miano 

«obraz»” 191. 

c. Podobieństwo stworzeń rozumnych i nierozumnych do Trójcy 
Świętej 

Święty Tomasz dokonuje rozróżnienia stworzeń rozumnych i nierozumnych 

pod względem podobieństwa w naśladowaniu Bożej natury, która jest 

wspólna Trójcy niestworzonej. Określenie „wszystkie stworzenia” obejmuje 

zarówno stworzenia rozumne (człowiek, anioł), jak i stworzenia nierozumne: 

„Potest ergo huiusmodi differentia attendi inter creaturas rationales et 

alias creaturas, et quantum ad hoc quod in creaturis repraesentatur 

similitudo divinae naturae, et quantum ad hoc quod in eis repraesentatur 

similitudo Trinitatis increatae. Nam quantum ad similitudinem divinae 

naturae pertinet, creaturae rationales videntur quodammodo ad 

repraesentationem speciei pertingere, inquantum imitantur Deum non 

solum in hoc quod est et vivit, sed etiam in hoc quod intelligit, ut supra 

dictum est. Aliae vero creaturae non intelligunt; sed apparet in eis quoddam 

vestigium intellectus producentis, si earum dispositio consideretur”192. 

Akwinata dowodzi, że „możemy tego rodzaju różnicę, istniejącą 

pomiędzy stworzeniami rozumnymi a innymi stworzeniami, rozpatrywać co 

do tego, że w stworzeniach rozumnych jest przedstawione podobieństwo 

Bożej natury, a więc podobieństwo Trójcy Świętej niestworzonej. Jeśli chodzi 

o podobieństwo dotyczące Bożej natury, stworzenia rozumne reprezentują 

podobieństwo gatunkowe, o ile naśladują Boga nie tylko w tym, że żyją, lecz 

także w tym, że myślą. Inne zaś stworzenia nie myślą, lecz przejawia się 

 
191 STh, I. q. 45, a. 7, co. 
192 STh, I, q. 93, a. 6, co. 



55 

 

w nich jakiś ślad myśli twórcy Boga, jeśli rozważy się ich konstrukcję”193 

[tłum. własne]. 

Odnośnie do podobieństwa wszystkich stworzeń (rzeczy): nierozumnych 

i rozumnych św. Tomasz wyjaśnia, że rzeczy są podobne do Boga; po 

pierwsze: w tym, co w najwyższym stopniu jest im wspólne, a więc o ile 

istnieją; po drugie: o ile żyją; po trzecie: o ile poznają i myślą. W tej 

odpowiedzi, jak i w całej Sumie rysuje się wyraźna granica pomiędzy, 

wszystkimi stworzeniami, które istnieją (są bytami ożywionymi 

i nieożywionymi) i tymi, które żyją (rośliny i zwierzęta), a stworzeniami 

rozumnymi, które są bytami, żyją, poznają i myślą. 

d. Ślad jako podobieństwa w naturze i człowiek jako obraz  

w naturze 

Święty Tomasz polemizował z poglądami przedstawionymi w zarzutach194, że 

cały świat jest na obraz Boga. Wyrazicielem takiego stanowiska był Boecjusz, 

który słowami pięknej poezji wypowiedział swój podziw dla Stwórcy oraz 

prezentowany pogląd: „Ty który myślą ciągłą rządzisz światem, Twórco nieba 

i ziemi; każesz czasowi iść odwiecznie, sam niewzruszony wszystko 

wprawiasz w ruch; nie zewnętrzne przyczyny Ciebie zmusiły do pracy 

w płynnej materii, lecz prawdziwa, Twoja, własna, najwyższa forma dobra, 

bez zawiści. Z niebieskiego wzoru wywodzisz wszystkie rzeczy, najpiękniejszy, 

z myśli wysnułeś piękny świat – obraz, i utkałeś całość najlepszą 

z najlepszych części”195. Z przytoczonego tekstu wynika cały świat, a więc 

stworzenia rozumne i nierozumne są na obraz Boga. 

Akwinata zgodził się z Boecjuszem, że tylko pod pewnym względem 

można mówić, że cały świat jest na obraz Boga, to jest w sensie idei 

wzorcowej, która jest w umyśle Bożym. Jednakże, zdaniem św. Tomasza, 

w przypadku wszystkich stworzeń czy całego świata należy raczej mówić nie 

tyle o obrazie świata jako idei wzorcowej, ile raczej o podobieństwie 

w naturze całego świata do Boga. Zdaniem Akwinaty to podobieństwo 

 
193 Por. STh, I, q. 93, a. 6, co. 
194 Por. STh, I, q. 93 a. 2 ad 4. 
195 A. M. S. Boecjusz, O pocieszeniu, jakie daje filozofia, przeł. i oprac. G. Kurylewicz 
i M. Antczak, Kęty 2018, ks. III, s. 74-75. 



56 

 

w naturze wyraża się w trojaki sposób: po pierwsze: że wszystko podobne jest 

do Pierwszego Bytu, o ile jest bytem, po drugie: o ile żyje, i po trzecie: o ile 

jest rozumne, myślące. Można więc zinterpretować to podobieństwo 

w naturze jako transcendentalną analogię międzybytową pomiędzy 

wszystkimi stworzeniami a Bogiem, który występuje w potrójnej roli: jako 

pierwszy byt Primum Ens, jako pierwszy żyjący Primum Vivens, jako 

najwyższa mądrość Summae Sapientiae.  

Podobieństwo śladu w naturze możemy zaobserwować zarówno 

w stworzeniach rozumnych, jak i nierozumnych, ale niejednakowo. 

W stworzeniach bezrozumnych, które własnymi działaniami nie zdołają 

osiągnąć Boga, w sensie dosięgnąć go myślą czy wolą, podobieństwo śladu 

w naturze, stwierdza św. Tomasz, występuje tylko jako „wyryty w nich” znak 

działania Bożego196. Natomiast podobieństwo obrazu w naturze ludzkiej 

polega na uzdolnieniu człowieka przez dar natury rozumnej, dzięki któremu 

człowiek ma możliwość dosięgnięcia Boga swoim działaniem przez poznanie 

i miłość197. 

Termin „natura” u św. Tomasza jest wieloznaczny. Piotr Lichacz 

przedstawił katalog znaczenia słowa „natura” zawierający pięć podstawowych 

znaczeń i dwa uzupełniające198. Dla potrzeb niniejszej dysertacji zostaną 

przedstawione tylko wybrane znaczenia słowa „natura”, które uzupełnią 

prowadzoną argumentację. Najbardziej oczywiste znaczenie słowa „natura” 

dotyczy procesów powstawania żywych organizmów poprzez rodzenie się 

generatio viventium, nativitas, nascentia - wyjaśnia Piotr Lichacz199.  

Natura pojmowana w tym sensie może być zaliczona do śladów Trójcy 

Świętej, które możemy odnaleźć w całym świecie żywych organizmów, które 

się rozmnażają w różnorodny sposób. W Bogu, jak dowodzi św. Tomasz, są 

dwa rodzaje wywodów – origines: pierwszy w Trójcy immanentnej (ad intra), 

gdzie mamy pochodzenie Osoby od Osoby; drugi to pochodzenie stworzeń od 

Boga (ad extra), który jest wspólny trzem Osobom200. Te dwa wywody – 

 
196 Por. ST, III, q. 4, a. 1, ad. 2. 
197 Por. ST, tamże. 
198 P. Lichacz, Dodatek 1, Termin „natura” w pismach św. Tomasza z Akwinu, w: Św. Tomasz 

z Akwinu, Kwestie dyskutowane o mocy Boga, dz. cyt., t. III, s. 595. 
199 Tamże, s. 596. 
200 Por. STh, I, q. 41, a. 1, ad. 1. 



57 

 

origines, będące przejawem jednej mocy Bożej, za Mateuszem Przanowskim, 

można nazwać „miejscem spotkania trynitologii i kreatologii”201. Jednakże, 

jak podkreśla wspomniany autor, „gdy analizujemy moc od strony boskiej 

natury”, to moc rodzenia w Bogu i moc stwarzania są” absolutnie 

tożsame”202.  

Jest to niewątpliwie argument za wielką godnością wszystkich stworzeń, 

które zostały wywiedzione z tego samego Źródła co Słowo i Miłość. 

Stworzenia otrzymały od Boga dar przekazywania życia na wzór 

nieograniczonej boskiej płodności. Natomiast pierwsi ludzie zostali pod tym 

względem szczególnie wyróżnieni, gdyż otrzymali także Boże 

błogosławieństwo wraz z nakazem: „Bądźcie płodni i rozmnażajcie się, 

abyście zaludnili ziemię i uczynili ją sobie poddaną” (Rdz 1, 28). W ten 

sposób Bóg nobilitował ludzką naturę rozumną i wyniósł ją ponad inne 

„dzieła rąk Swoich” (por. Ps 8, 6-7).  

Człowieka możemy nazwać „żywym obrazem Boga” Potwierdza tę 

intuicję definicja zawarta w Słowniku języka polskiego: „Żywy obraz kogoś to 

ktoś wykazujący uderzające podobieństwo do kogoś (zwykle o dzieciach 

w stosunku do rodziców)”203. Ta definicja sugeruje podobieństwo natury. 

Istotne jest pokreślenie, że kontynuacją Bożego planu stwarzania jest 

narodzenie człowieka z człowieka.  

e. Analogie pomiędzy Trójcą niestworzoną, a Trójca stworzoną 

W celu wyjaśnienia różnicy pomiędzy śladami a obrazem, św. Tomasz 

przechodzi do argumentacji opartej na analogii wywiedzionej zarówno z istoty 

Bożej, jak i pochodzeń w Trójcy niestworzonej:  

„Similiter, cum increata Trinitas distinguatur secundum processionem 

verbi a dicente, et amoris ab utroque, ut supra habitum est; in creatura 

rationali, in qua invenitur processio verbi secundum intellectum, et 

 
201 M. Przanowski, Wprowadzenie do artykułu 6: Czy moc rodzenia i moc stwarzania są 

tożsame, w: Św. Tomasz z Akwinu, Kwestie dyskutowane o mocy Boga, dz. cyt., t. I, s. 322. 
202Tamże, s. 324. 
203 Obraz, w: Słownik języka polskiego, dz. cyt., s. 421. 



58 

 

processio amoris secundum voluntatem, potest dici imago Trinitatis 

increatae per quandam repraesentationem speciei”204  

Podobnie jak wyżej powiedziano, „Trójca niestworzona różni się według 

pochodzenia Słowa od Mówiącego i pochodzenia Miłości według woli od 

Obydwóch205, stąd można mówić o obrazie Trójcy w stworzeniu rozumnym, 

w którym znajdujemy pochodzenie słowa według myśli i pochodzenie miłości 

w jego woli, przez jakieś przedstawienie gatunku”206[tłum. własne]. W swojej 

argumentacji św. Tomasz podkreśla, że działanie Trójcy niestworzonej 

w naturze czy wywodzie, którego skutkiem jest odrębność Osób, jest wspólne 

i jedno. „Doskonałość w działaniu, czyli forma agendi, mocą której działający 

sprawia skutek, jest wspólna trzem osobom Boskim, bo identyfikuje się 

z każdą z nich. Osoby wprawdzie różnią się między sobą, lecz zasada 

działania jest Im wspólna i jest jedna. Bóg Trójca działa jako Jeden” – 

stwierdza Romuald Kostecki207.  

Następnie św. Tomasz wyjaśnia, w jaki sposób Trójca niestworzona 

zostawia swój ślad w innych stworzeniach, niż rozumne: 

„In aliis autem creaturis non invenitur Principium Verbi, et Verbum, et 

Amor; sed apparet in eis quoddam vestigium quod haec inveniantur in causa 

producente. Nam hoc ipsum quod creatura habet substantiam modificatam 

et finitam, demonstrat quod sit a quodam principio; species vero eius 

demonstrat verbum facientis, sicut forma domus demonstrat conceptionem 

artificis; ordo vero demonstrat amorem producentis, quo effectus ordinatur 

ad bonum, sicut usus aedificii demonstrat artificis voluntatem”208. 

W innych stworzeniach, mówi św. Tomasz, nie odnajdujemy Źródła 

Principium Verbi, et Verbum, et Amor, lecz objawia się w nich pewien ślad, 

który pochodzi od Przyczyny je tworzącej i posiadającej te trzy zasady. Lecz 

to, że stworzenie ma substancję, która jest uporządkowana i skończona, 

pokazuje, że jest od jakieś zasady. Forma pokazuje słowo czyniącego, tak jak 

forma domu pokazuje pomysł twórcy. Uporządkowanie pokazuje miłość 

 
204 STh, I, q. 93, a. 6, co. 
205 Por. STh, I, q. 28, a. 3. 
206 Por. STh, I, q. 93, a. 6, co. 
207 R. Kostecki, Tajemnica życia nadprzyrodzonego, Warszawa 1975, s. 231. 
208 STh, I, q. 93, a. 6, co. 



59 

 

twórcy, który kieruje skutki ku dobru – to przyczyna celowa, tak jak 

używanie budynku pokazuje zamysł budowniczego209.  

Ślady Trójcy Osób we wszechświecie znajdujemy, patrząc na byty od 

strony arystolesowskich przyczyn: sprawczej, wzorczej (formalnej) i celowej. 

Jak zauważa Romuald Kostecki: „Pierwsza Przyczyna to Trójca Święta – trzy 

Osoby Boskie, działające zawsze nierozdzielnie: actiones Trinitatis ad extra 

sunt indivisae – jako jeden Ojciec, Syn i Duch Święty stwarzają i działają we 

wszechświecie”210. 

f. Ślad Trójcy Świętej w człowieku zewnętrznym  

Po przeanalizowaniu podobieństwa innych stworzeń do Boga św. Tomasz 

bada ślady i obraz Trójcy Świętej już tylko w człowieku. Jednocześnie, 

powołując się na św. Augustyna, podkreśla, że jest największa różnica 

pomiędzy trójcą stworzoną, która jest w nas, a Trójcą Boską niestworzoną211.  

„Sic igitur in homine invenitur Dei similitudo per modum imaginis 

secundum mentem; sed secundum alias partes eius, per modum vestigii. 

Imago enim repraesentat secundum similitudinem speciei, ut dictum est”212.  

„Tak więc w człowieku znajdujemy podobieństwo do Boga na sposób 

obrazu według umysłu, a w innych jego częściach na sposób śladu. Obraz 

bowiem przejawia się wg podobieństwa gatunkowego, jak powiedziano”213 

[tłum własne]. 

Z analizy tego tekstu można wyodrębnić dwa rodzaje podobieństwa 

człowieka do Boga: na sposób obrazu w umyśle i na sposób śladu w innych 

częściach człowieka. Z dotychczasowych rozważań wynika, że mówiąc 

o innych częściach człowieka, Doktor Anielski ma na myśli ciało ludzkie. 

W tym podrozdziale będziemy rozpatrywać relację człowieka z Trójcą Świętą 

od strony ciała człowieka. Natomiast relacje człowieka z Trójcą Świętą od 

strony duszy będą szczegółowo omówione w rozdziale drugim. Bardzo 

pomocne w zrozumieniu tych aspektów: „od ciała” lub „od duszy”, będą 

 
209 Por. STh, I, q. 93, a. 6, co. 
210 R. Kostecki, Tajemnica życia nadprzyrodzonego, dz. cyt, s. 231. 
211 Por. STh, I, q. 93, a. 5, ad 3. 
212 STh, I, q. 93, a. 6, co. 
213 Por. tamże. 



60 

 

triady trynitarne, wymienione przez św. Augustyna w dziele De Trinitate, na 

którego autorytet powołuje się św. Tomasz również w tym temacie. 

Święty Augustyn mówi, że bardziej widzimy, niż wierzymy w triady 

trynitarne dotyczące naszych zmysłów i duszy. Natomiast w to, że Bóg jest 

Trójcą Osób, bardziej wierzymy niż widzimy. W De Trinitate wymienia 

analogie trynitarne: stworzone, widzialne; i niestworzone, niewidzialne. 

Następnie mówi o śladach Trójcy Świętej, które nazywa triadami 

stworzonymi, że można je odnaleźć zarówno w człowieku zewnętrznym, jak 

i w człowieku wewnętrznym: „Podobnie jak człowiek wewnętrzny jest 

udarowany inteligencją, tak zewnętrzny zmysłami ciała”214. Nie tylko 

w każdym człowieku, ale i w każdym stworzeniu możemy znaleźć ślady 

Trójcy Świętej i ich jedności stwierdza św. Augustyn. Dwóm śladom Trójcy 

Świętej w człowieku zewnętrznym św. Augustyn poświęcił całą księgę XI 

i wyróżnił w niej dwie triady: w widzeniu cielesnym i widzeniu 

wyobrażeniowym215. Dla przykładu zostanie przytoczona jedna z dwóch triad, 

które św. Augustyn wyróżnia w człowieku zewnętrznym, zwana widzeniem 

cielesnym, oparta na podstawie trójstopniowalności postrzegania: rzecz 

oglądana – wizja – uwaga. Elementy tej triady to: wrażenie zewnętrznego 

ciała spowodowane rzeczą oglądaną, która jest przedmiotem materialnym 

różnym od zmysłu. Wizja to zmiana w zmyśle wzroku, spowodowana 

oglądanym przedmiotem i uwagą, która zatrzymuje zmysł wzroku. Dwa 

pierwsze elementy triady zewnętrznej są natury materialnej, ale już uwaga 

jest natury duchowej216. W księdze XI Traktatu O Trójcy Świętej można 

wyczytać sugestie św. Augustyna odnośnie do powiązania elementów triad 

zewnętrznych z przymiotami istotowymi Osób Boskich. Ojcu możemy 

przypisać związek z przedmiotem oglądanym z racji stwarzania. Synowi – 

drugi element, tj. wizję, która ma formę, obraz w zmyśle. Trzeci element 

triady – uwagę, wiąże z Osobą Ducha Świętego, ponieważ uwaga kieruje 

zmysł do celu, jak Duch Święty kieruje wolą do celu217. 

 
214 Św. Augustyn, O Trójcy Świętej, dz. cyt., s. 329. 
215 Por. tamże, s. 329 nn. 
216 Por. tamże, s. 329-335. 
217 Por. tamże, s. 329 nn. 



61 

 

Święty Tomasz, komentując rozważania św. Augustyna na temat triad 

w człowieku zewnętrznym, stwierdza, że żadna z dwóch Augustynowych triad 

zewnętrznych nie ziszcza treści obrazu, bo nienależycie oddają związek – 

relację poszczególnych elementów triady dostrzeganej w człowieku 

zewnętrznym z Osobami Trójcy Świętej. Z tego powodu to bardzo odległe od 

Wzoru podobieństwo w triadach zewnętrznych nazywa się śladem218. 

Człowiek zewnętrzny uczestniczy w podobieństwie Bożym, gdyż zwraca 

się ku umysłowi „który oświecony przez mądrość, nim kieruje – a rzecz to 

niemożliwa u stworzeń nierozumnych. Ponadto poprzez swoje wyprostowane 

ciało jest lepiej dostosowany do widzenia nieba”219. Postawa wyprostowana, 

to – zdaniem św. Augustyna – znak sygnalizujący stworzenie na obraz Boga, 

który ma możliwość wznosić się swoim umysłem do nieba. Ta postawa różni 

nas zasadniczo od zwierząt.  

Zasadniczą różnicę między człowiekiem a innymi zwierzętami św. 

Augustyn upatruje w „naszej najlepszej części nas samych”, czyli posiadaniu 

duszy220. O tym, że górujemy nad zwierzętami częścią rozumną, położoną 

w wyższych partiach duszy, przypomina nam wyprostowana postawa 

ludzkiego ciała skierowanego „ku najwyższym z ciał, to jest ciałom 

niebieskim”221. Zatem przez człowieka zewnętrznego św. Augustyn rozumie 

nie tylko ciało, ale również życie zmysłowe ciała, w odróżnieniu od ciała bez 

życia, czyli martwego222. Ciałem nazywa organizm żywy i martwy, gdyż 

o różnicy między nimi stanowi związanie z duszą lub opuszczenie ciała przez 

duszę. 

Święty Tomasz wyjaśnia sens powiedzenia: „Człowiek jest duszą”, bo 

czasem nazywa się to, co w nim jest naczelne, a więc część umysłową, czyli 

duszę – zwaną „człowiekiem wewnętrznym”. Natomiast „człowiekiem 

zewnętrznym” określa się część zmysłową duszy wraz z ciałem, „stosownie do 

zapatrywań tych, co uznają jedynie rzeczy postrzegalne”223. 

 
218 Por. STh, I, q. 93, a. 6, ad. 4. 
219 Św. Augustyn, Księga osiemdziesięciu trzech kwestii, dz. cyt., q. 51, s. 93. 
220 Por. tamże, s. 355.  
221 Por. tamże, s. 355. 
222 Por. tamże, s. 93. 
223 STh, I, q. 75, a. 4, ad 1. 



62 

 

g. Ciało człowieka śladem Trójcy Świętej  

Człowiek w tomistycznym ujęciu jest bytem aktualnym, jest ciałem, jest 

jestestwem żyjącym i zwierzęciem, a sprawia to jedna forma, która nadaje 

materii doskonałości rozmaitego stopnia224. Dusza jest formą, która 

organizuje materię do bycia ciałem225. Ciało jest terminem wieloznacznym, 

gdyż jego treść jest związana z różnymi systemami filozoficznymi i poglądami 

na jego naturę i genezę. U św. Tomasza ciało stanowi element konstytutywny 

w ludzkim compositum duszy i ciała226. Dusza ludzka jest formą 

podstawową, substancjalną, która wraz materią pierwszą, stanowiącą 

filozoficzne tworzywo podstawowe, stanowi ciało. Ciało należy do kategorii 

ilość, która jest przypadłością absolutną, bezwzględną, nieodłączalną, 

zaliczoną do inseparabiliów, które bezpośrednio kształtują substancję i są 

trwale z nią związane227. 

Lecz obrazu Bożego w człowieku nie należy upatrywać według ciała, 

stwierdza św. Tomasz228. Zwraca jednak uwagę na wypowiedź św. 

Augustyna: „[…] ciało ludzkie jako jedyne z ciał istot żyjących na ziemi nie 

pochyla się ku brzuchowi; choć jest widzialne i wyprostowane, żeby patrzeć 

w niebo-źródło rzeczy widzialnych, i choć wiemy, że żyje nie samo przez się, 

lecz dzięki obecności duszy, to jest dobre nie tylko dlatego, że istnieje i o ile 

istnieje, lecz także ponieważ jest lepiej dostosowane do oglądania nieba. Oto 

dlaczego słusznie może się wydawać, że zostało uczynione na podobieństwo 

Boga bardziej niż reszta ciał zwierzęcych”229. Akwinata wyjaśnia, że nie 

należy tego rozumieć tak, że w ciele człowieka jest obraz Boga, lecz w ten 

sposób, że sam kształt-postawa ciała ludzkiego przedstawia obraz Boga 

w  duszy, na sposób śladu. Swoje stanowisko uzasadnia tym, że przymiot 

istotowy, jakim jest niezłożoność simplicitas Boga, wskazuje iż Bóg nie jest 

 
224 Por. STh, I, q. 75, a. 4, co. Zob. E. Hugon, Zasady filozofii. Dwadzieścia cztery tezy 
tomistyczne, Warszawa 2015, s. 55-60. 
225 Por. STh, I, q. 76, a. 6, ad. 3. 
226 STh, I, q. 75, a. 4, co: „Homo non est anima tantum, sed est aliquid compositum ex 

anima et corpore”. 
227 M. Krąpiec, Wprowadzenie, w: Arystoteles, Metafizyka, tłum. T. Żeleźnik, oprac. 

M. Krąpiec, Lublin 2017, s. 72. 
228 Por. STh, I, q. 93 a. 6 ad 3. 
229 Św. Augustyn, Księga osiemdziesięciu trzech kwestii, dz. cyt., q. 51, s.93. Wersja 

łacińska: De diversis quaestionibus octaginta trium, w skrócie 83 QQ 51: PL 40,33. Por. także 
STh, I, q. 91, a. 3, ad. 3, s .97. 



63 

 

ciałem, bo jestem bytem prostym, natomiast ciałem jest wszystko, co jest 

złożone z materii i formy. Dodaje też, że ciało tkwi w materii jako ilość 

wymierna, posiadająca trzy wymiary230.  

O tych cielesnych wymiarach mówi także św. Augustyn, że ślad Trójcy 

spotykamy w każdym stworzeniu: o ile ono jest czymś jednym, o ile jest 

uformowane jakimś gatunkiem, o ile trzyma się jakowegoś porządku czy 

kierunku231. Katolicy czczą Boga, który jest źródłem wszelkiego dobra i od 

którego pochodzi wszelka miara: czy wielka, czy mała: wszelka postać: czy 

wielka, czy mała, wszelki porządek: czy wielki, czy mały. Jak stwierdza św. 

Augustyn: „Wszystko bowiem, im bardziej jest ujęte w miarę, w postać, 

w porządek, tym bardziej z konieczności jest dobre, a im mniej wykazuje 

miary, upostaciowania porządku, tym mniej jest dobre. Mamy więc te trzy 

elementy: miarę, postać i porządek, żeby pominąć niezliczone inne, które do 

tych trzech wymienionych najwidoczniej przynależą”232.  

Akwinata doprecyzowuje tę wypowiedź św. Augustyna wyrażoną 

w innym dziele233 „[…] mianowicie co je stanowi, co odróżnia i co 

dostosowuje; każdą bowiem rzecz stanowi jej substancja, odróżnia się od 

innej przez formę, harmonizuje czy dostosowuje się przez porządek czy 

kierunek”234.  

W Księdze Mądrości są wymienione trzy: liczba, waga i miara (Mdr 11, 

20). Miara zdaniem św. Tomasza „odnosi się do substancji rzeczy określonej 

swoimi pierwiastkami czy elementami; liczba odnosi się do gatunku, a waga 

do ciążenia czy kierunku pondus ad ordinem”235. 

 Wszystkie trzy: liczbę, miarę i wagę można połączyć z przyswojonymi 

Osobom przymiotami istotowymi: substancja stworzona (to miara) 

przedstawia swoja przyczynę i początek, ukazując Osobę Ojca, forma (to 

liczba), która wchodzi w określenie gatunku przedstawia Słowo, natomiast 

skierowanie ku czemuś (waga, ciążenie) przedstawia Ducha Świętego236. 

 
230 Por. STh, I, q. 3, a. 2, s.c. 
231 Por. STh, I, q. 45, a. 7, co. 
232 Św. Augustyn, O naturze dobra, przeł. M. Maykowska, w: Św. Augustyn, Dialogi i pisma 
filozoficzne, Warszawa 1954, s. 170. 
233 Św. Augustyn, Księga osiemdziesięciu trzech kwestii, dz. cyt., q. 18, s. 33. 
234 Por. STh, I, q. 45, a. 7, co. 
235 Por. tamże. 
236 Por. STh, I, q. 5, a. 5, co. 



64 

 

Dzięki apropriacjom możemy przypisać stworzeniom „bytującym samoistnie” 

ślad Trójcy Świętej237. 

Natomiast zdania na temat rodzaju podobieństwa ciała ludzkiego do 

Trójcy Świętej są podzielone. Bertrand de Margerie stwierdza, że szczególnym 

rodzajem śladu, który jeszcze bardziej przybliża ludziom „Trójjedynego 

i niewidzialnego Autora” jest ciało ludzkie, które także jest potrójne z powodu 

swojej: jedności, gatunku i porządku.238.  

Współczesna teolożka Michelina Tenace, komentując stanowisko św. 

Augustyna, stwierdza, iż święty biskup z Hippony nie mógł pogodzić się 

z tym, że ciało jest obrazem Boga, ponieważ ciało było przyczyną grzechu 

i upadku człowieka239. Jednocześnie przywołuje przeciwne stanowisko św. 

Ireneusza z Lyonu, który godność ciała widzi w ukształtowaniu go „obraz 

Tego, który przyjął je aby zamieszkać wśród nas”240. Najważniejszy teolog II 

wieku zachwyca się ciałem ludzkim i jego związkiem ze Stwórcą241. Autorka, 

prowadząc refleksje nad uczestnictwem ciała w byciu obrazem Boga 

wskazuje na centralne misteria wiary chrześcijańskiej tj. wcielenie 

i Eucharystię. W tych misteriach kluczową rolę odgrywa Ciało 

i człowieczeństwo Chrystusa. Stwierdza, że chrześcijaństwa nie powinno się 

redukować ani do „bezcielesnego idealizmu, ani do czystego materializmu”242. 

Bóg w swojej życiu immanentnym przedwiecznie przewidział i powziął zamiar 

wcielenia swego Syna, aby zbawić człowieka. Choć w czasie historycznym, 

ludzkim stało się to po stworzeniu Adama, to należy przyjąć, że Chrystus 

prawdziwy Bóg i prawdziwy człowiek jest pierwowzorem, na którego obraz 

i podobieństwo został uczyniony Adam i jego potomstwo. To nie Adam był 

wzorem dla Chrystusa lecz Chrystus dla Adama. Kolejnym argumentem za 

tym, że ciało człowieka jest na obraz Boga, przemawia zapowiedź 

zmartwychwstania ciał uwielbionych i ich uczestnictwa w chwale Bożej243.  

 
237 Por. STh, I, q. 45, a. 7, ad. 2. 
238 Tamże. 
239 Por. M. Tenace, Powiedzieć człowiek, część II, Od obrazu do podobieństwa. Zbawienie 
jako przebóstwienie, Kraków 2015, s. 136nn. 
240 Tamże. 
241 Tamże. 
242 Tamże. 
243 Tamże. 



65 

 

Nauczanie zawarte w Katechizmie Kościoła Katolickiego nie nazywa 

ciała człowieka „śladem” Boga w świecie, lecz podnosi je bliżej podobieństwa 

„na obraz” stwierdzając, że: „Ciało człowieka uczestniczy w godności «obrazu 

Bożego»; jest ono ciałem ludzkim właśnie dlatego, że jest ożywiane przez 

duszę duchową, i cała osoba ludzka jest przeznaczona, by stać się w ciele 

Chrystusa świątynią Ducha” (KKK 364).  

Reasumując, św. Tomasz, powołując się na św. Augustyna, zachęca, 

abyśmy umyłem wznosili się do Trójcy Świętej, której ślady dostrzegamy 

w stworzeniu244. Ślady, o których mówi św. Augustyn, możemy dostrzec 

w człowieku zewnętrznym, obdarzonym zmysłami ciała, tj. w człowieku 

zniszczalnym, śmiertelnym. Dodaje, że te ślady są, co prawda mniej wyraźne, 

ale łatwiejsze do uchwycenia245.  

Śladami lub cieniami Trójcy Świętej we wszystkich stworzeniach jest 

przede wszystkim istnienie oraz przyczynowość sprawcza, wzorcza i celowa, 

której widocznymi oznakami jest jedność substancjalna, forma gatunkowa 

i skierowanie do celu. Ciało człowieka św. Tomasz także zaliczył do śladów 

Trójcy Świętej, a nie do obrazu Boga. Natomiast współcześnie godność 

ludzkiego ciała widzi się w ukształtowaniu go na obraz Boży. 

 
244 Por. STh, I, q. 45, a. 7, sc.,  
245 Por. Św. Augustyn, O Trójcy Świętej, dz. cyt, s. 329, ks. XII: De Trint. 6: PL 42, 1001. 



66 

 

Rozdział II 

 Imago. Człowiek jako imago Trinitatis w naturze i w łasce 

W rozdziale II zostanie zaprezentowany człowiek jako imago Trinitatis 

w naturze ludzkiej, w jej konstrukcji ontologicznej wraz z niezniszczalnymi 

elementami tego obrazu wchodzącymi w skład dobra natury, takimi jak umysł 

oraz władze poznawcze i pożądawcze246. Będzie rozważany Obraz Trójcy 

Świętej w człowieku w związku mężczyzny i kobiety jako relacja metafizyczna. 

Następnie obraz Boga w aniołach zostanie porównany z obrazem Boga 

w człowieku. Kolejno zostanie przedstawiony najdoskonalszy Obraz 

niestworzony – Syn Pierworodny. A na końcu II rozdziału zostanie podjęty 

temat obrazu Trójcy Świętej w człowieku w łasce. 

 

1. Obraz Trójcy Świętej w człowieku w naturze  

 

a. Trzy rodzaje obrazów Trójcy Świętej w człowieku  

 

Święty Tomasz wyróżnia trzy rodzaje obrazów Trójcy Świętej w człowieku, 

które odkrywamy, stosując zasady porządkujące: creatio-recreatio-

similitudo247:  

„Glossa248 distinguit triplicem imaginem, scilicet creationis, recreationis 

et similitudinis. Prima ergo imago invenitur in omnibus hominibus; secunda 

in iustis tantum; tertia vero solum in beatis”249. 

Są to: „obraz Boga w człowieku w naturze creationis in natura, obraz 

Boga w człowieku w łasce recreationis in gratia i obraz Boga w człowieku 

 
246 STh I, q. 78, a. 1, s.c. 
247 Por. STh, I, q. 93, a. 4, co. 
248 Glossa ordinaria to pomoc biblijna, zbiór komentarzy biblijnych. 
249 STh, I, q. 93 a. 4 co. 



67 

 

w chwale similitudinis in gloria. Pierwszy obraz imago odnajdujemy we 

wszystkich ludziach, drugi tylko w sprawiedliwych i trzeci tylko 

w błogosławionych” [tłum. własne]. 

Dominikański teolog dokonał rozróżnienia tego trojakiego obrazu Boga 

w człowieku, stosując kryterium miłości właściwe naturze rozumnej. 

W kwestii 93 prima pars św. Tomasz podkreślił, że człowiek jest uczyniony 

najbardziej na obraz Boży według rozumnej natury, która w najwyższym 

stopniu naśladuje Boga, pod tym względem, że Bóg sam siebie rozumie 

i kocha250. 

Zatem pierwszy obraz – imago creationis in natura Trójcy Świętej można 

odnaleźć w naturze ludzkiej, a szczególnie w umyśle, w którego skład 

wchodzą: myśl i wola251. Inaczej mówiąc, obraz Boga zawiera się 

w ontologicznej konstrukcji człowieka. W naturę każdego człowieka z Bożego 

zamysłu jest wpisana naturalna zdolność do poznawania (myśl) i miłowania 

Boga (wola)252. Ta miłość polega na pragnieniu i poszukiwaniu Boga jako 

Pierwszej Przyczyny bytów, a więc Boga filozofów. Świat stworzeń to świat 

skutków, nie dorównujących mocą swojej Pierwszej Przyczynie. Święty Tomasz 

stwierdza, że w naturze ludzkiej jest zapisany zamysł Boga rozumianego jako 

Pierwsza Przyczyna. Określa tę zdolność natury ludzkiej do miłowania Boga, 

jako „naturale desiderium cognoscendi causam, cum intuetur effectum et ex 

hoc admiratio in hominibus consurgit. Si igitur intellectus rationalis 

creaturae pertingere non possit ad primam causam rerum, remanebit inane 

desiderium naturae.”253.  

Zdanie to wyraża ontologiczną prawdę, o tym że w naturę człowieka jest 

wpisane pragnienie poznania Boga jako swojej przyczyny. W relacji do tej 

przyczyny całe stworzenie, w tym człowiek, jest skutkiem. Wiąże się to  

z celem, do którego skierowane jest każde stworzenie, czyli szczęściem, którym 

jest Bóg. Święty Tomasz stwierdza, że człowiek osiąga szczęście, czyli 

ostateczną doskonałość tylko w Tym, który dał początek jego istnieniu. Gdyż 

 
250 Por. STh, I, q. 93, a. 4, co. 
251 Por. tamże. 
252 Por. tamże. 
253 STh, I, q. 12, a. 1, co. 



68 

 

każdy byt staje się doskonalszy w miarę zbliżania się do swego początku254. 

Doskonałość stworzenia, czyli jego pełnia to „podobieństwo twórcy wyciśnięte 

na skutku, czyli upodobnienie skutku do swego twórcy; gdyż każdy twórca, 

gdy coś tworzy, tworzy coś podobne do siebie”255. Akwinata stwierdza, że tego 

rodzaju podobieństwo przez poznanie Boga, jakie człowiek naturalnym 

rozumem zdoła osiągnąć, przysługuje wszystkim ludziom: zarówno dobrym, 

jak i złym256. Co prawda w Modlitwie Augustyna czytamy: „Boże, Ty chciałeś, 

aby jedynie ludzie czystego serca poznawali prawdę”257, lecz św. Augustyn 

w Sprostowaniach Retractationes uznał to zdanie za niesłuszne, ponieważ 

przyznał, że także ludzie grzeszni znają wiele prawdziwych rzeczy. Ponadto 

wskazał na brak kryteriów pozwalających na ustalenie, czym jest ta prawda, 

którą mogą znać tylko ludzie czyści i co należy rozumieć przez słowo „znać”258.  

Drugi obraz: imago recreationis in gratia Trójcy Świętej można odnaleźć 

już tylko w niektórych ludziach, tych którzy aktualnie i habitualnie (w sposób 

stały) poznają i kochają Boga, chociaż niedoskonale. Ten obraz powstaje 

w człowieku przez upodobnienie do Boga dzięki łasce kontemplacji. Zdaniem 

św. Tomasza nie każdy człowiek jest w ten sposób na obraz Boga lecz tylko 

ludzie sprawiedliwi259.  

Trzeci obraz: imago similitudinis in gloria Trójcy Świętej jest tylko 

w nielicznych ludziach, którzy kochają Boga doskonale. Ten obraz 

występujący w chwale upodabniającej znajdujemy tylko u błogosławionych, 

czyli tych, którzy już osiągnęli Niebo, a więc po śmierci.  

Zatem w pierwszym obrazie możemy zobaczyć podobieństwo człowieka do 

Boga Stwórcy w naturze, na sposób stwarzania. Ten temat został szczegółowo 

omówiony w rozdziale I w zakresie czterech przyczyn i śladów Boga 

w człowieku. Ponadto w tym rozdziale zostaną przedstawione niezniszczalne 

elementy obrazu wchodzące w skład dobra natury: umysł, władza myślenia 

 
254 Por. STh, I, q. 12, a. 1, co. 
255 Por. STh, I, q. 6, a. 1, co. 
256 STh, I, q. 12 a. 12, ad. 3. 
257 Św. Augustyn, Solilokwia w: Solilokwia i inne dialogi o duszy, przeł. A. Świderkówna, 

Warszawa 2010, s. 14. 
258 W Retractationes 1,4 2, św. Augustyn poddaje rewizji Opuscula in libris, czyli ogłoszone 

dzieła i listy napisane do roku 426-427. Por. A. Świderkówna, Przypisy. Solilokwia, w: Św. 

Augustyn, Solilokwia i inne dialogi o duszy, dz. cyt., s. 215. 
259 Por. STh, I, q. 93, a. 4, co. 



69 

 

i wola oraz nieśmiertelność. Zostaną zaprezentowane także inne elementy 

składające się na obraz Boga w człowieku, zawarte w wypowiedziach 

niektórych doktorów i Ojców Kościoła, na których powołuje się św. Tomasz: 

św. Augustyna, św. Hilarego, św. Jana Damasceńskiego, św. Grzegorza 

z Nyssy i teologa wczesnochrześcijańskiego Gennadiusza. Natomiast 

podobieństwo człowieka do Boga w Trójcy Świętej w drugim obrazie w łasce 

nowego stworzenia i w trzecim obrazie w upodobnieniu w chwale 260 zostanie 

zaprezentowane w dalszej części opracowania. 

b. Człowiek stworzony na obraz Trójcy Świętej i natury Boskiej 

 

W kwestii 93 prima pars w artykule piątym Akwinata polemizuje z zarzutami 

oponentów, którzy twierdzą, iż istniejący w człowieku obraz Boga nie 

przedstawia Trójcy Osób, lecz tylko jedność Boskiej istoty W zarzutach 

przywołane są argumenty z autorytetów: św. Augustyna i św. Hilarego, które 

wyrażają stanowisko z pozoru przeciwne261.  

Święty Augustyn, mówiąc, że człowiek jest stworzony na jeden obraz 

jednego Boga, oznajmia, że pod względem istoty jedno jest bóstwo Trójcy 

Świętej. Jedno bóstwo i jeden obraz, a nie trzy obrazy i nie trzy bóstwa262. 

W tym stanowisku jest pokreślony aspekt obrazu odzwierciedlający jedność 

natury Osób Boskich. 

Z kolei św. Hilary stwierdza, że człowiek został uczyniony na wspólny 

obraz Trójcy Świętej263. Dalej dodaje, że gdy o człowieku mówi się, iż jest na 

obraz Boga stworzony (uczyniony), to ukazuje wielość Osób Boskich, gdyż Bóg 

nie jest sam. W Bogu mamy do czynienia z wielością Osób, ale tylko jednym 

obrazem tych trzech Osób Boskich, ponieważ każda jedna Osoba 

odzwierciedla drugą Osobę. Zatem człowiek jest uczyniony na obraz 

 
260 Por. STh, I, q. 93, a. 4, co. 
261 Por. STh, I, q. 93, a. 5, arg. 1-2. 
262 „Sed dum ad unam imaginem unius Dei homo factus dicitur, una sanctae Trinitatis 

essentialiter divinitas intimatur”, PL 65, 674, De fide ad Petrum seu de regula fidei., dz. cyt. 
263 „Homo enim ad communem fit, secundum veritatem sermonis, imaginem”, Św. Hilary, De 
Trinitate, ks. V, PL: 10,134. 



70 

 

i podobieństwo całej Trójcy Świętej264. W tym stanowisku jest pokreślony 

aspekt obrazu odzwierciedlający wielość Osób Boskich. 

Święty Tomasz nie odrzuca poglądów przedstawionych w zarzutach, lecz 

uzupełnia je o stanowiska przywołanych wyżej autorytetów, twierdząc, iż 

istniejący w człowieku obraz Boga przedstawia zarówno naturę Boską, jak 

 i Trójcę Osób. Swoją koncepcję uzasadnia, odwołując się do analogii 

wywodów bytów niestworzonych i bytów stworzonych, które różnią się 

w zależności od swojej natury. Stwierdza, że sposób wywodzenia się każdego 

z nich odpowiada ich naturze. Inaczej wywodzą są byty stworzone ożywione, 

inaczej nieożywione, inaczej zwierzęta czy rośliny265.  

Natomiast wywodzenie się w czysto duchowej naturze Boskiej 

(wewnętrzne, wsobne) św. Tomasz wyjaśnia za pomocą analogii 

psychologicznej – opartej na porównaniu Boskich pochodzeń do działania 

intelektu i woli (władz duchowych człowieka)266. Na tej podstawie w Bogu 

wyróżnia dwa pochodzenia: Słowa i Miłości. Na tych dwóch wywodach 

(pochodzeniach) w Bogu oparte są relacje (stosunki) pomiędzy Osobami 

Boskimi oraz odrębności Osób Boskich. Bóg jest bytem prostym, niezłożonym, 

Jego istota i istnienie są tożsame. Należy więc stwierdzić, że jest jedna natura 

Boska w trzech Osobach, a także, że w każdej z trzech Osób jest ta sama 

jedna natura Boska. Natomiast rozróżnienie Osób Boskich odbywa się według 

ich pochodzeń267.  

Kardynał Tomasz Kajetan (Tommaso de Vio) w komentarzu do kwestii 93 

prima pars, artykułu piątego, wyjaśnia, jak się mają do siebie: obraz istoty 

(natury) Boskiej i Osób Boskich. Stwierdza po pierwsze, że obraz natury nie 

wyklucza obrazu Osób, a po drugie, że podobieństwo co do natury powoduje, 

a nie wyklucza podobieństwa do obrazu Osób. Ponadto dodaje rozróżnienie 

naszego poznania na kategorie: scita i credita, czyli to, co wiemy, i to, w co 

wierzymy. To, że Bóg istnieje, nazywa wiedzą scita, natomiast w to, że istnieje 

 
264 „Nec solitudo est nec divinitatis diversitas. Cum itaque legimus, Faciamus hominem ad 
imaginem et similitudinem nostram; quia sermo uterque, ut non solitarium tantum, ita neque 

differentem esse significat; nobis quoque nec solitarius tantum, nec diversus est confitendus: 

cognita per id, quod nostram imaginem dicit, non etiam imagines nostras, unius in utroque 

proprietate naturae”. Św. Hilary, De Trinitate:, Ks. 4, PL: 10, 111.  
265 Por. STh, I, q. 93, a. 5, co. 
266 Por. STh, I, q. 27, a. 2, a. 3. 
267 Por. STh, I, q. 93, a. 5, co. 



71 

 

Trójca, wierzymy credita. Zdanie „Obraz Trójcy wynika z obrazu natury” 

Kajetan zalicza do kategorii credita268.  

Stąd być na obraz Boga według podobieństwa natury, które przedstawia 

Boską naturę, nie wyklucza tego, żeby być na obraz Boga według 

przedstawienia Trzech Osób, gdyż jedno wynika z drugiego. Tak więc należy 

powiedzieć – stwierdza św. Tomasz – że istniejący w człowieku obraz Boga 

przedstawia zarówno naturę boską, jak i Trójcę Osób, bowiem w samym Bogu 

i w każdej z trzech Osób boskich jest ta sama natura269. 

c. Natura Naturans i natura particularis 

 

Jak już przedstawiono w rozdziale I niniejszej dysertacji, słowo „natura” jest 

pojęciem wieloznacznym270. W każdym bycie Akwinata` wyszczególnia dwa 

rodzaje natury: jednostkową i ogólną. Natura ogólna natura universalis to moc 

twórcza, dotycząca powszechniej zasady istniejącej w przyrodzie zwana naturą 

tworzącą natury natura naturans271. Jej celem jest dobro i zachowanie 

wszechświata. Bóg jako natura naturans dopuszcza powstawanie i niszczenie 

rzeczy ze względu na ich komponent materialny272.  

Natomiast natura jednostkowa to własna moc rzeczy: twórcza 

i zachowawcza, której celem jest zachowanie istnienia273.  

 Powszechnie używane jest pojęcie natury związane z przyrodą i oznacza 

powstawanie istot żyjących, a więc narodzenie. Arystoteles wyprowadził 

pojęcie natury z obserwacji ruchu i naturę określił jako zasadę ruchu 

i spoczynku. W bytach ożywionych ta zasada nazywa się duszą i ma władze 

szczegółowe stanowiące zasady ruchu i spoczynku. Dusza jest istotą i formą, 

która posiada w sobie zasadę życia. Natura-dusza jest tożsama z formą 

substancjalną bytu, która w nim aktualizuje materię pierwszą będącą 

czynnikiem potencjalności274. Natura to nie tylko czynnik ruchu i spoczynku 

 
268 Kajetan, Commentaria in Summam Theologiae, w: S. Thomae Aquinatis, Opera omnia 
(editia Leonina), STh, I, q. 93, a. 5, t. 4, Romae 1889. 
269 Por. STh, I, q. 93, a. 5, co 
270 Por. STh, I, q. 29, a. 1, ad. 4.  
271 Por. STh, I-II, q. 85, a. 6, co.  
272 Por. tamże. 
273 Por. tamże.  
274 Por. Arystoteles, Metafizyka, Lublin 2017, ks. V, 4 (1015a 17), s. 331nn. 



72 

 

czy reprodukcji, lecz także zasada odżywiania się, rozwoju i wzrostu. Święty 

Tomasz poszerzył tę koncepcję ruchu o działania intelektualne, które uznał za 

ruch dokonujący się bez użycia narządu cielesnego.  

W związku z powyższym, w zależności od formy życia, możemy wyróżnić 

trzy rodzaje dusz: wegetatywną (rośliny), zmysłową (zwierzęta) i umysłową 

(człowiek). Dusza wegetatywna jest zasadą odżywiania się, wzrostu 

i reprodukcji275. Dusza zmysłowa jest dodatkowo wyposażona we władze 

zmysłowe oraz zdolność poruszania się przez zmianę miejsca w przestrzeni. 

Natomiast dusza umysłowa zawiera wszystkie uprzednio wymienione 

zdolności, lecz jest wyposażona w doskonałość, jakiej nie posiadają dusze 

wegetatywna i zmysłowa, tj. we władzę intelektualną oraz wolną wolę. To nie 

oznacza, że człowiek ma trzy dusze. Akwinata wyjaśnia, że rozumna dusza 

ludzka jest jedną formą substancjalną, w której zawierają się „moce zarówno 

duszy zmysłowej, jak i wegetatywnej”276. Jednoznacznie stwierdza, że 

„w człowieku dusza umysłowa, zmysłowa i wegetatywna jest liczbowo jedną 

i tą sama duszą”. Zatem różnicą gatunkową odróżniającą człowieka od innych 

stworzeń jest władza rozumu277.  

Według św. Tomasza duch ludzki posiada rozliczne zdolności do 

poznania zmysłowego i umysłowego. Poznanie zmysłowe realizuje się za 

pomocą zmysłów zewnętrznych i wewnętrznych. Do zmysłów zewnętrznych 

zalicza: wzrok, słuch, smak, powonienie i zespół zmysłów dotyku (np. zmysł 

ciepła, zimna, nacisku, równowagi). Wyróżnia cztery zmysły wewnętrzne: 

zmysł wspólny, zwany niekiedy świadomością zmysłową, pamięć, wyobraźnię 

i zmysł oceny. Jednakże najważniejszą zdolnością człowieka jest poznanie 

umysłowe, czyli rozum, oraz zdolności pożądawcze appetitus, określane też 

władzami pożądawczymi278.  

  

d. Trzy dobra natury 

 

 
275 Zob. S. Swieżawski, Dzieje europejskiej filozofii klasycznej, Warszawa 2012, s. 675. 
276 Por. STh, I, q. 76, a. 4, co. 
277 Por. tamże. 
278 Por. J. Bardan, W. F. Bednarski, Przedmowa w sprawie terminologii, w: Tomasz z Akwinu 
Suma Teologiczna: Uczucia, t. X (STh, I-II, q. 22-48), tłum. J. Bardan, Londyn 1967, s. 6. 



73 

 

Święty Tomasz, mówiąc o naturze ludzkiej, wyróżnia trzy rodzaje dobra 

wchodzące w jej skład279:  

1) pierwsze dobro to istotne konstytutywne składniki natury ludzkiej 

(np. istota, istnienie, myślenie – esse, vivere et intelligere280, a także 

materia i forma oraz właściwości, które z nich wynikają, np. władze duszy;  

2) drugim dobrem jest naturalna skłonność człowieka do cnoty; 

3) jako trzecie dobro wymienia dar sprawiedliwości pierwotnej 

donum originalis iustitiae, którą posiadał pierwszy człowiek281.  

Akwinata patrzy na te dobra przez pryzmat grzechu i jego wpływu na 

zniszczalność i niezniszczalność obrazu Boga w człowieku.  

Trzeci rodzaj dobra, który posiadał pierwszy człowiek, czyli 

sprawiedliwość pierwotną, obejmuje dary nadprzyrodzone, np. łaskę 

uświęcającą, cnoty i dary wlane, podporządkowanie się umysłu Bogu oraz 

właściwy stosunek woli i władz psychicznych do dobra282. Zdaniem św. 

Tomasza dobro sprawiedliwości pierwotnej zostało całkowicie zniszczone 

przez grzech pierworodny283.  

Współczesną interpretację grzechu pierworodnego przedstawia 

Katechizm Kościoła Katolickiego, stwierdzając, że człowiek na początku 

historii ludzkości, za namową złego, nadużył swojej wolności, gdyż uległ 

pokusie i popełnił zło. Człowiek „[…] zachowuje pragnienie dobra, ale jego 

natura nosi ranę grzechu pierworodnego. Stał się skłonny do zła i podatny na 

błąd. Człowiek jest wewnętrznie rozdarty. Z tego też powodu całe życie ludzi, 

czy to jednostkowe, czy zbiorowe, przedstawia się jako walka, i to walka 

dramatyczna, między dobrem i złem, między światłem i ciemnością” (KKK 

1707). 

Drugi rodzaj dobra, czyli naturalna skłonność do cnoty, może się  

w człowieku zmniejszać lub zwiększać, co wpływa na stopniowanie 

 
279 Por. STh, I-II, q. 85, a. 1, co. 
280 Por. STh, I-II, q. 85, a. 1, ad. 1. 
281 Por. STh, I-II, q. 85, a. 1, co. 
282 Por. STh, I, q. 95, a. 1 ,co; a. 3, co. Zob. STh, I, q. 100, a. 1, co. 
283 Por. STh, I-II, q. 82, a. 1, a. 2, a. 3. 



74 

 

widoczności obrazu Boga w człowieku284. Temu rodzajowi dobra będzie 

poświęcona część trzecia dysertacji. 

Pierwszy rodzaj dóbr wchodzi w skład obrazu naturalnego, który ma tę 

właściwość, że jest niezniszczalny i znajduje się w każdym człowieku. Zawiera 

bowiem pierwszy rodzaj składników natury ludzkiej, które są nieutracalne: 

rozum, wolę i nieśmiertelność. Ten rodzaj obrazu jest nieusuwalny, nie 

usunął go grzech: ani pierworodny, ani grzechy uczynkowe285. 

Joseph Ratzinger w swoim dziele stwierdza, że w ujęciu tomistycznym 

znajdujemy dwa rodzaje obrazów: „[…] naturalny i niezniszczalny oraz 

nadprzyrodzony i zniszczalny obraz Boga”286. Obraz naturalny 

i niezniszczalny odpowiada pierwszemu rodzajowi dobra wymienionemu przez 

św. Tomasza, którym jest konstrukcja ontologiczna człowieka. Natomiast 

obraz nadnaturalny – zniszczalny zawiera składniki należące do drugiego 

i trzeciego rodzaju dobra. Trzeci rodzaj dobra natury zawarty w określeniu 

„sprawiedliwość pierwotna” został całkowicie zniszczony przez grzech 

pierworodny. Natomiast drugi rodzaj dobra natury, do którego należy 

skłonność człowieka do cnoty, jest dostępny człowiekowi we współpracy 

z łaską Bożą. Zarazem jest utracalny na skutek grzechu. Te aspekty drugiego 

rodzaju dobra będą przedmiotem dalszych refleksji. 

Święty Augustyn nazywa naszą ludzką naturę niższym obrazem Boga, 

którego natura przewyższa wszystkie natury stworzone. Określa Boga, który 

jest Stwórcą wszystkich wielkich i małych natur jako „istniejącą Naturę 

niestworzoną”287. 

e. Niezniszczalne elementy obrazu wchodzące w skład dobra natury 

Święty Tomasz wielokrotnie stwierdza na kartach Sumy Teologicznej, że 

człowiek jest stworzony „na obraz Boga”, lecz nie co do ciała, ale co do tego 

pierwiastka, którym góruje nad innymi zwierzętami, tj. z racji rozumu  

i woli. Tym duchowym wyposażeniem natury rozumnej nie tylko przewyższa 

 
284 Por. STh, I-II, q. 85, a . 1, co. 
285 Por. tamże. 
286 Por. J. Ratzinger, Opera omnia. Rozumienie Objawienia… dz. cyt., s. 278. 
287 Por. Św. Augustyn, O Trójcy Świętej, dz. cyt., s. 304. 



75 

 

wszystkie zwierzęta, lecz panuje nad nimi288. Ciało zalicza do śladów Trójcy 

Świętej, które rozpoznajemy jako skutek pozostawiony przez Przyczynę 

wszystkich przyczyn. Co prawda, św. Tomasz zajmuje się całym człowiekiem, 

ale najwięcej uwagi poświęca jego stronie duchowej, ponieważ jest to 

najważniejszy komponent compositum, bo nieśmiertelny. Na ten duchowy 

obraz składa się substancja duszy z zapodmiotowionym w niej istnieniem oraz 

umysł z władzami poznawczymi i pożądawczymi.  

Akwinata, podążając za myślą św. Augustyna, stwierdza, że obraz Boga 

znajduje się w duszy rozumnej. Jest to obraz duchowy w duszy umysłowej. Tę 

część duszy zwaną mens lub spiritus posiada tylko stworzenie rozumne, 

w przeciwieństwie do duszy anima, którą posiadają też zwierzęta289. Święty 

Augustyn stwierdza, że w umyśle znajduje się obraz Trójcy Przenajświętszej 

pod względem pamięci, myśli i woli290. Dla Tomasza termin mens oznacza całe 

bogactwo życia umysłowego, a więc także władze poznawcze i pożądawcze. 

Natomiast samą władzę umysłowo-poznawczą określa łacińskim terminem 

intellectus intelekt291. Stefan Swieżawski nazywa św. Tomasza wyznawcą 

intelektualizmu, co oznacza, że spośród władz umysłowych w porządku 

natury przyznaje pierwszeństwo intelektowi292. Święty Tomasz czyni tak jako 

filozof i znawca Arystotelesa, uznając pierwszeństwo Logosu wobec ethosu, a 

także jako teolog, dla którego praźródłem jest Słowo293. Dlatego najpierw 

zgodnie z porządkiem myślenia św. Tomasza zostanie zaprezentowana władza 

umysłowo-poznawcza, czyli władza myślenia jako część obrazu Trójcy Świętej 

„odbitej” w rozumnej naturze człowieka. Druga część obrazu, to władza 

pożądawcza, czyli wola i jej właściwość – wolność. 

Jedna dusza rozumna to jedno istnienie substancjalne. To istnienie jest 

podmiotem wielu czynności, które są wykonywane przez różne władze służące 

do działania294. Należy podkreślić, że św. Tomasz odróżnia istotę duszy od 

 
288 STh. I, q. 93, a. 6, co.  
289 Por. Św. Augustyn, O Trójcy Świętej, dz. cyt., s. 458. 
290 Tamże, s. 470; zob. ks. X, s. 307 – św. Augustyn wymienia triadę: pamięć, rozum i wola. 
291 S. Swieżawski, Wstęp do kwestii 79, w: św. Tomasz, Traktat o człowieku (ST, I, qq. 75-89), 

Poznań 1956, s. 274. 
292 Tamże, s. 388. 
293 Tamże, s. 389. 
294 Por. STh, I, q. 77, a. 2, ad. 3. 



76 

 

władz duszy i zalicza je do różnych działów bytu295. Stwierdza, że istota duszy 

należy do działu bytu, jakim jest substancja; natomiast władze duszy są jej 

przypadłościami. Ponadto dodaje, iż wszelki byt dzieli się na możność 

i rzeczywistość. Gdy więc dany dział bytu nie należy do kategorii substancji, to 

i odpowiadająca jej możność nie może należeć do substancji. Dusza jest 

aktem, więc nie może być w możności. Oznacza to, że dusza, jako forma ciała 

jest kresem powstawania człowieka, a nie możnością skierowaną do dalszego 

urzeczywistnienia, gdyż jest już w akcie. Natomiast działania duszy 

dokonujące się za pomocą jej władz zaliczamy do komponentu 

możnościowego296. Akwinata wyjaśnia, że dusza ludzka potrzebuje wielu 

władz; ponieważ znajduje się na pograniczu stworzeń duchowych i cielesnych. 

Z tego położenia in medio wynika, że posiada siły – władze obu stworzeń: 

cielesnych i duchowych297. Za Arystotelesem św. Tomasz wyróżnia pięć 

rodzajów władz duszy: władze wegetatywne, zmysłowe, pożądawcze, ruchu 

lokalnego i poznania umysłowego. Jednakże duszy umysłowej przysługują 

takie czynności, które dokonują się bez narządu cielesnego, czyli: myśleć 

i chcieć. Władza myślenia i chcenia są przypadłościami bezpośrednio 

zapodmiotowanymi w duszy298.  

  Jedną z władz duszy jest nasza myśl – naturalna władza poznawcza, 

która również jest podobizną Trójcy Świętej, bo jest uczyniona „na obraz” 

Pierwszej Myśli, czyli Boga299. Ojciec Pius Bełch pisze o tej Pierwszej Myśli, że 

„jest jakby jej promieniem stale w nas świecącym; jest światłem wytryśniętym 

z Praświatła nieustannie w nas działającym; to udział w Praświetle, ta 

podobizna, to podobieństwo, zostaje wzmocnione i zwiększone, tzn. nasza 

myśl - a tym samym i człowiek - staje się jeszcze bardziej podobny do Myśli 

Boga dzięki nadprzyrodzonemu wyposażeniu: wiary i darów na ziemi, światła 

chwały po śmierci”300.  

 
295 Por. STh, I, q. 77, a. 1, co. 
296 Por. tamże. 
297 Por. STh, I, q. 77, a. 2, co. 
298 Por. STh, I, q. 77, a. 5, co. 
299 Por. STh, I, q. 12, a. 2, co; por. także ST, I, q. 79, a.1, s.c.  
300 Por. P. Bełch, Objaśnienia tłumacza (nr 108/a. 2) w: Tomasz z Akwinu, Suma Teologiczna: 
O Bogu, t. I, str. 296. 



77 

 

Reasumując: św. Tomasz stwierdza, że w człowieku jest władza myślenia, 

której twórcą jest sam Bóg. Mówiąc o władzy myślenia, dominikanin rozumie 

przez to przyrodzoną władzę poznawczą – światło naturalne, jak i dodane 

naturze nowe nadprzyrodzone wyposażenie duszy, zwane światłem łaski lub 

chwały. Zarówno to naturalne wyposażenie duszy, jak i nadprzyrodzone są 

„podobizną pierwszej i najwyższej Myśli jakby udziałem tejże Myśli”301.  

Władzom poznawczym zawsze towarzyszą władze pożądawcze – appetitiva 

potentia – stwierdza św. Tomasz, powołując się na słowa św. Jana 

Damasceńskiego: „Gdzie rozum, tam natychmiast pojawia się 

współtowarzyszka: wolna wola”302. Jan Damasceński reprezentuje pogląd, że 

wolność woli występuje w ścisłym związku z władzą rozumu (i że 

wszystkiemu, co stworzone właściwa jest przemiana i zmienność)”303. 

Następnie dowodzi, że „dusza ma wrodzoną władzę pożądania, której 

przedmiotem jest wszystko, co sprzyja naturze, i która stoi na straży tego co 

się z naturą wiąże w sposób istotny. Tę władzę woli nazywa thelesis. Istota 

bowiem ludzka pożąda trwania w bycie i życiu oraz działania zgodnego 

z naturą rozumną i zmysłową, ponieważ dąży do swojej naturalnej pełni 

istnienia. Stąd tak definiuje naturalny akt woli – telema: akt woli jest to 

rozumne i witalne dążenie – oreksis zawisłe od samej natury. Wola jest zatem 

naturalną władza pożądawczą, jednocześnie witalną i racjonalną, która za 

przedmiot ma wszystko, co należy do natury. Ale u zwierząt podobna władza 

nie nazywa się wolą, ponieważ nie jest rozumna. Przejawem tej naturalnej woli 

jest chcenie – boulesis, czyli naturalne i racjonalne pożądanie konkretnego 

przedmiotu, bo i pożądać czegoś w sposób naturalny może dusza ludzka ze 

swej natury”304. Jan Damasceński wyjaśnia, że wola – thelesis to proste 

pożądanie, a chcenie – boulesis, to też jest wola, ale już ukierunkowana 

w stronę jakiegoś przedmiotu305.  

 
301 Por. STh, I, q. 12, a. 2, co. 
302 Por. STh, I, q. 83, a. 3, ad 1. 
303 Por. Jan Damasceński, De fide orthodoxa, Wykład wiary prawdziwej, przeł. B. Wojkowski, 

Warszawa 1969, ks. II, Dlaczego mamy wrodzoną wolność woli, rozdział XXVII, s. 118. 
304 Por. Jan Damasceński, De fide orthodoxa…, dz. cyt, ks. II, rozdział XXII, Doznanie bierne 
i działanie, s. 108-109. 
305 Tamże, s. 111. 



78 

 

Na pytanie, czym jest wola, św. Tomasz odpowiada, że choć wola 

i chcenie są różnymi czynnościami, to należą do jednej naturalnej władzy 

pożądawczej. Wola i chcenie są w podobnej zależności, jak we władzy 

poznawczej mają się do siebie myśl i rozum306. Natomiast wolność woli to 

zdolność rozstrzygania, czyli wybór, który jest niczym innym jak właśnie 

wolą”307. Wybór, zdaniem św. Tomasza, jest pożądaniem umysłowym, który 

dokonuje się po uprzednim namyśle. Wybór wiąże się z decyzją doboru środka 

do celu, którym jest dobro użyteczne308. Jan Damasceński następująco 

przedstawia schemat działania władzy pożądawczej: Wola – thelesis – 

naturalne rozumne i witalne dążenie zależne od natury. Chcenie – boulesis – 

ma za przedmiot cel, czyli to czego chcemy, może być osiągalny lub 

nieosiągalny. Zastanawianie się to namysł nad środkami prowadzącymi do 

celu, który został uznany za osiągalny. Na tym etapie następuje sąd, bo wola 

osądza, co będzie lepsze. Po sądzie wyłania się postanowienie – to przylgnięcie 

z upodobaniem do tego, co wola uznała za lepsze. Tak rodzi się wybór, decyzja 

działania i samo działanie, a w końcu korzystanie z osiągniętego celu 

(cheresis, po łacinie usus), po czym ustaje pożądanie309. Ponadto autor De fide 

orthodoxa dodaje: „Od woli zależy cała nasza dziedzina duchowa oraz to 

wszystko nad czym się zastanawiamy”. 

 Z analizy stanowisk dwóch wielkich teologów wynika, że można postawić 

znak równości pomiędzy wolą a wolnością, które należą do obrazu Bożego 

w człowieku. W Konstytucji Duszpasterskiej o Kościele w Świecie 

Współczesnym Sobór Watykański II zajął stanowisko w sprawie wolności 

człowieka, stwierdzając, że: „Prawdziwa zaś wolność to wzniosły znak obrazu 

Boga w człowieku” (KDK nr 17). Bóg obdarował człowieka wolnością, żeby Go 

szukał z własnej woli i ochoty (Syr 15, 14) oraz dobrowolnie dążył do „do 

pełnej i błogosławionej doskonałości”, czyli zjednoczenia z Bogiem, który jest 

celem doczesnym i wiecznym człowieka (KKK 1730) 

Posumowaniem niech będą słowa z Katechizmu Kościoła Katolickiego: 

„Człowiek, dzięki duszy oraz duchowym władzom rozumu i woli, jest 

 
306 Por. STh, I, q. 83, a. 4, ad. 2. 
307 Por. STh, I, q. 83, a. 3, s.c. 
308 Por. STh, I, q. 83, a. 3, co. 
309 Jan Damasceński, De fide orthodoxa…, dz. cyt., ks. II, rozdział XXII, Doznanie bierne 
i działanie, s. 109-110.  



79 

 

obdarzony wolnością, która jest „szczególnym znakiem obrazu Bożego” (KKK 

1705). 

f. Wypowiedzi Ojców Kościoła na temat obrazu Boga w człowieku  

  

W dalszej części, w kwestii 93 prima pars, w artykule piątym, św. Tomasz 

udostępnia nam katalog wypowiedzi Ojców Kościoła akcentujących różne 

i podobne elementy obrazu, na jaki został stworzony człowiek. Są one 

wyposażeniem każdego człowieku, bo wchodzą w skład jego natury 

duchowej310. 

Zdaniem Jana Damasceńskiego stwierdzenie „iż człowiek jest na obraz 

Boga” oznacza rozumność, wolność, rozróżnianie (dobra i zła) oraz panowanie 

nad sobą311. Ten ostatni wielki teolog greckiego Kościoła starożytnego 

wyjaśnia, że „w tym więc stanie rzeczy tworzy [Bóg] człowieka własnymi 

rękami z natury widzialnej i niewidzialnej na swój obraz i podobieństwo, przy 

czym ciało jego buduje z ziemi, a z własnego tchnienia wlewa weń duszę 

rozumną i myślącą, która przedstawia właśnie Boski obraz. Zwrot bowiem „na 

obraz” oznacza zdolność myślenia i stanowienia o sobie, a określenie „na 

podobieństwo” – upodobnianie się [do Boga] w miarę sił przez cnotę”312.  

Zatem określenie „na obraz” Boga oznacza nie tylko intelekt czy zdolność 

myślenia, lecz także wolną wolę, możliwość stanowienia o sobie oraz 

panowanie nad światem. Natomiast zwrot „na podobieństwo” oznacza 

upodobnianie się do Boga przez cnotę, czyli sprawność umysłu zmierzającą ku 

dobru. 

Grzegorz z Nyssy stwierdza, że kiedy Pismo mówi, iż człowiek został 

uczyniony na obraz Boży, to jest to równe temu, jakby się powiedziało, że 

ludzka natura została uczyniona uczestniczką wszelkiego dobra pochodzącego 

od Bóstwa, które jest pełnią dobroci. Bóg który jest „ponad wszelkim dobrem, 

które można pojąć i zrozumieć, powołał człowieka do życia tylko z tego 

 
310 Por. STh, I, q. 93, a. 5, arg. 2. 
311 Por. tamże. 
312 Jan Damasceński, Wykład wiary prawdziwej, Warszawa 1969, s. 94. Tekst oryginalny: 

tłumaczenie słów Jana Damasceńskiego na język łaciński z języka greckiego: „Quod enim 

dicitur, ad imaginem, hoc vis intellegendi, arbitriique libertas significatur: quod autem ad 

similitudinem, virtutis, quantum fieri potest, esxpressa similitudo notatur”, ks. II: De Fide 
Orthodoxa 12, PG 94, 920. 



80 

 

powodu, że jest dobry”313. Bóg wyprowadził człowieka z niebytu ku życiu, na 

swój obraz, obraz swojej dobroci, obdarzając go wszelkim dobrem, którego 

wykaz byłby nieskończenie długi314. Z tego powodu jest w nas „idea wszelkiego 

piękna, wszelka cnota i mądrość i wszystko, co można pomyśleć o wyższej 

naturze. Jednym z tych dóbr jest wolność od wszelkiej konieczności, 

posiadanie swobody decydowania o sobie”315. 

Akwinata powołuje się też na Gennadiusza316, który w Dziele o Kościele 

mówi, że są tacy ludzie, którzy uważają, iż tylko dusza jest stworzona na obraz 

Boży, ponieważ Bóg jest bytem bezcielesnym. I to jest prawda. Tomasz 

potwierdza stanowisko Gennadiusza: „Słusznie się w to wierzy, że Bóg jest 

bezcielesny i dusza też jest bezcielesna, więc za znajdujący się w człowieku 

obraz Boga uważa się wieczność”317.  

Wieczności, jako jednemu z przymiotów Boga, św. Tomasz poświęcił całą 

kwestię 10 w prima pars318. Stwierdził, że: „Wieczność można poznać na dwa 

sposoby: po pierwsze, dlatego że to, co jest w wieczności, jest bezkresne, to 

znaczy nie ma początku i końca, ponieważ kres odnosi się do obydwu. Po 

drugie, przez to, że sama wieczność jest wolna od następstwa, bo jest cała 

naraz”319. W takim właściwym sensie wieczność przysługuje tylko Bogu. 

Natomiast inne jestestwa – byty stworzone, w tym człowiek, otrzymały udział 

w wieczności na tyle, na ile im Bóg udzielił ze swej niezmienności320. Święty 

 
313 Grzegorz z Nyssy, O stworzeniu człowieka, tłum. M. Przyszychowska, Kraków 2006, s. 93-

94. 
314 Por. Grzegorz z Nyssy, O stworzeniu człowieka, dz. cyt., s. 94. 
315 Tamże. 
316 Gennadiusz Marsiliensis, chrześcijański teolog z Marsylii, patriarcha Konstantynopola 

żyjący w V w. po Chrystusie, autor przypisywanego św. Augustynowi traktatu De ecclesiasticis 
dogmatibus.  
317 Gennadiusz: „Propter novellos legislatores, qui ideo animam tantum ad imaginem Dei 

creatam dicunt, ut quia Deus incorporeus recte creditur, etiam incorporea anima esse 

credatur, libere confitemur imaginem in aeternitate, similitudinem in moribus inveniri”, 

Gennadius Massiliensis, Liber de Scriptoribus Ecclesiasticis (De ecclesiasticis dogmatibus), 
w: PL, t. 58, Parisiis 1862, kol. 1088. 
318 Zob. STh, I, q. 10, a. 1. 
319 Zob. STh, I, q. 10, WIECZNOŚĆ BOGA. Kolejne zagadnienie: o wieczności Boga zostało 

ujęte w sześć pytań: 1. Co to jest wieczność? 2. Czy Bóg jest wieczny? 3. Czy wieczność jest 

przymiotem właściwym li tylko Bogu? 4. Czy wieczność różni się od czasu? 5. Różnica między 

wiekuistością, a czasem. 6. Czy istnieje tylko jedna wiekuistość – tak jak jest jeden czas 

i jedna wieczność?  
320 STh, I, q. 10, a. 3, co. 



81 

 

Tomasz wyjaśnia, że wieczność w przypadku człowieka będzie oznaczała brak 

kresu życia, które będzie polegało na oglądaniu Boga w niebie321.  

Święty Tomasz poświęcił też wiele uwagi nauce o kolejnym bardzo 

ważnym elemencie obrazu Bożego w człowieku zawartym w pojęciu 

„panowania”. Rozwija tę myśl, opierając się na słowach zawartych w Psalmie 

„Poddałeś wszystko pod nogi jego” (Ps 8, 8). Wyjaśnia, że to poddanie, 

o którym mowa w Psalmie 8, dotyczy użytkowania przez człowieka rzeczy 

zewnętrznych322. Następnie dowodzi, że zarówno posiadanie rzeczy 

zewnętrznych, jak i panowanie nad nimi jest czymś naturalnym dla człowieka. 

Przywilej ten przysługuje człowiekowi z natury, ze względu na posiadanie 

rozumu i wolnej woli, dzięki którym człowiek jest obrazem Trójcy Świętej323.  

Jednakże spod panowania człowieka wyłącza Akwinata naturę 

wszystkich rzeczy. Stwierdza, że ten obszar jest zastrzeżony wyłącznie dla 

Boga: „[…] gdyż ich natura nie podlega władzy ludzkiej; ale tylko Bogu, 

któremu wszystko jest bezwzględnie posłuszne”324. 

Przywilej panowania nad światem był człowiekowi dany od początku, 

gdyż został zawarty w słowach Księgi Rodzaju wypowiedzianych przez Boga 

przy stworzeniu pierwszego człowieka: „Uczyńmy człowieka na Nasz obraz 

i podobnego Nam, aby panował nad rybami morskimi i nad ptactwem 

powietrznym, i nad zwierzętami, i nad wszystką ziemią, i nad wszelkim płazem 

pełzającym po ziemi” (Rodz 1, 26). Godny podkreślenia jest fakt, że w tym 

pierwszym opisie człowiek został stworzony jako ostatni z bytów, co można 

odczytać, iż człowiek jest uwieńczeniem dzieła stworzenia, a wszystkie byty 

niższe zostały mu poddane pod panowanie. „Panowanie nad rzeczami 

zewnętrznymi jest naturalne dla człowieka, gdyż swym rozumem i wolą może 

posługiwać się rzeczami zewnętrznymi tak, jakby dla niego zostały uczynione. 

Zawsze bowiem to co jest niedoskonałe jest dla tego, co jest doskonalsze” – 

stwierdza Akwinata w odpowiedzi do artykułu pierwszego325. 

Jacek Kiciński wyjaśnia, że przez panowanie należy rozumieć działalność 

naśladowczą człowieka, gdyż jego miernikiem jest stwórczy zamiar Boga, a nie 

 
321 STh, I, q. 10, a. 3, ad. 1. 
322 Por. STh, II-II, q. 66, a. 1, co. 
323 Tamże. 
324 Tamże. 
325 Tamże. 



82 

 

siła człowieka, gdyż człowiek spełnia tu rolę „pełnomocnika”, który 

„reprezentuje panowanie Boga nad światem stworzonym”326. Natomiast słowo 

„obraz” pojmowane w sensie panowania, wyraża relację człowieka do Boga, 

który przed Bogiem jest odpowiedzialny za swoje „panowanie” nad światem327. 

W aktualnej nauce Kościoła Katolickiego, którą zawiera Katechizm 

Kościoła Katolickiego, są wymienione dwa zakresy panowania człowieka: nad 

sobą i nad światem:  

„Władanie” światem, które Bóg od początku powierzył człowiekowi, 

urzeczywistniało się przede wszystkim w samym człowieku jako panowanie 

nad sobą. Człowiek był nieskazitelny i uporządkowany w swoim bycie, 

ponieważ był wolny od potrójnej pożądliwości (ciała, oczu i pychy żywota, por. 

1 J 2, 16.), która poddaje go przyjemnościom zmysłowym, pożądaniu dóbr 

ziemskich i afirmacji siebie wbrew nakazom rozumu” (por. KKK 377).  

Panowanie nad sobą i grzechem może urzeczywistniać się poprzez 

uczestnictwo świeckich w misji królewskiej Chrystusa. Przez swoje 

posłuszeństwo aż do śmierci, Chrystus udzielił swoim wiernym daru 

królewskiej wolności, aby utrzymywali w karności swoje ciało i kierowali swoja 

duszą, panując nad swoimi namiętnościami. W ten sposób pokonają w sobie 

panowanie grzechu. Kto umie panować nad sobą, słusznie może być nazwany 

królem, bo jest wolny i niezależny od namiętności, i nie popada w niewolę 

grzechu (por. KKK 908).  

Panowanie nad sobą należy obszaru działania człowieka w zakresie 

moralności. Całą drugą część Sumy Teologicznej można nazwać traktatem 

o etyce. Główna rolę odgrywają w niej cnoty, czyli sprawności skierowane ku 

dobru, a więc panowaniu nad sobą.  

Podsumowując, należy stwierdzić, że człowiek został stworzony na 

wspólny obraz Trójcy Świętej, czyli na obraz każdej z Osób Boskich oraz 

wspólnej Im natury. Natura Boska niestworzona stworzyła na swój wzór 

i podobieństwo natury wielkie i małe: aniołów, ludzi oraz cały świat bytów 

ożywionych i nieożywionych.  

 
326 J. Kiciński, Powołanie – Konsekracja – Misja, dz. cyt., s.18. 
327 Tamże. 



83 

 

Szczególnie bliskie obrazu Boga w Trójcy Świętej są władze duchowego 

człowieka. Sam akt stworzenia jest apropriacją Ojca, któremu jest 

przypisywana moc stwórcza. Myśl ludzka naśladuje Słowo poczęte i zrodzone 

z Ojca, czyli Syna. Natomiast wola ludzka jest stworzona na wzór woli Bożej, 

która jest więzią Miłości, czyli Duchem Świętym. 

Potwierdza tę prawdę zapis w Katechizmie Kościoła Katolickiego: „Osoba 

ludzka uczestniczy w świetle i mocy Ducha Bożego. Dzięki rozumowi jest 

zdolna do zrozumienia porządku rzeczy ustanowionego przez Stwórcę. Dzięki 

swojej woli jest zdolna kierować się sama z siebie do swojego prawdziwego 

dobra. Swoją doskonałość znajduje w poszukiwaniu umiłowaniu tego, co 

prawdziwe i dobre” (KKK 1704).  

Następnie zostały przedstawione najcenniejsze elementy naturalnego 

obrazu wchodzące w skład dobra natury, bo niezniszczalne: umysł z władzami 

poznawczymi i pożądawczymi oraz wynikającą stąd wolnością człowieka, 

będącą „szczególnym znakiem obrazu Bożego”. 

Św. Tomasz przedstawił także wypowiedzi niektórych wielkich teologów 

Kościoła dotyczących składników obrazu Bożego w człowieku. Zostały 

wymienione: rozumność, wolność, rozróżnianie dobra i zła, dobroć, piękno, 

wszelka cnota, mądrość. W tym obrazie znalazła się wieczność 

i nieśmiertelność, a także panowanie nad sobą i przywilej panowania nad 

światem.  

Jednakże Akwinata najwięcej uwagi poświęcił poglądom św. Augustyna 

na temat obrazu Boga w człowieku. Problem ten porusza w wielu artykułach 

kwestii 93328 prezentując analogie pomiędzy trójcą stworzoną a Trójcą 

niestworzoną. 

2. Augustyna analogie trynitarne w naturze człowieka cielesno-

duchowej 

Nauka św. Augustyna jest fundamentem, na którym Akwinata opiera wiele 

swoich rozważań o Bogu i człowieku. W wywodzie na temat triad stworzonych 

w człowieku bazuje na twierdzeniu św. Augustyna, iż „triadę można odnaleźć 

w całej naturze duszy, bez odróżnienia rozumnego działania odnoszącego się 

 
328 STh I, q. 93, a. 6; a. 7; a. 8. 



84 

 

do spraw doczesnych i kontemplacji rzeczy wiecznych i bez szukania trzeciego 

elementu, który by dopełnił tę trójcę”329: 

„[…] in tota quidem anima invenitur aliqua Trinitas, non quidem ita quod 

praeter actionem temporalium et contemplationem aeternorum, quaeratur 

aliquod tertium quo Trinitas impleatur”330.  

Św. Augustyn podkreśla, że w tej części duszy, która zajmuje się 

sprawami doczesnymi, można odnaleźć pewne ślady troistości, ale nie można 

tam odkryć obrazu Trójcy331. Natomiast w tej części duszy, która zajmuje się 

„kontemplacją rzeczywistości wiecznych, odnajdujemy nie tylko ślady Trójcy, 

ale nawet obraz Boży”332. 

Analogie św. Augustyna pomiędzy Trójcą niestworzoną a trójcą stworzoną 

posłużyły św. Tomaszowi do przedstawienia śladów i obrazu Trójcy 

niestworzonej w człowieku za pomocą triad stworzonych zarówno w człowieku 

zewnętrznym, jak i w człowieku wewnętrznym333. 

a. Triady w widzeniu: corporalis, spiritualis et intellectualis 

Akwinata, komentując analogie trynitarne występujące u św. Augustyna, 

wymienia trzy rodzaje obrazów w człowieku, w których możemy dopatrywać 

się Trójcy niestworzonej, ale niejednakowo: w widzeniu cielesnym, w widzeniu 

duchowym (wyobrażeniowym) oraz w widzeniu umysłowym (intelektualnym): 

triplex visio334 invenitur in nobis, scilicet corporalis, spiritualis sive imaginaria, 

et intellectualis335. Te obrazy  w różny sposób przedstawiają treść Obrazu, na 

który zostały stworzone:  

1. Obraz w widzeniu cielesnym: visio corporalis oparty na zmyśle wzroku 

i trójstopniowalności postrzegania: rzecz oglądana (ciało postrzegane) – wizja – 

uwaga. Triada ta ma charakter cielesno-duchowy i należy do człowieka 

zewnętrznego. 

 
329 Św. Augustyn, O Trójcy Świętej, dz. cyt., s. 357, ks. XII, c. IV.4, PL: 42, 1000. 
330 STh, I, q. 93, a. 8, ad 2. 
331 Por. STh, I, q. 93, a. 8, ad 2. 
332 Św. Augustyn, O Trójcy Świętej, dz. cyt., s. 357-358, ks. XII, c. IV.4, PL: 42, 1000. 
333 Por. STh, I, q. 93, a. 6, ad. 4.  
334 Łac. visio może oznaczać: widzenie, oglądanie, a także wizję lub obraz. Tłumacz traktatu O 
człowieku, t. 7. Sumy teologicznej – Pius Bełch – wybrał słowo „obraz”. 
335 Por. STh, I, q. 93, a. 6, ad. 4. Zob. św. Augustyn, O Trójcy Świętej, dz. cyt., ks. XV, s. 464. 



85 

 

2. Obraz w widzeniu duchowym (wyobrażeniowym): spiritualis sive 

imaginaria można odnaleźć w kilku triadach: myśl (dusza) – poznanie – 

miłość336; lub pamięć (obraz przedmiotu jest już tylko w pamięci, nie jest 

materialny) – wizja wewnętrzna (wzrok wewnętrzny) – wola łącząca je ze sobą; 

lub triada: pamięć – rozum (inteligencja) – wola337. Choć te triady są już tylko 

w substancji duchowej, to jednak były wyprowadzone ze zmysłów 

zewnętrznych i dlatego zostały zaliczone przez św. Augustyna do człowieka 

zewnętrznego. 

3. Obraz w widzeniu umysłowym (intelektualnym): visio intellectualis 

znajduje się w duszy duchowej czyli wyższej części duszy i jest to triada: 

mądrość – poznanie – miłość338. 

Triady człowieka zewnętrznego przedstawiają ślady Trójcy niestworzonej 

w widzeniu cielesnym i widzeniu wyobrażeniowym339. Te triady występują 

przede wszystkim w principium gatunkowym człowieka, jakim jest materia. 

Materia dotyczy przedmiotu oglądanego, który jest materialny (np. kamień) 

oraz zmysłów ciała, które są natury materialno-duchowej, gdyż pośredniczą 

między przedmiotem oglądanym a zmysłem. Zatrzymują „odcisk” (formę 

poznawczą species) innej natury w zmyśle i kierują go do trzeciego elementu 

triady człowieka zewnętrznego, tj. do uwagi, która jest już natury duchowej, 

bo przynależy do duszy340. Ta trójca człowieka zewnętrznego nie jest obrazem 

Trójcy Świętej, ale Jej śladem. Zdaniem św. Augustyna ta „nierówność” 

w klasyfikacji dóbr naturalnych, do których zalicza się też ciało ludzkie, 

wynika z Pisma Świętego, które różnicuje byty stworzone pod względem dobra: 

„Wszystkie dzieła Pańskie są bardzo dobre” (por. Syr 39, 21), gdyż noszą 

w sobie podobieństwo do Trójcy Świętej, ale nierówno, bo stosownie do miary 

dobra, którą im Bóg przydzielił341.  

Ponadto Akwinata stwierdza, że zarówno widzenie cielesne jak 

i wyobrażeniowe „nie ziszczają treści obrazu”, czyli Trójcy Świętej, gdyż w obu 

przypadkach brak przedstawienia współistotności i współwieczności Osób 

 
336 Św. Augustyn, O Trójcy Świętej, dz. cyt., ks. IX, s. 288 nn. 
337 Tamże, ks. X, s. 307-328, także s. 472. 
338 Tamże, ks. XIII, s. 471. 
339 Por. tamże, ks. XI, s. 329 nn. 
340 Por. tamże, s. 331 nn. 
341 Por tamże, s. 340-341. 



86 

 

Boskich342. Tego rodzaju podobieństwo trójcy stworzonej w człowieku do 

Trójcy niestworzonej przedstawia się na sposób śladu, który w skutku ukazuje 

swoją przyczynę343. 

Człowiek jako stworzenie uczynione na obraz Boga został przedstawiony 

w triadzie człowieka wewnętrznego, która jest już tylko w naturze duchowej. 

Tę trójcę niestworzoną św. Augustyn lokalizuje w umyśle człowieka, twierdząc, 

że obraz Trójcy Przenajświętszej znajduje się tam pod względem pamięci, myśli 

i woli. Te wszystkie trzy elementy mają już tylko naturę duchową344. Takie 

przedstawienie obrazu Trójcy w człowieku znajdujemy u św. Augustyna, 

w jego nauce o widzeniu umysłowym (intelektualnym), czysto duchowym, 

niematerialnym. W tym obszarze odnajdujemy u św. Augustyna triady trójcy 

niestworzonej, takie jak: mądrość – poznanie – miłość345; myśl (dusza) – 

poznanie – miłość346; wiara – cnoty – wiedza347. 

Podsumowując, w stworzeniach rozumnych jest przedstawione 

podobieństwo Bożej natury i Trójcy Świętej niestworzonej. Jeśli chodzi  

o podobieństwo dotyczące Bożej natury, stworzenia rozumne reprezentują 

podobieństwo gatunkowe, gdy naśladują Boga, nie tylko w tym że żyją, lecz 

także w tym, że myślą348. 

Jak wyżej wyjaśniono, Trójca niestworzona różni się według pochodzenia 

Słowa od Mówiącego i pochodzenia Miłości według woli od Obydwóch349, stąd 

można mówić o obrazie Trójcy w stworzeniu rozumnym, w którym znajdujemy 

pochodzenie słowa według myśli i pochodzenie miłości w jego woli. Zatem 

myśl (słowo), rozum i wola odzwierciedlają Trójcę niestworzoną w człowieku.  

b. Samoświadomość istnienia obrazem Boga w człowieku 

Nasze istnienie należy do obrazu Boga według umysłu, który jest właściwością 

tylko ludzkiej natury. Dlatego posiadanie umysłu stawia nas ponad inne 

 
342 Por. STh, I, q. 93, a. 6, ad. 4. 
343 Por. STh, I, q. 93, a. 6, co.  
344 Św. Augustyn, O Trójcy Świętej, dz. cyt., ks. XI, s. 344.  
345 Tamże, ks. XIII, s. 471. 
346 Tamże, ks. IX, s. 288nn. 
347 Tamże, ks. XIII, s. 470. 
348 Por. STh, I, q. 93, a. 6, co.  
349 Por. STh, I, q. 28, a. 3. 



87 

 

zwierzęta – stwierdza św. Tomasz350. Na poparcie swojej tezy przytacza słowa 

św. Augustyna, który w księdze XI dzieła Państwo Boże (De civitate Dei) 351 

stwierdza, iż człowiek jest utworzony na obraz Boga według tego, że jest i że 

poznaje swoje istnienie, a także to istnienie i to poznawanie miłuje. 

Znamienny jest tytuł rozdziału 26 w De civitate Dei: „O obrazie najwyższej 

Trójcy, który w pewnej mierze można znaleźć także w naturze jeszcze nie 

uszczęśliwionego człowieka”352. W treści tego rozdziału św. Augustyn zauważa: 

„Co prawda również my mamy w sobie obraz Boga, to jest obraz owej 

najwyższej Trójcy. Lecz obraz ten nie jest równorzędny, co więcej, bardzo 

a bardzo oddalony i nie współwieczny, żeby powiedzieć krócej: pozbawiony tej 

istności, jaką ma Bóg. A jednak wśród stworzonych przezeń rzeczy nie znamy 

nic innego, co pod względem natury swej byłoby bliższe niż ten obraz, acz 

wymaga jeszcze przekształcenia, które by go udoskonaliło i pod względem 

podobieństwa jak najwięcej przybliżyło do Pierwowzoru. Albowiem i my 

istniejemy, i my wiemy o tym, że istniejemy, i my kochamy to istnienie i tę 

wiedzę. A w tych trzech rzeczach, które wymieniłem nie zwodzi nas żadne 

fałszywe prawdopodobieństwo”353, gdyż nie zostało oparte na świadectwie 

samych zmysłów cielesnych, lecz na fakcie istnienia. 

Święty Augustyn podkreśla fakt samoświadomości istnienia i pewności 

wiedzy człowieka o swoim istnieniu, bo człowiek wie, że jest. Nie tylko wie, ale 

kocha i tę wiedzę, i swoje istnienie. To są dla św. Augustyna rzeczy pewne, to 

że: „miłuję, jest dla mnie całkowicie pewne bez żadnego zwodniczego 

wyobrażania, czy jakichś widziadeł”354. Dalej wyjaśnia, że „jak nie ma nikogo, 

kto nie chciałby istnieć, tak też nie ma nikogo, kto by nie chciał być 

szczęśliwy. Bo i jak mógłby być szczęśliwy, gdyby nie istniał?”355. Święty 

Tomasz stwierdza, że miłość istnienia i poznawania tego, że jesteśmy, o której 

mówi św. Augustyn356, jest tą samą trójcą, która tworzą: umysł, poznanie 

i miłość. 

 
350 Por. STh, I, q. 93, a. 7, ad. 1. 
351 Św. Augustyn, Państwo Boże, dz. cyt., tom II, ks. XI, rozdz. 26, s. 50nn. 
352 Tamże. 
353 Tamże. 
354 Tamże, s. 52. 
355 Tamże, s. 53. 
356 Św. Augustyn, Solilokwia w: Solilokwia i inne dialogi o duszy, dz. cyt., s. 46-48 



88 

 

Cechą wspólną wymienionych triad duchowych jest powiązanie ich 

elementów konstytutywnych z Osobami Boskimi. Święty Augustyn stwierdza, 

że najłatwiej jest odczytać związek woli i miłości z Osobą Ducha Świętego. 

Miłość jest imieniem własnym Ducha Świętego, gdyż cechą właściwą miłości 

jest to, że ożywia i porusza wolę miłującego ku rzeczy miłowanej. Zatem nasza 

wola ludzka jest obrazem Ducha Świętego357. Z kolei relacja naszego rozumu 

do pamięci, jak wyjaśnia św. Augustyn, jest obrazem relacji Syna do Ojca358. 

Święty Augustyn zauważa, że te triady powstają w nas i są w nas kiedy 

umysłem widzimy „Mówiącego i Jego Słowo, to jest Ojca i Syna oraz 

pochodzącą od Nich Obu Miłość, która jest im wspólna, to znaczy Ducha 

Świętego”359. Natomiast nasze istnienie, powołane do bytu ex nihilo, przypisuje 

się Ojcu jako apropriację Jego mocy stwórczej.  

c. Nieśmiertelność – obrazem Boga w człowieku 

Św. Augustyn zauważa, że choć we wszystkich wyżej wymienionych triadach 

możemy zobaczyć analogie pomiędzy Trójcą niestworzoną i trójcą stworzoną, 

to obrazu Bożego należy szukać przede wszystkim w duszy rozumnej, czyli 

duchowej360. Bowiem w tej części duszy „obraz Stwórcy jest wszczepiony w jej 

nieśmiertelność”361.  

Filozoficzne wyjaśnienie tego faktu znajduje się na gruncie teorii bytu 

złożonego z materii i formy. Dusza jako urzeczywistniona forma 

substancjalna (do której przydzielona jest materia) dąży „ku wiekuistemu 

istnieniu w miarę swoich możliwości”362, lecz żadna forma, oprócz duszy 

rozumnej, nie jest w stanie osiągnąć życia wiecznego. Zatem dla człowieka, 

w przypadku którego w skład compositum wchodzi niematerialna dusza, 

nieśmiertelność jest czymś naturalnym363.  

Reasumując: Zdaniem świętych teologów Augustyna i Tomasza obraz 

Boga w stworzeniu rozumnym znajduje się wyłącznie według umysłu364, gdyż 

 
357 Tenże, O Trójcy Świętej, dz. cyt., ks. XV, s. 511. 
358 Tamże, s. 511. 
359 Tamże, s. 470. 
360 Tamże, ks. XIV, s. 424. 
361 Tamże, ks. XIV, s. 427. Zob. św. Augustyn, Solilokwia, dz. cyt., s. 84-88; s.93nn. 
362 STh, I-II, q. 85, a . 1, co. 
363 Por. tamże. 
364 Por. STh, I, q. 93, a. 6, co.  



89 

 

„Bóg umieścił w człowieku swój obraz duchowy”365. Szczególnym rysem tego 

duchowego obrazu jest nieśmiertelna dusza ludzka. W Katechizmie Kościoła 

Katolickiego jest zapis: „Osoba ludzka, obdarzona duchową i nieśmiertelną 

duszą, jest «na ziemi jedynym stworzeniem, którego Bóg chciał ze względu na 

nie samo». Od chwili swego poczęcia jest ona przeznaczona do szczęścia 

wiecznego” (KKK 1703). Kolejnym rysem charakterystycznym tego obrazu 

duchowego, zarezerwowanym wyłącznie dla człowieka, jest samoświadomość 

istnienia, możliwość poznawania tego faktu oraz miłość. 

  Ponadto św. Augustyn zauważa że „to prawda, że wszelkie stworzenie 

nosi na sobie podobieństwo z Bogiem. Ale nie każde jest z tej racji obrazem 

Boga. Obrazem Boga może być tylko ten byt, ponad którym jest tylko Bóg. 

Obraz bowiem to bezpośrednie odbicie się Boga, zatem żadne stworzenie nie 

może stanąć pomiędzy Bogiem a jego obrazem”366. To zdanie „odrywa” nasze 

spojrzenie od wszystkich stworzeń będących śladem Trójcy Świętej i przenosi 

je na Byt, który jest prawdziwym Obrazem Boga – na Syna oraz na byty 

rozumne stworzone na obraz Boga: człowieka i anioła. 

3. Obraz Trójcy Świętej w mężczyźnie i kobiecie  

W poprzednich rozważaniach dotyczących funkcjonowania człowieka na 

poziomie natury zostały wyróżnione cechy, którymi Bóg obdarował każdego 

człowieka, stwarzając go na swój obraz jako compositum duszy i ciała. 

Wyszczególniono elementy obrazu Boga w człowieku o charakterze zarówno 

substancjalnym, jak i przypadłościowym, które konstytuują każdy byt 

jednostkowy natury rozumnej. Wykazano, że zarówno właściwości wspólne 

Trójcy Świętej zawarte w naturze Boskiej, jak i odrębności Osób Boskich 

oparte na pochodzeniach znajdują odzwierciedlenie w strukturze ontycznej 

człowieka. 

Natomiast przedmiotem poniższych rozważań będzie poszukiwanie 

obrazu Bożego w człowieku zarówno w mężczyźnie, jak i kobiecie oraz obrazu 

Trójcy Świętej w międzyosobowej relacji miłości, jaką tworzą wspólnoty 

małżeńska i rodzinna. W przypadku człowieka naturalną właściwością 

 
365 Por. STh, I, q. 93 a. 1 ad 1. 
366 Św. Augustyn, O Trójcy Świętej, dz. cyt., ks. XI, s. 341. 



90 

 

przypadłości typu relacja jest kierowanie się ku drugiemu bytowi – tendit in 

alterum, czyli odniesienie się do kogoś poza sobą – ad aliquid extra – jak 

naucza św. Tomasz367. Wzorem relacji osobowych jest Trójca Święta. 

Odzwierciedlenie stosunków istniejących pomiędzy Osobami Boskimi, 

a człowiekiem oraz ludźmi między sobą można odnaleźć w akcie stworzenia. 

Refleksja zostanie wywiedziona z artykułu czwartego kwestii 93 prima 

pars pt. Utrum imago Dei sit in omni homine, w którym św. Tomasz zastanawia 

się nad pytaniami: Czy obraz Boga jest we wszystkich ludziach? Czy jest 

w każdym człowieku? Czy jest w kobiecie? Zostaną zaprezentowane 

odpowiedzi św. Tomasza oparte na analizie dwóch opisów stworzenia 

człowieka z Księgi Rodzaju oraz na podstawie autorytetów: św. Augustyna 

i św. Pawła. Rozważania te zakończy metafizyczna analiza relacji i ich 

odzwierciedlenie w relacjach między Bogiem a człowiekiem oraz między 

mężczyzną a kobietą. 

a. Czy kobieta jest na obraz Trójcy Świętej? 

W wyżej wymienionym artykule czwartym kwestii 93 prima pars św. Tomasz 

polemizuje z zarzutem, który brzmi następująco: „Wydaje się, że obrazu Bogu 

nie można znaleźć w każdym człowieku, lecz tylko w mężczyźnie”368. Wniosek 

z zarzutu oponenta można wysnuć taki, że kobieta nie jest obrazem Boga. 

Autor tego zarzutu (nieznany) kwestionuje tezę, że obraz Boga można znaleźć 

w kobiecie. Swoje zdanie uzasadnia stwierdzeniem, że kobieta jest obrazem 

mężczyzny, a nie Boga. Oponent na uzasadnienie swojej tezy przytacza 

argument z autorytetu Pisma Świętego zawarty w słowach św. Pawła Apostoła 

w Pierwszym Liście do Koryntian: „Mężczyzna zaś nie powinien nakrywać 

głowy, bo jest obrazem i chwałą Boga, a kobieta jest chwałą mężczyzny” (1 Kor 

11, 7). Autor tego zarzutu wyciąga wniosek, że skoro kobieta jest osobą, 

jednostką należącą do gatunku ludzkiego, to nie każdemu człowiekowi 

przypadło w udziale być na obraz Boga. Jednakże wprost z tych słów nie 

wynika, że kobieta nie jest obrazem Boga, czego dowiedzie św. Tomasz 

w korpusie i odpowiedziach na zarzuty. 

 
367 Por. STh, I, q. 28, a. 2, co. 
368 Por. STh, I ,q. 93, a. 4 arg. 1. 



91 

 

Akwinata w odpowiedzi na ten zarzut stosuje podwójne uzasadnienie: 

w pierwszej argumentacji odpiera zarzut w całości, twierdząc, że zarówno w 

mężczyźnie, jak i w kobiecie widnieje obraz Boga pod względem posiadania 

przez oboje rozumnej natury369. W drugiej argumentacji uznaje, że pod 

„pewnym ubocznym względem w taki sposób obraz Boga znajduje się 

w mężczyźnie, w jaki nie znajduje się w kobiecie”370. 

 Zanim zostanie przedstawione szczegółowe uzasadnienie odpowiedzi św. 

Tomasza, należy powyższy zarzut rozpatrzyć w szerszym kontekście 

zawierającym analizę dwóch opisów stworzenia człowieka zawartych w Księdze 

Rodzaju. Pierwszy opis stworzenia świata dotyczy takiej kolejności stwarzania, 

że najpierw został stworzony świat, a na końcu procesu stwarzania „szóstego 

dnia” został utworzony człowiek jako mężczyzna i kobieta (Rdz 1, 26-28). 

Natomiast w drugim opisie kolejność stwarzania jest inna, gdyż najpierw 

został stworzony człowiek Adam jako „istota żywa”, następnie – dla niego – 

zostały powołane do bytu inne stworzenia. Na końcu procesu stwarzania Bóg 

„zbudował niewiastę” z żebra mężczyzny (Rdz 2, 4-25).  

b. Człowiek jako imago Trinitatis w pierwszym opisie stworzenia 

W pierwszym opisie stworzenia człowieka natchniony Autor przedstawia 

jednoczesne stworzenie mężczyzny i kobiety na obraz Boga: „A wreszcie rzekł 

Bóg: «Uczyńmy człowieka na Nasz obraz, podobnego Nam. Niech panuje nad 

rybami morskimi, nad ptactwem powietrznym, nad bydłem, nad ziemią i nad 

wszystkimi zwierzętami pełzającymi po ziemi!» Stworzył więc Bóg człowieka na 

swój obraz, na obraz Boży go stworzył: stworzył mężczyznę i niewiastę. Po 

czym Bóg im błogosławił, mówiąc do nich: «Bądźcie płodni i rozmnażajcie się, 

abyście zaludnili ziemię i uczynili ją sobie poddaną; abyście panowali nad 

rybami morskimi, nad ptactwem powietrznym i nad wszystkimi zwierzętami 

pełzającymi po ziemi»” (Rdz 1, 26-28).  

Słowa: „Uczyńmy człowieka na Nasz obraz, podobnego Nam” wskazują na 

działanie Trójcy Świętej w dziele stworzenia. W kolejnych argumentach św. 

Tomasz przedstawia uzasadnienie pochodzenia człowieka od Boga na wzór 

 
369 Por. STh, I, q. 93, a. 4, ad. 1. 
370 Tamże. 



92 

 

Trójcy Świętej, powołując się na Pseudo-Dionizego Areopagitę371. Stwierdza, że 

wszystko, co ma przyczynę, jest dziełem całego Bóstwa372. Odnosi tę przyczynę 

do dzieła stwarzania, a więc działania ad extra, które przypisuje całemu 

Bóstwa, tzn. zarówno Osobom Boskim, jak i naturze Boskiej. Akwinata jest 

zwolennikiem zasady, iż działania Trójcy Świętej są wspólne. Ta zasada jest 

dogmatem wynikającym z Pisma Świętego. Począwszy od czasów Ojców, 

Kościół zawsze umiał doszukać się Trójcy w wielu scenach ewangelicznych, 

np. w zwiastowaniu: Ojciec posyła Ducha Świętego i poczyna się Syn. 

Podobnie jest ze stwarzaniem, gdzie „Osoby Boskie stosownie do charakteru 

swojego pochodzenia (czyli w tym, co realnie różni je od siebie) mają 

przyczynowość wobec stwarzania rzeczy” – mówi św. Tomasz373. I dalej 

dowodzi, że Bóg jest przyczyną rzeczy przez swoją myśl (gdyż Bóg ma pomysł) 

i wolę, bo chce374. Tutaj pomocne są analogie psychologiczne, które tak 

opisuje św. Tomasz: „Otóż artysta tworzy coś poprzez słowo w myśli poczęte 

i poprzez miłość swojej woli skierowaną ku czemuś. Stąd też i Bóg Ojciec 

powołał do bytu stworzenie przez swoje Słowo, którym jest Syn, i przez swoją 

Miłość, którą jest Duch Święty. I w tym właśnie sensie pochodzenia Osób są 

przyczynami czy racjami utworzenia stworzeń, mianowicie o ile kryją w sobie 

istotowe przymioty: wiedzę i wolę”375. Zatem to, że człowiek istnieje, jest 

odzwierciedleniem Ojca, który jest Początkiem bez początku i tego istnienia 

udziela wszystkim stworzeniom. Słowo symbolizuje poznanie i wiedzę, które 

apropriuje się (przypisuje się) jako atrybut osobowy Synowi. Natomiast wola, 

czyli chcenie, to dynamizm wolitywny, który przypisuje się Duchowi Świętemu 

jako Miłości. Zatem w każdym pojedynczym człowieku odbija się obraz Boga 

Trójcy Świętej: jako Początku, Słowa i Miłości, zarówno w mężczyźnie, jak 

i  w kobiecie. Ponadto, w komentarzu do tej sceny biblijnej Święty Tomasz, 

stwierdza: 

 
371 Pseudo-Dionizy Areopagita, Imiona Boskie, w: Pisma Teologiczne, tłum. M. Dzielska, 

Kraków 1997, s. 59:„Ponadto cała Boskość jest również czczona jako «piękno» i «mądrość», 

a takich pojęć, jak «światło», «boskie działanie», «przyczyna» i wszystkich innych, które dotyczą 
Boskiej Zwierzchności, używa się w Piśmie dla scharakteryzowani całej niepodzielnej 

Boskości”.   
372 Por. STh, I, q. 45, a. 6, s.c. 
373 Por. STh, I, q. 45, a. 6, co. 
374 Por. tamże. 
375 Por. tamże. 



93 

 

„Ad primum ergo dicendum quod tam in viro quam in muliere invenitur 

Dei imago quantum ad id in quo principaliter ratio imaginis consistit, scilicet 

quantum ad intellectualem naturam”376.  

„Zarówno w mężczyźnie, jak i w kobiecie można odnaleźć obraz Trójcy 

Świętej, jeśli rozpatrujemy to pod tym względem, w czym ziszcza się istota 

obrazu, a tym jest w natura rozumna (myśląca)” [tłum. własne]. 

Jak to już zostało wykazane w poprzednim podrozdziale, natura rozumna 

ziszcza się w człowieku stworzonym na obraz Trójcy Świętej pod względem 

posiadania władzy umysłowej poznawczej i wolitywnej.  

c. Obraz Trójcy Świętej w małżeństwie. Relacja miłości 

Następnie św. Tomasz, powołując się na autorytet św. Augustyna, podaje 

uzasadnienie użytej w pierwszym opisie stworzenia zarówno liczby pojedynczej 

creavit hominem, jak i liczby mnogiej creavit eos w odniesieniu do człowieka: 

„Unde Gen. I, cum dixisset, ad imaginem Dei creavit illum, scilicet 

hominem, subdidit, masculum et feminam creavit eos, et dixit pluraliter eos, 

ut Augustinus dicit, ne intelligatur in uno individuo uterque sexus fuisse 

coniunctus”377.  

Stwierdza, że najpierw została użyta liczba pojedyncza, aby podkreślić, że 

został stworzony pojedynczy człowiek jako mężczyzna vir oraz kobieta mulier, 

a nie androgynus (hermafrodyta, babo-chłop) [tłum. własne]378. Taki zamysł 

został zrealizowany w celu rozróżnienia płci, aby zapobiec błędnej 

interpretacji, iż w jednej osobie obie płcie były połączone379. Następnie została 

użyta liczba mnoga, co zdaniem św. Augustyna zostało uczynione ze względu 

na podkreślenie jedności połączenia tych dwojga różnopłciowych ludzi380. 

Ponadto ta dwoistość obrazu Boga w człowieku w postaci kobiecości 

i męskości może wskazywać na przymioty Boga w Trójcy Świętej, jakimi są 

 
376 STh, I, q. 93 a. 4, ad. 1. 
377 Tamże. 
378 Św. Augustyn, Liber 3 De Genesi Ad litteram imperfectus liber, 22 PL: 34, 294: „Rursum ne 
quisquam arbitraretur ita factum, ut in homine singulari uterque sexus exprimeretur, sicut 

interdum nascuntur, quos androgynos vocant; ostendit se singularem numerum propter 

coniunctionis unitatem posuisse, et quod de viro mulier facta est, sicut postea 

manifestabitur, cum id quod hic breviter dictum est, diligentius coeperit explicari: et ideo 

pluralem numerum continuo subiecit, dicens, Fecit eos, et benedixit eos”. 
379 Por. STh, I, q. 93 a. 4, ad. 1. 
380 Św. Augustyn, Liber 3 De Genesi Ad litteram imperfectus liber, 22 PL: 34, 294. 



94 

 

ojcostwo i macierzyńska miłość (hebr. rahamim), którymi został obdarowany 

człowiek. Ta pierwotna dwoistość decyduje o bogactwie relacji we wzajemnym 

dopełnianiu się osób oraz jest potwierdzeniem jednakowej godności ich 

obojga: oboje na równi są osobami, jak podkreśla Jan Paweł II w Liście do 

Rodzin (LdR 6). 

Święty Tomasz związek mężczyzny i kobiety określa jako relatio381 lub 

socialis coniuncto382, czyli relację lub pewnego rodzaju stosunek osób, 

zjednoczenie międzyosobowe, zespół, związek:  

„Sed contra, relatio est secundum quam aliqua ad invicem referuntur. 

Sed secundum matrimonium aliqua ad invicem referuntur: dicitur enim 

maritus vir uxoris, et uxor mariti uxor. Ergo matrimonium est in genere 

relationis, nec est aliud quam coniunctio”383.  

Akwinata uzasadnia, że w małżeństwie relacja jest czymś, co polega na 

odniesieniu się jednego do drugiego: „Nazywa się bowiem małżonka mężem 

żony, a małżonkę żoną męża. Skoro więc małżeństwo jest rodzajem stosunku, 

nie może być czymś innym jak pewnego rodzaju zjednoczeniem, czyli 

związkiem”384.  

Twórcą związku małżeńskiego jest sam Bóg w Trójcy Świętej, co 

potwierdza autorytet Pisma Świętego: „Mężczyzna opuszcza ojca swego 

i matkę swoją i łączy się ze swoją żoną tak ściśle, że stają się jednym ciałem” 

(Rdz 2,24). Ponieważ człowiek jest compositum duszy i ciała, to zjednoczenie 

w małżeństwie winno zachodzić na płaszczyźnie ciał i dusz.  

Papież Paweł VI w encyklice Humanae vitae podkreśla, że miłość na 

wskroś ludzka jest zarazem zmysłowa i duchowa (HV 9). Także Jan Paweł II 

wskazuje na rolę miłości jako więzi wspólnotowej w całym compositum: 

„Człowiek jako duch ucieleśniony, czyli dusza, która się wyraża poprzez ciało 

i ciało formowane przez nieśmiertelnego ducha, powołany jest do miłości w tej 

właśnie swojej zjednoczonej całości. Miłość obejmuje również ciało ludzkie, 

a ciało uczestniczy w miłości duchowej” (FC 11).  

 
381 Tomasz z Akwinu, Scriptum super Sententiis, lib. 4 d. 27, q. 1 a. 1, qc. 1. Zob. STh, suppl., 

q. 44, a. 1, s. c. 
382 Por. STh, I, q. 92 a.3, co. 
383 Tomasz z Akwinu, Scriptum super Sententiis, lib. 4 d. 27, q. 1 a. 1 qc. 1. Zob. STh, suppl., 

q. 44, a. 1, s. c. 
384 Por. STh, suppl., q. 44, a. 1, s. c. 



95 

 

W Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świecie współczesnym 

„Gaudium et spes” Sobór Watykański II stwierdził, że małżeństwo to „głęboka 

wspólnota życia i miłości małżeńskiej ustanowiona przez Stwórcę 

i unormowana Jego prawami, zawiązuje się przez przymierze małżeńskie, czyli 

przez nieodwołalną zgodę” (KDK 48). W wyniku tego zjednoczenia powstaje 

święty związek, którego twórcą jest sam Bóg oraz instytucja, która jest 

strukturą społeczną. Bóg obdarował małżeństwo różnymi dobrami i celami385. 

Celem i dobrem małżeństwa jest zrodzenie potomstwa i jego wychowanie oraz 

wzajemność w służeniu sobie. Aby zrealizować te cele, małżonkowie winni 

zachowywać wierność i trwać w zjednoczeniu osobowym (KDK 48). To 

zjednoczenie osobowe można nazwać relacją międzyosobową opartą 

o pierwotną i najważniejszą relację z Bogiem w Trójcy Świętej.  

Ponadto istota, cel i godność małżeństwa zostały określone w wielu 

innych dokumentach Nauczycielskiego Urzędu Kościoła: w Konstytucji 

dogmatycznej o Kościele w świecie współczesnym „Lumen gentium” (nr 41), 

adhortacji apostolskiej Familiaris Consortio Jana Pawła II, posynodalnej 

adhortacji apostolskiej papieża Franciszka Amoris Laetitia, wspomnianej 

encyklice Humanae Vitae papieża Pawła VI itd. Wynika z nich, że Bóg stworzył 

mężczyznę i kobietę, tworząc małżeństwo, aby zrealizować swój odwieczny 

plan miłości względem ludzi. Bóg stworzył ludzi na swój obraz, chociaż nie jest 

ani mężczyzną, ani kobietą, lecz wspólnotą miłujących się Osób. Nie jest też 

samotnikiem, dlatego stwarzając człowieka na swój obraz, złączył mężczyznę 

i kobietę, ustanawiając małżeństwo, czyli pierwszą po Trójcy Świętej 

wspólnotę osób. Zatem także współcześnie stworzenie człowieka jako 

mężczyzny i kobiety, czyli wspólnoty osób, odczytywane jest jako analogia do 

niestworzonej wspólnoty Osób Boskich w Trójcy Świętej. Specjalista od 

duchowości małżeńskiej, Kazimierz Lubowicki, nazywa małżeństwo „ikoną 

oblubieńczej miłości Boga”, gdyż odwzorowuje relacje miłości zachodzące 

między Osobami Boskimi386. 

 
385 Zob. STh, suppl., q. 49, a. 3, ad. 1. 
386 Por. K. Lubowicki, Duchowość małżeńska w nauczaniu bł. Jana Pawła II, Kraków 2005, 
s. 67. 

http://www.archidiecezja.lodz.pl/sobor.html


96 

 

d. Obraz Trójcy Świętej w rodzinie  

Treść cytowanej wyżej Księgi Rodzaju nie pozostawia żadnych wątpliwości co 

do stworzenia mężczyzny i kobiety na obraz i podobieństwo Boże. Lecz na 

temat istnienia obrazu Trójcy Świętej w rodzinie zdania wśród teologów są 

podzielone – i to od wieków. Już za czasów św. Tomasza niektórzy błędnie 

interpretowali ideę obrazu Trójcy Świętej w rodzinie, stosując społeczne 

metafory. Niebezpieczeństwo polega na możliwości zejścia na manowce herezji 

tryteizmu. O tym mówi św. Tomasz w odpowiedzi na drugi zarzut w artykule 

szóstym kwestii 93 prima pars.  

Akwinata odrzuca fałszywe interpretacje proponowane przez niektórych 

mu współczesnych dotyczące troistego obrazu Bożego istniejącego w porządku 

naturalnym w trzech osobach: męża, żony i dziecka. Ci oponenci twierdzili, iż 

to św. Augustyn przekazał opinię głoszącą, że obraz Trójcy Świętej w 

człowieku ziszcza nie jedna osoba, ale kilka (mianowicie trójka, czyli: mąż, 

żona i dziecko)387.  

W dziele De Trinitate św. Augustyn dementuje te pogłoski, stwierdzając, iż 

jest to zupełnie nieprawdopodobne, gdyż: „Mąż – według tego mniemania – 

zajmowałby tu miejsce Boga Ojca. Dziecko, pochodzące od Niego przez 

zrodzenie przedstawiałoby Syna. Trzecia zaś Osoba, odpowiadająca Duchowi 

Świętemu, to by była niewiasta, która pochodzi od męża, nie będąc jednak ani 

jego synem, ani córką”388.  

Podobnie argumentuje św. Tomasz: „Po pierwsze, bo z tego wynikałoby, 

że Duch Święty byłby początkiem Syna, tak jak kobieta jest początkiem 

dziecka, które rodzi się z mężczyzny. Po drugie, bo jeden człowiek byłby na 

obraz li tylko jednej Osoby. Po trzecie, bo w takim razie Pismo Święte winno 

mówić o obrazie Boga w człowieku dopiero po urodzeniu się dziecka. Dlatego 

należy tak odpowiedzieć: Po słowach: «Na obraz Boży go stworzył» Pismo 

Święte dodało: «Stworzył mężczyznę i niewiastę» nie żeby obraz Boga ujmować 

 
387 Por. STh, I, q. 93, a. 6, ad. 2. 
388 Por. Św. Augustyn, O Trójcy Świętej, dz. cyt, s. 360, ks. XII: De Trint, 5: PL 42, 1000, 
s. 358. 



97 

 

według odrębności płci, ale że obraz Boga jest wspólny obu płciom389, gdyż 

jest w umyśle, a co do niego nie istnieje odrębność płci”390. 

Papież Jan Paweł II nazywa człowieka obrazem Boga-Miłości, która 

wypełnia się poprzez dwie formy chrześcijańskiego powołania: w małżeństwie 

i w dziewictwie (FC 11). Wynika to z faktu, że Bóg jest miłością (1 J 4,8), którą 

przeżywa nie tylko w swojej Boskiej immanencji, ale udziela jej w nadmiarze 

swojej dobroci człowiekowi. Ta więź miłości jest relacją między Bogiem 

a człowiekiem, która urzeczywistnia się w akcie stworzenia, a także  

w powołaniu człowieka do życia we wspólnocie miłości, jaką jest małżeństwo 

i rodzina. Papież stwierdza, że „Miłość jest zatem podstawowym i wrodzonym 

powołaniem każdej istoty” (FC 11). A realizację tego powołania miłości we 

wspólnocie małżeńskiej i rodzinnej określa terminem communio 

personarum391. Jan Paweł II małżeństwo nazywa wyjątkowym  

i „uprzywilejowanym sposobem objawienia się Boga Trójcy Świętej jedynego, 

zaś trynitarne misterium życia Boga prawzorem i pierwowzorem rodziny”392. 

Grzegorz Ryś w książce Skoro jest miłość rozważa, na czym polega 

podobieństwo człowieka do Boga? Zauważa, że przez wieki zarówno teologowie 

jak i filozofowie zastanawiali się, co znaczy być stworzonym na obraz 

i podobieństwo Boże. Badali w czym się przejawia obraz i podobieństwo 

człowieka do Boga. Autor w odpowiedzi na te odwieczne pytania stwierdza, że 

bycie na obraz i podobieństwo Boga polega na wezwaniu każdego człowieka do 

miłości i na odpowiedzi człowieka na to powołanie393. Realizacja tego 

powołania spełnia się poprzez miłość we wspólnocie osób. Człowiek swoje 

zadanie życia miłością opiera na wzorze jakim jest Bóg, który jest jednością 

i zarazem jest wspólnotą Osób. Ryś stwierdza, że: „Nie ma bowiem 

piękniejszego odwzorowania tego, kim jest Bóg, niż małżeństwo, które staje się 

rodziną. I nie ma nic piękniejszego niż miłość między mężczyzną a kobietą – 

miłość, która staje się też płodna, staje się źródłem nowego życia”394. Relacja 

 
389 Por. STh, I, q. 93, a. 4, ad. 1. 
390 Por. STh, I, q. 93, a. 6, ad. 2. 
391 Por. K. Lubowicki, Duchowość małżeńska w nauczaniu bł. Jana Pawła II, dz. cyt., s. 66. 
392 Tamże, s. 65. 
393 G. Ryś, Skoro jest miłość, Kraków 2021, s. 8-9. 
394 Tamże. 



98 

 

między małżonkami w zamyśle Bożym jest życiodajna i płodna, tak jak Trójca 

Święta, która jest źródłem i wzorem wszelkiego istnienia.  

Kontynuując refleksję nad obrazem Trójcy Świętej w człowieku zawartym 

pierwszym opisie stworzenia człowieka, warto przytoczyć też komentarze 

Enrico Galbiatiego i Alessandro Piazzy395 (zwanych dalej komentatorami), 

którzy wskazują na kilka ważnych punktów doktryny.  

Po pierwsze stworzenie człowieka jako ostatniego ze stworzeń ma na celu 

podkreślenie jego dominującej pozycji wobec innych niższych stworzeń, które 

zostały stworzone dla niego396. Zarówno rośliny, jak zwierzęta zostały w tym 

opisie podporządkowane człowiekowi, co podkreślają słowa o panowaniu 

człowieka nad nimi. Panowanie człowieka nad przyrodą należy do elementów 

składających się na obraz Boga w człowieku, co zostało wykazane 

w poprzednich rozważaniach o obrazie Trójcy Świętej w naturze. 

Po drugie Pismo Święte mówi o tajemniczym podobieństwie człowieka do 

Boga wyrażającym się w pojęciu obrazu, co zdaniem komentatorów wskazuje 

na element boskości w człowieku397. W tym opisie zwraca też uwagę 

zamierzona przez Boga różnica płci, która wiąże się z błogosławieństwem 

i zarazem zadaniem przekazywania życia. „Rodzenie potomstwa jest 

dopełnieniem opatrznościowego planu Bożego” – stwierdzają komentatorzy398. 

Z tych komentarzy wyłaniają się trzy elementy obrazu Boga w człowieku: 

panowanie nad przyrodą, „tajemnicze podobieństwo” stanowiące 

najważniejszą treść obrazu nazwaną „elementem boskości” oraz 

przekazywanie życia. Przy czym, w tym kontekście rodzenie potomstwa można 

odczytać jako naśladowanie przez ludzi płodnego ojcostwa Boga. 

 

e. Człowiek jako imago Trinitatis w drugim opisie stworzenia  

 

 
395 Ojciec Pius Bełch to jeden z najznakomitszych tłumaczy Sumy Teologicznej, który 

przestawiając współczesną interpretację biblijnego opisu stworzenia, powołuje się na 

komentarz zawarty w dziele Enrico Galbiatiego i Alessandro Piazzy w treści Dodatku II 
znajdującego się w tomie V Sumy Teologicznej, pt. Aniołowie. Świat widzialny, Londyn 1979, 

s. 248 .  
396 E. Galbiati, A. Piazza, Biblia księga zamknięta?, przeł. M. Ponińska, Warszawa 1971, s. 95. 
397 Por. tamże. 
398 Tamże, s. 96. 



99 

 

W drugim opisie stworzenia (Rdz 2, 4-25) przedstawiona kolejność stwarzania 

jest inna niż w pierwszym, gdyż najpierw został stworzony człowiek Adam, 

jako „istota żywa”, następnie dla niego zostały powołane do bytu inne 

stworzenia, a na końcu procesu stwarzania Bóg „zbudował niewiastę” z żebra 

mężczyzny: „Gdy Pan Bóg uczynił ziemię i niebo, nie było jeszcze żadnego 

krzewu polnego na ziemi, ani żadna trawa polna jeszcze nie wzeszła – bo Pan 

Bóg nie zsyłał deszczu na ziemię i nie było człowieka, który by uprawiał ziemię 

i rów kopał w ziemi, aby w ten sposób nawadniać całą powierzchnię gleby – 

wtedy to Pan Bóg ulepił człowieka z prochu ziemi i tchnął w jego nozdrza 

tchnienie życia, wskutek czego stał się człowiek istotą żywą (Rdz 2, 4-7). 

Potem Pan Bóg rzekł: «Nie jest dobrze, żeby mężczyzna był sam, uczynię mu 

zatem odpowiednią dla niego pomoc». Ulepiwszy z gleby wszelkie zwierzęta 

lądowe i wszelkie ptaki powietrzne, Pan Bóg przyprowadził je do mężczyzny, 

aby przekonać się, jaką on da im nazwę. Każde jednak zwierzę, które określił 

mężczyzna, otrzymało nazwę «istota żywa». I tak mężczyzna dał nazwy 

wszelkiemu bydłu, ptakom powietrznym i wszelkiemu zwierzęciu polnemu, ale 

nie znalazła się pomoc odpowiednia dla mężczyzny. Wtedy to Pan sprawił, że 

mężczyzna pogrążył się w głębokim śnie, i gdy spał wyjął jedno z jego żeber, 

a miejsce to zapełnił ciałem. Po czym Pan Bóg z żebra, które wyjął 

z mężczyzny, zbudował niewiastę. A gdy ją przyprowadził do mężczyzny, 

mężczyzna powiedział: «Ta dopiero jest kością z moich kości i ciałem z mego 

ciała! Ta będzie się zwała niewiastą, bo ta z mężczyzny została wzięta». Dlatego 

to mężczyzna opuszcza ojca swego i matkę swoją i łączy się ze swą żoną tak 

ściśle, że stają się jednym ciałem” (Rdz 2, 18-24). 

Święty Tomasz, komentując kolejność stwarzania w tym opisie, 

stwierdza: „Sed quantum ad aliquid secundario imago Dei invenitur in viro, 

secundum quod non invenitur in muliere, nam vir est principium mulieris et 

finis, sicut Deus est principium et finis totius creaturae399. 

 „Pod pewnym drugorzędnym względem obraz Boży odnajdujemy 

w mężczyźnie, a nie odnajdujemy go w kobiecie; bo mężczyzna jest początkiem 

i celem kobiety, tak jak Bóg jest początkiem i celem wszystkich stworzeń” 

[tłum. własne].  

 
399 STh, I, q. 93 a. 4, ad. 1. 



100 

 

Dalej komentuje: 

„Unde cum apostolus dixisset quod vir imago et gloria est Dei, mulier 

autem est gloria viri; ostendit quare hoc dixerit, subdens, non enim vir est ex 

muliere, sed mulier ex viro; et vir non est creatus propter mulierem, sed 

mulier propter virum”400. 

Akwinata powołuje się w tej argumentacji na autorytet św. Pawła 

Apostoła, który po słowach: „mężczyzna jest obrazem i chwałą Boga, kobieta 

zaś jest chwałą mężczyzny” uzasadnia, dlaczego tak powiedział, dodając: „To 

nie mężczyzna jest z kobiety lecz kobieta z mężczyzny i nie mężczyzna został 

stworzony dla kobiety, lecz kobieta jest dla mężczyzny” (1 Kor 11, 89).  

Zdaniem św. Tomasza w wymienionym na wstępie zarzucie wystąpiła 

błędna interpretacja drugiego opisu stworzenia człowieka z Księgi Rodzaju, 

w której mężczyzna jest uważany za wyłączny obraz Boga, ponieważ został 

stworzony jako pierwszy. Natomiast w następnej kolejności została utworzona 

kobieta, z żebra mężczyzny, i dlatego przysługuje jej określenie bycie chwałą 

mężczyzny lub obrazem mężczyzny.  

Natomiast komentatorzy zwracają uwagę na jeszcze inne ważne aspekty 

zawarte w drugim opisie stworzenia. To, że człowiek został stworzony 

pierwszy, komentatorzy wyjaśniają na gruncie filozofii jako pierwszeństwo 

w zamierzeniu Boga, a także w wykonaniu401. Inne stworzenia natomiast są 

stworzone po człowieku, bo mają mu służyć. Na uwagę zasługuje podkreślenie 

roli człowieka jako współpracownika Boga w urządzaniu świata i panowania 

nad tym światem. To człowiek nadaje stworzeniom nazwę, a nie odwrotnie, bo 

ma nad nimi władzę402. 

Na podstawie przytoczonego opisu konieczne jest podkreślenie aspektu, 

który wyróżnia człowieka spośród innych stworzeń, tj. tajemniczego 

wyjątkowego tchnienia życia, które od Boga otrzymał tylko człowiek „wskutek 

 
400 Tamże. 
401 E. Galbiati, A. Piazza, Biblia księga zamknięta?, dz. cyt., s. 97-99. Zob. STh, I-II, q. 1, a. 4, 

co: „W dziedzinie zaś celów spotykamy dwojaki porządek: porządek zamierzenia  i  porządek 
wykonania. W jednym zaś i  drugim musi być pierwszy czynnik. Pierwszy zaś czynnik 

w  porządku zamierzenia to jakby źródło poruszające pożądanie, gdyby go zabrakło, nic by nie 

mogło wzruszyć pożądania. Pierwszym zaś czynnikiem w dziedzinie wykonania jest to, od 

czego zaczyna się działanie; gdyby tego czynnika zabrakło, nikt nie rozpocząłby działania. 

Otóż pierwszym czynnikiem w dziedzinie zamierzenia to cel ostateczny; pierwszym zaś 

czynnikiem w  dziedzinie wykonania jest pierwszy środek do celu”. 
402 E. Galbiati, A. Piazza, Biblia księga zamknięta?, dz. cyt, s. 97-99. 



101 

 

czego stał się człowiek istotą żywą”. Ponadto godne podkreślenia jest 

uformowanie kobiety z żebra mężczyzny, a nie z prochu ziemi. Komentatorzy 

odczytują te słowa jako wyrażenie szczególnej bliskości kobiety i mężczyzny. 

Kobieta jest pokazana jako istota najbliższa mężczyźnie spośród wszystkich 

stworzeń, bo ma z nim wspólną naturę i w tym względzie jest równa 

mężczyźnie403.  

W świetle powyższych rozważań należy stwierdzić, że kobieta jest osobą 

odrębną od mężczyzny. Razem tworzą wspólnotę małżeńską opartą na więzi 

miłości. Ich wspólnota nie ogranicza się tylko do pochodzenia i jedności ich 

wyjątkowej natury rozumnej. Kobieta i mężczyzna, jako dwie różnopłciowe 

odrębne jednostki, tworzą wspólnotę życia i miłości, tak ścisłą, że stają się 

jednym ciałem. 

f. Relacja na obraz Trójcy Świętej. Metafizyczne uzasadnienie  

 

W pierwszym rozdziale niniejszej dysertacji została zaakcentowana pierwotna 

i podstawowa metafizyczna relacja człowieka do Boga Stwórcy. Jest to relacja 

międzybytowa do Pierwszego Początku człowieka rozumianego jako byt. 

Akwinata wskazuje, że relacja jest realną zależnością od Boga i należy do 

porządku natury:  

„[…] Sed in creaturis est realis relatio ad Deum, quia creaturae 

continentur sub ordine divino, et in earum natura est quod dependeant a Deo 

[…]”404. 

Ta realis relatio405 łącząca stworzenie z Bogiem o charakterze rzeczowym 

zasadza się na tym, że musi mieć odniesienie do Boga. Bez realnych relacji 

z Bogiem stworzenie nie istnieje. Jest to konieczna więź stworzenia ze 

Stwórcą, która opiera się na Bożym porządku naturalnym i nadprzyrodzonym. 

Bez realnych relacji nie ma porządku ani harmonii w świecie naturalnym. 

Natomiast bez realnych relacji pomiędzy Bogiem, a stworzeniem nie ma życia 

nadprzyrodzonego.  

 
403 Tamże, s. 99. 
404 STh, I, q. 28, a. 1, ad. 3. 
405 Więcej o różnych typach relacji w komentarzu tłumacza Zob. P. Beuch, Objaśnienia 

tłumacza, zagadnienie 28, w: Tomasz z Akwiny, Suma Teologiczna: O Trójcy Przenajświętszej, 
t. III, Londyn 1978, s. 247nn. 



102 

 

Relacja w sensie ontologicznym jest przypadłością względną, o której tak 

mówi szósta teza tomistyczna: „Prócz przypadłości bezwzględnych istnieje 

jeszcze względna, czyli stosunek do czegoś. Chociaż relacja do czegoś 

z własnej swej istoty nie oznacza czegoś tkwiącego w jakimś podmiocie, to 

jednak ma ona częstokroć przyczynę swą w rzeczach, i co za tym idzie, 

posiada istność realną i różną od podmiotu”406. Chodzi tu o pokreślenie 

różnicy pomiędzy realnością substancjalną rzeczy, a realnością stosunku 

(relacją) między różnymi podmiotami, jak wyjaśnia św. Tomasz: 

„Sed ratio propria relationis non accipitur secundum comparationem ad 

illud in quo est, sed secundum comparationem ad aliquid extra”407.  

„Swoistą i właściwą naturę relacji ujmuje się nie przez porównanie 

z podmiotem tkwienia (substancją), ale przez zestawienie z czymś poza”408 

[tłum. własne].  

Choć relacja tkwi w podmiocie, to jej cechą charakterystyczną jest to, że 

odnosi się do jakiegoś „kresu”, który jest innym bytem. Krótko można określić 

relację łacińskim przyimkiem ad – „do”, jak stwierdza dominikanin Edouard 

Hugon409. Elżbieta Wolicka wykładowca Katolickiego Uniwersytetu 

Lubelskiego stwierdza, że pojęcie imago występujące w tekstach św. Tomasza 

jest pojęciem relacyjnym, ponieważ ma odniesienie do czegoś drugiego410. 

Zatem jeden z problemów zawartych w STh, I, q. 93, a. 4 można odczytać 

jako pseudokonflikt o charakterze filozoficzno-teologicznym, którego sednem 

jest przeciwstawienie sobie określenia człowieka jako bytu relacyjnego 

w opozycji do określenia człowieka jako bytu odrębnego, substancjalnego. 

Można postawić pytanie: co jest ważniejsze, relacje międzyludzkie, czyli 

wymiar „my”, czy substancja, czyli wymiar „ja”? Czy obrazem Trójcy Świętej 

jest pojedynczy człowiek, czy wspólnota, którą tworzą mężczyzna i kobieta?  

U św. Tomasza nie ma sprzeczności pomiędzy zależnością relacyjną 

zaistnienia od Stwórcy, a odrębnością substancjalną, bytową, gdyż bez tej 

relacji człowiek nie zaistniałby jako byt. W ontologicznej strukturze każdego 

 
406 E. Hugon, Podstawy filozofii katolickiej, przeł. A. Żychliński, Warszawa 2018, s. 30nn. 
407 STh, I, q. 28, a. 2, co. 
408 Por. tamże.  
409E. Hugon, Podstawy filozofii katolickiej, dz. cyt., s. 32nn. 
410 E. Wolicka, Teoriopoznawcze aspekty pojęcia „imago” u św. Tomasza i św. Bonawentury, 
„Roczniki filozoficzne” XXIII (1975), z. 1. 



103 

 

człowieka można rozpoznać dwa rodzaje relacji: substancjalną 

i przypadłościową. Relacją substancjalną nazywam pierwszą i konieczną 

relację istnienia wpisaną w ontologiczną strukturę każdego człowieka, a więc 

relację człowieka do Stwórcy.  

Natomiast relacja przypadłościowa polega na możności wchodzenia przez 

człowieka w relacje z Bogiem i innymi stworzeniami, gdzie więzią łączącą 

podmioty tej relacji jest miłość. Ta relacja respektuje wolność człowieka, który 

może, ale nie musi wchodzić w relacje z Bogiem i innymi ludźmi. 

Z metafizycznego punktu widzenia można nazwać tę relację pochodną, 

drugorzędną i niekonieczną, bo nie konstytuuje bytu. Natomiast z punktu 

widzenia teologicznego, w aspekcie celu ostatecznego człowieka, ta relacja 

przypadłościowa jawi się jako konieczna i życiodajna, bo rozgrywa się na 

poziomie nie tylko naturalnym, ale nadprzyrodzonym, czyli w sferze ducha  

Obie relacje czerpią wzór z relacji istniejących w Trójcy Świętej. Akwinata 

stwierdza, że w Bogu są tylko dwa rodzaje kategorii bytu: substancja i relacja, 

która nie jest przypadłością lecz bytuje substancjalnie411. Człowiek stworzony 

na obraz Trójcy Świętej odzwierciedla w swoim bycie obie kategorie bytu, przy 

czym relacja w przypadku stworzeń jest przypadłością, a w Bogu 

substancją412.  

Przytoczone wyżej dwa opisy stworzenia człowieka zawierają te dwa 

rodzaje relacji, które są stworzone na obraz relacji istniejących w Trójcy 

Świętej. Porównując obydwa opisy, należy stwierdzić, że na podstawie 

drugiego opisu stworzenia nie powinno się tworzyć jakichś koncepcji 

ontologicznych czy metafizycznych na temat człowieka. Gdyż dopiero obydwa 

opisy stworzenia stanowią pewną całość. Pierwszy opis jest dopełnieniem 

drugiego i odwrotnie. Jak wskazali ojcowie soborowi, Pismo Święte należy 

czytać, uwzględniając jego treść i jedność całej Biblii, a także brać pod uwagę 

„Tradycję całego Kościoła oraz analogię wiary” (KO nr 12)413.  

 
411 Por. STh, I, q. 28, a. 28, co. 
412 Por. tamże.  
413 Zob. Konstytucja dogmatyczna o Objawieniu Bożym „Dei verbum” nr 12: „Lecz ponieważ 

Pismo Święte powinno być czytane i interpretowane w tym samym Duchu, w jakim zostało 

napisane, należy, celem wydobycia właściwego sensu świętych tekstów, nie mniej uważnie 

także uwzględnić treść i jedność całej Biblii, mając na oku żywą Tradycję całego Kościoła oraz 

analogię wiary. Zdaniem egzegetów jest pracować wedle tych zasad nad głębszym 
zrozumieniem i wyjaśnieniem sensu Pisma Świętego, aby dzięki badaniu przygotowawczemu 



104 

 

W świetle powyższych rozważań należy stwierdzić, że pierwotną 

i najważniejszą relacją jest relacją każdego człowieka z Bogiem zainicjowana, 

przez Trójcę Świętą w akcie stworzenia. Ta relacja jest zapodmiotowiona 

w substancji natury rozumnej w akcie istnienia. Jest partycypacją w istnieniu 

Boga.  

Francuski teolog dominikanin Marie-Dominique Chenu nazywa tę relację 

stworzenia do Boga pewną wewnętrzną ontologiczną zależnością bytu 

stworzonego do swego źródła, bez którego człowiek „byłby tylko nicością”414. 

Stwierdza, że być stworzonym oznacza być bytem zależnym od swego źródła. 

Podkreśla, że w tej więzi występuje niewyobrażalna nierówność bytów: Boga 

i człowieka. Tę niezwykłą komunię dwóch różnych natur nazywa tajemniczą 

i radykalną zażyłością415. Jednakże Bóg w swojej stwórczej Opatrzności daje 

człowiekowi pewną autonomię w postaci samostanowienia, gdyż pragnie aby 

każdy byt „emanował” swoje własne czynności zgodne z jego naturą. 

Taką autonomiczną „emanacją” ludzkich czynności jest związek 

mężczyzny i kobiety w małżeństwie i w rodzinie odwzorowany od Trójcy 

Świętej jako wspólnoty miłujących się Osób. Każda z tych relacji jest więzią 

miłości, której wzorem i źródłem jest Trójca Święta. 

Relacja, czyli odniesienie do czegoś innego, w tekstach św. Tomasza 

zawiera się w również w pojęciu imago, ponieważ odnosi się do Pierwowzoru, 

z którego czerpie podobieństwo:  

„Ex quo patet quod similitudo est de ratione imaginis, et quod imago 

aliquid addit supra rationem similitudinis, scilicet quod sit ex alio expressum, 

imago enim dicitur ex eo quod agitur ad imitationem alterius”416. 

 „Podobieństwo jest zawarte w pojęciu obrazu, a także obraz dodaje coś 

do pojęcia podobieństwa. Wiadomo, że podobieństwa jest czymś, co z innego 

jest odbite, odwzorowane. Obrazem nazywane jest coś z tego powodu, że jest 

kopią czegoś innego” [tłum. własne].  

 
sąd Kościoła nabywał dojrzałości. Albowiem wszystko to, co dotyczy sposobu interpretowania 

Pisma Świętego, podlega ostatecznie sądowi Kościoła, który ma od Boga polecenie 

i posłannictwo strzeżenia i wyjaśniania słowa Bożego”. 
414 M. D. Chenu, Święty Tomasz z Akwinu i teologia, Kraków 1997, s. 115. 
415 Tamże, s. 116. 
416 STh, I, q. 93, a. 1, co. 



105 

 

Człowieka można nazwać kopią Trójcy Świętej, którą z Wzorem łączy 

szereg różnych relacji: istnienia, podobieństwa i miłości. Bóg, stwarzając 

człowieka na swój obraz, wyznacza człowiekowi jego powołanie, aby był żywym 

obrazem Boga. Po pierwsze jako odrębne substancja „ja” związana ze swoim 

Stwórcą aktem stworzenia, a także jako „my”, czyli osoba połączona więzią 

miłości z Bogiem i innymi osobami. 

4. Kto jest bardziej na obraz Boży: człowiek czy anioł? 

 

Świętemu Tomaszowi z Akwinu przypisuje się tytuł Doktora Anielskiego Doctor 

Angelicus. Ksiądz Tomasz Stępień, komentując w swojej pracy te określenia, 

stwierdza, że wyrażają one nie tylko szacunek dla myśli autora, ale też 

w pewien sposób go charakteryzują417. Szczególnie ten drugi tytuł – Doktor 

Anielski – wskazuje na fascynację św. Tomasza światem tych niezwykłych 

istot duchowych, które są dla niego naturalnym i niezbędnym elementem 

w stopniach doskonałości uniwersum. Aniołowie należą do gatunku „rzeczy 

niewidzialnych”, a człowiek należy do gatunku rzeczy „widzialnych 

i niewidzialnych” ze względu na swoja konstrukcję bytową jako compositum 

duszy i ciała. 

Święty Tomasz prezentuje świat anielski jako filozof i teolog, gdyż 

powołuje się na argumenty rozumowe i teologiczne. Argumenty teologiczne dla 

człowieka wierzącego są oczywiste. Wynikają wprost z Objawienia, gdzie 

znajdują się liczne dowody na istnienie aniołów. Biblia ukazuje też ich rolę 

w historii Zbawienia. Akwinata opiera się na tych dowodach, ale na tym nie 

poprzestaje, bo jego wiara jest racjonalna. Zarówno w Sumie Teologicznej jak 

i w innych swoich dziełach św. Tomasz przedstawia liczne argumenty 

filozoficzne, które przemawiają za istnieniem substancji oddzielonych, jak 

określa aniołów 418. W kwestii 93 prima pars Sumy Teologicznej w artykule 

trzecim św. Tomasz zastanawia się nad następującym problemem: czy obraz 

Boga jest bardziej w aniele czy w człowieku ?  

 
417 T. Stępień, Doktor Anielski o aniołach, Warszawa 2014, s. 6. 
418 Zob. STh, I, qq. 50-64. Zob. także SCG II, c. 91-101, Św. Tomasz z Akwinu, Summa contra 

gentiles. Prawda wiary chrześcijańskiej, Poznań 2003, t. I. 

Por. T. Stępień, Wprowadzenie do antropologii filozoficznej św. Tomasza z Akwinu, Warszawa 
2013, s. 129. 



106 

 

W odpowiedzi na zarzuty zawarte w tym artykule św. Tomasz stwierdza, 

że o obrazie Boga w stworzeniu możemy mówić w podwójny sposób. W 

pierwszym sposobie bierze pod uwagę to, w czym na pierwszym miejscu 

należy rozważać pojęcie obrazu ratio imaginis w człowieku i aniele, a tym jest 

natura myśląca. We francuskim wydaniu Sumy Teologicznej ratio imaginis 

oddane jest przez sformułowanie qualité d'image . Zapewne chodzi o 

kryterium jakości natury rozumnej stanowiącej różnicę pomiędzy gatunkami 

anielskimi.  

Natomiast w drugim sposobie mówienia o obrazie Boga w stworzeniu 

Akwinata stosuje argumentację opartą na analogii. Dominikański teolog w 

korpusie STh, I, 93, a. 3 konsekwentnie stosuje podwójną argumentację: 

pierwsza, że anioł jest bardziej na obraz Boży niż człowiek według rozumnej 

natury. W drugiej stwierdza, że pod pewnym względem jednak człowiek jest 

bardziej na obraz Boga niż anioł. W dalszych rozważaniach zostanie 

prześledzona argumentacja św. Tomasza uzasadniająca obydwie tezy. 

a. Hierarchia bytów stworzonych 

 

W ontologii św. Tomasza panuję ład i harmonia, które wyrażają się  

w porządku bytów stworzonych. Na szczycie tej hierarchii bytów stworzonych 

znajduje się świat aniołów. Aniołowie to substancje intelektualne, czysto 

duchowe, które nie mają ciała419. Pseudo-Dionizy Areopagita, na którego 

często w kwestii aniołów powołuje się Akwinata, mówi o nich, że są to 

„niematerialne i bezcielesne byty, dające się pojąć rozumem jako intelekty, 

które poznają bardziej niż nadnaturalnym sposobem. One właściwie oświetlają 

rozum bytów, one również przekazują to, co słuszne, tym bytom, które są do 

nich podobne”420. Poniżej aniołów znajduje się człowiek jako compositum 

duszy rozumnej i ciała, czyli pierwiastka materialnego. Dalej są byty 

nierozumne ożywione i nieożywione (już tylko cielesne). 

 
419 STh, I, q. 51, a. 1, co. 
420 Pseudo-Dionizy Areopagita, Imiona Boskie, w: Pisma Teologiczne, tłum. z M. Dzielska, 
Kraków 1997, s. 77-78. 



107 

 

Zdaniem św. Tomasza przyczynę odrębności, rozmaitości, różnorodności 

i nierówności w rzeczach ustanowiła Boża mądrość421. Nierówność rzeczy 

bierze się z różnych stopni doskonałości stworzeń, czyli ich udziału w dobroci 

Boga. Święty Tomasz stwierdza, że wszechświat jest uporządkowany według 

stopni doskonałości bytów wzajemnie sobie podporządkowanych422, zaś 

odrębność może być dwojaka: formalna i materialna. Formalna występuje 

pomiędzy różnymi gatunkami. Natomiast materialna występuje pomiędzy 

rzeczami różniącymi się liczbowo. Ponieważ materia jest dla formy, więc 

i odrębność materialna jest dla formalnej. Ważniejsza jest odrębność 

formalna423. Zatem pierwszy podział stopni istnienia to: byty niezniszczalne, 

jednogatunkowe, jednostkowe, np. aniołowie. Wśród aniołów jest zamierzone 

przez Stwórcę zróżnicowanie gatunkowe, a nie liczbowe, ponieważ nie mają 

ciała materialnego, do którego stosuje się zasady jednostkowania liczbowego. 

Drugi stopień podziału to: byty zniszczalne, przygodne, które powstają i giną; 

gatunek ma wiele jednostek z powodu posiadania materii, np. człowiek, 

zwierzęta i rośliny424.  

Należy podkreślić, że w zaprezentowanej hierarchii bytów stworzonych, 

człowiek zajmuje miejsce szczególne, o którym św. Tomasz mówi, że jest to 

pozycja pośrednia pomiędzy bytami cielesnymi i duchowymi: quasi medium 

quoddam existens inter spirituales et corporales substantias425.  

W dalszych rozważaniach przejdziemy od rzeczywistości materialnych 

(świat nieożywiony i ożywiony) i materialno-duchowych (człowiek) do bytów 

niematerialnych, bytów duchowych (anioł). 

 

b. Kim jest Anioł?  

Swoją refleksję o aniołach św. Tomasz zwarł w traktacie O Aniołach 

obejmującym kwestie od 50 do 64 w pierwszej części Sumy Teologicznej. 

Tematem poszczególnych kwestii były takie zagadnienia jak: substancja 

aniołów sama w sobie q. 50; aniołowie w odniesieniu do ciała, miejsca i ruchu: 

 
421 Por. STh, I, q. 47, a. 2, co. 
422 Por. STh, I, q. 47, a. 3, co. 
423 Por. STh, I, q. 47, a. 2, co. 
424 Por. tamże. 
425 Por. STh I, q. 91, a. 1, ad. 1. 



108 

 

q. 51-53; intelektualne poznanie aniołów: q. 54-58; wola i miłość aniołów: 

q. 59-60; stworzenie aniołów w ich naturze q. 61; udoskonalenie w łasce 

i chwale q. 62; grzech aniołów q. 63 oraz kary ponoszone przez szatanów 

q. 64. 

Doktor Anielski określa aniołów jako substancje duchowe – substantiae 

spirituales, niematerialne – immateriales, stworzenia bezcielesne – creaturae 

incorporeae, stworzenia myślące – creaturae intellectuales426 oraz substancje 

oddzielone (od materii) – substantiae separatae427. Ponadto są to substancje 

nieśmiertelne i niezniszczalne – immortales seu incorruptibiles – ze względu na 

ich duchową naturę428. Ich wielka liczba jest adekwatna do bogactwa 

duchowego świata429. Aniołowie nie są złożeni z materii i formy, gdyż są 

niecieleśni430. Są to stworzenia złożone z istoty i istnienia oraz duchowej 

substancji i przypadłości431. Wszyscy aniołowie należą do jednego rodzaju 

substancji intelektualnych (umysłowych) i to jest jakby ich wspólny rodzaj, 

który Pius Bełch nazywa duchowością lub umysłowością. W tym rodzaju 

każdy anioł to osobny gatunek różniący się stopniem udziału w tej 

umysłowości432. Tę anielską różnicę gatunkową św. Tomasz nazywa „bardziej 

lub mniej”433. Oznacza to, że każdy anioł jest nieco inny z powodu 

zróżnicowania stopnia doskonałości natury intelektualnej dokonanej przez 

Stwórcę w ich akcie stworzenia434.  

Etienne Gilson podkreśla, że „każdy anioł wypełnia sobą jeden 

z możliwych stopni w uczestnictwie w doskonałości Boga”435. Ta różnica 

w stopniach doskonałości anielskich gatunków jest podstawą do 

 
426 Por. STh, I, q. 50, a. 1, co. 
427 Por. STh, I, q. 50, a. 3, ad. 3. 
428 Por. STh, I, q. 50, a. 5. 
429 Por. STh, I, q. 50, a. 3. 
430 Por. STh, I, q. 50, a. 2. 
431 Por. STh, I, q. 54, a. 3, ad. 2. Zob. także : E. Hugon, Podstawy filozofii katolickiej, dz. cyt, 

s. 34-36: siódma teza tomistyczna brzmi: „Stworzenie duchowe jest w swej istocie całkiem 
niezłożone. Pozostaje w nim jednak podwójne złożenie, mianowicie: istoty z istnieniem 

i substancji z przypadłościami”. 
432 Zob. P. Bełch, Objaśnienia tłumacza, zagadnienie 14, w: Tomasz z Akwinu, Suma 
Teologiczna: O Bogu (I, q. 50, a. 4), Londyn 1975.  

w Sumie Teologicznej, w traktacie Bóg Stwórca. Aniołowie, s. 237.  
433 Por. STh, I, q. 50, a. 4, ad. 2. 
434 Por. STh, I, q. 62, a. 6, co. 
435 Por. E. Gilson, Tomizm, Warszawa 2003, s. 224 



109 

 

przyporządkowania ich do różnych rzędów anielskich oraz skutkuje 

utworzeniem hierarchii anielskiej436.  

c. Anioł jest bardziej na obraz Boga niż człowiek 

W pierwszej argumentacji św. Tomasz stwierdza, że pod względem 

intelektualnej natury obraz Boga jest bardziej w aniołach niż w ludziach, gdyż 

myśląca natura jest doskonalsza w aniołach niż w ludziach:  

„Uno modo, quantum ad id in quo primo consideratur ratio imaginis, 

quod est intellectualis natura. Et sic imago Dei est magis in Angelis quam sit 

in hominibus, quia intellectualis natura perfectior est in eis, ut ex supra dictis 

patet […]”437.  

Swoje stanowisko dominikański Teolog opiera na powadze Pisma 

Świętego i autorytecie papieża i doktora Kościoła Grzegorza Wielkiego, który 

w homilii nr XXXIV na Ewangelię św. Łukasza wymienia i wyjaśnia imiona 

anielskie, urzędy i cechy anielskich porządków438. O Aniele Pismo Święte 

mówi, że jest odbiciem doskonałości, pełen mądrości i niezrównanie piękny 

(Ez 28, 12). Anioła nazwano pieczęcią podobieństwa, ponieważ w Nim 

podobieństwo Bożego obrazu jest bardziej odciśnięte niż w jakimkolwiek 

stworzeniu439. Tę anielską doskonałość w stosunku do niedoskonałości natury 

intelektualnej człowieka można najwyraźniej zobaczyć, rozważając naturalne 

możliwości poznawcze stworzeń duchowych w odniesieniu do istoty Boga.  

Święty Tomasz wyróżnia trzystopniową skalę natury myślącej: Bóg 

następnie anioł i dusza ludzka, którą zalicza do „jestestw niepodzielnych 

i bezcielesnych”440. Stąd można wyróżnić trzy typy poznania odpowiadające tej 

skali: najdoskonalsze, doskonałe i niedoskonałe441.  

Typ najdoskonalszy to poznawanie istoty rzeczy w „poznawcy” (jak 

światło w oku). Tak poznaje Bóg siebie w swojej istocie. Żadne stworzenie 

swoimi przyrodzonymi siłami nie jest w stanie poznać w ten sposób istoty 

 
436 Por. STh, I, q. 50, a. 4, ad. 1 i ad. 2, ad. 4. Zob. Cz. Bartnik, Traktat o Aniołach, w: 

Dogmatyka katolicka, dz. cyt., s. 471nn. 
437 Por. STh, I, q. 93 a. 3, co. 
438 Zob. Św. Grzegorz Wielki, Homilie na Ewangelie, Warszawa 1998, s. 316-324. 
439 Por. STh, I, q. 93 a. 3, s.c. 
440 Por. STh, I, q. 9, a. 2, ad. 2. 
441 Por. STh, I, q. 56, a. 3, co; zob. także STh, I, q. 58, a. 3, co. 



110 

 

Boga442. Zarówno myśl człowieka, jak i anioła są nieskończenie odległe od 

Boga. Zatem i poznanie, jakim Bóg siebie poznaje, jest nieskończenie odległe 

od poznania, jakie ma o Nim anioł i człowiek443. 

Drugi doskonały typ to sposób poznania przez „wrodzoną” obecność 

podobizny rzeczy poznawanej (species) we władzy poznawczej444. Tak poznaje 

anioł, któremu Bóg w akcie stworzenia „wlał”, odcisnął, podobizny rzeczy 

w jego naturę i dlatego te formy poznawcze rzeczy są aniołowi 

współnaturalne445. Z tego powodu anioł, poznając siebie poprzez swoją istotę, 

która zawiera podobiznę Boga, poznaje także Boga, ale nie widzi samej istoty 

Boga446. 

Trzeci niedoskonały typ poznania, to ten którym człowiek poznaje Boga 

za życia, mianowicie poprzez Jego podobieństwo odbijające się 

w stworzeniach. Anioł otrzymuje poznanie od Boga, „a człowiek musi je 

zdobywać” w procesach zmysłowo-intelektualnych447. Człowiek poznaje Boga, 

jako przyczynę świata „odbitą” w stworzeniach na sposób śladu, a więc nie 

bezpośrednio. O tym rodzaju poznania mówi św. Paweł: „Albowiem od 

stworzenia świata niewidzialne Jego przymioty – wiekuista Jego potęga oraz 

bóstwo – stają się widzialne dla umysłu przez Jego dzieła” (Rz 1, 20). Stąd 

mówi się o człowieku, że widzi Boga nie wprost, lecz jakby w zwierciadle (por. 

1Kor 13, 12). Należy więc stwierdzić, że człowiek nie widzi istoty Boga w swojej 

naturze448.  

Poznanie, którym anioł swoimi naturalnymi siłami poznaje Boga, 

znajduje się pomiędzy typem pierwszym i trzecim. Poznawanie anielskie 

odpowiada drugiemu typowi, w którym widzi się rzeczy poprzez podobiznę tej 

rzeczy otrzymaną od Boga w akcie stworzenia. Także obraz Boga jest w taki 

sposób „wrażony” naturę anioła. Dlatego anioł, gdy poznaje siebie poprzez 

swoją istotę, w której jest podobizna Boga, poznaje Boga. Jednakże nie widzi 

samej istoty Boga, bo żadna podobizna stworzona nie może przedstawić istoty 

 
442 Por. STh, I, q. 56, a. 3, co. 
443 Por. STh, I, q. 56, a. 3, ad. 2. 
444 Zob. S. Swieżawski, Dzieje europejskiej filozofii klasycznej, Warszawa 2012, s. 670nn. 
445 Por. STh, I, q. 56, a. 3, co. 
446 Tamże. 
447 Zob. S. Swieżawski, Dzieje europejskiej filozofii klasycznej, dz. cyt., s. 675nn. 
448 Tamże. 



111 

 

Bożej. Z tego powodu poznanie anielskie jest zbliżone do poznawania „w 

zwierciadle”, czyli niejasno, częściowo. Podobnie i anielską naturę można 

nazwać zwierciadłem Bożej podobizny449. W tym sensie poznanie anielskie jest 

bardziej zbliżone do sposobu poznania istoty Bożej przez człowieka, choć jest 

od niego znacznie doskonalsze. Jednakże biorąc pod uwagę kryterium 

poznania istoty Boga przez stworzoną naturę umysłową, należy stwierdzić, że 

anioł jest stworzeniem znacznie doskonalszym niż człowiek i tym samym jest 

bardziej na obraz Boga niż człowiek. 

 

d. Człowiek jest bardziej na obraz Boga niż anioł  

Uzasadniając tezę przeciwną, że człowiek jest bardziej na obraz niż anioł, św. 

Tomasz przedstawia podwójną analogię człowieka do Boga lub dwa sposoby 

naśladowania Boga przez człowieka: 

 „Secundo potest considerari imago Dei in homine, quantum ad id in quo 

secundario consideratur, prout scilicet in homine invenitur quaedam Dei 

imitatio, inquantum scilicet homo est de homine, sicut Deus de Deo; et 

inquantum anima hominis est tota in toto corpore eius, et iterum tota in 

qualibet parte ipsius, sicut Deus se habet ad mundum. Et secundum haec et 

similia, magis invenitur Dei imago in homine quam in Angelo”450. 

Pierwsza analogia polega na porównaniu pochodzenia w Bogu do 

rodzenia u człowieka. Jak Bóg z Boga, tak człowiek z człowieka. Druga 

analogia dotyczy porównania duszy ludzkiej do Boga. Jak Bóg, który jest 

w całym świecie i w każdej jego części, tak dusza człowieka jest w całym 

człowieku i w każdej jego części451.  

Odnośnie do pierwszej analogii, to już wielokrotnie wskazywano w tej 

pracy, że pochodzenie Syna w Bogu nazywa się rodzeniem, gdyż jest 

pochodzeniem istoty żyjącej z żyjącej. Choć to pochodzenie Syna – Słowa 

odbywa się według czynności myśli, to jest to czynność życiowa odbywająca 

się między Osobami posiadającymi tę samą naturę i jest rodzeniem 

w wieczności.  

 
449 Tamże. 
450 STh, I, q. 56, a. 3, co. 
451 Por. STh, I, q. 93, a. 3, co. 



112 

 

U ludzi przekazywanie życia odbywa się przez narodzenie człowieka 

z człowieka, lecz temu powstawaniu towarzyszy ginięcie i rozkład452. Naturę 

każdy człowiek ma taką samą, ale nie tę samą, bo osoby ludzkie różnią się od 

siebie tak, że każdy jest niepowtarzalną indywidualnością. W przeciwieństwie 

do Osób Boskich, których natura jest tożsama i odwieczna.  

Rodzenie i wychowywanie potomstwa św. Tomasz zalicza do małżeńskich 

„dóbr potomstwa”453. Bóg, stwarzając człowieka na swój obraz, uzdolnił 

człowieka do naśladowania Go także poprzez przekazywanie życia. Bardzo 

wyraźnie ten cel małżeństwa, jakim jest rodzenie potomstwa, jest podkreślany 

we współczesnych dokumentach Magisterium (por. HV 9; FC 14). 

W adhortacji Amoris laetitia o miłości w rodzinie papież Franciszek zauważa, 

że „para, która kocha i rodzi życie, jest […] zdolna ukazać Boga Stwórcę 

i Zbawiciela” (AL 11).  

Natomiast w świecie anielskim nie występuje proces narodzin i śmierci, 

jak u ludzi. Aniołowie jako substancje niematerialne są wieczne, więc 

i nieśmiertelne. Odnośnie do zwiększania się liczby aniołów, św. Tomasza 

stwierdza, że nie ma potrzeby mnożenia jednostek w żadnym gatunku 

czystych anielskich duchów. Ponieważ każdy anioł cechuje się tak wielkim 

stopniem doskonałości, iż jego gatunek osiągnął doskonałość w każdym 

aniele454. Należy więc stwierdzić, że pod względem podobieństwa pochodzenia 

Syna w Bogu do rodzenia u ludzi człowiek jest bardziej na obraz Boga niż 

anioł. 

Druga analogia bazuje na porównaniu duszy ludzkiej do Boga, który jest 

w całym świecie i w każdej jego części, tak jak dusza człowieka jest w całym 

człowieku i w każdej jego części. Problem całości i części często powraca 

w filozoficzno-teologicznej refleksji św. Tomasza i jest rozpatrywany pod 

różnymi względami. Dla potrzeb tej dysertacji zostanie rozpatrzona część 

i całość pod kątem stopni doskonałości stworzeń i skierowania ich do celu.  

Bóg jest w całym świecie na wiele sposobów. Jest obecny jako Stwórca 

udzielający istnienia stworzeniom, które partycypują w Jego istnieniu. Jest 

obecny jako przyczyna sprawcza, wzorcza i celowa wszystkich bytów. 

 
452 Por. STh, I, q. 27, a. 2. 
453 Por. STh, suppl., q. 49, a. 2, s.c. 
454 Por. STh, I, q. 50, a. 4, ad. 4. 



113 

 

Opatrzność Boża troszczy się o każde stworzenie i podtrzymuje je w istnieniu. 

Powodem bycia Boga w świecie jest „rozlewanie” się Jego miłości i dobroci na 

stworzenia. Pseudo-Dionizy Areopagita w swoim dziele De Divinis Nominibus 

stwierdza, że Bóg, będąc Dobrem w swojej istocie wylewa tę dobroć na 

wszystkie byty 455. Tomasz potwierdza tę intuicje w słowach: Bonum enim, 

secundum suam rationem, est diffusivum sui456. 

Dalej wyjaśnia, że byty uczestniczą w różnym stopniu w dobroci Boga 

i przez to osiągają różne stopnie doskonałości. Ilość dobroci Bożej 

w stworzeniach określa ich doskonałość, która wskazuje na jakość 

podobieństwa bytów do Boga. Święty Tomasz wyjaśnia, że różnorodność bytów 

stworzonych wynika z różnych stopni doskonałości udzielonych przez Stwórcę 

swoim stworzeniom. Człowiek również otrzymał pewne doskonałości, do 

których należy dusza rozumna i ciało uformowane z „prochu ziemi”. Zdaniem 

św. Tomasza z powodu utworzenia ciała z substancji materialnej „człowieka 

nazwano małym światem, mikrokosmosem, albowiem znajdują się w nim 

niejako wszystkie stworzenia świata”457.  

Człowiek zwany małym światem (mikrokosmosem) – minor mundus, 

w stosunku do ogółu stworzeń, zwanych większym światem (makrokosmos) – 

maior mundus, ma się tak jak to, co niedoskonałe, do tego, co doskonałe458. 

Pod pewnym względem wszechświat jest doskonalszy w dobroci niż 

intelektualna natura – zauważa św. Tomasz. Tym względem, jeśli chodzi o jego 

wielkość, ilość i przestrzeń, jest rozciągłość i rozległość tego świata. 

Natomiast pod względem stopnia natężenia i koncentracji dobroci, 

stworzenie intelektualne jest doskonalsze, a tym samym bardziej podobne do 

Boga459. Intellectualis creatura quae est capax summi boni to znaczy, że natura 

rozumna jest zdolna do osiągnięcia swoim działaniem najwyższego dobra460. 

Lecz, jak dalej rozważa Akwinata, należy powiedzieć, że części nie 

 
455 Por. Pseudo-Dionizy Areopagita, Imiona Boskie, w: Pisma Teologiczne, dz. cyt., s. 77. 
456 Por.  z Tamże. Akwinata powołuje się na Pseudo-Dionizego Areopagitę: por. w  w STh, I-II, 
q. 1, a. 4, ad. 1.  
457 „Et propter hoc homo dicitur minor mundus, quia omnes creaturae mundi quodammodo 

inveniuntur in eo”, zob. STh, I, q. 91, a. 1, co.  
458 Por. STh, I-II, q. 2, a. 8, ad 2. 
459 Tamże. 
460 Tamże. 



114 

 

przeciwstawiają się całości, lecz jakiejś innej części461. Dlatego można 

powiedzieć, że tylko intelektualna natura jest na obraz Boga, co nie wyklucza, 

że wszechświat w jakiejś swojej części też jest na obraz Boga462. Akwinata 

wyłącza od tego porównania inne części uniwersum, ponieważ podobieństwa 

do Boga dopatruje się tylko w całości, a nie w jakiejś jego części. 

Dominikanin Janusz Pyda w swojej pracy Zbiór pism ulotnych podaje 

interpretację, która wydaje się być zbieżna ze stanowiskiem św. Tomasza. 

Stwierdza, że możemy mówić o człowieku jako mikrokosmosie, gdyż zawiera 

w sobie wszystkie składniki, z których zbudowany jest makrokosmos – 

w takim sensie, że ciało ludzkie jest zbudowane z tych składników albo 

poszczególne części ciała odpowiadaj poszczególnym częściom wszechświata- 

makrokosmosu. Pogląd ten występował nie tylko w filozofii starożytnej, ale 

także w teologii zarówno patrystycznej, jak i średniowiecznej463. Jest tu 

przedstawiona relacja mikrokosmos–makrokosmos. Ciało człowieka w tym 

ujęciu jest w relacji elementem podrzędnym, występuje jako składnik 

większego zbioru. W uporządkowanym układzie, jakim jest wszechświat, 

miejsce człowieka jest „z góry nadane”. Człowiek jest częścią układu, a miejsce 

człowieka w tym układzie jest służebne464.  

Według tych dwóch ujęć per analogiam bardziej znajdujemy obraz Boga 

w człowieku niż w aniele. Lecz Akwinata podkreśla, że sama analogia nie 

wyczerpuje treści pojęcia Bożego obrazu w człowieku, chyba że u jej podstaw 

znajduje się to pierwsze i najistotniejsze naśladowanie według natury 

myślącej. W przeciwnym razie nierozumne zwierzęta byłyby też na obraz Boga, 

bo też przekazują życie potomstwu i są częścią wszechświata. Dlatego 

konieczne jest podkreślenie jako podstawy obrazu natury rozumnej, bo 

zwierzę też się rodzi ze zwierzęcia, a nie jest obrazem Boga, lecz śladem. 

 

  

 
461 Tamże. 
462 Por. STh, I, q. 93, a. 2, ad. 3. 
463 J. Pyda, Zbiór pism ulotnych, Kraków 2015, s.259-260. 
464 Tamże, s. 263. 



115 

 

e. Anioł i człowiek jako imago Trinitatis 

 

Wydaje się, że główna różnica pomiędzy człowiekiem a aniołem wynika 

z posiadania lub nie posiadania komponentu materialnego, jakim jest ciało. 

Człowiekowi z natury przysługuje posiadanie ciała jako konstytutywnego 

elementu jego compositum. Natomiast – jak wyżej wyjaśniono – aniołami 

nazywamy substancje intelektualne niepołączone z ciałem, gdyż aniołowi 

z natury nie przysługuje ciało465. Jednakże, jak wiadomo, aniołowie 

przybierali ciała zarówno w Starym Testamencie, jak i w Nowym Testamencie. 

Święty Tomasz stwierdza, że aniołowie, choć z natury nie potrzebują 

przybranego ciała dla siebie samych, to przybierają je dla naszego pożytku 

z polecenia Bożego466. Zatem należy powiedzieć, że człowiek musi mieć ciało, 

aby być osobą, natomiast anioł nie musi mieć ciała, ale może je przyjmować 

z rozkazu Bożego. Anioł, będąc naturą intelektualną, może mieć ciało, ale nie 

musi, bo z definicji nie jest mu ono niezbędne – jak wyjaśnia tę kwestię 

dominikanin Michał Mrozek467.  

W Starym Testamencie aniołowie przybierali ciała, co było symboliczną 

zapowiedzią tego, że Słowo Boże miało przyjąć ciało ludzkie468. W takim sensie 

można stwierdzić, że ciało rozumiane jako figura Chrystusa jest na obraz 

Trójcy Świętej. 

Jeśli chodzi o komponent duchowy natury ludzkiej, to zostało wykazane 

w niniejszej dysertacji, iż w umyśle ludzkim można odnaleźć obraz Trójcy 

Przenajświętszej. Natomiast św. Tomasz dodaje, że zarówno w umyśle 

ludzkim, jak i anielskim widnieje obraz Boga. Uzasadnia to, tym że obydwa 

umysły: ludzki i anielski są otwarte na Boga, co świadczy o podobieństwie 

człowieka i anioła469. Św. Tomasz wyjaśnia, że ta otwartość umysłu na Boga 

capacitas Dei jest naturalnym pragnieniem, „by poznając skutek i wiedząc, że 

 
465 Por. STh, I, q. 51, a. 1, co. 
466 Por. STh, I, q. 51, a. 2, ad.1. 
467 Zob. M. Mrozek, wykład na stronie Instytutu Tomistycznego „Czy aniołowie zostali 
stworzeni w stanie łaski? Cykl wykładów Instytutu Tomistycznego O naturze i łasce”, 

https://www.it.dominikanie.pl/wp-

content/uploads/aniolowie_stworzeni_w_lasce_141217.pdf 
468 Por. STh, I, q. 51, a. 2, ad.1.  
469 Por. STh, I, q. 59, a. 1, s.c. 

https://www.it.dominikanie.pl/wp-content/uploads/aniolowie_stworzeni_w_lasce_141217.pdf
https://www.it.dominikanie.pl/wp-content/uploads/aniolowie_stworzeni_w_lasce_141217.pdf


116 

 

ów skutek ma przyczynę, poznać także, czym jest ta przyczyna”470. Pragnienie 

to, jak zauważa dominikanin Maciej Roszkowski, wyraża ontologiczną dążność 

człowieka ku poznaniu istoty Boga, które to poznanie owocuje następnie 

komunią życia471. Także Bernard de Margerie widzi pewną równość pomiędzy 

człowiekiem i aniołem mówiąc: „Tylko człowiek i anioł mogą być nazwami 

obrazami Boga, gdyż tylko oni mogą stać się świadomi swojego pochodzenia 

i celu”472.  

Choć powyższy wywód pokazuje pewne ontologiczne podobieństwo 

pomiędzy człowiekiem a aniołem, to jednak należy stwierdzić, że anioł 

w porządku natury jest „wyższy” od człowieka. Jest także bliższy osiągnięcia 

ostatecznego celu stworzeń, jakim jest doskonałość wzorowana na obrazie 

i podobieństwie do Trójcy Świętej.  

Reasumując, zwierzęta nierozumne nie są na obraz Boży, choć w nich 

występują pewnego rodzaju podobieństwa, bo żyją i rodzą się, ale to nie 

wchodzi zakres pojęcia obrazu, bo nie należy do natury rozumnej.  

Dusza i świat, analogicznie rzecz ujmując, należą do pojęcia obrazu Boga 

według wspólnoty natury. Natomiast człowiek jest bardziej na obraz Boga niż 

stworzenia nierozumne i świat. Anioł i człowiek jako jedyni ze wszystkich 

stworzeń mogą być nazwani „na obraz Boży”, gdyż mają „wpisane” w swoje 

natury rozumne naturalne pragnienie Boga i otwarcie na Boga. Swoimi 

umysłami mogą wznosić się do Boga, poznawać Go i jednoczyć się z Nim 

w komunii miłości. Jednakże anioł jest bardziej na obraz Boga niż człowiek 

w sposób prosty i bezpośredni, jeśli rozważamy ten istotny element obrazu, 

jakim jest natura rozumna. Dlatego, gdy chodzi o intelektualną naturę, 

wprost trzeba przyznać, że anioł jest bardziej na obraz Boga – stwierdza 

Akwinata473.  

Pod względem posiadania ciała człowiek jest bardziej podobny do 

stworzeń nieposiadających natury rozumnej niż anioł. Natomiast możliwość 

 
470 STh, I-II, q. 3, art. 8, co. 
471 Zob. M. Roszkowski, wykład w Instytucie Tomistycznym: Czy człowiek jest z natury 
skierowany ku Bogu? Szesnastowieczny spór o „naturę czystą” i jego teologiczne następstwa, 

https://www.it.dominikanie.pl/nagrania/wyklady-otwarte-o-naturze-i-lasce/ 
472 Por. B. de Margerie, Osoba ludzka śladem, obrazem i podobieństwem Boga w Trójcy, dz. 

cyt., s. 390. 
473 Por. STh, I, q. 93, a. 3, co. 

https://www.it.dominikanie.pl/nagrania/wyklady-otwarte-o-naturze-i-lasce/


117 

 

przyjmowania ciała przez aniołów może być traktowana jako zapowiedź 

przyjęcia natury ludzkiej przez Słowo Wcielone. Zatem można nazwać anioła 

figurą przyjmowania ludzkiej natury i ludzkiego ciała przez Syna Bożego.  

5. Najdoskonalszy Obraz: Bóg – Człowiek Jezus Chrystus 

 

Historię człowieka stworzonego na obraz Trójcy Świętej można odnaleźć 

w Sumie Teologicznej w porządku określonym przez zasadę exitus-reditus, na 

której drogowskazem i zarazem drogą jest Jezus Chrystus, stwierdza 

dominikanin o. Marie-Dominique Chenu474. Exitus to obraz „wyjścia” 

człowieka od Boga do świata poprzez akt stworzenia, który dominikanin 

określa jako „emanację”. O tym traktuje pierwsza część Sumy w traktatach 

prima pars: De Deo Uno, De Deo Trino i De Deo Creatore475. Natomiast zasada 

reditus, oznacza historię powrotu człowieka ze świata do Boga, a więc dojście 

do celu, do którego Bóg przeznaczył człowieka, a którym jest On sam. 

Dominikanin lokalizuje reditus w secunda pars Sumy Teologicznej, gdzie 

znajdują się rozważania o celu człowieka oraz środkach przyrodzonych, 

naturalnych, które do niego prowadzą i pomagają osiągnąć ten cel.  

Jednakże Boga, który jest naszym celem nadprzyrodzonym, nie można 

osiągnąć za pomocą środków naturalnych, bo człowiek ma naturę skażoną 

grzechem, niezdolną do sięgnięcia tak wzniosłego celu. Dlatego Bóg, w swojej 

mądrości i miłosierdziu dla człowieka, zaplanował skuteczną pomoc 

integrującą nasze ludzkie wysiłki z nadprzyrodzonymi środkami, które 

niezawodnie prowadzą do celu. Bóg posłał do ludzi swojego Syna Jedynego, 

który jest prawdziwym i jedynym Obrazem Trójcy Świętej. Bóg pragnie, żeby 

człowiek, wpatrując się w piękno Obrazu, słuchając Jego słów i naśladując 

Jego uczynki, również stał się obrazem doskonałym – na miarę człowieka 

doskonałego.  

 

 
474 M. D. Chenu, Święty Tomasz z Akwinu i teologia, dz. cyt., s. 173. 
475 Por. STh, I-II, q. 1, a. 8, co. 



118 

 

a. Obraz niestworzony – primogenitus  

 

W prologu do III części Sumy Teologicznej Święty Tomasz tak uzasadnia 

umieszczenie traktatu o Chrystusie niemalże na końcu swego dzieła: „Skoro 

Zbawiciel nasz, Pan, Jezus Chrystus, który zgodnie ze świadectwem anioła 

«przyniósł zbawienie swemu ludowi od grzechów», ukazał nam w sobie samym 

drogę prawdy, którą możemy dotrzeć przez zmartwychwstanie do szczęścia 

życia nieśmiertelnego, to konieczne jest, byśmy – dla wypełnienia całości 

teologicznego zadania – po rozważeniu celu ostatecznego ludzkiego życia oraz 

cnót i wad, przeszli w naszych rozważaniach do samego Zbawiciela wszystkich 

i dobrodziejstw, jakimi obdarował On rodzaj ludzki”476. Zatem Jezus Chrystus, 

którego jedno z imion brzmi Obraz, jawi się jako wewnętrzna zasada teologii, 

przyczyna instrumentalna naszego Zbawienia, a przede wszystkim jedyna 

skuteczna droga powrotu ze świata do Boga.  

Dominikanin Jean-Pierre Torrell stwierdza, że reditus, czyli powrót 

człowieka do Boga, „nie ogranicza się tylko do Secunda Pars ale obejmuje 

także Tertia Pars, chodzi bowiem o «reditus per Chrisum»”477. Podczas tej drogi 

z Chrystusem dokonuje się przemiana człowieka: do jego skażonej natury 

zostaje dodana nadprzyrodzona jakość, którą jest łaską Bożą dana w Osobie 

Ducha Świętego. Ta nadzwyczajna ingerencja przemienia nasz skażony obraz 

na nowy obraz w łasce i w chwale. Skutkiem tej przemiany – deificatio staje 

się „nowe stworzenie”, czyli człowiek posiadający naturę Bożą. Drogą 

prowadząca do tego celu jest nasz Pan Jezus Chrystus – doskonały Obraz 

Trójcy Świętej niestworzony i zarazem stworzony, zjednoczony unią 

hispostatyczną we wcieleniu. 

Tomasz, powołując się autorytet Pisma Świętego, stwierdza, że być 

obrazem Boga jest tylko i wyłącznie właściwością Pierworodnego. Mówi o tym 

Apostoł Paweł w liście do Kolosan: „On jest obrazem Boga niewidzialnego – 

Pierworodnym wobec każdego stworzenia” (Kol 1,15)478. Pierworodny z całego 

stworzenia jest doskonałym obrazem Boga, gdyż doskonale wypełnia, to czego 

 
476 Por. STh, III, Prolog. 
477 J.-P. Torrell, Wprowadzenie w św. Tomasza z Akwinu, Warszawa 2021, s. 226nn – reditus. 
478 Por. STh, I, q. 93 a. 1, ad. 2. 



119 

 

jest obrazem, dlatego nigdy nie należy o Nim mówić, że jest „na obraz”– 

zastrzega Akwinata479.  

Natomiast człowiek jest nazywany „na obraz” z powodu niedoskonałego 

podobieństwa do Trójcy Świętej”480. Akwinata wyjaśnia, że doskonałe 

podobieństwo do Boga nie może istnieć, jeśli nie ma identycznej (tej samej) 

natury. Obraz Boga w Jego Synu Pierworodnym jest jak obraz króla w jego 

rodzonym synu. W człowieku zaś obraz Boga jest, jak w innej naturze, tak jak 

obraz króla w monecie srebrnej – jak zostało to wyjaśnione przez św. 

Augustyna w księdze Dziesięć Strun481. 

 

b. Dwa warunki bycia obrazem Boga  

 

Święty Tomasz wymienia dwa warunki bycia Obrazem Boga podobieństwo 

gatunkowe i wywód:  

„Respondeo dicendum quod de ratione imaginis est similitudo. Non 

tamen quaecumque similitudo sufficit ad rationem imaginis; sed similitudo 

quae est in specie rei, vel saltem in aliquo signo speciei. Signum autem 

speciei in rebus corporeis maxime videtur esse figura… Sed neque ipsa 

similitudo speciei sufficit vel figurae; sed requiritur ad rationem imaginis 

origo... Ad hoc ergo quod vere aliquid sit imago, requiritur quod ex alio 

procedat simile ei in specie, vel saltem in signo speciei”482.  

„W pojęciu obrazu zawiera się podobieństwo, lecz nie każde podobieństwo 

wystarcza do pojęcia obrazu, lecz podobieństwo, które jest w gatunku lub 

 
479 Por. STh, I, q. 93 a. 1, ad. 2, zob. też. STh, I, q. 4, Doskonałość Boga. 
480 Por. STh, I, q. 93 a. 1, ad. 2. 
481 Św. Augustyn, Sermones ad Populum: Sermones de Scripturis. Sermo 9, cap. 8 (PL 38,82): 
„Filius hominis habet imaginem patris sui, et hoc est quod pater eius, quia homo est sicut 

pater eius. In speculo autem imago tua non hoc est quod tu. Aliter est enim imago tua in filio, 

aliter in speculo: in filio est imago tua secundum aequalitatem substantiae; in speculo autem 

quantum longe est a substantia, et tamen est quaedam imago tua, quamvis non talis, qualis 

in filio tuo secundum substantiam. Sic in creatura, non hoc est imago Dei, quod est in Filio, 

qui hoc est quod Pater, id est, Verbum Dei per quod facta sunt omnia. Recipe ergo 
similitudinem Dei, quam per mala facta amisisti. Sicut enim in nummo imago imperatoris 

aliter est, aliter in filio: nam imago et imago est; sed aliter impressa est in nummo, aliter in 

filio, aliter in solido aureo imago imperatoris: sic et tu nummus Dei es, ex hoc melior, quia 

cum intellectu et cum quadam vita nummus Dei es, ut scias etiam cuius imaginem geras, et 

ad cuius imaginem factus sis: nam nummus nescit se habere imaginem imperatoris”. 
482 STh, I, q. 35, a. 1, co. 



120 

 

przynajmniej ma cechę gatunku. Najbardziej widoczną cechą gatunkową 

w rzeczach cielesnych jest kształt, figura” [tłum. własne]. Akwinata przytacza 

przykład ze świata zwierząt, podkreślając, że cechą różnicującą differentia 

specifica w świecie zwierząt są ich odmienne figury, nie zaś kolory. O kolorze 

namalowanym na ścianie nie można powiedzieć, że jest obrazem dopóki nie 

namalujemy kształtu. Stąd wniosek, że obraz jest wtedy, gdy nadamy czemuś 

kształt, nie sam kolor – stwierdza św. Tomasz483.  

Ponadto św. Tomasz przytacza stanowisko św. Augustyna, który 

wskazuje, że samo podobieństwo gatunku i kształtu nie wystarcza do pojęcia 

obrazu, lecz wymaga się jeszcze wywodu: „Gdzie jest podobieństwo, tam 

niekoniecznie obraz i niekoniecznie równość: jajko, o ile jest jajkiem, będzie 

podobne do każdego innego jajka; jajo kuropatwy jednak, o ile jest jajkiem, 

będzie podobne do jaj kury i nie będzie jego obrazem, gdyż nie stanowi jego 

odbicia; nie będzie mu też równe, bo jest mniejsze i właściwe dla innego 

gatunku zwierząt”484. Do tego więc, żeby coś rzeczywiście było obrazem, 

wymaga się, by pochodziło od czegoś podobnego mu gatunkiem i posiadało 

cechę gatunkową, taką jak kształt485.  

Oba warunki bycia obrazem dotyczą stworzeń, natomiast do Obrazu 

niestworzonego odnosi się tylko jeden z tych warunków, tj. pochodzenie lub 

wywód, które w Bogu mają charakter osobowy. Stąd imię – Imago – jest nazwą 

osobową486.  

 W pierwszym rozdziale niniejszej dysertacji zostało dokładnie omówione 

zagadnienie dwóch różnych pochodzeń Osób Boskich w Trójcy Świętej. 

Wskazano na różnice w pochodzeniu Syna, będącego początkiem będącego 

początkiem, i pochodzeniu Ducha Świętego. Pochodzenia w Trójcy Świętej 

Akwinata wyjaśnia w oparciu o analogię polegającą na porównaniu boskich 

pochodzeń do działania władz duchowych człowieka: intelektu i woli487. 

Pochodzenie Syna nazywano rodzeniem, ponieważ dokonuje się przez 

działanie intelektualne Boga wyłaniające Słowo Boga, zwane Synem. Ten 

 
483 STh, I, q. 35, a. 1, co. 
484 Św. Augustyn, Księga osiemdziesięciu trzech kwestii, dz. cyt., q. 74, s. 261. 
485 STh, I, q. 35, a. 1 co. 
486 „Ea vero quae processionem sive originem important in divinis, sunt personalia. Unde hoc 

nomen imago est nomen personale”, STh, I, q. 35, a. 1 co. 
487 M. Paluch, Dlaczego Tomasz, dz. cyt., s. 117. 



121 

 

tajemniczy proces odbywa się w wewnętrznym życiu Trójcy Świętej, której 

Osoby mają tę samą naturę.  

 

c. Imiona: Syn, Słowo, Obraz, Blask 

 

Zatem w „gatunku Bóg” odbywa się proces rodzenia w ramach tej samej 

natury, co jest warunkiem bycia obrazem. Ten warunek najdoskonalej spełnia 

Druga Osoba Trójcy Świętej, której nadano imiona: Syn – Filius, Słowo – 

Verbum, Obraz – Imago i Blask –Splendor (vel Lux). Wszystkie imiona 

określające tożsamość drugiej Osoby Trójcy Świętej są biblijne 

i komplementarne. Przykłady: „Ten [Syn], który jest odblaskiem Jego chwały 

i odbiciem Jego istoty, podtrzymuje wszystko słowem swej potęgi, 

a dokonawszy oczyszczenia z grzechów, zasiadł po prawicy Majestatu na 

wysokościach” (Hbr 1,3); prolog do Ewangelii św. Jana „Na początku było 

Słowo, a Słowo było u Boga i Bogiem było Słowo” (J 1, 1); „On jest obrazem 

Boga niewidzialnego Pierworodnym wobec każdego stworzenia” (Kol 1,15). 

 Imiona te wzajemnie się uzupełniają, choć każde z nich zawiera pełny 

opis Osoby Chrystusa. Są one nośnikiem prawdy o pochodzeniach, relacjach 

i posyłaniu drugiej Osoby Boskiej. Wszystko, co w Bogu stanowi pochodzenie 

– processio lub wywód – origo ma charakter osobowy. Stąd imię – imago też 

jest nazwą osobową488 i dlatego nie można jej w pełni zrozumieć w oderwaniu 

od pozostałych imion Drugiej Osoby Trójcy Świętej. Oddanie prawdy 

o doskonałym Obrazie wymaga uzupełnienia o Jego równorzędne imiona: Syn 

i Słowo. 

Osobie Syna nadano wiele imion, aby oddać różnorodność i bogactwo 

Jego doskonałości. Lecz dla potrzeb tej dysertacji zostaną przebadane inne 

nazwy: Słowo, Obraz i Blask489, które pochodzą od definicji piękna. Św. 

Tomasz stwierdza, że nazwa „Słowo: zawiera tę samą właściwość co i nazwa 

„Syn”. Akwinata, powołując się w tym temacie na powagę św. Augustyna, 

podkreśla tożsamość Ojca i Syna w przymiotach istotowych, a różnicę widzi 

w przymiotach osobowych. Święty Augustyn mówi, że Ojciec i Syn są „razem 

 
488 STh, I, q. 35, a. 1, co. 
489 STh, I, q. 34, a. 1, co. 



122 

 

jedną istotą, jedną wielkością, jedną prawdą i jedną mądrością. Lecz Ojciec 

i Syn nie są razem jednym Słowem, ponieważ nie są obydwaj razem jednym 

Synem. […] Synem jest przez to, że jest Słowem, a Słowem przez to, że jest 

Synem”490. Dla podkreślenia Jego początku od Ojca przez zrodzenie i wspólnej 

z Nim natury nosi nazwę: Syn. Aby wskazać na niematerialny sposób 

urodzenia, otrzymuje imię: Słowo. Dla podkreślenia, że jest doskonałym 

odbiciem Ojca, nosi miano: Obraz. Aby uwypuklić, że jest współwieczny Ojcu 

otrzymuje imię: Blask – Odblask. Zdaniem św. Tomasza ta wielość imion Syna 

Bożego wynika z faktu, iż nie jest możliwe, żeby w jednym określeniu zawrzeć 

całe bogactwo Drugiej Osoby Boskiej i za pomocą jednej nazwy je wyrazić491.  

Piękno Syna jest wiernym obrazem Ojca. Jak już wyżej było wspomniane, 

nazwa „Obraz” związana jest z jest pojęciem doskonałości i piękna492. Święty 

Tomasz temat piękna jako atrybutu istotowego przypisanego Drugiej Osobie 

Trójcy Świętej, rozwija w prima pars, w kwestii piątej artykułu czwartego oraz 

kwestii trzydziestej dziewiątej w artykule ósmym. Podaje tam trzy składniki 

wchodzące w skład definicji piękna: doskonałość, proporcja i blask. 

W kwestii piątej prima pars najpierw rozważa zależności pomiędzy 

pięknem a dobrem. Po pierwsze stwierdza, że piękno i dobro, choć są zbieżnie 

w jednym podmiocie i są tym samym rzeczowo (gdyż zasadzają się na tej 

samej formie), to jednak są to dwa różne pojęcia493. Następnie Akwinata 

wyjaśnia różnicę pomiędzy dobrem a pięknem. Dobro jest tym, czego wszyscy 

pożądają, i tym samym zawiera w sobie treść celu. Z tego powodu jest 

przedmiotem władz pożądania i należy do przyczyny celowej494. Natomiast 

piękno polega na należytej proporcji, która wzbudza upodobanie i jest 

przedmiotem władz poznawania. Akwinata wyjaśnia, że zarówno zmysły, jak 

i każda władza poznawcza znajdują upodobanie w rzeczach ułożonych według 

należytej proporcji, ponieważ one też stanowią pewien harmonijny układ 

wrażeń i pojęć495. Poznanie zaś polega na pewnego rodzaju asymilacji, czyli 

 
490 Por. Św. Augustyn, O Trójcy Świętej, dz. cyt., s. 240-241. VII, De Trintate II. 3. 
491 Por. STh, I, q. 34, a, 2, ad. 3. 
492 Zob. T. Gałuszka, Piękny Bóg, Piękny Człowiek. Zło z perspektywy teologii piękna Tomasza 
z Akwinu, Poznań 2021, s. 74nn. 
493 Por. STh, I, q. 5, a. 4, ad. 1. 
494 Tamże. 
495 Tamże. Zob. także STh, I, q, 14, a. 1, ad. 2 oraz a. 2, ad. 2. Św. Tomasz w tych artykułach 
wymienia usprawnienia poznawcze i wyjaśnia, że w procesie poznania na etapie aktualizacji 



123 

 

upodobnieniu, które jest współdziałaniem w formie, „dlatego piękno właściwie 

i zasadniczo należy do przyczyny formalnej”496. W tej definicji piękna św. 

Tomasz podkreślił jedną z kategorii piękna, tj. proporcję, czyli harmonijny 

układ rzeczy. 

W kwestii 39 prima pars w artykule 8 św. Tomasz podaje pozostałe dwa 

składniki definicji piękna, którymi są: doskonałość – integritas sive perfectio 

oraz blask, jasność – claritas. Następnie wszystkie trzy składniki piękna wiąże 

z imionami Drugiej Osoby Trójcy Świętej.  

Integritas sive perfectio – oznacza całkowitość i doskonałość rzeczy, gdyż 

za piękne uważane są rzeczy, które nie maja żadnych braków497. Doskonała 

rzecz to taka, której niczego nie brak. Św. Tomasz dodaje jeszcze, że 

„oczywiście według miary dostępnej dlań doskonałości”498. To, co ma braki, 

uznaje się za brzydkie499. Zdaniem św. Tomasza doskonałość, wskazuje na 

podobieństwo do tej właściwości Syna, jaką jest synostwo. Bowiem tylko Syn 

ma w sobie prawdziwie i doskonale naturę Ojca500.  

Proprorio sive consonatia – kolejny składnik piękna oznacza zachowanie 

należytej proporcji, czyli harmonijny układ rzeczy501. Ten składnik piękna 

odpowiada tej właściwości Syna, jaką jest wierny Obraz Ojca, gdyż doskonale 

przedstawia „portret” Ojca: „[…] jakiś obraz nazywamy pięknym, jeśli 

doskonale odzwierciedla rzecz, choćby szpetną”502. 

Claritas – trzecia kategoria piękna: „bijący w oczy blask – nitor czyli 

jasność; stąd to nawet wszystko, co jest w jasnych barwach, uchodzi za 

piękne” – mówi św. Tomasz503. Blask wskazuje na cechy własne Syna jako 

Słowa, które jest światłem i blaskiem intelektu. Jest Słowem doskonałym 

i dziełem wszechmogącego Boga, które nigdy nie zawodzi504. 

 
następuje upodobnienie się zmysłu zaktualizowanego do tego, co poznaje, i myśli 

zaktualizowanej do tego,  o czym myśli. 
496 Por. STh, I, q. 5, a. 4, ad. 1. 
497 Por. STh, I, q. 39, a. 8, co. 
498 Por. STh, I, q. 4, a. 1, co; zob. Por. STh, I, q. 5, a. 5, co. 
499 Tamże.  
500 Tamże. 
501 Tamże. 
502 Por. STh, I, q. 39, a. 8, co, w: Tomasz z Akwinu, Traktat o Trójcy Świętej, dz. cyt., s. 449nn. 
503 Por. tamże.  
504 Por. tamże, s. 451. 



124 

 

Jerzy Tupikowski piękno nazywa „swoistą syntezą ontycznej prawdy 

i dobra” i jeszcze „czymś więcej”, bo „przeżycie pięknościowe” jawi się jako 

„pierwotna afirmacja wszystkiego, co istnieje”, co jest ontycznie piękne505. 

Autor wskazuje na źródło i przyczynę piękna każdego ludzkiego bytu w jego 

ontycznej inteligibilności i amabilności, czyli w pochodzeniu od Osób Boskich 

będących samym Pięknem506. Skutkiem „splecenia się” aktów poznawczych 

i wolitywnych z „przeżyciem pięknościowym”, którego przedmiotem jest Bóg, 

jest rozkosz kontemplacji507.  

Obraz Niestworzony – Imago Increata, który jest doskonały, jest tylko 

jeden – stwierdza św. Tomasz. I wyjaśnia, że tylko Pierwowzór doskonale 

przedstawia istotę Bożą508. Natomiast żadne stworzenie nie przedstawia 

doskonale istoty Bożej, lecz zawiera w sobie jakąś cząstkę nieskończonej 

doskonałości Boga. Ponieważ istota Boża jest nieskończenie doskonała, to 

może być reprezentowana przez nieskończoną liczbę różnorodnych 

stworzeń509. Przenosząc te rozważania na pojęcie obrazu, należy stwierdzić, że 

jest jeden Obraz Niestworzony, który nosi nazwę: Syn, Słowo, Blask. Ponadto 

ten sam Obraz Niestworzony poprzez wcielenie staje się widzialny dla 

stworzenia jako doskonały Obraz stworzony, który też jest tylko jeden. 

d. Wcielenie. Incarnatio Christi 

 

Doskonały i jeden jest Obraz niestworzony i stworzony – Jezus Chrystus. Tak 

o wydarzeniu Jezusa Chrystusa wypowiedział się czwarty Sobór 

w Chalcedonie w 451 r.: „Idąc za świętymi Ojcami, uczymy jednogłośnie 

wyznawać, że jest jeden i ten sam Syn, nasz Pan Jezus Chrystus, doskonały 

w Bóstwie i doskonały w człowieczeństwie, prawdziwy Bóg i prawdziwy 

człowiek, złożony z duszy rozumnej i z ciała, współistotny Ojcu co do Bóstwa, 

współistotny nam co do człowieczeństwa, «we wszystkim (...) z wyjątkiem 

grzechu (Hbr 4, 15)». Przed wiekami zrodzony z Ojca jako Bóg, w ostatnich 

 
505 Por. J. Tupikowski, Prawda-Dobro-Piękno. Podstawy metafizyki kultury w odslonie 
transcendaliów relacyjnych, Wrocław 2011, s. 115nn. 
506 Tamże. 
507 Tamże. 
508 Por. STh I, q. 47, a. 1, ad. 2. 
509 Tamże. 



125 

 

czasach narodził się dla nas i dla naszego zbawienia jako człowiek z Maryi 

Dziewicy, Bożej Rodzicielki” (KKK nr 467). Wcieleniem, według nauki Kościoła, 

jest nazwane przyjęcie natury ludzkiej przez Syna Bożego w celu dokonania 

zbawienia ludzi (KKK nr 461). 

W Ewangelii św. Jana jest napisane, że „Słowo stało się ciałem” (J 1, 14), 

co oznacza, że Bóg stał się człowiekiem. W Osobie Jezusa Chrystusa została 

zjednoczona natura boska i ludzka, tworząc tzw. unię hipostatyczną. Ojcowie 

soborowi wyznali, iż: „Jeden i ten sam Chrystus Pan, Syn Jednorodzony, ma 

być uznany w dwóch naturach bez pomieszania, bez zamiany, bez podziału 

i bez rozłączenia. Nigdy nie została usunięta różnica natur przez ich 

zjednoczenie, lecz właściwości każdej z nich są zachowane i zjednoczone 

w jednej osobie i w jednej hipostazie” (KKK nr 467). 

W teologii wymienia się wiele aspektów i powodów wcielenia. Akwinata 

stwierdza, że choć wymieniane są niezliczone korzyści i dobra wynikające 

z wcielenia, to i tak całość tego wydarzenia nie jest dostępna dla ludzkiego 

pojmowania510. Ponadto podkreśla, że wcielenie Boga było konieczne dla 

zbawienia, bo człowiek sam o własnych siłach nie mógłby go osiągnąć511. Ta 

konieczność, zdaniem św. Tomasza, ma charakter raczej względny niż 

konieczny (absolutny), ponieważ dotyczy wyboru lepszego, bardziej 

odpowiedniego środka prowadzącego do celu ostatecznego512. Następnie 

rozważa wielorakie racje przemawiające za sensem wcielenia. Wymienia dwa 

rodzaje aspektów wcielenia: pozytywne i negatywne. Pozytywne aspekty 

rozważa pod kątem wzrostu i rozwoju cnót teologalnych: wiary, nadziei 

i miłości oraz postępu człowieka w dobru513. Dzięki wcieleniu człowiek 

otrzymał do naśladowania wzór nowego człowieka w Chrystusie, jak 

powiedział św. Augustyn: „Można było widzieć człowieka, ale nie należało go 

naśladować; należało naśladować Boga, ale nie można Go było widzieć. Więc 

Bóg stał się człowiekiem, by ukazać się człowiekowi i być przezeń widzianym 

i być dlań wzorem, na którym by polegał”514. Został tu podkreślony aspekt 

 
510 Por. STh III, q. 1, a. 2, co. 
511 Por. STh III, q. 1, a. 2, s.c., co. 
512 Tamże. 
513 Tamże. 
514 Tamże. 



126 

 

moralny wcielenia przez wskazanie wzoru postępowania w Chrystusie oraz 

zachętę do naśladowania Go.  

Kolejnym bardzo ważnym aspektem pozytywnym wcielenia jest 

wskazanie ostatecznego celu ludzkiego życia, którym jest partycypacja 

w naturze Boskiej: 

 „Quinto, quantum ad plenam participationem divinitatis, quae vere est 

hominis beatitudo, et finis humanae vitae. Et hoc collatum est nobis per 

Christi humanitatem, dicit enim Augustinus, in quodam sermone de Nativ. 

domini, factus est Deus homo, ut homo fieret Deus”515.  

Ten cel urzeczywistnia się za przyczyną człowieczeństwa Chrystusa, 

o czym mówi św. Augustyn w słowach: „Na to Bóg stał się człowiekiem, aby 

człowiek stawał się Bogiem”516.  

Jacek Kiciński wskazuje na ważny aspekt wcielenia, dzięki któremu 

ludzka natura zostaje obdarowana szczególną godnością z tytułu wyniesienia 

jej do zjednoczenia z Bogiem517. Ponieważ Chrystus w wydarzeniu wcielenia 

zjednoczył się z każdym człowiekiem, to każda osoba ludzka może realizować 

się jako imago Dei (imago Trinitatis)518. Oznacza to znalezienie miary swojej 

dojrzałości i pełni człowieczeństwa, „aby przekraczając siebie, iść w kierunku 

absolutu”519. 

Dominikanin Mateusz Przanowski, rozważając kenotyczny wymiar 

wcielenia, zauważa, że celem uniżenia się drugiej Osoby Boskiej jako 

doskonałego Obrazu Boga było odnowienie obrazu i podobieństwa Boga 

w człowieku520. Dlatego Syn – Obraz przyjął w unii hipostatycznej obraz 

stworzony, aby człowiek – obraz stworzony mógł upodobnić się Boskiego 

Obrazu521. Dominikanin, interpretując naukę św. Tomasza o wcieleniu, 

w relacji pomiędzy Synem – Obrazem, a człowiekiem „na obraz” wskazuje na 

trzy główne „aspekty aktu odnowienia obrazu przez Obraz”522. Pierwszy to 

„obraz i podobieństwo”, czyli ukazanie wzoru człowieczeństwa prawdziwego 

 
515 STh, III, q. 1, a. 2, co.  
516 Por. tamże. 
517 J. Kiciński, Powołanie – Konsekracja – Misja, dz. cyt., s. 26nn. 
518 Tamże. 
519 Tamże, s. 27. 
520 Por. M. Przanowski, Uniżony Bóg w myśli św. Tomasza z Akwinu, Toruń 2018, s. 286nn. 
521 Tamże. 
522 Tamże. 



127 

 

i doskonałego do naśladowania przez człowieka. Drugie to stanie się drogą 

powrotu do Boga dla odnowionego „obrazu i podobieństwa” przez conformitas 

czyli „współkształtności” z człowieczeństwem Chrystusa. Trzecim aspektem 

odnowienia „obrazu przez Obraz” są działania upodabniające polegające na 

posyłaniu Ducha Świętego, który dokonuje przemiany duchowej obrazu 

stworzonego523. 

 

e. Zbawienie celem wcielenia  

 

Akwinata przedstawia także pięć negatywnych aspektów wcielenia, które: uczy 

człowieka nie ulegać szatanowi, powstrzymuje naturę ludzką od brukania jej 

grzechem, usuwa pychę i zarozumiałość, uczy pokory, wreszcie uwalnia 

człowieka z niewoli szatańskiej, wynagradzając za ludzi524. Godny 

podkreślenia jest aspekt zwycięstwa nad szatanem i boskie zadośćuczynienie 

za całą ludzkość. Zatem celem wcielenia jest zbawienie polegające na 

duchowym uwolnieniu człowieka.  

Bartnik w swoim dziele Dogmatyka katolicka podaje następujące 

rozumienie wieloznacznego pojęcia zbawienie: „Bóg jest zbawieniem. 

Zbawienie to Zbawiciel, to Bóg, „który jest” w historii, który „dzieje się 

w pewien sposób w stworzeniu” (1 Tm 1, 1; Hbr 5,9; 12,2). Tak jest 

szczególnie w chrześcijaństwie: zbawienie to Jezus Chrystus, Osoba Boża, 

która weszła w osobową komunię z nami i „dzieje się” razem z nami. 

Realizacja naszego zbawienia to osiągnięcie pełnej komunii osobowej z Bogiem 

i formowanie się na wzór Osoby Syna Bożego: kon-personizacja (współ-

osobienie), zjednoczenie światów osobowych – Bożego i naszego – w jeden 

świat”525. Autor Dogmatyki Katolickiej wskazuje również dwa aspekty pojęcia 

zbawienia: negatywny i pozytywny. W aspekcie negatywnym zbawienie 

oznacza: ocalenie życie od zła, choroby, nieszczęścia, uratowanie przed 

zagładą, a także wyzwolenie od śmierci duchowej, którą sprowadza grzech526. 

Aspekt pozytywny wskazuje na zachowanie życia i zdrowia, na trwanie, 

 
523 Por. M. Przanowski, Uniżony Bóg w myśli św. Tomasza z Akwinu, dz. cyt., s. 286nn. 
524 Por. STh, III, q. 1, a. 2, co. 
525 Cz. Bartnik, Dogmatyka katolicka, dz. cyt., s. 733. 
526 Tamże, s. 728nn. 



128 

 

istnienie, stwarzanie w łasce, doprowadzenie do stanu szczęśliwości 

polegającej na komunii osobowej z Bogiem527. 

Zbawienie to proces przebóstwienia człowieka polegający na dodaniu do 

jego natury wartości nadprzyrodzonej, którą jest łaska Boża. W wyniku tego 

procesu dokonuje się zmiana ontologiczna. Do duszy-substancji duchowej 

ludzkiej zostaje dodana łaska Boża, tj. nowa jakość w wymiarze 

przypadłościowym. Łaska sprawia, że natura ludzka zostaje wzbogacona 

o naturę Boską. Człowiek już tu na ziemi zaczyna upodabniać się do Boskiego 

Pierwozworu i tym samym staje coraz bardziej wyraźniejszym obrazem Boga 

w Trójcy Świętej. Już przez sam fakt stworzenia człowiek jest na obraz 

i podobieństwo Boga, ale to podobieństwo zostaje zamazane przez grzech. 

Przez wcielenie człowieczeństwo zostaje odnowione i otrzymuje pełny udział 

w Bóstwie oraz istotnym szczęściu człowieka i celu ludzkiego życia. Im 

ściślejsze zjednoczenie osobowe z Trójcą Świętą, tym piękniejszy jest obraz 

człowieka tu na ziemi, choć pełnię piękna i doskonałości otrzyma w chwale 

nieba. Dążenie do tej ostatecznej doskonałości jest celem, do którego Bóg 

przeznaczył człowieka. 

6. Obraz Trójcy Świętej w człowieku w łasce 

 

W dotychczasowej refleksji wiele uwagi poświęcono konstrukcji obrazu, na 

jaki został stworzony człowiek, mającej początek w dziele stworzenia 

i w naturze ludzkiej. Została przedstawiona ontologiczna wizja człowieka jako 

imago Trinitatis, którego przyczyną sprawczą, wzorczą i celową jest Trójca 

Święta. Zostały przedstawione obrazy Boga w człowieku: w mężczyźnie 

i kobiecie, w aniołach, i w najdoskonalszym obrazie Bogu-Człowieku Jezusie 

Chrystusie. 

Natomiast w tej części dysertacji zostanie rozpoczęta refleksja nad 

dynamicznym aspektem obrazu Boga w człowieku – kształtowanym przez 

łaskę uświęcającą we współpracy z człowiekiem.  

 
527 Tamże, s. 728nn. 
 



129 

 

W pierwszej kolejności będzie przedstawione miejsce traktatu o łasce 

w Sumie Teologicznej. Następnie zostanie uzasadniona konieczność łaski 

Bożej, jako nadprzyrodzonej pomocy niezbędnej do odzyskania piękna obrazu 

duchowego człowieka. Zostaną podane przyczyny łaski (źródła łaski): 

przyczyna główna, czyli moc Boża, i dwie instrumentalne: człowieczeństwo 

Chrystusa oraz sakramenty. Wskazana zostanie istota łaski, która możną 

sprowadzić do Miłości Bożej. Podkreślony zostanie aspekt nierówności łaski 

w człowieku, wyjaśnione będą jej przyczyny i wpływ na różnice obrazu Bożego 

w człowieku. Na koniec będzie omówiony aspekt blasku obrazu Bożego 

w człowieku na poziomie natury i nadnatury. 

Dalszy ciąg rozważań o łasce typu gratia gratum faciens i donum gloriae 

oraz jej wpływie na kształtowanie się podobieństwa obrazu Boga w człowieku 

znajdzie się w rozdziale III. 

Św. Tomasz swoje rozważania o łasce umieścił w prima pars secundae 

partis (STh I-II), w której rozważa zagadnienia życia moralnego. Traktat pt. 

Nowe Prawo i Łaska obejmuje zagadnienia od 109 do 114 – następujące po 

traktacie o Nowym Prawie. Ten porządek następujących po sobie zagadnień 

jest doskonale zamierzony i przemyślany przez św. Tomasza. Nowe Prawo 

będące prawem nowego Przymierza nazywane jest „prawem łaski”, gdyż jego 

istotę i siłę stanowi łaska Ducha Świętego, której Bóg udziela wiernym 

Chrystusowi528. Przez prawo Bóg poucza człowieka o tym, jak powinien 

postępować, żeby wybierać dobro, a unikać zła, żeby osiągnąć cel 

nadprzyrodzony, jakim jest życie wieczne w komunii z Trójcą Świętą. Ponieważ 

ten cel jest poza naturalnymi możliwościami natury ludzkiej, Bóg udziela 

człowiekowi pomocy adekwatnej do wyznaczonego celu nadprzyrodzonego, 

którą jest łaska Boża. Tak więc Nowe Prawo i łaska łączą się w nierozerwalną 

całość.  

Akwinata jest autorem różnych i licznych typologii łaski. We wstępie do 

zagadnienia 111 prima secundae podaje następujące podziały łaski: 

 Deinde considerandum est de divisione gratiae. Et circa hoc quaeruntur 

quinque. Primo, utrum convenienter dividatur gratia per gratiam gratis datam 

et gratiam gratum facientem. Secundo, de divisione gratiae gratum facientis 

 
528 Por. STh, I-II, q. 106, a. 1, co. 



130 

 

per operantem et cooperantem. Tertio, de divisione eiusdem per gratiam 

praevenientem et subsequentem. Quarto, de divisione gratiae gratis datae. 

Quinto, de comparatione gratiae gratum facientis et gratis datae529. 

Akwinata rozważa podział łaski na darmo daną i uświęcającą, czyli 

czyniącą człowieka miłym Bogu. Łaskę uświęcającą dzieli na działającą 

i współdziałającą, uprzedzającą i następczą. Artykuł czwarty zawiera podział 

łaski darmo danej w oparciu o katalog charyzmatów wymienionych przez św. 

Pawła (1 Kor 12, 8nn; Rz 1, 20). W artykule piątym porównuje łaskę 

uświęcającą i darmo daną530. 

a. Konieczność łaski  

Dominikański teolog, uzasadniając konieczność łaski, dokonuje rozróżnienia 

pomiędzy stanem człowieka stworzonego w naturze nieskażonej grzechem 

a człowiekiem w stanie natury skażonej po grzechu pierworodnym, który to 

stan skażenia trwa do dziś531. Te dwa stany natury nieskażonej i skażonej 

można porównać do dwóch różnych obrazów duchowych człowieka.  

Pierwszy obraz przedstawia człowieka stworzonego w „sprawiedliwości 

pierwotnej”532. Jest on pełen harmonii, piękna i blasku pochodzących od łaski 

uświęcającej, która go ozdobiła tymi przymiotami. Łaska uświęcająca była 

darem najcenniejszym wśród innych darów nadprzyrodzonych. Ten stan trwał 

krótko, bo do upadku człowieka na skutek popełnienia grzechu 

pierworodnego. Utrata łaski uświęcającej była najbardziej dotkliwym skutkiem 

tego grzechu, który przez zrodzenie przenosi się z pierwszych rodziców na ich 

wszystkich potomków.  

Natomiast obraz duchowy człowieka w stanie natury skażonej trwa od 

upadku pierwszych rodziców do chwili obecnej. Obraz ten jest „zepsuty” na 

skutek splamienia go „zmazą grzechową”. Zmaza – macula polega na utracie 

piękna łaski wskutek zniekształcenia przez grzech – stwierdza św. Tomasz533. 

Kolejną rysą na tym obrazie jest umniejszenie dobra natury – corruptio 

naturalis boni, gdyż wola ludzka nie poddana Bogu wprowadza do niej 

 
529 STh, q. I-II q. 111, prooeminum. 
530 Por. STh, q. I-II q. 111, wstęp. 
531 Por. STh, I-II, q. 109, a. 2, co; a. 9, co. 
532 Zob. rozdział II.1.d. 
533 Por. STh, I-II, q. 109, a. 7, co. 



131 

 

nieporządek534. W następstwie bowiem naruszenia tego porządku cała natura 

grzesznika dotknięta jest nieładem. Ponadto człowiek, który grzeszy 

śmiertelnie, zasługuje na wieczne potępienie”535. 

Konieczność łaski wynika z faktu, że człowiek o własnych siłach 

naturalnych nie jest w stanie podnieść się z tego stanu natury skażonej 

i wznieść się do komunii z Bogiem. Aby odzyskać piękno i harmonię swojej 

natury, potrzebuje pomocy nadprzyrodzonej. Aby zjednoczyć się z Bogiem, 

również niezbędna jest Jego pomoc. Tylko w wyniku Bożej interwencji, zwanej 

łaską Bożą, człowiek może odzyskać utracone piękno duchowe i być na nowo 

stworzony w duchu.  

Działanie łaski Bożej, która ma moc przywrócić utracone piękno 

człowieka stworzonego na obraz Boży, dotyczy wielu obszarów natury 

i działalności człowieka. Święty Tomasz z Akwinu w kwestii 109 prima pars 

secundae partis wymienia kilka z nich. Wybrane aspekty mające wpływ na 

jakość obrazu Trójcy Świętej w człowieku zostaną przedstawione poniżej. 

Najpierw św. Tomasz wskazuje na ograniczone możliwości poznawcze 

człowieka na poziomie natury. Stwierdza, że „rozum ludzki posiada więc 

pewną formę, mianowicie «światło poznawcze», wystarczające samo z siebie do 

poznania dostępnych rozumowi przedmiotów, ale tylko tych, które poznane 

być mogą poprzez zmysły”. Natomiast dostępne sobie przedmioty poznawalne 

wyższego rzędu rozum ludzki poznać może dopiero wtedy, gdy zostanie 

udoskonalony silniejszym światłem, np. światłem wiary lub światłem 

proroczym. „Nazywa się je «światłem łaski», jako że zostało naturze naddane: 

[…] dicitur lumen gratiae, inquantum est naturae superadditum”536. Tutaj 

zostaje podkreślona konieczność „światła łaski” do uzdolnienia rozumu, aby 

człowiek mógł poznać Boga nie tylko jako swego Stwórcę, ale Boga jako Trójcę 

Świętą. 

Akwinata uzasadnia potrzebę łaski uświęcającej do poznania Trójcy 

Świętej, która prowadzi do umiłowania tak poznanego Dobra Najwyższego537. 

Stawia tezę, że człowiek w stanie natury skażonej bez pomocy łaski Bożej nie 

 
534 Por. STh, I-II, q. 109, a. 2, co. 
535 STh, I-II, q. 109, a. 7, co. 
536 STh, I-II, q. 109, a. 1, co.  
537 Por. STh, I-II, q. 109, a. 3, co. 



132 

 

jest zdolny do umiłowania Boga538. Akt miłości należy do skłonności woli 

w dążeniu do poznanego dobra. Najwyższym, najszlachetniejszym Dobrem 

moralnym jest Bóg. Gdy otrzymujemy łaskę wraz z nadprzyrodzoną cnotą 

miłości, miłość Boga staje się łatwiejsza i spontaniczna539. 

Następnie Akwinata wskazuje na niezastąpioną rolę łaski w przywracaniu 

piękna i harmonii obrazu Trójcy Świętej w człowieku w następujących 

obszarach:  

– Zachowywanie przepisów prawa boskiego, które nie jest możliwe bez 

pomocy łaski540. W tym względzie Akwinata powołuje się na komentarz św. 

Augustyna do słów św. Pawła zawartych w Liście do Rzymian, który stwierdza, 

że nawet poganie, którzy nie znają Prawa, z natury je zachowują (Rz 2, 14). 

Przyczyną, która sprawia iż poganie z natury spełniają nakazy Prawa jest 

Duch łaski tak działający, „aby odtworzyć w nas obraz Boży według którego 

natura nasza została stworzona”541. 

– Zasługiwanie na życie wieczne jako cel nadprzyrodzony jest 

niewspółmierne do możliwości natury ludzkiej542. Człowiek nie może więc 

spełniać uczynków zasługujących na życie wieczne bez pomocy łaski. Życie 

wieczne to życie w świetle chwały, w której obraz Trójcy Świętej w człowieku 

osiąga swoje doskonałe piękno. 

– Przygotowanie woli ludzkiej do przyjęcia daru habitualnego łaski 

uświęcającej wymaga koniecznie pomocy Bożej – stwierdza Akwinata543. 

– Powstanie własną mocą z grzechu rozumiane jako odzyskanie tego, co 

człowiek przez grzech utracił, tj. piękna duszy oświeconej łaską Bożą544. To 

piękno pochodzi od Boga i tylko Bóg może je przywrócić i oświecić na nowo 

światłem łaski545. 

 
538 Por. STh, I-II, q. 109, a. 3, co.  
539 Por. tamże.  
540 Por. STh, I-II, q. 109, a. 4, co. 
541 Por. STh, I-II, q. 109, a. 4, ad. 1. Zob. Święty Augustyn, De Spiritu et Littera: „…Iloc enim 
agit spiritus gratiae, ut imaginem Dei, in qua in naturaliter facti sumus, instaureat in nobis”. 

PL 44, caput XXVII-47, s. 229. 
542. Por. STh, I-II, q. 109, a. 5, co. 
543 Por. STh, I-II, q. 109, a. 6, co. 
544 Por. STh, I-II, q. 109, a. 7, co. 
545 Por. tamże. 



133 

 

– Unikanie grzechu w stanie natury skażonej, „upadłej” nie jest możliwe 

bez łaski habitualnej uzdrawiającej ludzką naturę546. Jednakże Akwinata 

podkreśla, że człowiek bez łaski może rozumem opanować niektóre skłonności 

do grzechu śmiertelnego i ich unikać przez pewien czas. Jednakże nie może 

przez długi czas pozostawać bez grzechu śmiertelnego bez łaski547. Natomiast 

od grzechów lekkich człowiek nie może się powstrzymać, nawet będąc w stanie 

łaski uświęcającej, ponieważ – zdaniem Akwinaty – ich przyczyna wynika ze 

„skażenia niższego, zmysłowego pożądania”548. 

b. Przyczyna łaski 

Akwinata, rozważając źródła łaski Bożej, używa terminów pochodzących 

z teorii przyczyn Arystotelesa549. Wśród przyczyn sprawczych łaski wyróżnia: 

główną i instrumentalną – gratia instrumentalitis, zwaną też narzędziową – 

organum. Stwierdza, że główną przyczyną sprawczą łaski jest tylko moc 

Bóstwa, ponieważ łaska jest bytem nadprzyrodzonym przypadłościowym i tym 

samym przewyższa możliwości i zdolności natury stworzonej550. 

 Następnie doprecyzowuje, iż przyczynami głównymi łaski narzędziowej 

są: człowieczeństwo Chrystusa oraz sakramenty święte551. W nauce św. 

Tomasza są one znakiem wyrażającym związek z rzeczą świętą552. Sakramenty 

święte należą do dóbr duchowych uświęcających człowieka553. Ponieważ 

człowiek – jako compositum duszy i ciała – dochodzi do poznania dóbr 

duchowych przez świat zmysłów, to sakramenty posiadają materię 

dostrzegalną zmysłami554. Są znakami upamiętniającymi mękę Chrystusa 

oraz wskazującymi na działanie łaski w człowieku. Sakrament jest 

„zadatkiem”, zwiastunem przyszłej chwały nieba555. 

 
546 Tamże. 
547 Tamże. 
548 Tamże. 
549 Por. R. Kostecki, Objaśnienia tłumacza do zagadnienia 112 (2), w: Tomasz z Akwinu, Suma 
teologiczna, t. 14: Nowe Prawo i Łaska, przeł. R. Kostecki, Londyn 1973 (reprint), s.169.  
550 Por. STh, I-II, q. 112, a. 1, co i ad. 2. 
551 Por. STh, I-II, q. 112, a. 1, ad. 1. 
552 Por. STh, III, q. 60, a. 1, s.c. 
553 Por. STh, III, q. 60, a. 4, s.c. 
554 Por. tamże. 
555 Por. STh, III, q. 60, a. 3, sed contra.  



134 

 

Święty Tomasz podkreśla, że męka Chrystusa jest powszechną przyczyną 

sprawczą naszego zbawienia, natomiast ciało Chrystusa będące przedmiotem 

męki jest instrumentem, „narzędziem Bóstwa” 556. Skutkiem męki Chrystusa, 

przenikniętej duchową mocą Bożą, jest zgładzenie grzechów557.  

Moc Boża, wychodząca od Trójcy Świętej, przechodzi na człowieczeństwo 

Chrystusa oraz na sakramenty558. Człowieczeństwo Chrystusa jest narzędziem 

połączonym z bóstwem – instrumentum coniunctum – tworząc zjednoczenie 

osobowe i hipostatyczne559. Natomiast sakramenty są narzędziami 

„odłączonymi” – instrumentum separatum560. Zatem sakramenty to nie byty 

samoistne, lecz narzędzia łaski, której źródłem jest człowieczeństwo 

Chrystusa, a główną przyczyną jest moc Ducha Świętego. Jak wiadomo, 

działanie Boga, chociaż jest przypisywane jednej Osobie Boskiej, jest zawsze 

działaniem całej Trójcy Świętej561.  

Człowieczeństwo Chrystusa i sakramenty sprawiają łaskę – jako 

narzędzia – mocą pochodzącą od Bóstwa562. Zatem sakramenty są przyczyną 

łaski, za pomocą której moc wypływająca z Trójcy Świętej wpływa przez ciało 

do duszy człowieka. Ta moc leczy i przemienia duszę na obraz i podobieństwo 

Trójcy Świętej. Każdy sakrament dokonuje w duszy właściwych sobie 

skutków: leczy zranienia duszy spowodowane grzechem pierworodnym 

(sakrament chrztu) i pozostałymi grzechami. Sakramenty są źródłem łaski 

przemieniającej, „podnoszącej” człowieka do zjednoczenia z Trójcą Świętą. 

Widać tu analogię pomiędzy narzędziami zbawienia zachodzącymi w aspekcie 

negatywnym i aspekcie pozytywnym. Istotą mocy Bożej działającą 

w przyczynach instrumentalnych jest miłość Boża, która w Osobie Chrystusa 

„działa w Kościele przez sakramenty ustanowione przez Niego w celu 

przekazywania łaski” jak naucza Katechizm Kościoła Katolickiego (por. KKK 

1084). 

 
556 Por. STh, III, q. 49, a. 1, co; por. STh I-II, q. 112, a. 1, ad. 1. 
557 Por. STh, I-II, q. 112, a. 1. 
558 Por. STh, III, q. 49, a. 1, ad.1. 
559 Por. STh, III, q. 50, a. 2, co. 
560 Por. STh, III, q. 62, a. 5, co. 
561 Por. STh, I-II, q. 112, a. 1, ad. 1. 
562 STh, III, q. 49, a. 1, co. 



135 

 

c. Istota łaski Bożej 

Na pytanie czym, jest łaska Boża i jaka jest jej istota, Akwinata udzielił 

wyczerpujących odpowiedzi w traktacie o łasce. Jednakże wszystkie te 

rozważania można sprowadzić do jednego zdania: „Łaską Bożą nazywamy 

wprost odwieczną Miłość Bożą”563. 

Zatem istotą łaski jest miłość Boża przejawiająca się na wiele 

niezliczonych sposobów, które można sprowadzić do trzech wielkich dzieł 

Bożych: stworzenia świata, usprawiedliwienia grzesznika i daru chwały564. 

Akwinata mówi o miłości w sensie ogólnym, której Bóg udziela wszystkim 

stworzeniom w akcie stworzenia, i o miłości w sensie ścisłym, „mocą której 

pociąga Bóg stworzenie rozumne ponad uzdolnienia jego natury do 

uczestnictwa w dobru Bożym”565. Człowiek duchowy staje się nowym 

stworzeniem, bo otrzymuje w darze nową naturę boską, nadprzyrodzoną. 

Dzięki trwaniu w stanie łaski uświęcającej będzie zdolny do osiągnięcia Dobra 

wiecznego, którym jest sam Bóg – stwierdza św. Tomasz566. I następnie 

wyjaśnia sens powiedzenia, że „człowiek posiada łaskę Bożą”. Oznacza to coś 

nadprzyrodzonego, co w człowieku tym istnieje, a co pochodzi od Boga567:  

Dar łaski jest pewnego rodzaju uczestnictwem w nadprzyrodzonej 

naturze Bożej568. Bóg, stwarzając naturę ludzką, wyposażył ją w naturalne 

pragnienie poznania istoty Boga569 skutkujące możliwością otwarcia się na 

Boga. Jednakże mimo posiadania tych potencjalności natura ludzka sama 

z siebie nie jest zdolna, w ramach swoich przyrodzonych możliwości i bez 

Bożej pomocy, „wejść” w życie nadprzyrodzone Trójcy Świętej. Do działania 

w sferze nadprzyrodzonej potrzebuje szczególnego uzdolnienia, które 

przekracza wszystkie możliwości natury stworzonej, czyli daru łaski. Dlatego 

nie ma takiej możliwości, żeby stworzenie ograniczone w ramach swojej natury 

 
563 Por. STh, I-II, q. 110, a. 1, co. 
564 Por. STh, I-II, q. 113, a. 9, co. Szerzej na temat tych trzech dzieł Bożych w rozdziale III.3.c. 
565 Por. STh, I-II, q. 110, a. 1, co. 
566 Tamże. 
567 Tamże. 
568 Por. STh, I-II, q. 112 a. 1 co. 
569 Jest to ontologiczne ukonstytuowane dążenie człowieka do poznania istoty Boga, które 

kieruje się do poznania pierwszej Przyczyny wszystkich skutków. Celem tego poznania jest 
osiągnięcie doskonałej szczęśliwości, czyli zjednoczenia z Bogiem. Por. STh, I-II, q.3, a. 8, co. 



136 

 

było sprawcą łaski – stwierdza św. Tomasz570. Następnie porównuje działanie 

łaski Bożej do ognia, którego nic nie może zastąpić w czynności zapalania. Tak 

samo Bóg jako jedyny może dopuszczać do partycypacji w swojej naturze571. 

Tylko Bóg może przebóstwić człowieka, czyli sprawić, że człowiek staje się 

uczestnikiem Jego natury572.  

Resumując, człowiek jest ukonstytuowany i bytowo przygotowany do 

spotkania z Bogiem. Obraz Boga w człowieku staje się coraz bardziej wyraźny 

na skutek działania łaski Bożej, z pomocą której człowiek partycypuje 

w naturze Bożej. To uczestnictwo przebóstwia człowieka, który staje się 

podobny do Trójcy Świętej, w której naturze dostępuje udziału. Zatem 

skutkiem uczestnictwa w łasce jest przebóstwienie, które sprawia, że obraz 

Boga w człowieku staje się coraz bardziej doskonały, bo podobny do 

najdoskonalszego Pierwowzoru. 

d. Nierówność obrazu Boga w człowieku  

Święty Tomasz stoi na stanowisku, że nie wszyscy ludzie mają tyle samo 

łaski573. Odnosząc to zdanie do problemu obrazu Trójcy Świętej w człowieku, 

który jest kształtowany przez łaskę, należy stwierdzić, że ludzie różnią się od 

siebie jakością obrazu, na który są stworzeni w naturze i w łasce. Każdy 

człowiek jest jedynym i niepowtarzalnym compositum duszy i ciała. Człowiek 

od człowieka różni się nie tylko pod względem wyposażenia natury ludzkiej. 

Także człowiek obdarowany łaską Bożą jest nowym stworzeniem duchowym 

i przez analogię do niepowtarzalności z natury jest także niepowtarzalny 

w obrazie utworzonym z łaski.  

Akwinata po stwierdzeniu nierówności w darze łaski następnie podaje 

przyczyny nierówności uczestnictwa w łasce, tak po stronie podmiotu łaski, 

czyli człowieka, jak i po stronie Boga.  

Jeśli chodzi o nierówność łaski po stronie człowieka, Akwinata widzi ją 

w różnicy w przygotowaniu się człowieka do przyjęcia łaski. To przygotowanie 

u każdego człowieka może być inne ze względu na posiadanie większej lub 

 
570 Por. STh, I-II, q. 112, a. 1 co. 
571 Por. tamże. 
572 Por. tamże.  
573 STh I-II, q. 112, a. 4, s.c. 



137 

 

mniejszej sprawności. Różnica w sprawnościach jest podstawą do 

stopniowania łaski w różnych ludziach574. Do łaski można przygotować się 

lepiej lub gorzej, to w pewnej mierze zależy od człowieka. Lecz św. Tomasz 

podkreśla, że to nie stanowi głównej przyczyny nierówności w dostępie do 

łaski, ponieważ na przygotowanie do niej ma też wpływ Bóg przez poruszenie 

woli człowieka575. 

Drugi powód stojący po stronie podmiotu łaski to wolność człowieka. 

Człowiek może skłaniać się do dobra i do zła576. Może odrzucić łaskę lub ją 

przyjąć. Może podjąć współpracę z łaską lub jej zaniechać. Tym samym 

człowiek ma wpływ na jakość obrazu Boga w sobie i jest jego współtwórcą. 

Pismo Święte zachęca i wręcz nakazuje współpracę z łaską: „Nawróćcie się do 

Mnie, by się zbawić, wszystkie krańce świata, bo Ja jestem Bogiem, i nikt 

inny! (Iz 45, 22); „Zbudź się, o śpiący, i powstań z martwych, a zajaśnieje ci 

Chrystus” (Ef 5, 14). Wskazania te dotyczą nakazów odwracania się od 

grzechu i zwracania się do Boga.  

Kolejną przyczyną nierówności łaski wśród ludzi jest różny stopień 

miłości, tak w przypadku podmiotu łaski, jak i w przypadku dawcy łaski, 

o czym będzie mowa w rozdziale III. Jednakże najważniejszą i pierwszorzędną 

różnicę w nierówności łaski św. Tomasz upatruje w samym Bogu, który 

nierówno rozdziela swoje dary łaski, mając na celu dobro, piękno 

i doskonałość Kościoła577. Podobnie jak Bóg, stwarzając różne byty, chciał, 

aby powstała doskonałość wszechświata, tak stwarzając ludzi w łasce, chce, 

żeby powstawała doskonałość Kościoła578.  

Aspekt nierówności łaski tak komentuje o. Romulad Kostecki: „Łaska 

uświęcająca jest uczestnictwem w naturze Bożej. Uczestnictwo dopuszcza 

stopniowanie. Można więcej lub mniej uczestniczyć w naturze Bożej, stąd 

możliwości stopniowania i nierówności łaski. Główną przyczyną nierówności 

łaski jest Bóg, który w swej nieskończonej mądrości nie w jednakowej mierze 

rozdziela zarówno dary natury, jak i łaski. Dalszą i drugorzędną przyczyną 

nierówności łaski jest nierówność dyspozycji z naszej strony przy 

 
574 STh, I-II, q. 112, a. 4, co. 
575 Tamże. 
576 STh, I-II, q. 142, a. 9, co. 
577 Por. STh, I-II, q. 112, a. 4, co. 
578 Tamże. 



138 

 

otrzymywaniu łaski. Lepiej przygotowani (zarówno przy przyjęciu 

sakramentów, jak i poza) więcej otrzymują. Stąd ważność wyrabiania w sobie 

należytego przygotowania na przyjęcie łaski Bożej”579. Należyte przygotowanie 

dotyczy dziedziny życia moralnego, które opiera się na sprawnościach, należą 

do nich cnoty. 

Źródłem nierówności obrazu Bożego w człowieku jest przede wszystkim 

Dawca łaski – Bóg w Trójcy Świętej, który rozdziela swoje dary wszystkim 

ludziom, ale niejednako. Drugą przyczyną różnic w obrazie Boga w człowieku 

jest gotowość człowieka do współpracy, do udzielenia odpowiedzi na dar łaski. 

Ludzie różnią się między sobą z natury (ma tu wpływ np. dziedziczenie 

różnych cech), a także stopniem nabywanych sprawności. Ponadto w procesie 

przyjmowania łaski ważną rolę odgrywa wolność oraz poziom miłości.  

e. Blask obrazu Boga w człowieku 

Akwinata stwierdza, że dusza ma blask, gdyż w człowieku stworzonym na 

obraz i podobieństwo Boże można wyróżnić jakby dwa światła, od których 

pochodzi blask duszy: naturalne – lumen intelligibile i nadnaturalne – lumen 

gratiae 580. 

Dominikański teolog, argumentując istnienie światła duszy, najpierw 

wskazuje na możliwości poznawcze człowieka na poziomie natury: „Rozum 

ludzki posiada więc pewną formę, mianowicie światło poznawcze 

wystarczające samo z siebie do poznania dostępnych rozumowi przedmiotów, 

ale tylko tych, które poznane być mogą poprzez zmysły”581. To jest światło 

naturalne rozumu, które przysługuje każdej duszy ludzkiej z powodu jej 

stworzenia przez Boga: 

„Ad secundum dicendum quod sol corporalis illustrat exterius; sed sol 

intelligibilis, qui est Deus, illustrat interius. Unde ipsum lumen naturale 

animae inditum est illustratio Dei, qua illustramur ab ipso ad cognoscendum 

 
579 R. Kostecki, Objaśnienia tłumacza do zagadnienia 112 (nr 2), w: Tomasz z Akwinu, Suma 

Teologiczna, t. 14: Nowe Prawo i Łaska, dz. cyt., s. 169nn. 
580 Por. STh, I-II, q. 109, a. 7, co.  
581 Por. STh, I-II, q. 109, a. 1, co. 



139 

 

ea quae pertinent ad naturalem cognitionem. Et ad hoc non requiritur alia 

illustratio, sed solum ad illa quae naturalem cognitionem excedunt”582.  

Święty Tomasz zestawia naturalne, wrodzone światło poznawcze duszy, 

oświecające człowieka od wewnątrz, którym jest Bóg, ze słońcem, które 

nazywa światłem fizycznym oświetlającym człowieka z zewnątrz583. 

Następnie podaje uzasadnienie istnienia nadnaturalnego światła duszy: 

„[…] fortiori lumine perficiatur, sicut lumine fidei vel prophetiae; quod dicitur 

lumen gratiae, inquantum est naturae superadditum”584. Wyjaśnia, że rozum 

ludzki „[…] dostępne sobie przedmioty poznawalne wyższego rzędu” może 

poznać, lecz tylko wtedy, gdy zostanie udoskonalony dodanym mu z łaski 

światłem wiary lub światłem proroczym585. Tym blaskiem nadprzyrodzonym 

oświetlającym duszę jest łaska uświęcająca, której utrata następuje na skutek 

grzechu śmiertelnego. Światło łaski oświeca duszę i przywraca jej blask 

utracony. Przywrócić to utracone piękno blasku duszy może tylko Bóg – 

stwierdza św. Tomasz: 

„Cum enim decor gratiae proveniat ex illustratione divini luminis, non 

potest talis decor in anima reparari, nisi Deo denuo illustrante, unde 

requiritur habituale donum, quod est gratiae lumen”586.  

Dobro natury może ulec zmniejszeniu na skutek odwrócenia się 

człowieka od Boga, tj. skierowania się do stworzeń zamiast do Boga. Na tym 

polega grzech, że następuje zmiana celu: z Boga na stworzenia. Rozum 

wybiera dobro pozorne, cząstkowe, zamiast dobra wiecznego.  

Tylko Bóg Może przywrócić naturalne piękno i harmonię duszy ludzkiej 

„rozstrojonej” grzechem, porządkując jej władze naturalne: rozum i wolę. 

Pociągając człowieka do siebie Bóg może poruszyć wolę ludzką tak, żeby 

skłaniała się ku dobru, jakim jest On sam. Dzięki tym dwóm światłom duszy 

wypływającym z natury i z łaski obraz Boga w człowieku jaśnieje podwójnym 

blaskiem: światła rozumu i światła łaski.  

 
582 STh, I-II, q. 109, a. 1, ad. 2. 
583 Tamże. 
584 STh, I-II, q. 109, a. 1, co. 
585 Por. STh, I-II, q. 109, a. 1, co. 
586 STh, I-II, q. 109, a. 7, co.  
 



140 

 

Reasumując: w rozdziale II obraz Boży w człowieku rozważano głównie na 

poziomie natury prezentując jego elementy konstytutywne, przysługujące 

każdemu bytowi jednostkowemu natury rozumnej, należące do przyrodzonego 

porządku substancjalno-przypadłościowego. Wymieniono elementy konieczne 

i niezniszczalne w chodzące w skład naturalnego obrazu człowieka powstałe 

w wyniku aktu stwórczego. Natomiast w podrozdziale szóstym została 

rozpoczęta refleksja nad obrazem Trójcy Świętej w łasce, która należy do 

porządku przypadłościowego, nadprzyrodzonego będącego Bożym darem 

mającym wpływ na kształtowanie się obrazu Trójcy Świętej w człowieku.   



141 

 

 

 

Rozdział III  

Similitudo. Człowiek na obraz Trójcy Świętej – 

upodobnienie w łasce i w chwale.  

Przedmiotem rozważań zawartych w trzecim rozdziale niniejszej dysertacji 

będzie osiąganie podobieństwa do obrazu Boga przez człowieka, dzięki 

przypadłościom, takim jak: łaska, cnoty z natury i cnoty wlane, dary i owoce 

Ducha Świętego oraz kontemplacja. Zostanie także przestawione 

podobieństwo człowieka do Trójcy Świętej w widzeniu uszczęśliwiającym visio 

beatifica – urzeczywistnione w świetle chwały, po śmierci. Na końcu zostanie 

przedstawiona Maryja jest najdoskonalszą ikoną Trójcy Świętej, która jest 

obrazem doskonałym i najpiękniejszym. 

1. Jakość obrazu Boga w człowieku 

Obecny tok refleksji zmierza w kierunku reditus oraz recreatio-similitudo. 

Reditus oznacza powrót do Boga przez przyjęcie daru łaski i współpracę 

człowieka z łaską poprzez kształtowanie cnót i rozwój życia duchowego. 

Natomiast recreatio-similitudo określają sposoby wypełnienia się reditus. Przy 

czym recreatio oznacza początek i tworzenie się obrazu Trinitatis w „nowych 

stworzeniach”, czyli w ludziach sprawiedliwych587, przebóstwionych za 

pomocą łaski Bożej już tu ziemi. Ich kresem jest upodobnienie się do Boga 

w chwale nieba. Natomiast terminy: similitudo, assimilatio, a także 

conformatio, deificatio zostały użyte przez św. Tomasza na określenie procesu 

upodobnienia się człowieka do Trójcy Świętej. Zakresy znaczeniowe recreatio-

similitudo pokrywają się w części dotyczącej skutków upodobnienia. Człowiek 

upodobniony do Boga jest „nowym stworzeniem”, a więc adoptowanym 

 
587 Por. STh, I, q. 93, a. 4, co. 



142 

 

synem Bożym. W niniejszym rozdziale będą badane także relacje pomiędzy 

imago a similitudo.  

a. Relacje pomiędzy imago a similitudo 

Czym jest podobieństwo i jak ma się do obrazu? Akwinata swoje rozważania 

na temat relacji pomiędzy obrazem i podobieństwem oparł na: autorytecie 

Pisma Świętego, na powadze św. Augustyna588, a także na filozoficznych 

rozważaniach Arystotelesa dotyczących podobieństwa rozumianego jako 

relacja. Pismo Święte mówi, że człowiek został stworzony na „obraz” 

i „podobieństwo” Boże (Rdz 1, 26), co oznacza, że akt stworzenia jest zarówno 

w obrazie, jak w podobieństwie. Święty Augustyn dodaje, że stało się to nie 

bez przyczyny, bo gdyby chodziło tylko o jedną rzecz, to wystarczyć by mogła 

tylko jedna nazwa589. Zatem nie ulega wątpliwości, że do opisu relacji 

człowieka z Bogiem konieczne są te dwa określenia, a nazwa „obraz” musi 

być rozważana w stosunku do „podobieństwa”. Obraz może być podobny lub 

niepodobny do tego, czyim jest obrazem, w zależności od tego, jak go 

przedstawia: doskonale lub niedoskonale („Dicimus enim imaginem alicuius 

esse similem vel non similem ei cuius est imago, inquantum perfecte vel 

imperfecte repraesentat ipsum”)590.  

Święty Augustyn wskazał, iż: „Należy rozróżnić obraz, równość 

i podobieństwo, ponieważ gdzie jest obraz, tam koniecznie musi być 

podobieństwo, lecz niekoniecznie równość; gdzie zaś jest równość, tam 

koniecznie musi być podobieństwo lecz niekoniecznie obraz, a gdzie jest 

podobieństwo, tam niekoniecznie musi być obraz i niekoniecznie 

równość”591. Natomiast Arystoteles w Metafizyce stwierdza, że podobieństwo 

 
588 Por. STh, I, q. 93, a. 9, s.c. 
589 „Sunt etiam qui non frustra intelligant duo dicta esse, ad imaginem et similitudinem: 

cum si una res esset, unum nomen sufficere potuisse asserunt”. Św. Augustyn, Księga 
osiemdziesięciu trzech kwestii, dz. cyt., q. 51, s. 94-95. 
590 Por. STh, I, q. 93, a. 9, co. 
591 „Gdzie jest obraz, tam koniecznie musi być podobieństwo, lecz niekoniecznie równość: na 

przykład w lustrze jest obraz człowieka, a ponieważ stanowi tego człowieka odbicie, 
konieczne też będzie podobieństwo, ale nie równość, gdyż w obrazie w obrazie brakuje wielu 

elementów zawierających się w rzeczy, której jest odbiciem. Gdzie zaś jest równość, tam 

koniecznie musi być podobieństwo, lecz niekoniecznie obraz: na przykład w dwóch takich 

samych jajkach, ponieważ jest równość, jest i podobieństwo, cokolwiek znajduje się 

w jednym, znajduje się i w drugim; nie ma tu natomiast obrazu, gdyż żadne nie stanowi 
odbicia drugiego. Gdzie jest podobieństwo, tam niekoniecznie obraz i niekoniecznie równość: 



143 

 

jest pewnego rodzaju relacją (tak jak stosunki tożsamości i równości), która 

polega na posiadaniu tej samej jakości592. W nawiązaniu do powyższych 

wypowiedzi św. Tomasz dokonuje klasyfikacji trzech typów podobieństwa: 

pierwsze jest wspólne dla wszystkich stworzeń – similitudo communis, drugie 

dotyczy tylko stworzeń rozumnych – similitudo quae includitur in ratione 

ipsius imaginis i trzecie podobieństwo, które jest obrazem doskonałym – 

similitudo est imaginis perfectiva593. 

Odnośnie do pierwszego typu Akwinata stwierdza, że similitudo 

communis jest podobieństwem wspólnym dla wszystkich rzeczy (bytów), 

w których nie ziszcza się cała treść pojęcia „obraz”. Jest w nich jednak 

cząstka treści „obrazu”, która sprawia, że istnieje w nich podobieństwo do 

Pierwszego bytu i Pierwszego życia594. Takim wspólnym rodzajem 

podobieństwa wszystkich stworzeń jest byt-istnienie i życie595. Jest to 

podobieństwo wyrażone na sposób śladu, które można nazwać początkiem 

obrazu. Taki rodzaj podobieństwa dotyczy wszystkich stworzeń, w tym 

człowieka, dla których Trójca Święta jest przyczyną sprawczą, wzorczą 

i celową. Temat ten został dokładnie omówiony w rozdziale I niniejszej 

dysertacji. 

Typ similitudo est imaginis perfectiva to podobieństwo, które wskazuje 

na doskonałość obrazu i tym doskonałym Obrazem jest tylko Syn w myśl 

słów św. Augustyna: „Tymczasem, jako że uwarunkowania czasowe nie 

dotyczą Boga, nie można słusznie przypuszczać, jakoby Bóg, który utworzył 

czas przez Syna, jego samego zrodził w czasie. A zatem Syn nie tylko jest 

obrazem Boga, bo od Niego pochodzi i Bożym podobieństwem, bo stanowi 

Jego obraz, lecz także jest mu doskonale równy, że nawet różnica w czasie 

 
jajko, o ile jest jajkiem, będzie podobne do każdego innego jajka; jajo kuropatwy jednak, o ile 

jest jajkiem, będzie podobne do jaj kury, nie będzie jego obrazem, gdyż nie stanowi jego 

odbicia; nie będzie mu też równe, bo jest mniejsze i właściwe dla innego gatunku zwierząt”. 

Św. Augustyn, Księga osiemdziesięciu trzech kwestii, dz. cyt., q. 74, s. 259-261. Wersja 
łacińska: De diversis quaestionibus octaginta trium, w skrócie 83 QQ 74: PL 40, 85. Zob. też: 

STh, I, 93, a. 9, co.  
592 Arystoteles, Metafizyka, Lublin 2017, tłum. T. Żeleźnik, oprac. M. A. Krąpiec, ks. 15, 

1021a11, s. 375.  
593 Por. STh, I, q. 93, a. 9, ad. 1. 
594 Por. STh, I, q. 93, a. 2, ad. 4. 
595 Por. STh, I, q. 93, a. 1, co. 



144 

 

nie mogłaby być przeszkodą”596. W Synu Bożym zachodzi doskonała równość 

pomiędzy „obrazem” a podobieństwem oraz jednoznaczność pojęć: „obraz” 

i „podobieństwo” z uwagi na posiadanie tej samej natury przez Ojca i Syna. 

Szczegółowo doskonałość Syna Bożego jako Obrazu Ojca została omówiona 

w rozdziale II tej dysertacji.  

Typ similitudo quae includitur in ratione ipsius imaginis to podobieństwo, 

w którym ziszcza się główna treść obrazu. Tego typu podobieństwo dotyczy 

tylko stworzeń rozumnych (człowiek i anioł). W przypadku człowieka 

w pojęciu „obraz” musi mieścić się koniecznie podobieństwo, lecz nie ma 

równości pomiędzy obrazem a podobieństwem. Brak „równości” pomiędzy 

obrazem Boga a człowiekiem będącym na Jego obraz wynika przede 

wszystkim z różnicy natur. W tym typie koniecznym „wyposażeniem” obrazu 

musi być podobieństwo, ale nie ma równości w relacji człowieka do Boga. 

Człowiek jest porównany przez św. Augustyna do lustrzanego odbicia obrazu 

Boga597. Zakres tego podobieństwa dotyczącego wyłącznie stworzeń 

rozumnych jest bardzo szeroki.  

Akwinata patrzy na to podobieństwo z punktu widzenia metafizyki 

opartej na nauce Arystotelesa i stwierdza, że podobieństwo jest pewną 

jednością598. Arystoteles mówi o jedności jako o tożsamości substancji 

i podobieństwie jako o posiadaniu tej samej jakości599.  

Zatem podobieństwo należy rozważać w oparciu o transcendentale 

jedno, które powoduje w jakości podobieństwo. Jedno jest podobne do 

transcendentaliów dobra i prawdy, które mogą dotyczyć poszczególnych 

jednostek, a zarazem należą do powszechnych i koniecznych właściwości 

każdego bytu600. Stąd jedno, tak jak i dobro wobec jakiejś pojedynczej rzeczy, 

może występować przed nią – praeambulum ad ipsam, a także po niej – 

subsequens601.  

 
596 Św. Augustyn, Księga osiemdziesięciu trzech kwestii, dz. cyt., q. 74, s. 262-263. 
597 Odbijanie się w lustrze jest dowodem, że obraz nie musi pociągać za sobą równości. Zob.  

 STh, I, q. 93, a. 1, co. 
598 STh, I, q. 93, a. 9, co. 
599 Por. Arystoteles, Metafizyka, dz. cyt., Lublin 2017, s. 375 
600 Por. STh, I, q. 93, a. 1, co. Zob. A. Maryniarczyk, Transcendentalia, w: Powszechna 
encyklopedia filozofii, t. IX, dz. cyt., s. 533-542. 
601 Por. STh, I, q. 93, a. 1, co; zob także: Wstęp do niniejszej dysertacji. 



145 

 

Podobieństwo typu praeambulum602 oznacza te rzeczy, które są wspólne 

wszystkim bytom i każdemu z osobna, takie jak: byt-istnienie, życie. Te 

właściwości stanowią konieczne elementy konstytutywne obrazu i choć nie 

stanowią jego istoty, to nie można ich od niego oddzielić (chyba że myślnie). 

Praeambulum można rozumieć jako konieczną „przesłankę” do zaistnienia 

obrazu, bo poprzedza (myślnie) treść obrazu. Istotną treścią obrazu jest 

natura rozumna, która stanowi element stały i niezniszczalny compositum. 

Każdy człowiek jest na obraz Boga, ale niejednakowo, nierówno, bo obraz 

może być podobny lub niepodobny do tego, czyim jest obrazem. Obraz może 

być reprezentowany doskonale lub niedoskonale, nie tylko w konstrukcji 

natury rozumnej (np. człowiek, anioł), bo ta jest jego cechą stałą, ale głównie 

przez naśladowanie wzoru, na jaki został uczyniony. „Z kolei podobieństwo 

typu subsequens «idzie» za obrazem, podobnie jak dobro «podążające» za 

człowiekiem, o którym możemy powiedzieć, iż jest dobry z powodu 

doskonałości cnoty”603 [tłum. własne].  

Zdaniem św. Tomasza: 

„Virtutes quaedam naturaliter insunt animae, ad minus secundum 

quaedam earum semina, et secundum has posset attendi similitudo 

naturalis. Quamvis non sit inconveniens ut id quod secundum 

assignationem unam dicitur imago, secundum aliam dicatur similitudo”604. 

 To znaczy, że „człowiek posiada w duszy cnoty w sposób naturalny, 

przynajmniej w postaci ich zalążków605 i według tych cnót może zrealizować 

się obraz naturalny jako podobieństwo w naturze. Chociaż nie byłoby 

nieodpowiednie nazwanie tego podobieństwa w naturze – obrazem w naturze, 

stwierdza Akwinata”606 [tłum. własne].  

 

 
602 Łac. preambulum można przetłumaczyć jako: przesłanka, coś co idzie przed czymś lub 

przedsionek. 
603 Por. STh, I, q. 93, a. 9, co.  
604 STh, I, q. 93, a. 9, ad. 3. 
605 Łac semina, seminalia oznaczają nasiona, zarodki. 
606 Por. STh, I, q. 93, a. 9, ad. 3.  



146 

 

b. Rola przypadłości w kształtowaniu się obrazu Boga w człowieku  

Dominikanin Romuald Kostecki stwierdza, że obraz Boży w człowieku 

możemy rozważać na dwóch poziomach: natury i łaski, które można 

porównać do dwóch pięter tego obrazu: stanu potencjalnego i aktualnego607. 

Dalej wyjaśnia, że w człowieku przez akt stwórczy został „odciśnięty” obraz 

Trójcy Świętej, szczególnie w duszy, która posiada zdolność do poznania 

i kochania. Jednakże dominikański teolog zastrzega, że samo poznanie 

i miłość są same w sobie obrazem tylko drugorzędnym. Dopiero przez dar 

łaski obraz ten staje się „nieskończenie doskonalszym i wyrazistszym”608. 

Konkludując, mówi, że dusza staje się wyrazistszym obrazem Trójcy Świętej, 

gdy jest uświęcona łaską i gdy poznaje oraz kocha Boga, nie tylko siebie609. 

Tok rozważań na temat kształtowania się obrazu Trójcy Świętej 

w człowieku będzie dotyczył obydwu pięter obrazu, gdyż szczegółowo zostanie 

przedstawiony poziom cnót i łaski oparty na konstrukcji natury ludzkiej. 

W pierwszej kolejności zostanie omówiony wpływ przypadłości przyrodzonych 

i nadprzyrodzonych związanych doskonaleniem natury i nadnatury. 

Następnie zostanie przedstawiony wpływ cnót z natury – umysłowych 

i obyczajowych – na kształtowanie się obrazu Trójcy Świętej w człowieku. 

Przedmiotem dalszych rozważań będzie przypadłość łaska jako jakość 

doskonaląca nadnaturę oraz cnoty wlane wchodzące w konstrukcję 

organizmu duchowego człowieka.  

Dzięki tej właściwości bytu, jaką są przypadłości, człowiek może 

współpracować z łaską Bożą w kształtowaniu swojego imago Trnitatis. Ten 

obraz może być podobny lub niepodobny do swojego wzoru. Może być piękny 

i doskonały lub brzydki i wykazywać braki. Na jego piękno i doskonałość 

wpływają cnoty i łaska, a jego brzydota powstaje na skutek grzechów i wad 

przeciwnych cnotom.  

W antropologii tomistycznej człowiek jako compositum duszy i ciała 

stanowi byt zasadniczo, tj. w swej istocie, już skończony, bo ograniczony 

formą podstawową610. Jednakże ta forma podstawowa, substancjalna 

 
607 R. Kostecki, Tajemnica życia nadprzyrodzonego, dz. cyt., s. 236. 
608 Tamże. 
609 Tamże. 
610 Por. STh, I, q. 6, a. 3, co. 



147 

 

posiada pewnego rodzaju potencjalność, która sprawia, że pod pewnym 

względem może ona podlegać dalszemu kształtowaniu. Tę zdolność, zdaniem 

Akwinaty zapewniają compositum formy przypadłościowe, które stanowią 

niezbędne wyposażenie bytu, konieczne dla rozwinięcia jego doskonałej 

działalności611. 

Teoria przypadłości ma kluczowe znaczenie dla naszego poznania nie 

tylko przyrodzonego, naturalnego, ale szczególnie nadprzyrodzonego. Bez 

koncepcji widzialnych przypadłości nie moglibyśmy nic powiedzieć o ich 

przedmiocie tkwienia, czyli o duchowej stworzonej substancji. Natomiast 

w dziedzinie wiary rola przypadłości jest wprost nieoceniona. Cały porządek 

nadprzyrodzony „polega całkowicie na przypadłościach, ponieważ nie istnieje 

stworzona substancja nadprzyrodzona i istnieć nie może” – stwierdza 

dominikanin Edouard Hugon612. Dalej wyjaśnia, że św. Tomasz wyróżnia 

w bycie przypadłości przyrodzone i nadprzyrodzone. Zauważa też, że te dwa 

porządki: przyrodzony i nadprzyrodzony (zwany też teologicznym) są 

połączone w jedną harmonijną całość613. Hugon, komentując współistnienie 

obu porządków, stwierdza, że choć substancja jest zasadą energii i działania, 

to nie może istnieć bez przypadłości, a także działać bez nich614. Substancja 

będąca w akcie działa przez władze, które są przypadłościami i stanowią 

element potencjalny. Potencja i akt działają, gdy są zespolone, są razem, 

i tylko wówczas mogą zyskać miano przyczyn drugich – causae secundae615, 

które mogą współdziałać w urzeczywistnianiu planów Opatrzności Bożej616. 

Porządek przyrodzony substancjalno-przypadłościowy jest tym, co się 

każdemu bytowi istniejącemu należy, jest to porządek przymiotów 

właściwych i koniecznych617. Natomiast porządek nadprzyrodzony 

przypadłościowy nikomu się nie należy, bo jest darem – zauważa 

dominikanin618. Przypadłości należą do porządku natury, razem z substancją 

stanowiąc realne złożenie bytowe lub należąc do porządku 

 
611 Por. tamże. 
612 Por. E. Hugon, Podstawy filozofii katolickiej, dz. cyt., s. 37nn. 
613 Tamże, s. 41nn. 
614 Tamże. 
615 Zob. STh, I, 45, a. 5 co; STh, I, q. 22, a. 3, co. 
616 Por. E. Hugon, Podstawy filozofii katolickiej, dz. cyt., s. 41.  
617 Tamże, s.46nn. 
618 Tamże. 



148 

 

nadprzyrodzonego, tkwią w substancji stworzonej. Źródłem przypadłości 

nadprzyrodzonej jest Bóg, który wprowadza swoje dary niezasłużone 

w porządku transcendentnym619. 

W akcie stwarzania Bóg powołuje do istnienia ex nihilo substancję 

samoistną, czyli byt w ścisłym tego słowa znaczeniu. Możemy postawić znak 

równości pomiędzy istnieć, a być formą substancjalną. Tłumacz Sumy 

Teologicznej – Pius Bełch – stwierdza: „Stwarzanie ma na uwadze istnienie 

rzeczy, istnienie zaś ma tylko byt samoistny: złożony i niezłożony, a więc 

podmiotem stwarzania jest byt samoistny”620. Natomiast przypadłości jako 

byty niesamoistne to byty w bycie. Przypadłości są formami 

współistniejącymi w podmiocie samoistnym, są współtworzone 

w konsekwencji stwarzania bytu samoistniejącego, są współbytujące, 

tworząc całość jednobytową621. I nie tyle chodzi tutaj o następstwo czasowe, 

bo przypadłości przyrodzone są współtworzone przy stwarzaniu, lecz chodzi 

o porządek bytowy i związek istnienia bezpośrednio z substancją, a nie 

z przypadłościami. 

Hugon, komentując koncepcję przypadłości św. Tomasza622, stwierdza, 

że: „Gdy Bóg stwarza podmiot, wówczas powstają przypadłości właściwe 

z konieczności, jako nieodzowne następstwo czynności twórczej i dlatego 

można powiedzieć, że są one współtworzone concreatae. Inaczej jednak rzecz 

się ma, kiedy chodzi o przypadłości nadprzyrodzone. Łaska i cnoty 

nadprzyrodzone nigdy nie są właściwościami natury, maja one zawsze 

charakter darów dodatkowych, wtedy nawet, kiedy istnieją w podmiocie od 

pierwszej chwili stworzenia, jak na przykład łaska, której Bóg udzielił 

aniołom, Adamowi, duszy Chrystusa Pana i Najświętszej Marii Pannie”623. 

Konsekwencją takich założeń jest twierdzenie, że łaska i cnoty wlane „są 

wyprowadzone z potencji posłuszeństwa, to jest ze zdolności biernej, która 

 
619 Tamże s.46nn. 
620 Por. P. Bełch, Objaśnienia tłumacza, zagadnienie 39, w: Tomasz z Akwinu, Suma 
Teologiczna: O Bogu Stwórcy (I, 45, a. 4), t. IV, s. 102. 
621 Tamże, s. 103. 
622 Zob. STh, I, q. 45, a. 4, co. 
623 Por. E. Hugon, Podstawy filozofii katolickiej, dz. cyt., s.48  



149 

 

sprawia, że stworzenie zdolne jest przyjąć wszelkie skutki, jakie Działacz 

Pierwszy i Nieskończony zechce w nim wywołać” – konkluduje.624 . 

Mieczysław Albert Krąpiec przypadłości nazywa właściwościami bytu, 

które modyfikują substancję w różnych aspektach. Dzieli je na: absolutne 

(ilość i jakość), bo bezpośrednio modyfikują substancję zarówno w aspekcie 

materii jak i formy oraz na relacyjne (pozostałe), bo dotyczą substancji przez 

ilość i jakość625.  

c. Jakość – qualitas  

Arystoteles wyróżnił 10 kategorii (działów) bytu o charakterze metafizycznym, 

czyli dziesięć sposobów istnienia rzeczy; w tym jeden sposób istnienia 

w sobie (substancja) i dziewięć przypadłości, czyli sposobów istnienia 

w czymś innym – objaśnia Gerard Dogiel626: 

1. Substancja  substantia 

2. Ilość  quantitas 

3. Jakość  Qualitas: habitus entitativus 

habitus operativus 

4. Stosunek  realtio 

5. Działanie  actio 

6. Doznanie  passio 

7. Miejsce  ubi 

8. Czas  quando 

9. Położenie  situs 

10. Uposażenie  habitus 

 Za Arystotelesem i św. Tomaszem w kategorii jakość qualitas Dogiel 

wyróżnia: stan bytowy – habitus entitativus, sprawność – habitus operativus, 

oraz dwa rodzaje władz: władza – potentia i władza osłabiona – impotentia; 

 
624 Tamże. 
625 M. A. Krąpiec, Metafizyka, dz. cyt., s. 274. 
626 Por. G. Dogiel, Metafizyka, Kraków 1991, s. 104-131. Zob. też Por. M. Krąpiec, 
Wprowadzenie do „Metafizyki” Arystotelesa, w: Arystoteles, Metafizyka, dz. cyt., s. 72. 



150 

 

jakość zmysłowa i jej odczucie – patibilis et passio, forma i kształt – forma et 

figura627.  

Słowo habitus w ujęciu filozoficznym związane jest z czasownikiem 

habere – mieć, którego używa się w podwójnym znaczeniu. Po pierwsze 

habitutus ab habendo należy do kategorii „mienie”, odnosi się do stanu 

posiadania (mam dom, rzeczy), do nazwania tego, że „ktoś coś ma, coś 

posiada”. W drugim znaczeniu przez habere należy rozumieć „mienie się” do 

kogoś; coś lub ktoś ma się w pewien sposób do siebie lub do innych 

rzeczy628.  

Każde z tych znaczeń powoduje, że habitus jest zaliczany do różnych 

kategorii bytu. Słowo habitus w znaczeniu „posiadania” jest zaliczane do 

dziesiątej kategorii „uposażenie” i nie będzie przedmiotem dalszych 

rozważań. Natomiast w drugim sensie termin habitus jest zaliczany do 

kategorii przypadłościowej „jakość” – drugiego działu kategorii bytu. 

Przedmiotem dalszych rozważań będzie habitus należący jako sprawność do 

działu bytu jakości trudno zmiennych, których celem jest natura629.  

Święty Tomasz przypisuje jakości bardzo ważną rolę kształtowania 

substancji samej w sobie630. Za Arystotelesem631 wyróżnia w dziale bytu 

jakość: dwie cechy, cztery kategorie oraz trzy własności632. Wszystkie poniżej 

wymienione cechy, kategorie i własności mają wpływ na kształtowanie się 

obrazu Boga w człowieku. Są dwa główne rodzaje jakości, które udoskonalają 

substancję w jej istocie – qualitates entitativae i w działaniu, tzw. jakości 

czynnościowe – qualitates operativae633. Od tych jakości zależy doskonałość 

lub niedoskonałość obrazu, jakim jest człowiek. 

 Cechy dzielą się na jakości wrodzone i nabyte. Wrodzone jakości to 

zdolności i niezdolności do czynienia czegoś. Człowiek czynić może coś 

z łatwością, bo ma wrodzone predyspozycje (talenty) do wykonywania jakichś 

 
627 Por. G. Dogiel, Metafizyka, dz. cyt., s. 104-131. 
628 Por. STh, I-II, q. 49, a. 1, co. 
629 STh, I-II, q. 49, a. 1, s.c. 
630 STh, I-II, q. 49, a. 2, co. 
631 Por. Arystoteles, Kategorie. Analityki pierwsze. Analityki wtóre, przeł. i oprac. K. Leśniak, 

Warszawa 2013, s. 30nn. 
632 Por. STh, I-II, q. 49, a. 2, co. 
633 Por. STh, I-II, q. 49, a. 1, co. 



151 

 

czynności, np. do śpiewania, biegania itp., lub może ich nie posiadać. Można 

o kimś powiedzieć, że jest dobrym, np. biegaczem634. 

 Pierwsza kategoria to jakości nabyte: stan habitus i dyspozycje – 

dispositio. Dyspozycjami są np. choroba i zdrowie, ciepło i zimno. Stany 

(sprawności) są jakościami stałymi, trwalszymi i trudniejszymi do usunięcia, 

a dyspozycje są zmienne, mniej trwałe i szybciej mogą przekształcić się 

w swoje przeciwieństwo. Stanami są cnoty i różne rodzaje wiedzy635. Do tej 

kategorii jakości zaliczana jest też łaska636, która nie jest tożsama z cnotą, 

lecz jest pewnym stanem poprzedzającym cnoty wlane637. Cnota to jakość 

wynikająca z usprawnienia natury, a łaska to jakość nadprzyrodzona dodana 

człowiekowi przez Boga638. Zarówno łaska, jak i cnoty mają wpływ na 

kształtowanie się obrazu Boga w człowieku.  

Druga kategoria jakości to władza – potentia i władza osłabiona 

impotentia. Do władzy należą wszystkie władze wegetatywne, sensytywne 

i intelektualne, natomiast do władzy osłabionej należą osłabione wyżej 

wymienione władze, np. osłabiona pamięć, wzrok639. Trzecia kategoria to 

jakości doznaniowe zmysłowe: barwy, dźwięki, zapachy, smaki, gorąco, 

zimno640. Czwarta kategoria jakości to forma i figura – wynika 

z rozmieszczenia cech ilościowych i ma wpływ na zewnętrzny kształt rzeczy, 

np. trójkąt, kwadrat i inne641.  

Jakość posiada trzy charakterystyczne własności: 

1. Dopuszcza przeciwieństwo –stan łaski i grzechu, cnoty i występku, 

ale nie we wszystkich jakościach, np. we władzach duszy nie dopuszcza 

 
634 Por. STh, I-II, q. 49, a. 2, co; por. Arystoteles, Kategorie i Hermeneutyka z dodaniem 
Isagogi Porfiriusza, przeł. i oprac. K. Leśniak, Warszawa 1975. s. 27-29. 
635 Tamże, s. 27-29. Por. STh, I-II, q. 49, a. 2, co. 
636 „Łaska jako rzeczywistość nadprzyrodzona, nie jest substancją, ale bytem 

przypadłościowym. Sobór Trydencki uczy, że łaska i miłość, które Duch święty wlewa do 

dusz „tkwią w nich” (Denz. 800; 821). Tkwić w podmiocie jest właściwością przypadłości. 
Podobnie mówi Katechizm Soboru Tryd. (II część: O chrzcie n. 50)” - R. Kostecki, Objaśnienia 

tłumacza, zagadnienie 3, w: Tomasz z Akwinu, Suma Teologiczna: Nowe Prawo i łaska (I, q. 

110), t. XIV, Londyn 1973. 
637 Por. STh, I, q. 110, a. 3, ad. 3. 
638 Por. STh, I, q. 110, a. 1, co. 
639 Por. STh, I-II, q. 49, a. 2, co. Por. także G. Dogiel, Metafizyka, dz. cyt., s. 122-127. 
640 G. Dogiel, Metafizyka, dz. cyt, s. 125. 
641 Tamże, s. 122-127 



152 

 

przeciwieństw642. Obraz Trójcy Świętej w człowieku może być skażony 

grzechem lub opromieniony blaskiem cnoty i łaski. 

2. Dopuszcza stopniowanie – tj. może wzrastać lub zmniejszać się, może 

mieć większy lub mniejszy stopień natężenia, jak to jest w przypadku cnoty, 

łaski, zdrowia czy wiedzy. Ta własność sprawia, że stan łaski i cnót ma 

wpływ na jakość obrazu człowieka w relacji do Boga643. A obraz Trójcy 

Świętej w każdym człowieku przez tę właściwość może się od siebie różnić. 

3. Jakość jest podstawą podobieństwa i niepodobieństwa – qualitas est 

fundamentum similitudinis et dissimilitudinis zarówno między podmiotami, 

które mają tę samą substancję (np. człowiek-człowiek), jak i między bytami, 

które mają substancje różne (np. Bóg i człowiek)644. Mieczysław Krąpiec 

wyjaśnia, że w języku potocznym „coś” można nazwać: „podobne” lub 

„niepodobne” i wówczas należy to do zakresu analogii pojmowanej jako 

podobieństwo zawierające pewne niepodobieństwo, np. skrzydła ptaka 

i skrzydła samolotu645. Etymologia słowa „analogia” wskazuje, że można go 

użyć do wyrażenia relacyjnej jedności tego, co złożone, a więc stosunku oraz 

proporcji. Analogia może też oznaczać podobieństwo pomiędzy tym, co 

zasadniczo się różni (np. Bóg i człowiek)646.  

Kategoria jakość jest działem bytu. Za jej pomocą można określić byt 

analogicznie: „[…] podobne i niepodobne orzeka się tylko na podstawie 

jakości, bo jedno jest podobne do drugiego nie ze względu na co innego, jak 

tylko ze względu na jakość. Tak więc swoistą cechą jakości byłoby to, że ze 

względu na nią rzecz jest określana jako podobna lub niepodobna”647.  

Św. Tomasz zwraca też uwagę na dwa rodzaje jakości w człowieku i ich 

stosunek do możliwości wyboru, a więc wolności: jedne są naturalne, drugie 

z czasem pojawiające się648. Akwinata w tej kwestii powołuje się na 

 
642 Por. G. Dogiel, Metafizyka, dz. cyt., s. 126. 
643 Tamże, s. 126-127. 
644 Tamże, s. 127. 
645 Por. M. Krąpiec, Metafizyka. Dzieła, dz. cyt., s. 404, także M. Krąpiec, Teoria analogii 
bytu, dz. cyt., s. 19nn. 
646 Tamże. 
647 Arystoteles, Kategorie i Hermeneutyka z dodaniem Isagogi Porfiriusza, dz. cyt., s. 34. 
648 Por. STh, I, q. 83, a. 1, ad 5.  



153 

 

stanowisko Symplicjusza z Cylicji649, który w swoim Komentarzu do Kategorii 

dzieli qualitas na dwa rodzaje: 1) jakości, które są obecne (insunt) 

w porządku natury, istnieją zawsze, każdy je ma i nie może ich utracić; 2) 

jakości „przybywające” z zewnątrz – adventitiae650, czyli sprawności 

i dyspozycje uzupełniające, które są też łatwiej utracalne651.  

Do jakości naturalnych Akwinata zalicza umysłową część duszy oraz 

ciało i siły (władze) z nim związane. Cechą charakterystyczną naturalnej 

jakości w umysłowej części duszy, na jaką w tym miejscu zwraca uwagę św. 

Tomasz, jest pożądanie szczęścia, czyli naturalny pęd do celu ostatecznego, 

który nie podlega wolnej woli652. Święty Tomasz naucza także, iż naturę 

charakteryzuje pewien determinizm, który nie podlega wyborowi. Takim 

determinizmem powstałym w akcie stworzenia jest skierowanie człowieka do 

celu, jakim jest dobro. To, że człowiek może nie być tego świadomy, nie 

niweluje tego „zapisu” zawartego w jego bycie. Ponadto, jak wyjaśnia 

Akwinata: „W duszy ludzkiej, jak w każdym stworzeniu, widzimy możliwość 

bierną dwojakiego rodzaju: jedna – to możliwość określona przez stosunek 

duszy do przyczyny sprawczej przyrodzonej653, druga zaś – do Pierwszego 

Sprawcy, który w każdym stworzeniu może spowodować jakiś akt wyższego 

rzędu, nieosiągalny dla przyrodzonej przyczyny sprawczej. Tę ostatnią 

możliwość nazywa potentia obedientiae in creatura czyli «zdolnością uległości» 

w stworzeniu”654, czyli pewnego rodzaju posłuszeństwem natury wobec 

Pierwszej Przyczyny sprawczej. I w tym przypadku św. Tomasz nie widzi 

 
649 Symplicjusz – ur. ok. 490 r. w Cylicji, średniowieczny filozof i matematyk, J. Gajda-

Krynicka, Symplicjusz w: Powszechna encyklopedia filozofii, t. IX, dz. cyt., s. 283-285. 
650 Znaczenia słowa adventitia: 1) przybywający, sprowadzony skądś, obcy; 2) nadzwyczajny, 

przypadkowy; 3) dosłownie adventitia to posag stanowiony przez inną osobę niż ojciec; 4) 

peculium adventicium – majątek syna lub niewolnika niepochodzący od ojca lub pana, por. 

J. Sondel, Słownik łacińsko-polski dla prawników i historyków, Kraków 2003. 
651 Por. STh, I-II, q. 49, a. 2, co. 
652 Por. STh, I, q. 83, a. 1, ad. 5. 
653 Przyczyny sprawcze przyrodzone to tzw. przyczyny drugie działające z udzielonej im mocy 

Bożej, np. rodziców można nazwać przyczynami drugimi i współpracownikami Boga w dziele 

przekazywania życia. Zob. STh, I, q. 22, a. 3, co, zob. STh, I, 45, a. 5 co. 
654 Por. STh, III, q. 11, a. 1, co: „Respondeo dicendum quod, sicut prius dictum est, 
conveniens fuit ut anima Christo per omnia esset perfecta, per hoc quod omnis eius 

potentialitas sit reducta ad actum. Est autem considerandum quod in anima humana, sicut 

in qualibet creatura, consideratur duplex potentia passiva, una quidem per comparationem 

ad agens naturale; alia vero per comparationem ad agens primum, qui potest quamlibet 

creaturam reducere in actum aliquem altiorem, in quem non reducitur per agens naturale; 
et haec consuevit vocari potentia obedientiae in creatura”. 



154 

 

niczego, co by się sprzeciwiało ludzkiej wolności, bo natura tak, a nie inaczej, 

została ukształtowana w akcie stworzenia.  

Jeśli chodzi o ciało i siły w nim drzemiące to Akwinata wyjaśnia, że 

„człowiek może być taki czy inny z racji naturalnej jakości przez to, że ma 

taką czy inną kompleksję655, takie lub inne usposobienie, czyli dyspozycję, 

a to na skutek działania na niego jakichkolwiek przyczyn cielesnych”656. Co 

prawda człowiek nie ma wpływu na to, jakie ciało będzie posiadać, na jakości 

cielesne (to jakim ktoś będzie fizycznie) czy na pewne wpływy ciał 

zewnętrznych, lecz ma wpływ na cel, którym są jego wybory lub odrzucenia 

czegoś. Te naturalne skłonności mogą i powinny być korygowane przez 

rozum oraz podlegać „rządom woli” – stwierdza św. Tomasz657. To, jaki ktoś 

jest, w sensie ciała i jego kompleksji, jest częścią indywidualnego obrazu 

człowieka, który człowiek tylko pod pewnym względem może korygować. 

Człowiek może też odrzucać lub akceptować pewne wpływy zewnętrzne, co 

wpływa na jakość jego obrazu. 

Jakość zmienna – „druga natura”. Jakości zmienne, uzupełniające, 

które pojawiają się z czasem (przybywają), zachowują się jak sprawności 

i uczucia, dzięki którym człowiek bardziej skłania się do jednej rzeczy niż do 

drugiej658. Tłumacz i komentator Sumy Teologicznej Pius Bełch wyjaśnia, że 

chodzi tu o bardzo różnorodne wpływy na człowieka: owoce wychowania, 

warunki społeczno-bytowe, zdrowie, nabyte zdolności, wszelkie sztuki, 

wykształcenie, rodzaje nauk, rzemiosła; stany psychiczne, na które mogą 

mieć wpływ: warunki pracy, materialne i inne czynniki. Także cnoty 

(przyrodzone i nadprzyrodzone) oraz wady, charakter, a także łaska 

uświęcająca659. Wszystkie te jakości Bełch nazywa „drugą naturą” człowieka, 

którą można kształtować, gdyż jej składniki podlegają sądowi rozumu660. Od 

 
655 Kompleksja w nauce św. Tomasza oznacza budowę psychofizyczną człowieka: 
temperament, usposobienie, dziedziczność, oraz wpływy zewnętrzne – środowiskowe, por. P. 

Bełch, Objaśnienia tłumacza, zagadnienie 104, w: Tomasz z Akwinu, Suma Teologiczna: 

Człowiek (I, 83, a. 1), t. VI, s. 269-270, zob. także STh I, q. 76, a. 5, co. 
656 Por. STh, I, q. 83, a. 1, ad 5. 
657 Por. tamże.  
658 Por. tamże. 
659 Por. P. Bełch, Objaśnienia tłumacza, zagadnienie 104, dz. cyt., s. 269-270. 
660 Tamże. 



155 

 

człowieka zależy, czy zechce je „nabyć drogą sprawczego wypracowania ich 

w sobie lub przystosowywania się powolnego do nich, czy też je odrzucić”661. 

Jakość jest sposobem istnienia jestestwa – substancji662. Jak wynika 

z powyższego przypadłość qualitas wpływa na sposób istnienia substancji 

w wielu aspektach compositum – zarówno cielnych, jak i duchowych, przez co 

modyfikuje obraz Boga w człowieku. Część tego obrazu Boga w człowieku jest 

zdeterminowana w akcie stworzenia, np. skierowanie do dobra i szczęścia, 

którego człowiek zawsze pragnie. W ujęciu Akwinaty tym szczęściem, 

a zarazem celem ostatecznym, jest Bóg w Trójcy Świętej. W tym pragnieniu 

szczęścia, w dążeniu do celu ostatecznego, każdy człowiek odwzorowuje 

Osobę Ducha Świętego, którego appropriację wyraża określenie causa 

causarum – czyli bycie najważniejszą przyczyną celową, której celem jest 

dobro polegające na zażywaniu rozkoszy w komunii z Tróją Świętą663. 

Przedmiotem kolejnej refleksji będzie analiza cnót jako sprawności i ich 

wpływu na obraz Trinitatis w człowieku.  

2. Wpływ cnót na dynamikę obrazu Boga w człowieku 

a. Dwa źródła cnót: przyrodzone i nadprzyrodzone 

Całą drugą secunda pars Sumy Teologicznej, zwaną ze względu na jej 

obszerność „katedrą” moralności, św. Tomasz poświęcił zagadnieniom 

związanym z czynami ludzkimi. Do czynności ludzkich Akwinata zalicza 

przede wszystkim czynności umysłowe, w których głównie upatruje rysów 

Trójcy Świętej, opierając swoje rozważania na autorytecie św. Augustyna664. 

Wyjaśnia, że tak jak Osoby Boskie wyodrębniają się według pochodzenia 

Słowa od Mówiącego i Miłości łączącej Ich Obu; tak za obraz Trójcy Świętej 

w umyśle ludzkim uważa takie działanie myśli nad danymi poznawczymi, że 

tworzy się, formuje się słowo intelektualne wewnętrzne – verbum interius665, 

 
661 Por. STh, I, q. 83, a. 1, ad 5. 
662 Por. STh, I-II, q. 49, a. 2, co. 
663 Szerzej o approriacjach – własnościach przypisanych essentialia attributa Osób Boskich. 

w I rozdziale niniejszej dysertacji. 
664 Por. STh, I, q. 93, a. 7, s.c. 
665Jak tworzy się i czym jest słowo wewnętrzne, wyjaśnia Pius Bełch, nazywając je owocem 

czynności poznawczej związanej z działaniem rozumu możnościowego, por. P. Bełch, 
Objaśnienia tłumacza, zagadnienie 65, w:  Tomasz z Akwinu, Suma Teologiczna (I, q. 34, a. 



156 

 

w efekcie czego zapala się w człowieku miłość666. Wymienieni wyżej 

Teologowie stoją na stanowisku, że dusza zawsze siebie poznaje i kocha, 

choć nie zawsze dzieje się to w sposób aktualny (bo człowiek nie zawsze 

myśli), ale w sposób potencjalny. Natomiast to, co się poznało i pokochało, 

pozostaje w „skarbcu pamięci – zbiorniku duszy”, gdyż zatrzymało się to 

w niej na sposób sprawności667. Chociaż czynności umysłowe nie zawsze są 

aktywne (np. gdy człowiek śpi), to i tak pozostają zawsze w swoich 

początkach, tj. we władzach i sprawnościach, które są zasadą ich mocy – 

stwierdza św. Tomasz. Obraz w umyśle po pierwsze ziszcza się według słowa 

i miłości, a po drugie wynikowo jakby w konsekwencji ziszcza we władzach 

duszy, a szczególnie w sprawnościach. Nawet gdy rozum jest uśpiony lub 

inteligencja mała, to i tak dusza nie przestaje być rozumna i intelektualna – 

uważa św. Augustyn – gdyż dusza jest na obraz Boga od pierwszej chwili 

istnienia668. Dusza jest na obraz Boga nawet wtedy, gdy ten obraz jest 

„marny”, zatarty, zaćmiony i zniekształcony, ponieważ zniekształcenie nie ma 

takiej mocy, by go zniszczyć669. Ten obraz jest nieśmiertelny, bo jest w duszy 

nieśmiertelnej.  

Słowo Boże jest nieodwołalne, gdy w akcie stworzenia Bóg mówi, że 

człowiek jest na Jego obraz i podobieństwo. Każdy człowiek jest na obraz 

Boży, ale nie statyczny, lecz dynamiczny, gdyż „w obrazie człowiek prowadzi 

życie swoje”670. Człowiek rodzi się w obrazie natury skażonej grzechem 

pierworodnym, obraz ten może być dalej wypaczany przez grzechy 

 
1, da. 2), t. III, Londyn (reprint) 1978, s. 269. Z kolei Lech Szyndler wiąże problem verbum 
interius z uzyskiwaniem przez intelekt możnościowy sprawności intelektualnych, tj. cnót 

związanych z poznaniem. Podkreśla przy tym wiodącą rolę verbum interius w genezie cnót 

i ich przyczynie, „jaką jest rozumienie intelektualne, zrodzone w wyniku poznawczego 

oddziaływania bytu, ale także co jest ich swoistym «wyrazem» w odniesieniu do działania 
władz intelektualnych i zmysłowych”. Autor nazywa cnoty intelektualne swego rodzaju 

„owocem” rozumienia intelektualnego. Por. L. Szyndler, Doprecyzowanie zagadnienia 
„verbum interius” (słowo wewnętrzne) w pismach św. Tomasza z Akwinu, „Studia 

Philosophiae Christianae” 42 (2006) 2, s. 109-132, 

http://katedra.uksw.edu.pl/publikacje/lech_szyndler/doprecyzowanie.pdf 
(dostęp: 15.11.2021). 
666 Por. STh, I, q. 93, a. 7, co. 
667 Zdaniem św. Tomasza istotą pamięci jest przechowywanie form poznawczych rzeczy, 

których aktualnie nie jesteśmy świadomi, por. STh, q. 79, a. 6,co. Pamięć znajduje się 

duszy, w jej części obdarzonej intelektem, por. STh, q. 79, a. 6, ad. 1. Por. także Św. 

Augustyn, O Trójcy Świętej, dz. cyt., ks. 14, s. 436. Por. także STh, I, q. 93, a. 7, ad. 3. 
668 Por. Święty Augustyn, O Trójcy Świętej, dz. cyt., ks. 14, s. 428nn. 
669 Tamże. 
670 Tamże. 

http://katedra.uksw.edu.pl/publikacje/lech_szyndler/doprecyzowanie.pdf


157 

 

uczynkowe. Może też wybrać lepszą opcję: nawrócić się do Boga, by zostać 

odnowionym w akcie usprawiedliwienia i w końcu pozostać „udoskonalonym 

w wizji ostatecznej”671. Zadaniem człowieka powinno być dążenie do 

urzeczywistnienia tego Obrazu w sobie przez poznawanie i miłość do Tego, 

który go stworzył, a wówczas obraz ten będzie piękny i jasny672. Dążenie do 

Tego, który go „wypisał”673 odbywa się w działaniu ludzkim wspartym łaską 

Bożą. Sprawności i władze są w duszy przypadłościami, które należą do sfery 

czynnościowej. Zatem drugorzędnie, jakby w następstwie istnienia 

w konstrukcji duszy ludzkiej, obrazu Trójcy Świętej należy dopatrywać się 

także we władzach duszy i sprawnościach. 

W prima pars secundae partis Św. Tomasz dzieli cnoty na intelektualne, 

moralne i teologiczne674. Według źródła ich pochodzenia można wyróżnić 

cnoty działające na płaszczyźnie przyrodzonej, naturalnej oraz 

nadprzyrodzonej, czyli cnoty teologiczne675. Jeśli chodzi o cnoty przyrodzone, 

to św. Tomasz stoi na stanowisku, iż człowiek nie posiada cnót z natury, 

czyli „gotowych” sprawności do czynienia dobra. Ponadto uważa, że nie 

wszyscy ludzie mają cnoty, bo tracą je przez grzech676. A zatem w człowieku 

nie ma cnót z natury – stwierdza zdecydowanie św. Tomasz. Jednakże 

uznaje, iż w naturze są seminalia cnót umysłowych i obyczajowych, i to 

zarówno w naturze gatunkowej jak i naturze jednostkowej677. Stwierdza, że 

w dwojaki sposób coś może być przyrodzone (czyli naturalne): ze względu na 

naturę gatunku albo ze względu na naturę jednostki678. Każda rzecz 

zawdzięcza zróżnicowanie gatunkowe formie. Natomiast ujednostkowienie 

jest według materii (tworzywa), którą jest ciało. Jak wiadomo, w compositum 

formą człowieka jest dusza rozumna, a tworzywem jest materialne ciało. 

 
671 Tamże. 
672 Tamże. 
673 Tamże. 
674 Por. STh, I-II, q. 57, Prooemium. Stefan Swieżawski wyjaśnia różnicę pomiędzy 

nazwaniem cnót: „teologalne” lub „teologiczne”. Słowo „teologiczne” oznacza, że dotyczą 
nauki o Bogu, a słowo „teologalne” wskazuje na ich przedmiot, czyli Boga. Proponuje więc 

używać na cnoty wlane nazwy „boskie” lub „teolagalne”. Por. S. Swieżawski, Święty Tomasz 
na nowo odczytany, Poznań 2002, s. 184.  
675 Zob. STh, I-II, q. 57 i następne. Por. S. Swieżawski, Święty Tomasz na nowo odczytany, 

s. 163-174. 
676 Por. STh, I-II, q. 63, a. 1, s. c. 
677 Por. STh, I-II, q. 63, a. 1, co. 
678 Por. tamże. 



158 

 

Ponieważ ciało zdaniem Akwinaty jest dostosowane do konkretnej duszy, 

więc to, co jest naturalne dla człowieka ze strony ciała, i tak sprowadza się 

do duszy679.  

W tak pojmowanej naturze człowieka, którą jest dusza i ciało, cnotą 

pochodzącą z natury można nazwać jej zapoczątkowanie w naturze, które św. 

Tomasz określa terminem seminalia680. To zapoczątkowanie może zachodzić 

na oba sposoby ze względu naturę gatunku i ze względu na naturę 

jednostkową. Człowiek jako istota rozumna jest wyposażony w naturalne 

zasady myślenia i działania, które zawierają jakby nasiona (zarodniki) cnót 

umysłowych i obyczajowych, podobnie jak w woli jest naturalne pożądanie 

dobra rozpoznanego przez rozum. Otóż cnota, gdy chodzi o jej 

zapoczątkowanie, jest wrodzona człowiekowi w jeden i drugi sposób: ze 

względu na gatunkową naturę, gdyż rozum ludzki jest z natury wyposażony 

w pewne zasady tak myślenia, jak i działania. Są one naturalnie poznawalne 

i stanowią jakby zarodniki umysłowych oraz obyczajowych cnót; a wola 

posiada wrodzone pożądanie dobra poznawalnego przez rozum.  

Rozpatrując zapoczątkowanie cnót w naturze jednostkowej, Akwinata 

podkreśla różnice w indywidualnym jednostkowym przysposobieniu sił 

zmysłowych związanych z pewnymi częściami ciała. Tym siłom 

przysposobienie tych części ciała może: służyć – deservire, pomagać – 

adiuvare lub przeszkadzać – impedire681. Skutkiem tego jednostkowego 

zróżnicowania (oraz innych czynników) jest wręcz nieograniczona 

różnorodność i możliwość istnienia obrazów Boga w człowieku.  

b. Cnota jako bona qualitas mentis 

Uniwersalną definicję cnoty obejmującą porządek natury i łaski zawarł św. 

Tomasz w kwestii 55 prima pars secundae partis:  

„Virtus est bona qualitas mentis, qua recte vivitur, qua nullus male 

utitur, quam Deus in nobis sine nobis operatur”682.  

 
679 Por. tamże.  
680 STh, I-II, q. 63, a. 1, co. 
681 Por. STh, I-II, q. 63, a. 1, co. 
682 STh, I-II, q. 55, a. 4, Preambula. 



159 

 

„Cnota jest dobrą jakością umysłu, dzięki której żyje się w sposób 

prawy, której nikt nie może używać źle, a którą Bóg sprawia w nas bez 

nas”683. To określenie cnoty może wydawać się z pozoru niewłaściwe, 

szczególnie w tej części definicji, która mówi, że cnotę „Bóg sprawia w nas 

bez nas”. Takie są też zarzuty oponentów, które św. Tomasz odpiera 

w całości, poddając szczegółowej analizie każdy człon tej definicji. Zasługą 

św. Tomasza jest opisanie ogólnego pojęcia cnoty za pomocą czterech 

przyczyn zaczerpniętych od Arystotelesa – sprawcza, wzorcza, materialna 

i celowa – oraz wywiedzenie z nich uniwersalnego określenia pojęcia cnoty 

wynikającego z analizy tych przyczyn. 

W oparciu o przyczynę formalną Akwinata ustala definicję cnoty na 

podstawie rodzaju i różnicy gatunkowej. Cnota należy do rodzaju jakości, 

a różnicą jest dobro. Definicja ta brzmi: cnota to dobra jakość lub 

sprawność684. Cnota jako kategoria przypadłości jakość nie posiada typowej 

przyczyny materialnej, lecz posiada materię typu in qua, czyli podmiot, 

którym jest umysł. Ogólna definicja cnoty oparta na przyczynie materialnej 

brzmi: cnota to dobra jakość umysłu, lub cnota to dobra sprawność 

umysłu685. Przyczyna celowa dotyczy działań, które ze względu na ich cel 

można podzielić na trzy rodzaje: 1) działania zawsze skierowane ku złemu 

i są to wady; 2) działania zawsze skierowane ku dobremu i są to cnoty; 3) 

działania skierowane niekiedy do zła, a niekiedy do dobra, jak np. opinia, 

która może być prawdziwa lub fałszywa686. Definicja cnoty oparta na 

przyczynie celowej brzmi: cnota jest sprawnością umysłu, a jej celem jest 

działanie, które zawsze skłania się ku dobru i jest tym, dzięki czemu żyje się 

w sposób prawy i nikt nie posługuje się nią źle687. 

Święty Tomasz stwierdza, że Bóg jest przyczyną sprawczą zarówno 

stworzenia człowieka, jak i cnoty wlanej. Bóg stwarza nas bez nas. Podobnie 

cnotę wlaną wytwarza w nas Bóg bez nas jako czynników działających, ale 

nie bez naszego przyzwolenia. Sprawia w nas cnotę, działając na naszą wolę, 

 
683 Por. STh, I-II, q. 55, a. 4, Wstęp. 
684 Por. STh, I-II, q. 55, a. 4, co. 
685 Por. tamże. 
686 Por. tamże. 
687 Por. tamże. 



160 

 

ale za naszym przyzwoleniem, nie bez nas688. Tak więc też należy rozumieć 

wyrażenie św. Augustyna, który tłumacząc słowa Pisma Świętego: „większe 

nad nie czynić będzie” (J 14, 12), dodaje: „Kto stworzył cię bez ciebie, nie 

zbawi cię, bez ciebie”689. To bowiem, co my czynimy, Bóg sprawia w nas, ale 

nie bez naszego pozwolenia i współdziałania. On bowiem działa w każdej 

woli, podobnie jak i w naturze. Ta definicja jest uniwersalna, gdyż zawiera 

określenie wszystkich cnót, zarówno tych z natury, jak i wlanych przez Boga. 

Uwzględnia też trzy poziomy, na których znajduje się obraz Trójcy Świętej: 

w każdym człowieku w naturze, w ludziach sprawiedliwych w łasce oraz 

w błogosławionych przebywających w chwale nieba.  

Akwinata stwierdza, że najdoskonalsze określenie pojęcia cnoty 

pochodzi od św. Augustyna, który w dziele O wolnej woli, w księdze drugiej, 

dzieli dobra na trzy rodzaje: wielkie, średnie i małe690. Zdaniem tych wielkich 

teologów cnoty są dobrami wysokiej wartości, ponieważ są treścią życia 

moralnego. Mniejszymi od nich dobrami są wszelkie cechy fizyczne, które nie 

mają wpływu na naszą moralność. Dobrami pośrednimi są wszelkie władze 

duchowe – jako siły ułatwiające moralne postępowanie. Cnota oznacza życie 

moralne, dosłownie życie prawe, życie na sposób prawy. Obydwaj doktorzy 

Kościoła zgodnie stwierdzają, że przykładem dóbr wielkich są cnoty, bez 

których nie można żyć w sposób prawy691. Takie określenie pojęcia cnoty, 

jako wielkiego dobra, „bez którego nie można żyć w sposób prawy”, zawiera 

w sobie wszystkie cztery przyczyny: formalną, materialną, celową 

i sprawczą692.  

Związek tych przyczyn z obrazem Trójcy Świętej w człowieku można 

przedstawić zgodnie ze strukturą cnoty wyrażającą się w jej przyczynie, 

formie, i celu, w powiązaniu z przymiotami istotowymi – appropriationes – 

Osób Boskich. Zatem przyczyna sprawcza cnoty przedstawia Osobę Ojca, 

 
688 Por. STh, I-II, q. 55, a. 4, co. i ad. 6. 
689 „Qui ergo fecit te sine te, non te iustificat sine te”: św. Augustyn, Sermones ad Populum: 
Sermones de Scripturis. Sermo 169, cap. 11 (PL 38,923). 
690 „Virtutes igitur quibus recte vivitur, magna bona sunt: species autem quorumlibet 

corporum, sine quibus recte vivi potest, minima bona sunt: potentiae vero animi sine quibus 

recte vivi non potest, media bona sunt”. Św. Augustyn, In II De Libero Arbitrio, c. 19, PL 

32,1268.  
691 Por. ST, I-II, q. 55, a. 4, s.c. 
692 Por. ST, I-II, q. 55, a. 4, co. 



161 

 

który sprawia cnotę „w nas bez nas”. Przyczyna formalna i jej odmiana – 

przyczyna wzorcza – przedstawia Osobę Syna, który jest wzorem do 

naśladowania w przypadku wszystkich cnót. Z kolei przyczyna celowa jest 

apropriacją Osoby Ducha Świętego, który sprawia, że cnota zawsze skłania 

człowieka ku dobru.  

c. Rodzaje cnót. Roztropność – prudentia  

 

Jak wiadomo, dusza rozumna działa za pomocą duchowych władz 

umysłowych: intelektu i woli, które są stworzone na obraz Trójcy Świętej693. 

Działania władz umysłowych człowieka w sposób trwały usprawniają cnoty. 

Nauka o cnotach św. Tomasza jest oparta na zachęcie do osiągania 

szczęścia694, które jest głównym motorem i powodem do ponoszenia trudu 

związanego z praktykowaniem cnót usprawniających władze duchowe 

człowieka. Im doskonalsze są cnoty, tym doskonalsze są władze umysłowe 

i tym doskonalszy jest obraz Boga w człowieku. 

Akwinata dzieli cnoty na przyrodzone: intelektualne związane 

z intelektem i moralne związane z wolą695 oraz cnoty nadprzyrodzone, 

teologalne – wiarę, nadzieję i miłość, bo przysługują człowiekowi, o ile 

uczestniczy w łasce Bożej696.  

Święty Tomasz za Arystotelesem wyróżnia cztery cnoty obyczajowe lub 

moralne doskonalące pożądanie, zwane też cnotami kardynalnymi, są to: 

roztropność – prudentia, sprawiedliwość – iustitia, męstwo – fortitudo oraz 

umiarkowanie – temperantia697. Wśród cnót moralnych roztropność zajmuje 

pierwszą i nadrzędną pozycję698. 

 
693 Zagadnienie szerzej zostało przedstawione w rozdziale II niniejszej dysertacji. 
694 Por. STh, I-II, q. 2 a. 4, s.c; por. STh, I-II, q. 2 a. 8, ad. 3. 
695 STh, I-II, q. 58, a. 3, s.c. 
696 STh, I-II, q. 58, a. 3, ad. 3.  
697 Por. STh, II-II, q. 47, a. 2, s.c. Zagadnieniom związanym z cnotami kardynalnymi św. 

Tomasz poświęcił osobne traktaty: Roztropność, STh, II-II, q. 47-56, t. 17, przeł. i oprac. 

S. Bełch, Londyn 1964; Umiarkowanie, STh, II-II, q. 141-170, t. 22, przeł. i oprac. S. Bełch, 

Londyn 1963; Męstwo, STh, II-II, q. 123-140, t. 21, przeł. i oprac. S. Bełch, Londyn 1962; 

Sprawiedliwość, STh, II-II, q. 57-58, t. 18, przeł. i oprac. F.W. Bednarski, Londyn 1966. Zob. 

także Święty Tomasz z Akwinu, Traktat o sprawiedliwości, Summa Teologii II-II, q. 57-80, 

przeł. o oprac. W. Galewicz, Kęty 2016.  
698 Por. STh, II-II, q. 56, a. 1, ad. 1. 



162 

 

Cnoty intelektualne Akwinata przyporządkował według rozróżnienia 

intelektu, który dzieli na teoretyczny i praktyczny699. Według tego kryterium 

wymienił cnoty związane z intelektem praktycznym i teoretycznym. Intelekt 

teoretyczny to intelekt kontemplacyjny (patrzenie i oglądanie), który jest 

doskonalony w kierunku dobra przez trzy cnoty: mądrość – sapientia, 

pojmowanie – intellectus i wiedzę – scientia700. W intelekcie praktycznym, 

który ma za przedmiot rzeczy przygodne, niekonieczne, Akwinata wymienia 

dwie główne cnoty: roztropność do postępowania (do czynności 

wewnętrznych) i sztukę ars odnoszącą się do dziedziny wytwórczości czyli 

czynności zewnętrznych701. Jednakże, jak zauważa Akwinata człowiek 

niejedno ma jeszcze w duszy702 i w rozważaniach o prawie naturalnym 

wskazuje na prasumienie synderesis, którą określa jako „prawo naszej myśli, 

gdyż jest sprawnością, która w swoim przedmiocie obejmuje przykazania 

prawa naturalnego należące do pierwszych zasad ludzkiego 

postępowania”703. Akwinata synderezie przydziela rolę „rozruchu” 

roztropności, porównując ją do intelektu, który porusza wiedzę704.  

Stefan Swieżawski wyróżnia w pismach św. Tomasza trzy cnoty 

występujące w intelekcie praktycznym: synderezę, sumienie i roztropność705. 

Podkreśla rolę synderezy jako cnoty prawa natury i znajomości pierwszych 

zasad wyrażonych w dekalogu. Mówi o sumieniu jako sprawności 

w stosowaniu ogólnych zasad postępowania w konkretnych sytuacjach. 

Wskazuje, że roztropność pełni nadrzędną rolę na wszystkich etapach 

struktury czynu: „w intencji, w rozwadze i w wolnym wyborze”706. 

Jak wynika z powyższego zestawienia cnót, roztropność jest wymieniona 

zarówno jako cnota intelektualna, jak i obyczajowa. Dlatego z całego 

katalogu cnót zaprezentowanych w licznych traktatach moralnych Sumy 

 
699 Por. STh, I-II, q. 58, s.c. 
700 Por. STh, I-II, q. 57, a. 2, s.c. Por. S. Swieżawski, Święty Tomasz na nowo odczytany, dz. 

cyt., s. 167-169. 
701 Por. STh, I-II, q. 57, a. 3, co; STh, I-II, q. 57, a. 5, co. 
702 „Praeter haec autem tria sunt quaedam alia in anima, sicut quidam actus, ut velle est in 
volente; et etiam cognita sunt in cognoscente; et proprietates naturales animae insunt ei, ut 

immortalitas et alia huiusmodi”, STh, I-II, q. 94 a. 1, ad 1. 
703 Por. STh, I-II, q. 94, a. 1 ad. 2. 
704 Por. STh, II-II, q. 47, a. 6, ad. 3.  
705 Por. STh, I-II, q. 57, a. 2, s.c. Por. S. Swieżawski, Święty Tomasz na nowo odczytany, dz. 

cyt., s. 167-169. 
706 Tamże. 



163 

 

Teologicznej właśnie cnota roztropności została wybrana jako 

„reprezentantka” wszystkich cnót. Ponadto w organizmie 

nadprzyrodzonym707 roztropność jako dająca rozumowi prawość jest 

doskonalona oraz „dopełniana i wspierana” przez dar rady Ducha 

Świętego708. Akwinata wyjaśnia jej podwójną rolę w doskonaleniu umysłu 

zarówno w stosunku do prawdy, jak i do dobra:  

„[…] prudentia, secundum essentiam suam, est intellectualis virtus. 

Sed secundum materiam, convenit cum virtutibus moralibus, est enim recta 

ratio agibilium, ut supra dictum est. Et secundum hoc, virtutibus moralibus 

connumeratur”709.  

Ze swej istoty roztropność jest cnotą intelektualną, natomiast z punktu 

widzenia skutków jest cnotą moralną. Funkcjonowanie roztropności łączy 

działanie tych dwóch obszarów umysłu: intelektu i woli. Dominikański teolog 

wyjaśnia, że cnota obyczajowa nie może istnieć bez roztropności, która 

sprawia, że dokonujemy dobrych wyborów710.  

Święty Tomasz podkreśla kierowniczą rolę roztropności w dziedzinie 

wszystkich cnotliwych czynów711. Stwierdza, że funkcja roztropności polega 

na rządzeniu i nakazywaniu712. I dodaje, że wśród cnót moralnych, 

roztropność zajmuje pierwszą i nadrzędną pozycję. Roztropność, należąc do 

cnót intelektualnych doskonalących rozum praktyczny, jest nazywana 

rozumem prawym (prawością) – recta ratio agibilium713. Roztropność jest 

wiedzą o rzeczach, których należy chcieć oraz których trzeba unikać714. Jeśli 

chodzi o jej rolę pośród cnót intelektualnych, to roztropność została nazwana 

mądrością w rzeczach ludzkich – sapientia in rebus humanis w odróżnieniu 

 
707 To zagadnie będzie szczegółowo omówione w kolejnym podrozdziale. 
708 Por. STh, I-II, q. 52, a. 2, co. 
709 STh, I-II, q. 58, a. 3, ad. 1. 
710 Por. STh, I-II, q. 58, a. 4, co. 
711 Por. STh, II-II, q. 56, a. 1, co.  
712 Por. STh, II-II, q. 50, a. 1, co.  
713 Recta ratio agibilium – prawy rozum praktyczny. „Recta ratio (gr. orthós logos) – określenie 
rozumu ludzkiego, który w procesie poznawania teoretycznego, praktycznego i twórczego, 

pokierowany prawdą, dobrem i pięknem poznawanych rzeczy, staje się rozumem prawym 

(rectus); niekiedy określenie prawa odwiecznego (Boskiego), prawa natury czy idei Boskich, 

które jako prawdziwe (prawe) stają się wskazaniami do właściwego działania rozumu”, 

A. Maryniarczyk, Recta ratio, w: Powszechna encyklopedia filozofii, t. VIII, Lublin 2007, s. 

672-674, Por. STh, II-II, q. 47, a. 2, s.c. 
714 Por. STh, I-II, q. 47, a. 4, ad. 1. 



164 

 

od mądrości – sapientia – dotyczącej bezwzględnie najwyższej przyczyny715, 

ponieważ celem, którym zajmuje się roztropność, jest całość ludzkiego życia, 

a nie jego cel ostateczny.  

Zdaniem św. Tomasza cnoty doskonalą człowieka w dwóch obszarach: 

jedne w kierunku celu ostatecznego, którym jest Bóg, inne w zakresie 

środków koniecznych do osiągniecia tego celu716. Odkrycie celu ostatecznego, 

którym jest Bóg leży w zakresie poznania teoretycznego, które doskonalą trzy 

cnoty intelektualne: sapientia, scientia, intellectus. Stąd rozważanie przyczyn 

najwyższych należy do zadań mądrości717. Natomiast w zakresie doboru 

środków, czyli mądrością praktyczną, zajmuje się roztropność, która jest 

mądrością przeznaczoną dla człowieka, a nie mądrością wprost718.  

W cnocie roztropności najważniejszym kryterium jest rozumność, za 

pomocą której człowiek osiąga rozumne panowanie nad sobą, czyli ład 

wewnętrzny, harmonię, spokój duszy. Cnota roztropności pomaga 

człowiekowi działać w sposób optymalny przez dokonywanie najlepszych 

wyborów zmierzających do celu ostatecznego. Do dobrego wyboru potrzeba 

dwóch rzeczy: po pierwsze mądrości, która rozpoznaje dobro oraz kieruje siły 

pożądawcze do dobra - celu rozpoznanego przez rozum719. Po drugie potrzeba 

doboru właściwych środków potrzebnych do osiągnięcia wyznaczonego celu. 

Za pośrednictwem rozumu człowiek rozważa, który środek jest adekwatny do 

celu, następnie jest namysł nad tym, co ma do dyspozycji. Wyboru dokonuje 

wola, natomiast rozum praktyczny zatwierdza ten wybór, za co odpowiada 

roztropność720. 

Jednakże roztropność nie działa sama, lecz przy udziale innych cnót, 

wraz z którymi usprawnia rozum do dobrego działania. Występuje tu 

konieczna zależność pomiędzy cnotami intelektualnymi i obyczajowymi, bez 

których cnoty moralne nie przetrwają – Akwinata721. Ponadto cnota 

roztropności jest cnotą główną, z którą się łączą inne cnoty spełniające rolę 

 
715 Por. STh, II-II, q. 47 a. 2 ad. 1. 
716 F. W. Bednarski, Przedmowa, w: Św. Tomasz, Suma Teologiczna: Cnoty społeczne, t. XX, 
s. 9-12. 
717 Por. STh, II-II, q. 47 a. 2 ad. 1. 
718 Por. tamże. 
719 STh, I-II, q. 58, a. 4, co. 
720 Por. tamże. 
721 STh, I-II, q, a. 58, ad. 2. 



165 

 

części potencjalnych, gdyż wykonują „pewne funkcje pomocnicze w materii 

drugorzędnej i nie mają one całej mocy, jaką ma cnota gówna, z którą się 

łączą” – wyjaśnia św. Tomasz722. Takimi częściami składowymi roztropności 

(św. Tomasz wymienia ich osiem, z których pięć warunkuje jej doskonałość) 

są: pamięć – memoria, rozumność – ratio, pojętność – intellectus, pouczalność 

– docilitas, zapobiegliwość – solertia723. Roztropność posiada także części 

podmiotowe czyli gatunki: zarząd domem, kierowanie państwem itp.724. Do 

roztropności przyporządkowane są także takie cnoty jak: eubulia, synesis 

i gnome. Eubulia czyli rozwaga, która usprawnia do dobrego namysłu, oraz 

dwie cnoty potrzebne do dobrego osądu: synesis czyli „rozsądność” 

usprawniająca do osądzania rzeczy według prawa ogólnego oraz gnome czyli 

przytomność umysłu, zajmująca sprawami, w których czasem trzeba 

odstąpić od ogólnie przyjętych norm postępowania725. Główną 

i najważniejszą funkcją roztropności jest nakazywanie726, co zapewnia 

człowiekowi możliwość panowania nad sobą i światem. 

d. Panowanie cnót 

W prologu do secunda pars Sumy Teologicznej św. Tomasz, powołując się na 

autorytet św. Jana Damasceńskiego, stwierdza, że stworzenie człowieka na 

obraz Boży oznacza posiadanie umysłu, wolnej woli oraz zdolności 

panowania727. Zdaniem wielkiego greckiego teologa stworzenie na obraz Boga 

oznacza posiadanie intelektu i wolnej woli, a zwrot „na podobieństwo” Boże 

określa proces upodobnienia się człowieka do Boga w cnotliwym działaniu728. 

Zagadnienia dotyczące panowania człowieka nad światem oraz konieczności 

panowania nad sobą i grzechem zostały już poruszone w rozdziale II 

niniejszej dysertacji. Natomiast w tym miejscu zostanie podkreślony aspekt 

moralny i relacyjny dynamicznych elementów obrazu Trójcy Świętej 

w człowieku oparty na cnotach, czyli trwałych i dobrych sprawnościach 

 
722 Por. STh, II-II, q, 48, a. 1, co. 
723 Por. tamże. 
724 Por. STh, II-II, q. 48, a. 1, co. 
725 Por. tamże, por. także STh, I-II, q. 57, a. 6, co, ad. 3. 
726 Por. STh, II-II, q. 48, a. 1, co. 
727 Por. STh, I-II, q. 1, Wstęp. 
728Święty Jan Damasceński, Wykład wiary prawdziwej, Warszawa 1969, s. 94. Zob. także 
rozdział II. 1. f. 



166 

 

rozwiniętych we władzach duszy. Panowanie nad sobą to rozumne 

postępowanie oparte na wewnętrznym ładzie, które wywiera wpływ na obraz 

człowieka w relacjach z Bogiem i innymi ludźmi.  

Kontynuując myśli tych wielkich teologów, zaprezentowane zostaną 

dalsze rozważania nad obrazem Boga w człowieku, zauważalnym w działaniu 

ludzkim kierowanym wolną wolą i widocznym w udzielonej mu mocy 

panowania w akcie stworzenia. Bóg dokonał dzieła stworzenia, działając nie 

pod przymusem, ale ze Swojej wolnej woli, stwarzając człowieka na Swój 

obraz – Trójcy Świętej będącej dla niego wzorem729.  

 „Postquam praedictum est de exemplari, scilicet de Deo, et de his quae 

processerunt ex divina potestate secundum eius voluntatem; consideremus 

de eius imagine, idest de homine, secundum quod et ipse est suorum 

operum principium, quasi liberum arbitrium habens et suorum operum 

potestatem”730. 

Zatem po rozprawie o wzorze, na który został stworzony człowiek, 

zdaniem św. Tomasza, należało przystąpić do rozważenia obrazu Boga 

w człowieku, pod kątem jego czynów opartych na wolnej woli i zdolności 

panowania nad sobą i światem731.  

Człowiek, używając rozumu i swojej wolności, winien żyć i postępować 

w sposób prawy, jak naucza Kościół: „Za pośrednictwem rozumu człowiek 

poznaje głos Boga, który przynagla go do «czynienia dobra, a unikania zła». 

Każdy człowiek jest zobowiązany do kierowania się tym prawem, które 

rozbrzmiewa w jego sumieniu i które wypełnia się w miłości Boga i bliźniego. 

Życie moralne świadczy o godności osoby” (KKK 1706). Życie w sposób prawy 

można nazwać rozumnością we właściwym odniesieniu się do Boga 

i bliźniego. Wszystkie cnoty mają wpływ na obraz Boga w człowieku oparty 

na relacjach wertykalnych (Bóg–człowiek) i horyzontalnych (pomiędzy 

ludźmi), lecz w sposób szczególny za panowanie w relacjach z Bogiem 

odpowiada cnota pobożności, a za relacje z ludźmi cnota sprawiedliwości.  

 
729 Zob. I rozdział niniejszej dysertacji 
730 Sancti Thomae de Aquino, Summa Theologiae cum commentariis Caietani, Opera omnia 

iussu Leonis XIII P. M. edita, Leonina, Romae 1891, tom 6, STh, I-II, q. 1, Prologus. 
731 Por. STh, I-II, q. 1, Wstęp. 



167 

 

Ponadto św. Tomasz wymienia dwa rodzaje cnót: cnoty oczyszczające 

virtutes purgatoriae i cnoty dusz już oczyszczonych virtutes iam purgati animi 

przysługujące ludziom będącym na dwóch różnych etapach ich życia732.  

Stwierdza, że cnoty oczyszczające przysługują ludziom, którzy jeszcze 

pielgrzymują na ziemi, a będąc w drodze do niebieskiej ojczyzny, dążą do 

upodobnienia się do Boga. Następnie wyjaśnia, w jaki sposób cnoty 

obyczajowe kierują tych „pielgrzymów” do celu dzięki kontemplacji rzeczy 

Bożych: roztropność „patrzy” z dystansem na wszystkie rzeczy ziemskie 

i każdą myśl zwraca na sprawy Boże; umiarkowanie, w miarę możliwości 

natury, wyrzeka się rzeczy zbędnych, a nawet troski o ciało; męstwo 

usprawnia duszę tak, żeby nie lękała się śmierci i odejścia z tego świata; 

a sprawiedliwość wyraża się w zgodzie na taką drogę, która wiedzie do tego, 

co najwyższe733.  

Natomiast cnoty dusz oczyszczonych przysługują tym, którzy już 

osiągnęli podobieństwo do Boga. Są to cnoty błogosławionych w niebie lub 

niektórych bardzo doskonałych ludzi żyjących jeszcze tu na ziemi734. W tych 

ludziach roztropność jest już wpatrzona tylko w sprawy Boże; umiarkowanie 

nie dotyczy już pożądań ziemskich, męstwo będzie obojętne na gwałtowane 

uczucia; a sprawiedliwość będzie sprzężona wiecznym przymierzem 

z umysłem Bożym przez naśladowanie Trójcy Świętej735.  

Zatem, aby dojść do celu ostatecznego, który pokrywa się ze zdobyciem 

najbliższego podobieństwa do Trójcy Świętej, człowiek powinien żyć w sposób 

prawy, starając się o dobrą jakość umysłu, która jest cnotą. Cnoty 

intelektualne i obyczajowe wpływają na jakość obrazu Boga w człowieku tak, 

że można o nim powiedzieć, iż on jest dobry i jego działanie jest dobre. 

Natomiast cnoty teologalne sprawiają, że ten obraz staje się jeszcze 

doskonalszy.  

Romulad Kostecki stwierdza, że cnoty nabyte (przyrodzone), sprawiają, 

że człowieka można nazwać uczciwym i dobrym chrześcijaninem736. Dopiero 

na dobrze rozwiniętym człowieczeństwie można budować życie 

 
732 Por. STh, I-II, q. 61, a. 5, co. 
733 Por. tamże. 
734 Por. tamże. 
735 Por. tamże. 
736 R. Kostecki, Tajemnica życia nadprzyrodzonego, dz. cyt., s. 173-174. 



168 

 

nadprzyrodzone z pomocą cnót wlanych, które sprawiają, że ludzie mogą stać 

się dziećmi Bożymi737. Wszystkie cnoty – zarówno intelektualne, obyczajowe, 

jak i boskie – mają wpływ na obraz Boga w człowieku, który dzięki nim staje 

się dobry i piękny, a w chwale nieba – doskonały, bo najbardziej podobny do 

wzoru, z którego został wzięty.  

Obraz Trójcy Świętej odnajdujemy zarówno w samej konstrukcji umysłu 

stworzonego na Jej wzór, jak i w działaniu władz umysłowych oraz 

w sprawnościach, czyli w drugiej, nowej naturze. Dlatego działania ludzkie 

św. Tomasz zaliczył do czynności wpływających na kształtowanie się obrazu 

Boga w człowieku. Swoje stanowisko uzasadnił również tym, że w Bogu Jego 

natura jest tożsama z Jego działaniem, stąd największe podobieństwo między 

Bogiem a człowiekiem zachodzi w pewnym (cnotliwym) działaniu738. 

Szczęście albo szczęśliwość, przez którą człowiek w najwyższym stopniu staje 

się podobny do Boga, która jest celem ludzkiego życia, polega na 

działaniu739. Należy jednak podkreślić, że do podobieństwa nie prowadzi 

jakiekolwiek działanie, lecz czynności zmierzające do celu ostatecznego, 

jakim jest chwała nieba. Człowiek z poziomu swojej natury nie jest w stanie 

osiągnąć tak wzniosłego celu, więc Bóg spieszy mu ze swoją pomocą, którą 

jest łaska. Dzięki niej człowiek może podążać drogą cnoty przez 

naśladowanie Wzoru i posłuszeństwo Jego przykazaniom. Akwinata 

wskazuje na naukę zawartą w słowach Chrystusa Pana: „A kto by chciał Mi 

służyć, niech idzie za mną”. (J 12, 26) oraz: „Moje owce słuchają mego głosu, 

a Ja znam je. Idą one za Mną i Ja daję im życie wieczne” (J 10, 27-28), 

w których zachęca człowieka do naśladowania Jego uczynków oraz do 

posłuszeństwa Jego przykazaniom. Także św. Paweł nakłania, abyśmy byli 

naśladowcami Boga, postępując drogą miłości, jak przystało na „dzieci 

umiłowane”, gdyż Chrystus nas umiłował i samego siebie wydał za nas 

w ofierze jako dar na woń miłą Bogu (por. Ef 5, 1)740. Chrystus jest bowiem 

widzialnym Wzorem Trójcy Świętej danym ludziom do naśladowania 

w drodze do niebieskiej ojczyzny. Celem tej drogi jest upodobnienie człowieka 

 
737 Por. tamże. 
738 Por. STh, I-II, q. 55 a. 2 ad 3. 
739 Por. tamże. 
740 Por. STh, I-II, q. 108, a. 4, ad 3. 



169 

 

rozumiane jako przebóstwienie, które dokonuje się przez praktykowanie cnót 

i łaskę uświęcającą741. Ponadto Akwinata podkreśla, że czyny człowieka są 

tym lepsze, im bardziej są podobne do czynów Boga w spełnianiu dzieł 

miłości. Im bardziej człowiek w działaniu upodabnia się do Boga, tym 

doskonalszym staje się obrazem.  

Wzorem wszystkich cnót przyrodzonych i nadprzyrodzonych jest Trójca 

Święta, którą człowiek winien naśladować w myśl słów zawartych w Piśmie 

Świętym: „Bądźcie tedy doskonali jako i Ojciec wasz niebieski jest doskonały” 

(Mt 5, 48). Nabywanie cnót opiera się na naśladowaniu Wzoru, którym jest 

Bóg stwierdza św. Tomasz742. A za św. Augustynem dodaje: si sequimur, bene 

vivimus – jeśli za Nim idziemy, dobrze żyjemy. Następnie wyjaśnia, że wzór 

cnoty ludzkiej istnieje w Bogu, podobnie jak istnieją w Nim idee wszystkich 

rzeczy. Akwinata podaje przykłady istnienia w Trójcy Świętej wzorcowych 

cnót kardynalnych: roztropnością nazywa Bożą myśl, umiarkowaniem 

nazywa zamiary Boże kierujące wszystkie rzeczy ku sobie, męstwem w Bogu 

– Jego niezmienność; a sprawiedliwością w Bogu określa zachowanie prawa 

wiecznego w Jego dziełach743.  

A w dalszej części przedmiotem rozważań będzie przypadłość 

nadprzyrodzona – łaska w aspekcie ponownego narodzenia i ukształtowania 

nowego duchowego obrazu Trójcy Świętej w człowieku.  

 

3. Wpływ łaski na doskonałość obrazu Boga w człowieku  

a. Życie nadprzyrodzone 

Całość traktatów wchodzących w skład teologii moralnej św. Tomasza 

zawarta w secunda pars Sumy Teologicznej została oparta na głównym 

motywie przewodnim, jakim jest pragnienie szczęścia i cel ostateczny 

człowieka. Celowość przewodzi wszystkim refleksjom zawartym w secunda 

pars dotyczącym życia przyrodzonego i nadprzyrodzonego. Akwinata 

wymienia dwa rodzaje szczęścia: doczesne – współmierne z ludzką naturą 

 
741 Por. STh, I, q. 93, a. 9, co; por. STh, I, q. 93, a. 8, ad. 3. 
742 Por. STh, I-II, q. 61, a. 5, co. 
743 Tamże. 



170 

 

i możliwe do osiągnięcia siłami naturalnymi oraz szczęście wieczne, które 

przewyższa zdolności natury ludzkiej. Zdobycie tego rodzaju szczęścia 

wymaga nadprzyrodzonej siły i jest możliwe tylko z pomocą Bożą, gdyż polega 

na uczestnictwie w naturze Bożej przez pośrednictwo Chrystusa744. 

Uczestnictwo w naturze Bożej to życie duchowe, nadprzyrodzone, to życie 

w Duchu Świętym. Dominikanin Jean-Pierre Torrell w książce Święty 

Tomasz z Akwinu – mistrz duchowy stwierdza, że Akwinata w Sumie 

Teologicznej choć nie wyodrębnił osobnego zagadnienia dotyczącego życia 

duchowego, to całą Sumę można nazwać podręcznikiem duchowości745. 

Następnie wyjaśnia, że pojęcie „duchowość” występujące w Sumie 

Teologicznej ma podwójne znaczenie. Pierwsze znaczenie tego terminu 

dotyczy jakości życia prowadzonego w łasce i miłości pod wpływem Ducha 

Świętego i obejmuje także cnoty746. Drugie znaczenie terminu „duchowość” 

dominikanin odnosi do samej nauki duchowości oraz osoby, która 

wyróżniając się osobistą świętością, wykłada teologię duchowości747. W tym 

znaczeniu zarówno św. Tomasz, jak i jego Suma Teologiczna spełniają to 

drugie kryterium w całej rozciągłości, gdyż osobista świętość autora została 

usankcjonowana przez Kościół, a treść Sumy zawiera naukę duchową, która 

„jest wewnętrznym i koniecznym wymiarem jego teologii”748. Ponadto zasługą 

św. Tomasza jest oparcie wykładu duchowości na mocnym fundamencie 

metafizycznym, a więc połączenie rozumu naturalnego z nadprzyrodzoną 

rzeczywistością.  

Celem prowadzonego życia duchowego jest zjednoczenie z Trójcą Świętą, 

czyli połączenie (bez zmieszania) różnych natur Boskiej i ludzkiej. Do 

realizacji tego celu potrzebne są specjalne przystosowania ze strony 

człowieka, które umożliwią mu komunię z Bogiem. Aby stało się to możliwe, 

musi narodzić się duchowo nowy człowiek, musi powstać nowy organizm 

nadprzyrodzony tkwiący w substancji duszy i składający się 

z nadprzyrodzonych przypadłości należących do kategorii qualitas.  

 
744 Por. STh, I-II, q. 62, a. 1, co. 
745 J.-P. Torrell, Święty Tomasz z Akwinu – mistrz duchowy, Poznań 2003, s. 34nn. 
746 Tamże. 
747 Tamże. 
748 Tamże, s. 38. 



171 

 

Narodzenie duchowe rozpoczyna się w momencie chrztu świętego, który 

jest „bramą” do życia duchowego. Tak jak człowiek rodzi się ze swoich 

ziemskich rodziców i już możemy podziwiać go jako stworzonego na obraz 

Trinitatis, tak w sakramencie chrztu następuje nowe duchowe narodzenie 

człowieka do jego osobistego wewnętrznego życia duchowego749. Akwinata 

podkreśla podobieństwo pomiędzy narodzeniem cielesnym i duchowym: 

spiritualis regeneratio, quae fit per Baptismum, assimilatur quodammodo 

generationi carnali750. W chrzcie rozpoczyna się proces upodobniania się 

człowieka do Boga, którego kresem jest przebóstwienie oznaczające 

uczestnictwo w naturze Trójcy Świętej. Rozpoczyna się duchowe życie 

człowieka, które Akwinata nazywa właściwym życiem wiernych w Chrystusie: 

per Baptismum aliquis regeneratur in spiritualem vitam, quae est propria 

fidelium Christi751. Ponadto Chrystus oświeca ochrzczonych, uzdalniając ich 

do poznawania prawdy, a wlewając w nich łaskę, czyni ich płodnymi w dobre 

uczynki752. 

Od Chrystusa jako głowy Jego Mistycznego Ciała w sakramencie chrztu 

na wszystkie jego członki spływają łaski i cnoty753. Cnoty wlane są skutkiem 

oczyszczającej mocy tego sakramentu dokonanej za pośrednictwem wody, 

która przez swoją naturalną przeźroczystość i czystość oznacza blask łaski 

i cnót754. 

Chrzest daje początek nowemu duchowemu stworzeniu, gdyż człowiek 

rodzi się do życia nadprzyrodzonego i powstaje nowy organizm duchowy. Pod 

wpływem łaski uświęcającej uaktywniają się kolejne elementy konstytutywne 

organizmu duchowego: cnoty wlane, dary i owoce Ducha Świętego oraz 

błogosławieństwa ewangeliczne. 

Tłumacz i komentator Sumy Teologicznej Romuald Kostecki wyjaśnia, 

jak u św. Tomasza wygląda ten nowy człowiek i jego organizm 

nadprzyrodzony755. Po pierwsze podkreśla analogię pomiędzy organizacją 

 
749 Por. STh, III, q. 67, a.7, co. Por. STh, III, q. 72, a. 4, ad. 3. 
750 Por. STh, III, q. 67, a.7, co. 
751 Por. STh, III, q. 69, a. 5, co. 
752 Por.tamże. 
753 Por. STh, III, q. 69 a. 4, co. 
754 Por. STh, III, q. 69 a. 4, ad. 1. 
755 R. Kostecki, Objaśnienia tłumacza, zagadnienie 110, w: Tomasz z Akwinu, Suma 
Teologiczna: Nowe Prawo i łaska , t. XIV, dz. cyt., s. 132nn. 



172 

 

organizmu nadprzyrodzonego a konstrukcją ontologiczną duszy ludzkiej, 

która jest złożona z istoty duszy (substancji) i przypadłości. Z substancją 

duszy związane są jej władze będące jej przypadłościami, które są 

doskonalone przez cnoty intelektualne i moralne. Dzięki tym trwałym 

sprawnościom człowiek jest skierowany ku dobru, dzięki czemu można 

powiedzieć, że człowiek cnotliwy przedstawia dobry obraz Boga.  

Podobnie jest ukonstytuowany człowiek duchowy stworzony przez łaskę 

uświęcającą, której Trójca Święta udziela człowiekowi w sakramencie chrztu. 

Ta łaska to natura Boska, która łączy się przypadłościowo z substancją 

duszy ludzkiej i staje się jakby nową natura ludzką dostosowaną do 

osiągnięcia celu nadprzyrodzonego756. Następnie pod wpływem łaski i cnót 

boskich zarówno w duszy, jak i w jej przypadłościach zachodzą jakościowe 

zmiany. Akwinata podkreśla, że istnieje różnica pomiędzy łaską uświęcającą 

a cnotami boskimi, bo łaska nie jest cnotą757.  

Jako pierwsza jest doskonalona substancja duszy przez łaskę, którą św. 

Tomasz nazywa stanem wcześniejszym od cnót wlanych i jakby ich źródłem 

i korzeniem. Uzasadnia to pierwszeństwo łaski działającej najpierw 

w substancji duszy tym, że rodzenie się ludzi jako dzieci Bożych dotyczy 

przede wszystkim istoty (substancji), a wtórnie dotyczy władz duszy 

będących jej przypadłościami, a więc elementami potencjalnymi tkwiącymi 

w jej istocie. 

Substancja duszy, choć jest doskonalona przez łaskę uświęcającą, 

w której tkwi jako nadprzyrodzona przypadłość kategorii jakość, pozostaje 

nadal substancją natury rozumnej ludzkiej. W ten sposób łączy się natura 

ludzka z naturą boską, a chrzest zapoczątkowuje ten proces uczestnictwa 

w naturze Trójcy Świętej. Romuald Kostecki dalej wyjaśnia, w jaki sposób 

odbywa się doskonalenie substancji duszy i jej władz: łaska jest jakby nową 

naturą, która oddziałuje na władze duszy poprzez cnoty teologiczne (boskie). 

Cnota wiary przemienia rozum z natury w nowy, nadprzyrodzony rozum. 

Cnoty nadziei i miłości przemieniają wolę z natury w nową wolę złączoną 

 
756 Tamże. 
757 Por. STh, I-II, q. 110, a. 3, s.c. 



173 

 

z wolą Bożą. Natomiast cnoty moralne oraz dary Ducha Świętego „są 

uczestnictwem w przymiotach i działaniu Bożym”758.  

Oprócz łaski uświęcającej włączającej nas w życie Trójcy Świętej oraz 

cnót boskich uzdalniających władze umysłowe do organizmu nowego 

stworzenia wchodzą dary i Owoce Ducha Świętego. Dary i owoce Ducha 

Świętego wpływają na substancję duszy, która staje się podobna do natury 

Boskiej i daje jej udział w Boskich przymiotach. 

 Zdaniem Akwinaty dary Ducha Świętego są pewnego rodzaju „siłami”, 

pewną duchową mocą, która usprawnienia człowieka do chętnego ulegania 

natchnieniu Bożemu759.  

Dalej wyjaśnia, że w człowieku są dwa rodzaje źródeł ruchu „motorów”, 

które go poruszają do działania: „in homine est duplex principium movens, 

unum quidem interius, quod est ratio; aliud autem exterius, quod est 

Deus”760. Jeden jest wewnętrzny „motor”, czyli rozum, a drugi jest 

zewnętrzny, czyli Bóg. Rozum z natury nie został wyposażony w umiejętność 

słuchania głosu Bożego i dlatego w postaci darów (a więc z łaski) otrzymuje 

szczególne uzdolnienie do przyjmowania poruszeń Bożych761. 

Akwinata podkreśla, że dary nie są cnotami, czynnościami czy 

doznaniami, lecz są trwałymi sprawnościami, które doskonalą człowieka 

w chętnym podążaniu i słuchaniu Ducha Świętego”762. Dodaje, że z darami 

w człowieku przebywa także ich Dawca czyli Duch Święty763. To wejście 

Ducha Świętego w komunię z człowiekiem jest kolejnym etapem zjednoczenia 

z Bogiem, które rozpoczęło się od łaski uświęcającej i dokonuje się przez 

wiarę, nadzieję i miłość. Z korzenia tych trzech cnót „wyrosły” dary Ducha 

Świętego jako ich pochodne: „Unde omnia dona pertinent ad has tres 

virtutes, sicut quaedam derivationes praedictarum virtutum”764. 

Następny poziom życia nadprzyrodzonego stanowią owoce Ducha 

Świętego, które Akwinata określa jako skutki działającego w człowieku 

 
758 R. Kostecki, Objaśnienia tłumacza, zagadnienie 110, w: Tomasz z Akwinu, Suma 
Teologiczna: Nowe Prawo i łaska, t. XIV, dz. cyt., s. 137. 
759 Por. STh, I-II, q. 68, a. 1, ad. 1. 
760 Por. STh, I-II, q. 68, a. 1, co. 
761 Por. tamże. 
762 Por. STh, I-II, q. 68, a. 3, s.c. 
763 Por. tamże 
764 Por. STh, I-II, q. 68, a. 4, ad 3. 



174 

 

Ducha Świętego765. I wyjaśnia, że słowo „owoc” jako określenie na duchowe 

czynności zostało zaczerpnięte ze świata materialnego, w którym oznacza 

słodką, dojrzałą roślinę. Tak jak celem spożywania owoców jest sprawianie 

sobie przyjemności, tak owocem duchowym człowieka jest cel ostateczny, 

którym człowiek ma się cieszyć, rozkoszować766. Owoc życia wiecznego jest 

wprost ostateczny i doskonały i niczym się nie różni od przyszłej szczęśliwo-

ści – stwierdza Akwinata767. Owoce duchowe oznaczają więc skutki 

uczynków dokonywanych pod wpływem działającego w człowieku Ducha 

Świętego768. 

Na szczycie życia nadprzyrodzonego jest osiem błogosławieństw 

ewangelicznych769 wypowiedzianych przez Jezusa Chrystusa podczas 

Kazania na górze (zob. Mt 5, 3-12; Łk 6, 20-23). Błogosławieństwa wiążą 

nagrodę, wyrażoną w postaci obietnicy szczęścia, z pewnymi zachowaniami 

wykonywanymi pod wpływem cnoty i określanymi mianem zasług770.  

Syntetycznie obraz organizmu nadprzyrodzonego w nauce św. Tomasza 

przedstawia Eduard Hugon porównując go z ontologiczną strukturą 

compositum, w którą wchodzi substancja wraz z przypadłościami771. I tak 

substancji (istocie duszy) odpowiada łaska, czyli przypadłość wlana. 

Odpowiednikiem czterech naczelnych władz772 są: trzy cnoty teologiczne 

i cztery kardynalne, które doskonalą władze naczelne oraz siedem darów 

Ducha Świętego uzdalniające człowieka do słuchania specjalnych natchnień 

Ducha Świętego. Natomiast nadprzyrodzonymi odpowiednikami czynności są 

takie przypadłości nadprzyrodzone jak owoce Ducha Świętego oraz 

błogosławieństwa ewangeliczne, które dominikanin określa jako najwyższy 

szczebel doskonałości chrześcijańskiej773. Ponadto Hugon wymienia jeszcze 

 
765 Por. STh, I-II, q. 70, a. 1, ad 1. 
766 Por. STh, I-II, q. 70, a. 1, co. 
767 Por. STh, I-II, q. 70, a. 2, ad 2. 
768 Por. STh, I-II, q. 70, a. 1, ad 1. 
769 Por. S. Swieżawski, Święty Tomasz na nowo odczytany, dz. cyt., s. 184-186. 
770 Por. STh, I-II, q. 69, a. 1, co. 
771 Por. E. Hugon, Podstawy filozofii katolickiej, dz. cyt., s. 49-51. 
772Święty Tomasz za Arystotelesem wymienia pięć władz duszy: „…potentias autem dicimus 

vegetativum sensitivum, appetitivum, motivum secundum locum, et intellectivum”, zob. 

STh, I, 78, a. 1, s.c. Edourd Hugon wymienia pięć rodzajów władz duszy: ”władza 

wegetatywna, czucie, władza poznania umysłowego, władza pożądawcza i władza 

lokomocyjna”. Zob. E. Hugon, Podstawy filozofii katolickiej, dz. cyt., s. 119nn. 
773 Por. E. Hugon, Podstawy filozofii katolickiej, dz. cyt., s. 49-51. 



175 

 

dwie nadprzyrodzone i nieśmiertelne przypadłości, które nazywa „naszą 

chlubą i koroną”: jedna jest obecna już tu na ziemi, tj. zasługa, która rodzi 

się w miłości, a druga obecna tylko w wiecznej ojczyźnie, tj. „widzenie 

uszczęśliwiające i ubłogosławiająca miłość”774.  

Obraz takiej przemienionej duszy w swojej substancji i władzach to 

obraz nowego człowieka podobnego do swojego doskonałego Pierwowzoru. 

  

b. Człowiek na Obraz Trójcy Świętej w usprawiedliwieniu 

 

Akwinata wymienia dwa skutki działania łaski Bożej: usprawiedliwienie 

iustificatione impii (STh, I-II, q. 113) oraz możność zasługi – meritum u Boga 

(STh, I-II, q. 114). Sens teologiczny usprawiedliwienia grzesznika zawiera się 

w odpuszczeniu grzechów – stwierdza św. Tomasz775. Dalej wyjaśnia 

znaczenie teologiczne pojęć „grzech” i „sprawiedliwość” oraz omawia etapy 

procesu usprawiedliwienia. Akwinata stwierdza, że grzech jest nieporządkiem 

ducha, który nie jest poddany Bogu, i stawia znak równości pomiędzy 

pojęciem grzechu a niesprawiedliwością, nieprawością776. Święty Tomasz, 

mówiąc o stanie grzechu, podkreśla aspekt obrazy Boga rozumianej jako 

zagniewanie się Boga na grzesznika777. Natomiast odpuszczenie grzechu 

utożsamia z „uciszeniem” się gniewu Bożego, które ma źródło w miłości Boga 

do grzesznika. Skutkiem Bożej miłości jest łaska, której pozbawił człowieka 

grzech śmiertelny, a której wlanie jest warunkiem koniecznym odpuszczenia 

winy grzesznikowi778. Ten nieporządek, który wprowadza grzech, „zamazuje” 

obraz duchowy Trójcy Świętej w człowieku, pozbawia go piękna, zniekształca 

rysy Bożej dobroci i miłości „naniesione” przez łaskę Bożą. Człowiek traci 

harmonię wewnętrzną we władzach duchowych: rozum z trudem rozpoznaje 

prawdę, a osłabiona wola nie potrafi podążyć za rozpoznanym dobrem. 

Człowiek traci perspektywę wieczności, bo oddala się od celu ostatecznego, 

jakim jest widzenie Boga „twarzą w twarz”. Można powiedzieć, że „zanurza 

 
774 Tamże. 
775 Por. STh, I-II, q. 113, a. 1, s.c. 
776 Por. STh, I-II, q. 113, a. 1, ad. 1. 
777 Por. STh, I-II, q. 113, a. 2, co.  
778 Por. tamże.  



176 

 

się” w doczesności, w materii, tracąc przy tym swoje duchowe piękno, które 

dokonuje się w relacji z Bogiem. 

Natomiast przez sprawiedliwość św. Tomasz rozumie wprowadzenie 

prawości i porządku do wewnętrznych dyspozycji człowieka. Co oznacza, że 

wyższe władze stają się poddane Bogu, a niższe władze duszy są 

podporządkowane rozumowi779. Zatem sprawiedliwość jest przeciwieństwem 

niesprawiedliwości. Synonimem sprawiedliwości jest porządek. Natomiast 

synonimem grzechu jest nieporządek i niesprawiedliwość.  

Dokument Soboru Trydenckiego pt. Podsumowaniu wypowiedzi 

teologów na temat usprawiedliwienia wyjaśnia, czym jest usprawiedliwienie: 

„Jest dokonaniem sprawiedliwości z jakiejś niesprawiedliwości. Jest jakimś 

duchowym ruchem od bezbożności do pobożności. Być sprawiedliwym, to 

znaczy z winnego stać się niewinnym. Usprawiedliwienie jest przylgnięciem 

do Boga; usprawiedliwić człowieka, to znaczy przywrócić do łaski Bożej […] 

Usprawiedliwienie jest tym samym, co uwolnienie od grzechu […] Jest 

odrodzeniem człowieka wewnętrznego przez uśmiercenie człowieka 

zewnętrznego”780. 

 Te i wiele innych wypowiedzi wspomnianych wyżej teologów prowadzą 

do konkluzji, że bycie usprawiedliwionym oznacza odpuszczenie grzechów za 

pośrednictwem łaski. Zatem usprawiedliwienie grzesznika oznacza 

uczynienie kogoś sprawiedliwym w sensie duchowym. Należy stwierdzić, że 

stanowisko św. Tomasza jest zgodne z opiniami zaprezentowanymi 

w dokumentach Soborowych. 

Według Akwinaty usprawiedliwienie jest procesem przejścia od stanu 

duchowej niesprawiedliwości spowodowanej grzechem do stanu 

sprawiedliwości polegającej na odpuszczeniu grzechów781. Jest to proces 

przemiany wewnętrznej człowieka, który za punkt wyjścia – terminus a quo 

ma stan grzechu, niesprawiedliwości, a za punkt dojścia – terminus ad quem, 

którym jest sprawiedliwość, czyli odpuszczenie grzechów782. Natomiast nazwę 

 
779 Por. STh, I-II, q. 113, a. 1, co; ad. 1. 
780 A. Baron, H. Pietras, Dokumenty Soborów Powszechnych, t. IV/1 (1511-1870), Lateran V. 

Trydent. Watykan I, Kraków 2007, s. 253. 
781 Por. STh, I-II, q. 113, a. 1, co. 
782 Por. tamże. 



177 

 

procesu przyjmuje się od punktu dojścia, którym jest usprawiedliwienie 

grzesznika783. 

Pomiędzy punktem wyjścia a punktem dojścia dokonuje się w człowieku 

wewnętrzna przemiana. Jej skutkiem jest usprawiedliwienie grzesznika. 

Punktem wyjścia jest stan odwrócenia się od Boga spowodowany brakiem 

łaski uświęcającej, a punktem dojścia jest komunia z Bogiem.  

Akwinata wymienia cztery etapy koniecznie występujące w procesie 

usprawiedliwienia grzesznika używając porównania do ruchu784: 1) punkt 

wyjścia: wlanie łaski przez Boga, które porusza wolę człowieka do oddalenia 

się od stanu grzechu; 2) pod wpływem łaski i cnót wlanych człowiek aktem 

swojej wolnej decyzji wybiera współpracę z łaską, która wspomaga jego akty 

wiary, nadziei i miłości; 3) pod wpływem tejże łaski oraz cnoty wlanej 

i pokuty dokonuje się akt skruchy i zbliżenie się do punktu dojścia, czyli 

usprawiedliwienia; 4) punkt dojścia: odpuszczenie grzechów jest 

zakończeniem procesu usprawiedliwienia i jego celem. 

Choć Akwinata mówi o „procesie” usprawiedliwienia i wymienia jego 

poszczególne etapy, to w kolejnym artykule mocno podkreśla, że jest to 

proces natychmiastowy, a nie zachodzący stopniowo785. W uzasadnieniu 

wskazuje na Osobę Ducha Świętego, który dokonuje usprawiedliwienia we 

właściwy sobie sposób, czyli nagle, co wynika z Objawienia786. Zatem ze 

strony Trójcy Świętej usprawiedliwienie jest procesem natychmiastowym. 

Natomiast ze strony człowieka ten proces może być rozciągnięty w czasie, np. 

z powodu „pewnego rozważania”, jak zauważa św. Tomasz, które należy do 

etapu przygotowania się do przyjęcia łaski uświęcającej787. 

W artykule dziewiątym zagadnienia 113 prima pars secundae partis 

(STh, I-II, q. 113, a. 9) św. Tomasz zadaje ważne pytanie: Czy 

usprawiedliwienie grzesznika jest największym dziełem Bożym? 

W odpowiedzi na to pytanie Akwinata wymienia trzy wielkie dzieła Boga: 

stworzenie ex nihilo, usprawiedliwienie grzesznika i dar chwały 

 
783 Por. STh, I-II, q. 113, a. 6, co. 
784 Por. tamże, a także STh, I-II, q. 113, a. 8, co. 
785 Por. STh, I-II, q. 113, a. 7, co. 
786 Por. tamże. 
787 Por. STh, I-II, q. 113, a. 7, ad. 1. 



178 

 

uszczęśliwiającej sprawiedliwego788. Patrząc na te dziełu z punktu widzenia 

łaski, można je nazwać: gratia creationis, gratia iustificationis i gratia gloriae.  

Następnie rozważa, które z tych dzieł jest największe, biorąc pod uwagę 

różne kryteria: sposób ich dokonania lub wielkość dokonanego dzieła 

 Akwinata zauważa, że pod względem sposobu dokonania największym 

z dzieł Bożych jest dzieło stworzenia, gdyż zachodzi tu powstanie czegoś 

z nicości w przeciwieństwie do usprawiedliwienie grzesznika, które dotyczy 

dobra tylko pojedynczego człowieka789. Jednakże zestawiając dobro wielkiego 

dzieła stworzenia całego wszechświata z dobrem jednostki św. Tomasz 

stwierdza, iż dobro łaski jednostki jest większe niż dobra naturalne całego 

wszechświata790. 

Natomiast pod względem wielkości dokonanego dzieła usprawiedliwienia 

grzesznika można nazwać wielkim pod względem wielkości tego, co się 

dokonuje. Biorąc pod uwagę kryterium wielkości dokonania dzieła 

usprawiedliwienie grzesznika, które ma na celu wieczne dobro uczestnictwa 

w Bogu, jest ono dziełem większym niż dzieło stworzenia zmierzające do 

dobra natury, która przemija791. 

Akwinata w tym względzie powołuje się na autorytet Pisma Świętego 

i św. Augustyna, zwanego Doktorem Łaski. W Liście do Efezjan Apostoł 

Paweł mówi, że większe dzieła od wszystkich dzieł Chrystusa czyni ten, kto 

z lękiem i drżeniem zabiega o swoje zbawienie (Flp 2,12). Doctor Gratiae także 

stwierdza, że dzieło usprawiedliwienia grzesznika jest dziełem większym niż 

stworzenie świata792. Uważa, że usprawiedliwienie jest czymś większym niż 

to, co znajduje się na niebie i na ziemi, bo niebo i ziemia przeminą (Mt 24, 

35), a w człowieku działa Chrystus793. W przeznaczonych i tych, których 

uprzednio poznał, zbawienie i usprawiedliwienie pozostanie. Niebo i ziemia 

 
788 Por. STh, I-II, q. 113, a. 9, co. 
789 Por. tamże. 
790 Por. tamże. 
791 Por. tamże. 
792 Por. tamże. 
793 „Et maiora horum faciet. Quorum, obsecro? Numquidnam omnium operum Christi 

maiora facit, qui cum timore et tremore suam ipsius salutem operatur (Philipp. II, 12) ? 

Quod utique in illo, sed non sine illo Christus operatur. Prorsus maius hoc esse dixerim, 

quam est coelum et terra, et quaecumque cernuntur in coelo et in terra. Et coelum enim et 

terra transibit (Matth. XXIV, 35) ; praedestinatorum autem, id est eorum quos praescit, 

salus et iustificatio permanebit. In illis tantum opera Dei, in his autem etiam est imago Dei”, 
Św. Augustyn, In Evangelium Joannis tractatus, 72, n. 3: PL 35, 1823. 



179 

 

są dziełem Boga, a w usprawiedliwionych jest także obraz Boga – podkreśla 

św. Augustyn794.  

Wszystkie rzeczy stworzone łączy z Bogiem fakt, że Bóg jest ich Stwórcą. 

Natomiast relacja ludzi do Boga nie zamyka się w tym, że są stworzeniem, 

lecz w tym, że są na obraz Boga w Trójcy Świętej. Zatem relacja ludzi 

z Bogiem jest dziełem większym niż dzieło stworzenia. A dobro łaski 

jednostki jest większe niż dobro naturalne całego wszechświata795, gdyż 

łaska jest dobrem nadprzyrodzonym. 

Akwinata bada też relację daru łaski usprawiedliwiającej grzesznika 

donum gratiae iustificantis impium do daru łaski chwały uszczęśliwiającej 

sprawiedliwych donum gloriae beatificantis iustum796. Rozpatruje wielkość 

tych dzieł w dwojakim sensie: bezwzględnie i proporcjonalnie.  

Patrząc na te dwa dary pod kątem bezwzględnej wielkości, przyznaje, że 

dar łaski chwały jest większy niż dar łaski usprawiedliwienia grzesznika. 

Natomiast biorąc pod uwagę wielkość rozumianą proporcjonalnie, uznaje, że 

dar łaski usprawiedliwienia jest większy niż dar łaski chwały797. Swoje 

stanowisko św. Tomasz argumentuje tym, że dar łaski usprawiedliwienia 

w znacznie większym stopniu przerasta godność grzesznika niż dar chwały 

przerasta godność sprawiedliwego, który jest już usprawiedliwiony798. 

Romuald Kostecki w komentarzu do artykułu dziewiątego kwestii 113 

prima secundae nazywa dar łaski chwały „uwielbieniem” i wyjaśnia: „Jeśli 

natomiast rozważymy te dzieła, uwzględniając proporcję ich wielkości, to 

usprawiedliwienie jest większym od uwielbienia. Uwielbienie jest tylko 

wykończeniem usprawiedliwienia. Między łaską a stanem uwielbienia 

zachodzi pewna proporcja, nie ma jej natomiast między stanem grzechu 

a stanem łaski. Większą rzeczą jest uświęcić grzesznika niż uwielbić 

sprawiedliwego. Większa jest przepaść między stanem grzechu a stanem 

 
794 Tamże.  
795 Por. STh, I-II, q. 113, a. 9, ad. 2. 
796 Por. STh, I-II, q. 113, a. 9, co. 
797 Por. tamże. 
798 Por. tamże. 



180 

 

łaski, niż między stanem łaski a stanem chwały. We wszystkich tych trzech 

dziełach przebija się sprawiedliwość i miłosierdzie Boże”799. 

Także Tomasz Gałuszka zauważa w innym dziele św. Tomasza800 trzy 

arcydzieła, które powstały na skutek dynamizmu i nadmiaru miłości Ojca do 

Syna w Duchu Świętym: arcydzieło stworzenia – excellens opus creationis, 

arcydzieło oświecenia– excellens opus iluminationis oraz arcydzieło 

usprawiedliwienia – excellens opus iustificationis801. Dzieło stwórcze Trójcy 

Świętej w tym rozważaniu zostało przypisane Synowi, gdyż Ojciec porównany 

do Twórcy dokonał tych wszystkich dzieł w Duchu Świętym przez swoje 

Słowo802.  

W pierwszym „arcydziele stworzenia” została podkreślona rola Syna, 

który „jako Prawda i Mądrość Ojca czyni każdą istniejącą rzecz prawdziwą, 

dobrą i piękną”803. Ten rodzaj działania Trójcy Świętej dotyczy wszystkich 

stworzeń – zarówno ożywionych, jak i nieożywionych, które w ten sposób 

noszą w sobie odciśnięty ślad „genialnej myśli Boga”804. 

W drugim „arcydziele oświecenia” Chrystus – źródło światła oraz 

„Odblask Ojca, boska Myśl i Intelekt” – wyróżnił jedno ze stworzeń, 

a mianowicie człowieka, gdyż stworzył go na Swój obraz i podobieństwo805. 

Oznacza to, iż człowiek w swoim umyśle jest otwarty na Boga, jest zdolny do 

miłości i do poznawania prawdy oraz do wrażliwości na piękno806. Zatem 

obrazem i podobieństwem Trójcy Świętej w człowieku można nazwać te 

przymioty jego rozumnej natury, które stanowią o szczególnej godności 

człowieka: otwartość na Boga oraz dobro, prawdę i piękno.  

Trzecie „arcydzieło usprawiedliwienia” wynika z potrzeby „przywrócenia 

zaburzonego porządku i naprawie relacji, które uległy rozstrojeniu 

 
799 R. Kostecki, Objaśnienia tłumacza, zagadnienie 113, w: Tomasz z Akwinu, Suma 
Teologiczna: Nowe Prawo i łaska, t. XIV, dz. cyt., s. 203. 
800 In Hebr. prol. (nr 3), zob. T. Gałuszka, Piękny Bóg, Piękny Człowiek. Zło z perspektywy 
teologii piękna Tomasza z Akwinu, dz. cyt., s. 332. 
801 Por. tamże, s. 332-335.  
802 Tamże. 
803 Tamże. 
804 Tamże. 
805 Tamże. 
806 Tamże. 



181 

 

i dezintegracji na skutek skażenia natury ludzkiej grzechami czyli ciałami 

nieprzeźroczystymi” – komentuje dominikanin Tomasz Gałuszka807.  

Te grzechy, zasłaniając światło prawdy, pogrążały człowieka 

w ciemnościach, będąc przyczyną ich „duchowej brzydoty, czyli hańby”808. 

Grzeszni ludzie woleli ukryć się w cieniu, aby nie było widać brzydoty swoich 

grzechów, a także nie chcieli widzieć brzydoty innych. Pismo Święte mówi 

o tym niepożądanym stanie jako o odstąpieniu od „pierwotnej miłości” (por. 

Ap 2, 4). Natomiast w Chrystusowym usprawiedliwieniu chodzi o „odbudowę” 

stanu sprawiedliwości, który zawiera właściwe relacje człowieka do Boga, do 

bliźniego i siebie samego, czyli na przywróceniu „pierwotnej miłości” 

i duchowego piękna człowieka809. Chodzi także o „renowację” zniszczonego 

obrazu Boga w człowieku, której dokonuje Chrystus.  

Chrystus wystąpił w dziele usprawiedliwienia nie jako sędzia, ale jako 

brat i przyjaciel człowieka, który przez swoją mękę, śmierć 

i zmartwychwstanie dokonał pojednania i zjednoczenia rodziny ludzkiej 

z Bogiem, a także przywrócił człowiekowi utracone piękno810. Chrystus 

w swoim trzecim arcydziełem pragnął zachwycić Ojca i zadziwić ludzkość 

„widząc w człowieku własne alter ego” – stwierdza Gałuszka811. 

W podsumowaniu tematu usprawiedliwienia zostaną przytoczone 

wypowiedzi ojców Soboru Trydenckiego, które podkreślają główna rolę całej 

Trójcy Świętej jako przyczyny usprawiedliwienia człowieka: „Przyczyną 

celową jest chwała Boga i Chrystusa oraz życie wieczne; przyczyną sprawczą 

jest miłosierny Bóg, który darmo obmywa i uświęca, znacząc i namaszczając 

Duchem Świętym obietnicy, będącym rękojmią naszego dziedzictwa; 

przyczyną zasługującą jest Jego umiłowany Jednorodzony, nasz Pan Jezus 

Chrystus, który - gdy byliśmy nieprzyjaciółmi – z powodu wielkiej miłości, 

którą nas umiłował, swą najświętszą męką na drzewie krzyża wysłużył dla 

nas usprawiedliwienie i zadośćuczynił za nas Bogu Ojcu; przyczyną 

narzędziową jest sakrament chrztu, będący sakramentem wiary, bez której 

nikt nigdy nie dostąpił usprawiedliwienia. W końcu jedyną przyczyną 

 
807 Tamże. 
808 Tamże, także s. 184. 
809 Tamże. 
810 Tamże. 
811 Tamże. 



182 

 

formalną jest sprawiedliwość Boża, nie ta przez którą On sam jest 

sprawiedliwy, ale ta, którą nas czyni sprawiedliwymi, którą przez Niego 

obdarowani, odnawiamy się duchem naszego umysłu”812.  

Jak wynika z powyższych rozważań, w usprawiedliwieniu grzesznika 

cała Trójca Święta dokonuje odnowy duchowej człowieka przez udzielanie mu 

darów łaski płynących z miłości. Dzieło usprawiedliwienia można także 

szczegółowo rozpatrywać przez pryzmat zasług każdej z Osób Boskich. W tym 

sensie została podkreślona rola Chrystusa jako dokonującego dzieła 

pojednania człowieka z Bogiem, ze światem i z samym sobą, gdyż celem 

usprawiedliwienia jest przemiana człowieka na obraz i podobieństwo Trójcy 

Świętej oraz pozostawanie z Nią w komunii miłości teraz i w wieczności.  

 

c. Człowiek na Obraz Trójcy Świętej w zasłudze 

Usprawiedliwienie i zasługa to jakby dwa narzędzia, za pomocą których 

człowiek we współpracy z łaską Bożą ma wpływ na to, jakim obrazem Boga 

jest. W przypadku zasługi są dwie możliwości wpływania na jakość tego 

obrazu: jedna ze strony wolnej woli człowieka, a druga ze strony Ducha 

Świętego. W jaki sposób zasługi wpływają na obraz Boga w człowieku, 

zostanie przedstawione poniżej. Akwinata wyjaśnia pojęcie zasługi, 

przyrównując ją do zapłaty za coś: 

„Respondeo dicendum quod meritum et merces ad idem referuntur, id 

enim merces dicitur quod alicui recompensatur pro retributione operis vel 

laboris, quasi quoddam pretium ipsius. Unde sicut reddere iustum pretium 

pro re accepta ab aliquo, est actus iustitiae; ita etiam recompensare 

mercedem operis vel laboris, est actus iustitiae”813.  

Zasługa jest zapłatą, wynagrodzeniem za wykonane dzieło lub pracę. 

Każde dzieło lub praca ma swoją cenę. Zasługa jest wynagrodzeniem 

w odpowiedniej wysokości za uczynki. Tę cenę za coś w odpowiedniej 

 
812 A. Baron, H. Pietras, Dokumenty Soborów Powszechnych, dz. cyt, s. 295-297. 
813 STh, I, q. 114, a.1, co. 



183 

 

wysokości Akwinata nazywa iustum pretium oraz aktem sprawiedliwości 

actus iustitiae814. 

Dominikański teolog mówi o zasłudze pomiędzy równymi (ludźmi), która 

charakteryzuje się równością, oraz o zasłudze w relacji człowieka do Boga, 

która polega na nierówności podmiotów i ma charakter sprawiedliwości 

proporcjonalnej815. W tym drugim znaczeniu człowiek może mieć zasługę 

u Boga jedynie ze względu na uprzednie postanowienie Boże, iż Bóg będzie 

wynagradzał nasze dobre uczynki816. Mimo tego, że wszystko, co człowiek 

ma, każde dobro, które posiada, otrzymuje od Boga, to Bóg staje się 

dłużnikiem człowieka w tym znaczeniu, że Bóg sam tak postanowił i uznając 

zasługę, wypełnia swoje postanowienie817.  

 Pierwszą i najważniejszą przyczyną zasługi jest postanowienie Boże 

(por. KKK nr 2008), które przejawia się w postaci łaski określonej przez 

Akwinatę mianem współdziałającej – gratia cooperans818. Ta łaska Boża, 

stojąca u przyczyn zasługi, jest konieczna dla człowieka, aby zasłużył na 

życie wieczne. Teolog wyjaśnia, że człowiek pozostający w stanie natury 

skażonej grzechem nie jest w stanie sam o własnych siłach osiągnąć celu 

nadprzyrodzonego, którym jest życie wieczne819. Ten cel człowiek może 

osiągnąć tylko z pomocą Bożą, ponieważ Bóg tak stworzył naturę ludzką, iż 

posiada zdolność do osiągniecia celu ostatecznego, ale nie własnymi siłami, 

lecz z pomocą łaski Bożej. Tylko dzięki łasce Bożej czyn człowieka może być 

zasługujący na życie wieczne. Człowiek całą zdolność czynienia dobra 

otrzymuje od Boga. Także możliwość otrzymania zapłaty za dobre uczynki 

 
814 Por. STh, I, q. 114, a. 1, co. Zob. także A. Bobrowski, Teologia moralna, cz. I, t. 1, 
Włocławek 1945, s. 205: „Zasługą (meritum) jest ta właściwość czynu, dzięki której jest on 

godzien nagrody. Zasługa bywa dwojaka: albo słuszna (de condigno), gdy wartość czynu 

równa się nagrodzie, albo stosowna (de congruo), gdy tej równości nie ma, gdy mianowicie 

użyczona nagroda pochodzi z łaskawości i szczodrobliwości, nie zaś wymiaru 

sprawiedliwości. Zasługę pierwszego rodzaju (de condigno) posiada jedynie czyn moralnie 

dobry i nadnaturalny, wykonany w stanie łaski: istotna zasługa zależy właśnie od stanu 

i godności osoby zasługującej”. 
815 Por. STh, I, q. 114, a. 1, co. Więcej na temat zasługiwania na nagrodę lub karę u Boga 

zob. w: Święty Tomasz z Akwinu, Traktat o ludzkim działaniu, Summa Teologii I-II, q. 21, 

przeł. o i oprac. W. Galewicz, Kęty 2013. 
816 Por. STh, I, q. 114, a. 1, co. 
817 Por. STh, I, q. 114, a. 1, ad. 3. 
818 STh, I, q. 114, Prooemium . 
819 Por. STh, I, q. 114, a. 2, co. 



184 

 

zapewnia mu wolna decyzja Boga w tej sprawie820. Akwinata podaje dwa 

źródła czynów zasługujących u Boga: jako pierwsze wskazuję wolną decyzję 

człowieka pobudzonego łaską Bożą, a jako drugie wymienia łaskę Ducha 

Świętego821. Odnosząc te dwa źródła do kryterium sprawiedliwości, św. 

Tomasz rozróżnia zasługi prowadzące do życia wiecznego w sensie równości 

proporcjonalnej – de congruo i w sensie ścisłym – de condigno. 

W przypadku zasługi typu de congruo nie ma ścisłej zależności 

sprawiedliwości z zasługiwaniem na życie wieczne z uwagi na nierówność 

podmiotów: Boga i człowieka. Jeśli człowiek działa swoim aktem wolnej woli 

z poziomu swojej natury, to nie jest w stanie „dosięgnąć” tym czynem Boga 

i zasłużyć na życie wieczne. Jednakże Bóg w swojej nieskończonej dobroci, 

doceniając wysiłki człowieka, wynagradza go proporcjonalnie do jego 

możliwości822. Święty Tomasz podaje przykład ewangelicznej wdowy 

wrzucającej do skarbony świątynnej tylko dwa pieniążki, a mimo tego jej 

czyn wprawił w zdumienie samego Boga – Jezusa Chrystusa, który ocenił, iż 

ta kobieta „wrzuciła więcej niż wszyscy inni” (por. Łk 21, 1-4). Jej czyn został 

oceniony wielkością proporcjonalną w stosunku do jej możliwości i został 

uznany za wielką zasługę823. Obraz Boga w człowieku wypracowany przez 

zasługę typu de congruo z pomocą łaski Bożej jest bezcenny i jest 

doskonalszy niż obraz w naturze.  

 W przypadku zasługi typu de condigno Akwinata mówi o zasłudze 

w sensie ścisłym tj. zasługującej na życie wieczne Wartość tej zasługi mierzy 

się bowiem po pierwsze mocą Ducha Świętego, który człowieka prowadzi 

wprost do życia wiecznego, po drugie zaś godnością łaski, dzięki której 

człowiek staje się współuczestnikiem Boskiej natury. Jak to już ujął św. 

Paweł Apostoł, z tytułu adopcji człowiek automatycznie staje się dziedzicem 

Boga: „Jeżeli zaś jesteśmy dziećmi, to i dziedzicami: dziedzicami Boga, 

a współdziedzicami Chrystusa, skoro wspólnie z Nim cierpimy po to, by też 

wspólnie mieć udział w chwale” (Rz 8, 17). 

 
820 STh, I, q. 114, a.2 , ad. 3. 
821 Por. STh, I, q. 114, a.3, co. 
822 Por. tamże. 
823 Por. STh, I, q. 95, a. 4, co. Zob . także: Thomas Aquinas, Catena aurea in quatuor 
Evangelia. Expositio in Marcum, cap. 12, lectio 7. 



185 

 

Uczynek zasługujący w sensie ścisłym, bo wypływający z mocy Ducha 

Świętego, jest porównany do źródła wody wytryskującej ku życiu wiecznemu 

(por. J 4, 14) i jest najcenniejszym dobrem, jakie może otrzymać człowiek. 

Tym dobrem jest uczestnictwo w naturze Boga w Trójcy Świętej, a więc 

przybrane synostwo Boże oraz prawo do dziedzictwa Bożych dóbr 

w wieczności (por. KKK nr 2009). Ten obraz Boga w człowieku jest 

najcenniejszy, prawie doskonały i wieczny. 

Akwinata powołując się na autorytet Pisma Świętego stwierdza, że istotą 

zasługi jest życie wieczne w Królestwie Bożym, które polega na „jasnym” 

poznaniu Boga824: „A to jest życie wieczne: aby znali Ciebie, jedynego 

prawdziwego Boga, oraz Tego, którego posłałeś, Jezusa Chrystusa” (J 17, 3). 

Natomiast poznanie Boga jest możliwe dzięki temu, że Bóg objawia się 

człowiekowi, który Go miłuje, zachowując Jego przykazania, bo celem 

wszystkich przykazań jest miłość Boga: „Kto ma przykazania moje 

i zachowuje je, ten Mnie miłuje. Kto zaś Mnie miłuje, ten będzie umiłowany 

przez Ojca mego, a również Ja będę go miłował i objawię mu siebie” (J 14, 

21). A zatem istotą zasługi jest miłość i życie wieczne polegająca na szczęściu 

z poznawania Boga825. Akt wolnej woli człowieka zwracającego się w stronę 

Boga to akt miłości i odwrotnie, Bóg zwraca się do człowieka mocą Ducha 

Świętego, który jest Miłością. Jest to więc relacja miłości Boga i człowieka. 

Zatem istotą zasługi jest miłość, a obraz Boga w człowieku jest tym 

piękniejszy i bardziej intensywny, im większa jest miłość tak ze strony 

człowieka, jak i Boga.  

Według św. Tomasza wielkość zasługi ocenia się według dwóch miar: 

jedna to miłość i łaska, a druga to wielkość uczynku. Akwinata wskazuje na 

zależność pomiędzy wielkością zasługi a „istotną” nagrodą polegającą na 

rozkoszowaniu się Bogiem. Im więcej miłości będzie zawierał czyn 

zasługujący na życie wieczne, tym większa będzie nagroda w życiu 

wiecznym826. Jeśli chodzi o wielkość uczynku, to może być on liczony 

bezwzględnie lub proporcjonalnie. Człowiek po grzechu pierworodnym ma 

osłabione siły duchowe i dźwiga różnorodne jego skutki. Toteż ilość zasługi 

 
824 Por. STh, I, q. 114, a. 4, s.c. 
825 STh, I, q. 114, a. 4, co. 
826 Por. STh, I, q. 95, a. 4, co. 



186 

 

ocenia się proporcjonalnie nie tylko względem trudu i walki włożonej 

w wykonanie dzieła, ale przede wszystkim uwzględniając stopień gotowości 

woli, która ma za przyczynę miłość827.  

Rodzaje nagród przyporządkowane do konkretnych czynności człowieka 

dokonanych pod wpływem cnoty z powodu miłości do Boga, zostały przez 

Jezusa Chrystusa określone Kazaniu na Górze (zob. Mt 5, 3-12; Łk 6, 20-

23)828. Dwie z tych nagród będą omawiane w dalszej części niniejszej 

dysertacji, gdyż w nich obraz Boga w człowieku staje się coraz doskonalszy. 

Są to: obietnica przybrania za synów, czyli uczestnictwo w naturze Bożej, 

oraz obietnica oglądania Boga w świetle chwały.  

Ojcowie Soboru Trydenckiego zasługę dobrych uczynków nazwali 

„owocem usprawiedliwienia”, który osiągnęli usprawiedliwieni ludzie dzięki 

zachowywaniu odzyskanej łaski829. Aby ich czyny miłości dokonane w imię 

Boże nie okazały się daremne, Bóg – sędzia sprawiedliwy złożył im obietnicę 

nagrody. Tym, którzy „ukończą bieg”, zachowując wiarę i miłość na Jego 

przyjście, zostanie dany wieniec zwycięstwa (por. 2 Tm 4,7-8), czyli życie 

wieczne przyobiecane synom Bożym. Ojcowie soborowi podkreślają, że Bóg 

udziela tej nagrody ze względu na zasługę Chrystusa, który nieustannie 

udziela mocy usprawiedliwionym, gdy uprzedza ich dobre czyny, towarzyszy 

im w trakcie ich dokonywania i pozostaje po ich dokonaniu830. Tylko dzięki 

Chrystusowi te dobre czyny podobają się Bogu i są zasługujące. Oznacza to, 

że obraz Boga w człowieku jest piękny pięknem Chrystusa.  

Tomasz Gałuszka stwierdza, że zanim w człowieku zaistniał obraz Trójcy 

Świętej, to zaistniał w nim najpierw Obraz Syna jako „wybór i powołanie do 

przyjaźni z Nim i całą Trójca Świętą”831. Dominikanin nazywa człowieka 

„drugą połówką Syna w Jego boskim Obrazie” oraz „duplex persona”832. To 

druga metafora zaczerpnięta od św. Tomasza oznacza osobową relację 

Chrystusa z człowiekiem typu: „ja – ty” opartą na miłości i przyjaźni, gdyż 

 
827 Por. STh, I, q. 95, a. 4, ad. 2. 
828 Więcej na temat błogosławieństw jako elementu konstytutywnego organizmu 

nadprzyrodzonego w poprzedzającym podrozdziale: 3. a. Życie nadprzyrodzone. 
829 A. Baron, H. Pietras, Dokumenty Soborów Powszechnych , dz. cyt., s. 309nn. 
830 Tamże. 
831 Tamże, s. 76nn. 
832 Por. T. Gałuszka, Piękny Bóg, Piękny Człowiek. Zło z perspektywy teologii piękna 
Tomasza z Akwinu, dz. cyt., s. 73nn. 



187 

 

przyjaciela można nazwać swoim drugim „ja” lub drugą połówką duszy833. Na 

mocy tej miłości przyjaźni z Chrystusem człowiek upodabnia się do całej 

Trójcy Świętej. Ludzie, którzy są na obraz i podobieństwo „całego Boga”, stają 

się także Jego przybranymi synami, gdyż Ojciec stwarza ich przez Syna 

w Duchu Świętym, który ożywia i przemienia ich w synów Bożych834. Stąd 

konkluzja, że jeśli człowiek jest podobny do Syna, a Syn do Ojca, to człowiek 

też jest podobny do Ojca. Miłość Chrystusa jest także źródłem wszystkich 

naszych zasług przed Bogiem, gdyż dana człowiekowi łaska, jednocząc nas 

z Chrystusem czynną miłością, zapewnia nadprzyrodzoną jakość ludzkim 

czynom (por. KKK 2011).  

Reasumując. Wyżej wywiedziono, iż łaska uświęcająca należy do 

przypadłości nadprzyrodzonych, które nie powstają w wyniku aktu 

stwórczego lecz są darem darmo danym i dodanym do natury ludzkiej. Św. 

Tomasz rozważa dwa skutki łaski: usprawiedliwienie i zasługę u Boga. Ich 

celem jest przebóstwienie człowieka, którego może dokonać tylko Bóg835. 

Obydwa skutki mają wpływ na obraz Trójcy Świętej w człowieku. 

Usprawiedliwienie zapoczątkowuje i kontynuuje proces odnowy obrazu 

Trójcy Świętej w człowieku skażonym grzechem, a zasługa dodaje piękna 

i blasku duszy, czyli „upiększa” jej obraz. Romuald Kostecki w komentarzu 

do kwestii 113 prima pars, wyjaśnia, że przebóstwienie, które jest 

podstawowym i pierwszym skutkiem łaski, wyciska na duszy specjalny obraz 

Boży i oznacza „uświęcenie”836.  

4. Wpływ światła chwały na obraz Boga w człowieku  

a. Podobieństwo obrazu Trójcy Świętej w człowieku w adopcji  

 

Święty Tomasz opisuje różne typy podobieństw człowieka i innych stworzeń 

do Trójcy Świętej lub poszczególnych Osób Boskich, niektóre z nich zostaną 

 
833 Tamże, s. 76nn. 
834 Por. STh, I, q. 93, a. 5, ad. 4. 
835 „…Sic enim necesse est quod solus Deus deificet, communicando consortium divinae 

naturae per quandam similitudinis participationem, sicut impossibile est quod aliquid igniat 

nisi solus ignis”, STh, I-II, q. 112, a. 1, co. 
836 R. Kostecki, Objaśnienia tłumacza, zagadnienie 113, w: Tomasz z Akwinu, Suma 
Teologiczna: Nowe Prawo i łaska, t. XIV, dz. cyt., s. 199nn. 



188 

 

przedstawione poniżej. Boga nazywamy Ojcem wszystkich stworzeń: 

pozbawionych rozumu i rozumnych837. Wszystkie stworzenia rozumne 

i nierozumne uczestniczą w podobieństwie do swego Ojca, ale 

w niejednakowy sposób. Święty Tomasz wyróżnia dwa rodzaje uczestnictwa 

w tym podobieństwie do Ojca: pierwsze w istnieniu, które dotyczy wszystkich 

stworzeń, i drugie w naturze Boga – przez adopcję – które dotyczy tylko 

stworzeń rozumnych838. 

Akwinata stwierdza, że w każdym stworzeniu istnieje też jakieś 

podobieństwo do Słowa, które jest przyswajane na trzy sposoby839: 

– secundum rationem formae; na podobieństwo formy zaktualizowanej 

w materii, a nie formy istniejącej w umyśle, np. architekta. Chodzi o rzecz 

materialną, a nie o samą ideę domu, która odpowiada pierwiastkowi 

duchowemu840. Taki rodzaj podobieństwa do Syna Bożego mają wszystkie 

stworzenia - stwierdza Tomasz Kajetan (Tommaso de Vio), znany komentator 

Sumy Teologicznej, gdyż dla wszystkich wspólne jest to, iż są stworzeni przez 

Słowo będące najznamienitszym podobieństwem – eminentissima 

similitudo841. 

– secundum intellectualitatem; na podobieństwo rozumności lub 

duchowości, tak jak wiedza, która powstaje w umyśle ucznia i jest podobna 

do słowa w umyśle nauczyciela842. Analogicznie, stworzenie posługujące się 

rozumem upodabnia się do Słowa Bożego przez swoją naturę rozumną. 

Kajetan nazywa to podobieństwem przez naśladowanie stopnia 

niematerialności, które jedynie przysługuje stworzeniom rozumnym843. 

 – secundum unitatem quam habet ad patrem; stworzenia rozumne 

zostają upodobnione do przedwiecznego Słowa Bożego co do jedności, która 

łączy Je z Ojcem. To upodobnienie dokonuje się przez łaskę i miłość. Stąd 

Chrystus Pan modli się „żeby oni byli jedno w nas, tak jak my jedno 

jesteśmy” (J 17, 21-22). Takie upodobnienie wypełnia doskonale pojęcie 

 
837 Por. STh, III, q. 23, a. 3, ad. 1. 
838 Por. tamże. 
839 Por. STh, III, q. 23, a. 3, co. 
840 Por. tamże. 
841 Por. T. Kajetan, Commentaria in Summam Theologiae, w: St. Thomae Aquinatis, Summae 

Theologiae, Opera omnia (editio Leonina), STh, III, q. 23, a. 3, t. 11, Romae 1903. 
842 Por. STh, III, q. 23, a. 3, co. 
843 Por. T. Kajetan, Commentaria in Summam Theologiae, dz. cyt. 



189 

 

adopcji844 (usynowienia), bo upodobnionym przysługuje dziedzictwo wieczne. 

Zatem adopcja odpowiada tylko stworzeniom rozumnym, a nie wszystkim 

stworzeniom, jak podkreśla Kajetan: adoptari convenit creaturae rationali soli, 

non omni845. Jednakże św. Tomasz podkreśla, że nie każdy człowiek zostaje 

usynowiony, ale tylko ten, który ma łaskę miłości caritas, rozlaną w sercach 

ludzkich przez Ducha Świętego, który został nazwany: „Duchem przybrania 

za synów (Rz 8, 15)”. Kajetan określa ten rodzaj upodobnienia jako 

naśladowanie jedności z Ojcem przez posiadających łaskę miłości846.  

Święty Tomasz w swoim Komentarzu do Ewangelii Jana wyjaśnia, w jaki 

sposób człowiek staje się Synem Boga, rozważając sens słów o przyjściu 

Słowa do ludzi, z których jedni Go nie poznali i nie przyjęli; natomiast tym, 

którzy Je przyjęli, dało moc (władzę), aby się stali dziećmi Bożymi – synami 

Boga (por. J 1, 11-13)847. Stwierdza, że człowiek staje się Synem Boga przez 

potrójne upodobnienie do Boga. Po pierwsze przez wylanie łaski uświęcającej, 

która ma moc uczynienia ludzi dziećmi Bożymi848. Po drugie człowiek 

upodabnia się do Boga przez łaskę, która daje mu władzę dokonywania 

doskonałych dzieł sprawiedliwości. Trzecie upodobnienie dokonuje się przez 

łaskę przyjęcia światła chwały, która jest życiem wiecznym849. Na każdym 

więc etapie procesu usynowienia człowieka (Bożej adopcji) łaska odgrywa 

najważniejszą rolę, gdyż to Bóg przygotowuje człowieka do jej przyjęcia, 

porusza do doskonałego działania i zachowuje go w Bożym synostwie850.  

Akwinata wyróżnia w Bogu synostwo naturalne i synostwo przybrane 

(adopcję), które jest podobne do synostwa naturalnego. Syn Boży jest 

nazywany Synem prawdziwym, Synem z natury, ponieważ pochodzi od Ojca 

jako Słowo-Myśl współistniejące z Ojcem851. Człowieka nie nazwiemy synem 

Boga z natury, gdyż usynowienie i przybranie nie przysługuje naturze852. 

Synostwo jest właściwością osobową, gdyż wynika z tego, co różnicuje Osoby 

 
844 Łac. adoptio oznacza przybranie, usynowienie, uznaniu cudzego dziecka za własne 
845 Por. T. Kajetan, Commentaria in Summam Theologiae, dz. cyt. 
846 Por. tamże. 
847 Święty Tomasz z Akwinu, Komentarz do Ewangelii Jana, Kęty 2018, Wykład szósty, 
s. 79nn. 
848 Tamże. 
849 Tamże. 
850 Tamże. 
851 Por. STh, III, q. 23, a. 4, s.c; por. także a. 3, co. 
852 Por. STh, III, q. 23, a. 4, co. 



190 

 

Boskie, czyli z pochodzeń853. Także przybrane synostwo przysługuje osobie, 

a nie naturze. Dotyczy to zarówno Osoby niestworzonej – Chrystusa, jak 

i osoby stworzonej, czyli człowieka. Akwinata podkreśla, że usynowiona może 

być tylko osoba hypostasis vel persona, a nie natura854.  

Jaka jest przyczyna adopcji, dlaczego Bóg adoptuje człowieka? Akwinata 

odpowiada na to pytanie jednoznacznie: Bóg chce dzielić się z ludźmi 

obfitością doskonałości – perfectionis abundantia swojej dobroci855. Już 

w akcie stworzenia Bóg udzielił wszystkim bytom swojej dobroci przez 

powołanie ich do istnienia i nadanie im określonej formy, co jest pewnego 

rodzaju dalekim podobieństwem do Trójcy Świętej. Natomiast przez akt 

usynowienia zostaje ludziom udzielone podobieństwo synostwa rodzonego856. 

Stosownie do słów św. Pawła zawartych w Liście do Rzymian: „Albowiem 

tych, których od wieków poznał, tych też przeznaczył na to, by się stali na 

wzór obrazu Jego Syna, aby On był Pierworodnym między wielu braćmi” (Rz 

8, 29).  

Człowiek jest capax adoptionis. Synostwo przybrane dotyczy tylko 

stworzeń rozumnych: człowieka i anioła (Imago autem Dei invenitur non 

solum in mente humana, sed etiam in mente angelica; cum etiam mens 

angelica sit capax Dei857). Tylko człowiek i anioł mają tak skonstruowaną 

naturę, że jest w niej założona przez Stwórcę otwartość, czyli możliwość bycia 

przybranym dzieckiem Trójcy Świętej. Ta potencjalność na adopcję, choć jest 

w naturze, to nie zachodzi na poziomie natury, lecz jest konsekwencją łaski, 

czyli bytu przypadłościowego858. Tak więc adopcja nie wynika z natury, lecz 

z łaski, do przyjęcia której jest zdolna tylko natura rozumna człowieka 

i anioła. Wszystkie stworzenia rozumne są zdolne do bycia adoptowanymi, 

jednakże nie wszystkim ta łaska adopcji się należy, lecz jedynie tym, którzy 

posiadają łaskę miłości859. Najpierw jest więc miłość, a potem adopcja. 

 
853 Por. tamże. 
854 Por. tamże. 
855 Por. STh, III, q. 23, a. 1, co, ad. 2. 
856 Por. STh, III, q. 23, a. 1, ad. 2.  
857 Por. STh, I, q. 59, a. 1, s.c. 
858 Por. STh, III, q. 23, a. 3, ad. 3. 
859 Por. STh, III, q. 23, a. 3, co. 



191 

 

Człowiek jest capax beatitudinis divinae. Pismo Święte w Liście do 

Efezjan poucza, że Bóg przeznaczył ludzi na synów przybranych, bo chce, by 

celem ludzkiego istnienia była „chwała Jego majestatu” (Ef 1, 3-12). Dzieło to 

dokonuje się przez wiarę i nadzieję pokładaną w zbawieniu wysłużonym 

przez Jezusa Chrystusa oraz przez Miłość daną ludziom przez Ducha 

Świętego, który jest „zadatkiem” dziedzictwa w oczekiwaniu na odkupienie, 

które ludzkość uczyni własnością Boga (por. Ef 1,11-14)860. Człowiek, który 

adoptuje sobie syna ze swej dobroci, dopuszcza go udziału w swoim 

dziedzictwie. Nieskończenie więcej dóbr daje Bóg, kiedy dopuszcza 

stworzenia do uczestnictwa w swych nadprzyrodzonych dobrach. Staje się to 

udziałem zwłaszcza stworzeń rozumnych, które będąc uczynione „na obraz 

Boży” są zdolne osiągnąć Boże szczęście861: 

„Deus autem est infinitae bonitatis, ex qua contingit quod ad 

participationem bonorum suas creaturas admittit et praecipue rationales 

creaturas, quae, inquantum sunt ad imaginem Dei factae, sunt capaces 

beatitudinis divinae”862.  

Bóg udziela człowiekowi prawa do dziedziczenia Jego dóbr z nadmiaru 

dobroci. Bóg dzieli się swoim szczęściem i bogactwem, które sam z siebie 

posiada i którym się rozkoszuje, a zarazem On sam jest przedmiotem 

uszczęśliwiającym przybranych synów. Tak bowiem nazywamy tych, których 

Bóg dopuszcza do swojego dziedzictwa, którym jest Jego uszczęśliwiające 

bogactwo. Adoptowanie kogoś przez Boga o tyle góruje nad ludzką adopcją, 

że Bóg przez dar łaski uzdalnia człowieka do przyjęcia niebieskiego 

dziedzictwa.  

Akwinata odróżnia dziedziczenie dóbr materialnych od dóbr duchowych. 

Przedmiotem dziedziczenia przybranych synów Bożych są dobra duchowe 

i zarazem wieczne. Akwinata podkreśla, że dobra duchowe może posiadać 

wielu ludzi naraz, inaczej jest z dobrami cielesnymi. Ponadto dziedzictwa 

materialnego nikt nie może otrzymać, jeśli nie umrze ten, kto je ma 

przekazać. Dziedzictwo duchowe zaś otrzymują wszyscy całe, bez uszczerbku 

dla Ojca zawsze żyjącego. Święty Tomasz dopuszcza jednak możliwość 

 
860 Por. STh, III, q. 23, a. 1, s.c. 
861 Por. STh, III, q. 23, a. 1, co. 
862 STh, III, q. 23, a. 1, co. 



192 

 

powiedzenia, że Bóg, będąc w nas przez wiarę, ustępuje, „umiera” – decedit 

po to, by zaczął istnieć w nas przez widzenie863. Odwołuje się w tym 

względzie do słów św. Pawła zawartych w Liście do Rzymian: „Jeżeli zaś 

jesteśmy dziećmi, to i dziedzicami: dziedzicami Boga, a współdziedzicami 

Chrystusa, skoro wspólnie z Nim cierpimy po to, by też wspólnie mieć udział 

w chwale” (Rz 8,17).  

Bóg udziela człowiekowi podobieństwa do swego Syna Jednorodzonego, 

aby stał się na wzór Obrazu Jego Syna, aby On był pierworodnym między 

wieloma braćmi (Rz 8, 29). Tomasz Gałuszka nazywa człowieka „młodszym 

bratem” Chrystusa, który jest najpiękniejszą osobą na świecie864. Zatem 

upodobnienie do naszego starszego Brata jest też dziełem „upiększenia” 

człowieka przez łaskę. Ponadto Gałuszka zauważa, że stawanie się człowieka 

„na obraz” Trójcy Świętej wskazuje na relację „do” boskiego Celu i Obrazu, 

którym jest Syn posiadający pełnię wszelkich dóbr, harmonię oraz blask865. 

Na człowieka „zstępuje” obraz całej Trójcy Świętej dzięki Obrazowi – Synowi 

przez Ducha Świętego jako Ducha Syna Bożego866. 

 Jak wynika z powyższych rozważań cała Trójca Święta bierze udział 

w procesie upodabnianiu człowieka do swojej natury. Akwinata podkreśla, że 

jedność działania Trójcy Świętej wynika z posiadania tej samej natury przez 

Osoby Boskie i jednego działania: ubi est una natura, oportet quod ibi sit una 

virtus et una operatio867. Jeśli więc mówimy, że Bóg jest Ojcem wszystkich 

stworzeń, to przyswajamy Ojcu moc stwórczą, w której biorą udział również 

Syn i Duch Święty. Jeśli mówimy, że Bóg upodabnia nas do swego rodzonego 

Syna, to oznacza, że i Syn, i Duch Święty działają wspólnie z Nim. Syn jako 

forma wzorcza, a Duch Święty jako moc miłości, którą rozlewa w naszych 

sercach. Zatem wspólnym dziełem Trójcy Świętej jest zarówno pierwsze 

stworzenie człowieka na swój obraz i podobieństwo (por. Rdz 1, 26), jak 

i dzieło usprawiedliwienia, czyli drugie, nowe stworzenie, w którym następuje 

„renowacja” obrazu człowieka skażonego grzechem (2 Kor 5, 17). Kolejnym 

 
863 Por. STh, III, q. 23, a. 1, ad. 3. 
864 Por. T. Gałuszka, Piękny Bóg, Piękny Człowiek. Zło z perspektywy teologii piękna 
Tomasza z Akwinu, dz. cyt., s. 84nn. 
865 Tamże, s, 74nn. 
866 Tamże. 
867 Por. STh, III, q. 23, a. 2, co. 



193 

 

etapem na drodze człowieka do Boga jest jego adopcja – usynowienie 

polegające na przyjęciu łaski w postaci nowej natury, czyli nowego piękna 

obrazu człowieka dokonanego na najpiękniejszy wzór – Syna Bożego – 

Chrystusa (Kol 3, 10). Ostatni etap tworzenia się obrazu Bożego w człowieku 

nastąpi w niebieskiej ojczyźnie, gdzie osiągnie stan swojej ostatecznej 

doskonałości zgodnie ze słowami Pisma Świętego: „A jak nosiliśmy obraz 

ziemskiego [człowieka], tak też nosić będziemy obraz [człowieka] niebieskiego 

(1 Kor 15, 49). 

b. Cel ostateczny jako doskonałość obrazu Trójcy Świętej  
w człowieku.  

Jak już dowiedziono w poprzednich rozważaniach868, podobieństwo jest 

pewną doskonałością bytu. Było ono rozpatrywane jako analogia do dobra 

wspólnego lub partykularnego869. Do tak rozumianego dobra porównano 

relacje podobieństwa i obrazu typu praeambulum i subsequens. Preambulum 

dotyczyło podobieństwa, które jest bardziej wspólne niż obraz, ale też 

w obrazie się zawiera (np. istnienie). Natomiast subsequens to rodzaj 

podobieństwa będącego doskonałością obrazu, które dotyczy człowieka 

szczególnie dobrego z uwagi na doskonałość jego cnoty. Natomiast w tej 

części dysertacji będzie rozważane podobieństwo jako doskonałość obrazu 

Boga w człowieku w jego relacji do celu ostatecznego. Dominikański teolog 

wyróżnia w bycie potrójną doskonałość: pierwszą jest sam jej byt – istnienie; 

druga to przypadłości, czyli wyposażenie bytu konieczne dla rozwinięcia jego 

doskonałej działalności; trzecia to osiąganie jakichś celów870. Pierwsza 

doskonałość, jako byt, została dokładnie omówiona w pierwszym rozdziale. 

Druga doskonałość to przypadłości, które zostały poddane szczegółowej 

analizie (na początku trzeciego rozdziału) w aspekcie ich roli w kształtowania 

obrazu Bożego w człowieku. Trzecia doskonałość to osiąganie celów, przez 

które św. Tomasz rozumie tylko dobro rzeczywiste lub pozorne. Dzieli cel-

dobro na dwa rodzaje: dobro nieskończone, czyli sam Bóg, oraz dobro 

 
868 Zob. Wstęp do niniejszej dysertacji. 
869 STh, I, q. 93, a. 9, co. 
870 Por. STh, I, q. 6, a. 3, co. 



194 

 

stworzone871. Przedmiotem rozważań zawartych w tej części dysertacji będzie 

refleksja nad ostatecznym kształtem i treścią obrazu Boga w człowieku, który 

zrealizuje się w życiu wiecznym. Ten obraz Boga w człowieku pokrywa się 

z celem ostatecznym człowieka, którym jest szczęście rozumiane jako 

doskonałe dobro. Jest to z kolei trzecia doskonałość po wymienionych przez 

Akwinatę doskonałościach, jakimi są: byt człowieka i przypadłości872. 

Akwinata stwierdza, że jest tylko jeden cel, który jest kresem zamykającym 

cały łańcuch celów przygodnych873. Uważa, że wszystkie cele można 

sprowadzić do jednego celu ostatecznego, ponieważ są one składnikami 

jednego dobra doskonałego czyli Pierwszej Przyczyny celowej874. Dobro 

najdoskonalsze, jakim jest Trójca Święta, zawiera w sobie wszystkie aspekty 

dobra stworzonego. Jest tak wieloaspektowe, że mieszczą się w Nim 

wszystkie doskonałości dóbr aspektowych i są do niego 

przyporządkowane875. Tym celem jest szczęście, czyli dobro doskonałe876. 

Każdy człowiek pożąda osiągniecia doskonałości, która stanowi istotę celu 

ostatecznego – stwierdza św. Tomasz877. Cel ostateczny jest wspólny dla 

wszystkich ludzi i każdego pojedynczego człowieka, bo ludzie mają tę samą 

naturę, choć różnią się w sposobie realizacji tego celu, bo mają różne cechy 

jednostkowe, różne powołania i warunki życia878.  

Akwinata stawia tezę, że celem człowieka jest szczęście i wyjaśnia, czym 

ono jest879. Stwierdza, że szczęście człowieka nie może polegać na jakimś 

dobru stworzonym, „gdyż szczęście jest dobrem doskonałym, całkowicie 

zaspokajającym pożądanie. Nie byłoby bowiem celem ostatecznym, jeśliby po 

jego osiągnięciu zostało jeszcze coś do pożądania” [tłum. własne]: 

 
871 Por. STh, I-II, q. 3, a. 1, co 
872 Por. STh, I, q. 6, a. 3, co. 
873 Por. STh, I-II, q. 1, a. 4, co. 
874 Por. STh, I-II, q. 1, a. 5, co. 
875 Por. tamże. 
876 Por. STh, I-II, q. 1, a. 4, s.c. 
877 Por. STh, I-II, q. 1, a. 7, co. 
878 Por. STh, I-II, q. 1, a. 7, ad. 2. 
879 Por. STh, I-II, q. 2, a. 4, s.c. 



195 

 

 „Beatitudo enim est bonum perfectum, quod totaliter quietat 

appetitum, alioquin non esset ultimus finis, si adhuc restaret aliquid 

appetendum”880.  

Przedmiotem zaś woli, czyli pożądania ludzkiego, jest dobro 

powszechne, podobnie jak przedmiotem umysłu jest prawda powszechna881. 

Nic nie może zaspokoić woli człowieka poza dobrem powszechnym, które nie 

znajduje się w dobru stworzonym, ale tylko w Bogu, gdyż każde stworzenie 

posiada tylko cząstkową dobroć. A więc tylko Bóg może zaspokoić wolę 

człowieka zgodnie ze słowami Psalmu: „Bóg napełnia dobrami żądze twoje” 

(Ps l02, 5 Wlg: Qui replet in bonis desiderium tuum)882. Człowiek staje się 

szczęśliwy przez to, że zaspakaja swoje naturalne pragnienia. Te pragnienia 

kierują się zarówno do dobra stworzonego, jak i dobra nieskończonego. 

Porównując dobro stworzone i nie stworzone, Akwinata stwierdza, że 

dobro stworzone nie jest mniejsze od tego dobra, do którego człowiek jest 

zdolny jako do czegoś, co jest wewnątrz niego i w nim tkwi. Lecz to dobro 

stworzone jest mniejsze od tego dobra, które stanowi przedmiot jego umysłu 

i woli, gdyż jest to dobro jest nieskończone. Natomiast dobro, w którym 

uczestniczy anioł i cały wszechświat, jest dobrem skończonym 

i ograniczonym883. Człowiek w pełni może zaspokoić swoje naturalne 

pragnienia, kiedy transcenduje swoją myślą i wolą ku dobru najwyższemu, 

ku szczęściu, które nie jest w nim, lecz poza nim w Trójcy Świętej. Także św. 

Augustyn stwierdza, że tak jak dusza jest życiem ciała, tak Bóg jest 

szczęśliwym życiem człowieka, natomiast „nieszczęsnym ludem” nazywa 

pozostających z dala od Boga884.  

Akwinata zastanawia się, która z władz duchowych – intelekt czy wola – 

stanowi istotę szczęśliwości. Odrzuca w tym działaniu czynność woli, która 

odgrywała główna rolę w dążeniu do osiągnięcia celu ostatecznego. Wola 

odgrywa dwie role: w dążeniu do nieobecnego celu pragnąc go, a po jego 

 
880 Por. STh, I-II, q. 2, a. 8, co. 
881 Por. tamże. 
882 Por. STh, I-II, q. 2 a. 8, co, por. także STh I-II, q. 3 a. 7, co. 
883 Por. STh, I-II, q. 2 a. 8, ad. 3. 
884 Św. Augustyn, Państwo Boże, (De civitate Dei), Warszawa 2003, tom II, przeł. 
W. Kornatowski, ks. XIX, rozdz. 26, s. 636. 



196 

 

osiągnięciu radując się nim885. Działanie woli jest zatem potrzebne 

i pierwszoplanowe w dążeniu do celu, a po osiągnięciu celu – do 

rozkoszowania się nim. Natomiast w sytuacji, gdy cel został osiągnięty, 

pierwszoplanowa rola woli kończy się. W celu, jakim jest szczęśliwość, 

główną i pierwszoplanową rolę Akwinata przypisuje czynności intelektu. 

Wyjaśnia, że w stanie szczęśliwości, podobnie jak w ujęciu celu, pierwsze jest 

działanie umysłu, za którym podąża wola886. Św. Tomasz rozstrzyga problem 

wiodącej władzy w stanie szczęśliwości w następujący sposób:  

„…ad beatitudinem, sicut supra dictum est, duo requiruntur, unum 

quod est essentia beatitudinis; aliud quod est quasi per se accidens eius, 

scilicet delectatio ei adiuncta […] Sic igitur essentia beatitudinis in actu 

intellectus consistit, sed ad voluntatem pertinet delectatio beatitudinem 

consequens; secundum quod Augustinus dicit, X Confessionum (PL 32,793) 

quod beatitudo est gaudium de veritate; quia scilicet ipsum gaudium est 

consummatio beatitudinis”887. 

Zdaniem św. Tomasza do szczęśliwości potrzeba dwóch rzeczy: istoty 

i przypadłości. Istotę szczęśliwości stanowi działanie intelektu, którego celem 

jest szczęście, czyli dobro doskonałe. Natomiast do przypadłości zalicza 

radość woli delektującej się osiągniętym przez intelekt szczęściem888. Święty 

Augustyn, na którego w tej kwestii powołuje się św. Tomasz, podkreśla, że 

szczęście polega nie na jakiejkolwiek radości, lecz na radowaniu się z bycia 

z Bogiem, przez Boga i dzięki Bogu, bo szczęśliwe życie to jest radość z Boga, 

który jest Prawdą889. Zatem celem człowieka jest szczęście rozumiane jako 

dobro doskonałe890. Każdy człowiek pożąda osiągniecia doskonałości, która 

stanowi istotę celu ostatecznego891. Osiągnięcie doskonałości obrazu Trójcy 

Świętej w człowieku pokrywa się z celem ostatecznym każdego człowieka, 

jakim jest szczęśliwość wieczna. Zagadnienie szczęśliwości doczesnej 

i wiecznej człowieka można rozpatrywać pod kątem pracy intelektu, za 

 
885 Por. STh, I-II, q. 3, a. 4, co. 
886 Por. tamże. 
887 Por. tamże. 
888 Por. tamże. 
889 „I samo szczęśliwe życie polega na radowaniu się z Ciebie, przy Tobie i dzięki Tobie”, Św. 

Augustyn, Wyznania, Warszawa 2001, ks. X, s. 199-200, (PL 32,793). 
890 Por. STh, I-II, q. 1, a. 4, s.c. 
891 Por. STh, I-II, q. 1, a. 7, co. 



197 

 

pomocą którego człowiek stara się dosięgnąć swoją myślą istoty samego 

Boga, która jest sednem i istotą tej szczęśliwości.  

Dalsze rozważania będą dotyczyły dwóch problemów związanych 

z realizacją szczęśliwości w kontemplacji i wizji uszczęśliwiającej świętych 

w niebie. Kontemplacja zostanie przedstawiona jako możliwość naturalnego  

i amabilnego poznania intelektualnego, którego celem jest rozkoszowanie się 

Trójcą Świętą „już tu i teraz” na ziemi, a także jako wstęp do 

nadprzyrodzonego widzenia Boga w Jego istocie visio beatifica po śmierci 

człowieka, już w niebie. 

c. Upodobnienie człowieka do Trójcy Świętej przez kontemplację 

 

Kontemplacja jest relacją, „związkiem przymierza” z Trójcą Świętą, która ją 

ustanowiła w głębi ludzkiego bytu, aby ukształtować „człowieka – obraz Boży 

– na swoje podobieństwo”. Taka jest wykładnia wiary zawarta w Katechizmie 

Kościoła Katolickiego (por. KKK nr 2713). Kontemplacja jest darem i łaską 

tworzącą komunię miłości z Trójcą Świętą, przez którą ludzie stają się coraz 

bardziej „wkorzenieni i ugruntowani” w miłości (por. KKK nr 2714). 

Przykładem takiej komunii z Bogiem jest św. Tomasz z Akwinu cieszący się 

opinią „człowieka kontemplacji i modlitwy”, które ściśle łączył z wysiłkiem 

intelektualnym – stwierdza Jean-Pierre Torrell892. Akwinata w swoich 

rozważaniach o kontemplacji oparł się przede wszystkim na świadectwach 

zawartych w Piśmie Świętym i Tradycji reprezentowanej w tym temacie przez 

św. Augustyna, św. Grzegorza z Nyssy i Ryszarda od św. Wiktora893, a także 

na osobistym doświadczeniu modlitwy. Natomiast podstawy filozoficzne 

zaczerpnął z nauki Arystotelesa zawartej w Etyce Nikomachejskiej. Zdaniem 

Filozofa kontemplacja jest źródłem doskonałego szczęścia, które polega na 

działaniu zgodnym z najlepszą dzielnością etyczną894. Działaniom duszy 

 
892 J.-P. Torrell, Tomasz z Akwinu – człowiek i dzieło, Warszawa 2008, s.`332. 
893 Ryszard od św. Wiktora wraz ze swoim mistrzem Hugonem od św. Wiktora uważani byli 

za najwybitniejszych teologów XII wieku. Zob. E. Gilson, Historia filozofii chrześcijańskiej, dz. 

cyt., s. 368nn. 
894 Por. Arystoteles, Etyka Nikomachejska, Warszawa 2012, Ks. X, 6, 7, (1176b-1178a) s. 

288-292. Zob. także: „Dzielność etyczna jest trwałą dyspozycją do pewnego rodzaju 

postanowień, polegającą na zachowaniu właściwej ze względu na nas średniej miary, którą 
określa rozum, i to w sposób, w jaki by ją określił człowiek rozsądny”, Arystoteles, Etyka 



198 

 

związanym z nakazami dzielności przyporządkowuje cnoty dianoetyczne 

(mądrość teoretyczną, zdolność rozumienia i rozsądek) oraz etyczne 

(szczodrość i umiarkowanie)895. Filozof kontemplację zaliczył do dzielności 

dianoetycznej dotyczącej najlepszej części duszy, czyli intelektu 

teoretycznego896. 

Na tej podstawie Akwinata sformułował swoją koncepcję kontemplacji 

jako szczęśliwości człowieka która jest jego najlepszym działaniem optima 

operatio hominis; polega na czynności wykonywanej przez jego najlepszą 

władzę, czyli intelekt – optima potentia est intellectus, a jej najlepszym 

przedmiotem jest Bóg – optimum obiectum est bonum divinum897 czyli Trójca 

Święta. Akwinata wskazuje na relację zawierania się szczęśliwości 

i kontemplacji: Unde in tali operatione, scilicet in contemplatione divinorum, 

maxime consistit beatitudo898. 

Rodzaje szczęśliwości. Akwinata wyróżnia dwa rodzaje szczęśliwości 

polegające na kontemplacji Prawdy: doskonałą i ostateczną, której 

oczekujemy w życiu przyszłym, oraz niedoskonałą, jaką możemy mieć na tej 

ziemi. Działanie kontemplacji rozpoczyna się już w doczesności899, w sposób 

niedoskonały, jakby w zwierciadle, w przeżyciach mistycznych, 

w sakramentalnych znakach. Ta szczęśliwość, jakiej człowiek może dostąpić 

już tu na ziemi, polega przede wszystkim na kontemplacji Boga, czyli 

amabilnej czynności intelektu teoretycznego, a drugorzędnie na czynności 

intelektu praktycznego900. 

Natomiast ostateczna i doskonała szczęśliwość całkowicie polega 

całkowicie na kontemplacji Trójcy Świętej w życiu wiecznym, które będzie 

polegało na przebywaniu w obecności istot wyższych: Boga i aniołów, do 

których człowiek będzie upodobniony: „…in vita contemplativa homo 

communicat cum superioribus, scilicet cum Deo et Angelis, quibus per 

 
Nikomachejska, Warszawa 2012, Ks. II, 6, (1107a) s. 113. Zob. także D. Gromska, Wstęp, 

w: Arystoteles, Etyka Nikomachejska, dz. cyt., s. 52nn. Zob. także K. Ćwik, Nadprzyrodzona 
wizja szczęścia w ujęciu św. Tomasza z Akwinu, „Studia Theologica Varsaviensia” 50 (2012), 
nr 1, s. 193-202. 
895 Por. Arystoteles, Etyka Nikomachejska, Warszawa 2012, ks. II, 1, (1103a) s. 103. 
896 Tamże, ks. X, 6, 7, (1176b-1178a) s. 288-292. 
897 Por. STh, I-II, q. 3, a. 5, co. 
898 Por. STh, I-II, q. 3, a. 5, co. 
899 Por. STh, I, q. 93, a. 8, ad. 2. 
900 Por. STh, I-II, q. 3, a.5, co. 



199 

 

beatitudinem assimilatur”901. Szczęściem będzie widzenie Boga, które jeszcze 

nie stało się udziałem człowieka żyjącego na ziemi, lecz posiadającego 

nadzieję na radość wieczną902.  

Odnosząc czynność kontemplacji do problemu obrazu Trójcy Świętej 

w człowieku, można stwierdzić, że w doczesności ten obraz „już jest” ale 

niedoskonały; a jednocześnie „jeszcze go nie ma”, bo dopiero w wieczności 

osiągnie swoją ostateczną doskonałość w zjednoczeniu z Trójcą Świętą 

i w widzeniu Boga w Jego istocie dzięki darowi światła chwały.  

Cel kontemplacji. Życie wieczne wypełnione jest wieczną, ostateczną 

i doskonałą szczęśliwością, która polega na widzeniu istoty Bożej903. Święty 

Augustyn wskazuje na kontemplację jako cel naszego życia: „Kontemplacja 

Boga została nam obiecana jako kres i uwieńczenie wszystkich naszych 

uczynków, jako wieczna i doskonała szczęśliwość”904. Św. Tomasz zalicza 

szczęśliwość beatitudo do najlepszego działaniu umysłu teoretycznego 

kontemplującego Boga, a nie do umysłu praktycznego905. W kwestii 179 

secunda secundae, wprowadzającej do zagadnień związanych 

z kontemplacją, Akwinata dokonuje rozróżnienia na życie czynne 

i kontemplatywne w oparciu o czynności umysłowe. Stwierdza, że tak jak 

umysł dzieli się na czynny i kontemplatywny, tak są dwa typy życia 

w zależności od obranego celu906. Celem umysłowego poznania jest albo 

poznanie prawdy – co należy do umysłu kontemplatywnego – albo jest nim 

jakaś działalność zewnętrzna – czym się zajmuje umysł czynny (praktyczny). 

Te dwa typy życia zdaniem św. Tomasza symbolizowały dwie żony Jakuba: 

Lea odpowiada życiu czynnemu, a Rachela – kontemplatywnemu (Rdz 30). 

Także dwie siostry, które przyjęły Pana Jezusa w gościnę, reprezentują 

odpowiednio: Maria typ kontemplatywny, a Marta – czynny (Łk, 10, 38-42). 

Zdaniem św. Tomasza cała ta symbolika utraciłaby swoje znaczenie, gdyby 

 
901 STh, I-II, q. 3, a. 5, co. 
902 Święty Augustyn, O Trójcy Świętej, dz. cyt., ks. I, 17, s. 45-46. 
903 Por. Św. Tomasz z Akwinu, Kwestie dyskutowane o prawdzie, przeł. A. Aduszkiewicz, 

L.  Kuczyński, J. Ruszczyński, Kęty 1998, t. 1, q. 13, a. 3. 
904 Św.Augustyn, O Trójcy Świętej, Kraków 1996, ks. I, 17 s. 45. Zob. Św. Tomasz: „Sed 

contra est quod Augustinus dicit, in I de Trin., quod contemplatio promittitur nobis, 

actionum omnium finis, atque aeterna perfectio gaudiorum”, STh, I-II, q. 3, a. 5, s.c. 
905 Por. STh, II-II q. 179 a. 1 i a. 2. 
906 Por. STh, II-II, q. 179, a. 2, co. 



200 

 

było więcej typów życia niż dwa. Dlatego zdecydowanie stwierdza, że podział 

życia na czynne i kontemplatywne jest wyczerpujący907.Wyjaśniając różnicę 

w działaniu obu intelektów, wskazuje na dobro, które może być wewnątrz 

i na zewnątrz 908. W przypadku intelektu teoretycznego dobro znajduje się 

w sobie, gdyż jest kontemplacją prawdy, a w przypadku intelektu 

praktycznego leży poza nim, na zewnątrz909. Tomista Etienne Gilson 

podkreśla, że: „Akt stanowiący szczęśliwość jest natury spekulatywnej, co 

równa się twierdzeniu, że jest on kontemplacją”910. Podkreśla jednak, że nie 

każda czynność natury spekulatywnej jest kontemplacją, tak jak np. 

nabywanie i rozważanie wiedzy teoretycznej, której przedmiot dotyczy bytów 

znajdujących się na niższym poziomie doskonałości. Istota prawdziwej 

szczęśliwości „nie jest z tego świata i można ją znaleźć tylko w jasnym 

widzeniu Boga”911, który jest Bytem najdoskonalszym. Kontemplacja Dobra 

Doskonałego, jakim jest Bóg, doskonali całego człowieka i sprawia, że obraz 

Trójcy Świętej w człowieku jest coraz wyraźniejszy, piękniejszy i doskonalszy. 

Piękno w kontemplacji odgrywa kluczową rolę, bo należy do jej istotnej 

treści i wypływa ze źródła, którym jest rozum. Jak już o tym była mowa 

w rozdziale II niniejszej dysertacji, piękno polega na proporcji, blasku oraz 

całkowitości i doskonałości rzeczy nieposiadających żadnych braków912. 

Akwinata stwierdza, że piękno polega na blasku oraz należytej proporcji, 

które tkwią „korzeniami” w rozumie 913. Rozum, posiadając światło naturalne 

wprowadza należytą proporcję i harmonię w inne rzeczy. Ponieważ 

kontemplacja polega na działaniu rozumu, a dokładnie intelektu 

teoretycznego, to w kontemplacji również odnajdujemy piękno914. Piękno 

pociąga człowieka, zachwyca, rozbudza pragnienie, pożądanie przebywania 

z osobą, którą uznajemy za piękną, a najpiękniejszym obiektem pożądania 

człowieka jest piękny Bóg.  

 
907 Por. STh, II-II, q. 179, a. 2, s. c. 
908 Por. STh, I-II, q. 3, a. 5, ad. 2. 
909 Por. tamże. 
910 E. Gilson, Tomizm, Warszwa 2003, s. 405-406. 
911 Por. tamże, s. 406. 
912 Zob. Rozdział II. 5 niniejszej dysertacji. 
913 Por. STh, II-II, q. 180, a. 2, ad. 3. 
914 Por. tamże. 



201 

 

Tomasz Gałuszka wyjaśnia, że w kontemplacji chodzi o takie piękno, 

które wprawia w zachwyt, sprawia radość, wręcz rozkosz widzenia i prowadzi 

do rozkoszy kontemplacji, czego skutkiem jest duchowa miłość915. Zatem 

prawy człowiek, który zachwyca się pięknem Boga, napełnia się miłością 

i staje się piękny duchowo.  

Dobro w kontemplacji. Akwinata, opierając się na nauce Arystotelesa, 

nazywa kontemplację ruchem ku doskonałości, który należy do istoty 

kontemplacji916. Ten ruch jest czynnością umysłu teoretycznego polegającą 

na kierowanie się od początku do kresu. Kontemplacja, która należy do 

czynności intelektualnych, ma jednak swój początek ma w sferze wolitywnej 

tj. w uczuciu, gdyż inicjatywę w kontemplacji przejmuje miłość do Boga917. 

Celem kontemplacji jest Bóg, który jest Miłością, stąd jej początek i cel się 

pokrywają918. Zatem życie kontemplatywne należy do intelektu, natomiast 

jego poruszenie do tej czynności należy do woli, która porusza wszystkie 

władze919. Wola czyni to z miłości do przedmiotu oglądanego w myśl słów 

Ewangelisty „Gdzie jest twój skarb, tam będzie i serce twoje” (Mt 6, 21). Lub 

z powodu miłości do samego poznawania nabytego wskutek wpatrywania się 

w Boga920. 

Akwinata powołuje się w tym względzie na autorytet św. Grzegorza 

z Nyssy, który twierdzi, że życie kontemplatywne polega na miłości Boga, 

jako że ta miłość wzbudza w kimś pragnienie oglądania Jego piękna921. 

Kapadocki Ojciec Kościoła w II Homilii do Eklezjastesa wyjaśnia, czym jest 

prawdziwe dobro będące przedmiotem pożądania i obiektem kontemplacji 

nieprzemijającej, które jest tak doskonałe, że nawet w wyniku zmiennych 

okoliczności życia „nie polepsza się ani nie pogarsza, nie zmniejsza się ani 

nie zwiększa”922. Uczestnictwo w tym dobru jest możliwe na wszystkich 

etapach życia człowieka, a im bardziej człowiek się Nim zachwyca, tym 

 
915 T. Gałuszka, Piękny Bóg, Piękny Człowiek. Zło z perspektywy teologii piękna Tomasza 
z Akwinu, dz. cyt., s. 55. 
916 Por. STh, II-II, q. 180, a. 6, co. 
917 Por. II-II, q. 180, a. 7, ad 1. 
918 Por. tamże. 
919 Por. STh, II-II, q. 180, a. 1, co. 
920 Por. tamże. 
921 Por. tamże. 
922 Grzegorz z Nyssy, Homilie do Eklezjastesa, Homilia II, Kraków 2009, s. 30nn. 



202 

 

bardziej chce oglądać Jego piękno, przy czym sprawia mu to taką rozkosz, 

która prowadzi do większego natężenia miłości923. Akwinata, podsumowując 

refleksje zawarte w II Homilii św. Grzegorza z Nyssy, stwierdza, że „życie 

kontemplatywne polega na miłowaniu całym sercem Boga i bliźniego oraz na 

żywieniu w sobie tęsknoty za Stworzycielem”924.  

Prawda w kontemplacji. Tomasz Stępień wyjaśnia, że najczęściej 

kontemplacja u św. Tomasza jest określana jako simplex intuitio veritatis 

czyli prostym widzeniem prawdy925. To nie oznacza, że kontemplacja jest 

jedną lub prostą czynnością, wręcz przeciwnie, jest to złożony proces 

przechodzenia od „wielości do jedności”, gdyż odkrywanie prawdy polega na 

„wyłuskiwaniu jej z licznych danych”926. Prawda jest szczytowym 

uwieńczeniem wszystkich czynności rozumu, których jest wiele – wyjaśnia 

św. Tomasz są to: działania dotyczące przyjęcia podstawowych zasad, czyli 

zastanawianie się; następnie działania dotyczące wyprowadzania z tych 

zasad prawdy – i to jest rozmyślanie, kolejne jest rozważanie prawdy, do 

której poznania się dąży; ostatnim, „wieńczącym” działaniem jest sama 

kontemplacja poznanej prawdy927. Akwinata za Ryszardem od św. Wiktora 

wymienia te etapy odpowiednio: cogitatio, meditatio, i consideratio jako 

składniki kontemplacji928.  

Akwinata zauważa, że kontemplacja prawdy dotyczy zarówno stworzeń, 

jak i Boga. Wymienia sześć gatunków kontemplacji, które oznaczają stopnie, 

po których człowiek „wspina się” od kontemplacji prawdy zawartej 

w stworzeniach do kontemplacji Bożej Prawdy929. Kontemplacja Prawdy 

Bożej jest najwyższą i najdoskonalszą czynnością ludzkiego umysłu, do 

której prowadzą inne prawdy doskonalące umysł930. Ze strony człowieka do 

tego najdoskonalszego aktu potrzebne są czynniki doskonalące umysł, 

 
923 Tamże. 
924 Por. STh, II-II, q. 180, a. 1, s.c. 
925 Por. STh, II-II, q. 180, a. 3, ad. 1; por. T. Stępień, Kontemplacja – przyrodzone 
i nadprzyrodzone widzenie prawdy, „Warszawskie Studia Teologiczne” XXII (2009), nr 1, 
s. 63-72. 
926 Tamże. 
927 Por. STh, II-II, q. 180, a. 3, co. 
928 Por. STh, II-II, q. 180, a. 3, ad. 1. 
929 Por. STh, II-II, q. 180, a. 4, ad. 2, ad. 3. 
930 Por. STh, II-II, q. 180, a. 4, ad. 4. 



203 

 

z których Akwinata wymienia: 1) cnoty obyczajowe931; 2) inne działania 

umysłowe poza kontemplacją; 3) kontemplacja Bożych dzieł; 4) samo 

uwieńczenie: kontemplacja Bożej Prawdy932. 

Kontemplacja w doczesności i w chwale. Święty Tomasz, za Grzegorzem 

z Nyssy stwierdza, że „jak długo żyjemy w tym śmiertelnym ciele, nikt nie 

wzbije się do takiego stopnia kontemplacji, żeby mógł utkwić oczy swego 

ducha w samo serce nieograniczonego światła”933. Stanowisko Akwinaty 

oparte na nauce Ojców Kościoła i filozofii Arystotelesa dotyczące 

kontemplacji jest zgodne co do tego, że w czasie ziemskiej pielgrzymki za 

pomocą zmysłów cielesnych człowiek doświadczyć może niedoskonałej 

kontemplacji w porównaniu do kontemplacji doskonałej, która jest 

w niebie934. Lecz nawet ta niedoskonała doczesna kontemplacja Prawdy 

Bożej daje człowiekowi więcej przyjemności niż kontemplacja wszelkiej innej 

prawdy, nawet gdyby była nie wiem jak doskonała, a to z powodu godności 

przedmiotu tej kontemplacji, którym jest Bóg935. Kontemplacja zaczyna się tu 

na ziemi, żeby w niebie osiągnąć swój pełny rozwój936, i jest to etap wręcz 

konieczny w procesie rozwoju duchowego. Jak zauważa św. Grzegorz 

z Nyssy: „Życie kontemplatywne zaczyna się tu, by w niebieskiej ojczyźnie 

dojść do pełnej doskonałości: gdyż ogień miłości, który tu zaczyna płonąć, na 

widok tego, kogo się kocha, buchnie tym większą miłością ku niemu”937. 

W przypadku kontemplacji Akwinata stawa znak równości pomiędzy 

doskonałością a miłością. W ogólnym sensie doskonałość oznacza końcowy 

stan rozwoju odznaczający się najwyższą jakością, posiadający wszelkie 

zalety, jest zupełny, absolutny. Natomiast miarą doskonałości 

w kontemplacji jest miłość, której natężenie ma decydujący wpływ na jej 

ocenę. 

Jacek Salij we Wstępie do traktatu O doskonałości życia duchowego 

przedstawia Tomaszową koncepcje doskonałości jako całkowicie opartą na 

 
931 Por. STh, II-II, q. 180, a. 2, s.c. 
932 Por. STh, II-II, q. 180, a. 4, ad. 4. 
933 Por. STh, II-II, q. 180, a. 5, s.c. 
934 Por. STh, II-II, q. 180, a.7, ad. 3. 
935 Por. tamże. 
936 Por. STh, II-II, q. 180, a. 8, s.c. 
937 Por. STh, II-II, q. 180, a. 8, ad. 1. 



204 

 

miłości Boga i bliźniego938. Wyjaśnia, że: „stan doskonałości to stan 

dozgonnej niewoli – dobrowolnej wprawdzie, miłosnej i błogosławionej” 

dotyczący człowieka, który wyrzekł się wszystkich dóbr, nawet swojej woli dla 

Boga939.  

Współczesny amerykański teolog Matthew Levering uważa, że 

kontemplacja stanowi duchowy klucz do doskonałości obrazu duchowego 

człowieka940. Jest to przeżycie, które wywiera praktyczny skutek polegający 

na wprowadzeniu porządku w swoją miłość: „Ludzie osiągają cel 

kontemplacyjnego objęcia, kiedy wypełnieni miłością (caritas) przez będącą 

owocem łaski imitatio Christi, znajdują odpoczynek w Bogu, nawet w samym 

środku swoich trudów podejmowanych dla Boga”941. Warunkiem tego 

„objęcia”, tego odpoczynku, czyli zjednoczenia z Bogiem, które zachodzi 

w kontemplacji jest proces nawrócenia powiązany z prawym charakterem. 

Autor podkreśla, że podstawą ludzkiego szczęścia jest piękno, dobro i prawda 

pochodzące wyłącznie z poznania Boga, a doskonałość opiera się na 

rozkoszowaniu się Bogiem942. W kontemplacji „swoje pęknięte ja” i „kruchy 

byt” człowiek powierza Bogu, który go odnawia, przemienia i jednoczy 

z sobą943. Levering podkreśla, że celem teologii trynitarnej jest przemiana 

osoby, zmiana obrazu ze skażonego na doskonały, która polega na 

świętowaniu daru bytu i daru bytu drugiej osoby, gdyż ludzka „przemiana 

wymaga relacji” z Bogiem, z ludźmi i całym światem944. I dodaje, że 

kontemplacja to wydarzenie „nieutilitarnych relacji” w wyniku których 

dokonuje się przemiana osoby ludzkiej i doświadczenie radykalnej miłości 

Bożej do człowieka945.  

Podstawę i cel chrześcijańskiej kontemplacji stanowi spotkanie 

z Bogiem, czyli miłosna relacja człowieka z Trójcą Świętą, nazwana dla 

 
938 Zob. J. Salij, Wstęp, w: Św. Tomasz z Akwinu, Dzieła wybrane. O doskonałości życia 
duchowego (De perfectione spiritualis vitae), Poznań 1984, s. 213nn. 
939 Tamże. 
940 Por. M. Levering, Pismo Święte i metafizyka Tomasza z Akwinu i odnowa teologii 
trynitarnej, Kraków 2016, s. 50-51. 
941 Tamże. 
942 Tamże. 
943 Tamże, s. 454. 
944 Tamże, s. 42. 
945 Tamże, s. 43. 

 
 



205 

 

potrzeb tej dysertacji człowiek jako imago Trinitatis. Kontemplacja, choć jest 

czynnością spekulatywną, wymaga udziału także woli człowieka, która na 

skutek poznania doskonałego piękna, dobra i prawdy w Bogu rozpala miłość 

i tęsknotę do wiecznej komunii z Nim. Odnosząc rozważane pojęcie 

kontemplacji do problemu obrazu Boga w człowieku, należy stwierdzić, że 

jest ona duchowym „narzędziem”, które przydaje duszy najdoskonalsze 

piękno i podobieństwo człowieka do natury Bożej. Proces ten zwany 

przebóstwieniem dokonuje się niedoskonale już tu na ziemi, a całkowitą 

doskonałość osiągnie w życiu wiecznym, w chwale Boga.  

d. Obraz Boga w człowieku w visio beatfica 

Problematyce dotyczącej możliwości oraz warunków widzenia i poznawania 

Boga św. Tomasz poświęcił całe zagadnie dwunaste prima pars Sumy 

Teologicznej. W tej kwestii pojawia się problem możliwości poznania istoty 

Boga przez człowieka o własnych przyrodzonych siłach. Pseudo-Dionizy 

Areopagita, na którego powołuje się Akwinata946, nie pozostawia w tym 

względzie żadnych złudzeń, twierdząc, że ani zmysł, ani wyobraźnia, ani sąd, 

ani rozum, ani wiedza ludzka nie są w stanie pojąć „nadsubstancjalnej 

nieskończoności, która wznosi się ponad wszystkimi substancjami”947. Bóg 

jest jednością, która przewyższa każdy umysł i jest ponad wszystkimi 

intelektami, jest niezgłębioną, nieskończoną tajemnicą, której człowiek nie 

jest w stanie objąć, ogarnąć czy zrozumieć, jest incomprehensibilis948. Jak 

może być pokonana dysproporcja pomiędzy „oślepiającym bezmiarem 

Prawdy”, a z drugiej strony ograniczoną myślą człowieka?  

Akwinata podaje następujące możliwości poznania Boga: pierwsza 

dotyczy realizacji naturalnego pragnienia poznania pierwszej przyczyny 

zawartej w bycie człowieka przez Jej „skutek”. Gdyby myśl stworzenia 

rozumnego nie mogła dosięgnąć pierwszej przyczyny, pragnienie natury 

człowieka pozostałoby niezaspokojone, daremne, nieziszczone i niecelowe. 

Dlatego też stanowczo i bez zastrzeżeń św. Tomasz opowiada się za 

twierdzeniem, że Bóg „dotrzymuje słowa” i że w niebie szczęśliwi widzą istotę 

 
946 Por. STh, I, q. 12, a. 1, ad. 1. 
947 Pseudo-Dionizy Areopagita, Imiona Boskie, dz. cyt., s. 48. 
948 Por. STh, I, q. 12, a. 1, ad. 1. 



206 

 

Boga949. To widzenie uszczęśliwiające jest Bożą odpowiedzią na 

„zakodowane” w naturze człowieka pragnienie oglądania Go. 

Kolejna możliwość widzenia Boga wynika z posiadania przez człowieka 

władzy myślenia, którego twórcą jest Bóg, a która jest uważana za pewne 

naturalne światło „jakby wytryśnięte z pierwszego głównego Światła”950. 

O człowieku można powiedzieć, że ma trzy światła: naturalne rozumu 

i nadprzyrodzone wyposażania dodane z łaski Bożej, tj. światło łaski oraz 

światło chwały. Akwinata wyjaśnia, że do widzenia istoty Boga konieczna jest 

podobizna ze strony władzy widzenia umysłowego – virtus visiva, która jest 

władzą myślenia. Ta władza myślenia (myśl – naturalna władza poznawcza 

człowieka) jest podobizną pierwszej i najwyższej Myśli Bożej i jakby udziałem 

w tej Pierwszej Myśli, gdyż została stworzona na Jej obraz951. Objaśnia, że 

sama stworzona podobizna, jaką jest myśl ludzka, jeszcze nie wystarczy, 

żeby dosięgnąć wzrokiem duchowym Twórcę władzy myślenia  

i żeby się z Nim złączyć. Istota Boga nie może być widziana za pomocą 

stworzonej podobizny, która by tak przedstawiała istotę Boga, jaka jest sama 

w sobie, w swoim istnieniu952. Boga nie można zobaczyć oczami ciała, ani 

żadnym innym zmysłem, gdyż każdy cielesny akt (np. widzenia) nie może 

wykroczyć poza rzeczy zmysłowe: Boga nie można dosięgnąć też 

wyobraźnią953. Dlatego Bóg sprawia, że naturalna władza widzenia zostaje 

wzmocniona przez światło chwały, które tak wzmaga siłę myśli, że czyni 

człowieka zdolnym do widzenia Boga. O tym świetle pisze Psalmista: 

„Albowiem w Tobie jest źródło życia i w Twej światłości oglądamy światłość” 

(Ps. 36, 10)954.  

Akwinata zapewnia, że oczy niebian – oculi glorificati będą inne niż oczy 

cielesne, bo przez nie będzie można oglądać również rzeczy niecielesne 955. 

Oczy niecielesne niebian na pewno będą widzieć Boga, ale nie wprost tylko 

oczami serca – oculi cordis, które oświeci Duch Mądrości, jak zapewnia o tym 

 
949 Por. STh, I, q. 12, a. 1, co. 
950 Por. STh, I, q. 12, a. 2, co. 
951 Por. tamże. 
952 Por. tamże. 
953 Por. STh, I, q. 12, a. 3, co. 
954 Por. STh, I, q. 12, a. 2, co. 
955 Por. STh, I, q. 12, a. 3, ad. 2. 



207 

 

św. Paweł Apostoł w Liście do Efezjan: …det vobis spiritum sapientiae et 

revelationis in agnitione eius, illuminatos oculos cordis vestri… (Ef 1, 17 

Wlg)956. Oczy uwielbionych będą widzieć Boga dzięki dwóm przyczynom. Po 

pierwsze z powodu wyjątkowej siły i lotności ich intelektu oraz przejrzystości 

i bystrości ich myśli. Po drugie z powodu odbitego w nich blasku Bożego, 

który odbija się w ich odnowionych ciałach957.  

Wynika z tego, że myśl stworzona nie może widzieć istoty Boga swoimi 

naturalnymi siłami958. W nauce św. Tomasza widzenie istoty Boga jest 

sprowadzone do możliwości poznania, które zachodzi wtedy, gdy rzecz 

poznawana jest w poznającym – cognitum est in cognoscente i „dostraja” się 

do jego sposobu bytowania959. Taki jest sposób poznania, jaki jest sposób 

bytowania, gdyż różne są sposoby poznania zależne od rodzaju jego 

natury960. Akwinata wymienia różne sposoby bytowania bytów złożonych 

czyli „poznawców” i przysługujące ich naturze sposoby poznania961. Są więc 

ciała bytujące w materii jednostkowej, w tym człowiek posiadający dwa 

rodzaje poznania – zmysłowe i umysłowe – oraz substancje niematerialne 

posiadające byt samoistny, czyli aniołowie. Bytowaniu na poziomie 

zmysłowym przysługuje poznanie tylko poszczególnych ciał i zjawisk. 

Bytowaniu umysłowemu człowieka przysługuje poznanie ponadmaterialne, 

posiadające umiejętność abstrahowania od konkretów, odrywania form od 

materii, które wykraczają poza poznanie zmysłowe, lecz nie dosięga ono 

poziomu poznania bytów niematerialnych. Natomiast bytowaniu 

niematerialnemu aniołów przysługuje poznanie odpowiadające bytom 

niematerialnym, więc tylko intelektualne962. Wymienione sposoby bytowania 

łączy fakt posiadania istnienia udzielonego im przez Byt Samoistny i brak 

naturalnych możliwości do oglądania Boga w Jego istocie963. Całkowicie 

odrębny i transcendentny ma Jedynie Bóg, który jako jedyny jest bytem 

prostym, gdyż Jego istota jest jednocześnie Jego istnieniem i tylko On sam 

 
956 Por. STh, I, q. 12, a. 3, ad. 1. 
957 Por. STh, I, q. 12, a. 3, ad. 2. 
958 Por. STh, I, q. 12, a. 4, co. 
959 Por. tamże. 
960 Por. tamże. 
961 Por. tamże. 
962 Por. STh, I, q. 12, a. 4, co, ad. 3. 
963 Por. STh, I, q. 12, a. 4, co. 



208 

 

może poznawać siebie przez swoją substancję964. Żadne stworzenie złożone 

z istoty i istnienia nie może widzieć Boga w Jego istocie, gdyż w stosunku do 

Boga każde stworzenie jest „wybrakowane” i stoi na niższym szczeblu 

w hierarchii doskonałości bytów965. Tylko Bóg, gdy sam zechce, może swoją 

łaską sprawić, że człowiek będzie widział Go swoją myślą966. 

Świętemu Tomaszowi zawdzięczamy oryginalny pomysł połączenia 

kontemplacji nadprzyrodzonej z metafizyką istnienia w bycie opartą 

o niematerialną zasadę działania, jaką jest dusza nieśmiertelna, która jest 

otwarta na Bożą pomoc zwaną światłem lub łaską chwały – wyjaśnia Paweł 

Furdzik967.  

Reginald Garrigou-Lagrnage uważany za jednego z najwybitniejszych 

neotomistów XX wieku określa łaskę jako gratia est semen gloriae – łaska 

jest nasieniem chwały968. Następnie wyjaśnia, że życie łaski jest życiem 

wiecznym, które zaczyna się już tu na ziemi i może trwać wiecznie, gdyż jej 

szczytem jest widzenie uszczęśliwiające osiągane po śmierci969. Łaska Boża 

jest tym dodatkowym wyposażeniem, nadprzyrodzoną sprawnością, która 

przystosowuje władzę myślenia do widzenia Boga w Jego istocie, gdyż 

oświecając intelekt, wzmacnia naturalne siły tej władzy i podnosi jej jakość 

na wyższy poziom poznania970. To oświecenie myśli, które zostało nazwane 

światłością lub jasnością, powoduje dwa ważne skutki w błogosławionych 

mieszkańcach nieba. Po pierwsze grono niebian widzi Boga w Jego istocie, 

a ponadto dokonuje ich przebóstwienia971, które polega na podobieństwie do 

Boga (por. 1 J 3, 2). Pius Bełch nazywa ten sposób upodobnienia – 

przebóstwienia człowieka stawaniem się „sobowtórem” Boga972.  

Jednakże św. Tomasz stwierdza, że nie wszyscy niebianie będą widzieć 

Boga jednakowo, uważa że w tym względzie będzie różnica w stopniu 

doskonałości widzenia pomiędzy jednym a drugim stworzeniem. Oglądanie 

 
964 Por. tamże. 
965 Por. STh, I, q. 12, a. 4, ad. 2. 
966 Por. STh, I, q. 12, a. 4, s.c. 
967 P. Furdzik, Kontemplacyjne poznanie, w: Powszechna encyklopedia filozofii, t. V, Lublin 

2004 s. 830. 
968 R. Garrigou-Lagrnage, Trzy okresy życia wewnętrznego, Niepokalanów 2018, s. 36-46. 
969 Tamże, s. 915nn. 
970 Por. STh, I, q. 12, a. 5, co, ad. 2. 
971 Łac deiformes znaczy podobny do bóstwa, posiadający formę boską. 
972 Por. STh, I, q. 12, a. 5, co. 



209 

 

Boga w Jego istocie jest stopniowalne, lecz nie jest uzależnione od naturalnej 

mocy władzy intelektualnej, bo natura nie posiada takiej możności w swoim 

wyposażeniu. Różnica w oglądaniu Boga będzie po stronie nadprzyrodzonej, 

a powodować ją będzie światło chwały, które przebóstwia myśl stworzoną 

lumen gloriae, quod intellectum in quadam deiformitate constituit973. Im 

stworzenie będzie miało większy udział – participato w świetle chwały, tym 

doskonalej będzie widzieć Boga974. Będzie jaśnieć światłem podobnie jak 

gwiazdy na niebie, które różnią się stopniem blasku – Stella differt enim 

a stella in claritate (1Kor 15,41 Wlg).  

Kryterium partycypacji w świetle chwały stanowi nadprzyrodzona miłość 

– caritas, którą ma stworzenie do Boga. Im większą ma miłość i większe 

pożądanie Utęsknionego, tym większą posiada zdolność i gotowość do 

przyjęcia światła chwały i tym będzie szczęśliwsze w niebie975.  

Błogosławieni w niebie będą zażywać potrójnego szczęścia: płynącego 

z widzenia Boga, posiadania Go (polegającego na wiecznym przebywaniu 

w Jego obecności) oraz rozkoszowania się Nim – swoim celem ostatecznym, 

który całkowicie zaspokoi ich wszelkie pragnienia976: 

„Sed haec tria habent beati in Deo, quia et vident ipsum; et videndo, 

tenent sibi praesentem, in potestate habentes semper eum videre; et 

tenentes, fruuntur sicut ultimo fine desiderium implente”977.  

Reginald Garrigou-Lagrnage wyjaśnia, że to „całkowite bezpośrednie” 

widzenie istoty Boga będzie źródłem niewyrażalnej wprost radości 

wynikającej z zespolenia się duszy człowieka z istotą Bożą. Będzie to 

„zjednoczenie przemieniające, nieprzerwane, komunia tak ścisła, że nic nie 

będzie w stanie jej pomniejszyć”978. 

Ponadto św. Tomasz podkreśla, że błogosławieni, pomimo 

przebóstwienia, nie są w stanie swoją skończoną, ograniczoną myślą objąć, 

ogarnąć – comprehendere979 – doskonale Boga, który jest nieskończony980. 

 
973 Por. STh, I, q. 12, a. 6, co. 
974 Por. tamże. 
975 Por. tamże. 
976 Por. STh, I, q. 12, a. 7, ad. 1. 
977 STh, I, q. 12, a. 7, ad. 1. 
978 R. Garrigou-Lagrnage, Trzy okresy życia wewnętrznego, Niepokalanów 2018, s. 918nn. 
979 Łac. comprehendere znaczy myślą coś ogarnąć, zgłębić, poznać w całości, doskonale, zob. 
STh, I, q. 12, a. 7. Pius Bełch wyjaśniając powyższą kwestię, powołuje się na autorytet 



210 

 

Jednakże w zależności od wielkości udziału w świetle chwały, błogosławieni 

„uchwycą” tę swoją cząstkę Boga, która będzie tak wielką nagrodą, że 

zaspokoi ich pragnienie miłości981 (por. Flp 3, 12-13; 1 Kor 9, 24 Wlg).  

W życiu doczesnym człowiek może zostać wyposażony w dwa rodzaje 

„świateł”: przyrodzone światło rozumu i nadprzyrodzone światło łaski. 

Natomiast błogosławieni do tak obdarowanej natury rozumnej otrzymują od 

Boga dodatkowe światło chwały – lumen gloriae. Wincenty Granat nazywa 

światło chwały „jakąś pomocą usprawniająca umysł do działania 

ponadprzyrodzonego, tj. widzenia Boga”, gdyż istoty stworzone „same 

z siebie” nie posiadają tej nadprzyrodzonej zdolności982. 

Obraz Trójcy Świętej w błogosławionych osiąga swoją maksymalną 

doskonałość mierzoną stopniem miłości do Boga. Miłość jest imieniem 

własnym Trzeciej Osoby Trójcy Świętej – Ducha Świętego, a jednocześnie 

darem łaski dla człowieka, dzięki której człowiek stworzony na obraz Trójcy 

Świętej w naturze rozumnej osiągnie największe podobieństwo do Wzoru, 

który go stworzył. 

Najdoskonalszą Osobą, po Chrystusie, która ziszcza w sobie wszystkie 

doskonałości – w naturze, w łasce i w chwale – jest Najświętsza Maria Panna 

– Boża Rodzicielka, której będzie poświęcony następny podrozdział niniejszej 

dysertacji.  

5. Matka Boża jako imago Trinitatis  

 

Święty Tomasz w Sumie Teologicznej nie wyodrębnił osobnego traktatu 

o Najświętszej Marii Pannie. Swoje rozważania o Matce Bożej umieścił pośród 

kwestii chrystologicznych. W prologu do zagadnienia 27 tertia pars wyjaśnia, 

że w związku z poczęciem Syna Bożego należy rozpatrzyć niektóre kwestie 

dotyczące Matki, która Go poczęła. W tym i kolejnych zagadnieniach 

 
Soboru Laterańskiego IV (1215), który stwierdził, że: „Całą mocą wierzymy i bez zastrzeżenia 

wyznajemy, że jeden tylko jest prawdziwy Bóg nie dający się ogarnąć myślą – 

incomprehensibilis”. Por. P. Bełch, Objaśnienia tłumacza, zagadnienie113, w: Tomasz 

z Akwinu, Suma Teologiczna: O Bogu, t. I, Londyn 1975 (reprint), s. 298. 
980 Por. STh, I, q. 12, a. 7, co. 
981 Por. STh, I, q. 12, a. 7, ad. 1. 
982 W. Granat, Eschatologia, Lublin 1962, s. 166nn. 



211 

 

dokonuje refleksji o Matce Bożej dotyczących Jej uświęcenia, dziewictwa, 

zaślubin z Józefem i zwiastowania.  

Ze względu na aspekt niniejszej pracy, którym jest poszukiwanie obrazu 

Trójcy Świętej w człowieku, rozważania o Matce Bożej zostaną zawężone 

poszukiwań dwóch obrazów Boga: w Jej naturze i w Jej Osobie jako ikonie 

Trójcy Świętej. Natura jest tu rozumiana jako sposób istnienia, a termin 

osoba wskazuje na to, kim jest ten konkretny człowiek, czyli Maryja. Podział 

na obraz w naturze i obraz w osobie (w łasce) został dokonany z uwagi na 

różnice w ocenie momentu, w którym dokonało się uświęcenie natury 

Najświętszej Marii Panny w łonie jej matki. 

Rozważania na temat obrazu w naturze Matki Bożej Najświętszej Maryi 

Panny poprzedzi krótkie wprowadzenie w antropologię scholastyczną 

związaną z problemem Niepokalanego Poczęcia oraz współczesne rozumienie 

dogmatu o Niepokalanym Poczęciu. 

a. Antropologia scholastyczna i dogmat o Niepokalanym Poczęciu 

Najświętszej Maryi Panny 

Bogdan Ferdek stwierdza, że temat poczęcia Maryi przez Jej rodziców 

nastręczał wiele trudności interpretacyjnych średniowiecznym teologom983. 

Sam akt małżeński, w wyniku którego dochodziło do poczęcia dziecka, był 

traktowany jako wątpliwy moralnie, bo uważany za grzech co najmniej 

lekki984. Jarosław M. Lipniak zauważa, że średniowieczni teologowie 

zastanawiali się nad problemem momentu, w którym Bóg wlewał duszę 

w żyjący już płód w łonie matki985. Uznawano, że człowiek otrzymywał duszę 

po pewnym czasie od poczęcia. Wskazywano nawet różnicę w czasie 

połącznia się duszy z ciałem w zależności od płci dziecka. Uważano, że 

chłopiec otrzymuje duszę wcześniej niż dziewczynka, tj. w czterdziestym dniu 

od chwili poczęcia, a dziewczynka w osiemdziesiątym dniu od poczęcia986. Te 

 
983 B. Ferdek, Nasza Siostra – Córą i Matką Pana. Mariologia jako przestrzeń syntezy 
dogmatyki, Świdnica 2007, s. 46. 
984 Tamże. 
985 J. M. Lipniak, Pierwsza wśród usprawiedliwionych. Reinterpretacja dogmatu 

o Niepokalanym Poczęciu Najświętszej Maryi Panny w świetle Wspólnej deklaracji w sprawie 
nauki o usprawiedliwieniu, Wrocław, 2012, s. 68. 
986 Tamże. 



212 

 

poglądy wywarły znaczący wpływ na rozwój doktryny o Niepokalanym 

Poczęciu Najświętszej Maryi Panny. 

Jedną z przyczyn sporów teologicznych związanych z Niepokalanym 

Poczęciem była antropologia scholastyczna – zauważa mariolog Szymon 

Drzyżdżyk987. Według ówczesnych teologów najpierw, w wyniku grzesznego 

aktu małżeńskiego, naznaczonego grzechem pożądliwości, poczyna się 

grzeszne ciało pozbawione duszy. Gdy dusza wchodzi w to skażone ciało, też 

staje się skażona. Tylko dusza może być podmiotem uświęcenia. Zatem 

osoba, czyli uformowane przez duszę ciało, może stać się podmiotem 

uświęcenia, bo Bóg działa przez duszę. Wniosek jest taki, że również ciało 

Maryi nie mogło być uwolnione od grzechu pierworodnego przed połączniem 

się duszy z ciałem988.  

Podobne poglądy wyrażał św. Tomasz, podążając za stanowiskiem św. 

Bernarda z Clairvaux. Obydwaj wymienieni teologowie należeli do 

przeciwników Niepokalanego Poczęcia, których nazwano makulistami989. 

Natomiast grono zagorzałych zwolenników Niepokalanego Poczęcia określono 

mianem immakulistów. Jednakże argumenty „przeciw”, którymi posługiwali 

się makuliści, również odegrały pewną pozytywną rolę w kształtowaniu się 

dogmatu – stwierdza Lipniak990.  

Wieloletnie spory zakończył Duns Szkot (zm. w 1308 r.) zwany 

Doktorem Niepokalanej lub Doktorem Subtelnym. Opracował bowiem opinię 

teologiczną, za pomocą której przezwyciężył trudności dotyczące uznania 

Niepokalanego Poczęcia Najświętszej Maryi Panny. Stwierdził, że Niepokalane 

Poczęcie nie sprzeciwia się żadnym teologicznym prawdom o odkupieniu 

wszystkich ludzi przez Jezusa Chrystusa. Nie sprzeciwia się też dogmatowi 

o grzechu pierworodnym. Uznał, że Maryja została objęta powszechnym 

odkupieniem zachowawczo (praeredemptio), które dokonało się w sposób 

najdoskonalszy, bo ustrzegający (praeservatio)991. Maryja nie została wyjęta 

 
987 Por. Sz. Drzyżdżyk, Niepokalane Poczęcie Maryi jako problem teologiczny w okresie 
scholastyki, „Teologia w Polsce” 3 (2009) nr 1, s. 63-87,  

https://czasopisma.kul.pl/twp/article/view/8519/7287. 
988 Por. tamże. 
989 Od łac słowa macula, które oznacza plamę, skazę. 
990 J. M. Lipniak, Pierwsza wśród usprawiedliwionych…, dz. cyt., s. 66. 
991 Por. Sz. Drzyżdżyk, Niepokalane Poczęcie Maryi jako problem teologiczny…, dz. cyt. 



213 

 

spod prawa powszechnego odkupienia, lecz została odkupiona uprzedzająco 

– sublimiore modo redempta, czyli w najwznioślejszy sposób992. Jak wyjaśnia 

Lipniak: „Odkupienie Maryi ma więc charakter prewencyjny. Chrystus jest 

w stosunku do Niej doskonalszym Pośrednikiem, bo zachowuje Ją od 

grzechu, zamiast – jak w przypadku innych potomków Adama – oczyścić 

zaciągnięty grzech. Niepokalane Poczęcie jest więc wyprzedzeniem 

i zapowiedzią zbawczej skuteczności Paschy Chrystusa. Maryja jako pierwsza 

doświadczyła na sobie owoców Misterium Paschalnego. Jej Niepokalane 

Poczęcie nie jest wyrazem braku potrzeby Odkupienia, lecz doskonalszą jego 

postacią. Maryja jest więc pierwszą wśród odkupionych przez Chrystusa”993. 

Ukoronowaniem wielowiekowych dyskusji i podsumowaniem opinii 

teologicznych było uroczyste ogłoszenie dogmatu o Niepokalanym Poczęciu 

Najświętszej Maryi Panny przez bł. Piusa IX w dniu 8 grudnia 1854 r. w bulli 

Ineffabilis Deus (Niewysłowiony Bóg). Lipniak zwraca uwagę na słowa bł. 

Piusa IX wprowadzające do ogłoszenia dogmatu, w których został 

podkreślony udział wszystkich Trzech Osób Boskich i Maryi Matki 

Zbawiciela w dziele zbawienia994. 

Należy podkreślić, że w Sumie Teologicznej zostało zawarte stanowisko 

św. Tomasza, w którym popiera obchody uroczystości Niepokalanego 

Poczęcia Maryi zachowane w niektórych Kościołach995. Stwierdza, że nie 

należy tej uroczystości odrzucać, lecz proponuje traktować ją jak uroczystość 

uświęcenia Błogosławionej Dziewicy. Wyjaśnia, że trudność polega na braku 

wiedzy o tym, w jakiej chwili została uświęcona i dlatego Uroczystość 

Niepokalanego Poczęcia nie upoważnia do twierdzenia, że Błogosławiona 

Dziewica była święta już w chwili swego poczęcia 996. Jednakże głównym 

i zasadniczym powodem, dla którego św. Tomasz odrzuca możliwość 

uświęcenia Maryi przed połączniem się Jej duszy z ciałem w łonie Jej matki 

 
992 J. M. Lipniak, Pierwsza wśród usprawiedliwionych…, dz. cyt., s. 188. 
993 Tamże, s. 190. 
994 „…na chwałę Świętej i Niepodzielnej Trójcy, na cześć i uwielbienie Bogurodzicy Dziewicy, 

dla wywyższenia wiary katolickiej i rozkrzewienia religii chrześcijańskiej…”. Tamże, s. 76. 
995 Por. STh, III, q. 27, a. 2, ad. 3. 
996 Por. tamże. 



214 

 

jest obawa, że „uwłaczałoby to godności Chrystusa, jako Zbawcy wszystkich 

bez wyjątku”997. 

b. Obraz Boży w naturze Maryi 

Akwinata rozpoczyna swoje rozważania o Najświętszej Marii Pannie, 

nawiązując do słów św. Pawła Apostoła zawartych w Pierwszym Liście do 

Koryntian: „Pierwszy człowiek z ziemi – ziemski, drugi Człowiek – z nieba. 

Jaki ów ziemski, tacy i ziemscy; jaki Ten niebieski, tacy i niebiescy. A jak 

nosiliśmy obraz ziemskiego «człowieka», tak też nosić będziemy obraz 

«człowieka» niebieskiego” (1 Kor 15, 46-49). Według kolejności pierwsze jest 

narodzenie „ziemskie”, zmysłowe, natomiast drugie narodzenie jest natury 

duchowej, gdyż dokonuje się przez uświęcenie w łasce i prowadzi do 

synostwa Bożego 998. Te zasady św. Tomasz odnosi do osoby Najświętszej 

Maryi Panny:  

„…etiam in beata virgine prius fuit animale, et post id quod est 

spirituale, quia prius fuit secundum carnem concepta, et postea secundum 

spiritum sanctificata”999.  

Uważa, że w Najświętszej Pannie uprzednie było to, co zmysłowe, 

ponieważ najpierw była poczęta co do ciała, a potem było to, co duchowe, 

i według tego została uświęcona co do ducha1000.  

Święty Tomasz swoją koncepcję życia prenatalnego oparł na nauce 

Arystotelesa1001, którą cechuje opóźniona animacja (czyli moment połączenia 

się duszy z ciałem)1002. W myśl tej teorii w embrionie ludzkim dokonują się 

 
997 Por. STh, III, q. 27, a. 2, co. 
998 Por. STh, III, q. 27, a. 1, ad. 1. 
999 STh, III, q. 27, a. 1, ad. 1. 
1000 Por. tamże.  
1001 Zob. Arystoteles, O rodzeniu się zwierząt, przeł. P. Siwek, Warszawa 1979, ks. II, rozdz. 

3, s. 74nn (736b). Zob. także SCG, II, c. 88, Św. Tomasz z Akwinu, Summa contra gentiles. 
Prawda wiary chrześcijańskiej, Poznań 2003, t. I, s. 550-554.  
1002 „Całe ortodoksyjne chrześcijaństwo (także i Orygenes) utrzymywało, że ludzka dusza jest 

stwarzana przez Boga. Chodzi tylko o to – kiedy, w którym momencie. Aż do najnowszych 

czasów przyjmowano za Arystotelesem, że dusza umysłowa łączy się z  ciałem po 40 dniach 
od jego poczęcia Owe kolejne generationes et corruptiones zakończone zjawieniem się duszy 

rozumnej dokonują się w jakimś niezmiernie małym odcinku czasowym lub zgoła 

pozaczasowo, a  ściślej w  momencie czasowym in instanti. Zgodnie z  tą ewentualnością 

teoria kolejnych przemian substancjalnych w embrionie mogłaby się w zupełności zgadzać 

z tezą, że dusza obdarzona umysłem bywa stwarzana przez Boga w momencie poczęcia, 

a więc w chwili pierwszego uformowania się ludzkiego zarodka. Obecnie teologowie 
opowiadają się za zdaniem, że Bóg stwarza rozumną duszę w  samym momencie poczęcia. 



215 

 

przemiany substancjalne na zasadzie powstawania i ginięcia zakończone 

utworzeniem duszy rozumnej. Najpierw więc istnieje dusza wegetatywna, 

potem zmysłowa i w końcu umysłowa (nutritiva, postmodum autem sensitiva, 

et tandem intellectiva)1003. Akwinata wyjaśnia, że gdy pojawia się forma 

doskonalsza, to zanika forma poprzednia, niższa. Przy czym forma 

doskonalsza zawiera wszystko to, co miała forma niższa, i dodatkowo ma 

„coś więcej”. Bóg stwarza duszę umysłową na końcu procesu powstawania 

człowieka w łonie matki i ta dusza „zawiera” w sobie duszę zmysłową 

i wegetatywną1004. Uzasadnieniem tej teorii jest konieczność zachowania 

proporcji pomiędzy doskonałością duszy intelektualnej i odpowiednio do jej 

przyjęcia dostosowanej materii ciała człowieka.  

 Życie prenatalne, czyli okres przebywania dziecka w łonie matki, 

według św. Tomasza można podzielić na trzy etapy: ante animationem, in 

animatione i post animationem1005. Pierwszy etap, zwany ante animationem, 

dotyczy sytuacji przed połączeniem się duszy z ciałem. To czas istnienia 

samego ciała bez duszy w łonie matki1006. Drugi etap, in animatione, to sam 

moment połącznia się duszy z ciałem, czyli zaistnienie całego compositum1007. 

Trzeci etap, post animationem, to czas po połączeniu się duszy z ciałem, który 

kończy się narodzinami dziecka.  

Na pierwszym etapie istnieje ciało z niższą formą duszy (bez duszy 

rozumnej). Człowiek na takim etapie rozwoju embrionalnego, zdaniem św. 

Tomasza, nie może być podmiotem łaski, bo nie ma natury rozumnej. 

Podobnie ocenia sam moment połączenia się duszy z ciałem in animatione. 

Skoro więc w tym okresie, gdy potomek w łonie matki, nie ma jeszcze natury 

rozumnej, to po pierwsze nie zaciąga winy grzechu pierworodnego, który jest 

grzechem natury przekazywanym z rodziców na potomstwo1008, więc nie 

 
Tomiści przeważnie też tak głoszą i  w  tym sensie wyjaśniają teksty św. Tomasza mówiące 

o tej sprawie”. Por. P. Bełch, Objaśnienia tłumacza, zagadnienie /72/ a. 2 odp., w: Tomasz z 
Akwinu, Suma Teologiczna: Człowiek (I, q. 90, a. 2, co.), t. VII, s. 261-262. 
1003 Por. STh, I, q. 118, a. 2, ad. 2, zob. STh, I, q. 76, a. 3, ad. 3. 
1004 Por. STh, I, q. 118, a. 2, ad. 2. 
1005 Zob. Sz. Drzyżdżyk, Niepokalane Poczęcie Maryi jako problem teologiczny…, dz. cyt. 
1006 Por. STh, III, q. 27, a. 2, co, ad. 1 
1007 Por. STh, III, q. 27, a. 1, ad. 4. 
1008 Por. STh, I, q. 100, a. 1, co. 



216 

 

może być podmiotem łaski uświęcenia, czyli oczyszczenia z grzechu 

pierworodnego1009.  

Natomiast na etapie post animationem, gdy dokonało się połączenie 

duszy z ciałem, występuje sytuacja odmienna: jest wina grzechu 

pierworodnego, a więc i możliwości uświęcania, gdyż podmiotem łaski staje 

się człowiek dopiero po utworzeniu się całego compositum. 

Odnośnie do grzechu pierworodnego św. Tomasz wyjaśnia, że iż jest to 

grzech obciążający ludzką naturę1010, który może zostać usunięty przez 

uświęcenie w łonie matki:  

„Ad quartum dicendum quod peccatum originale trahitur ex origine 

inquantum per eam communicatur humana natura, quam respicit proprie 

peccatum originale. Quod quidem fit quando proles concepta animatur. 

Unde post animationem nihil prohibet prolem conceptam sanctificari, postea 

enim non manet in materno utero ad accipiendam humanam naturam, sed 

ad aliqualem perfectionem eius quod iam accepit”1011. 

Grzech pierworodny jest zaciągany przez ludzką naturę w wyniku 

dziedziczenia, dlatego jest nierozerwalnie z nią związany. Zdaniem Akwinaty 

następuje to w momencie animacji, czyli połączenia się duszy z ciałem1012. 

Następnie bezpośrednio po przyjęciu duszy rozumnej przez dziecko 

(potomka) może nastąpić jego uświęcenie1013. Po przyjęciu duszy rozumnej, 

jeszcze przez jakiś czas potomstwo pozostaje w łonie matki w celu osiągnięcia 

pewnej swojej doskonałości.  

Zasady te św. Tomasz zastosował do rozważań o Niepokalanym Poczęciu 

Najświętszej Maryi Panny. Uznał, że skoro łaska może istnieć tylko 

w stworzeniu rozumnym, a grzech pierworodny może być oczyszczony tylko 

przez łaskę, to przed wlaniem duszy rozumnej Najświętsza Panna nie była 

uświęcona1014. Niestety św. Tomasz jednoznacznie stwierdza, że Najświętszą 

Pannę obciążał grzech pierworodny, z którego została oczyszczona przed 

 
1009 Por. STh, III, q. 27, a. 2, co. 
1010 Por. STh, I, q. 100, a. 1, co. 
1011 STh, III, q. 27, a. 1, ad. 4.  
1012 Jak wyżej zostało wyjaśnione w opisie antropologii scholastycznej. 
1013 Por. STh, III, q. 27, a. 1, ad. 4  
1014 Por. STh, III, q. 27, a. 2, co. 



217 

 

urodzeniem: „Sed beata virgo contraxit quidem originale peccatum, sed ab eo 

fuit mundata antequam ex utero nasceretur”1015.  

Jednocześnie podkreśla, że Najświętsza Panna została uświęcona  

w łonie matki, co uczyniło ją wolną od grzechu pierworodnego w sensie 

osobistej zmazy grzechowej – beata virgo sanctificata fuit in utero a peccato 

originali quantum ad maculam personalem1016. 

Odnosząc te opinie do obrazu Boga w Najświętszej Maryi Pannie, należy 

uznać, że według św. Tomasza obraz ten w dwóch pierwszych etapach życia 

w łonie matki (przed animacją i w trakcie animacji) jest pozbawiony blasku 

łaski Bożej. Można w nim odnaleźć to, co jest wspólne naturze bytów 

nieożywionych i ożywionych, tj. istnienie i życie. Byty te zawierają w sobie 

obraz Trójcy Świętej na sposób śladu, który przejawia się w tym, że Bóg jest 

dla nich przyczyną wzorczą, sprawczą i celową1017.  

 

c. Obraz Trójcy Świętej w Osobie Maryi  

To rozważanie należy rozpocząć od trzeciego etapu (post animationem), tj. od 

momentu ukształtowania natury rozumnej będącej podmiotem uświęcania, a 

następnie przejść przez narodziny i dalsze życie Najświętszej Panny. 

Odnośnie do tych etapów Akwinata stwierdza, że Duch Święty sprawił 

dwojakie oczyszczenie Najświętszej Panny1018. Pierwsze dokonało się w łonie 

Jej matki i służyło przygotowaniu do poczęcia Chrystusa. Jest to stan po 

uświęceniu Najświętszej Panny w łonie matki, w którym „pozostało w Niej 

zarzewie1019 grzechu, lecz było zneutralizowane tak, by nie przejawiło się 

w jakimś nieuporządkowanym poruszeniu, uprzedzając akt rozumu”1020. Na 

określenie Najświętszej Panny w tym stanie Akwinata przywołuje słowa 

zawarte w Piśmie Świętym: „Cała piękna jesteś, przyjaciółko moja, i nie ma 

 
1015 Por. STh, III, q. 27, a. 2, ad. 2. 
1016 Por. STh, III, q. 27, a. 1, ad. 3. 
1017 Zagadnienia te zostały wyczerpująco omówione w rozdziale I niniejszej dysertacji. 
1018 Por. STh, III, q. 27, a. 3, ad. 3. 
1019 Łac. fomes – zarzewie – polega na skażeniu natury przy nieskalaności osoby, por. STh, 

III, q. 27, a. 3, co. 
1020 Por. STh, III, q. 27, a. 4, ad. 1. 



218 

 

w tobie skazy” (PnP 4, 7). Piękno Maryi wynika z braku zarzewia grzechu 

w sensie skażenia duszy1021.  

Drugie oczyszczenie dokonało się w Najświętszej Pannie w chwili 

poczęcia Chrystusa i usunęło zarzewie (skazę grzechu) całkowicie. 

Oczyszczenie to było skutkiem obfitości łaski uświęcenia, którą Najświętsza 

Panna otrzymała na skutek zrządzenia Opatrzności Bożej. Polegało ono na 

doskonałym ustrzeżeniu Jej od wszelkich nieuporządkowanych poruszeń 

zmysłowych1022.  

Doskonałe uświęcenie i oczyszczenie Najświętszej Panny dokonało się, 

aby mogła stać się Matką Boga. Św. Tomasz wyjaśnia, że Bóg, powołując 

ludzi do jakiegoś dzieła, uzdalnia ich do jego wykonania1023. Najświętszą 

Pannę łączyła szczególna więź pokrewieństwa z Chrystusem, zarówno 

fizyczna, jak i duchowa. To wymagało bezgrzeszności, całkowitej czystości 

i pełni łaski. Dlatego Najświętsza Panna nie mogła być skażona żadnym 

grzechem uczynkowym – ani śmiertelnym, ani powszednim1024. 

Była więc Osobą pełną łaski, której udzielono Jej naraz1025, gdyż Anioł 

Gabriel powiedział do Niej: „Bądź pozdrowiona, pełna łaski” (Łk 1, 28). 

Istotna różnica polega na tym, że pozostali ludzie też otrzymują łaskę, lecz 

jest im udzielana częściowo, a nie jedocześnie i w pełni, tak jak Maryi1026.  

Akwinata wyróżnia w Najświętszej Pannie trojaką pełnię doskonałości 

łaski1027. Pierwszą nazywa łaską przysposabiającą dispositiva, ponieważ 

uzdolniła Ją do bycia Matką Chrystusa. Druga pełnia łaski w Najświętszej 

Pannie wynikała z obecności w Jej łonie Wcielonego Syna Bożego. Trzecia 

z kolei to pełnia osiągniętego celu, którą posiadła w chwale nieba. 

Rozpatrując te trzy pełnie doskonałości łask w porządku dobra, Akwinata 

stwierdza, że pierwsza pełnia doskonałości skłaniała Ją ku dobru. Druga 

utwierdzała Ją w dobru. Trzecia napełniła Ją radością z posiadania 

 
1021 Por. STh, III, q. 27, a. 3, s. c. 
1022 Por. STh, III, q. 27, a. 3, co. 
1023 Por. STh, III, q. 27, a. 4, co. 
1024 Por. tamże. 
1025 Por. STh, III, q. 27, a. 5, s. c. 
1026 Por. tamże  
1027 Por. STh, III, q. 27, a. 5, ad. 2. 



219 

 

wszelkiego dobra i pełni celu, czyli chwały nieba1028. Doktor Anielski uważa, 

że druga doskonałość przewyższa pierwszą, natomiast trzecia – drugą. 

Ponadto dla św. Tomasza nie ulega żadnej wątpliwości, że Najświętsza 

Panna, tak jak i Chrystus, otrzymała wielkie dary, które wynoszą Ją ponad 

innych ludzi: dar mądrości, łaskę czynienia cudów, a także łaskę 

proroctwa1029. Mądrość przejawiała się w Niej w kontemplacji stosownie do 

słów: „Lecz Maryja zachowywała wszystkie te sprawy i rozważała je w swoim 

sercu” (Łk 2, 19). Cudów, co prawda, nie czyniła za życia ziemskiego, żeby 

uwagę wszystkich ludzi skupiać na Chrystusie. Natomiast użytek z daru 

proroctwa uczyniła w wygłoszonym kantyku „Magnificat” (Łk 1, 46-56)1030.  

 

d. Maryja Ikoną Trójcy Świętej 

Ze względu na temat niniejszej dysertacji zostanie wybrany i przedstawiony 

związek mariologii z trynitologią wynikający z zastosowania psychologicznej 

analogii pochodzeń w Trójcy Świętej i ich odzwierciedlenia w Osobie i życiu 

Najświętszej Maryi Panny. Jak już o tym była mowa1031, w Bogu są dwa 

pochodzenia Słowa i Miłości. Jest pochodzenie Syna, którego rodzi Ojciec na 

sposób Słowa wewnętrznego, wyłaniającego się w myśli, oraz pochodzenie 

Ducha Świętego od Ojca i Syna według działania woli. Św. Tomasz do tych 

dwóch pochodzeń w Bogu przyjmuje po dwa stosunki przeciwstawne 

i wywodzi z nich cztery relacje: ojcostwo, synostwo, tchnienie czynne 

i pochodzenie (tchnienie bierne). W Osobie Maryi możemy odnaleźć obraz 

tych relacji, których wzorem jest Trójca Święta. 

Bogdan Ferdek w książce Nasza Siostra – Córą i Matką Pana1032 zwraca 

uwagę na związki mariologii z innymi traktatami teologicznymi, w tym 

mariologii z trynitologią. Autor stwierdza, że: „Skoro człowiek jest obrazem 

Trójosobowego Boga, to wszystkie jego relacje są niedoskonałymi obrazami 

relacji boskich: ojcostwa, synostwa i darowania, z zastrzeżeniem, że relacje 

 
1028 Por. STh, III, q. 27, a. 5, ad. 2; zob. A. Andrzejuk, Mariologia Tomasza z Akwinu,  

http://katedra.uksw.edu.pl/publikacje/artur_andrzejuk/mariologia_tomasza_z_akwinu.pdf 

(dostęp: 22.10.2021). 
1029 Por. STh, III, q. 27, a. 5, ad. 3. 
1030 Tamże. 
1031 Wyczerpująco temat ten został przedstawiony w I rozdziale niniejszej dysertacji. 
1032 B. Ferdek, Nasza siostra..., dz. cyt., s. 34nn. 

http://katedra.uksw.edu.pl/publikacje/artur_andrzejuk/mariologia_tomasza_z_akwinu.pdf


220 

 

trynitarne – w przeciwieństwie do tych, w których żyje człowiek –nie są 

przypadłościowe”1033, lecz należą do substancji-natury Boga. Natomiast 

relacje trynitarne, których obrazem jest Maryja, są nie tylko analogiczne, ale 

najbardziej upodobnione do relacji ojcostwa, synostwa i darowania1034. 

Dziewicze ojcostwo Boga, który nie podlega żadnej namiętności, ziszcza 

się przede wszystkim wobec Syna Pierworodnego, a wtórnie wobec 

stworzeń1035. Dziewicza Boża Rodzicielka doskonale odzwierciedla te relacje 

ojcostwa Boga, będąc przede wszystkim Matką swego Syna Najwyższego. 

Wtórnie spełnia się jako Matka wszystkich ludzi, realizując testament Syna 

zawarty w słowach skierowanych z krzyża do Niej i do św. Jana „Niewiasto, 

oto syn Twój […], oto Matka twoja (J 19, 26b-27a). 

Druga Osoba Boska – Syn zrodzony przez Ojca przed wiekami w Boskiej 

naturze, poza czasem, zostaje zrodzony w czasie przez przyjęcie ludzkiej 

natury z Maryi. Obrazem relacji synostwa skierowanej do Boskiego Ojca jest 

relacja Chrystusa do ziemskiej Matki, która jest prawdziwą Bożą 

Rodzicielką1036. 

Trzecia Osoba Boska Duch Święty nosi imiona Miłość i Dar. Zatem 

Miłość i Dar to są nazwy relacji w Trójcy Świętej. Również obrazem tej relacji 

jest Maryja – stwierdza Bogdan Ferdek1037. Ponieważ Dar jest „Duchem 

łaski”, stąd Maryja „łaski pełna” jest zarazem napełniona doskonale Duchem 

łaski. Jest Nim napełniona od pierwszej chwili poczęcia, jest więc 

Niepokalanie Poczęta, jest święta: „…jest obrazem relacji darowania, która 

konstytuuje Ducha Świętego, który od początku obdarowuje Ją pełną 

świętością”1038. 

W Maryi można rozpoznać działania Trójcy Świętej ad extra, a więc 

posyłania (przez Ojca) Syna i Ducha i Świętego1039. Na przykład 

w wydarzeniu zwiastowania obydwa posłannictwa Syna i Ducha Świętego 

„spotykają się” w Maryi, „stają się widzialne”1040 za sprawą Ducha Świętego, 

 
1033 Tamże, s. 35nn.  
1034 Tamże, s. 38. 
1035 Tamże, s. 37. 
1036 Tamże. 
1037 Tamże. 
1038 Tamże, s. 38. 
1039 Temat posyłań Osób Boskich został omówiony szerzej w I rozdziale niniejszej dysertacji. 
1040 B. Ferdek, Nasza siostra…, dz. cyt., s. 43. 



221 

 

gdyż „Słowo staje się ciałem” (J 1, 14). Już od czasach Ojców Kościoła 

uważano, że pierwsze objawienie Trójcy Świętej miało miejsce 

w zwiastowaniu. Na tę okoliczność papież Jan Paweł II podaje przykład 

homilii przypisywanej św. Grzegorzowi Cudotwórcy: „Tyś jest blaskiem 

światła, Maryjo, we wzniosłym królestwie duchowym! W Tobie jest 

uwielbiony Ojciec, który nie zna początku i którego moc Cię zakryła. W Tobie 

doznaje adoracji Syn, któregoś nosiła wedle ciała. W Tobie jest wysławiony 

Duch Święty, który sprawił w Twoich wnętrznościach narodzenie wielkiego 

Króla. To dzięki Tobie, o pełna łaski, Trójca Święta i Współistotna mogła być 

poznana w świecie” (MD nr 3). 

 Trójca Święta jest widoczna również w historii krzyża Jej Syna, a udział 

Maryi w tym wydarzeniu jest przedłużeniem kenozy trynitarnej1041, jaką jest 

posłannictwo Jej Syna – stwierdza Ferdek1042. Dodaje także, że Maryja też 

jest „stworzeniem misyjnym, bo Jej udziałem jest kontynuacja kenotycznej 

misji Syna wchodzącej w strukturę Kościoła”.  

Święty Tomasz wyjaśnia, że Najświętsza Maryja Panna otrzymała pełnię 

łask proporcjonalną do niezwykłego zadania, do która została powołana, tj. 

być Matką Syna Bożego1043. Nosząc Go w swoim łonie, rodząc Go 

i wychowując, była najbliżej Stwórcy łask i Tego, który posiada pełnię 

wszelkich łask, dlatego też otrzymała od Boga prawo, aby te łaski rozdzielać 

wszystkim ludziom1044. 

e. Maryja – najpiękniejszy obraz Trójcy Świętej – tota pulchra  

Maryja jako pierwsza odkupiona przez Chrystusa rozpoczyna istnienie 

pokolenia „nowych stworzeń”, ponieważ jest doskonale przebóstwiona 

i duchowo złączona z Trójcą Świętą. Jej natura duchowa jest najbardziej 

podobna do Trójcy Świętej. Natomiast fizycznie Maryja jest najbardziej 

podobna do Syna Bożego, który od Niej wziął Swoje ciało, czyli element 

materialny compositum. Bogdan Ferdek uważa, że można mówić o tożsamości 

pomiędzy ciałem Maryi a ciałem Jezusa: caro Mariae – caro Verbi, ponieważ 

 
1041 Kenoza rozumiana jako fakt ogołocenia Boga we wcieleniu; zob. M. Przanowski, Krótkie 
Wprowadzenie do Współczesnego Teizmu Kenotycznego, Warszawa 2018. 
1042 B. Ferdek, Nasza Siostra…, dz. cyt., s. 41. 
1043 Por. STh, III, q. 27, a. 5, ad 1. 
1044 Tamże. 



222 

 

człowieczeństwo Chrystusa od Niej pochodzi1045. Dzięki obfitości 

otrzymanych łask Bożych oraz doskonałości cnoty Najświętsza Panna została 

całkowicie upodobniona do Swego boskiego Syna. Warunkiem tego 

upodobnienia conformatio było najpierw zneutralizowanie zarzewia grzechu, 

a następnie całkowite jego usunięcie1046. Jednakże, jak dodaje Akwinata, od 

śmierci i tym podobnych nieszczęść Najświętsza Panna nie została 

uwolniona1047.  

Synowi Bożemu przypisuje się atrybut piękna, które zawiera w sobie 

doskonałość, proporcję i blask, gdyż jest najdoskonalszym Obrazem Ojca. 

Maryja przez posiadanie „pełni łask Bożych” – abundantia gratiae habente1048 

jest uważana za najpiękniejszą Osobę na świecie, jest cała piękna – tota 

pulchra. W dokumencie Papieskiej Międzynarodowej Akademii Maryjnej 

dotyczącym postaci i misji Maryi1049 zawarto zachętę papieża Pawła VI do 

tego, aby obok drogi prawdy1050 przedstawić Maryję w jeszcze inny sposób, tj. 

na drodze piękna, dostępnej każdemu człowiekowi („prostym duszom”). 

Poznajemy więc Maryję jako ideał doskonałości, jako zwierciadło – odbicie 

Trójcy Świętej bez żadnej skazy – speculum sine macula. Maryja to „Niewiasta 

obleczona w słońce i księżyc pod jej stopami, a na jej głowie wieniec z gwiazd 

dwunastu” (Ap 12, 1). Jest pełna nadprzyrodzonego blasku udzielonego Jej 

przez Boga, o której należy stwierdzić, że nie ma nikogo ani niczego 

piękniejszego wśród duchów czystych i stworzeń. Źródłem piękna Maryi jest 

nieskończenie piękna i dobra Trinitas, która w nadmiarze Swojej dobroci 

udziela stworzeniom Swego dobra i piękna.  

Dokument Papieskiej Komisji Maryjnej łączy metafory maryjne: 

Speculum Trinitatis z Icona Trinitatis, stwierdzając, że „próbują wyrazić 

niewyrażalne”. Tym „niewyrażalnym” jest zamieszkiwanie Trójcy Świętej 

 
1045 B. Ferdek, Nasza Siostra…, dz. cyt., s. 47. 
1046 Por. STh, III, q. 27, a. 3, ad 1. 
1047 Tamże. 
1048 Por. STh, III, q. 27, a. 3, ad 2. 
1049 Papieska Międzynarodowa Akademia Maryjna, Matka Pana: Pamięć – Obecność –
Nadzieja: niektóre aktualne zagadnienia dotyczące postaci i misji Najświętszej Dziewicy 
Maryi, „Salvatoris Mater” 5 (2003) nr 3, s. 311-398. 

https://bazhum.muzhp.pl/media/files/Salvatoris_Mater/Salvatoris_Mater-r2003-t5-

n3/Salvatoris_Mater-r2003-t5-n3-s311-398/Salvatoris_Mater-r2003-t5-n3-s311-

398.pdf2003 (dostęp: 25.10.2021). 
1050 „…to znaczy spekulacji biblijno-historyczno-teologicznej”, właściwej dla uczonych…”, 
tamże. 

https://bazhum.muzhp.pl/media/files/Salvatoris_Mater/Salvatoris_Mater-r2003-t5-n3/Salvatoris_Mater-r2003-t5-n3-s311-398/Salvatoris_Mater-r2003-t5-n3-s311-398.pdf2003
https://bazhum.muzhp.pl/media/files/Salvatoris_Mater/Salvatoris_Mater-r2003-t5-n3/Salvatoris_Mater-r2003-t5-n3-s311-398/Salvatoris_Mater-r2003-t5-n3-s311-398.pdf2003
https://bazhum.muzhp.pl/media/files/Salvatoris_Mater/Salvatoris_Mater-r2003-t5-n3/Salvatoris_Mater-r2003-t5-n3-s311-398/Salvatoris_Mater-r2003-t5-n3-s311-398.pdf2003


223 

 

„w czystym i pełnym pokoju sercu Maryi”. Na określenie tego rodzaju 

komunii miłości wypracowano wiele terminów teologicznych, które 

podkreślają, jak „cennym klejnotem” – Trinitatis gemma jest Maryja i zarazem 

„najpiękniejszym kwiatem” – Trinitatis rosa1051. Maryja jest nazywana także: 

„świątynią Trójcy Świętej, tabernakulum, arką, sakrarium, miastem, 

pałacem, tronem, królewską aulą, komnatą małżeńską”1052.  

Dodatkowo ten Dokument wymienia metafory osobowe wskazujące na 

współpracę Maryi w trynitarnym zbawczym planie Bożym: Socia 

(towarzyszka) Trinitatis i Ancilla Trinitatis. Natomiast określenie Sponsa 

(przyrzeczona, żona, zaślubiona, narzeczona) Trinitatis „nawiązuje do 

oblubieńczego przymierza, w którego przestrzeń Maryja wchodzi, przyjmując 

miłość ofiarowaną Jej przez Boga”. Eleemosinaria (gr. słowo oznaczające 

dawczynię jałmużny) Trinitatis powinna być odczytywana w związku 

z przekazywaniem łask wiernym za pośrednictwem Dziewicy Maryi1053 

[objaśnienia w nawiasach – tłum. własne].  

Droga Maryi rozumiana jako realizacja Jej powołania do bycia Matką 

Boga i każdego człowieka dała nowy początek, nową szansę dla ludzkości. Ta 

„nowa Ewa”, jak zauważa święty Jan Paweł II, „…oznacza powrót w kierunku 

tego «początku», w którym odnajdujemy „niewiastę taką, jaka była 

zamierzona w dziele stworzenia, a więc w odwiecznej myśli Boga, w łonie 

Przenajświętszej Trójcy. Maryja jest «nowym początkiem» godności 

i powołania kobiety, wszystkich kobiet i każdej” (MD nr 11).  

W Sumie Teologicznej zastosowano zasadę metodologiczną exitus-

reditus. W tym sensie Ewa oznacza exitus, czyli pierwsze wyjście stworzenia 

od Boga, a Maryja oznacza reditus, czyli powrót odnowionego stworzenia do 

Boga. Maryja to najdoskonalszy obraz Trójcy Świętej w stworzeniu. 

Doskonałe podobieństwo obrazu Bożego w Maryi osiągnęło pełnię i dlatego 

należy nazwać Ją arcydziełem Trinitatis.  

Reasumując: przedmiotem badań w rozdziale III były dynamiczne 

czynniki należące do porządku przypadłościowego przyrodzonego 

 
1051 Por. Papieska Międzynarodowa Akademia Maryjna, Matka Pana: Pamięć – Obecność –

Nadzieja…, dz. cyt. 
1052 Tamże. 
1053 Tamże. 



224 

 

i nadprzyrodzonego, które mają wpływ na jakość obrazu Boga w człowieku. 

Zostało wykazane, że podobieństwo obrazu Boga w człowieku ma charakter 

zmienny i podlega stopniowaniu. Podkreślono rolę kontemplacji, rozumianej 

jako duchowe spotkanie z Trójca Świętą w kształtowaniu się obrazu Boga 

w człowieku. Wskazano, iż celem życia ludzkiego jest szczęśliwość wieczna, 

do której prowadzi przemiana osoby, następuje zmiana obrazu człowieka 

skażonego grzechem na jego obraz doskonały, bo osiągający największe 

podobieństwo do natury Trójcy Świętej. W ostatnim podrozdziale 

przedstawiono Matkę Bożą, w której podobieństwo do obrazu Bożego 

osiągnęło taki stopień, że jest nazywana najdoskonalszą ikoną Trójcy Świętej. 



225 

 

 

ZAKOŃCZENIE  

Niniejsza dysertacja jest próbą zbliżenia się do prawdy o tym, co oznacza być 

człowiekiem na obraz Trinitatis w nauce św. Tomasza z Akwinu zawartej 

w Sumie Teologicznej. Z uwagi na obszerny i skomplikowany zakres 

zaprezentowanych zagadnień praca ta nie pretenduje do wyczerpującego 

opracowania tematu. Jednakże przedstawiona analiza problemu zawiera 

bardzo szerokie i szczegółowe spektrum badań: począwszy od pierwszej 

definicji człowieka jako bytu stworzonego na obraz Bytu Najwyższego, 

partycypującego w Jego istnieniu aż do najdoskonalszego obrazu człowieka 

partycypującego w naturze Trójcy Świętej w wieczności, zwanej visio 

beatifica. Ten zamysł, poza traktatem O człowieku, wymagał zagłębienia się 

w inne, liczne traktaty teologiczne, począwszy od trynitologii przez 

kreatologię, angelologię, chrystologię, sakramentologię, teologię moralną: 

ogólną i szczegółową, charytologię, soteriologię, mariologię, kończąc na 

eschatologii.  

Także w dziedzinie filozofii realistycznej, na której św. Tomasz oparł 

swoje rozważania teologiczne, praca wymagała znajomości szeregu zagadnień 

z różnych działów filozofii: począwszy od metafizyki, przez antropologię 

personalistyczną; zagadnienia etyczne dotyczące sprawności (cnót), celu 

ostatecznego i dobra, także estetykę, kończąc na teorii poznania, której 

przedmiotem jest Najwyższa Prawda, czyli Bóg w Trójcy Świętej. Użycie 

argumentów metafizycznych, tzw. potwora metafizycznego1054 w refleksji 

teologicznej było konieczne, bo tak postąpił św. Tomasz w Sumie Teologicznej 

i tym samym udowodnił, że „wiara i rozum są dwoma skrzydłami unoszącymi 

duch ludzki do kontemplacji prawdy” (por. FR nr 1). Papież Jan Paweł 

nazwał św. Tomasza „apostołem prawdy”, „mistrzem sztuki myślenia 

i wzorem właściwego uprawiania teologii”, gdyż wielką zasługą Doktora 

 
1054 Por. M. Levering, Pismo Święte i metafizyka Tomasza z Akwinu i odnowa teologii 
trynitarnej, dz. cyt., s. 39nn. 



226 

 

anielskiego było ukazanie w pełnym świetle harmonii pomiędzy rozumem 

a wiarą (por. FR nr 43-44).  

W tej pracy została ukazana droga prowadząca do przemiany człowieka 

stworzonego „na obraz i podobieństwo” Boże, lecz pozostającego w stanie 

natury skażonej grzechem, w której kontemplacja stanowi klucz do duchowej 

doskonałości obrazu Trójcy Świętej w człowieku. Życie nadprzyrodzone, 

organizm duchowy człowieka, łaska uświęcająca, adopcja duchowa, 

kontemplacja oraz visio beatifica należące do obrazu duchowego człowieka 

zostały przedstawione na solidnym fundamencie filozofii realistycznej, który 

stanowi połączenie rozumu naturalnego z nadprzyrodzoną rzeczywistością.  

Z tych względów niniejsza dysertacja nosi walory pracy 

interdyscyplinarnej w zakresie teologii i filozofii, co potwierdza szerokie 

i zarazem nowatorskie podejście do tematu opracowanego na podstawie 

wskazówek zawartych w zagadnieniu 93 prima pars Summa Theologiae św. 

Tomasza z Akwinu.  

Przedmiotem badań zawartych w tej dysertacji było odkrycie 

różnorodnych elementów konstytutywnych obrazu Trójcy Świętej 

w człowieku oraz jego elementów zmiennych, dynamicznych, przejawiających 

się w ludzkim działaniu. Te elementy stałe i zmienne składają się na żywy 

i dynamiczny obraz Trójcy Świętej w człowieku. Obraz ten rozpatrywano 

także w aspekcie transcendentaliów relacyjnych: piękna, dobra i prawdy, 

które ukazano w człowieku, a szczególnie w Osobach: Jezusa Chrystusa 

i Najświętszej Maryi Panny. Wskazano konieczność naśladowania 

widzialnego Wzoru Trójcy Świętej, którym jest Jezus Chrystus, a także 

podkreślono zdolności człowieka do współpracy z łaską uświęcającą.  

W celu zorganizowania obszernego i różnorodnego materiału 

badawczego zastosowano w pracy różne zasady porządkujące zaczerpnięte 

z układu i treści Sumy Teologicznej i uzupełniające główną strukturę pracy 

opartą na schemacie vestigium-imago-similitudo. Niniejsza praca stanowi 

pewnego rodzaju syntezę problemu człowieka jako imago Trinitatis, którą 

można sprowadzić do trzech rodzajów obrazów Boga w człowieku: w świetle 

rozumu, w świetle łaski i w świetle chwały, którym odpowiada triada: creatio-

recreatio-similitudo. 



227 

 

Pierwszy obraz Boga w człowieku: jeden wspólny dla wszystkich natur 

rozumnych, drugi dla sprawiedliwych oraz trzeci dla tylko dla 

błogosławionych w niebie.  

Na poziomie naturalnego poznania w świetle rozumu każdy człowiek 

(dobry i zły) jako skutek może poznać Boga jako Stwórcę, czyli pierwszą 

przyczynę sprawczą przewyższającą wszystkie przyczyny, oraz jako przyczynę 

wzorczą i celową wszystkich bytów1055. Może poznać przymioty Boga 

i dowiedzieć się, jakie są związki między Nim a stworzeniem, oraz stwierdzić, 

że Bóg jest transcendentny wobec wszystkich stworzeń1056. Poznanie Boga 

przez stworzenia i ze stworzeń (tzw. księga natury) wchodzi w zakres teologii 

naturalnej i poznania filozoficznego opartego na rozumie oraz naukach 

szczegółowych1057. Ten obraz charakteryzuje się zarówno pięknem natury, 

jak i jej skażeniem spowodowanym przez grzech pierworodny przekazywany 

przez zrodzenie z pokolenia na pokolenie. W tym obrazie najbardziej 

widoczna jest appropriacja Boga Ojca jako Stwórcy. 

Na poziomie poznania w świetle łaski, opartego o nadprzyrodzone 

Objawienie zawarte w Księgach Pisma Świętego oraz Tradycji człowiek ma 

dostęp do zapisanego Słowa Logosu, który się wcielił dla naszego zbawienia. 

Słowo stało się Ciałem, aby skażony obraz ludzkiej natury naprawić, odnowić 

i przywrócić mu utracony blask. W ten poziom poznania wchodzi teologia 

nadprzyrodzona, a filozofia występuje w roli służebnicy – ancilla – teologii. 

Dzięki łasce Bożej człowiek może poznać niektóre tajemnice Boskie, które nie 

są dostępne za pomocą naturalnego światła rozumu, jak np. ta, że Bóg jest 

Jeden, ale w Trzech Osobach1058. Choć ludzkie poznanie naturalne zostaje 

wzmocnione przez wlanie nadprzyrodzonego światła łaski, to i tak poznanie 

na tym poziomie nie wystarcza do widzenia Boga w Jego istocie, gdyż jest 

niejasne, częściowe. O tym mówi św. Paweł Apostoł w Liście do Koryntian: 

Videmus nunc per speculum in aenigmate: tunc autem facie ad faciem. Nunc 

 
1055 Por. STh, I, q. 12, a. 12, co. 
1056 Por. tamże. 
1057 Zob. S. Judycki, Epistemologia, Poznań-Warszawa 2020, tom II, s. 1050nn, zob. także 

S. Judycki, Epistemologia, Poznań-Warszawa 2020, tom I, s. 25nn. Składowe teologii 

naturalne wymienia J. Tupikowski  w książce, Logos i prawda. Od projektu naturalnej teologii 
do afirmatywnej chrystologii, Kraków 2017, s. 79. 
1058 Por. STh, I, q. 12, a. 13, ad. 1. 



228 

 

cognosco ex parte: tunc autem cognoscam sicut et cognitus sum (1Kor 13, 12 

Wlg)1059. Apostoł narodów na określenie ludzkiego poznania używa słów 

„zwierciadło i zagadka” – speculum et aenigma, które dostosowane są do 

rozumienia Boga przez człowieka1060. Św. Augustyn wyjaśnia, że Apostoł 

Paweł sięga po słowa lustro i zagadka, gdyż są to pojęcia, które oznaczają 

poznanie Boga w takiej mierze, jaka jest ludziom dostępna1061. W tym obrazie 

najbardziej widoczna jest appropriacja Syna – Drugiej Osoby Boskiej. 

Nadprzyrodzony obraz człowieka w świetle chwały błogosławionych 

w niebie jest wynikiem nadprzyrodzonej kontemplacji, która zachodzi dzięki 

bezpośredniemu działaniu Boga zwanego lumen gloriae. Święty Tomasz 

wskazuje na trzy czynniki konieczne do jego zaistnienia, są to: najlepsza 

władza umysłowa, najlepsze działanie i najlepszy jej przedmiot, czyli Bóg1062. 

Doskonałość tej kontemplacji w życiu wiecznym opiera się na 

najdoskonalszym działaniu osobowym, które wyraża się w poznaniu 

i miłowaniu1063. Akt poznania na tym etapie rozwoju człowieka polega na 

bezpośrednim wejrzeniu w istotę Boga, najdoskonalszego bytu – Absolutu. 

Temu rodzajowi poznania towarzyszy akt woli polegający na miłowaniu 

kontemplowanego Boga jako najwyższego Dobra, którego pragnienie jest 

zawarte w naturze ludzkiej, w jej konstrukcji ontologicznej. To poznanie 

i miłowanie Boga prowadzi do ciągłego zachwytu, wręcz ekstazy będącej 

pełnią szczęścia błogosławionych w niebie1064.  

Wiążąc te trzy poziomy: natury, łaski i chwały, na których funkcjonuje 

obraz Trójcy Świętej w człowieku, z porządkiem pochodzeń w Bogu opartym 

na analogii psychologicznej, można stwierdzić, że obraz Trójcy Świętej 

w naturze odpowiada Osobie Ojca, który jest Pierwszą przyczyną wszystkich 

bytów, obraz w łasce odpowiada Osobie Syna, który jest myślą Ojca, a obraz 

 
1059 „Teraz widzimy jakby w zwierciadle, niejasno; wtedy zaś [zobaczymy] twarzą w twarz: 
Teraz poznaję po części, wtedy zaś poznam tak, jak i zostałem poznany’ (1Kor 13,12).  
1060 Por. STh, I, q. 12, a. 2, s.c. 
1061 Augustyn, O Trójcy Świętej, dz. cyt., ks. XV, s. 458nn. 
1062 Zob. w niniejszej dysertacji rozdz. III Upodobnienie człowieka do Trójcy Świętej przez 
kontemplację. 
1063 P. Furdzik, Kontemplacyjne poznanie, w: Powszechna encyklopedia filozofii, t. 5, dz. cyt., 

s. 833. 
1064 Tamże. 



229 

 

w chwale odpowiada Osobie Ducha Świętego, który reprezentuję wolę Ojca 

jako Miłość.  

Reasumując: teza zawarta w temacie niniejszej dysertacji, iż człowiek 

jest imago Trinitatis została udowodniona, a cele określone we wstępie 

zostały osiągnięte. Prawda, że człowiek jest na obraz Trójcy Świętej, jest 

prawdą ontologiczną. Całkowita zależność człowieka od Trójcy Świętej, 

została udowodniona na wszystkich etapach życia człowieka. Na poparcie 

tezy zawartej w tytule przedstawiono argumenty zaczerpnięte przez św. 

Tomasza z Objawienia, które oparto na niezawodnej konstrukcji filozoficznej, 

aby nie budziły żadnych wątpliwości zarówno na gruncie wiary, jak 

i rozumu. Święty Jan Paweł II powiedział, że „człowieka nie można człowieka 

zrozumieć bez Chrystusa” (por. RH 10). Te słowa można również odnieść do 

Trójcy Świętej. Ta dysertacja jest próbą ukazania prawdy, że nie można 

zrozumieć tajemnicy człowieka bez poznania tajemnicy Trójcy Świętej. 

Ludzka natura i nadnatura zostały wyposażone we wszelkie dobra, które 

najpierw istnieją w Trójcy Świętej – zarówno w Jej naturze, jak 

i w pochodzeniach – i są odzwierciedlone w człowieku stworzonym na Jej 

obraz i podobieństwo. 

 



230 

 

BIBLIOGRAFIA 

I. Źródła 

1. Biblia  

Biblia łacińsko-polska czyli Pismo Święte Starego i Nowego 

Testamentu. Wulgata i przekład ks. Jakuba Wujka, t. 1-4, Wilno 1862-1863, 

1896. 

Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu w przekładzie z języków 

oryginalnych. Opracował zespół biblistów polskich z inicjatywy 

benedyktynów tynieckich (Biblia Tysiąclecia), wyd. 5, Poznań 2002. 

2. Dokumenty Kościoła 

Breviarium fidei. Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła, red. 

I. Bokwa, wyd. 3 popr., Poznań 2007.  

Dokumenty Soborów Powszechnych. Tekst łaciński i polski. t. IV/1 

(1511-1870). Lateran V. Trydent. Watykan I, red. A. Baron, H. Pietras, 

Kraków 2007. 

Franciszek, Posynodalna adhortacja apostolska o miłości w rodzinie 

„Amoris laetitia”, Wrocław 2016. 

Jan Paweł II, Encyklika „Dominum et Vivificantem” o Duchu Świętym 

w życiu Kościoła i świata, Wroclaw 2010. 

Jan Paweł II, Adhortacja o zadaniach rodziny chrześcijańskiej 

w świecie Współczesnym „Familiaris consortio”, Wrocław 2000.  

Jan Paweł II, Encyklika „Fides et Ratio” o relacjach między wiarą 

a rozumem, Wrocław 1998. 

Jan Paweł II, List Apostolski o godności i powołaniu kobiety „Mulieris 

Dignitatem”, Wrocław 2004. 

Jan Paweł II, List do rodzin, Wrocław 1998. 

Jan Paweł II, Encyklika „Redemptor Hominis”, Warszawa 2007. 

Jan Paweł VI, Encyklika „Humanae vitae” o zasadach przekazywania 

życia ludzkiego, Wrocław 1999. 

Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 2012. 



231 

 

Papieska Międzynarodowa Akademia Maryjna, Matka Pana: Pamięć – 

Obecność – Nadzieja: niektóre aktualne zagadnienia dotyczące postaci i misji 

Najświętszej Dziewicy Maryi, „Salvatoris Mater” 5 (2003) nr 3, s. 311-398.  

Patrologiae cursus completus. Series graeca, wyd. Migne J. P., Paryż 

1857-1866. 

Patrologiae cursus completus. Series latina, wyd. Migne J. P., Paryż 

1841-1864 (drugie wyd. 1878-1890), zbiór dzieł łacińskich Ojców Kościoła.  

Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele w świecie 

współczesnym „Lumen gentium”, w: Sobór Watykański II. Konstytucje, 

dekrety, deklaracje, red. M. Przybył, Poznań 2002.  

Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Objawieniu „Bożym 

Dei verbum”, w: Sobór Watykański II, Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, red. 

M. Przybył, Poznań 2002.  

Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie 

współczesnym „Gaudium et spes”, w: Sobór Watykański II. Konstytucje. 

Dekrety. Deklaracje, red. M. Przybył, Poznań 2002.  

3. Dzieła św. Tomasza z Akwinu 

A. Wydania łacińskie 
Sancti Thomae de Aquino, Summa Theologiae cum commentariis 

Caietani, Opera omnia iussu Leonis XIII P. M. edita, Romae 1888-1906. 

S. Thomae de Aquino, Summa Theologiae, w: Corpus Thomisticum, 

Opera Omnia, Opera Maiora, 

https://www.corpusthomisticum.org/iopera.html. 

Scriptum super Sententiis, 

https://www.corpusthomisticum.org/iopera.html.  

Catena aurea in quatuor Evangelia. Expositio in Marcum, 

https://www.co rpusthomisticum.org/iopera.html.  

B. Przekłady 

Byt i istota, przeł. W. Seńko, Kęty 2009. 

Dzieła wybrane. O doskonałości życia duchowego (De perfectione 

spiritualis vitae), przeł. J. Salij, Poznań 1984. 

Komentarz do Ewangelii Jana, przeł. T. Bartoś, Kęty 2002. 

https://www.corpusthomisticum.org/iopera.html
https://www.corpusthomisticum.org/iopera.html


232 

 

Kwestie dyskutowane o prawdzie, przeł. A. Aduszkiewicz, 

L. Kuczyński, J. Ruszczyński, t. 1, Kęty 1998.  

Kwestie dyskutowane o mocy Boga, t. I, red. M. Olszewski 

i M. Paluch, Kęty 2010. 

Kwestie dyskutowane o mocy Boga, t. III, red. M. Olszewski i J. Pyda, 

Kęty 2010. 

Kwestie dyskutowane o mocy Boga, t. IV, red. M. Przanowski, 

J. Kiełbasa, Kęty 2010.  

Somme théologique, Première partie. Traduction française, introduction 

et notes par A. Raulin, A.M. Roguet, E. Neyraud, M.-J,Nicolas etc. 1984. 

Summa Contra Gentiles, Prawda wiary chrześcijańskiej w dyskusji 

z poganami innowiercami i błądzącymi, przeł. Z. Włodek i W. Zega, t. I, 

Poznań 2003. 

Summa Contra Gentiles, Prawda wiary chrześcijańskiej w dyskusji 

z poganami innowiercami i błądzącymi, przeł. Z. Włodek i W. Zega, t. II, 

Poznań 2007. 

Summa Contra Gentiles, Prawda wiary chrześcijańskiej w dyskusji 

z poganami innowiercami i błądzącymi, przeł. Z. Włodek i W. Zega, t. III, 

Poznań 2009. 

Traktat O Bogu, t. 1 (I, q. 1-12), przeł. i oprac. P. Bełch, Londyn 1975. 

Traktat O Bogu, t. 2 (I, q. 13-26), przeł. i oprac. P. Bełch, Londyn 

1977. 

Traktat O Trójcy Przenajświętszej, t. 3 (I, q. 27- 43), przeł. i oprac. 

P. Bełch, Londyn 1978. 

Traktat o Trójcy Świętej, (I, q. 27- 43), przeł. Wojciech Gołaski, 

Poznań–Warszawa–Kraków 2021.  

Traktat. Bóg Stwórca i Aniołowie, t. 4 (I, q. 44-58), przeł. i oprac. 

P. Bełch, Londyn 1978. 

Traktat O człowieku, t. 6 (I, q. 75-84), przeł. i oprac. P. Bełch, Londyn 

1980. 

Traktat O człowieku, t. 7 (I, q. 85-102), przeł. i oprac. P. Bełch, 

Londyn 1980. 

Traktat o człowieku (I, q. 75-89), oprac. S. Swieżawski, Poznań 1956.  



233 

 

Traktat Szczęście. Uczynki, t. 9 (I-II, q. 1-21), przeł. i oprac. 

F. W. Bednarski, Londyn 1963. 

Traktat o ludzkim działaniu, Summa Teologii (I-II, q. 6-21), przeł. 

i oprac. W. Galewicz, Kęty 2013. 

Traktat Uczucia, t. 10 (I-II, q. 22-48), przeł. J. Bardan, oprac. 

F. W. Bednarski, Londyn 1967. 

Traktat O sprawnościach, t. 11 (I-II, q. 49-70), przeł. i oprac. 

F. W. Bednarski, Londyn 1965. 

Traktat O wadach i grzechach, t. 12 (I-II, q. 71--89), przeł. i oprac. 

F. W. Bednarski, Londyn 1965. 

Traktat Nowe Prawo i łaska, t. 14 (I-II, q. 106-114), przeł. i oprac. 

R. Kostecki, Londyn 1973. 

Traktat Roztropność, t. 17, (II-II, q. 47-56), przeł. i oprac. S. Bełch, 

Londyn 1964; 

Traktat Sprawiedliwość, t. 18 (II-II, q. 57-58), t. 18, przeł. i oprac. 

F. W. Bednarski, Londyn 1970. 

Traktat o sprawiedliwości, Summa Teologii (II-II, q. 57-80), przeł. 

o oprac. W. Galewicz, Kęty 2016. 

Traktat Cnoty społeczne pokrewne sprawiedliwości, t. 20, (II-II, 

q. 101-122), przeł. i oprac. F. Bednarski, Londyn 1972.  

Traktat Męstwo, t. 21, (II-II, q. 123-140), przeł. i oprac. S. Bełch, 

Londyn 1962.  

Traktat Umiarkowanie, t. 22 (II-II, q. 141-170), przeł. i oprac. 

S. Bełch, Londyn 1963. 

Traktat, Charyzmaty, t. 23 (II-II, q. 171-189), przeł. i oprac. P. Bełch, 

Londyn 1982. 

Traktat, Wcielenie Słowa Bożego, t. 24 (III, q. 1-15), przeł. i oprac. 

S. Piotrowicz, Londyn 1962. 

Traktat Bóg – Człowiek – Syn Maryi, t. 25 (III, q. 16-37), przeł. i oprac. 

S. Piotrowicz, Londyn 1964. 

Traktat Droga Zbawiciela, t. 26 (III, q. 38-59), przeł. i oprac. 

S. Piotrowicz, Londyn 1968. 



234 

 

Traktat Sakramenty w ogóle. Chrzest. Bierzmowanie, t. 27 (III, q. 60-

72), przeł. i oprac. P. Bełch, Londyn 1984. 

Traktat Sakrament małżeństwa, t. 32 (suppl. 41-68), przeł. i oprac. 

F. W. Bednarski, Londyn 1982.  

4. Źródła starożytne i patrystyczne 

Arystoteles, O rodzeniu się zwierząt, przeł. P. Siwek, Warszawa 1979. 

Arystoteles, Metafizyka, przeł. T. Żeleźnik, oprac. M. Krąpiec, Lublin 

2017. 

Arystoteles, Kategorie. Analityki pierwsze. Analityki wtóre, przeł. 

i oprac. K. Leśniak, Warszawa 2013.  

Arystoteles, Kategorie i Hermeneutyka z dodaniem Isagogi Porfiriusza, 

przeł. i oprac. K. Leśniak, Warszawa 1975. 

Arystoteles, Etyka Nikomachejska, Warszawa 2012. 

Augustyn, O Trójcy Świętej, Kraków 1996. 

Augustyn, Solilokwia, w: Solilokwia i inne dialogi o duszy, przeł. 

A. Świderkówna, Warszawa 2010.  

Augustyn, De Genesi Ad litteram imperfectus liber, Liber 3, 22 PL: 34, 

294. 

Augustyn, Sermones ad Populum: Sermones de Scripturis, Sermo 9, 

cap. 8, PL 38, 82. 

Augustyn, Sermones ad Populum: Sermones de Scripturis. Sermo 169, 

cap. 11 PL 38, 923. 

Augustyn, De Spiritu et Littera, PL 44, caput XXVII-47.  

Augustyn, Księga osiemdziesięciu trzech kwestii, Kęty 2012. 

Augustyn, Państwo Boże, (De civitate Dei), przeł. W. Kubicki, Kęty 

1998. 

Augustyn, Państwo Boże, przeł. W. Kornatowski, Warszawa 2003.  

Augustyn, O naturze dobra, przeł. M. Maykowska, w: św. Augustyn, 

Dialogi i pisma filozoficzne, Warszawa 1954. 

Augustyn, Sermones ad Populum: Sermones de Scripturis. Sermo 169, 

cap. 11 PL 38, 923. 

Augustyn, In II De Libero Arbitrio, c. 19, PL 32,1268. 

Augustyn, In Evangelium Joannis tractatus, 72, n. 3: PL 35, 1823. 



235 

 

Augustyn, Wyznania, Warszawa 2001. 

Boecjusz, O Trójcy Świętej, w: O pociechach filozofii ksiąg pięcioro. 

Traktaty teologiczne, przekład, wstęp i objaśnienia T. Jachimowski, 

Warszawa 2003.  

Boecjusz A. M. S., O pocieszeniu, jakie daje filozofia, przeł. i oprac. 

G. Kurylewicz i M. Antczak, Kęty 2018. 

Boecjusz, A. M. S., Contra Eutychen et Nestorium, Przeciw 

Eutychesowi i Nestoriuszowi, w: Traktaty teologiczne, przeł. A. Kijewska, 

R. Bielak, Kęty 2007. 

Gennadius Massiliensis, Liber de Scriptoribus Ecclesiasticis (De 

ecclesiasticis dogmatibus), w: PL, t. 58, kol. 1088, Parisiis 1862.  

Grzegorz Wielki, Homilie na Ewangelie, Warszawa 1998. 

Grzegorz z Nyssy, O stworzeniu człowieka, tłum. M. Przyszychowska, 

Kraków 2006. 

Grzegorz z Nyssy, Homilie do Eklezjastesa, Kraków 2009. 

Hilary, De Trinitate, ks. 5, PL: 10,134. 

Hilary, De Trinitate, ks. 4 PL 10, 111.  

Jan Damasceński, Wykład wiary prawdziwej (De fide orthodoxa), 

przeł. B. Wojkowski, Warszawa 1969. 

Jan Damasceński, De Fide Orthodoxa 12, Ks. 2, PG 94, 920.  

Pseudo Dionizy Areopagita, Imiona Boskie, w: Pisma Teologiczne, 

tłum. M. Dzielska, Kraków 1997.  

 

II. Opracowania  

Andrzejuk A., Mariologia Tomasza z Akwinu,  

http://katedra.uksw.edu.pl/publikacje/artur_andrzejuk/mariologia_

tomasza_z_akwinu.pdf. (dostęp: 22.10.2021). 

Bardan J., Bednarski W. F., Przedmowa w sprawie terminologii, 

w: Tomasz z Akwinu, Suma Teologiczna, traktat Uczucia, t. 10 (STh, I-II, 

q. 22-48), tłum. J. Bardan, Londyn 1967. 

Bartnik Cz., Traktat IV O Aniołach, w: Dogmatyka katolicka, t. I, 

Lublin 2012. 



236 

 

Bartnik Cz., Traktat V: O Chrystusie. Jezus Chrystus w relacji 

historiozbawczej, w: Dogmatyka katolicka, t. I, Lublin 2012. 

Bednarski F. W., Przedmowa, w: Św. Tomasz, Suma Teologiczna, 

Cnoty społeczne pokrewne sprawiedliwości, t. 20, (II-II, q. 101-122), przeł. 

i oprac. F. Bednarski, Londyn 1972. 

Bełch P., Objaśnienia tłumacza, w: Tomasz z Akwinu Suma 

Teologiczna, traktat O Bogu, t. 1, tłum. P. Bełch, Londyn 1975.  

Benedykt XVI, Możliwość czynienia pokuty, w: R. Słupek, 

Współczesne debaty o Kościele, Wrocław 2019. 

Bober S. J., Studia i teksty patrystyczne. Kraków 1967. 

Bobrowski A., Teologia moralna, cz. I, t. 1, Włocławek 1945. 

Chenu M.D., Święty Tomasz z Akwinu i teologia, Kraków 1997.  

Ćwik K., Nadprzyrodzona wizja szczęścia w ujęciu św. Tomasza 

z Akwinu, „Studia Theologica Varsaviensia” 50 (2012) nr 1, s. 193-202.  

Drączkowski F., Patrologia, Pelplin 2012.  

Dogiel G., Metafizyka, Kraków 1991. 

Drzyżdżyk Sz., Niepokalane Poczęcie Maryi jako problem teologiczny 

w okresie scholastyki, „Teologia w Polsce” 3 (2009) nr 1, s. 63-87, 

https://czasopisma.kul.pl/twp/article/view/8519/7287. 

Emery G., Teologia trynitarna świętego Tomasza z Akwinu, Kraków 

2014.  

Ferdek B., Nasza Siostra – Córą i Matką Pana. Mariologia jako 

przestrzeń syntezy dogmatyki, Świdnica 2007.  

Fulgencjusz z Ruspe, O wierze, czyli o regule wiary prawdziwej do 

Piotra (De fide ad Petrum seu de regula fidei, PL 65, 674), przekład 

polski: W. Szołdrski, O wierze czyli o regule prawdziwej wiary do Piotra, w: 

Studia i teksty patrystyczne, red. A. Bober, Kraków 1967, s. 212-245. 

Gajda-Krynicka J., Symplicjusz w: Powszechna encyklopedia filozofii, 

t. IX, Lublin 2006.  

Galbiati E., Piazza A., Biblia księga zamknięta?, przeł. M. Ponińska, 

Warszawa 1971. 

Gałuszka T., Piękny Bóg, Piękny Człowiek. Zło z perspektywy teologii 

piękna Tomasza z Akwinu, Poznań 2021. 



237 

 

Garrigou-Lagrnage R., Trzy okresy życia wewnętrznego, 

Niepokalanów 2018. 

Gennadius Massiliensis, Liber de Scriptoribus Ecclesiasticis (De 

ecclesiasticis dogmatibus), w: PL, t. 58, kol. 1088, Parisiis 1862.  

Gilson E., Historia filozofii chrześcijańskiej, Warszawa 1962. 

Gilson E., Historia filozofii chrześcijańskiej, Warszawa 1954. 

Gilson E., Tomizm, Warszawa 2003.  

Granat W., Eschatologia, Lublin 1962. 

Hugon E., Zasady filozofii. Dwadzieścia cztery tezy tomistyczne, przeł. 

A. Żychliński, Warszawa 2015.  

Hugon E., Podstawy filozofii katolickiej, przeł. A. Żychliński, 

Warszawa 2018.  

Judycki S., Epistemologia, t. I, Poznań-Warszawa 2020. 

Judycki S., Epistemologia, t. II, Poznań-Warszawa 2020. 

Kajetan T., Commentaria in Summam Theologiae, w: S. Thomae 

Aquinatis, Opera omnia (editia Leonina), t. 4-10, Romae 1888-1899. 

Kiciński J., Powołanie – Konsekracja – Misja. Personalistyczny aspekt 

teologii życia konsekrowanego we współczesnym Magisterium Kościoła, 

Wrocław 2009. 

Kostecki R., Objaśnienia tłumacza do zagadnienia 112 (nr 2), 

w: Tomasz z Akwinu, Suma Teologiczna, t. 14: Nowe Prawo i Łaska, 

przekład i objaśnienia R. Kosteckiego, Londyn 1973.  

Kostecki R., Tajemnica życia nadprzyrodzonego, Warszawa 1975. 

Krąpiec M. A., Dzieła. Teoria analogii bytu, Lublin 1993.  

Krąpiec M. A., Analogia, w: Powszechna encyklopedia filozofii, t. I, 

Lublin 2000. 

Krąpiec M. A., Metafizyka, Lublin 2000. 

Krąpiec M. A., Przyczyny Bytu, w: Powszechna encyklopedia filozofii, 

t. VIII, Lublin 2007. 

Krąpiec M. A., Wprowadzenie do „Metafizyki” Arystotelesa, 

w: Arystoteles, Metafizyka, tłum. T. Żeleźnik, oprac. M. Krąpiec, Lublin 

2017.  



238 

 

Levering M., Pismo Święte i metafizyka Tomasza z Akwinu i odnowa 

teologii trynitarnej, Kraków 2016. 

Lichacz P., Dodatek 1, Termin „natura” w pismach św. Tomasza 

z Akwinu, w: Św. Tomasz z Akwinu, Kwestie dyskutowane o mocy Boga, 

t. III, Kęty 2010. 

Lipniak J. M., Pierwsza wśród usprawiedliwionych. Reinterpretacja 

dogmatu o Niepokalanym Poczęciu Najświętszej Maryi Panny w świetle 

Wspólnej deklaracji w sprawie nauki o usprawiedliwieniu, Wrocław 2012. 

Liszka P., Duch Święty, który od Ojca(ii Syna) pochodzi, Wrocław 

2000. 

Lubowicki K., Duchowość małżeńska w nauczaniu bł. Jana Pawła II, 

Kraków 2005. 

Margerie B., Osoba ludzka śladem, obrazem i podobieństwem Boga 

w Trójcy, w: Tajemnica Trójcy Świętej, Poznań 2000 [Kolekcja Communio 

13]. 

Maryniarczyk A., O przyczynach, partycypacji i analogii, Lublin 2005 

(Zeszyty z metafizyki, nr 6). 

Maryniarczyk A., Recta ratio, w: Powszechna encyklopedia Filozofii, 

t. VIII, Lublin 2007. 

Maryniarczyk A., Transcendentalia, w: Powszechna encyklopedia 

filozofii, t. IX, Lublin 2008. 

Maryniarczyk A., Zasady pierwsze, w: Powszechna encyklopedia 

filozofii, t. IX, Lublin 2008. 

Paluch M., Dlaczego Tomasz, Warszawa 2012. 

Paluch M., Relacyjna koncepcja osoby boskiej według św. Tomasza 

z Akwinu, „Studia Bobolanum” 3 (2011), s. 41-52,  

http://www.bobolanum.edu.pl/images/studia-

bobolanum/2011/Studia-Bobolanum-3-2011.pdf.  

Przanowski M., Wprowadzenie do artykułu 2, Czy w Bogu istota 

i substancja są tym samym co istnienie w: Św. Tomasz z Akwinu, O mocy 

Boga, t. IV, Kęty 2010. 



239 

 

Przanowski M., Wprowadzenie do artykułu 6, Czy moc rodzenia i moc 

stwarzania są tożsame, w: Św. Tomasz z Akwinu, Kwestie dyskutowane 

o mocy Boga, t. I, Kęty 2008. 

Przanowski M., Wprowadzenie do kwestii VII, w: Św. Tomasza 

z Akwinu, Kwestie dyskutowane o mocy Boga, t. IV, Kęty 2010.  

Przanowski M., Krótkie Wprowadzenie do Współczesnego Teizmu 

Kenotycznego, Warszawa 2018.  

Pyda J., Zbiór pism ulotnych, Kraków 2015. 

Ratzinger J., Opera omnia. Rozumienie Objawienia i teologia historii 

według Bonawentury, Lublin 2014. 

Ryszkowski M., Akt kontemplacji w ujęciu św. Tomasza z Akwinu, 

„Rozprawy Społeczne” (2012) nr 2 (VI). 

Ryś G., Skoro jest miłość, Kraków 2021.  

Salij J., Wstęp, w: Św. Tomasz z Akwinu, Dzieła wybrane. 

O doskonałości życia duchowego (De perfectione spiritualis vitae), Poznań 

1984. 

Słownik języka polskiego, t. I, , Warszawa 1992. 

Sondel J., Słownik łacińsko-polski dla prawników i historyków, 

Kraków 2003.  

Stępień T., Doktor anielski o aniołach, Warszawa 2014. 

Stępień T., Kontemplacja – przyrodzone i nadprzyrodzone widzenie 

prawdy, „Warszawskie Studia Teologiczne” XXII/1/2009, s. 63-72. 

Stępień T., Wprowadzenie do antropologii filozoficznej św. Tomasza 

z Akwinu, Warszawa 2013, 

https://depot.ceon.pl/bitstream/handle/123456789/5087/ebook%20Wpr

owadzenie%20do%20antropologii%20filozoficznej%20%20w.%20Tomasza%

20z%20Akwinu.pdf?sequence=1 [dostęp: 22.05.2021]. 

Swieżawski S., Dzieje europejskiej filozofii klasycznej, Warszawa 2012. 

Swieżawski S., Święty Tomasz na nowo odczytany, Poznań 2002. 

Swieżawski S., Wstęp do kwestii 79, w: św. Tomasz, Traktat 

o człowieku (STh, I, qq. 75-89), Poznań 1956. 

Zdybicka Z., Partycypacja bytu. Próba wyjaśnienia relacji między 

światem a Bogiem, Lublin 2017. 



240 

 

Szyndler L., Doprecyzowanie zagadnienia „verbum interius” (słowo 

wewnętrzne) w pismach św. Tomasza z Akwinu, „Studia Philosophiae 

Christianae” 42 (2006) nr 2, s. 109-132, 

Świderkówna A., Przypisy. Solilokwia, w: Św. Augustyn, Solilokwia 

i inne dialogi o duszy, Warszawa 2010. 

Tenace M., Powiedzieć człowiek, część II, Od obrazu do podobieństwa. 

Zbawienie jako przebóstwienie, Kraków 2015. 

Torrell J.P, Święty Tomasz z Akwinu. Mistrz duchowy, Poznań 2003. 

Torrell J.-P., Tomasz z Akwinu – człowiek i dzieło, Warszawa 2008. 

Torrell J.-P., Wprowadzenie w św. Tomasza z Akwinu. Osoba i dzieło, 

Warszawa 2021. 

Tupikowski J., Logos i prawda. Od projektu naturalnej teologii do 

afirmatywnej chrystologii, Kraków 2017. 

Tupikowski J., Prawda – Dobro – Piękno. Podstawy metafizyki kultury 

w odsłonie transcendaliów relacyjnych, Wrocław 2011. 

Wolicka E., Teoriopoznawcze aspekty pojęcia „imago” u św. Tomasza 

i św. Bonawentury, „Roczniki filozoficzne”, XXIII (1975), z. 1, 

https://www.jstor.org/stable/43407304. 

 

III. Netografia (dostęp online) 

Chmielewski M., Metodologiczne podstawy teologii duchowości,  

w: Duchowość na progu trzeciego tysiąclecia, red. M. Chmielewski, Lublin 

1999, s. 45-85, 

https://marekchmielewski.eu/wpcontent/uploads/2016/12/Metodologicz

ne-podstawyteologii-duchowo%C5%9Bc (dostęp: 22.05.2022). 

Przemówienie Ojca Świętego Benedykta XVI inaugurujące V 

Konferencję Ogólną Episkopatów Ameryki Łacińskiej i Karaibów, Aparecida 

13 maja 2007 r. https://papiez.wiara.pl/doc/377664.Zostan-z-nami-

Panie/4 (dostęp: 22.05.2022). 

Roszkowski M., Czy człowiek jest z natury skierowany ku Bogu? 

Szesnastowieczny spór o „naturę czystą” i jego teologiczne następstwa, 

https://www.it.dominikanie.pl/nagrania/wyklady-otwarte-o-naturze-i-

lasce/ (dostęp: 22.05.2022). 



241 

 

 



Elżbieta Olczak 

 

                Summary of the doctoral dissertation  

Man as Imago Trinitatis in the Summa Theologiae  

                               of Saint Thomas Aquinas 

 

 

The aim of the considerations contained in this dissertation was to show 

the greatness of human dignity resulting from the fact that man was created by One 

God in the Holy Trinity, "in His image and likeness" (Gen 1: 26-27) and destined to 

become God's adopted child (cf. Eph 1: 4-5) in imitation of the image of his Firstborn 

Son (cf. Rom 8:29). 

The question posed in this dissertation is: How does St. Thomas show man 

as the image of the Holy Trinity? The answer to this question is based on the 

Thomistic personalist anthropology which in turn based on the concept of person 

taken from Boethius and on the metaphysics of Aristotle. The subject of the research 

was the discovery of various constitutive elements of the image of the Holy Trinity in 

man and its variable, dynamic elements, manifested in human activity. It has been 

shown that these constant elements and variable elements make up a living and 

dynamic image of the Holy Trinity in man. The considerations began with the 

presentation of the Person of God in the Holy Trinity as an unparalleled Model which 

constitutes the "answer" to the questions of who is man and what is his beginning 

and purpose of existence. The image of the Holy Trinity in man was also considered 

in the aspect of relational transcendentals: beauty, good and truth, which were 

shown in man, especially in the Persons of Jesus Christ and the Blessed Virgin Mary. 

The dissertation indicates the necessity to follow the visible pattern of the Holy 

Trinity, which is Jesus Christ, and emphasizes the ability of man to cooperate with 

sanctifying grace.  

The collected material was arranged and placed appropriately in three 

chapters, which were marked according to the "key" to understanding the mystery 

desribed in the title of this dissertation as "man as imago Trinitatis". The “key” was 



given by St. Thomas on the issue 93 prima pars Summa Theologiae (STh, I, q. 93): 

trace-image-similarity – vestigium-imago-similitudo. 

In the first chapter, entitled Vestigia. Traces at the Beginning of the Image of 

the Holy Trinity in Man, the first element of the above-mentioned triad was presented, 

ie the trace, that is, something "that goes" in front of the image (preambulum) and is 

an integral part of the imago Trinitatis, without which this "image" could not exist. 

The Preambulum concerns the similarity that is common to all creatures, and must 

necessarily be contained in the image of man - e.g. existence. 

In the second chapter, entitled Imago. Man as Imago Trinitatis in Nature and 

in Grace, the concept of imago, that is the second element of the vestigium-imago-

similitudo triad, was placed at the center of the discussion. Man has been presented 

as imago Trinitatis in human nature, in its ontological structure, together with the 

indestructible elements of this image that are part of the good of nature, such as the 

intellectual and appetitive powers. The image of the Holy Trinity in man was also 

shown in the relationship between a man and a woman as a metaphysical relation. 

Then the most perfect uncreated Image - the Firstborn Son – was presented. 

In the third chapter entitled: Similitudo. Man in the Image of the Holy Trinity 

- Likeness in Grace and Glory, the subject of reflection was the concept of similitudo, 

i.e. the third element from the vestigium-imago-similitudo triad. The type of similarity 

known as similitudo is something "that follows" the image (sequens). It is a kind of 

similarity which is already the perfection of the image, which concerns a person who 

is particularly good because of the perfection of his/her virtue. As the model of  

a human-being created in the most perfect image of the Holy Trinity, the Mother of 

God is depicted, in whom the resemblance to the image of God has reached such a 

degree that she is called the masterpiece of The Holy Trinity. 

This work is a kind of synthesis of the problem of human-being as imago 

Trinitatis, which can be reduced to three types of images of God in man: in the light 

of reason, in the light of grace and in the light of glory, which corresponds to Thomas' 

triad: creatio-recreatio-similitudo. 

The presented analysis of the problem includes a very broad and detailed 

spectrum of research: from the first definition of man as a being created in the image 

of the Supreme Being, participating in His existence, to the most perfect image of  

a man participating in the nature of the Holy Trinity in eternity, called visio beatifica. 



This dissertation also shows the complete dependence of man on God, starting from 

the act of creation, keeping human-beings in existence, helping them to accept the 

gift of grace, to meeting them in the glory of heaven. The mystery of man was 

presented and explained in the light Revelation - as the truth of faith - and in the 

light the realistic philosophy - as the truth of reason. 

This dissertation shows the path leading to the perfection of the image of 

Holy Trinity in man, who is created "in the image and likeness" of God, but remains 

in a state of nature polluted by sin. Supernatural life, the spiritual organism of  

a human-being, sanctifying grace, spiritual adoption, contemplation and visio 

beatifica, which belong to the spiritual image of man were based on a solid 

foundation of realistic philosophy, which is a combination of natural reason and 

supernatural reality. 

The combination of natural reason and supernatural reality guarantees 

that this dissertation bears the value of an interdisciplinary work in the field of 

theology and philosophy. This approach ensures a broad and innovative study of the 

subject based on the guidelines contained in the issue 93 prima pars Summa 

Theologiae of St. Thomas Aquinas. 

This dissertation shows the truth that it is impossible to understand the 

mystery of man without knowing the mystery of the Holy Trinity. Human nature and 

the supernatural have been endowed with all goods that exist first in the Holy Trinity 

- both in Its nature and in Its inner relations - and are reflected in man, created in Its 

image and likeness. 

 

 


	Strona tytułowa
	Spis treści
	Wykaz skrótów
	Wstęp
	Rozdział I. Vestigia. Ślady początkiem obrazu Trójcy Świętej w człowieku
	1. Trójca Święta Wzorem i kluczem do rzeczywistości
	2. Trójca Święta przyczyną wzorczą, sprawczą i celową człowieka oraz wszystkich stworzeń
	3. Ślady – vestigia Trójcy Świętej w człowieku i we wszystkich stworzeniach

	Rozdział II. Imago. Człowiek jako imago Trinitatis w naturze i w łasce
	1. Obraz Trójcy Świętej w człowieku w naturze
	2. Augustyna analogie trynitarne w naturze człowieka cielesno-duchowej
	3. Obraz Trójcy Świętej w mężczyźnie i kobiecie
	4. Kto jest bardziej na obraz Boży: człowiek czy anioł?
	5. Najdoskonalszy Obraz: Bóg – Człowiek Jezus Chrystus
	6. Obraz Trójcy Świętej w człowieku w łasce

	Rozdział III. Similitudo. Człowiek na obraz Trójcy Świętej – upodobnienie w łasce i w chwale
	1. Jakość obrazu Boga w człowieku
	2. Wpływ cnót na dynamikę obrazu Boga w człowieku
	3. Wpływ łaski na doskonałość obrazu Boga w człowieku
	4. Wpływ światła chwały na obraz Boga w człowieku
	5. Matka Boża jako imago Trinitatis

	Zakończenie
	Bibliografia
	Summary

