
Papieski Wydział Teologiczny 

we Wrocławiu 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ks. mgr lic. Tomasz Grzegorz Kuziora 

 

Glaubensverkündigung bei Apostel Paulus 

im Lichte des ersten Briefes an die Thessalonicher. 

Eine historisch-exegetische Untersuchung.  
 

 
Praca doktorska 

przygotowana w Katedrze Teologii Starego Testamentu 

pod kierunkiem naukowym ks. prof. dr hab. Sławomira Stasiaka 

 

 

 

Wrocław 2024 



 2 

 

 

 

 

Paulus 
 

Mann von law and order 

sattelfest und hoch zu Ross 

die Reitpeitsche geschwungen  

zur Dressur nach den 

alten Paragraphen  

 

dass Gott aber 

gegen alle Regeln 

einen Hingerichteten  

aus dem Tod aufrichtet 

wirft ihn vom Pferd 

 

wenn Liebe es vermag 

selbst das eherne Gesetz des Todes 

außer Kraft zu setzen  

dann bleibt als einziges Gesetz 

die Gnade1 

 
 

 

 

 

 

 

 

 
1 A. Knapp, Heller als Licht. Biblische Gedichte von Andreas Knapp, Regensburg 32016, 80. 



 3 

 

 

 

 

glauben 
 

glaube 

und du wirst mehr sehen 

als den augenschein 

der blumenstrauß für dich ist 

mehr als bloß floristik 

 

höre 

mein lied für dich 

zwischen den tönen 

schwingt unaussprechliches  

mehr als nur akustik 

 

schaue 

mir tiefer in die augen 

dich selber vergessend 

siehst du endlich 

mehr als nur sein spiegelbild  

 

glaube 

deinen eigenen herzen 

dann wird dir in allen dingen 

das geheimnisvolle 

mehr geschenkt2 

 

 

 
2 A. Knapp, Tiefer als das Meer. Gedichte zum Glauben, Regensburg 42012, 8. 



 4 

INHALTSVERZEICHNIS  
 

EINLEITUNG ............................................................................................................................ 8 

1. PAULUS UND DIE UMWELT SEINER ZEIT .............................................................. 13 

1.1 Paulus und die Umwelt seiner pastoralen Tätigkeit ............................................ 14 

1.1.1 Historisch-soziologischer Zugang .................................................................... 14 

1.1.1.1 Geschichte ..................................................................................................... 15 

1.1.1.2 Kulturelle Situation ....................................................................................... 35 

1.1.1.2.1 Jüdische Kultur ....................................................................................... 36 

1.1.1.2.2 Hellenistische Kultur .............................................................................. 39 

1.1.1.2.3 Römische Kultur ..................................................................................... 44 

1.1.2 Religiöse Situation ............................................................................................ 48 

1.1.3 Politisch-soziale Situation ................................................................................ 52 

1.1.4 Zusammenfassung ............................................................................................ 56 

1.2 Paulus ....................................................................................................................... 58 

1.2.1 Das Leben des Apostels Paulus ........................................................................ 58 

1.2.2 Glaubensverständnis bei Paulus ....................................................................... 63 

1.2.3 Zusammenfassung ............................................................................................ 70 

Fazit ...................................................................................................................... 71 

2 FORMEN DER GLAUBENSVERKÜNDIGUNG .......................................................... 73 

2.1 Angenommene Formen .......................................................................................... 73 

2.1.1 Straßennetz ....................................................................................................... 74 

2.1.2 Schiffsreisen ..................................................................................................... 76 

2.1.3 Briefkorrespondenz ........................................................................................... 78 

2.1.4 Römische Gesetzgebung ................................................................................... 80 

2.1.5 Zusammenfassung ............................................................................................ 82 

2.2 Entwickelte Formen ................................................................................................ 84 

2.2.1 Evangelisierung ................................................................................................ 84 



 5 

2.2.2 Vermittlung ....................................................................................................... 86 

2.2.3 Propaganda ....................................................................................................... 93 

2.2.4 Mission ............................................................................................................. 94 

2.2.5 Tradition ........................................................................................................... 98 

2.2.6 κοινωνία .......................................................................................................... 100 

2.2.7 Zusammenfassung .......................................................................................... 106 

Fazit .................................................................................................................... 108 

3 DER ERSTE BRIEF AN DIE THESSALONICHER ALS ORT DER 

GLAUBENSVERKÜNDIGUNG ........................................................................................... 110 

3.1 Geographisch-historischer Zugang ..................................................................... 111 

3.1.1 Die Stadt Thessalonich ................................................................................... 111 

3.1.1.1 Geographisch-topographische Lage ........................................................... 112 

3.1.1.2 Geschichte ................................................................................................... 113 

3.1.1.3 Politisch-soziologische Situation ................................................................ 118 

3.1.1.4 Religiöse Situation ...................................................................................... 125 

3.1.2 Thessalonich als Ort der Glaubensverkündigung ........................................... 132 

3.1.2.1 Ankunft des Apostels in Thessalonich ....................................................... 132 

3.1.2.2 Die Tätigkeit des Paulus in Thessalonich ................................................... 137 

3.1.2.3 Briefentstehung ........................................................................................... 145 

3.1.3 Zusammenfassung .......................................................................................... 153 

3.2 Glaubensverkündigung in der Gemeinde von Thessalonich ............................ 154 

3.2.1 Danksagung in 1 Thess 1, 2-10 ....................................................................... 154 

3.2.1.1 Textanalyse ................................................................................................. 155 

3.2.1.1.1 Textkritische Anmerkungen ................................................................. 155 

3.2.1.1.2 Die Perikope in ihrem Kontext ............................................................. 160 

3.2.1.1.3 Der Text und seine Struktur .................................................................. 161 

3.2.1.2 Auslegung und Interpretation ..................................................................... 164 

3.2.1.3 Zusammenfassung ...................................................................................... 262 



 6 

3.2.2 Verbundenheit in 1 Thess 3, 2. 5-7. 10 ........................................................... 268 

3.2.2.1 Textanalyse ................................................................................................. 268 

3.2.2.1.1 Textkritische Anmerkungen ................................................................. 269 

3.2.2.1.2 Die Perikope in ihrem Kontext ............................................................. 271 

3.2.2.1.3 Der Text und seine Struktur .................................................................. 273 

3.2.2.2 Auslegung und Interpretation ..................................................................... 275 

3.2.2.3 Zusammenfassung ...................................................................................... 303 

3.2.3 Sichere Zukunft mit Hoffnung in 1 Thess 4, 14 ............................................. 307 

3.2.3.1 Textanalyse ................................................................................................. 307 

3.2.3.1.1 Textkritische Anmerkungen ................................................................. 307 

3.2.3.1.2 Die Perikope in ihrem Kontext ............................................................. 308 

3.2.3.1.3 Der Text und seine Struktur .................................................................. 309 

3.2.3.2 Auslegung und Interpretation ..................................................................... 310 

3.2.3.3 Zusammenfassung ...................................................................................... 319 

3.2.4 Rückkehr zum alltäglichen Leben in 1 Thess 5, 8 .......................................... 320 

3.2.4.1 Textanalyse ................................................................................................. 320 

3.2.4.1.1 Textkritische Anmerkungen ................................................................. 321 

3.2.4.1.2 Die Perikope in ihrem Kontext ............................................................. 321 

3.2.4.1.3 Der Text und seine Struktur .................................................................. 323 

3.2.4.2 Auslegung und Interpretation ..................................................................... 323 

3.2.4.3 Zusammenfassung ...................................................................................... 337 

Fazit .................................................................................................................... 338 

Abschließende Zusammenschau ............................................................................................. 347 

Abkürzungen ........................................................................................................................... 351 

Zusammenfassung des textkritischen Apparates .................................................................... 356 

1 Thess 1, 2-10 ................................................................................................................... 356 

1 Thess 3, 2. 5-7. 10 ........................................................................................................... 357 

1 Thess 4, 14 ....................................................................................................................... 358 



 7 

Literaturverzeichnis ................................................................................................................ 359 

Texte der Hl. Schrift ......................................................................................................... 359 

Übersetzungen der Hl. Schrift ......................................................................................... 359 

Qumranschriften ............................................................................................................... 360 

Konkordanzen ................................................................................................................... 361 

Kirchliche Verlautbarungen ............................................................................................ 361 

Wörterbücher, Lexika, Grammatik, Atlasse .................................................................. 361 

Bibelkommentare .............................................................................................................. 363 

Kommentare zu 1 Thess ............................................................................................... 363 

Kommentare zu sonstigen biblischen Büchern .......................................................... 365 

Monographien und Einzelstudien ................................................................................... 367 

Webseiten ........................................................................................................................... 385 

Abbildungsverzeichnis ........................................................................................................... 388 

Tabellenverzeichnis ................................................................................................................ 390 

Danksagung - εὐχαριστιῶν ἔκφρασισ ..................................................................................... 391 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 8 

EINLEITUNG  
 

Paulus von Tarsus, genannt auch Völkerapostel oder Heidenapostel, gelingt es während 

seiner missionarischen Tätigkeit zahlreiche christliche Gemeinden zu gründen. Mit einigen 

blieb er in Kontakt durch die Briefkorrespondenz. Ein Brief, der unsere besondere 

Aufmerksamkeit gewinnt, ist die Korrespondenz mit der Gemeinde in Thessalonich und 

insbesondere der erste Brief an diese makedonische Gemeinde. Die genaue Lektüre dieses 

Werkes kann den Eindruck erwecken, dass der Autor den Briefempfängern die Bedeutung des 

Glaubens bemerkenswert ans Herz legen will. Zusätzlich versucht er den gläubigen 

Thessalonichern diesen Glauben als Teil des Lebens so zu präsentieren, dass sie in ihrem 

eigenen Alltag in der Beziehung zu Gott wachsen und zugleich diesen Glauben auch 

verwirklichen sollen. 

 Die wissenschaftliche Studie dieser Arbeit wird gerade diesen von Paulus verkündeten 

Glauben unter die Lupe nehmen und sich mit ihm als dem Gegenstand der Untersuchung 

auseinandersetzen. Diesen Weg beschreibt das Thema der Arbeit, das lautet: 

„Glaubensverkündigung bei Apostel Paulus im Lichte des ersten Briefes an die Thessalonicher. 

Eine historisch-exegetische Untersuchung.“ Unsere Analyse soll uns nicht nur die bereits sehr 

allgemein geschilderte Charakterisierung des ersten Thessalonicherbriefes vertiefen, sondern 

viel mehr die Fragen beantworten, wie der Völkerapostel zum Glauben stand, wie er ihn den 

Thessalonichern verkündete, welche Methoden er dabei verwendete, welche Glaubensinhalte 

für ihn besondere Bedeutung hatten. Die Suche nach Antworten werden wir aber versuchen, 

zugleich mit der historischen Reflexion sowohl über die Vita des Apostels und der zu dieser 

Zeit lebenden Menschen als auch über die geschichtlichen Entwicklungen, die einen Einfluss 

auf das menschliche Leben in Thessalonich und in diesem Teil der Welt hatten. Nicht zu 

vergessen ist auch die Beantwortung der indirekten Frage, die das Thema unserer Arbeit enthält, 

ob man die Glaubensverkündigung dem Apostel in dieser epistographischen Form als Erfolg 

oder Niederlage zuschreiben kann. Damit uns eine sachliche Studie gelingt, werden wir uns im 

konkreten Rahmen der Forschung bewegen, zu der die historische und exegetische 

Untersuchung gehört. 

 Der vor kurzem angesprochene Arbeitsbereich und somit das Problem der 

wissenschaftlichen Analyse, vor der wir stehen, scheint in seinem Zusammenhang ein Novum 

zu sein. Wir finden zwar genug Publikationen, Monographien oder biblische Studien über den 

Glauben, seinen Inhalt in Bezug auf Paulus und seine Tätigkeit oder auch über die Geschichte 



 9 

der Antike, aber die konkrete Verbindung dieses Guts mit der Verkündigung in der Gemeinde 

in Thessalonich hinterlässt eine gewisse Lücke. Zusätzlich kann man der Meinung sein, dass 

gerade das Thema der Glaubensverkündigung und die Situation in der thessalonischen 

Gemeinde ein Phänomen verursacht, das einerseits nach den Gründen der Verkündigung fragt, 

andererseits aber im Kontext einer missionarischen Tätigkeit des Paulus und seiner Methoden 

der Verkündigung, gemäß unseren Recherchen, noch nicht in solchem Ausmaß dargestellt 

wurde. Dieser Stand der Dinge, den wir in der wissenschaftlichen Literatur finden, lässt diese 

Arbeit als notwendigen Beitrag bei der Fragestellung sein, wie es Paulus konkret gelingt (oder 

auch nicht), den christlichen Glauben nicht nur weiterzugeben, sondern vielmehr zu verkünden.  

 Die paulinische Glaubensverkündigung aus der Perspektive des ersten Briefes an die 

Gemeinde in Thessalonich wirkt vom Inhalt her wie eine wissenschaftliche Untersuchung, die 

ihre Aktualität in der Welt von heute erhält und sollte auch als eine wichtige Unterstützung von 

der neutestamentlichen Seite her angesehen werden, um den christlichen Glauben und seine 

Botschaft in ihrer ursprünglichen Form besser zu verstehen. Den Schlüssel zu diesem richtigen 

Verständnis gibt uns der Begriff πίστις (Glaube), den wir im Corpus Paulinum an 91 

verschiedenen Stellen finden: 40-mal in Röm, 7-mal in 1 Kor, 7-mal in 2 Kor, 5-mal in Phil, 8-

mal in 1 Thess, 22-mal in Gal und 2-mal in Phlm. Aufgrund der Sonderstellung des Briefes an 

die Thessalonicher, die durch das Entstehungsdatum verursacht wird, gilt dieser Brief als ein 

besonderes Objekt der exegetischen Forschung. Nicht anders ist es auch mit der Gemeinde in 

Thessalonich. Zu diesem Schema passt auch gut die Person des Apostels und die Umwelt seiner 

pastoralen Tätigkeit. Obwohl gerade diese Themen, die sich mit dem Völkerapostel als 

Gegenstand der Untersuchung auseinandersetzten, methodisch richtig vertieft werden, lohnt es 

sich aus der Sichtweise des gesamten Inhalts der Arbeit auch diese Aspekte anzusprechen und 

sie so zu analysieren, dass unsere Studie eine Rahmenordnung von Paulus und seinem Leben 

bis zum Leben der Thessalonicher einerseits und dem Glauben an Gott andererseits darstellt. 

  Diese Absichten motivieren uns zum Beginn unserer schriftlichen Auseinandersetzung 

mit der Glaubensverkündigung in der thessalonichen Gemeinde, die Aufmerksamkeit der 

Person Paulus und seinem Lebensraum zu widmen. Der erste Schritt ist die Erforschung des 

historisch-soziologischen Zuganges. Die Geschichte und ihre Bedeutung sollen uns einen 

soliden Hintergrund schaffen, um die allgemeine Situation der damaligen Welt besser zu 

verstehen. Um dieses Ziel zu erreichen, werden wir in unserer Analyse systematisch vorgehen, 

indem wir uns mit der Entwicklung der Geschichte auseinandersetzen, die sich sowohl direkt 

als auch indirekt auf den Apostel Paulus bezieht und in seinem Leben und im Leben der 



 10 

Menschen seiner Zeit erkennbare Spuren hinterlassen hat. Obwohl diese Methode eine 

Herausforderung mit sich bringt, da einen zeitlichen Rahmen für derartige Studien festzulegen 

nicht einfach ist, soll man diese historische Ausführung zum Beginn unserer Arbeit als ein 

notwendiges Verfahren betrachten, durch das wir auch konkrete Prozesse in der damaligen 

Gesellschaft begreifen können und somit die paulinische Intention verständlicher auffassen. 

Zunächst werden wir uns den drei großen Kulturen zuwenden, die aus der geschichtlichen 

Entwicklung hervorgehen. Danach werden wir die religiöse und politisch-soziologische 

Situation der damaligen Zeit untersuchen.  

 Genauer beleuchten werden wir das Leben des Apostels Paulus und sein 

Glaubensverständnis. Das Kennenlernen einer so charakteristischen Person wie Paulus ist aus 

unserer Sicht notwendig, um seine Intentionen und Handlungen besser verstehen zu können. 

Besonders wichtig ist uns seine Wahrnehmung des Glaubens an Christus und dessen 

Verkündigung. In diesem Zusammenhang wollen wir die Bewirkung des Glaubensannahme 

beleuchten und diese Besonderheit im menschlichen Leben darstellen.  

Unsere Aufmerksamkeit wollen wir auch den diversen Formen der Glaubensweitergabe 

schenken. Dazu gehören die angenommenen Formen und die entwickelten Formen. Diese 

halfen Paulus den Glauben zu verkünden.  

In diesem Zusammenhang fällt unser großes Augenmerk auf die Stadt Thessalonich und 

ihre Bewohner. Die Glaubensverkündigung in dieser Gemeinde steht hier im Mittelpunkt. 

Damit wir uns bei dieser Tätigkeit nicht verlaufen, werden wir alle Stellen im ersten Brief an 

die Thessalonicher finden, wo der Begriff Glaube (πίστις) als Substantiv vorkommt. Diese 

sind:  

1 Thess 1, 3  μνημονεύοντες ὑμῶν τοῦ ἔργου τῆς πίστεως καὶ τοῦ κόπου τῆς ἀγάπης (…) 

1 Thess 1, 8  (…) ἐν παντὶ τόπῳ ἡ πίστις ὑμῶν ἡ πρὸς τὸν θεὸν ἐξελήλυθεν (…) 

1 Thes 3, 2  (…) εἰς τὸ (…) παρακαλέσαι ὑπὲρ τῆς πίστεως ὑμῶν 

1 Thess 3, 5  (…) ἔπεμψα εἰς τὸ γνῶναι τὴν πίστιν ὑμῶν (…) 

1 Thess 3, 6  (…) Τιμοθέου (…) εὐαγγελισαμένου ἡμῖν τὴν πίστιν καὶ τὴν ἀγάπην ὑμῶν (…) 

1 Thess 3, 7  (…) παρεκλήθημεν (…) ἐπὶ πάσῃ τῇ (…) θλίψει ἡμῶν διὰ τῆς ὑμῶν πίστεως 

1 Thess 3, 10  (…) εἰς τὸ (…) καταρτίσαι τὰ ὑστερήματα τῆς πίστεως ὑμῶν 

1 Thess 5, 8  (…) ἐνδυσάμενοι θώρακα πίστεως καὶ ἀγάπης (…) 

Diese Zusammensetzung der Stellen, in denen πίστις als Substantiv vorkommt, bildet 

das Grundgerüst unserer exegetischen Arbeit. Die Betrachtung unseres Begriffes nur in einer 

grammatikalischen Form scheint eine gewisse Allgemeinheit zu äußern, die für die Qualität 



 11 

unserer Studie nicht unbedingt ein Vorteil wäre. Deswegen lohnt es sich im Zuge der Einleitung 

auch auf die Bibelstellen im ersten Brief an die Gemeinde in Thessalonich hinzuweisen, wo 

πίστις als Adjektiv (πιστός) 1-mal (5, 24) und als Verb (πιστεύω) 5-mal (1, 7; 2, 4; 2, 10; 2, 13; 

4, 14) vorkommen. Dabei muss man auf eine Stelle 1 Thess 4, 14 (εἰ γὰρ πιστεύομεν ὅτι 

Ἰησοῦς ἀπέθανεν) besonders hinweisen. Ihr ist deshalb eine große Bedeutung zuzuschreiben, 

weil sie sich auf die Heilsereignisse bezieht und somit dem Glauben ein enormes Gewicht 

verleiht.  Die besondere Stellung von 1 Thess 4, 14 darf aber nicht nur im Lichte einer gewissen 

Relativierung der restlichen biblischen Überlieferungen betrachtet werden, von denen vor 

kurzem die Rede war, sondern viel mehr als eine Beschreibung der Heilsbotschaft, die im 

Zentrum des christlichen Lebens und des Heilsgeschehens zu sehen ist. Zusätzlich ist auch zu 

erwähnen, dass es Exegeten gibt, die das Verb von 1 Thess 4, 14 auch als Substantiv 

übersetzen3, was zu unseren allgemeinen Untersuchungsvorgaben passt.  

Um einen besseren Überblick der Exegese zu gewinnen und die Einheit des biblischen 

Textes zu bewahren, wurde die Glaubensverkündigung in vier Bereiche eingeteilt, die im ersten 

Thessalonicherbrief eine konkrete Botschaft des Autors beinhalten.   

1. 1 Thess 1, 2-10 

2. 1 Thess 3, 2. 5-7. 10 

3. 1 Thess 4, 14 

4. 1 Thess 5, 8 

Zusätzlich wurden diese oben präsentierten Stellen von uns mit einem Titel benannt. 

Die Art und Weise der methodischen Arbeit soll uns helfen, dem bearbeiteten Text bereits im 

Vorfeld eine Ausrichtung zu geben, die dann in der wissenschaftlichen Ausführung Klarheit 

und Überblick verschaffen sollen.4 Diese Titel sind: 1 Thess 1, 2-10 (Danksagung); 1 Thess 3, 

2. 5-7. 10 (Verbundenheit); 1 Thess 4, 14 (Sichere Zukunft mit Hoffnung); 1 Thess 5, 8 

(Rückkehr zum alltäglichen Leben).  

Der Weg der Exegese dieser vier Texte wird sachlich und methodisch sein und sich in 

eigener Struktur auf jede einzelne Perikope, die von uns vom Griechischen ins Deutsche 

übersetzt wird, beziehen. Graphisch kann man diese wissenschaftliche Untersuchung wie folgt 

präsentieren:   

 

 
3 Vgl. EÜ. 
4 Unsere Vorgangsweise kann man mithilfe jeder biblischen Übersetzung verstehen, in der bestimmte Kapitel oder 

Verse von den Autoren genannt werden.  



 12 

       Textkritische Anmerkung 

Textanalyse    Die Perikope in ihrem Kontext 

TEXT       Der Text und seine Struktur 

      

Auslegung und Interpretation 

 

  Zusammenfassung 

 

       Fazit 
  

Abb. 1: Graphische Darstellung der Textanalyse der ausgewähllten biblischen Stellen aus 1 Thess 

 

Den Abschluss der Arbeit wird eine allgemeine Zusammenfassung bilden. In diesem 

wichtigen Kapitel werden von uns endgültige Schlussfolgerungen präsentiert. Um einen 

besseren Überblick und mehr Klarheit zu erlangen, werden wir unmittelbar nach abschließender 

Zusammenschau eine graphische Skizze der Arbeit vorstellen. Diese Methode soll alle Teile 

unserer Analyse in erster Linie bildhaft miteinander verbinden und gleichzeitig dazu beitragen, 

dass man unsere Absichten bei der Vertiefung des Themas besser versteht.  

 Die Untersuchungen unserer Textstellen aus 1 Thess werden sich nur auf die Schriften 

des Corpus Paulinum beziehen. Zum besseren Verständnis der Lesbarkeit werden die Zitate 

aus 1 Thess kursiv geschrieben.  Eine Besonderheit finden wir auch in der Verwendung von 

Vergleichen der Bibelstellen (vgl.). Sobald sie sich direkt auf biblische Stellen beziehen, 

werden diese im laufenden Text gekennzeichnet. Ansonsten befinden sich die Vergleiche in 

Fußnoten.  Was die Literatur betrifft, greifen wir auf Monographien, Hilfsmittel, Kommentare, 

Studien, etc. aus 5 großen Sprachfamilien (polnisch, deutsch, englisch, französisch, italienisch) 

zurück. Dort, wo der Übersetzer des Werkes nicht angegeben wird, gelten wir als die 

Übersetzter.  

 Auf der letzten Seite werden die Dankensworte stehen. Wenn man sich mit den 

paulinischen Schriften so intensiv auseinandersetzt, wächst man auch in manche Denkweise 

des Völkerapostels hinein, der seine Gedanken laut der Überlieferung in der griechischen 

Sprache verfasst hat. Das werden wir auch tun.  

 

 



 13 

 

1. PAULUS UND DIE UMWELT SEINER ZEIT 

Während seiner apostolischen Tätigkeit gelang es dem Apostel Paulus, vier Missionsreisen 

zu organisieren, an denen er auch selber teilnahm.5 Im Laufe dieser aktiven Ausübung seiner 

Berufung besuchte er auf zwei Kontinenten zahlreiche Städte und Orte, in denen er das 

Evangelium verkündete. Durch diese Tätigkeit kam er mit unterschiedlichen Menschen in 

Berührung, die ihr Leben in vielfältigen kulturellen und religiösen Verhältnissen ausübten. Die 

Lebenssituationen, mit denen Paulus konfrontiert wurde, waren sehr verschieden und oft von 

der jeweiligen Lage des Ortes abhängig.  

All diese Faktoren werden in diesem ersten Kapitel berücksichtigt und dementsprechend 

methodisch untersucht. Die dadurch gewonnenen Ergebnisse der wissenschaftlichen Studien 

sollen uns einen Hintergrund für das bessere Verständnis der Person und des Umfelds des 

Missionars schaffen. Damit dieses Bild auch eine solide Grundlage hat, werden wir uns in erster 

Linie mit Paulus und seiner pastoralen Tätigkeit auseinandersetzen. Die Vorgangsweise soll 

uns sowohl einen historischen und kulturell-religiösen Zugang, als auch einen persönlichen 

Einblick in den Glauben ermöglichen, der in der Zeit des missionarischen Wirkens des Apostels 

in einer sehr komplexen Umwelt zur Geltung kommt. 

 

 
5 Es wurde angenommen, dass Apostel Paulus nur drei Missionsreisen unternahm. Die „neuen“ wissenschaftlichen 

Untersuchungen weisen aber darauf hin, dass es womöglich mehr solcher Missionen gab. Zu erwähnen ist hier 

z.B. die angebliche paulinische Reise nach Spanien. Unter die vier Missionsreisen fallen die, die wir als Erste (vgl. 

Apg 13, 1 – 14 , 28), Zweite (vgl. Apg 15, 36 – 18, 22), und Dritte (vgl. Apg 18, 23 – 21, 17) bezeichnen, als auch 

seine Überstellung nach Rom, nachdem er nach seiner Verhaftung in Jerusalem an das kaiserliche Gericht 

appelliert hatte (vgl. Apg 27, 1ff). Aufgrund der pastoralen Tätigkeit während seiner Reise nach Rom wird auch 

diese als eine Missionsreise betrachtet, was auch durch viele Exegeten vertreten wird. 



 14 

1.1 Paulus und die Umwelt seiner pastoralen Tätigkeit  

 

Der berühmte deutsche Philosoph G.W.F. Hegel sagte einmal: „Die Weltgeschichte geht 

von Osten nach Westen, denn Europa ist schlechthin das Ende der Weltgeschichte, Asien der 

Anfang.“ 6  Es scheint, dass diese Aussage sehr passend für unsere wissenschaftliche 

Untersuchung ist. Sie beschreibt nicht nur die Geschichte der Philosophie, sondern auch die 

Geschichte der Verkündigung des Glaubens durch den Apostel Paulus. Diese Verkündigung 

und die damit verbundenen Umstände, die mit der Umwelt der paulinischen Tätigkeit 

verbunden sind, werden der Gegenstand dieses Unterkapitels sein. 

Zu Beginn werden wir unsere Aufmerksamkeit dem historisch-soziologischen Zugang 

widmen, indem wir uns zuerst die geschichtlichen Aspekte anschauen. Mit diesem Wissen 

werden wir versuchen, die drei größten Kulturen (jüdische, hellenistische, römische) aus dem 

Bereich der Mission des Paulus zu vertiefen. Dieselbe Methode werden wir auch bei der 

Analyse des religiösen Lebens der Menschen anwenden, mit denen der Apostel in Berührung 

gekommen ist. Der Abschluss dieses Kapitels wird die Betrachtung der politisch-sozialen 

Situation der damaligen Zeit in den Gebieten der Glaubensverkündigung sein. 

Die eingeführten wissenschaftlichen Untersuchungen sollen uns einen allgemeinen 

Überblick über das Umfeld bzw. den Hintergrund schaffen, der uns hilfreich sein wird, die 

weiteren Teile dieser Arbeit besser zu verstehen. 

 

 

1.1.1 Historisch-soziologischer Zugang 

 

Einen konkreten geschichtlichen Zeitraum festzustellen, der aus der Perspektive unserer 

wissenschaftlichen Arbeit wichtig ist, scheint aufgrund des turbulenten Charakteristikums der 

Antike schwer zu sein. Diese Problematik bezieht sich direkt auf die soziologische Struktur der 

damaligen Gesellschaft, die sehr eng mit den historischen Geschehnissen verbunden ist. Wenn 

wir aber auf die klassische Welt und ihre Besonderheiten zurückschauen, dann müssen wir 

annehmen, dass bei der Betrachtung der Umwelt des paulinischen Wirkens unsere 

Aufmerksamkeit besonders dem Beginn der christlichen Jahrzählung und iher Ausprägung in 

ihrer früheren Phase gelten soll. In diesem Lichte ist gerade die Person Christi und, wie dies         

 
6 G.W.F. Hegel, Vorlesung über die Philosophie der Geschichte, Bd. 2, Frankfurt a. M. 1989, 134. 



 15 

W. Stegemann formuliert, die Zeit Jesu in einem breiten Kontext zu betrachten. Dieser 

Zusammenhang ist aber nicht nur durch die historische Person Jesu eingeschränkt, sondern 

findet seine Fortsetzung in der Epochen-Matrix der Geschichte des Judentums und des 

Christentums.7 Eine derartige Erklärung eröffnet einen breiteren Spielraum für die weiteren 

Diskussionen über den Gegenstand unserer Untersuchungen. Zum anderen aber zeigt sie uns, 

dass es notwendig ist, den historischen Zugang zur pastoralen Tätigkeit des Apostels Paulus 

sowohl mit Jesus Christus, d.h. seiner historischen Person, als auch der Auswirkung seiner 

Lebenszeit, zu verbinden, die unmittelbar vor der Geburt Christi und im Bereich des Judentums 

einzuordnen ist. Auf dieses Problem weist B. Witherington III hin, der in seinem Werk über die 

„New Testament era“ schreibt und sie in einem Zeitraum von 6 v. Chr. bis 100 n. Chr. platziert.8 

Wenn wir auf diesem Weg des Studiums bleiben, der methodisch sinnvoll erscheint, dann 

versuchen wir uns nun die wesentlichen Aspekte des historischen Vorgehens der angegebenen 

zeitlichen Angaben anzuschauen. Diese wichtigen Ereignisse der Geschichte, die sich innerhalb 

der über 100-jährigen Weltgeschichte ereignet haben, sollen uns einen Überblick verschaffen, 

der die paulinische Tätigkeit besser beleuchten soll. 

 

 

1.1.1.1 Geschichte 

 

Beim Studium der Geschichte, die eine gewisse Problematik darstellt, lohnt es sich, sich 

nach den Untersuchungen von B. Witherington III zu orientieren. Dieser Forscher ist der 

Meinung, dass jede Art der geschichtlichen Ausführung über die Bibelwissenschaft, zu der 

Paulus mit seiner Mission in Thessalonich9 gehört, ihren Beginn beim Aufstieg der Herodianer 

und der Geburt Jesu nicht im Jahre 0 hat, sondern früher, höchstwahrscheinlich im Jahre 6 v. 

Chr.10 

Wenn wir in unseren wissenschaftlichen Überlegungen von diesem Standpunkt der 

historischen Reflektion ausgehen, dann müssen wir unser Studium aus der Perspektive der 

 
7 Vgl. W. Stegemann, Jesus und seine Zeit (BE, Bd. 10), Stuttgart 2010, 15-27. 
8 B. Witherington III., New Testament History. A. Narrative Account, Grand Rapids – Carlisle 2001, 10. 
9  In unseren wissenschaftlichen Analysen verwenden wir den Namen Thessalonich und nicht Thessaloniki. 

Ausnahmen sind nur Zitate, die wir verwenden werden. Vgl. Thessaloniki, in: https://cms.ibep-

prod.com/app/uploads/sites/18/2023/08/Thessaloniki_Thessalonich___2018-09-20_06_20.pdf (Stand: 02.01. 

2022). 
10 Vgl. B. Witherington III., New Testament History, 29-49. 

https://cms.ibep-prod.com/app/uploads/sites/18/2023/08/Thessaloniki_Thessalonich___2018-09-20_06_20.pdf
https://cms.ibep-prod.com/app/uploads/sites/18/2023/08/Thessaloniki_Thessalonich___2018-09-20_06_20.pdf


 16 

Herrschaft des Königs Herodes des Großen betrachten, der einen wichtigen Einfluss auf Israel 

zur Zeit um die Geburt Jesu Christi hatte. Es scheint jedoch, dass so eine genaue Festsetzung 

des zeitlichen Rahmens die eventuelle Sicht der Dinge beeinträchtigen kann. Eine ähnliche 

Meinung lässt sich auch bei H. Frankemölle erkennen. Der deutsche Theologe beschäftigt sich 

unter anderem mit der Geschichte des Frühjudentums und des Urchristentums. 11  Diese 

Zeitspanne, die er zwischen dem 4. Jh. v. Chr. und dem 4. Jh. n. Chr. festgesetzt hat, schildert 

uns einen Prozess des Wandels der Geschichte, in der Paulus als eine geschichtliche Person 

beheimatet gewesen ist und als Verkünder des Glaubens gewirkt hat. Zusätzlich sind diese 

historischen Entwicklungen, die uns vom deutschen Neutestamentler präsentiert werden, eine 

Art der    Illustration der Welt, in der die Thessalonicher gelebt haben. 

 Der Ausgangspunkt dieses historischen Studiums sind zwei große Gestalten der Antike: 

König Philippi von Makedonien und sein Sohn Alexander der Große. Beiden gelingt es nicht 

nur durch eine expansive Politik das eigene Reich zu vergrößern, sondern, wie dies                           

H. Frakemölle feststellt, ein neues Zeitalter, „den Hellenismus“, anzusetzen.12  Dieses Ziel 

wurde durch die Zerstörung der damaligen Reiche, wie z.B. das Perserreich, oder durch die 

gleiche Weltsprache „Koine“ erreicht. Das so entstandene Sprach- und Wirtschaftsgebiet 

veränderte die Weltkarte sowohl im Westen als auch im Osten. In diesem Bereich befand sich 

auch das gesamte Griechenland und Palästina, die als Orte gelten, die sich im Kontext unserer 

wissenschaftlichen Untersuchungen als relevant erweisen. 

Alexander der Große, der im Jahre 336 v. Chr. das Reich Makedonien von seinem Vater 

Philipp II übernommen hatte, besiegte innerhalb von drei Jahren die Perser. Seine Krönung war 

der Sieg bei Issos (333 v. Chr.) in der Nähe von Tarsos. Dieser Erfolg eröffnete dem großen 

makedonischen Herrscher das Tor zur weiteren militärischen und politischen Expansion nach 

Osten. Diese Richtung des Alexanderzuges war vor allem nach Meinung von L.-M. Günther 

durch seine privaten Absichten motiviert. 13  Es scheint, dass diese Eroberungspläne durch 

seinen Vater massiv beeinflusst worden sind, der durch die gewonnene Schlacht bei Chaironeia 

im Jahre 338 v. Chr. die Stadt Athen erobert hatte und somit neben dem Norden auch den Süden 

Griechenlands in sein Reich eingeschlossen hatte. Diese Tatsache hatte die politische Situation 

des Landes stabilisiert, wodurch Alexander seine Aufmerksamkeit Ägypten widmen konnte. 

 
11 Vgl. H. Frankemölle, Frühjudentum und Christentum. Vorgeschichte – Verlauf – Auswirkung (4. Jahrhundert 

v. Chr. bis 4. Jahrhundert n. Chr.) (KStTh, Bd. 5), Stuttgart 2006, 5-6. 
12 Ebd., 48. 
13 Vgl. L.-M. Günther, Griechische Antike (Studium Geschichte), Tübingen 22011, 304-305. 



 17 

Nachdem er die Gebiete von Syrien mit Palästina erobert hatte, beschloss er im Jahre 332 v. 

Chr., Jerusalem nicht wie die Stadt Tyrus und später Gazer zu belagern. Stattdessen bestätigte 

er „den autonomen Status der jüdischen Tempelprovinz“14 in Jerusalem und den Hohepriester 

Jaddus in seinem Amt. Zusätzlich ließ er noch die Ältesten an der Spitze der judäischen Provinz 

wirken. Mit seiner Entscheidung bestätigte er auch die Privilegien, die das jüdische Volk unter 

den Persern genoss. Selbst zog er aber weiter und gewann weitere Kämpfe auf den 

Schlachtfeldern, bis er schließlich im Jahre 323 in Babylon starb. 

Sein Tod verursachte den Zerfall seines Reiches, das „Alexanderreich“ genannt wurde. 

In Folge dieses Prozesses wurden die Gebiete unter den Generälen des makedonischen 

Herrschers aufgeteilt. Zu denen gehörten folgende Feldherren, denen auch bestimmte Gebiete 

zugeteilt wurden: Ptolemaios (Ägypten), Stasandros (Areia), Neuoptolemos (Armenien), 

Seleukos (Babylon), Sibyrtios (Gedrosien-Arachosien), Peithon (Groß-Medien), Nikanor 

(Kappadokien), Asandros (Karien), Tlepolemos (Karmanien), Philoxenos (Kilikien), Kleitos 

der Weiße (Lydien), Antipatros (Makedonien), Atropates (nördlicher Teil von Medien), 

Amphimachos (Mesopotamien), Oxyartes (Parapanisaden), Philippos (Parthien), Peukestas 

(Persis), Leonnatos (Phrygien am Hellespont), Antigenes (Susia), Laomedon (Syrien) und 

Lysimachos (Thrakien). Bei dieser großen Zahl der Diadochen und aus der Perspektive unseres 

wissenschaftlichen Studiums scheinen vier Namen besondere Bedeutung zu haben. Dieser 

Meinung ist auch K. Kumaniecki. Der polnische Historiker nennt in seinen historischen 

Untersuchungen Antigonos, Seleukos, Lysimachos und Ptolemaios, die im Laufe ihrer 

Regierungszeiten durch ihre Politik und ihre eigenen Fähigkeiten zu den Gründern der 

wichtigen Dynastien (Seleukidenreich, Ptolemäerreich,  Reich des Lysimachos, Dynastie der 

Antgoniden) wurden.15  Bevor wir uns mit den Ereignissen um die Personen von Antigonos, 

Seleukos, Lysimachos und Ptolemaios auseinandersetzen, schauen wir noch auf die 

Entwicklungen bei der Weiterführung des Erbes Alexanders des Großen als einen einheitlichen 

Reich. Diese Lösung brachte auf Dauer keine guten Resultate. Die Machtkämpfe zwischen den 

ehemaligen Militärvertrauten des makedonischen Königs nahmen an Stärke und Brutalität zu. 

Die direkten Folgen dieser Auseinandersetzungen waren 6 Kriege, die als Diadochenkriege 

bezeichnet werden und die man in folgende Zeitrahmen einordnen kann. Zusätzlich lassen sich 

durch zahlreiche Quellen auch die Bündnisse und die Koalitionen feststellen: 

I: 321-320 v- Chr.   - Antipatros, Krateros, Ptolemaios gegen Perdikkas 

 
14 H. Frankemölle, Frühjudentum und Christentum, 52. 
15 Vgl. K. Kumaniecki, Historia kultury Starożytnej Grecji i Rzymu, Warszawa 1964, 239. 



 18 

II: 318-316 v. Chr.  - Kassander, Antigonos gegen Polyperchon, Eumenes  

III: 315-311 v. Chr. - Kassander, Ptolemaios, Lysimachos gegen Antigonos, 

Demetrios, Polyperchon 

IV: 308-301 v. Chr.  - Kassander, Ptolemaios, Lysimachos, Seleukos gegen 

Antigonos, Demetrios 

V: 288-283 v. Chr.  - Pyrrhos, Ptolemaios, Lysimachos, Seleukos gegen 

Demetrios 

VI: 282-277 v. Chr.   - Seleukos gegen Lysimachos 

Aus Sicht unserer wissenschaftlichen Arbeit und mithilfe des vor kurzem zitierten 

polnischen Historikers, schauen wir uns nun näher die militärischen Kämpfe zwischen den vier 

größten und, wie bereits festgestellt wurde, wichtigsten Diadochen an. In der Schlacht von 

Ipson im Jahre 301 v. Chr. kam es zu einer neuen Aufteilung der Herrschaftsgebiete, zu denen 

auch Judäa gehörte, das seit dem Jahr 315 unter der Kontrolle des Antigonos stand. Seine 

Niederlage bei dem in der heutigen Türkei gelegenen Ort Ipson, verursachte, dass Seleukos 

Vorderasien und Syrien erhielt. Ptolemaios gelang es, die Bestätigung seiner Herrschaft über 

Ägypten zu erreichen. Nachdem Lysimachos im Jahre 281 v. Chr. in der Schlacht von 

Kurupedien gegen Seleukos verloren hatte und ums Leben gekommen war, übernahm 

Antigonos Gonatas, der Neffe des verstorbenen Antigonos, die politische und militärische 

Führung in Makedonien, Thrakien, Thessalien und in einigen Teilen Griechenlands. Diesem 

gelang es, das Erbe seines Vaters Demetrios I. zu übernehmen und das Antigonidenreich 

weiterzuführen. Für B. Kollmann gehören diese drei Herrscher zu den größten hellenistischen 

Vertretern der Großmacht.16 Es scheint schwierig zu sein, dieser These zu widersprechen. 

Denn, wie die historischen Entwicklungen der Antike beweisen, erhielten diese drei 

Großmächte eine bedeutende Rolle bei der Ausübung der Herrschaft in der damaligen Zeit. 

Dies sieht man auf der unten angeführten Karte, die die drei Diadochenreiche darstellt: 

 
16 B. Kollmann, Einführung in die Neutestamentliche Zeitgeschichte (Einführung Theologie), Darmstadt 32014, 

25. 



 19 

 

Abb. 2: Die Diadochenreiche um 270 v. Chr17 

 

In der Folge des Prozesses der Erschaffung einer neuen Machtordnung wurde das 

jüdische Territorium ein Teil des Ptolemäerreiches. Der deutsche Bibelforscher B. Kollmann 

beschreibt Ptolemaios als einen Mann, der sich „die umfassende Etablierung des Hellenismus 

als Geistesmacht zur Aufgabe“18  gemacht hat. Diese Tatsache lässt sich besonders in der 

Verbreitung der griechischen Sprache erkennen, die nicht nur als Amtssprache gegolten hat, 

sondern auch zum wichtigen Erkennungszeichen der Oberschicht geworden ist. An dieser Stelle 

steht auch das allgemeine Wachstum der Bedeutung der Kultur im menschlichen Leben. Dieser 

Entwicklungsprozess verursachte, dass das Ptolemäerreich ein Zentrum für die Kultur wurde. 

Ein konkretes Beispiel dieses kulturellen Aufschwungs können wir in der Stadt Alexandrien 

sehen, die in der damaligen Zeit eine Musterstadt geworden ist.19 Historisch betrachtet, war 

damals Ägypten ein sehr wichtiger Teil des Reiches. Es scheint, dass darauf auch W.H. Marty 

hinweist, indem er über die Deportierung von 100. 000 Juden nach Ägypten schreibt und dies 

mit der großen Diaspora der Juden in diesem afrikanischen Staat verbindet. Zu betonen ist zwar 

die hellenistische Herrschaft des Ptolemaios, aber, was die jüdische Kultur betrifft, lässt sich in 

der Ausübung der jüdischen Traditionen eine Freiheit feststellen.20 Diese Tatsache kann man 

 
17  Die Diadochenreiche, in: https://emanualaltegeschichte.blogs.uni-hamburg.de/diadochenreiche/ (Stand: 

16.01.2023). 
18 B. Kollmann, Einführung in die Neutestamentliche Zeitgeschichte, 26. 
19 Vgl. B. Meißner, Hellenismus, Darmstadt 22016, 37, 104-105. 
20 W.H. Marty, Die Zeit, in der Jesus lebte, übers. v. M. Träger / M. Mücke-Sellnrod, Dillenburg 2014, 57. 

https://emanualaltegeschichte.blogs.uni-hamburg.de/diadochenreiche/


 20 

jedoch nicht in einem allgemeinen Kontext betrachten. Es gab unter den Juden auch 

Strömungen, die sich an die Etablierung der hellenistischen Entwicklungen gut anpassten. Eine 

besondere Form dieser Tendenz waren die Tobiaden, die als eine sehr prominente jüdische 

Familie im Hellenismus eine neue Orientierung fanden. All diese Prozesse verursachten eine 

gewisse Annäherung der jüdischen Kultur an den Hellenismus. Eine Besonderheit dieser 

Verbindung zeigt die Entstehung der griechischen Bibel, der Septuaginta, die in Alexandrien 

in Ägypten entstanden ist. 

Die politische und kulturelle Macht des Ptolemäerreiches dauerte nicht ewig. Gegen 

Ende des 3. Jh. v. Chr. kam es zu einer langsamen Schwächung der Herrschaft der Ptolemäer. 

Von diesen Umständen profitierte das Seleukidenreich, das nach Meinung von K. Kumaniecki 

in vielen Aspekten an das Ptolemäerreich erinnerte.21 Seleukos, der die Dynastie der Seleukiden 

gründete und der die Grenze seines Reiches von Kleinasien bis nach Baktrien festlegte, starb 

im Jahr 281 v. Chr. Seinen Nachfolgern gelangen keine großen Änderungen des Grenzreiches. 

Von allen Thronnachfolgern des Seleukos scheint ein Name besonders wichtig zu sein. Dieser 

ist Antiochos III der Große. Obwohl er in der ersten Phase seiner Regierung die Schlacht von 

Raphia gegen Ptolemaios IV. verloren hatte, galt er als einer, der seine Macht zur Zeit der 

politischen Schwäche des Ptolemäerreiches übernahm, und wie das D. Vieweger feststellt, „an 

die Großmachtvorstellung des Reichsgründers anknüpften [konnte]“. 22  Diese Meinung 

bestätigten die Eroberungen des Herrschers vom Seleukidenreich. Antiochus der Große 

eroberte die restlichen Teile Kleinasiens und die Gebiete bis nach Indien und das heutige 

Afghanistan. Nach dem Tod von Ptolemaios IV. gewann er die Schlacht von Paneas (200 v. 

Chr.) und übernahm die Herrschaft über die Levante. Das an Macht wachsende Reich wurde 

schnell von den Römern als Bedrohung angesehen. Diese Tatsache lässt sich durch seine 

militärischen Aspirationen bestätigen, und besonders durch seinen Feldzug in Thrakien. Bei all 

diesen historischen Fakten ist es wichtig, die Meinung des deutschen Bibelforschers Ch. Frevel 

zu berücksichtigen und noch zusätzlich auf die die ganze Zeit vorhandene Gefahr seitens der 

Ptolemäer hinzuweisen. Sie übten zwar über Syrien und Palästina keine politische Herrschaft 

aus, aber sie wollten dennoch die Wiederherstellung des alten Einflusses. Zusätzlich verweist 

der Wissenschaftler auf die Parther, die ihre Position in der Region immer stärker proklamieren 

wollten.23 

 
21 K. Kumaniecki, Historia kultury Starożytnej Grecji i Rzymu, 245. 
22 D. Vieweger, Geschichte der biblischen Welt. Persische bis römische Zeit, Bd. 3, Gütersloh 2019, 123. 
23 Ch. Frevel, Geschichte Israels (KStTh), Stuttgart 22018, 372. 



 21 

Diese Probleme forderten von Antiochus dem Großen ein besonderes Können. Professor 

W.H. Marty vertritt die These, dass der Herrscher einen sehr großen Fehler beging, als er 

beschloss, im Zuge seines militärischen Kampfzuges die in Makkedonien bereits anwesenden 

Römer anzugreifen. 24  Die Folgen dieser Entscheidung bzw. der Niederlage waren sehr 

vielseitig. Der Sohn Antiochus IV wurde als Geisel nach Rom verschleppt. Das Reich des 

Antiochus wurde zum Zahlen des Tributs verpflichtet. Zusätzlich wurden die Seleukiden noch 

vor neue Herausforderungen gestellt, zu denen die innerpolitischen Probleme wie die 

Auseinandersetzungen mit diversen politischen Strömungen gehörten. An dieser Stelle sind 

noch die drängenden Parther zu betonen, die aus Eurasien die Levante erobern wollten. 

Zu einer Besserung der Situation kam es nach dem Tod von Antiochus nicht. Sein 

Nachfolger wurde Seleukos IV. Um die finanzielle Lage seines Herrschaftsgebietes zu retten, 

erhöhte er die schon damals hohen Steuern. Das Volk, das diese Entscheidung besonders spürte, 

waren die Juden, die man mit höheren Abgaben belastete. Während dieser schwierigen 

Entwicklungen gelang es dem nach Rom verschleppten Sohn von Antiochus dem Großen 

zurückzukehren. Unter dem Befehl von Seleukos IV. übte er seine begrenzte Macht aus, bis er 

den König ermordete und den Thron übernahm. 

Obwohl der neue König des Seleukidenreiches seine Macht genießen konnte, blieb er 

von den alten Problemen nicht verschont. Die Steuereinnahmen und die Zahlungen an Rom 

verursachten große Unruhe in der Bevölkerung. Zusätzlich begann sich Antiochus IV. sehr 

stark in die Politik Ägyptens einzumischen, das mit den Seleukiden familiär verbunden war.25 

Diese Tatsache fand keine Akzeptanz bei den Römern, bei denen der neue Herrscher immer 

mehr Ärger bereitete. Dies ließ sich besonders im Hinblick auf die durch die innenpolitischen 

Konflikte in Ägypten verursachte Störung bei den Lieferungen des Getreides an Rom 

nachvollziehen.26 Neben dieser Problematik blieb die Situation im Reich angespannt. Diese 

verschlechterte sich diametral nach dem römischen Edikt über die Erhöhung des Tributes. Um 

die Römer nicht zu verärgern und dadurch seine Herrschaft zu gefährden, beschloss der König, 

 
24 W.H. Marty, Die Zeit, in der Jesus lebte, 59. 
25 Antiochus III. nützte die wirtschaftliche und politische Schwäche des Ptolemäerreiches und zwang Ptolemaios 

V. die seleukidische Prinzessin Kleopatra I. zu heiraten. Aus dieser Ehe gingen drei Kinder hervor: Ptolemaios 

VI., VII. und Kleopatra II. Unter den Geschwistern entstand ein Konflikt über die Thronnachfolge. Neben Rom, 

das sich in diese Streitereien einmischte, beschloss sich auch Antiochus zu engagieren und sich dabei militärisch 

zu beteiligen. 
26  Vgl. Ernährung der Antike, in: https://www.carnuntum.at/de/aktuelles-in-und-ueber-carnuntum/roemisch-

kochen/ernaehrung-in-der-antike-grundnahrungsmittel-und-versorgung (Stand: 22.01.2023). 

https://www.carnuntum.at/de/aktuelles-in-und-ueber-carnuntum/roemisch-kochen/ernaehrung-in-der-antike-grundnahrungsmittel-und-versorgung
https://www.carnuntum.at/de/aktuelles-in-und-ueber-carnuntum/roemisch-kochen/ernaehrung-in-der-antike-grundnahrungsmittel-und-versorgung


 22 

das Geld bei den Juden zu suchen. Er erhöhte ihnen die Steuern und raubte ihre Schätze, zu 

denen auch die gehörten, die im Tempel zur religiösen Praxis dienten. 27  Was diese 

Entscheidungen verursachte und wie Aniochus bei der jüdischen Bevölkerung angesehen 

wurde, schildert wie folgt, W.H. Marty: „Er war von Arroganz getrieben und kämpfte 

leidenschaftlich für die Verbreitung und den Sieg der griechischen Kultur. Im Gegensatz zu den 

Ptolemäern, die den Juden die griechische Lebensart nie aufgezwungen hatten, wollte 

Antiochus seine Untergebenen hellenisieren – besonders aber die ihm so verhassten Juden. Er 

verlangte von ihnen, ihr Judentum aufzugeben und sich anzupassen, wobei er die Dissidenten 

mit gnadenlosen und brutalen Mitteln verfolgte; dies führte dazu, dass die Juden für ihre 

Unabhängigkeit kämpften.“28 

Im Zuge der politischen Entscheidungen des Antiochus, auf die, wie bereits festgestellt 

wurde, die Hellenisierung und die Umsetzung der eigenen Vorstellungen großen Einfluss 

hatten, führten die weiteren Entwicklungen unter den Juden zum Verbot der Befolgung der Tota 

(z.B. keine Beschneidung, keine Feier des Sabbats) oder zur zwanghaften Durchführung der 

diversen Feste zu Ehren der griechischen Götter, wie z.B. Zeus. Die Krönung der neuen 

religiösen Ordnung war aber die Entweihung des Tempels in Jerusalem und seine Nutzung als 

Zeus-Tempel. Derartige Methoden der Machtausübung verursachten in der jüdischen 

Bevölkerung massive Proteste, die im Jahre 166 v. Chr. zum militärischen Aufstand gegen 

Antiochus und die durch ihn proklamierte hellenistische Kultur führten. An der Spitze der 

Ausschreitungen stand Judas Makkabaios, nach dem die Ausschreitungen, 

„Makkabäeraufstand“ benannt wurden. Obwohl die seleukidischen Truppen Widerstand 

leisteten, gelang es den Freiheitskämpfern, nicht nur den „väterlichen Kult“ in Jerusalem wieder 

zu erlauben, sondern auch die Gebiete zu erobern bzw. die Juden zu befreien. Die Macht der 

Makkabäer als Familie gewann an Bedeutung, besonders nach dem Tod des Antiochus im Jahr 

164. 

Drei Jahre später starb Judas Makkabaios im Kampf. Der Nachfolger wurde sein Bruder 

Jonathan und dessen Nachfolger der zweite Bruder Simon. Das Resultat seiner Macht war die 

Stabilisierung der Innen- und Außenpolitik und letztendlich auch die Schaffung eines 

unabhängigen jüdischen Staates. Als Datum sehr wichtig erwies sich in der Entstehung der 

neuen jüdischen Macht das Jahr 165 v. Chr. In diesem Jahr wurde der Tempelkult zur Ehre 

JHWHs wiedereingeführt. Derartige Erfolge führten auch zur Gründung der hasmonäischen 

 
27 Vgl. 1 Makk 6, 1-4; 2 Makk 1, 13-16; 9, 2. 
28 W.H. Marty, Die Zeit, in der Jesus lebte, 60. 



 23 

Dynastie, für die nicht nur die Proklamierung der Unabhängigkeit wichtig war, sondern auch 

die Vergrößerung der Gebiete. Diese Pläne und Triumphe waren nach W. Oswald und M. Tilly 

durch die Bündnisse zwischen den jüdischen Anführern und den Römern möglich, für die die 

Seleukiden ein großer Feind waren.29 Ein zusätzlicher Vorteil für die Freiheitskämpfer waren 

auch die Thronrivalitäten im seleukidischen Reich. Diese zum größten Teil interfamiliären 

Auseinandersetzungen führten zur Schwächung der bereits abgeschwächten Herrschaft der 

Seleukiden, was die Juden eben ausnützten. 

Die politische Autorität der Makkabäer, an deren Spitze Johannes Hyrkanos I. stand, 

wuchs. Obwohl der Sohn von Simon Makkabaios sein Territorium vergrößerte, wurde er bis zu 

seinem Tod im Jahr 104 v. Chr. mit den vielen feindlichen Strömungen am königlichen Hof 

konfrontiert. Der Grund dafür war der Widerstand bei der Torainterpretation der Hasmonäer, 

was man, wie B. Eckhard feststellt, z.B. im Fall der Idumäer gut sehen kann. Nach der 

Eroberung der südlichen Gebiete von Judäa und der Unterordnung der Idumäer wurde dieses 

Volk durch die Beschneidung mit dem gleichen Status eingestuft wie die Juden. Unter vielen 

Juden sorgte diese Eingliederung für Empörung und Inakzeptanz.30 

Eine größere Unruhe im jüdischen Staat verursachte die politische und militärische 

Machtausübung des Sohnes von Johannes Hyrkanos, Alexander Janäus. Die Gründe dieser 

Situation sind für die Historikerin M. Feinberg-Vamosh in den Aspirationen des neuen 

Herrschers zu suchen, der trotz der Aufgabe als Hohepriester, „sich den Königstitel zugelegt 

hatte.“31 Die Pharisäer waren gegen eine derartige Vorgehensweise. Auf der anderen Seite des 

Konfliktes standen die Sadduzäer. Die Streitigkeiten verschlimmerte noch die durch den König 

eingeführte Hellenisierung der jüdischen Bräuche. All das verursachte einen inneren Konflikt, 

der 6 Jahre dauerte und mit großer Brutalität bekämpft wurde.32 Die angespannten Verhältnisse 

zwischen den beiden Parteien endeten auch nicht mit dem Tod von König Alexander im Jahre 

67 v. Chr. Nach seinem Ableben übernahm seine Frau Salome Alexandra die Herrschaft. Um 

ein gewisses Gleichgewicht im Staat zu bewahren und somit einen Grund für den Frieden zu 

schaffen, beschloss die Königin, ihrem ältesten Sohn Johannes Hyrkanos II, hinter dem die 

Pharisäer standen, das Amt des Hohepriesters anzuvertrauen. Der zweite Sohn, Aristobulus II., 

 
29 Vgl. W. Oswald / M. Tilly, Geschichte Israels. Von den Anfängen bis zum 3. Jahrhundert n. Chr. (GK), 

Darmstadt 2016, 120. 
30 Vgl. B. Eckhhard, Ethnos und Herrschaft. Politische Figurationen jüdischer Identität von Antiochos III. bis 

Herodes I (Studia Judaica, Bd. 72), Berlin – Boston 2013, 312-314, 321-324, 334 u. 339f. 
31 M. Feinberg-Vamosh, Land und Leute zur Zeit Jesu, übers. v. B. Steinhauer, Düsseldorf 2001, 7. 
32 Vgl. Flavius Josephus, Jüdische Altertümer XII - XV, Bd. 2, übers. v. H. Clementz, Altmünster 2022, 85-92. 



 24 

auch Aristobul genannt, wurde dagegen mit der militärischen Führung betraut. Im Kreis seiner 

Befürworter standen die Sadduzäer, die im Konflikt mit den Pharisäern waren. Nach ein paar 

Jahren der relativen innenpolitischen Stabilität, die M. Feinberg-Vamosh Salome zuschreibt, 

starb die Königin und die Streitigkeiten brachen mit neuer Kraft aus.33 

Die beiden Geschwister standen an der Spitze der sich gegenseitig bekämpfenden Lager. 

Die beiden Brüder erhoben den Anspruch auf den Titel des Hohepriesters, der mit sehr vielen 

Vorteilen und besonders mit viel Macht verbunden war. Der Hohepriester besaß die höchste 

Autorität bei religiösen Fragen, hatte die Aufsicht über alle Gottesdienste, durfte den Raum mit 

dem Allerheiligsten im Tempel betreten und in seinen Kompetenzen standen auch die 

Verwaltung des Tempels, sowie die Kontrolle über viele Aspekte der öffentlichen Verwaltung.  

Zusätzlich war der Hohepriester seit der Zeit der Makkabäer der oberste politische Führer des 

Volkes und der Vorsitzende des Hohen Rates.34 Im Lichte solcher Privilegien und Sonderrechte 

wollte jeder von den Brüdern diesen geistlichen Titel für sich haben. Aufgrund der Tradition 

stand jedoch diese Funktion dem älteren Sohn Hyrcanus zu, womit Aristobulus nicht 

einverstanden war. 

Der so entstandene Konflikt bekam eine derartige Dynamik, dass es im jüdischen Staat 

zu einem Bürgerkrieg kam. In der ersten Phase des Kampfes erwies sich der Jüngere der Brüder 

als Sieger, dessen Krönung ihm nicht nur den Königstitel sondern auch das Recht zur Ausübung 

der Priesterschaft brachte. Diese Tatsache veränderte sich mit der Entscheidung der Römer, 

sich in den jüdischen Bürgerkrieg einzumischen. Den Grund dafür sieht M. Feinberg-Vamosh 

vor allem in der möglichen Eskalation des Konfliktes und deswegen „fürchteten [die Römer] 

(…) Streitigkeiten am Rand ihres Reiches.“35 Mit der direkten Aufgabe, den Kämpfen unter 

den Juden ein Ende zu setzen, wurde der römische Feldherr Pompeius beauftragt, der zu dieser 

Zeit gegen den Armenierkönig in Syrien kämpfte. Nachdem Gnaeus Pompeius Magnus seine 

militärischen Ziele gegen König Tigranes erreicht hatte, kam er im Jahr 63 v. Chr. mit seinen 

Legionen nach Palästina und stellte sich auf die Seite des älteren Bruders. Die Reaktion von 

Aristobulos war aus der Perspektive der weiteren Entwicklungen katastrophal. Er 

verbarrikadierte sich mit seinen Soldaten in Jerusalem und verteidigte sich dort drei Monate 

lang, bis die Römer mit den Soldaten des Hyrkanos die Stadt eingenommen hatten. 

 
33 Vgl. M. Feinberg-Vamosh, Land und Leute zur Zeit Jesu, 7. 
34 Vgl. Makk 14, 41-44. 
35 M. Feinberg-Vamosh, Land und Leute zur Zeit Jesu, 7-8. 



 25 

Im Zuge der weiteren politischen und militärischen Handlungen wurden alle Anhänger 

des Aristobulos II. brutal bestraft. Er selbst wurde festgenommen und nach Rom gebracht, wo 

er schließlich im Jahr 49 v. Chr. starb. Der verdrängte Hohepriester Hyrkanos wurde wiederum 

in sein Amt eingesetzt. Diese Funktion durfte er aber nicht mehr in diesem großen Ausmaß 

ausüben, denn schon 57. v. Chr. wurde ihm jegliche politische Führung durch die Römer 

entzogen. Judäa mit dem jüdischen Staat der Hasmonäer wurde offiziell unter die Macht des 

Römischen Imperiums gestellt. Über die Situation der Juden und ihres Staates schreiben, wie 

folgt, W. Oswald und M. Tilly: „Das Königtum und das erbliche Hohepriesterum in Jerusalem 

wurden abgeschafft, sämtliche militärische Anlagen und Festungen in Judäa wurden zerstört. 

Zwar gestand der römische Feldherr den Judäern die Selbstverwaltung ihres Gemeinwesens zu, 

ebenso dem Tempel das Privileg, Steuern und Abgaben für kultische Zwecke zu erheben, doch 

(…) [musste der jüdische Staat als] (…) sichtbares Zeichen seiner Abhängigkeit als 

Klientelstaat (…) fortan harte Tributzahlungen an Rom entrichten.“36 Diese Situation lässt sich 

auch durch konkrete Ereignisse nachvollziehen, und besonders durch die Einrichtung der 

Provinz Syria, was zwischen den Jahren 64 und 63. stattgefunden hat. Dem neuen römischen 

Gebiet wurde auch ein neuer Herrscher, Statthalter Scaurus, zugeteilt, der seine Macht im 

Namen des Imperiums ausüben durfte. Diese Tatsache sah aber in Judäa anders aus, das nur 

teilautonom sein durfte. Laut den historischen Untersuchungen von Ch. Frevel war diese 

Teilautonomie besonders auf die Funktion des Hohepriesters ausgerichtet. So schreibt er 

darüber: „Der Hohepriester hat Jurisdiktions- und Exekutivgewalt, bleibt aber zugleich 

vollständig abhängig von Rom.“37 

Die politische Lage änderte sich unter dem Statthalter Aulus Gabinius. Die Erhöhung 

der Steuern für die Finanzierung der römischen Truppen und der jüdische Konflikt um den Titel 

des Hohenpriesters führten zum Aufstand unter den Juden gegen die Römer. Der Aufstand 

Alexanders und Antigonus`, der von den Historikern so genannt wird, wurde schnell militärisch 

bekämpft. Während dieser Kämpfe wurde auch der aus der römischen Gefangenschaft 

geflohene, ehemalige Hohepriester Aristobulos umgebracht.  Eine der großen Folgen dieser 

militärischen Auseinandersetzung war die Einschränkung der Macht des Hohepriesters, die sich 

von nun an auf den kultischen Bereich bezog.38 

 
36 W. Oswald / M. Tilly, Geschichte Israels, 131. 
37 Ch. Frevel, Geschichte Israels, 407. 
38 Ebd. 



 26 

Die politischen Wirren ließen sich nicht nur auf Judäa beschränken. Das Römische 

Imperium musste sich ebenso den inneren Problemen und Machtkämpfen stellen. Das große 

Triumvirat, das im Jahre 60 v. Chr. als Bündnis zwischen Markus Licinius Crassus, Gnaeus 

Pompeius Magnus und Gaius Julius Caesar zusammengeschlossen wurde, um die gesamte 

Politik bzw. die Macht im Reich zu regeln, brach auseinander. Im Jahre 53. v. Chr. starb Crassus 

im Kampf gegen die Parther. Unter den beiden weiteren Herrschern kam es zum Kampf um die 

Herrschaft, die letztendlich Caesar gewinnen konnte. Die bereits in diesem Kapitel zitierte 

Wissenschaftlerin M. Feinberg-Vamosh stellt in ihren Untersuchungen fest, dass die Juden im 

Konflikt zwischen Pompeius und Caesar auf der Seite des Zweiten waren. Den Grund dafür 

sieht sie in der Vergangenheit. Als Pompeius mit seinen Legionen Jerusalem eroberte und 

Aristobulus besiegte, ging er in den Tempel hinein, um aus Neugier das Allerheiligste zu sehen. 

Die Tat, wie dies die jüdische Historikerin beschreibt, „haben die Juden Pompeius nie vergessen 

und verziehen.“39 

Als großer Befürworter für Caesar erwies sich Antipater, auch Antipas genannt, der 

unter den Hasmonäern zum Gouverneur von Idumöa erwählt wurde. Als Dank dafür und auch 

für die Hilfe, den Aufstand Alexanders und Antigonus` niederzuschlagen, besonders aber für 

seine militärische Unterstützung der römischen Truppen in Ägypten, erhielt er vom neuen 

römischen Herrscher den Titel „Statthalter“. Bei der Belohnung der Juden für die Treue wurde 

auch Hyrkanos nicht übergangen, der zum Hohepriester ernannt wurde. Außerdem erlaubte 

Cäsar viele Privilegien für das jüdische Volk. W.H. Marty schreibt darüber, wie folgt: „Er 

gewährte den Juden Religionsfreiheit und gab ihnen die Erlaubnis, die Mauern in Jerusalem, 

die Pompeius hatte niederreißen lassen, wiederaufzubauen.“ 40  Unter diesen Verhältnissen 

ernannte der herrschende Antipater seinen älteren Sohn Phasael zum Verwalter von Judäa und 

Peräa, den zweiten Sohn Herodes aber zum Verwalter von Galiläa. 

Obwohl die Familie von Antipas von nun an große Macht genießen konnte, wurde sie 

stets mit den Vorwürfen der Juden konfrontiert, die, wie das D. Vieweger feststellt, in ihrem 

rasanten Aufstieg „Neid und Angst“ sahen. 41  Es scheint, dass bei der Anerkennung der 

Autorität von Antipas und seinen Söhnen auch die Herkunft der Familie eine bedeutende Rolle 

gespielt hat. Nicht anders hat die Herkunft von Antipas Hyrkanos gesehen. Das Problem war 

auch die befürwortende Politik des Statthalters gegenüber den Idumäern. All das löste die 

 
39 M. Feinberg-Vamosh, Land und Leute zur Zeit Jesu, 8. 
40 W.H. Marty, Die Zeit, in der Jesus lebte, 117. 
41 D. Vieweger, Geschichte der biblischen Welt, 236. 



 27 

jüdischen Proteste aus und fand keine Akzeptanz.42 Aus diesem Volk der Idumäer stammte 

nämlich Antipas. Das Gesetz der Juden sagte aber: „Nur aus der Mitte deiner Brüder darfst du 

einen König über dich einsetzen“ (Dtn 17, 5). Die familiäre Situation in der Gesellschaft 

verschlechterte auch die Person Herodes, der bei den Galiläern aufgrund seiner Politik immer 

weniger Ansehen gewann.43 Die negative Einstellung zur Familie von Antipas vergrößerte sich 

noch zusätzlich, weil Herodes im Prozess gegen Hezekias einen Anführer eigenmächtig 

hinrichten ließ. Er ließ ihn und seine Anhänger hinrichten, ohne vorher die Geklagten vor 

Gericht zu stellen. Ein derartiges Übergehen des jüdischen Gesetzes ermöglichte den 

Familiengegnern, den jungen Herodes vor das Synhedrion, den jüdischen Hohen Rat, zu stellen. 

Die Ernsthaftigkeit der möglichen Anklage und die eventuellen Folgen für das Römische 

Imperium, in dem sowohl Herodes als auch sein Vater mit dem Bruder die Interessen der Römer 

vertraten, motivierte den Statthalter von Syrien, Sextus Caesar, zu intervenieren und den 

geklagten Sohn von Antipas unter seinen Schutz zu stellen. Angesichts dieser Tatsache riskierte 

der Hohe Rat keinen Konflikt mit Rom und musste Herodes frei lassen. Um die Position 

Herodes unter den Juden zu stärken, wurde er von den Römern mit mehr Macht betraut. Im 

Zuge dieser politischen Handlung wurde Herodes zusätzlich zu seinen früheren Funktionen 

noch zum Statthalter von Samaria und den heutzutage nicht mit Sicherheit definierten Gebieten 

von Koilesyrien bestellt. Die Historiker A. Toynbee und H. Leutner meinten, dass der jüngere 

Sohn von Antipas merken musste, wie viel die römische Macht in diesem Weltteil bedeutete 

und dass die Unterstützung dieser Herrschaft nur Vorteile für ihn bringen konnte.44 Diese These 

lässt sich durch den anderen Historiker Flavius Josephus bestätigen, der über Herodes 

Folgendes schreibt: „Herodes hielt es nämlich für klug, den Römern diesen Dienst zu erweisen 

und sich ihr Wohlwollen auf fremde Kosten zu erringen“.45 

Eine große Unruhe in der damaligen Weltordnung, die aus jüdischer Sicht in den 

römischen Händen lag, brachte im Jahre 44. v. Chr. die Ermordung von Caesar durch Marcus 

Iunius Brutus und Gaius Longinus Cassius. Der aus diesem Grund entstandene Bürgerkrieg 

verursachte die Teilung des Imperiums in zwei Teile. Im Osten herrschte Markus Antonius und 

im Westen Oktavian. Von den Kriegswirren schienen wiederrum die Gegner von Antipater zu 

 
42 Vgl. B. Eckhhard, Ethnos und Herrschaft, 312-314, 321-324, 334 u. 339f. 
43 Vgl. B. O’Relly / M. Dugard, Killings Jesu. Die wahre Geschichte, übers. v. S. Schuhmacher / B. Jendricke, 

München 2014, 111. 
44 Vgl. A. Toynbee / H. Leutner, Auf diesen Felsen. Das Christentum – Grundlage. Weg zur Macht, London 1966, 

44. 
45 Flavius Josephus, Jüdische Altertümer XIV, Bd. 2, 117-118. 



 28 

profitieren, denen es gelang, diesen zu vergiften. Die zweite Gruppe, die die instabile politische 

Situation ausnützen wollte, bildete Antigonos, der Sohn des ermordeten Aristobulos III. Er 

wollte das Ziel seines Vaters erreichen und seinen Onkel, Hyrkanos, vom Thron des 

Hohepriesters absetzen.  Bevor es aber zu den blutigen Auseinandersetzungen unter den Juden 

kam, reisten die beiden Brüder Phasael und Herodes mit Hyrkanos zu Mark Anton und brachten 

ihm zahlreiche Geschenke. Er bestätigte Johannes Hyrkanos II. in seinem Amt als Hohepriester 

und Ethnarch. Die Geschwister erhielten jedoch einen neuen Titel und durften sich ab nun 

Tetrarchen nennen, was so viel wie Gebietsherrscher bedeutete. 

Die neuen Titel beschützten Phasael und Herodes jedoch nicht vor den Plänen des 

Antigonos. Er nützte die Abwesenheit von Mark Anton, der sich in Ägypten bei Kleopatra VII 

befand, und verbündete sich mit den Parthern, indem er ihnen großen Reichtum versprach, 

sobald sie ihm geholfen hätten, ihn zum Hohepriester in Jerusalem zu machen. Die Parther 

versprachen Unterstützung und fielen in Syrien ein. Mithilfe der parthischen Truppen drang 

Antigonos in Jerusalem ein. W.H. Marty beschreibt es so: „Aber selbst nach einem langen 

Kampf konnte er Herodes nicht bezwingen.“46 Weiter können wir noch lesen: „Dann kam der 

General der Parther nach Jerusalem und schlug ein Treffen vor.“47 Dahinter war jedoch eine 

Intrige geplant, durch die man Herodes, Phasael und Hyrkanos gleich besiegen wollte. Diese 

Pläne erkannte der Tetrarcher Herodes rechtzeitig und brachte sich in Sicherheit. Phasael und 

Hyrkanos, die am Treffen teilgenommen hatten, wurden von den Parthern und Antigonos 

festgenommen. Die Erklärung dieser Vorgangsweise der Parther ist für M. Feinberg-Vamosh 

eine besondere Taktik. Die Wissenschaftlerin meint, dass das parthische Volk den Bürgerkrieg 

gewinnen wollte, dabei aber alles tat, um nicht in den jüdischen Krieg eingezogen zu werden.48 

Die Festnahme bewirkte nicht nur die Gefangenschaft, sondern führte zur bewussten 

Verletzung des amtierenden Hohepriesters. Er durfte nämlich nun nach dem Gesetz sein Amt 

automatisch nicht mehr erfüllen, da dieses Amt nur für Männer vorgesehen war, die keine 

körperlichen Einschränkungen hatten. Nachdem Hyrkanos die Ohren abgeschnitten worden 

waren, war er von seinen Pflichten entbunden. Phasael starb dagegen in der Gefangenschaft. 

Der Einzige, dem es gelungen war, der Falle zu erkommen, war Herodes. Er floh mit seiner 

Familie und seinen Truppen und fand Zuflucht in Rom. Dort erhielt er Hilfe von Mark Anton 

und von Oktavian. Auch der Senat war bereit, dem Tetrarchen zu helfen. Als sichtbares Zeichen 

 
46 W.H. Marty, Die Zeit, in der Jesus lebte, 123. 
47 Ebd. 
48 M. Feinberg-Vamosh, Land und Leute zur Zeit Jesu, 11. 



 29 

der Anerkennung und der Unterstützung seitens des Imperiums wurde er zum König (Rex, 

socius et amicus populi romani) von Judäa ernannt. Die Forscher W. Oswald und M. Tilly 

bemerkten in ihren Untersuchungen über die Geschichte Israels, dass dieser Titel „nur ad 

personam und auf Lebenszeit (…) [verliehen wurde. Dabei] durfte [er] keine eigene 

Außenpolitik betreiben und hatte nur das Prägerecht für Kupfermünzen.“49 

 Mit dem neuen Titel und mit der militärischen Unterstützung durch die Römer begann 

Herodes langsam sein Königreich zurückzugewinnen. Im Sommer 37 v. Chr. nahm er nach 

brutalen und oft gnadenlosen Kämpfen Jerusalem ein, wodurch er alle seine Feinde besiegen 

konnte. Auf Befehl von Mark Anton wurde Antigonos ein paar Jahre später hingerichtet. Diese 

Tatsache musste Herodes sehr erleichtern, denn, wie W.H. Marty bemerkt, musste er damit 

rechnen, dass Antigonus die Römer „von seinem rechtmäßigen Anspruch auf den Thron (…) 

[hätte überzeugen können].“50 Die Brutalität Herodes‘ führte zu Hinrichtung aller Anhänger 

des vor kurzem inthronisierten Hohepriesters, zu denen vor allem die Sadduzäer gehörten. Der 

Hohe Rat wurde neu organisiert und in der Folge dieses Prozesses durfte er nur in religiösen 

Angelegenheiten agieren. König Herodes, auch Herodes der Große genannt, begann seine 

Herrschaft zu stabilisieren. Wir können annehmen, dass ihn seine Erfahrungen dazu 

motivierten, sich auf eine gute militärische Unterstützung zu konzentrieren. Daher finanzierte 

er mit eigenen Mitteln die Stationierung einer römischen Legion in Jerusalem. Zusätzlich baute 

er diverse Festungen, wie z.B. die Festung Antonia. Wiederum können wir annehmen, dass die 

Pläne des Königs große Befürwortung in Rom fanden. Es ist doch an dieser Stelle nicht zu 

übersehen, wie problematisch die Provinz Syrien war. Deswegen schreiben B. O’Reilly und  

M. Dugard auch über dieses Gebiet: „In dieser Region [fanden] mehr Aufstände als irgendwo 

sonst im mächtigen Römischen Reich [statt].“51 

Die neue Herausforderung nach der Sicherung seines Thrones war für Herodes die 

Ernennung eines neuen Hohepriesters. Mit dem höchsten religiösen Amt wurde Hananiel aus 

dem Stammbaum des Hohepriesters Zadok betraut. Er gehörte jedoch nicht zu den Nachfolgern 

der Hasmonäer, die sich als die Privilegierten und Rechtsinhaber für die Ausübung des 

priesterlichen Dienstes sahen. Die Mutter von Herodes‘ Frau sprach sich in diesem Konflikt für 

ihren Sohn Aristobulus aus, was zur Absetzung von Hananiel führte und letztendlich auch zur 

Einführung von Aristobulus. Dieser wartete mit seiner Mutter Alexandra nur darauf, wie man 

 
49 W. Oswald / M. Tilly, Geschichte Israels, 136. 
50 W.H. Marty, Die Zeit, in der Jesus lebte, 127. 
51 B. O’Relly / M. Dugard, Killings Jesu, 76. 



 30 

den König entmachten konnte und versuchte stets, Herodes unter den Juden zu diskreditieren. 

Herodes wartete nur auf eine gute Gelegenheit. Er brachte ihn um und setzte nochmals den 

zuvor abgesetzten Hananiel erneut ein. Dadurch konnte Herodes zwar die Stimmung im Volk 

verbessern, da ihn seine religiöse Autorität davor bewahrte, ins schlechte Licht gestellt zu 

werden, jedoch brachte ihm diese Entscheidung viele Feinde unter den Familienmitgliedern. 

Die Methode des Königs, eventuelle Bedrohungen aus dem Weg zu räumen, war der Mord, wie 

man am Beispiel von Aristobulos sehen konnte. Er zögerte deswegen nicht und ließ seine 

Schwiegermutter und seine Frau töten. Mit demselben Schicksal musste jeder rechnen, der sich 

gegen den König erhob bzw. seine Herrschaft in Frage stellte. 

Bei all den negativen Seiten Herodes` müssen wir nach H. Frankemölle feststellen, dass 

sein Bild auch positive Züge hatte. Denn, wie der deutsche Bibelwissenschaftler meint, wurde 

durch seine Politik eine hohe Steuer eingehoben, was zu einer enormen Zunahme des 

wirtschaftlichen Einkommens führte. Das, was in diesem Zusammenhang wichtig erscheint, ist 

auch seine große Bereitschaft, angesichts des Notjahres 24/23 v. Chr., dem jüdischen Volk 

beträchtliche Steuersummen zu erlassen. Im Kontext seiner Machtausübung ist auch der 

bauliche Aufschwung im Land zu betonen. Man baute neue Straßen, Städte wie Samaria oder 

Cäsarea und förderte die hellenistische Kultur. Dies durfte man besonders in Jerusalem 

wahrnehmen, das „er zur hellenistischen Stadt ausbauen [ließ], und nicht zuletzt ließ er auch 

den Tempel selbst seit 20 v. Chr. mit großem Glanz neu bauen. Dabei war er klug genug, ihn – 

gemäß der Tota – von Priestern errichten zu lassen, die vorher zu Bauarbeitern ausgebildet 

wurden.“52 

Die Meinung von H. Frankemölle lässt uns die Auffassung des anderen deutschen 

Wissenschaftlers, P. Schäfer, besser verstehen, der die Taten Herodes` aus der Perspektive 

seiner Macht betrachtet, die von Rom abhängig war und deretwegen er auch die Ideen des 

Römischen Imperiums in seinem Reich umsetzte. So schreibt der Historiker: „Durch die 

Ernennung des Herodes zum König änderte sich die staatsrechtliche Grundlage auch insofern, 

als nicht mehr die überlieferten ‚Gesetze der Väter‘ die Basis der Rechtsordnung bildeten, 

sondern die Gesetze des römischen Reiches: die Torah als Rechtsgrundlage wurde durch das 

römische Rechtssystem ersetzt“. 53  Die so durch ihn durchgeführte bzw. unterstützte 

Romanisierung der jüdischen Bevölkerung sah man in der öffentlichen Ehrung des Kaisers, für 

 
52 H. Frankemölle, Frühjudentum und Christentum, 113. 
53 P. Schäfer, Geschichte der Juden in der Antike. Die Juden Palästinas von Alexander dem Großen bis zur 

arabischen Eroberung, Stuttgart 1983, 103. 



 31 

den er nicht nur einen Tempel in Samaria oder in Cäsarea bauen ließ, sondern für den auch 

Festspiele veranstaltet wurden. Zeichen der Romanisierung war auch das Schmücken des 

Haupteingangs zum Tempel in Jerusalem mit einem goldenen Adler, der für viele Juden ein 

Symbol der Römer war. 

Aus der Perspektive dieser zwei Spannungsfelder, zu denen der Gehorsam Roms 

einerseits und allgemein betrachtet, die Akzeptanz jüdischen Riten und Gesetzte andererseits 

gehören, lohnt es sich, die Umstände um die Erbschaft und somit die Erbfolge zu betrachten. 

Denn, wie M. Feinberg-Vamosh beschreibt, musste sich Kaiser Augustus, der als Oktavian den 

Gewinn des Konfliktes mit Marcus Antonius ziehen konnte, nach der Weihe des neuen 

Jerusalemer Tempels den neuen Herrscher des Imperiums stellen und seinen Thronnachfolger 

nennen.54 Herodes, der insgesamt mit 10 Frauen verheiratet war, musste sich zwischen den zwei 

Söhnen Alexander und Aristobulus entscheiden. Die beiden waren Söhne von seiner Frau 

Marianne, die er gleichzeitig mit ihrer Mutter Alexandra hatte ermorden lassen. Die 

Geschwister befanden sich jedoch seit längerer Zeit auf dem kaiserlichen Hof, wo sie eine 

Ausbildung bekamen. Durch sein Geschick, das Herodes bereits früher beim Kaiser hatte 

beweisen können, als dieser von ihm Rechenschaft verlangte, warum er auf der Seite des 

Marcus Aurelius stehe, konnte er Zeit gewinnen. Der Wissenschaftler K. Dorn meint, dass der 

König sich mit dieser Entscheidung sehr schwer getan hat.55 Ob Herodes tatsächlich derselben 

Meinung war wie der Kaiser, dass nur diese zwei seiner Kinder bzgl. der Nachfolge  in Frage 

kämen, lässt sich nicht bestätigen. Diese Situation zeigt jedoch, wie sehr der König an die Macht 

des Imperiums gebunden war. Seine Position war einzig und allein vom Römischen Reich 

abhängig. Wiederum durch interfamiliäre Beschwörungen fielen die beiden Söhne bei Herdoes 

in Ungnade und wurden dann später zum Tode verurteilt. Den Konflikt in der Familie nützte 

ein anderer Sohn von Herodes, nämlich Antipas, der schließlich durch den Kaiser auch als 

Nachfolger anerkannt wurde. Diese Anerkennung half ihm aber nicht, da Herodes der Große 

erfuhr, dass er, seinen Vater töten wollte, um auf diese Art und Weise schneller den Thron 

besteigen zu können. Da ließ Herodes auch diesen Sohn umbringen. Dies geschah 5 Tage vor 

dem Tod des Königs, der in der Zwischenzeit gesundheitlich schwächer geworden war. 

Nachdem Herodes im Jahre 4 v. Chr., also nach 35 Jahren seiner Herrschaft, gestorben 

war, fand man in seinem Testament seinen letzten Willen, den er nach laut B. Kollmann nach 

 
54 M. Feinberg-Vamosh, Land und Leute zur Zeit Jesu, 13. 
55 Vgl. K. Dorn, Basiswissen Bibel: Das Neue Testament, Paderborn 2016, 36. 



 32 

der Hinrichtung Antipaters geändert hatte. 56  Laut seinem Testament sollten die 

Herrschaftsgebiete über die die Geschwister als Tetrarchen herrschen sollten, unter seinen drei 

weiteren Söhnen Archelaus, Antipas und Philippus aufgeteilt werden.  Die genaue Aufteilung 

war: Antipas: Peräa und Galiläa, Philippus: die Gebiete nordöstlich des Sees Genezareth und 

Archelaus: Judäa, Idumäa und Samaria, wodurch er als Haupterbe galt. In der Zeit dieses 

Regierungswechsels von Herodes zu seinen Söhnen kam Jesus auf die Welt.57 

Zwar wurde das gesamte Reich des Königs Herodes aufgeteilt, aber es fehlte dabei noch 

die endgültige Entscheidung des Kaisers, der allein den Königstitel verleihen konnte.  Um eine 

offizielle Bestätigung der Ernennung zur königlichen Würde zu erhalten, reiste Archelaus nach 

Rom. Dasselbe tat Herodes Antipas, hinter dem viele Familienmitglieder des verstorbenen 

Königs Herodes des Großen standen. Währenddessen traf bei Augustus eine Delegation der 

Juden ein, die den Kaiser bat, das Königreich aufzulösen. Für B. Kollmann lag diese Forderung 

daran, dass die Juden „nach den väterlichen Gesetzen leben (…) [wollten].“58 Diese Bitte war 

durch die neuen Erfahrungen zusätzlich motiviert. Während die Brüder Archelaus und 

Philippus beim Kaiser waren, entstand in Jerusalem ein Aufstand. Nach Auffassung des vor 

kurzem zitierten deutschen Professors wurde dieser von Antipas durch seine harten und 

brutalen Entscheidungen verursacht und mithilfe des römischen Statthalters Versus 

niedergeschlagen.59 Das Urteil Augustus‘ war im Sinne des verstorbenen Königs der Juden. 

Allerding war der Kaiser nicht bereit, Archelaus den Königstitel sofort zu verleihen. Augustus 

verlangte, dass sich Archelaus als würdig erweise. Die Juden hatten Anklage gegen ihn erhoben 

und Archelaus musste sich für seine Brutalität und Ungerechtigkeit rechtfertigen. Kaiser zeigte 

keine Geduld dem Thronprätendenten gegenüber und erwies sich als ebenso gnadenlos wie 

dieser selbst. Archelaus wurde bestraft und in Verbannung geschickt. Von nun an regierte in 

Judäa, Samaria und Idumäa ein römischer Präfekt. Die genaue Karte mit dem aufgeteilten 

Territorium des Reiches schaute folgendermaßen aus: 

 

 

 

 

 
56 B. Kollmann, Einführung in die Neutestamentliche Zeitgeschichte, 80. 
57 Vgl. Mt 2, 22. 
58 B. Kollmann, Einführung in die Neutestamentliche Zeitgeschichte, 83. 
59 Ebd. 



 33 

Abb. 3: Die Herrschaftsgebiete der Herodessöhne60 

 

Über dem römischen Präfekten stand in Syrien ein Statthalter. Diese Funktion übernahm 

Quirinius.61 Im Jahre 14 n. Chr. kam ein neuer Kaiser, Tiberius, an die Macht. Ihm zu Ehren 

baute Herodes Antipas eine neue Stadt, die nach hellenistischer Ordnung entstanden war und 

nannte sie Tiberias. Die Geschwister Philippus und Herodes Antipas, die in Wirklichkeit nur 

Halbbrüder waren, charakterisierte eine andere Art der Ausübung der Herrschaft. Philippus 

zeichnete sich durch seine milde und gerechte Machtausübung aus, Herodes dagegen verlangte 

hohe Steuern in Galiläa, damit er seine Bauvorhaben zu Ehren des Kaisers erreichen konnte. 

Diese Tatsache führte zu großen finanziellen und sozialen Krisen in der Gesellschaft. Diverse 

Widerstände und zahlreiche Räubergruppen verschlechterten zusätzlich noch die Lage im 

Gebiet des Tetrarches Herodes.  Nach dem Tod von Philippus im Jahre 34 n. Chr., der keine 

Kinder hinterlassen hatte, übernahm sein Land der Statthalter und gliederte es in der Provinz 

Syrien ein. 

 
60 W. Oswald / M. Tilly, Geschichte Israels, 143. 
61 Vgl. Lk 2, 1-3. 



 34 

All diese Ereignisse geschahen aber während bzw. kurz vor der Ernennung des neuen 

römischen Präfekten in Judäa, Pontius Pilatus, im Jahre 26, der seinen Sitz in Caesarea am Meer 

hatte. Er erwies sich als einer, der sich schnell bei den Juden unbeliebt machte. Eine seiner 

ersten Entscheidungen war der Bau einer neuen Wasserleitung, die zu Ehren des Kaisers 

errichtet wurde. Aufgrund von Geldmangel ließ er den Tempelschatz beschlagnahmen und 

konnte damit das große Bauwerk finanzieren. Der Ärger und die Proteste der Juden 

verursachten eine Anklage gegen ihn beim Kaiser, damals noch Tiberius, der im Jahre 37 n. 

Chr., kurz nach der Abberufung seines Statthalters in Judäa, starb. Dazwischen gelang es dem 

noch lebenden Kaiser Tiberius, Marcellus zum neuen Präfekten von Judäa zu ernennen. Seine 

kurze Regierungszeit wurde besonders durch militärische Vorbereitungen für den Krieg gegen 

Aretas IV., den König der Nabatäer geprägt. Der neue Kaiser Caligula machte zunächst 

Claudius zum nächsten Statthalter. Seine harte Politik gegen die Juden verschaffte dem 

römischen Beamten keine ruhige Amtszeit. Claudius ernannte zusätzlich noch Herodes Agrippa 

(Sohn des getöteten Aristobulos), den er von seinem Aufenthalt in Rom kannte, zum Nachfolger 

von den Gebieten des verstorbenen Tetrarchen Philippus. Nach M. Öhlers Auffassung war diese 

Bekanntschaft der Grund, warum auch Agrippa mit dieser Aufgabe betraut und als König 

eingesetzt wurde.62 Diese Situation fand keine Akzeptanz bei Herodes Antipas, der über sein 

Gebiet nur als Tetrarch oder nur in der Art als „König“ herrschte, ohne diese Würde jemals 

vom Kaiser erhalten zu haben.63  Um dies zu ändern, reiste er nach Rom. Dort fand er jedoch 

kein Gehör. Stattdessen wurde er verbannt und im Jahre 39 n. Chr. starb er. 

Nach dem Tod von Caligula im Jahre 41 n. Chr. wurde Claudius der neue Kaiser des 

Römischen Imperiums. Unter den Juden herrschte eine schlechte Stimmung gegen Rom, da der 

vor kurzem ermordete Kaiser eine sehr starke antijüdische Politik betrieben hatte. Der 

Höhepunkt der schlechten Stimmung war der Wunsch, dem Kaiser als Gott eine Statue im 

Tempel in Jerusalem aufzustellen. Zu dieser Umsetzung kam es aber nicht. Claudius, der 

Herodes Agrippa viel zu verdanken hatte, besonders, wie dies M. Öhler bemerkt, in Bezug auf 

seinen Kaisertitel, ernannte ihn zum Herrscher des Gebietes von Herodes Antipas.64 Agrippa 

war ein Herrscher, der sowohl bei den Römern als auch bei den Juden Gefallen finden wollte. 

Einerseits war er um die Umsetzung der römischen Politik bemüht, andererseits versuchte er 

die jüdischen Gesetze zu beachten. Der Historiker W.H. Marty vertritt in diesem Kontext die 

 
62 Vgl. M. Öhler, Geschichte des früheren Christentums, Göttingen 2018, 27. 
63 Vgl. Mt 14, 1; Mk 6, 14; Lk 3, 1. 
64 M. Öhler, Geschichte des früheren Christentums, 27. 



 35 

These, dass das der Grund war, warum er die Christen so verfolgte.65 Er starb im Jahre 44 n. 

Chr.66 Da sein Sohn Agrippa II. noch nicht das erforderliche Alter hatte, übernahmen die Römer 

im ganzen Land die Herrschaft, was die gesellschaftlichen Spannungen wiederum verstärkte. 

Dieser Situation musste sich Felix als Statthalter widersetzen. Die Lage entschärfte sich auch 

nicht, nachdem Agrippa II. um 53 die Gebiete nordöstlich des Sees Genezareth als 

Herrschaftsgebiet und die Oberaufsicht über den Tempel erhalten hatte. Die ständigen Unruhen 

im jüdischen Volk führten zur Absetzung von Felix, der durch Festus im Jahre 60 n. Chr. ersetzt 

wurde. 

All diese Versuche brachten keine dauerhaften Resultate. Unmut, Ärger und Hass, die 

außerdem durch große Arbeitslosigkeit und schlechte wirtschaftliche Lebenssituationen ergänzt 

wurden, nahmen zu. Es kam daher immer wieder zu Aufständen der Juden. Einer der größten 

fand im Jahre 66 n. Chr. statt, wurde jedoch durch die Geschicke von Agrippa II. rechtzeitig 

beendet. Das war aber nicht mehr der Fall im Jahre 70 n. Chr. Der neue Aufstand wurde mit 

der Zerstörung des Jerusalemer Tempels und durch die Verbannung der Juden beendet. Kaiser 

Vespasian wollte sich nicht mehr auf diplomatische Verhandlungen mit den Juden und dessen 

Befürwortern einlassen. Folgendes schreibt der römische Geschichtsschreiber Licius Cassius 

Dio über das Schicksal der Juden: „Da stürzten sich die einen freiwillig in die Schwerter der 

Römer, die anderen erschlugen sich gegenseitig, andere brachten sich selbst um, wieder andere 

sprangen in die Flammen. Und es schien für alle nicht so sehr Verderben, sondern eher Sieg 

und Heil und Gnade zu bedeuten, mit dem Tempel zusammen unterzugehen.“67 

 

 

1.1.1.2 Kulturelle Situation 

 

Die Glaubensverkündigung bei Apostel Paulus geschah in einem sehr großen 

Wirkungsbereich seiner Tätigkeit. Er verkündete die Frohe Botschaft von Palästina über die 

Gebiete von Kleinasien und Griechenland bis nach Rom. Überall, wohin er mit seiner Mission 

ging, lernte er nicht nur die Menschen kennen, sondern auch ihre Kulturen, in denen sie ihr 

alltägliches Leben führten. 

 
65 W.H. Marty, Die Zeit, in der Jesus lebte, 164. 
66 Vgl. Apg 12, 19-23. 
67 K. Christ, Geschichte der römischen Kaiserzeit. Von Augustus bis zu Konstantin, München 62009, 252. 



 36 

In diesem Unterkapitel werden wir uns mit drei großen Kulturkreisen 

auseinandersetzen, die die damalige Gesellschaft geprägt und beeinflusst haben. Dort sind auch 

die Empfänger des Glaubens zu finden. Die Schilderung dieser kulturellen Situation soll uns 

helfen, sowohl die Art und Weise der Verkündigung als auch deren Formen der Weitergabe 

besser zu verstehen. 

 

 

1.1.1.2.1 Jüdische Kultur 

 

Eine Probe der Beschreibung der jüdischen Kultur zur Zeit des Apostels Paulus, muss 

aus dem religiösen Blickwinkel betrachtet werden. Die enge Beziehung der Religion einerseits 

und der Kultur andererseits, liegt für M. Rosik daran, dass „jede Lebensform durch das religiöse 

Gesetz bestimmt war. Diese Tatsache kam aus der tiefen Überzeugung der Juden heraus, dass 

Gott sich für den Menschen interessierte, und zwar in jedem Aspekt seines Lebens. Gott 

interessierte sich nicht nur für den Einzelnen, sondern in der Kategorie des gesamten Volkes 

als sein auserwähltes Volk.“68 Weiters schreibt der polnische Theologe noch: „Gott initiierte 

alleine den Bund, in dem die Form des soziologischen und politischen Lebens beschrieben 

wurde.“69 

Das Phänomen der gegenseitigen Relation zwischen Kultur und Religion muss also im 

Sinne einer engen bzw. untrennbaren Beziehung innerhalb des menschlichen Lebens und den 

religiösen Ansätzen sein, die dieses Leben auch bestimmen. Es scheint, dass A. Hertzberg sehr 

zutreffend diese Einzigartigkeit beschreibt. In seinem Werk weist der Rabbiner auf die Liebe 

des Menschen hin, die ihn motiviert, Gott zu dienen und somit sein ganzes Leben nach ihm 

auszurichten. Diese Einsicht formuliert er wie folgt: „Es gibt drei Elemente in der Liebe zu 

Gott: Freude, Verehrung und Eifer. Gott zu lieben heißt (…) Seiner Heiligkeit nachzufolgen, 

wie man etwas nachfolgt, das man sehr begehrt, indem man Seinen Namen (…) erwähnt oder 

Sein Lob verkündet, oder Seine Thora studiert oder aus Seiner göttlichen Natur eine Quelle des 

Vergnügens und der Wonne zu machen weiß, ebenso real wie jemand, der die Frau seiner 

Jugend oder seinen einzigen Sohn sehr liebt.“70 

 
68 M. Rosik, Judaizm u początków ery chrześcijańskiej (Biblioteca Biblica), Wrocław 2003, 11. 
69 Ebd. 
70 A. Hertzberg, Der Judaismus (Die großen Religionen der Welt, Bd. 5), übers. v. E. Meyer-Grünewald, Genf 

1972, 90. 



 37 

Die so dargestellte Besonderheit der jüdischen Kultur, die ihre Umsetzung und 

Erfüllung in allen Aspekten des menschlichen Lebens nachvollziehen konnte, sah man gut in 

den jüdischen Festen. Diese bewahrten die Erinnerung der Juden an verschiedene Ereignisse 

aus der Geschichte auf, in der JWHW an seinem auserwählten Volk Großes tat.71 Zu diesen 

Festen gehörten: Passahfest72, Wochenfest73 und Laubhüttenfest74. Diese und andere Feste 

hatten eine Ordnung im Kalender, dessen Tage von der Erschaffung der Welt angezählt wurden. 

Auch der gesamte Aufbau des Kalenders hatte einen religiösen Ursprung.75  Die Kette der 

untergeordneten Prinzipien hatte also ihren Anfang in der Religion, die dann durch die konkrete 

Ausübung des Lebens, die jüdische Kultur gründete. 

Zur Pflege der Kultur gehörten nicht nur, wie bereits erwähnt, die Feiern der 

vorgegebenen religiösen Feste, sondern auch die Momente des Alltags. Diese waren in der 

konkreten Form der Liturgie begründet. Beschneidung, Etappen der erzieherischen Bildung, 

Hochzeit oder Trauer wurden durch konkrete Rituale und Zeremonien geregelt. In diesem 

Lichte waren auch die Formen der Beschäftigungen organisiert. Die meisten Juden waren 

Landwirte. In den Städten beschäftigten sie sich vor allem mit Handwerk und Kleinhandel. Die 

relativ simpel organisierte Tätigkeit lag nach Meinung von M. Beaumot in der Verantwortung 

der Menschen, die von Gott das Land erhalten hatten. Diese Gabe geschah „nicht, damit die 

Israeliten (…) wie alle anderen Völker schalten und walten, sondern um einen Ort zu schaffen, 

an dem Gott selbst in Gestalt seiner ‚Herrlichkeit‘ auf Erden präsent sein kann. Die Gabe des 

Landes ist auch Aufgabe, das Leben miteinander und mit der Schöpfung gerecht zu gestalten.“76 

In diesem Sinne wohnten die Familien in ihren Häusern und teilten miteinander die 

Räumlichkeiten. Zu den täglichen Aufgaben gehörten nicht nur die beruflichen Tätigkeiten, 

sondern auch Getreide mahlen77, Brot backen78 oder Wasser holen79. Das Wesentliche im 

 
71 In diesem Kontext ist auch die Bezeichnung „Israels Geburtsstunde“ zu verstehen. Diese Bezeichnung bezieht 

sich auf die Befreiung der Israeliten aus der Knechtschaft in Ägypten. 
72 Vgl. Ex 12, 1-49. 
73 Vgl. Lev 23, 15-22. 
74 Vgl. Lev 23, 33-43. 
75  Vgl. Kalender im AT, in: https://www.bibelwissenschaft.de/wibilex/das-bibellexikon/lexikon/sachwort/anzei 

gen/details/kalender-at/ch/3cbe2395e01b677ca96643b0e8928a35/#h0 (Stand: 13.02.2023). 
76 M. Beaumont, Bibelwissen kompakt. Geschichte – Person – Lebenswelt, übers. v. M. Oepping / M. Bayer, 

Oxford 2006, 35. 
77 Vgl. Mt 24, 41. 
78 Vgl. Mt 13, 33. 
79 Vgl. Gen 24, 11-13. 

https://www.bibelwissenschaft.de/wibilex/das-bibellexikon/lexikon/


 38 

Alltag betraf jedoch die Kinder. An dieser Stelle ist besonders die schulische Bildung gemeint, 

für die der Vater zuständig war. Der Unterricht fand am Anfang zuhause, dann in den Gebäuden 

der Synagogen statt. Dort lehrte man die Schriften, Gesetze und die Thora. Der religiöse 

Einfluss war auch in der Esskultur sichtbar. Zu ihr zählte ebenso die Zubereitung der Speisen, 

wobei man auf die Vorschriften achten musste. Diese Vorschriften regelten auch das geistliche 

Leben. Man versammelte sich an jedem Sabbat und an jedem Feiertag in der Synagoge, wo 

man gemeinsam betete, Schriftlesungen las und Lobpreisungen sprach. Das Gebet beschränkte 

sich nicht nur auf die Synagoge, sondern galt als Vorschrift und als wesentlicher Teil des 

Alltags, in dem man so gut wie bei jeder Beschäftigung beten konnte bzw. verpflichtet dazu 

war.80 

Die Religion hinterließ auch große Spuren in den anderen Formen der Ausübung der 

Kultur, zu der die Literatur gehörte. Sie wurde durch religiöse Gesetze, Schriften der Propheten 

bzw. der Weisen und durch andere Arten von Texten, wie z.B. Psalmen in der Thora und ihrer 

Botschaft, beheimatet. Dieselbe Richtung der kulturellen Entwicklung bzw. aktiven Umsetzung 

fand man in der Architektur, die sich aufgrund der religiösen Bauvorhaben besonders 

entwickelte. In diesem Licht ist auch die Musik zu betrachten, die ihre Entwicklung und ihren 

Aufschwung den liturgischen Bräuchen und Riten verdankte. Die Religion hinterließ ebenso 

ihre Spuren im Denken der Menschen. Der deutsche Forscher A. Unterman stellt in diesem 

Kontext fest, dass die religiöse Kultur mit ihren allgemeinen Ausprägungen keine Entwicklung 

des Denkens verursachte, die von Anfang an nur mit der Weisheit der Thora verbunden war.81 

Die jüdische Identität, von der A. Neher schreibt, war für den jüdische Wissenschaftler 

ein wichtiger Teil des Geschichtsbewusstseins.82 Dieses Faktum betraf nicht nur die bis jetzt 

besprochenen Faktoren. Viel mehr hob die jüdische Kultur den Menschen als eine göttliche 

Schöpfung hervor, die durch weitere Vorschriften erkennbar war. In diesem Kontext ist die 

Mode der Juden und ihre Verbindung zur Tradition zu verstehen. In Nun 15, 37-39 lesen wir 

dazu: „Der Herr sprach zu Mose: Rede zu den Israeliten und sag zu ihnen, sie sollen sich 

Quasten an ihre Kleiderzipfel nähen, von Generation zu Generation, und sollen an den Quasten 

eine violette Purpurschnur anbringen; sie soll bei euch zur Quaste gehören. Wenn ihr sie seht, 

werdet ihr euch an alle Gebote des Herrn erinnern, ihr werdet sie halten und eurem Herzen und 

euren Augen nicht nachgeben, wenn sie euch zur Untreue verleiten wollen. Ihr sollt so an alle 

 
80 Vgl. A. Hertzberg, Judaismus. Die Grundlagen der jüdischen Religion, München 1993, 400-407. 
81 Vgl. A. Unterman, Żydzi. Wiara i wiedza, übers. v. J. Zabierowski, Warszawa 22002, 165. 
82 Vgl. A. Neher, Jüdische Identität. Einführung in den Judaismus, Hamburg 1995, 35. 



 39 

meine Gebote denken und sie halten; dann werdet ihr eurem Gott heilig sein.“ Eine ähnliche 

Situation widerspiegelte sich in der Kunst, die durch Vorschriften in unserem jetzigen 

Verständnis eingeschränkt war. So wie in zahlreichen Lebensbereichen die Thora, die 

Anweisungen für die Auslegung und die Interpretation hatte, mussten auch die Künstler ihre 

Grenzen und Einschränkungen anerkennen. Dazu lesen wir in Ex 20, 4-5: „Du sollst dir kein 

Gottesbild machen und keine Darstellung von irgend etwas am Himmel droben, auf der Erde 

unter oder im Wasser unten der Erde. Du sollst dich nicht vor anderen Göttern niederwerfen 

und dich nicht verpflichten, ihnen zu dienen.“ Ein gutes Beispiel, wie man diese Gesetze 

konkret in der Entfaltung der Kunst befolgt hat, findet man in der Entstehung der Mosaiken, 

die keine Motive von Menschen oder Tiergestalten enthalten haben. Ein Modell für derartige 

Vorgaben zeigen uns die Ausgrabungen. Ein Foto mit einem Mosaik aus einer Synagoge finden 

wir unten: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
Abb. 4: Das Mosaik aus der Synagoge von Magdala aus dem 1. Jh. n. Chr.83 

 

 

1.1.1.2.2 Hellenistische Kultur 

 

Der große deutsche Historiker H.-J. Gehrke begann seine Ausführungen über den 

Hellenismus mit dem Namen J.H. Droysen, dem diese kulturelle Bezeichnung zu verdanken 

ist. Dann klassifizierte er den Begriff „Hellenismus“, der auf den großen, eben genannten, 

 
83  Das jüdische Mosaik, in: https://www.sonntagsblatt.de/artikel/kultur/die-stadt-maria-magdalenas (Stand: 

01.12.2022). 

https://www.sonntagsblatt.de/artikel/kultur/die-stadt-maria-magdalenas


 40 

Historiker zurückgeht, als eine „Epoche der griechischen Geschichte“84. Weiters stellte er fest, 

dass das entscheidende Merkmal dieser Epoche „in der Synthese der griechischen und der 

orientalischen Kultur“85 lag. Eine derartige Beschreibung weist in erster Linie auf die Person 

von Alexander den Großen hin, mit der diese Epoche eng verbunden war. In den früheren 

Untersuchungen über die Geschichte des jüdischen Volkes ließ sich leicht erkennen, dass in 

diesem Teil der Welt die hellenistische Kultur, die ein Bestandteil der griechischen Kultur war, 

eine wesentliche Rolle spielte und wichtige vielseitige Spuren hinterließ. 

Die besondere Bedeutung der hellenistischen Kultur war von Anfang an und, wie bereits 

erwähnt, ein Teil des griechischen Weltbildes. Dies sah man in der Philosophie, die schon im 

klassischen Griechenland die Quelle der Moral, Spiritualität und Sitte war. Im Hellenismus 

änderte sich in dieser Materie nicht viel. Man gründete weiter neue Schulen, in denen man 

diverse Denkweisen praktizierte. Die dort studierenden Schüler suchten unter der Aufsicht ihrer 

Lehrer Antworten auf die wichtigsten Lebensfragen: Wie soll man leben? Was ist das 

Wichtigste im Leben? Welche Bedeutung hat das Leben an sich? Was ist das Gute? etc.  Zu 

ihnen gehörten unter anderem die Suche nach Freiheit, Glück, Zufriedenheit oder 

Selbstgenügsamkeit. Diese Suche nach Antworten und die Vertiefung der Begriffe, die mit der 

Welt verbunden waren, bildeten unterschiedliche Strömungen, die man mithilfe von                    

W. Tatarkiewicz und G. Reale folgendermaßen zusammenstellen und beschreiben kann: 

 

Name der 

philosophischen 

Strömung 

Einige Vertreter Erkennungsmerkmale 

Stoizismus86 

Zenon v. Kition 

Kleanthes 

Ariston v. Chion 

Chrysippos v. Soloi 

Poseidonios 

Besondere Bedeutung für Physik und Ethik. Die 

Physik galt als die Erklärung der Welt, die 

einheitlich ist, in Bewegung ist, vernünftig und als 

Ganzes ist. Die Ethik stellte den Menschen in den 

Mittelpunkt. Sein Ziel war der Verzicht auf die 

Bindungen die halfen, die Kontrolle über sich 

selbst zu erlangen.  

 
84 H.-J. Gehrke, Hellenismus, in: Geschichte der Antike. Ein Studienbuch, hrsg. v. H.-J. Gehrke / H. Schneider, 

Berlin 52019, 211. 
85 Ebd. 
86 Vgl. W. Tatarkiewicz, Historia filozofii, Bd. 1, Warszawa 222007, 145-153; Vgl. G. Reale, Historia filozofii 

starożytnej, übers. v. E.I. Zieliński, Bd. 3, Lublin 2004, 331-333. 



 41 

Das Wesentliche war der Sinn und die Ordnung 

des Alls. Die Prozesse der stoizistischen 

Erkenntnis führten zum Unterschied zwischen 

dem Unwichtigen und Wichtigen. Das, was 

zählte, waren die Tugenden, die den Menschen 

zum Glück und zur Einheit führten.  

 

Kynismus87 

Bion v. Borysthenes 

Menippos v. Gadura 

Kerikides 

Meleagros 

 

Es gibt keine Beweise für eine große Ausbreitung 

des Kynismus. Die Vertreter dieser 

philosophischen Strömung waren vor allem die 

wandernden Philosophen. Inhaltlich sprachen sie 

sich für die Armut und die Ablehnung der Macht 

aus. Um das Ziel der völligen Unabhängigkeit und 

die Wahrnehmung der Freiheit zu erreichen, war 

der Geist, der über die Natur des Menschen stand. 

Deswegen waren die Kyniker Menschen, die sich 

von der Gesellschaft zurückzogen und in der 

Askese lebten.   

 

Epikureismus88 

Epikur 

Hermarch 

Apollodor v. Tarsos 

Zenon v. Sidon 

Philodemus 

 

Die wesentlichen Bestandteile dieser Lehre waren 

Ethik und Physik. Die Ethik verkündete den 

Hedonismus des Lebens, dessen Krönung das 

Erreichen des Glücks bei den Menschen war. 

Dabei war es für die Epikureer wichtig, auf die 

Tugenden und die Vernunft zu achten. Die 

Tugenden waren jedoch nur ein Mittel zum Glück, 

das durch das Denken des einzelnen definierbar 

war. Die Physik definierte die Ordnung der Welt, 

die aus Atomen bestand, die aufgrund der 

mechanistischen Kraft und ohne die göttliche 

Initiative das All erschaffte. Die Götter lebten 

aber in einer anderen Sphäre und konnten ihren 

 
87 Vgl. G. Reale, Historia filozofii starożytnej, 70-71. 
88 Vgl. W. Tatarkiewicz, Historia filozofii, Bd. 1, 155-162; Vgl. G. Reale, Historia filozofii starożytnej, 194-199. 



 42 

Zustand unabhängig vom All genießen. Das, was 

wirklich zählte, war die Weltanschauung, durch 

die der Mensch sich von Angst und Leid befreien 

konnte. Dies galt besonders im Hinblick auf den 

Tod, der sowohl den Körper als auch die Seele 

betraf. Dieses Ziel zu erreichen war nur mithilfe 

der Philosophie möglich. Die galt als Rettung und 

Hilfe beim Empfinden der Freude in den 

menschlichen Erlebnissen. Sie waren die 

sinnhaften Empfindungen und zugleich auch die 

Beweise der absoluten Glaubwürdigkeit.    

   

Skeptizismus89 

Pyrrhon v. Elis 

Arkesilaos 

Karneades v. Kyrene 

 

Die Grundzüge dieser philosophischen Lehre war 

die Bereitschaft zur Zurückhaltung im Urteilen. 

Um dieses Ziel zu erreichen, musste man alles 

durch einen systematischen Prozess hinterfragen. 

Diese Methode ermöglichte es, das Wahre und 

Wirkliche im Leben zu entdecken. Dabei ging es 

nicht um das Zweifeln, sondern viel mehr um die 

Prüfung. Sie führte jedoch nur zu hoher 

Wahrscheinlichkeit, die das Wahre in der Welt 

erleuchten konnte.   

 

Tab. 1: Zusammenstellung unterschiedlicher philosophischer Strömungen im Hellenismus 

 

Neben Stoizismus, Kynismus, Epikureismus und Skeptizismus, die im Hellenismus ein 

Novum waren, entwickelte die Philosophie die früheren Strömungen. Mittlerer Platonismus 

oder Aristotelismus sind gute Beispiele dafür. Das Zentrum des philosophischen Denkens war 

Athen. Dort gab es die meisten Schulen bzw. Akademien und die Möglichkeit, sich gegenseitig 

mit den jeweiligen Argumenten auszutauschen. Die große Bedeutung dieser Stadt war durch 

die Hegemonie Athens in der politischen Welt entstanden, die im Laufe der Verbreitung der 

 
89 Vgl. W. Tatarkiewicz, Historia filozofii, Bd. 1, 167-171; Vgl. G. Reale, Historia filozofii starożytnej, 480-498. 



 43 

hellenistischen Kultur immer mehr an Bedeutung verlor, was durch die großen eroberten 

Gebiete nachvollziehbar war.90 

Die weiteren Merkmale der hellenistischen Kultur passten gut zu allen Lebensbereichen, 

die durch die Verbreitung der Philosophie beeinflusst wurden. Zu nennen sind an dieser Stelle 

die griechischen Vorstellungen der Welt, die ihren Sitz im Leben für die Griechen in einer 

bestimmten Ordnung hatten. Die Städte wurden nach einem geometrischen Plan gebaut, der das 

ideale griechische Vorbild präsentierte. Theater, Malerei, Bildhauerei, all das diente nicht nur 

der Verschönerung des Lebens, sondern stellte das Leben schlechthin dar. Damit dieses Leben 

besser gelebt werden konnte, baute man zahlreiche Orte, die zum Treffen bzw. zur 

Organisierung diverser Veranstaltungen oder Feste führten. In dieser Kategorie ist auch die 

Entstehung einer neuen Bauform für das Handeln zu verstehen. Dasselbe betraf die 

gesellschaftlichen Strukturen, in denen die Bildung eine sehr hohe Bedeutung hatte. Man 

errichtete daher neue Schulen „Gymnasien“, wo man eine wissenschaftliche Ausbildung 

erhielt. Neben den zahlreichen Bildungszentren baute man auch Bibliotheken. All das 

verursachte ein schnelles Entwicklungstempo der Bildung und führte, wie S. Stabryła meint, 

zur Entstehung von separaten und spezialisierten Wirtschaftsdisziplinen.91 

Die hellenistische Kultur brachte ihre Sprache hervor – Koine-Griechisch. Sie verhalf 

dem Hellenismus seine Ideen so weit zu verbreiten, dass diese neben Griechenland auch in 

Rom, Kleinasien und in Asien bekannt waren. Im Handel und auch in der Literatur, die ebenso 

eine neue Geltung bekommen hatte, war die griechische Sprache präsent und, wie dies                 

B. Meißner bemerkt, auch eine enorme Bedeutung bei der Geschichtsschreibung in der 

damaligen Welt hatte. 92  Die Erleichterung der zwischenmenschlichen Kommunikation 

hinterließ viele Spuren in den weitgehenden Entwicklungen auf wissenschaftlicher Ebene. 

Mathematik, Medizin, Linguistik oder Politik zogen Vorteile daraus. In diesem Lichte wundert 

es niemanden, dass immer mehr Menschen Griechisch sprachen. Manchmal führte diese 

Tatsache zur Verbannung der eigenen Sprache. Darauf wies H. Sonnabend hin, indem er über 

die Juden in Alexandrien schrieb, dass sie mehr griechisch als hebräisch konnten.93 

 
90 Vgl. Ch. v. Brocke, Athen, in: Neues Testament und Antike Kultur, Bd. 2: Familie – Gesellschaft – Wirtshaft, 

hrsg. v. K. Scherberich, Neukirchen-Vluyn 2005, 140; Vgl. K. Kumaniecki, Historia kultury starożytnej Grecji i 

Rzymu, 246. 
91 S. Stabryła, Starożytna Grecja, Warszawa 1988, 193. 
92 Vgl. B. Meißner, Hellenismus, 109-115. 
93 H. Sonnabend, Triumpf einer Untergrundsekte. Das frühere Christentum von der Verfolgung zur Staatsreligion, 

Freiburg i. Br. 2005, 20. 



 44 

Die hellenistische Kultur übte Druck auf die Mode aus. Die Kleidungen erfüllten nicht 

nur die Funktion zum Schutz des Körpers, sondern hatten nach Z. Gansiniec, eine viel größere 

Aufgabe. Die Kleidung galt als Schmuck, der ästhetische Qualität hatte und durch die man 

genau die unterschiedliche gesellschaftliche Zugehörigkeit feststellen konnte. 94  In diesem 

Kontext waren auch alle Formen des getragenen Schmucks zu betrachten. Die hellenistische 

Kultur bezog sich auch auf die Frisuren, über die die polnische Wissenschaftlerin schreibt, dass 

sie bis heute in unserem Kulturkreis getragen werden.95 Dieses Phänomen ist auch im Sport zu 

erkennen, der seit dem Beginn der Antike und über den Hellenismus hinaus bis zur heutigen 

Zeit eine wichtige Rolle in der Kultur spielt. 

 

 

1.1.1.2.3 Römische Kultur 

 

Die Krise der griechischen Herrschaft bereitete die Bühne für eine neue politisch-

kulturelle Dominanz. Diese Tatsache scheint für A. Chaniotis eine logische Folgerung zu sein, 

denn er stellt fest: „Die Menschheit strebt naturgemäß eine ökumenische Einheit unter der 

Führung und Herrschaft des besten Mannes oder der besten Nation an.“ 96  Diese Rolle 

übernahmen die Römer, die im Jahre 86 v. Chr. die Stadt Athen eroberten und später auch die 

weiten Gebiete bis nach Judäa. 

In den eroberten Territorien sah das Römische Reich eine gute Gelegenheit, das eigene 

Kernland zu beschützen. Denn, nach Meinung von H. Schneider, wurde den Römern klar, „dass 

Italien durch seine geographische Lage keineswegs vor Invasionen von außen geschützt war. 

Die Sicherheit Italiens war nach römischer Auffassung nur dann gewährleistet, wenn die 

Entstehung von Großmächten im weiteren Umfeld Italiens verhindert werden konnte.“97 Im 

weiteren Verlauf derartiger Strategien kam es zur Verbreitung der römischen Kultur, zu der 

neben der Sprache, auch ein eigenes Weltbild gehörte. Der römische Geist begann langsam fast 

in jedem Lebensbereich sichtbar zu werden. Landwirtschaft, Kunst, Vergnügung, Handel, 

 
94 Z. Gansiniec, odzież, in: Kultura materialna starożytnej Grecji. Zarys, Bd. 3, hrsg. v. K. Majewski, Wrocław – 

Warszawa – Kraków – Gdańsk, 1978, 9. 
95 Z. Gansiniec, fryzury, in: Kultura materialna starożytnej Grecji, 105. 
96 A. Chaniotios, Die Öffnung der Welt. Eine Globalgeschichte des Hellenismus, übers. v. M. Hallmannsecker, 

Darmstadt 2019, 179. 
97 H. Schneider, Rom von den Anfängen bis zum Ende der Republik (6. Jh. bis 30 v. Chr.), in: Geschichte der 

Antike. Ein Studienbuch, hrsg. v. H.-J. Gehrke / H. Schneider, Berlin 52019, 300. 



 45 

Bauwesen und Handarbeit wurden sukzessiv zur Bühne einer neuen Lebensweise. Über diesen 

Zustand schreiben interessant P. Miquel und Y.L. Gall: „Die ganze Mittelmeer-Zivilisation 

zerschmolz durch Rom in einem Gefäß.“98 

Beim weiteren Studium dieses Prozesses müssen wir aber unsere wissenschaftlichen 

Überlegungen wiederrum von der Meinung vieler Historiker abhängig machen. Den Grund für 

diese Vorgangsweise schildert uns H. Schneider: „Es bleibt aber eine höchst bedeutsame 

Tatsache, dass die kulturelle Entwicklung Roms vom 3. bis zum 1. Jh. v. Chr. in hohem Maß 

durch die Rezeption griechischer Kultur geprägt gewesen ist.“99  Wir sehen also, dass die 

römische Kultur als Gegenstand unserer Untersuchung eine gewisse Entwicklung gemacht hat, 

die unter einigen Aspekten im Sinne eines Teiles des Hellenismus und der griechischen 

Zivilisation betrachtet werden kann bzw. muss. Dieselbe Auffassung finden wir bei                      

M. Jaczynowska, die schreibt: „Im Zentrum der großen Eroberungen kam Rom direkt in 

Berührung mit der griechischen Kultur und ordnete sich in bedeutsamen Maße ihren Einflüssen 

unter.“100 Wenn wir schließlich die römische Kultur näher definieren, dann tun wir das in erster 

Linie aus der Perspektive der Annahme bzw. einer Verbesserung. Diese Einmaligkeit kann man 

mit dem Beispiel der Philosophie gut sehen. Die gesamte römische Philosophie basierte in ihrer 

Entwicklung und der Form der Erweiterung auf dem Erbe der Griechen, was T. Tatarkiewicz 

in seinem Werk interessant formuliert: „Die ganze römische Philosophie war durch den 

Dilettantismus gekennzeichnet. (…) Niemand entwickelte [sie] weiter (…). Deswegen blieb 

die Philosophie der damaligen Zeit in ihrem Grund griechisch.“101 Alle Strömungen, die man 

in der Philosophie der Römer findet, sind nur gewisse Auffrischungen, zu denen der 

Platonismus oder der Stoizismus gehören. Mit dem Geist der „Erfrischung“ hat man auch 

andere wissenschaftliche Bereiche, wie z.B. Militär, Architektur oder Kunst belebt und 

weiterentwickelt. 

Der Prozess der gegenseitigen Beziehungen in der Kultur wurde durch den Staatsapparat 

unterstützt. Damit die Assimilation der römischen Kultur durch die heimische Bevölkerung 

schneller voranging, baute man oft in den eroberten Ländern eigene Siedlungen. Diese hatten 

einerseits das Ziel die römische Lebensart vor Ort präsenter zu machen und andererseits auch 

die Römer zu motivieren, selbst außerhalb Italiens im Geist des Römischen Imperiums zu leben. 

 
98 P. Miquel / Y.L. Gall, Tak żyli ludzie w cesarstwie rzymskim. Od wojny z Galami do czasów świętości cesarstwa, 

übers. v. P. Latko, Wrocław 1991, 12. 
99 H. Schneider, Rom von den Anfängen bis zum Ende der Republik, 338. 
100 M. Jaczynowska, Historia starożytnego Rzymu, Warszawa 61986, 123. 
101 W. Tatarkiewicz, Historia filozofii, Bd. 1, 155.  



 46 

Ein Beispiel dieses Vorgehens können wir in der Stadt Philippi sehen, die aufgrund ihres 

römischen Charakters Kolonie geheißen hat. Dieser Faktor wird bemerkenswert durch P. 

Philhofer beschrieben, dass Paulus eigentlich nach seiner „Ankunft in Philippi schon in Rom 

war.“102  

Die Betrachtung der römischen Kultur nur im Licht einer weiteren kulturellen 

Entwicklung, scheint aus historischer Sicht der Dinge ein Missbrauch bzw. eine Manipulation 

der Fakten zu sein. Es ist nämlich ein Faktum, dass es den Römern gelungen war, in einigen 

Gebieten richtige Vorläufer zu sein. Darauf weist auch P. Miguel hin, indem er feststellt, dass 

„die Römer die ersten Maurer in der westlichen Welt waren.“103 Die Erfindung des Opus 

Caementitium als ein starkes Bindemittel zwischen Steinen oder Ziegeln, ermöglichte das 

Bauen von zahlreichen Gebäuden, die bis dahin bautechnisch nicht im Bauwesen möglich 

waren. Es entstanden hohe Wohnhäuser, Aquädukte, Tempeln, Basiliken und Triumphbögen. 

All das führte zur Blütezeit der Architektur, in der man neue Bauformen, wie Gewölbe oder 

Bögen, entwickelte. Die neuen baulichen Konstruktionen, wie Theater oder Tavernen, förderten 

die weitere Ausprägung der römischen Kultur, die auch eine Form der Integration bzw. einer 

kulturellen Assimilation für die eroberten Völker darstellte.104 

Derartige Bautechniken dienten der Verbesserung des Komforts, der für die Römer eine 

wichtige Rolle spielte. Fußbodenheizungen, Kanalisation, Abwassersysteme, Latrinen oder 

Thermen erhöhten nicht nur die Sauberkeit, sondern machten das römische Leben attraktiver. 

Diese Errungenschaften ermöglichten für damalige Zeiten ein Leben auf höchstem Niveau. Das 

Bild der Schönheit, das die römische Kultur prägte, fand ihre Anerkennung und Wertschätzung 

in der Malerei und Skulptur. Die genauen Proportionen in der Kunst galten oft als Vorbilder.105 

Das Ziel der Perfektion, das sich dadurch entwickelte, motivierte Frauen zur stundenlangen 

Pflege ihres Aussehens. Dasselbe taten auch Männer für ihre Körperpflege. In dessen Folge 

entwickelte sich die Medizin weiter. Die Geburt durch den Kaiserschnitt, die Trepanation, die 

Durchführung der Operationen oder die Zahnpflege waren die Früchte der Glorifikation des 

menschlichen Lebens, dessen Genuss für die Römer sehr wichtig war.  Aus diesem Grund 

 
102 P. Philhofer, Die frühen Christen und ihre Welt. Greifswalder Aussatz 1996-2001 (WUNT, Bd. 145), Tübingen 

2002, 155. 
103 P. Miquel, Tak żyli ludzie w cesarstwie rzymskim, 26. 
104 Vgl. J. Bartels / H. Blum / J. Fündling, Die Antike. Grundzüge der griechischen und römischen Geschichte, 

München 2015, 221. 
105 Vgl. K. Kumaniecki, Historia Kultury starożytnej Grecji i Rzymu, 32. 



 47 

schrieb man neue Theateraufführungen und Musikstücke, die man später vor tausenden 

Zuschauern präsentieren konnte. Die größte Form des Vergnügens brachten aber die Kämpfe 

der Gladiatoren, die entweder untereinander oder gegen wilde und gefährliche Tiere 

stattfanden. Dabei versuchte man die wichtigsten militärischen Schlachten darzustellen. Zu 

diesem Zweck baute man Amphitheater, manchmal sogar mit einem künstlichen Pool. 

Die neue Kultur brachte auch eine neue Sprache hervor – Latein, das sich, wie                    

S. Stabryła in seinen wissenschaftlichen Untersuchungen über die Römer bemerkt, im Laufe 

der neuen Eroberungen rasch verbreitete. 106  Sowohl die Lingua Latina als auch ihre 

Beherrschung im Imperium ermöglichte den besseren Austausch an Informationen, wofür die 

Acta diurna (Tagesgeschehen) dienten. Falls jemand nicht lesen, bzw. sich die Nachrichten 

nicht leisten konnte, hatte er immer die Möglichkeit, sie in einer vorgelesenen Form 

wahrzunehmen. Die Auseinandersetzung mit der Sprache im alltäglichen Leben und das 

Kennen der eigenen Geschichte verbesserten die Bildung, welche Burschen und Mädchen 

zwischen dem 7. und 15. Lebensjahr absolvierten.107 In den schulischen Einrichtungen mit 

mehreren Ausbildungsstufen lehrte man u.a. Mathematik, Musik, Grammatik, Geografie oder 

Geschichte. Im Unterricht beherrschte man Lesen und Schreiben. In den meisten Fällen 

gehörten Latein und Griechisch zu den Hauptsprachen. Durch eine gute Ausbildung war es 

möglich, ein guter Redner bzw. Politiker zu werden. In diesem Geiste entwickelte sich auch die 

Literatur. Prosa (Cicero) oder Dichtungen (Vergil) sind Beispiele dieses bildenden Systems. 

Die nächste Frucht der guten Ausbildung war die Poesie, die zur Entwicklung der Tragödie, 

Komödie oder Pantomime beitrug. Der polnische Wissenschaftler K. Kumaniecki behauptet, 

dass bei all diesen Darstellungen „als Thema hauptsächlich die mystischen und göttlichen 

Personen waren.“108 Diese Situation war durch die große Anzahl der Kulturen und Religionen 

möglich, die im Römischen Imperium ihren Platz fanden. Dieser kulturelle Reichtum, den man 

im Römischen Reich finden konnte, war auch durch die vielen Orte, die das Privileg hatten, 

römische Münzen zu schlagen und sie damit in Umlauf zu bringen. 109  Es ist nicht 

auszuschließen, dass gerade Thessalonich aufgrund ihrer Stellung als Stadt dieses Privileg 

hatte. 

 
106 Vgl. S. Stabryła, Zarys kultury starożytnej Grecji i Rzymu, Warszawa 2016, 195-197. 
107 P. Miquel, Tak żyli ludzie w cesarstwie rzymskim, 38. 
108 K. Kumaniecki, Historia Kultury starożytnej Grecji i Rzymu, 54. 
109 Vgl. A. Kunisz, Numizmatyka rzymska, in: Vademecum historyka starożytnej Grecji i Rzymu, Bd. 1, hrsg. v.   

E. Wipiszycka, Warszawa 1985, 279. 



 48 

Eine Revolution geschah auch in der Landwirtschaft, um die sich der Besitzer durch 

seine Verwalter kümmerte. Die Verwalter hatten die Sklaven unter sich, die jegliche Arbeit 

verrichten mussten. Währenddessen saß der Herr des Landguts oft in den Städten oder in seinem 

Palast und erteilte Befehle und profitierte finanziell, indem er die Ernte oder die Tiere verkaufte. 

Damit jedoch die landwirtschaftliche Tätigkeit effizienter wurde, entwickelte man zahlreiche 

Geräte und suchte neue Methoden, um den Ackerboden fruchtbarer zu bebauen. Der große 

Bedarf an Nahrungsmitteln, insbesondere an Körnern, öffnete andere Wirtschaftszweige, wie 

den Handel. Man importierte neue Produkte aus fernen Ländern, das wiederum motivierte den 

Staatsapparat Lösungen zu finden, die Waren schneller und sicherer zu transportieren. Dies 

verursachte, dass die Römer nicht nur mit neuen Kulturen in Berührung kamen, sondern auch 

mit anderen Religionen. 

 

 

1.1.2 Religiöse Situation 

 

Die religiöse Situation des Römischen Imperiums war ähnlich wie seine kulturelle Lage. 

Die zahlreich eroberten Gebiete mit ihren anthropogenen Umfeldern beeinflussten das religiöse 

Leben der Menschen. All das verursachte, dass die geistigen Verhältnisse im Römischen 

Imperium sehr komplex waren. In diesem Kontext vertritt K. Kumaniecki die Meinung, dass 

jede Art der wissenschaftlichen Untersuchung über die Religiosität der Römer eine Ähnlichkeit 

mit der kulturellen Entwicklung hat. Aus diesem Grund schreibt er über „eine endgültige 

Hellenisierung der römischen Religion.“110 Wie dieser Prozess genau ausgeschaut hat und in 

welchem Ausmaß man ihn betrieben hat, lässt sich aufgrund der wenigen Quellen nicht genau 

definieren.111 Erst ab dem 1. Jh. n. Chr. kann man von einer Transparenz bei der Aneignung 

des religiösen Lebens durch die Römer näher berichten. 

Hilfreich bei der Gewinnung einer Übersicht, wie das Römische Reich die 

hellenistischen Vorstellungen im Bereich der Religiosität übernommen hat, schildert uns           

M. Daniels. Er ist der Meinung, dass die Faszination des griechischen Denkens eine besondere 

Rolle dabei gespielt hat. Ihm ist es auch gelungen, die römische und hellenistische Religion 

 
110 K. Kumaniecki, Historia Kultury starożytnej Grecji i Rzymu, 54. 
111 Ebd., 354. 



 49 

zusammenzustellen und mithilfe des Studiums der Mythen folgende Gottheiten und ihre Rollen 

darzustellen:112 

 

FUNKTION GRIECHISCHER GOTT  RÖMISCHER GOTT 

Gottvater und oberste 

Gottheit 
Zeus → Jupiter 

Gottes Mutter Hera → Juno 

Gott des Meeres Poseidon → Neptun 

Göttin der Liebe Aphrodite → Venus 

Gott des Krieges Ares → Mars 

Gott des Spiels Dionysos → Bacchus 

Gott der Unterwelt Hades → Pluto 

Göttin des Ackerbaues Demeter → Ceres 

Göttin der Jagd und 

der Fruchtbarkeit 
Artemis → Diana 

Göttin der Weisheit, 

Schutzgöttin 
Athene → Minerva 

 
Tab. 2: Zusammenstellung der griechischen und römischen Götter und ihrer Funktionen 

 

 Alle Götter, sowohl die griechischen als auch die römischen, hatten einen Tempel, der 

ihnen geweiht war. Diese standen an einem zentralen Platz und ihre Gestalt war in der Form 

eines Denkmales. Dabei war auch ein Altar. Dazu kamen noch zahlreiche Gottheiten, die nur 

lokal verehrt wurden. Für den Vollzug der Religiosität und die damit verbundenen Rituale, 

waren Priester oder Priesterinnen zuständig. Diese organisierten Prozessionen und Opferkulte 

und schauten, dass alle Feste dem Kalender nach richtig und ordnungsgemäß abliefen. 

 Eine derartige Frömmigkeit gehörte im Imperium zum öffentlichen Interesse. Deswegen 

hielten die Römer die Verehrung ihrer Götter als eine öffentliche Form der Religion. Das war 

 
112 M. Daniels, Mythologien der Welt. Alle großen Kulturen im Überblick, München 2017, 175-177. 



 50 

auch der Grund, warum diese Gottheiten neben den vielen Tempeln auch kleine Kapellen an 

den Straßenrändern oder Nischen, z.B. in den eigenen Häusern, hatten. Zusätzlich trug man 

Amulette mit der jeweiligen Gottheit oder man organsierte sogar eigene Feste zu ihren Ehren, 

um das eventuelle Wohlwollen zu erlangen, indem die Götter den Einfluss auf die menschliche 

Geschichte nahmen. 

Im Sinne der öffentlichen Frömmigkeit muss man auch den Kaiserkult betrachten. 

Dieser diente dem Herrscher des Imperiums zur Vergötterung seiner eigenen Person, die auf 

der gleichen Stufe stand wie jede andere Gottheit. Der Neutestamentler M. Öhler stellt in seinen 

wissenschaftlichen Untersuchungen fest, dass der Kaiserkult besonders im Osten eine gewisse 

Akzeptanz gefunden hat. So schreibt er darüber: „Im Osten des Imperium Romanum wurde die 

Kaiserverehrung problemlos aufgenommen, da dort schon seit Ende des 5. Jh. v. Chr. einzelne 

Personen, die sich durch militärische oder politische Erfolge hervorgetan hatten, noch zu 

Lebzeiten als göttlich verehrt wurden.“113 Eine Sonderstellung hatte dabei Judäa. Die Juden 

verehrten JHWH als den einzigen Gott. Ihm brachten sie Opfer und verehrten ihn durch Gebete 

und bestimmte Feste. Obwohl die jüdische Religion, im Unterschied zu den griechischen oder 

römischen religiösen Vorstellungen, eine monotheistische Religion war, gehörte sie im Licht 

des Verständnisses der Ordnung der Römer zur öffentlichen Religiosität. Der Tempel für 

JHWH stand in Jerusalem, wo man die Bundeslade mit den 10 Geboten als Zeichen des Bundes 

und der Gegenwart Gottes aufbewahrte. Das Heiligtum dieses Ortes war mit der Offenbarung 

Gottes an Mose verbunden, der die Aufgabe persönlich von Gott erhalten hatte, diese 10 Gebote 

zu bewahren und als Zeichen der Verbundenheit zwischen seinem ausgewählten Volk und ihm 

zu verstehen.114 Der Glaube an den einen Gott prägte das ganze Leben der Juden, auch derer, 

die in der Diaspora lebten.115 Sie wurden auch von Gott persönlich verpflichtet, ihm durch 

konkrete Feste und Aufgaben zu dienen. 116  Eine besondere Aufgabe hatte dabei der 

Hohepriester, dem nur einige liturgische Tätigkeiten zustanden. Die Antwort der Juden auf die 

Offenbarung Gottes war der Gehorsam der Thora gegenüber, in der sich alle Gesetze und 

Vorschriften befanden. Als Zeichen des Bundes zwischen Gott und den Menschen diente auch 

die Beschneidung. Sie war ebenso ein Merkmal der Zugehörigkeit zum Judentum. 

 
113  M. Öhler, Geschichte des früheren Christentums (Basiswissen Theologie und Religionswissenschaft), 

Göttingen 2018, 48. 
114 Vgl. Ex 19,1 – 24,18. 
115 Vgl. L.R. Feierstein, Diaspora, in: Handbuch Jüdische Studien, Chr. v. Braun (Hrsg.) / M. Brumlik, Köln – 

Weimar – Wien 2018, 99-110. 
116 Vgl. Ex 25, 1 – 31, 17. 



 51 

Die höchste Aufsichtsfunktion hatte der Hohe Rat. Er bestand aus Weisen und übte 

politische, religiöse und juristische Macht aus. In seinem Gremium saßen zwei Gruppen: die 

Pharisäer (Ausleger der Schrift - Thora), die an die Auferstehung glaubten und die Sadduzäer 

(Umsetzer und Aufseher der Vorschriften und Gesetze), die die Auferstehung leugneten. Sie 

sahen sich regelmäßig im Tempel und trafen die wichtigsten Entscheidungen zu den aktuellen 

Themen. Zusammen mit anderen Gruppen, wie Zeloten oder Essener, bildeten sie das religiöse 

Milieu der Juden. 

Die zweite Gruppe im religiösen Leben bildeten die nicht-öffentlichen Formen der 

Frömmigkeit. Zum Kreis ihrer Anhänger gehörten Menschen, die ihre Religion nur in einer 

kleinen Gruppe bzw. persönlich in einer gewissen Art und Weise ausübten. Nach Meinung von 

K. Kumaniecki wurde die Entwicklung dieser Frömmigkeit durch die Ostkulten verursacht und 

durch sie beeinflusst.117 Der polnische Historiker ist nebenbei auch der Auffassung, dass diese 

nicht-öffentlichen Formen der Religiosität sehr stark von der konkreten menschlichen Situation 

abhängig waren. So schreibt er darüber: „Die Leute litten unter dem starken Elend und beugten 

sich unter den schweren Steuern.“118 In diesem Sinne können wir uns vorstellen, dass damals 

viele in den „fremden“ Religionen des Ostens eine Art Hilfe und Trost suchten. Das bestätigen 

die blühenden Kulte wie Kybale, Attis oder Mithras. Viele von diesen Kulten wurden im Laufe 

der Zeit durch den Staat offiziell anerkannt. Der Grund dafür kann an der Größe ihrer 

Verbreitung oder an den politischen Interessenten liegen, indem die jeweilige Frömmigkeit das 

Bild des Imperiums und seine Identität stärkte oder auch in der gerade herrschenden Mode in 

der Gesellschaft hervorgehoben wurde.119 

Eine dritte Gruppe der Frömmigkeit bildeten der Aberglaube bzw. der Volksglaube. 

Seine Form der Praktizierung beschränkte sich vor allem auf sehr kleine Gemeinschaften oder 

Gruppen, manchmal sogar nur auf Familienmitglieder. Der Glaube der Menschen der 

damaligen Zeit wurde sehr stark von Mythen, eigenen Vorstellungen oder Magie beeinflusst. 

Zu dieser Tatsache führten das Orakeln oder die Hellseher, die den Menschen Kraft von den 

Göttern versprachen. All das war sehr eng mit dem alltäglichen Leben verbunden, in dem die 

Religion eine wesentliche Rolle spielte. Die Erklärung dieses Phänomens soll man im 

 
117 K. Kumaniecki, Historia Kultury starożytnej Grecji i Rzymu, 527. 
118 Ebd. 
119 Vgl. M. Öhler, Geschichte des früheren Christentums, 45-47. 



 52 

damaligen Verständnis des Menschen suchen, für die es keine Säkularisierung gab und somit 

keine Trennung zwischen einem religiösen oder nicht-religiösen Leben.120 

 

 

1.1.3 Politisch-soziale Situation121 

 

Jeder Staat und jedes Imperium braucht ein politisches Zentrum, in dem die wichtigsten 

Entscheidungen getroffen werden. Seit dem Beginn der Entstehung bis zum Niedergang der 

römischen Herrschaft (zwischen 8. Jh. v. Chr. und 7. Jh. n. Chr.) befand sich dieser 

Knotenpunkt in Rom. Diese Stadt war auch die Schaubühne für die Neuordnung des 

Stattwesens, das im Jahre 27 v. Chr. durch Augustus proklamiert wurde. Die Staatsreform, von 

Republik zum Kaisertum, brachte eine Revolution im Imperium. Nach der praktischen 

Umsetzung der neuen politischen Macht stand nicht mehr der Senat mit den Senatoren an der 

Spitze des Imperiums, sondern der Kaiser. Es scheint, dass die Bezeichnungen Imperator oder 

pater patrae sehr gut die Rolle des neuen römischen Herrschers darstellen. Nach den 

Untersuchungen von U. Huttner, müssen wir jedoch von dem Standpunkt ausgehen, dass zu 

Beginn der politischen Umstrukturierung des Imperiums die Aufteilung der Privilegien nicht 

gleich verändert wurde. Aufgrund dieser Tatsache besaßen die Senatoren weiterhin einen 

gewissen Einfluss auf die Politik. Im Laufe der Zeit wuchs aber die Rolle des Kaisers massiv. 

Er besaß die Macht bei menschlichen, stattlichen oder privaten Themen, was damit so gut wie 

alle Bereiche der Führung beinhaltete.122 

Aufgrund der Größe des Imperiums wurde es in Provinzen geteilt, die unterschiedlich 

verwaltet wurden. Prinzipiell gab es entweder kaiserliche oder senatorische Provinzen. An der 

Spitze jedes administrativen Gebietes des Imperiums stand ein Statthalter, der immer dem 

Kaiser untergeordnet war und jederzeit abberufen werden konnte. 

Eine wichtige Änderung des politisch-sozialen Lebens zur Lebens- und Wirkenszeit des 

Apostels Paulus, war die schnelle finanzielle Bereicherung von vielen römischen Bürgern, die 

 
120 Vgl. Ch. Schulte, Säkularisierung. III. Historisch, in: LThK, Bd. 8, hrsg. v. W. Kasper, Freiburg – Basel – Rom 

– Wien 1999, 1469. 
121  Damit man Wiederholungen bzw. Verdoppelungen vermeidet, befindet sich in diesem Kapitel nur eine 

allgemeine Zusammenfassung der politisch-sozialen Situation im Römischen Imperium. Ein genaues Bild des 

gesellschaftlichen Lebens soll uns später ein Kapitel schildern, in dem wir uns konkret mit dieser Problematik in 

der Stadt Thessalonich auseinandersetzen werden. 
122 Vgl. U. Huttner, Römische Antike (Studium Geschichte), Tübingen 22013, 245-248. 



 53 

zur gesellschaftlichen Elite gehörten. An dieser Stelle sind besonders die Patrizier, die adelige 

Oberschicht, gemeint. Dazu gehörten auch viele Beamte, die nicht nur ein wesentlicher Teil des 

administrativen Apparates der Verwaltungen waren, sondern weil sie nach Reichtum strebten 

und sehr korrupt waren.123  Im Hinblick auf diese Informationen scheinen die historischen 

Untersuchungen von K. Kumaniecki interessant zu sein. In seinem Werk schreibt er, dass all 

diese gesellschaftlichen Veränderungen bei der Erlangung des Reichtums eine massive 

Teuerung des Lebens verursacht haben. Zusätzlich bemerkt er auch, dass diese Tatsache 

besonders in der Provinz spürbar gewesen ist. Grundsätzlich hat, seiner Meinung nach, diese 

Teuerungstendenz zu großen finanziellen Schulden in der Gesellschaft geführt.124 

Die zweite Seite der entstandenen wirtschaftlichen Situation war ein großes Wachstum 

des Handels und somit der Wirtschaft. Diese Konjunktur brachte dem Römischen Reich enorme 

Vorteile. Zum einen mussten die Menschen für hohe Zinsen Geld vom Staat leihen, andererseits 

wurde die wirtschaftliche Situation des Imperiums immer besser. Man hatte genug Geld für 

neue Eroberungen und Expansionen, wovon das Imperium wiederum profitierte. Nach der 

Unterwerfung des neuen Gebietes, legte man wieder Steuern fest. Es entstanden Gesetze, die 

das soziale und politische Leben organisierten. Das Gesetz war auch maßgebend für die 

Bezeichnung eines Menschen als Römer (populus Romanus) und Nicht-Römer (peregrinus), 

und dies bedeutete sehr viel. Ein römischer Bürger besaß wesentlich mehr Rechte und Pflichten, 

wodurch er in seinen Anliegen auf die Hilfe des Imperiums vertrauen durfte. Der 

Bibelwissenschaftler M. Öhler bemerkt, dass die römische Gesellschaft noch ein wichtiges 

Merkmal besaß. Man unterschied die Menschen, ob sie in der Stadt oder am Land lebten. Dabei 

war aber nicht nur die Lebensqualität gemeint, sondern vielmehr die Bedeutung diverser 

Privilegien, Gesetze oder Rechte, die sich auch in zahlreichen Provinzen und Städten 

voneinander unterschieden.125 

 
123 Vgl. J. Drane (Hrsg.), Encyklopedia biblii. Źródła – Historia – Tradycja, übers. v. M. Stopa, Warszawa 22000, 

73. 
124 Vgl. K. Kumaniecki, Historia Kultury starożytnej Grecji i Rzymu, 373, 395-396. 
125 Vgl. M. Öhler, Geschichte des früheren Christentums, 30. 



 54 

Durch diese eingeführte Struktur der Gesellschaft, die durch den Staatsappart 

unterschützt wurde, entwickelte sich im gesamten Imperium ein gewisses Kastensystem, das 

die gesellschaftliche Ordnung regelte, deren unterste Gruppe die Sklaven bildeten, die von ihren 

Herren abhängig waren und die über ihr Leben und den Tod oft entscheiden durften. Wie diese 

soziale Struktur in einer durchschnittlichen Stadt im griechischen Osten detailliert ausschaute, 

stellte in seinem Studium M. Öhler dar: 

 
Abb. 5: Die soziale Struktur der Gesellschaft im Römischen Imperium126 

 

Mit der Darstellung der gesellschaftlichen Struktur unter der römischen Herrschaft 

beschäftigt sich auch M. Sigismund. Er ist zwar in einigen Aspekten anderer Meinung, aber 

das, was er bemerkt hat, scheint aufgrund der früheren Analysen interessant bzw. ergänzend zu 

sein. Er stellt fest, dass man beim Versuch der Zusammenstellung einer derartigen Ordnung 

auch auf den Unterschied achten muss, ob jemand am Land oder in der Stadt gelebt hat. Im 

Sinne dieser These lohnt es sich, bei der oben präsentierten Grafik im Bereich „Am 

Existenzminimum“ und „Stabil an der Grenze zum Existenzminimum“ eine zusätzliche 

Differenzierung zu machen: Stadt und Land.127 

 
126 Ebd., 39-40. 
127 Vgl. M. Sigismund, Individuum, Familie und Gesellschaft, in: Neues Testament und Antike Kultur, Bd. 4: 

Karten – Abbildungen – Register, hrsg. v. K. Erlemann, Neukirchen-Vluyn 2006, 34. 

Imperiale 
Eliten

Regionale und 
provinziale 

Eliten

Städtische Eliten

Moderater Überfluss

Stabil an der Grene zum 
Existenzminimum

Am Existenzminimum 

Unter dem Existenzminimum



 55 

Wenn wir aber noch beim Betrachten der gesellschaftlichen Pyramide von M. Öhler 

bleiben und sie näher betrachten, dann lässt sie sich sowohl prozentuell als auch inhaltlich wie 

folgt zeichnen und vertiefen: 

 

 
Abb. 6: Prozentuelle Darstellung der gesellschaftlichen Struktur.128 

  

Mithilfe der Untersuchungen von den zitierten Wissenschaftlern können wir folgende 

Milieugruppen den angeführten Prozenten zuschreiben:  

 

3% 

1. Kaiserdynastie, senatorische Familien, wenige Gefolgsleute, lokale 

Königshäuser, wenige Freigelassene 

2. Ritter (eques), Provinzbeamte, einige Gefolgsleute, einige 

Dekurionenfamilien, einige Freigelassene, einige Militärführer im Ruhestand 

3. Die meisten Dekurionenfamilien, vermögende Männer und Frauen ohne 

offizielle Funktionen, einige Freigelassene, einige Gefolgsleute, einige 

Veteranen, einige Kaufleute 

15% 
Einige Händler und Kaufleute, einige Freigelassene, einige Handwerker (v.a. 

jene, die Beschäftigte haben), Veteranen 

27% 
Viele Kaufleute und Händler, Menschen mit regelmäßigem Lohn, 

Handwerker, Besitzer größerer Geschäfte, einige Bauernfamilien 

 
128 M. Öhler, Geschichte des früheren Christentums, 40. 

Eliten
3%

Moderater 
Überschuss

15%

Stabil an der 
Grenze zum 

Existenzminimum
27%

Existenzminimum
30%

Unter dem 
Existenzminimum

25%



 56 

30% 
Kleine Bauernfamilien, Arbeiter, Handwerker (v.a. Beschäftigte), 

Lohnbezieher, die meisten Kaufleute und Händler, Eigentümer von kleinen 

Geschäften und Tavernen 

25% 
Einige Bauernfamilien, unversorgte Witwen und Waisen, Bettler, Behinderte, 

ungelernte Tagelöhner, Gefangene  

 
Tab. 3: Detaillierte Darstellung der gesellschaftlichen Struktur 

 

 

1.1.4 Zusammenfassung 

 

Als Zusammenfassung des ersten großen Unterkapitels unserer wissenschaftlichen 

Analyse über die paulinische Umwelt seiner pastoralen Tätigkeit kann man sagen, dass uns die 

historische Untersuchung ein Bild einer sehr von Krieg, Macht, Brutalität und gegenseitigen 

Abhängigkeit strukturierten Welt darstellt. In ihr zählt besonders die Sehnsucht nach 

Herrschaft, die so gut wie keine Grenzen anerkennen wollte. Die direkte Folge war die 

Unzufriedenheit in der Gesellschaft, die für die Herrscher oft nur das Werkzeug war, um eigene 

Ziele zu erreichen. Die jüdische Bevölkerung kann da als Musterbeispiel dienen. Sie stand 

häufig vor der Herausforderung, sich in der neuen Weltordnung zurechtzufinden, die das 

jüdische Wohngebiet beschlagnahmte bzw. politische Macht auf die Juden ausübte. All das 

verlangte eine konkrete Handlung den Alltag anders zu gestalten, was oft gegen die Tradition 

der Väter und der eigenen Religion stand. Schon der geringste Widerstand wurde brutal und 

gnadenlos beendet. Nicht anders war es in den geschichtlichen Entwicklungen, die sich stark 

auf die kulturelle Situation der betroffenen Völker oder der konkreten Nation bezogen. 

 Die Wirren des ständigen Machtwechsels, die oft durch diverse Bündnisse mit den 

Fremden verursacht wurden, brachten Probleme für die Menschen mit sich, sich nämlich in 

neuen Kulturbereichen zu orientieren versuchten um und die eigene Identität zu bewahren. 

Hinter diesen Entwicklungen, die wir als eine Folge der Politik in der Antike zeigten, stand die 

politische Kalkulation, die stärkeren Herrscher als seinen Beschützer zu haben. Die Suche nach 

den politischen Bündnissen, durch die die militärische Hilfe im Falle der Bedrohung angeboten 

wurde, schilderte uns auch der Prozess der Assimilation bzw. der Reibung unter den jüdischen, 

hellenistischen und römischen Kulturen, die mit einer konkreten Nation verbunden war. Dieser 

Vorgang hinterließ große Spuren sowohl bei den Juden als auch bei den Griechen und Römern, 

indem das alltägliche Leben davon betroffen war. Diese Tatsache führte direkt zu 



 57 

Berührungspunkten in den religiösen Bereichen der Menschen, da im damaligen Verständnis 

die jeweilige Kultur mit einer konkreten Religion verbunden war. 

Der Umgang mit den Religionen bewirkte die Entstehung einer Gesellschaft, in der die 

religiösen Praxen stets mit den anderen Formen der Frömmigkeit konfrontiert wurden. Diese 

Situation musste im Alltag besonders spürbar sein, da die Religion ein wichtiger Teil des 

Lebens war und großes Interesse bei den Menschen erweckte. Unsere Untersuchungen zeigten, 

dass die jüdische Religion im Gebiet der religiösen Assimilation eine Ausnahme war. Die starke 

Bindung an die Tradition, die mit Gott JHWH eine Einheit bildete, schützte die Juden, die 

eigene jüdische Homogenität zu bewahren. Nachdem ein Jude sein Leben als eine Beziehung 

mit Gott sah, war es für ihn ein wesentlicher Aspekt, den Glauben an einen Gott zu praktizieren 

und sich von ihm auch leiten zu lassen. Allgemein kann man feststellen, dass dieser Weg für 

die Juden nicht leicht, aber dennoch erfolgreich war. 

Im weiteren Teil der Untersuchung schauten wir auf die politisch-soziale Situation. In 

diesem Gebiet lieferte uns die Analyse der Geschichte viele Informationen. Die Römer, die ihr 

Imperium ausbreiteten und dadurch, wie unsere wissenschaftliche Forschung zeigte, die 

römische Kultur mit dem entsprechenden Stil des Lebens proklamierten, verursachten enorme 

wirtschaftliche Unterschiede in der Gesellschaft, in der ein Kastensystem herrschte. An der 

Spitze stand immer der Kaiser, der die gesamte Macht besaß und in seinen Entscheidungen frei 

war. Das, was in dieser politischen Entwicklung half, war die römische Bürgschaft bzw. die 

Kollaboration mit Rom, das das Zentrum der damaligen Welt war. Unter diesen Umständen 

wirkte Apostel Paulus und verkündete den Glauben. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 58 

1.2 Paulus 

 

Im zweiten Unterkapitel werden wir unsere Aufmerksamkeit zunächst dem Leben von 

Paulus widmen. Bei dieser wissenschaftlichen Untersuchung seiner Person schauen wir uns all 

das an, was ihn als Mensch und einen der größten Theologen geprägt hat. Weiters werden wir 

uns mit dem Glaubensverständnis bei Paulus auseinandersetzen. Der Gegenstand dieser 

Analyse werden sowohl die Merkmale des verkündeten Glaubens als auch der Zugang des 

Völkerapostels zum Inhalt der Frohen Botschaft sein, die er den Menschen anvertrauen wollte. 

Diese Vertiefung soll zum besseren Verständnis der missionarischen Tätigkeit des Apostels 

beitragen, für den der Glaube mit seinem Inhalt die wahre Quelle jeder Handlung gewesen ist. 

 

 

1.2.1 Das Leben des Apostels Paulus 

 

Die wichtigsten Informationen über Paulus erfahren wir in erster Linie von ihm selbst. 

Nach seinen Aussagen in Phil 2, 5 und Röm 11, 1 wissen wir, dass er aus einer jüdischen Familie 

stammte und dass sein Stammbaum auf den Stamm Benjamin zurückzuführen ist. Aufgrund 

mangelhafter Quellen sind nähere Informationen über seine Familie nicht vorhanden. Den 

einzigen Hinweis über seine familiären Verhältnisse verrät uns die Apostelgeschichte. In ihr 

erfahren wir, dass Paulus in Jerusalem einen Neffen hatte, der der Sohn seiner Schwester war 

(vgl. Apg 23, 16). Im Lichte des lukanischen Zugangs zur Person des Paulus wissen wir, dass 

der Völkerapostel aus Tarsus in Kilikien abstammte (vgl. Apg 9, 11; 21, 39; 22, 3; 9, 30; 11, 

25). 

Die Stadt Tarsus lag in der römischen Provinz Kilikien, im Südosten Kleinasiens, in der 

heutigen Türkei. Geographisch betrachtet, war Tarsus nur ein paar Kilometer vom Mittelmehr 

entfernt, mit dem sie mit dem Fluss Kysno verbunden war. Man vermutet daher, dass die Stadt 

aufgrund ihrer Lage eventuell einen Handelshafen gehabt hat und somit ein gewisses 

Handelszentrum gewesen ist. Eine interessante Beschreibung dieser Siedlung finden wir bei   

A. Prinz, der wie folgt schreibt: „Auch auf dem Landweg war Tarsus gut zu erreichen. Es lag 

an einer wichtigen Handelsstraße, die den Osten mit dem Westen verband. Aus Palästina oder 

dem syrischen Antiochia kamen die Händler mit ihren Kamelen und reisten weiter bis zur 

ägäischen Küste Kleinasiens und den dortigen Städten Milet, Ephesus, Smyrna und Pergamon. 



 59 

Tarsus war auch der Ausgangspunkt einer abenteuerlichen Route, die das Mittelmeer mit dem 

Schwarzen Meer verband.“129 

Welche Rolle in dieser Siedlung die jüdische Gemeinde gespielt hat, lässt sich nicht 

nachweisen. Es ist aber klar, dass es dort eine jüdische Diaspora gegeben hat, deren Ursprung 

sich nicht nachvollziehen lässt. Das, was wir aber feststellen können, ist die allgemeine 

Entwicklung, die sich innerhalb jeder Diaspora erkennen lässt. Zu den größten Merkmalen 

dieser Tendenz gehört die griechische Sprache und zum Teil auch die Akzeptanz des 

griechischen Denkens, dem man sich gegenüber geöffnet hat und einen Platz in der 

persönlichen Sphäre der Juden gegeben hat. 130  Dafür sprechen auch die modernen 

Untersuchungen der paulinischen Briefe. Ein Beispiel finden wir im wissenschaftlichen Werk 

des Theologen M. Wolter. So schreibt er: „[Es] liegt (…) die sprachliche Gestaltung seiner 

Briefe nahe, dass er Griechisch als Muttersprache gelernt hat.“131 Weiters stellt er noch fest: 

„Paulus [hat] mindestens einen guten Grammatik- und Rhetorikunterricht genossen (…).“132 In 

diesem Licht müssen wir auch auf den Namen des Apostels schauen. Denn unter den vielen, 

nicht in Palästina lebenden Juden, war es sehr oft der Fall, dass der Name Paulus eine doppelte 

Bedeutung hatte: eine hebräische – ָׁלוּאש  und eine griechische – Παῦλος. Nach dem 

Bibelforscher M. Öhler müssen wir diese doppelte Namensgebung auch als Hinweis betrachten, 

dass Paulus „in einem nicht-jüdischen Kontext aufwuchs.“133 

Aufgrund der wiederum mangelhaften Quellen, erscheint die Jugendzeit des 

Völkerapostels problematisch. Im Brief an die Gemeinde in Galatien erfahren wir, dass er der 

jüdischen Gemeinde in Judäa persönlich nicht bekannt gewesen ist (vgl. Gal 1, 22f.). Obwohl 

die Stellen Apg 22, 3 und 26, 4 einiges über den paulinischen Werdegang berichten, sind sie 

nach Meinung der Exegeten mit einer gewissen Vorsicht zu betrachten.134 Damit wir uns jedoch 

in weitere Überlegungen auf diesem Gebiet vertiefen können, nehmen wir die Beschreibung 

von M. Wolter als die an, die auf eine Art und Weise als eine Konklusion betrachtet werden 

kann. So lesen wir bei ihm: „Unter dem Strich ist es am wahrscheinlichsten, dass Paulus nicht 

 
129 A. Prinz, Der erste Christ. Die Lebensgeschichte des Apostels Paulus, Weinheim 2007, 35-36. 
130 Vgl. U. Schnelle, Die ersten 100 Jahre des Christentums. 30-130 n. Chr. Die Entstehungsgeschichte einer 

Weltreligion, Göttingen 22016, 61. 
131 M. Wolter, Paulus. Ein Grundriss seiner Theologie, Neukirchen – Vluyn 22015, 12. 
132 Ebd. 
133 M. Öhler, Geschichte des früheren Christentums, 182.  
134 Vgl. B. Heininger, Die religiöse Umwelt des Paulus, in: Paulus. Leben – Umwelt – Werk – Briefe, hrsg. v. O. 

Wischmeyer, Tübingen 22012, 27. 



 60 

schon als Kleinkind, sondern erst als junger Mann nach Jerusalem kam und dort so etwas wie 

eine ‚sekundäre Sozialisation‘ erfuhr.“135 Aus Apg 5, 34-39 wissen wir über seine Ausbildung 

in Jerusalem ein wenig mehr. Er besuchte die Schule des berühmten Rabban Gam(a)liel, dem 

Alten. Bevor er aber diese Lehre begann, war er ein Mitglied der Pharisäer.136 Paulus stand 

auch dazu, dass er durch seine Zugehörigkeit zu dieser Gruppe eine gute Ausbildung in der 

jüdischen Schriftwissenschaft und im Gesetz bekommen hatte. Neben diesen Kenntnissen 

verrät uns Apg 18, 3 seinen Beruf – Zeltmacher. 

Wie das Leben des Paulus genauer ausgeschaut hat, lässt sich nicht nachvollziehen. 

Wenn er aber selbst schreibt, dass er Eifer für sein Studium hatte, können wir seine Solidität in 

der Lehre annehmen. Diese Meinung repräsentiert auch F. Meijer. Er schreibt: „Paulus wurde 

von seinem Studium so in Beschlag genommen, dass die Botschaft Jesu (…) völlig an ihm 

vorbeiging. Im Jahre 30 war nicht einmal die Nachricht vom Kreuzestod Jesu zu ihm 

durchgedrungen, zumindest verliert er kein einziges Wort darüber. (…) [Er] war (…) zu dem 

Zeitpunkt nicht wirklich an diesem Messias interessiert. Er befasste sich hauptsächlich mit dem 

Studium der Thora und zog daraus die äußeren Konsequenzen.“137 Bei diesen Konsequenzen 

kann man nicht nur die Verbundenheit zum Judentum erkennen, sondern auch die Bereitschaft, 

den jüdischen Glauben zu verteidigen. 

Wie Paulus zum ersten Kontakt mit den Christen gekommen ist, ist unklar. Nur 1 Kor 

15, 9 und Gal 1, 13 berichten, dass der Apostel die Verteidigung des Glaubens besonders im 

Kontext des Christentums gesehen hat. Ein gutes Beispiel dieses Vorhabens ist die 

Beschreibung der Steinigung des Stephanus, bei der Saulus anwesend war.138 Dieses Ziel hatte 

er auch, als er auf dem Weg nach Damaskus war. Unterwegs dorthin kam es zu einer Wende in 

seinem Leben. Über diese außergewöhnliche Erscheinung berichtet die Apostelgeschichte, in 

der man lesen kann, wie Jesus sich Saulus offenbarte und sein Leben so radikal beeinflusste, 

dass man in Bezug auf diese Begegnung über eine Bekehrung des Saulus spricht (vgl. Apg 9, 

1-22). Auf diese Bekehrung, in der Paulus eine Berufung sieht, bezieht er sich immer wieder 

bei den Kontakten mit den christlichen Gemeinden.139 Dies kann uns nicht wundern, da er 

selber im Brief an die Korinther mitteilte, dass er in einer Vision den Kyrios sah (vgl. 1 Kor 9, 

1). Diese Christusvision bzw. Offenbarung musste ihn verändern. Darauf weisen auch                 

 
135 M. Wolter, Paulus. Ein Grundriss seiner Theologie, 13. 
136 Vgl. Phil 3, 5; Apg 23, 6; 26, 5. 
137 F. Meijer, Paulus. Der letzte Apostel, übers. v. W. Himmelberg, Berlin 2012, 54. 
138 Vgl. Apg 7, 54 – 8, 1. 
139 Vgl. Gal 1, 15f. 



 61 

M. Hengel und A.M. Schwemer hin, die in ihrem Werk schreiben: „Die wichtigste Konsequenz 

ist hier für Paulus (…) die Berufung zum Heidenmissionar gewesen, d. h. (…) zum Apostel 

(…).“140  Die beiden Wissenschaftler sprechen im Kontext der paulinischen Berufung zum 

Apostel bzw. zum Heidenmissionar auch über eine Erleuchtung im Herrn, die auf die 

ursprüngliche Erleuchtung zurückgeführt wird, durch die es zur Erkenntnis der Ehrlichkeit 

Gottes im Angesicht Christi kommen soll. Sie ist aber nicht nur durch die neutestamentliche 

Einsicht zu verstehen, sondern auch durch die alttestamentliche Auslegung, und besonders mit 

Gottes Schöpfung von Gen 1, 1-4 zu vergleichen und zu interpretieren. 141  Eine derartige 

Auslegung der paulinischen Berufung stellt das Motiv der Offenbarung der Herrlichkeit Gottes 

als eine Art der Erleuchtung mit der Bekehrung, d.h. der Erleuchtung des verfinsterten Herzens, 

dar, wodurch es zur radikalen Veränderung des Lebens kommt.142 Diese Tatsache wird noch 

zusätzlich durch die Namensgebung verstärkt, von Saulus zu Paulus. 

Der veränderte Paulus zog sich aufgrund der Begegnung bzw. der Erleuchtung Jesu nach 

Damaskus zurück, wo er drei Jahre verbrachte. Was er zu dieser Zeit tat, wissen wir aufgrund 

der mangelnden Quellen nicht. Es ist aber anzunehmen, dass der bekehrte Paulus viel Zeit für 

das Gebet und die Selbstreflexion verbracht hat. Die Konsequenz dieses Aufenthaltes ist die 

starke Überzeugung des Apostels, dass Jesus tatsächlich der Messias gewesen ist. Der 

anglikanische Bibelforscher N.T. Wright stellt in diesem Zusammenhang sogar fest: „Deshalb 

erkannte Saulus, dass er seine ganze Sicht der Art und Weise, wie JHWH handeln würde, um 

seinen Erlösungsplan zu enthüllen, vollkommen neu überdenken musste.“143 Weiters ergänzt er 

seine Gedanken durch die Worte: „Saulus` Vision auf der Straße nach Damaskus schenkte ihm 

also eine völlig neue Perspektive, die jedoch tief und fest in seiner bisherigen Bundestheorie 

verwurzelt blieb. Israels Schicksal hatte sich in Messias Jesus erfüllt. Das kommende Zeitalter 

war eingeleitet worden. Saulus selbst war berufen, der Botschafter des kommenden Zeitalters 

zu sein.“ 144  Die Krönung dieses Hineinwachsens in die neue Rolle des Verkünders des 

Glaubens an Jesus Christus als der erwartete Messias ist durch ein einmaliges Treffen gestärkt 

worden. Gott schickte Hananias zum betenden Paulus. Nach Meinung vom Theologen                 

D. Klingner gehörte Hananias „zu den griechisch sprechenden Judenchristen, die erst kurz 

 
140 M. Hengel / A.M. Schwemer, Paulus zwischen Damaskus und Antiochien. Die unbekannten Jahre des Apostels 

(WUNT, Bd. 108), Tübingen 1998, 71. 
141Ebd., 70. 
142 Vgl. R. Rohr, Paulus. Der unbekannte Mystiker, übers. v. B. Kern, Stuttgart 22019, 11. 
143 N.T. Wright, Worum es Paulus wirklich ging, übers. v. R. Behrens, Gießen 22017, 43. 
144 Ebd., 44. 



 62 

vorher aus Jerusalem vertrieben worden waren.“145 Der gesandte Judenchrist legte Paulus die 

Hände auf und dieser konnte wieder sehen, was seit der Begegnung mit Christus nicht mehr 

möglich  gewesen war. Nach der Heilung, der eigenen Taufe und der Akzeptierung seiner 

Berufung ging er nach Jerusalem, um dort die Urgemeinde und die Apostel kennenzulernen. 

Der niederländische Althistoriker F. Meijer ist im Kontext des paulinischen Besuchers in 

Jerusalem der Meinung, dass „Petrus [Paulus] (…) von Jesus als Prediger erzählt hat, von seinen 

Wundern und von seinem Tod. Allmählich entwickelte Paulus daraus Gedanken und 

Überzeugungen, die er später auf seinen Missionsreisen in Wort und Schrift verbreiten 

sollte.“146 

Der Austausch mit den anderen Christen verlieh dem Apostel so viel Kraft, dass sein 

Glaube sehr stark wurde. Diesen Glauben wollte er mit den anderen Menschen teilen. Beim 

Erreichen dieses Zieles stand ihm aber sehr viel im Wege. Doch weder die Ablehnung bei den 

Juden und Römern, noch die Konflikte mit den anderen Aposteln wegen der Missionierung der 

Heiden konnten ihn abhalten, das Evangelium Christi zu verkünden. Im Alter von ca. 56 Jahren 

wurde er in Jerusalem verhaftet und von den Juden angeklagt. Obwohl die Todesstrafe für ihn 

bestimmt war, durfte man sie an ihm nicht ausüben, da er ein römischer Bürger war und das 

Recht hatte, sich in seiner Angelegenheit an den Kaiser zu wenden. Auch während seiner 

Gefangenschaft nützte er die Möglichkeit, den Glauben zu verkünden. Was mit Paulus später 

geschehen ist, berichtet uns die Apostelgeschichte nicht mehr. Der Überlieferung nach starb er 

als über 60-jähriger Mann in der Christenverfolgung unter Kaiser Nero.147 Anderer Meinung 

ist J. Becker. Für ihn erlitt Paulus zwar den Tod des Märtyrers, indem er als Römer mit einem 

Schwert hingerichtet wurde, er spricht sich aber in seiner wissenschaftlichen Publikation für 

eine andere Datierung aus. So können wir beim deutschen Theologen nachlesen: „Man wird 

nicht fehlgehen, seinen Tod eingangs der sechziger Jahre anzusetzen, also unter Nero, aber noch 

vor der Christenverfolgung 64 n. Chr.“148 Es scheint aber, dass an dieser Stelle die Theorie von 

W. Rakocy besonders interessant ist, weil der polnische Theologe feststellt: „Aufgrund der 

Natur der Quellen unternehmen wir keine nähere Präzisierung des Todesdatums des Apostels 

Paulus.“149 

 
145 D. Klingner, Paulus. Was? Wann? Wo? Alle Orte, die er besuchte, Leipzig 2008, 12. 
146 F. Meijer, Paulus. Der letzte Apostel, 68. 
147 Laut der Chronologie in der EÜ wurde Paulus gemeinsam mit Petrus im Jahre 64/67 hingerichtet. Dieselbe 

Quelle berichtet, dass es zur Bekehrung des Apostels Paulus vor Damaskus im Jahre 33/35 kommen durfte. 
148 J. Becker, Paulus. Der Apostel der Völker, Tübingen 21992, 506. 
149 W. Rakocy, Paweł Apostoł. Chronologia życia i pism, Częstochowa 2003, 733. 



 63 

1.2.2 Glaubensverständnis bei Paulus 

 

Eine wissenschaftliche Vertiefung der Bedeutung des Glaubensverständnisses bei 

Paulus bereitet eine gewisse Problematik. Dieser Prozess des Studiums über den paulinischen 

Zugang zur Substanz des Begriffes „Glaube“ und dessen aktive inhaltliche Umsetzung im 

Leben des Menschen, scheint in der allgemeinen Betrachtung sehr vielschichtig zu sein. Darauf 

wies der österreichische Theologe J.J.M. Mayr hin, der zu dieser Problematik folgende 

Stellungnahme gibt: „Wenn vom paulinischen Glaubensverständnis die Rede ist, so geschieht 

dies meist innerhalb einer Diskussion zur Rechtfertigungsdebatte oder als Aspekt zu Aussagen 

das Gesetz betreffend. Paulus spricht in seinen Briefen aber nicht nur in den genannten 

Kontexten darüber.“ 150  Diese Meinung scheint auch B. Schliesser zu teilen. In seinen 

Untersuchungen stellt er fest, dass jede Art der Erklärung des paulinischen Verstehens des 

Begriffes „Glaube“ nicht durch die vorgebenen literarischen oder wissenschaftlichen Kriterien 

eingeschränkt werden kann. Stattdessen nimmt er die Stellung zu einem vielseitigen Zugang 

zum Verständnis des Glaubens, indem er folgendermaßen schreibt: „Die Rede vom ‚Glauben‘ 

evoziert ein Geflecht von Vorstellungen, Bildern und Eindrücken, die eingebettet sind in ein 

spezifisches kulturelles Milieu und die dem Wort ‚Glaube‘ Bedeutung verliehen.“151 

Im Sinne der oben dargestellten Positionen, die den paulinischen Zugang zum Glauben 

weder in einem eingeschränkten theologischen Kontext noch in den allgemein gesehenen 

wissenschaftlichen Rahmenbedingen betrachten lässt, lohnt es sich aus unserer Sicht, die 

Aspekte der beiden Theologen zusammenzufassen und methodisch zu präsentieren. All das 

lässt sich in 7 Punkten darstellen:152 

 

1. Glaube als ein Ausdruck der persönlichen Bereitschaft 

Der Glaubensakt setzt die freiwillige Bereitschaft des Menschen voraus. So wie ein 

Gespräch mindestens zwei Partner braucht, so ist es auch mit dem Glauben. In diesem Sinne 

gemeint ist auch der Wille, den Glauben anzunehmen und somit die Stimme Gottes in sich zu 

erkennen. Dieses Merkmal beschreibt Paulus im ersten Brief an die Gemeinde in Korinth, wo 

die Rede von einer unüberlegten Annahme des Glaubens ist (vgl. 1 Kor 15, 2).  Dieses Beispiel 

 
150 J.J.M. Mayr, Glaubensweitergabe in paulinischen Gemeinden (Schriften der Philosophisch-Theologischen 

Hochschule St. Pölten, Bd. 4), Regensburg 2012, 48. 
151 B. Schliesser, Was ist Glaube? Paulinische Perspektive (ThS. NF, Bd. 3), Zürich 2011, 21. 
152 Vgl. ebd., 27-115; Vgl. J.J.M. Mayr, Glaubensweitergabe in paulinischen Gemeinden, 50-63. 



 64 

zeigt deutlich, dass der Glaube kein Ausdruck der automatischen Annahme ist, sondern viel 

mehr ein Akt, der in Raum und Zeit stattfindet. Danach strebt auch dieser Glaube. So formuliert 

die Ausrichtung des Glaubens in Bezug auf die menschliche Bereitschaft auch der deutsche 

Theologe G. Bornkamm: „Hier will das Evangelium das verkündete heilsbringende Geschehen 

von Christi Tod, Auferstehung und Erhöhung selbst im Glauben angenommen und angeeignet 

werden. “153 

Daneben können die Aspekte einer persönlichen Reaktion des einzelnen Menschen auf 

den Glaubensakt nicht relativiert bzw. am Rande gestellt werden. Diese Problematik spricht    

K. Küng an, indem er im Glauben das Stillen der menschlichen Sehnsucht nach Geliebt- und 

Erfülltsein sieht. Jeder Mensch als ein Individuum ist dabei gefragt. Deswegen schreibt der 

österreichische Bischof: „Jeder Mensch hat diese Sehnsucht, und damit untrennbar verknüpft 

ist die Frage nach der eigenen Aufgabe und dem Ziel, das dem Leben gesteckt ist.“154 In diesem 

Licht ist der Glaube als ein Ausdruck der menschlichen Bereitschaft anzunehmen, was Gott 

jedem anbietet. 

 

2. Glaube als ein Gebiet der göttlichen Initiative 

Im Zusammenhang mit der früheren Analyse und der Betrachtung des Glaubens als ein 

Gebiet der göttlichen Initiative lohnt es sich, K. Ulrichs zu zitieren, der meint, dass „Glaube(n) 

nicht eine menschlicherseits motivierte und verantwortete Aktion ist, sondern vielmehr eine 

‚Gabe, die Gott in die Seele legt.‘“155 Eine derartige Darstellung des Glaubens beschreibt ihn 

als ein Geschenk, für das man dankbar sein sollte. Konkret heißt das die Vertiefung der 

Heilsgeschichte zwischen Gott und Mensch. Daraus erhält man das Bild Gottes, das den 

Schöpfer als einen suchenden Gott beschreibt.156 Wie groß die Suche Gottes ist und wie weit 

sie gehen kann, damit sie das Ziel erreicht, beschreibt Paulus in Gal 2, 15f. In diesem Licht ist 

auch Röm 10, 5 zu verstehen. Diese zwei Bibelstellen scheinen eine passende 

Rahmenbedingung zu schaffen. H. Merklein schreibt dazu: „Das Gesetz ist zuallererst eine 

gnädige Gabe Gottes. Es ist die Bundesordnung, die Israel auszeichnet. Selbstverständlich muss 

 
153 G. Bornkamm, Paulus, Stuttgart – Berlin – Köln 71993, 154. 
154 K. Küng, Ich glaube an Gott, meinen Vater und Schöpfer, in: Katechesen zum Credo, hrsg. v. J. Kreiml, 

Regensburg 2014, 39. 
155 K. Ulrichs, Christusglaube. Studium zum Syntagma πίστις Χριστοῦ und zum paulinischen Verständnis von 

Glaube und Rechtfertigung (WUNT II, Bd. 227), Tübingen 2007, 96. 
156 Vgl. Ex 3, 6f; 20, 1-21. 



 65 

es als solche auch befolgt werden.“157 Wie diese Befolgung in der Geschichte des erwählten 

Volkes ausgeschaut hat, sagt der Apostel selbst in Gal 3, 10-11. Deswegen müssen wir auf die 

göttliche Initiative aus der Perspektive der Gabe schauen, die die Person Jesu Christi ist. Das 

ist auch der Grund, warum der vor kurzem zitierte Theologe H. Merklein schreibt: „Der Glaube 

an den Gekreuzigten wird so zur Möglichkeit des Heils für den Sünder, der nach dem Kriterium 

der Gesetzeswerke kein Heil zu erwarten hat. Glaube ist unter dieser Voraussetzung 

selbstverständlich kein Werk des Gesetzes, sondern geradezu die Haltung, die darauf vertraut, 

dass Gott den Nicht-Täter des Gesetzes rechtfertigt.“158 

 

3. Glaube als ein rationales Bild der göttlichen Handlung 

Im Brief an die Gemeinde in Rom schreibt Paulus: „Gott aber hat seine Liebe zu uns darin 

bewiesen, dass Christus für uns gestorben ist, als wir noch Sünder waren“ (Röm 5, 8). Dieser 

Satz beschreibt nicht nur die Handlung Gottes an uns Menschen, sondern viel mehr den Grund, 

warum Gott überhaupt die Initiative ergreift. Im Glauben an Gott lässt sich deutlich erkennen, 

dass die Liebe Gottes so stark ist, dass sie alle Grenzen übersteigt und zum rationalen 

Verständnis des Begriffes „Gnade“ führt. Diese Verbindung zwischen Liebe und Gnade scheint 

J. Stott auf den Punkt zu bringen. In seiner Publikation schreibt er Folgendes zu diesem Thema: 

„Gott hätte uns vollkommen zu Recht unserem Schicksal überlassen können. Er hätte uns in 

Ruhe die Früchte unseres falschen Tuns ernten lassen und in unseren Sünden umkommen lassen 

können. Das ist es, was wir verdient hätten. Doch das hat er nicht getan. Weil er uns liebte, ist 

er uns in Kreuz hinein, wo er unsere Sünde, unsere Schuld, unser Gericht und unseren Tod aus 

sich nahm.“159 Weiters formuliert der Professor: „Man muss schon ein hartes, steinernes Herz 

haben, um von einer solchen Liebe unberührt zu bleiben. Es ist mehr als Liebe. Der richtige 

Name dafür ist ‚Gnade‘, eine Liebe zu dem, der sie nicht verdient.“160 Eine derartige Erklärung 

ermöglicht dem Menschen im Glauben richtig zu erkennen, wie groß die Liebe Gottes ist, mit 

der er seine Schöpfung beschenkt und die er fortwährend aus der Quelle der Gnade schöpfen 

lässt. In diesem Lichte finden wir im Glauben eine rationale Demonstration der göttlichen 

 
157 H. Merklein, Studien zu Jesus und Paulus II (WUNT, Bd. 105), Tübingen 1998, 305. 
158 Ebd., 307. 
159 J. Stott, Das Kreuz. Zentrum des christlichen Glaubens, Marburg 22019, 105. 
160 Ebd. 



 66 

Handlung, die, wie dies S. Stasiak beschreibt, die größte Hingabe darstellt, durch die man das 

persönliche Engagement Gottes im Heilswerk des Menschen wahrnehmen kann.161 

 

4. Glaube als die Kraft des Geistes 

Den ersten Hinweis auf die enge Verbindung zwischen den Begriffen „Glaube“ und „Geist“ 

finden wir im ersten Brief an die Gemeinde in Korinth, wo Paulus über die Geistesgaben und 

das Leben der Christen geschrieben hat (vgl. 1 Kor 12, 1 – 14, 40). Aus der Perspektive unserer 

wissenschaftlichen Überlegungen scheint aber besonders der Vers 9 eine spezielle Bedeutung 

zu haben. Denn an dieser Stelle ist die Rede von einer Glaubenskraft. Die Einzigartigkeit dieser 

Aussage betrachten wir mithilfe des Exegeten J. Kremer, der diese kurze Passage in einem 

breiteren Kontext versteht. Deswegen weist er in seinen exegetischen Ausführungen auf die 

weitere Bibelstelle aus dem Korintherbrief hin, wo in 1 Kor 13, 2 die Rede von einer  

Glaubenskraft ist, die sogar Berge versetzt. Wir haben es also hier mit einer Art von Begabung 

zu tun, die das Unmögliche zum Möglichen macht.162 

Die Akzeptanz bzw. die Anerkennung dieser Tatsache erwartet der Apostel von den 

Christen und wendet sich deshalb mit den folgenden Worten an die Galater: „Ihr unvernünftigen 

Galater, wer hat euch verblendet? Ist euch Jesus Christus nicht deutlich als der Gekreuzigte vor 

Augen gestellt worden? Dies eine möchte ich von euch erfahren: Habt ihr den Geist durch die 

Werke des Gesetzes oder durch die Botschaft des Glaubens empfangen?“ (Gal 3, 1-3). Wenn 

wir den Lichtfaden dieses Textes folgen, dann müssen wir unsere Aufmerksamkeit Gal 3, 5.14 

und Gal 5, 5 schenken, wo der Inhalt der paulinischen Botschaft zugespitzt wird und wo wir 

eine Relation zwischen Frage – Antwort – Bekenntnis feststellen können. Diese Methode ist 

für F. Wilk eine mögliche Anspielung auf Jes 53, 1f.163 Wenn wir diesem Gedanken noch weiter 

folgen, lohnt es sich aus der Perspektive der weiteren Betrachtung, auch Jes 55, 10-13 zu lesen. 

Diese Methodik führt uns zur Erkenntnis, dass der Glaube bzw. das Wort des Glaubens nicht 

beim bloßen Hören stehen bleibt, sondern viel mehr eine aktive Antwort verlangt. Damit dieser 

Prozess stattfinden kann, können wir in der Kraft, mit der Kraft und durch die Kraft des Geistes 

handeln. Diesen Gedanken greift auch A. Pohl auf und formuliert ihn wie folgt: „Niemand sollte 

leugnen, dass Gott in der Verlorenheit des Herzens beginnt und aus dem menschlichen 

 
161 S. Stasiak, Miłość Boża rozlana w sercach naszych (Rz 5, 5), in: VV, Bd. 23 (2013), 164. 
162 Vgl. J. Kremer, Der erste Brief an die Korinther (RNT), Regensburg 1997, 264. 
163 F. Wilk, Die Bedeutung des Jesajabuches für Paulus (Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und 

Neuen Testaments, Bd. 179), Göttingen 1998, 354. 



 67 

Bewusstsein entzogen wird (…). Er will Öffentlichkeit. Sein Geist erfüllt Leib und Seele, bringt 

sich ein in Wort und Tat. Darum wird niemand Christ, ohne es zu merken.“164 

 

5. Glaube als eine Form der Gemeinschaft 

Obwohl, wie vor kurzem festgestellt, der Glaube die persönliche Bereitschaft des 

Individuums voraussetzt, darf man in der Betrachtung des Glaubensprozesses auch den 

gemeinschaftlichen Charakter nicht aus den Augen verlieren. In diesem Sinne scheint es 

angebracht zu sein, unsere Überlegungen auch aus der Perspektive des theologischen Diskurses 

der Neuzeit zu verstärken. Ein Beispiel kann an dieser Stelle Y. Congar sein, der als 

Repräsentant der Communio-Ekklesiologie gilt. Dieser Theologe zeigt in seinem Inhalt die 

Notwendigkeit der Wahrnehmung der Güter, die der Glaube schenkt. Zu denen zählt für              

Y. Congar die Kirche als ein Bild der Gemeinschaft (communio spiritualis structurata).165 Es 

scheint auch in diesem Bild eine starke Negation der Gemeinschaft der Glaubenden als eine 

bloße Gemeinschaft (societas) zu sein. Wenn wir im Geist dieser Reflektion bleiben, werden 

wir in der Botschaft von Gal 2, 9 eine interessante Bemerkung erkennen können. Die 

Gemeinschaft der Glaubenden ist eine Gemeinschaft, in der es nicht nur zu einer horizontalen 

Communio kommt, sondern in der vielmehr eine neue Wirklichkeit entsteht. In ihr wächst die 

Geschwisterlichkeit. Sie wird aber durch einen geistigen Charakter gekennzeichnet. Von dem 

spricht auch Paulus im ersten Brief an die Gemeinde in Korinth, wo es heißt: „Ist der Kelch des 

Segens, über den wir den Segen sprechen, nicht Teilhabe am Blut Christi? Ist das Brot, das wir 

brechen, nicht Teilhabe am Leib Christi? Ein Brot ist es. Darum sind wir viele ein Leib; denn 

wir alle haben teil an dem einen Brot“ (1 Kor 10, 13-14). In diesem Lichte wirkt die 

Beschreibung der Gemeinschaft der Glaubenden nur aus der horizontalen Perspektive ein wenig 

zu schwach. Man sollte dieses Merkmal der christlichen Gemeinschaft auch durch einen 

vertikalen Aspekt ergänzen. Eine derartige Darstellung der Dinge weist auf eine Gemeinschaft 

des Glaubens hin, welche sowohl eine zwischenmenschliche Relation bereitstellt als auch eine 

Verbindung dieser Gemeinschaft mit Gott stattfindet. 166  Diese doppelte Prägung dieser 

Prägungsform des Glaubenslebens soll man auch auf einer anderen Ebene betrachten, indem 

 
164  A. Pohl, Der Brief des Paulus an die Galater (Wuppertaler Studienbibel. Ergänzung Neues Testament), 

Wuppertal 1995, 117. 
165 Vgl. J. Rigal, Trois approches de l'ecclésiologie de communion: Congar, Zizioulas, Moltmann, in: NRTh, Bd. 

120, (1998), 605-606. 
166 Vgl. Apg 2, 42; Röm 12, 4-6. 



 68 

man in der Gemeinschaft bzw. Communio der Glaubenden auch das Volk Gottes neu definiert 

und erkennt.167 

 

6. Glaube als ein Zeichen des freiwilligen Gehorsams 

Der Theologe W. Breuning versuchte in seiner Zusammenfassung der dogmatischen Lehre 

über Gott die theologischen Inhalte so darzustellen, dass man durch eine überschaubare Form 

einen allgemeinen und soliden Überblick der katholischen Theologie bekommen kann. Das, 

was bei ihm so besonders erscheint, ist die Tatsache, dass er schon zu Beginn über das Wort 

spricht und ihm eine besondere Bedeutung verleiht. Deswegen schreibt er: „Der christliche 

Gottesbegriff unterscheidet sich (…) durch eine sichere Eigentümlichkeit. Aufgrund seiner 

Transzendenz ist Gott ein normales Subjekt: Das Wort nennt die Existenz und das Wirken der 

durch dessen bestimmten Wirklichkeit.“168 Angesichts dieser Information und der biblischen 

Botschaften, die wir in Joh 1, 1-18 finden, scheint es nachvollziehbar zu sein, wenn wir in 

unserer weiteren Analyse vom Wort als λόγος ausgehen. Diese Methode führt uns zur Initiative 

Gottes, welche die Fülle der Offenbarung in Jesus Christus ist. Wenn wir ihm also den 

wesentlichen Platz in unseren wissenschaftlichen Überlegungen geben, dann müssen wir 

annehmen, dass wir in diesem Punkt über den von Gott geschenkten Glauben reden, dessen 

Inhalt Christus ist und dessen weitere Folge die Antwort des Menschen im Gehorsam diesem 

Inhalt gegenüber ist. 

Die Bestätigung der oben analysierten Gedanken bekräftigt O. Hofius, der im Studium der 

paulinischen Theologie den christlichen Gehorsam mit dem Hören auf das Wort Gottes 

verbindet.169  In diesem Zusammenhang können wir also nach H.-J, Eckstein sagen: „Der 

Gehorsam verdankt sich dem Hören.“170 Dieses Hören ist, wie Paulus selber an die Gemeinde 

in Rom geschrieben hat, ein Hören des Wortes Christi (vgl. Röm 10, 17), das mit dem Gehorsam 

des Evangelium Gottes in Verbindung steht (vgl. Röm 10, 14-16). Wir haben hier also eine 

Beschreibung einer neuen Wirklichkeit, die im Glauben verankert ist und die durch eine Macht 

 
167  Vgl. LG, 9, in: https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_ 

19641121_lumengentiu m_ge.html (Stand: 11.11.2022). 
168 W. Breuning, Nauka o Bogu (Podręcznik teologii dogmatycznej w jedenastu traktatach, Bd. 2), übers. v.                               

J. Fenrychowska, Kraków 1999, 25. 
169 Vgl. O. Hofius, Paulusstudien (WUNT, Bd. 51), Tübingen 21994, 148-174. 
170 H.-J. Eckstein, Der aus Glauben Gerechte wird leben. Beiträge zur Theologie des Neuen Testaments (Beiträge 

zum Verstehen der Bibel, Bd. 5), Münster 2003, 12. 

http://www.v/


 69 

gekennzeichnet wird.171 Sie bekommt ihre Form durch die konkrete menschliche Handlung. In 

ihr ist die freie Entscheidung des Menschen der Inbegriff. Diese Aussage muss jedoch aus der 

Perspektive verstanden werden, die uns P. Stuhlmacher schildert. So schreibt er darüber: 

„Glaube ist für Paulus der Inbegriff des Vertrauens auf Gott; zugleich ist er ein Willensakt. 

Dieses willentliche Gottvertrauen können Menschen nicht aus eigener Kraft erzwingen. Sie 

verdanken es dem Hören auf das Evangelium und erfahren es als Geschenk des Heiligen Geistes 

(…).“172 Im Sinne dieser Aussage und mithilfe der bis jetzt geführten Überlegungen in diesem 

Unterkapitel können wir sagen, dass der Gehorsam und der Glaube im Handeln des Menschen 

ihren Verbindungspunkt finden, was letztendlich auch dem Heilsplan bzw. dem Heilshandeln 

Gottes entspricht und den Begriff „Glaubensgehorsam“ darstellt. 

 

7. Glaube als ein Ort des Einlassens 

Das letzte Merkmal des Glaubens beim Apostel Paulus in unserem wissenschaftlichen 

Studium ist der Glaube als Ort des Einlassens. Diese Eigenschaft scheint angesichts der 

früheren 6 Punkte eine gewisse Schlussfolgerung zu sein. Diese Meinung können wir auch 

durch H. Schlier feststellen, der wie folgt schreibt: „(…) dies alles gehört zur πίστις Χριστοῦ, 

wie Paulus des Öfteren formuliert, zum Glauben an Christus. Aber die Mitte dieses Geschehens, 

Jesu Christi Tod und Auferstehung und sein κύριος-Sein, findet sich nun in den alles 

zusammenraffenden, das entscheidende Geschehen fixierenden Glaubensformeln.“173 Infolge 

dieser Zusammenfassung können wir also den Glauben mit seinem Inhalt (Jesus Christus und 

sein Werk) als eine Form sehen, die nicht nur in der Gegenwart orientiert ist, sondern auch in 

die Zukunft schaut. Anders gesagt, finden wir im Glaubensakt das Heil und die Perspektive der 

Erlösung. Das, was dabei besonders wichtig ist, ist die Bereitschaft des Menschen, sich darauf 

einzulassen und das Angebot Gottes anzunehmen. Der Mensch soll bei der Annahme des 

Glaubens wissen, dass die alte Verheißung aus dem Alten Testament keine Gültigkeit verloren 

hat, sondern, wie dies Paulus im Brief an die Gemeinde in Rom schreibt, eine neue Perspektive 

erhalten hat (vgl. Röm 3, 3). Deswegen kann sich jeder auf die Treue Gottes und auf seine 

Verheißungen verlassen und voll Hoffnung das Leben auf dem Fundament des Glaubens bauen. 

Die Theologin I. Bendik scheint diese, sowohl in der Gegenwart verankerte als auch 

zukunftsorientierte Eigenschaft des Glaubens ebenso zu verstehen. Die Bestätigung können 

 
171 Ebd. 
172 P. Stuhlmacher, Biblische Theologie und Evangelium (WUNT, Bd. 146), Tübingen 2001, 60. 
173 H. Schlier, Grundzüge einer paulinischen Theologie, Freiburg – Basel – Wien 1978, 222. 



 70 

diese Worte sein: „πίστις ist die Gott angemessene Form der Beziehung, die sich darin 

auszeichnet, dass sich die Glaubenden in Erkenntnis und Gehorsam dem endzeitlichen Handeln 

unterordnen. Gleichzeitig treten sie über πίστις das Erbe der verheißenen Gotteskindschaft 

an.“174 

 

1.2.3 Zusammenfassung  

 

Im Überblick auf das zweite große Unterkapitel unserer Arbeit, in dem wir uns 

besonders der Person des Apostels Paulus und seinem Glaubensverständnis widmeten, stellten 

wir fest, dass diese zwei Aspekte zum besseren Verständnis der missionarischen Tätigkeit des 

Apostels beitrugen. 

Der erste Schritt den wir machten, war die Vertiefung des paulinischen Lebens. 

Aufgrund der mangelhaften Quellen konnten wir nicht viel über seine Familie und seine 

Jugendzeit erfahren. Wir konnten jedoch vernehmen, dass Saulus, dessen Name ursprünglich 

Paulus war, ein römischer Diasporajude aus Tarsus war. Er gehörte zu den Pharisäern und 

absolvierte eine gute Ausbildung, auch in Jerusalem. Zusätzlich erlangte er ein Handwerk, 

nämlich Zeltmacher. Seine Persönlichkeit charakterisierte eine besondere Hingabe zum 

Judentum. Er galt als einer der großen Christenverfolger. Diese Aufgabe führte ihn nach 

Damaskus, wo er auf dem Weg dorthin eine Vision hatte. Ihm erschien Jesus Christus. Diese 

Begegnung, die von den Theologen auch als Erleuchtung bezeichnet wird, veränderte sein 

Leben. Er erkannte Christus als Messias an und beschloss, ein Christ zu werden. Er erhielt den 

Namen Paulus, wurde in Damaskus getauft und begann sich selbst als Verkünder des Glaubens 

zu verstehen. Diese Aufgabe nahm er als Ziel, das er nicht nur bis zum Tod verfolgte, sondern 

auch überall vor Augen hatte, sowohl im Kontakt mit Juden als auch mit Heiden. 

Der weitere Weg unserer Untersuchung brachte uns zur genauen Analyse des 

Glaubensverständnisses bei Paulus. Dieser Prozess erwies sich als eine sehr komplexe Studie, 

da der Apostel oft über den Glauben in breiteren Kontexten sprach. Als Methode nahmen wir 

die Betrachtung unseres wissenschaftlichen Problems aus zwei Blickwinkeln, deren Vertreter 

J.J.M. Mayr und B. Schliesser waren. Das Resultat der Arbeit fassten wir in 7 Punkten 

zusammen, die wie ein Leitfaden das Leben des Menschen von der persönlichen Bereitschaft 

 
174 I. Bendik, Paulus in neuer Sicht? Eine kritische Einführung in die „New Perspective on Paul“ (Judentum und 

Christentum, Bd. 18), Stuttgart 2010, 186. 



 71 

bis zum Vertrauen auf die Erlösung beschrieb. Diese 7 Punkte, bzw. Etappen des Glaubens 

sind: 

1. Glaube als ein Ausdruck der persönlichen Bereitschaft 

2. Glaube als ein Gebiet der göttlichen Initiative 

3. Glaube als ein rationales Bild der göttlichen Handlung 

4. Glaube als die Kraft des Geistes 

5. Glaube als eine Form der Gemeinschaft 

6. Glaube als ein Zeichen des freiwilligen Gehorsams 

7. Glaube als ein Ort des Einlassens 

 

Fazit 
 

 

 Die Untersuchungen des ersten Kapitels erwiesen sich als sehr hilfreich, um den 

Hintergrund der missionarischen Tätigkeit des Paulus, der als Ziel seines Lebens die 

Glaubensverkündigung hatte, zu zeigen. Graphisch kann man unsere Analyse so darstellen:  

 

 
  

Abb. 7: Graphische Darstellung der Faktoren des Sitzes im Leben bei der paulinischen Glaubensverkündigung 

 

 Die geschichtlichen Aspekte hinterließen große Spuren im Leben der Menschen, die oft 

mit einer neuen Weltordnung konfrontiert wurden. Dieser Prozess war nicht selten mit Blut und 

Gewalt verbunden. Ein Beispiel dafür ist das Römische Imperium, dem alles und jeder 

untergeordnet sein musste. Der relativ oft geschehene Machtwechsel führte zu 

Auseinandersetzungen bei den Menschen mit deren Kulturen. Zu den größten und wichtigsten 

zählten die jüdischen, die hellenistischen und die römischen Kulturen. Sie beeinflussten den 

Alltag und gestalteten das Weltbild. Nicht anders war es mit den Religionen, die mit der 



 72 

jeweiligen Kultur verbunden waren. Die Ansammlung verschiedener Formen der Frömmigkeit 

ergänzte das bunte Leben der Menschen, die man als sehr religiös bezeichnen konnte. Dieses 

Leben war nicht nur für Synkretismus charakteristisch, sondern auch für das Streben nach 

Karriere und sozialem Status. Eine besondere Rolle spielte aber die Treue Roms, von der alle 

abhängig waren. In dieser Welt war Apostel Paulus unterwegs. Als ausgebildeter Jude mit 

römischer Staatsbürgerschaft, der am Anfang die Christen verfolgte, bekehrte er sich aufgrund 

der „Erleuchtung“ zu Christus. In seiner Glaubensverkündigung, die er als seine Lebensaufgabe 

verstand, partizipierte er an der Weltordnung seiner Zeit. Zugleich aber bot er dieser Welt einen 

Glauben an, der das Leben veränderte und ihm einen neuen Sinn verlieh. Dieser Sinn hängte 

vom Glauben an Christus ab, der in allen Aspekten des menschlichen Handels präsent war. 

Diese Präsenz galt auch für den Tod und die Erlösung, die mit der neuen Ausrichtung verbunden 

waren. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 73 

 

2 FORMEN DER GLAUBENSVERKÜNDIGUNG 

Das zweite Kapitel unserer Arbeit bilden die Formen der Glaubensverkündigung. Damit 

diese Untersuchung einen besseren Überblick erhält und somit zum besseren Verständnis 

unserer Überlegungen führt, werden wir unsere wissenschaftlichen Ausführungen in diesem 

Teil der Arbeit unter zwei unterschiedlichen Aspekten vertiefen. Zum einen werden wir uns die 

angenommenen Formen und zum anderen die entwickelten Formen der Verkündigung näher 

anschauen. Die am Ende gewonnenen Resultate sollen uns zeigen, welche Faktoren die 

pastoralen Tätigkeiten des Paulus unterstützt haben und für den Erfolg bzw. der Annahme und 

Umsetzung des Glaubens beigetragen haben. 

 

 

2.1 Angenommene Formen 

 

Ein wichtiger Teil der Glaubensverkündigung bei Paulus war sein persönlicher Kontakt 

mit den Menschen, bei denen er seine missionarische Tätigkeit unter Beweis stellen konnte. 

Damit die zwischenmenschliche Beziehung wachsen konnte, bediente sich der Apostel der 

Gegebenheiten, die während seiner Mission eine besondere Bedeutung im alltäglichen Leben 

hatten und dazu beitrugen, dass der Glaube sich gut verbreiten konnte. Diese Formen wurden 

von Paulus einfach angenommen und zu seinen Zwecken benützt. Dies waren: Straßennetz, 

Schiffsreisen, Briefkorrespondenz und römisches Gesetz. In den folgenden Unterkapiteln 

werden wir uns diese Formen näher anschauen. 

 

 

 



 74 

2.1.1 Straßennetz 

 

Die Stadt Rom war das Zentrum des Römischen Imperiums. Sie galt als kultureller, 

wirtschaftlicher und politischer Mittelpunkt des gesamten Reiches. Um diese Tatsache noch 

deutlicher zu machen, beschoss Kaiser Augustus ein richtiges Straßennetz zu bauen. Die 

Verbindung zwischen den zahlreichen Orten und immer neu gewonnenen Territorien erhielten 

dadurch eine wichtige Bedeutung. Aus dieser Perspektive war auch die Expansionspolitik der 

Römer zu sehen, die den Ausbau der Straßen als einen wichtigen Aspekt der wirtschaftlichen 

und militärischen Politik betrachteten. Davon profitierten alle, die die bestehenden Straßen für 

eigene Zwecke und Bedürfnisse benutzen durften.175  Wie wichtig das Straßennetz für die 

Römer war, zeigen die literarischen Werke von Plutarch und C. Gracchus, in denen man 

Lobeshymne über die Straßenbauer lesen kann. Im Zuge dieser Wertschätzung wurde ihnen 

sogar die Ehre der Staatsmänner zu teil.176 

Die gewöhnliche Reiseform war zu Fuß. Ein Wanderer konnte auf den Straßen im 

Durchschnitt und je nach Beschaffenheit des Weges zwischen 20 und 40 km pro Tag gehen. 

Anders war es bei den Reisenden mit Wagen oder Pferd. Unter diesen Bedingungen war es 

möglich, am Tag 60 bis 75 km zu schaffen. Auf einen wichtigen Aspekt bei Reisen auf 

römischen Straßen weist M. Öhler hin, der meint: „Landreisen fanden aus naheliegenden 

Gründen nur tagsüber statt. Vor allem im Winter waren viele Wege über Berge nicht begehbar, 

überquellende Flüsse waren ebenfalls zu berücksichtigen.“ 177  Zu anderen Problemen der 

Reisenden zählten neben den erwähnten Wetterbedingungen auch die Räuber. Um sich dagegen 

zu schützen, reiste man selten allein, sondern meist in einer Reisegruppe. 

Entlang der wichtigen Straßen entstand eine gute Infrastruktur. Ca. alle 15 Kilometer 

bestand die Möglichkeit, die Pferde auszutauschen oder zu tränken. Im Laufe der Zeit wurden 

diese Orte zu richtigen Stationen (mutationes). Ebenso entstanden Raststationen (manasiones) 

auch für die Reisenden. In der Entfernung von ca. 40 km konnte man neben Trinken oder Essen 

auch Zimmer mieten. Die Römer sorgten jedoch nicht nur für die Verpflegung. Bei wichtigen 

Kreuzungen und manchmal sogar bei den Stationen gab es Wachposten mit Soldaten (milites 

 
175 Vgl. M. Giebel, Reisen in der Antike, Düsseldorf – Zürich 1999, 129-214. 
176 Vgl. J.-N. Andrikopoulou, Alle Wege führen nach Rom – Das römische Straßennetz, in: Auf Achse mit den 

Römern. Reisen in römischer Zeit (Führer und Schriften des LVR-Archäologischen Parks Xanten, Bd. 25), hrsg. 

v. M. Müller, Nünnerich – Asmus 2020, 24-25. 
177 M. Öhler, Geschichte des früheren Christentums, 216. 



 75 

stationarii), deren Aufgabe es war, für Ordnung und Sicherheit zu sorgen. Zusätzlich waren die 

Straßen durch Meilensteine und Wegweiser gekennzeichnet. 

Eine derartige Straßeninfrastruktur motivierte Händler, ihre Waren zu transportieren. 

Damit sie schneller unterwegs sein konnten, wurden die Straßen dementsprechend professionell 

gebaut. Es ist in diesem Kontext anzunehmen, dass sich die römischen Soldaten ebenso auf 

diesen Straßen im Zuge ihrer Eroberungen bewegten. All das führte zur Entstehung eines 

Verkehrssystems, das wir mit den heutigen Lösungen vergleichen könnten. Das Verkehrsnetz 

bestand aus Haupt- und Nebenstraßen. Zur ersten Gruppe können wir folgende Straßenarten 

zählen: 

• via publica – Die Baufinanzierung und die Verwaltung lag im Interesse des Imperiums. 

• via militaris – Die Baufinanzierung und die Verwaltung war ebenso die Aufgabe des 

Reiches. Diese Straßen hatten für die Römer jedoch eine besondere Bedeutung, da sie 

für Militär- und Verteidigungszwecke genützt wurden. 

• via vicinalis – Die Baufinanzierung und die Verwaltung war die Aufgabe der Provinzen 

und der großen Städte, die von den Händlern und Reisenden profitierten.  

• via privata - Die Baufinanzierung und die Verwaltung befand sich in den Händen von 

privaten Personen. Diese Wege ermöglichten die Verbindung zwischen den Gutshöfen 

und den Siedlungen. 

In diesem gesamten Verkehrsapparat muss man bei der Betrachtung der Straßenarten auch 

ihre Bauweisen beachten. Die Wege via vicinalis und via privata waren eher schmal gebaut und 

ohne bearbeitete Steine gepflastert. Die restlichen Straßen, die als Hauptwege des Imperiums 

galten, waren ca. 4,1 m breit, damit die Wagen überholen konnten. In seinem Studium meinte 

P. Miquel, dass der Straßenbau erst bei Rom das richtige Ausmaß erhalten hatte. Deswegen 

waren die Wege dort 10-12 m breit.178 Ein wichtiger Punkt beim Bau der Straßen war auch die 

Technik. Die wichtigen Straßen bestanden aus mehreren Schichten, was ihrer längeren Nutzung 

dienen sollte. Ebenso war es bei ihrer Verwaltung. Man schaute deswegen schon bei der 

Planung auf die Notwendigkeit eines Entwässerungssystems oder auf den Bau von Stützmauern 

oder Tunnels.179 

 

 

 
178 P. Miquel, Tak żyli ludzie w cesarstwie rzymskim, 52. 
179 Vgl. D. Macaulay, Eine Stadt nach Plan. So bauten die alten Römer, übers. v. C. Hartz, Nünnerich – Asmus 
22002, 24. 



 76 

2.1.2 Schiffsreisen 

 

Der Chefredakteur H. Kieburg schreibt in seinem Vorwort in der Zeitschrift „Antike 

Welt“ mit dem Untertitel „Die Antike und das Meer“ folgende Zeilen: „Die antiken Kulturen 

des Mittelmeeres hatten alle ein zwiespältiges Verhältnis zum Meer (…). Trotz aller 

Ambivalenz steht es außer Zweifel, dass das Meer seit prähistorischer Zeit als in mehrfacher 

Hinsicht verbindendes Element antiker Kulturen einen gewaltigen Einfluss auf Lebensweise, 

Innovationen und historische Ereignisse hatte.“180 In diesem Licht sind auch die Schiffsreisen 

am Meer zu betrachten, die eine wichtige Kommunikations- und Handelsform hatte. In diesem 

Kontext scheint es noch wichtig zu sein, wenn wir unsere Aufmerksamkeit auch dem 

Archäologen Ch. Eger schenken, der in seinen Untersuchungen darauf hinwies, dass sich die 

Römer bei den Schifffahrten nicht nur auf das Meer beschränkten, sondern die Flüsse auch für 

Kommunikation und militärische Zwecke mit Erfolg benützten.181 Diese Tradition übernahmen 

die Römer von den Griechen, die bei den Seefahrten sehr innovativ und erfolgreich waren. 

Die Römer sahen in den Schiffen eine wichtige Transportmöglichkeit für diverse 

Waren, wie z.B. Getreide, Öl, Wein, Baumaterial oder Vieh. Dasselbe galt auch für militärische 

Zwecke oder für den Transport von Menschen. Für all diese Nutzungen begann man neue 

Schiffe zu bauen, unter denen man verschiedene Varianten erkennen konnte. Große Schiffe 

besaßen Segel und Mast und waren sehr solid gebaut. Der Historiker J. Smith meinte in seiner 

Untersuchung, dass die Schiffe in dieser Größe fast 300 Personen an Bord haben durften.182 

Kleine Boote wurden dagegen gerudert und mussten öfters in Häfen anlegen, um 

Nahrungsmittel oder Wasser zu ergänzen. Ein gut gebautes Handelsschiff konnte nach Meinung 

von Thukydides oder Xenophon bis zu 4, 2 Seemeilen pro Stunde zurücklegen. Nach der 

Umrechnung können wir annehmen, dass eine Reise von der Insel Thassos nach Amphipolis 6 

bis 7 Stunden dauerte. 183  Wenn wir dazu noch die Bauentwicklungen der Römer 

berücksichtigen, dann ist es wahrscheinlich, dass die römischen Schiffe noch schneller waren. 

 
180 H. Kieburg, in: AW, Bd. 3, (2019), 1. 
181 Ch. Eger, Xanten. Der Limes am Niederrhein, in: Roms fließende Grenzen. Archäologische Landesausstellung 

Nordrhein-Westfalen (Schriften zur Bodendenkmalpflege in Nordrhein-Westfalen, Bd. 12), hrsg. v. E. Claßen / 

M.M. Rind / T. Schürmann / u. a., Darmstadt 2022, 26–27. 
182 J. Smith, Über den Schiffbau und die nautischen Leistungen der Griechen und Römer im Alterthum, übers. v. 

H. Thiersch, Marburg 1851, 12. 
183 Seefahrt, in: http://www.remerstrasse.net/hautnavigation/karte/roemische-strassen/ (Stand: 19.11.2020). 

http://www.remerstrasse.net/hautnavigation/karte/roemische-strassen/


 77 

Die Schifffahrten am Meer waren nicht nur am hellen Tag möglich, sondern auch in der 

Nacht. Dazu nützten die Steuermänner die Sternbilder, nach denen sie sich orientierten. 

Hilfreich waren auch Segelhandbücher oder Küstenbeschreibungen, die aufgrund der 

Leuchttürme zu erkennen waren. Ein weiterer Schutz waren die Häfen. Man baute sie mit 

Molen für eine bessere Be- und Entladung. Für die Lagerung der Waren entstanden Magazine. 

Man baute Tavernen oder andere Objekte, die die Hafeninfrastruktur verbesserten. Darüber 

schreibt Ch. Wawrzinek: „Bei der Gestaltung eines Hafens war man – abgesehen von 

technischen und funktionalen Notwendigkeiten – völlig frei. Selbst bei Bauten und 

Installationen, die leicht hätten standardisiert werden können, entschied man sich für 

individuelle Lösungen. Daraus ergaben sich zahllose Gelegenheiten, einen repräsentativen 

Gesamteindruck zu schaffen. In Hafenstädten standen zahlreiche Lagerhäuser, Zollstellen und 

Verwaltungsgebäude zur Verfügung, daneben mangelte es aber auch nicht an prächtigen 

Tempeln und Portiken, Triumphbögen und Statuen.“184 Diese gut organsierte Struktur förderte 

den Handel und den Transport, wodurch die Häfen richtige Zentren für menschliche 

Begegnungen und für den gegenseitigen Austausch vieler Länder und Nationen wurden. Der 

Wissenschaftler P. Miquele sieht dabei auch die Verbundenheit der Expansion der römischen 

Außenpolitik und einen wichtigen Punkt in der Ausbreitung der römischen Kultur.185 

Obwohl all die oben genannten Vorteile mit der noch nicht erwähnten Bequemlichkeit 

sehr wichtig waren, galt die Reise mit einem Schiff als gefährlich. Man musste bei jeder Fahrt 

am Meer immer mit Gefahren durch Wetter, Riffe oder Feuer rechnen. In dieser Risikogruppe 

waren auch die Piraten. Dieses Problem war so groß, dass die Römer im Jahr 67 v. Chr. sogar 

eine Aktion dagegen unternahmen.186 Obwohl dieses Problem durch das Militär schnell gelöst 

wurde, ist anzunehmen, dass die Piraten die ganze Zeit in der Nähe vom Ufer aktiv waren. In 

unseren Überlegungen lohnt es sich noch die Meinung von M. Öhler zu berücksichtigen. Der 

Wissenschaftler nennt bei den Gefahren auch die konkreten Wetterbedingungen. So können wir 

bei ihm lesen: „Allerdings waren (…) [die Seereisen] nur zu bestimmten Jahreszeiten möglich: 

Im Winter – genauer hin vom 12. November bis 5. März – stand die Seefahrt grundsätzlich still, 

wenngleich Ausnahmen wie Apg 27, 12f. die Regel bestätigen. Zudem hing es von den 

vorherrschenden Winden ab, in welche Richtung man mit dem Schiff gerade fahren konnte.“187 

 
184 Ch. Wawrzinek, Tore zur Welt. Häfen in der Antike, Darmstadt 2016, 15. 
185 P. Miquel, Tak żyli ludzie w cesarstwie rzymskim, 54. 
186 Vgl. Ch. Wendet, Der allen gemeinsame Feind? Piraterie im Kontext antiker Reichsbildung, in: AW, Bd. 2, 

(2016), 18-22. 
187 M. Öhler, Geschichte des früheren Christentums, 215. 



 78 

Über diese gefährlichen Aspekte der Seereise schrieb auch Paulus an die Gemeinde in Korinth, 

wodurch er deutlich machte, wie schwierig die Reisebedingungen seinerzeit waren (vgl. 2 Kor 

11, 25-27). 

 

 

2.1.3 Briefkorrespondenz188 

 

Die Briefkorrespondenz war in der Antike sehr verbreitet und gehörte zu den wichtigen 

Mitteln der Kommunikation. Mit diesem Thema beschäftigte sich W.J. Harrington. Er 

unterschied bei den antiken Briefen zwei Formen. Zu einer gehörten die Schreiben, die im 

engeren Sinne als Texte galten, die zu einem bestimmten Anlass an konkrete Personen oder 

Gruppen adressiert waren. Zusätzlich müssen wir nach der Meinung des Wissenschaftlers 

darauf aufpassen, dass diese Art von Briefen nur für Leser vorgesehen waren. Die zweite 

Gruppe bildeten die epistolären Briefe, die an einen breiten Leserkreis gerichtet waren. Man 

könnte sogar annehmen, dass diese Form für alle vorgesehen war und als ein öffentliches 

Schreiben galt.189 Nach O. Wischmeyer lässt sich sagen, dass Paulus seine Briefe „durchaus als 

öffentliche Schreiben an die jeweilige christliche Volksversammlung in den 

Provinzialhauptstädten bzw. der Reichshauptstadt [verstand].“190 In diesem Lichte können wir 

annehmen, dass die paulinischen Schreiben allen zugänglich waren, die sich als Empfänger 

angesprochen fühlten und sich mit dem Inhalt identifizierten. Der Grund, warum Paulus diese 

Form der Kommunikation benutzte, war die Erhaltung der Beziehung zwischen ihm und der 

Gemeinde einerseits, und die Mitteilung wichtiger christlicher Themen andererseits. 

Diese Absichten lassen sich gut durch das Studium der antiken Epistolographie 

nachvollziehen. Die literaturwissenschaftliche Untersuchung zeigt eine geordnete und gut 

strukturierte Methode, wie sich die Leute der damaligen Zeit miteinander schriftlich verständigt 

 
188  Die wissenschaftliche Untersuchung und die Platzierung der Briefkorrespondenz im Unterkapitel der 

angenommenen Formen der Glaubensverkündigung, können einige Probleme mit sich bringen. Darauf werden wir 

auch indirekt im weiteren Verlauf der Arbeit hinweisen, wenn wir uns konkret mit dem 1. Brief an die Gemeinde 

in Thessalonich auseinandersetzen werden. Das, was an dieser Stelle wichtig sein, ist jedoch die Analyse der 

antiken Epistolographie, die Paulus übernommen hat. 
189 W.J. Harrington, Klucz do Biblii, übrs. v. J. Marzęcki, Warszawa 1982, 374. 
190 O. Wischmeyer (Hrsg.), Paulus, 163. 



 79 

haben. Mithilfe von H.-J. Klauck können wir, wie folgt, die Briefstruktur der Antike 

beschreiben:191 

 

1. BRIEFEINGANG   

a. Präskript Absender (superscripto) | Adressat (adscripto) | Gruppe (salutatio)  

b. Proömium Wohlergehenswünsche | Freudenäußerungen  

    

2. BRIEFKORPUS   

a. Eröffnung Auslegung der Gedanken | Hinführung zum Thema 

b. Mitte Informationen | Mahnungen | Argumentationen 

c. Abschluss Anweisungen | Empfehlungen | Bitten 

 

3. BRIEFSCHLUSS   

a. Epilog  Besuchsabsicht | Reflexion    

b. Postskript Schlussgrüße | Schlusswünsche 

 

Wie wir vor kurzem wahrnehmen durften, war der Briefaufbau in der Antike eine 

literarische Kunst. Dasselbe galt auch dem übermittelten Inhalt des Schreibens, in dem der 

Verfasser durch eine gut überlegte Struktur seine Denkweise oder sein Mitgefühl ausdrücken 

konnte. Das führte, wie O. Wischmeyer schrieb, zum Erfolg. Denn „seine Briefe (…) wirkten 

stil- und theologiebildend für die zweite und dritte Generation christlicher Missionare, 

Gemeindeleiter und Lehrer.“192 

Eine große Rolle bei diesem Erfolg spielten aber nicht nur die Briefstruktur oder der 

Textinhalt, sondern auch die Sprache, mit der man damals kommunizierte. Die Briefe, die 

Paulus verfasste, entstanden auf Griechisch. Zwischen 300 v. Chr. bis 600 n. Chr. erhielt die 

griechische Sprache eine neue Form κοινὴ. Sie war eine Art griechischen Dialekts und so wurde 

sie auch von Zeitgenossen genannt: ἡ κοινὴ διάλεκτος. Seine Popularität war sehr groß und 

dadurch hatte sie die Möglichkeit, mehr Menschen zu erreichen. Zusätzlich bot κοινὴ neben 

dem Altgriechisch nicht nur eine Sprache an, sondern vielmehr eine Art der Kommunikation, 

 
191 H.-J. Klauck, Die antike Briefliteratur und das Neue Testament. Ein Lehr- und Arbeitsbuch, Paderborn – 

München – Wien – Zürich 1998, 42-52. 
192 O. Wischmeyer (Hrsg.), Paulus, 163. 



 80 

die schon allein aufgrund ihrer Grammatik und ihrer linguistischen Formen wesentlich mehr 

Inhalt vermitteln konnte.193 

Der letzte Aspekt, der bei unserem Studium wichtig zu sein scheint, ist die Besonderheit, 

wie die Briefe in der Antike vom Verfasser zum Empfänger kamen. Hinsichtlich unserer 

Untersuchungen müssen wir von einem Postsystem ausgehen, das die Römer entwickelten. Die 

Postbeamten (cursus publicus) reisten pro Tag viele Kilometer, um die versandte Post zu 

bringen. Dort, wo die Staatspost nicht funktionierte, versuchte man die schriftliche 

Korrespondenz durch private Boten zu bringen. Nach S. Schreiber nützte diese Möglichkeit 

Paulus, der „auf Boten aus der eigenen Reihe [vertraute].“ 194  Ein Beispiel für solche 

Postsendungen kann Röm 16, 1f. sein, wo Paulus eine Frau, namens Phöbe, erwähnte, die die 

Funktion einer Briefbotin ausüben konnte. 

 

 

2.1.4 Römische Gesetzgebung 

 

Die Platzierung des römischen Gesetzes unter den angenommenen Formen der 

Glaubensverkündigung, kann womöglich eine gewisse Konsternation hervorrufen. Warum es 

aber wichtig ist, die paulinische Tätigkeit auch aus diesem Blickwinkel zu betrachten, 

beschreibt indirekt W. Literewski. In seinem Studium über das römische Recht können wir 

lesen: „Zu den wichtigsten Leistungen der Antike gehörte das römische Recht. Im damaligen 

Zeitraum gab es wenige Äquivalenzen, zu denen man die griechische Kunst, Philosophie und 

Literatur zählen konnte. Ähnlich wie diese, wurde auch das römische Recht ein beständiges 

Element der europäischen Zivilisation. Dies war durch seine hohen Werte möglich.“195 Diese 

Beschreibung scheint auf den Punkt zu bringen, warum das römische Justizsystem so eine 

Stellung hatte und bis heute hat. Welche Werte aber in diesem Kontext gemeint sind, durch die 

Paulus bei seiner Mission profitieren konnte, werden wir so gut wie bei jedem genauen Studium 

der Inhalte des römischen Rechtes sehen. 

 
193 Vgl. A. Marcolongo, Warum Altgriechisch genial ist. Eine Liebeserklärung an die Sprache, mit der alles 

begann, übers. v. A. Thomsen, Krugzell 32021, 206-213. 
194 S. Schreiber, Briefliteratur im Neuen Testament, in: Einleitung in das Neue Testament (KStTh, Bd. 6), hrsg. v. 

M. Ebner / S. Schreiber, Stuttgart 32020, 252. 
195 W. Litewski, Podstawowe wartości prawa rzymskiego, Kraków 2001, 7. 



 81 

An dieser Stelle versuchen wir, uns nicht die geschichtlichen Entwicklungen der 

juristischen Vorschriften bei den Römern anzuschauen, die in diesem Gebiet stets zu neuen 

Ergänzungen führten. Stattdessen schauen wir auf die sachlichen Rahmen, in denen das Recht 

einen festen Sitz im Leben hatte. Ein gutes Beispiel dieser Tatsache finden wir bei U. Manthe, 

der in seinem Werk über das römische Recht schon im Inhaltsverzeichnis deutlich zeigt, dass 

die Römer so gut wie in allen Aspekten der menschlichen Disziplin eine große Ordnung hatten. 

Auf dem Weg der weiteren Vertiefung, die aus der logischen Analyse hervorgeht, lässt sich 

auch feststellen, dass der Gegenstand dieser juristischen Ordnung der Mensch selbst gewesen 

ist. Deswegen können wir beim deutschen Professor lesen: „Die klassische Rechtswissenschaft 

befasste sich im Wesentlichen mit dem Privatrecht; ihr Gegenstand waren die 

Rechtsbeziehungen autonomer Menschen, die frei von staatlicher Gewalt ihre Verhältnisse 

selbst ordneten. Damit hat das klassische Recht eine von den jeweiligen Staatsverfassungen 

unabhängige Rechtsordnung geschaffen; man kann sogar sagen, dass die klassische 

Rechtswissenschaft die grundlegenden Beziehungen der menschlichen Gemeinschaft 

untersucht und allgemeingültige Lösungen für ihre Probleme gefunden hat.“196  Bei dieser 

Untersuchung geht es also um die Bedeutung des Privat-, Straf-, oder öffentlichen Rechts. Die 

Normen hatten also die Zusammenstellung und die Bewahrung der zwischenmenschlichen 

Relationen zum Ziel. Eine derartige Sicht der Dinge musste in ihrer Gesamtheit auch bei den 

Juristen der Antike einige Probleme bereiten. Darauf weis auch W. Litewski hin, der bemerkte, 

dass das römische Recht nicht nur aus der juristischen Perspektive handelte, sondern auch 

aufgrund der ethischen Fragen und Antworten. Über die Verbindungen von Moral und Recht 

spricht ebenfalls sehr ausführlich O. Höffer, der sich in einem philosophischen Diskurs über 

die nüchterne, aber unauflösbare Verbundenheit der beiden Wissenschaften ausspricht.197 

Wenn wir also in diesem Sinne zuerst die römische Gesetzgebung der Antike, ohne die 

wir in der Moral begründeten Grundsätze nicht definieren können und wenn wir auch nach               

W. Litewski den säkularisierten Charakter des römischen Rechts berücksichtigen, dann müssen 

wir feststellen, dass in der religiösen antiken Gesellschaft eine Kluft entstand.198 Aufgrund der 

 
196 U. Manthe, Geschichte des römischen Rechts, Passau 2019, 98-99. 
197 Vgl. O. Höffer, Moral und Recht: Eine philosophische Perspektive, in: StZ, Bd. 2, (1980), 111-212. 
198 Hier ist die neue Gesetzgebung im Römischen Imperium gemeint, in der es zwischen 451 – 449 v. Chr. zur 

großen Konsolidation der römischen Gesetze kam. Die Folge dieses Prozesses war lex duodecim tabularum, das 

sich nicht mehr auf die Grundlagen der Kulten oder Gewohnheiten bezog, sondern auf die juristischen Normen. 

Die klärten die gesamte Ordnung der Gesellschaft, die durch den Staat ein neues System der 



 82 

früher durchgeführten Analyse des paulinischen Glaubens und des Zugangs des Apostels zu 

den Wahrheiten des Glaubens, können wir mit großer Wahrscheinlichkeit behaupten, dass es 

dem Völkerapostel gelungen ist, diesen Bruch in der damaligen religiösen Weltordnung 

wiederherzustellen. Das sieht man besonders gut in seiner Lehre, in der die Ethik bzw. die 

Moral ein wichtiger Punkt ist. Er ist jedoch nicht in den juristischen Normen zu suchen, die der 

Welt eine große Ordnung geben, sondern viel mehr bei Gott, der diese Regelungen übersteigt 

und zu perfekten Richtlinien macht. Als eine Zusammenfassung dieses Gedankens soll uns eine 

kurze Beschreibung der Geschichte der Ethik sein, über die W. Korff folgendermaßen schreibt: 

„Bei aller Faszination dieses ersten großangelegten Versuchs einer heilsgeschichtlichen 

Erschließung der sittlichen Bestimmungen des Menschen ist dennoch nicht zu übersehen, dass 

hier die natürliche Kompetenz des Menschen zur Erkenntnis des Sittlichen fundamental in 

Frage gestellt bleibt. Diese Kompetenz zu erreichen, scheint nur im Licht der Offenbarung und 

unter dem Beistand der Gnade möglich.“199 

 

 

2.1.5 Zusammenfassung 

 

Als Zusammenfassung aller präsentierten wissenschaftlichen Informationen in dem vor 

kurzem analysierten Unterkapitel können wir feststellen, dass Paulus bei der 

Glaubensverkündigung eine Nutzung von den Gegebenheiten seiner Zeit gemach hat. Zu denen 

zählen: Straßennetz, Schiffsreisen, Briefkorrespondenz und römische Gesetzgebung. 

Der erste Schritt bei genauer Vertiefung des Bereiches mit den angenommenen Formen, 

umfasste das Straßennetz als ein wichtiges Mittel bei der paulinischen Mission. Das Römische 

Imperium, in dem der Apostel unterwegs war, war mithilfe eines richtigen Straßensystems 

miteinander verbunden. Dazu gehörte die gesamte Infrastruktur, die den Reisenden half, unter 

allen Umständen gut an das Ziel der eigenen Reise zu kommen. Nicht anders war es auch bei 

den Schiffsreisen. Auch die gehörten zu den wichtigen Verkehrsmitteln. Unsere 

wissenschaftliche Untersuchung weis in diesem Kontext auch auf die Häfen als einen Faktor 

hin, durch den der Apostel mit vielen Menschen in Kontakt kommen konnte. Eine weitere 

 
zwischenmenschlichen Regelungen und Richtlinien beeinflusst wurde. Vgl. H. Honsell, Römisches Recht 

(Springer-Lehrbuch), Luxemburg - Berlin 82015, 4-8. 
199 W. Korff, Ethik: Theologisch. II: Geschichte, in: LThK, Bd. 3, hrsg. v. W. Kasper, Freiburg – Basel – Rom – 

Wien 1995, 919. 



 83 

Form, war die Briefkorrespondenz. Die gehörte in der Antike zu den verbreiteten Mitteln des 

gegenseitigen Austausches. Sehr hilfreich waren dabei die genauen Regeln der antiken 

Epistolographie, die den inhaltlichen Aufbau des Briefes beeinflussten. In diesem 

Zusammenhang müssen wir feststellen, dass auch die damalige Sprache eine enorme 

Bedeutung bei der Briefkorrespondenz hatte. Paulus verwendete bei seinen Briefen Griechisch, 

genau gesagt, den damals verbreiteten Dialekt κοινὴ, mit dem man zur Zeit des paulinischen 

Wirkens besonders häufig kommunizierte. Neben der Sprache war für Paulus auch das 

Postsystem hilfreich, das die Römer entwickelten. Diese schriftliche Korrespondenz, die durch 

den Staatsapparat unterschützt wurde, wurde noch durch private Boten ergänzt. Die letzte Form 

bei den angenommenen Arten der Glaubensverkündigung war in unserer Untersuchung die 

römische Gesetzgebung. Das Recht bzw. die Justiz spielte eine große Rolle im Imperium und 

bewahrte die gesamte Ordnung. Nicht anders war es auch mit der Bewahrung der 

zwischenmenschlichen Relationen. Unsere wissenschaftliche Analyse zeigte, dass sich die 

juristischen Normen sehr wohl auch auf die ethischen Fragen und Antworten bezogen. Der 

säkularisierte Charakter des römischen Rechts verursachte aber in vielen Aspekten Probleme, 

durch die eine Kluft in der religiösen antiken Gesellschaft entstand. Diesem Bruch widersetzte 

sich Paulus, indem er in seiner Lehre auf Ethik und Moral verwies. Diese aber hatten ihre Quelle 

in der Offenbarung und wurde unter dem Beistand der Gnade vertieft. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 84 

2.2 Entwickelte Formen 

 

Im Gegensatz zu den angenommenen Formen werden wir uns in diesem Unterkapitel auf 

die Methoden der Glaubensverkündigung konzentrieren, die man Paulus als sein Mittel oder 

auch sein Werkzeug bei der missionarischen Tätigkeit zuschreiben kann. Wir können auch in 

diesem Zusammenhang auf den Apostel als eine Person schauen, die die damals vorhandenen 

Möglichkeiten übernommen und für weitere Zwecke im Bereich der Verbreitung des Glaubens 

weiterentwickelt hat. 

Das Studium der christlichen Geschichte bestätigt uns, dass diese Art und Weise der 

Verkündigung einen großen Erfolg gebracht hat. Zu diesem Ergebnis führte die Darstellung der 

Glaubensinhalte in einem anderen Licht, das für die damalige Gesellschaft interessant gewesen 

ist und aus heutiger Perspektive eine Form der Werbung ist. Welche Mittel oder Instrumente 

Paulus zum Vorteil des Glaubens entwickelt hat, wollen wir uns nun anschauen. 

 

 

2.2.1 Evangelisierung 

 

Die Bedeutung des Begriffes „Evangelisierung“ ist in erster Linie in der römischen 

Kultur zu suchen. 200  Seine Verwendung durch Paulus ist höchstwahrscheinlich darauf 

zurückzuführen. Der Apostel, der unmittelbar mit dem römischen Weltbild verbunden gewesen 

ist, verwendet dieses Wort in seinen Schriften häufig: 60-mal als Substantiv und 21-mal als 

Verb, wodurch er ihm eine religiöse Bedeutung verleiht, die in der Menschwerdung Jesu und 

in seinem Tod und seiner Auferstehung die Offenbarung Gottes verkündet. Das Ziel der 

Evangelisierung ist also die Rettung des Menschen und die Heilsverkündigung.201  

Die Evangelisierung scheint in diesem Licht als ein Auftrag, der von Gott ausgeht und 

bei den Menschen ihre Erfüllung findet. Zu dieser Ansicht kommt man auch durch die 

kirchliche Konstitution „Lumen gentium“, wo wir lesen können: „Wie die Sakramente des 

 
200 Um einen besseren Überblick und einen direkten Zugang zur Situation der Gläubigen in Thessalonich zu 

bekommen, wollen wir uns mit einer genauen Erklärung der Zusammenhänge zwischen der Evangelisierung und 

dem Römischen Imperium erst im Zuge der exegetischen Arbeit der auserwählten Stellen aus dem ersten Brief an 

die Gemeinde in Thessalonich beschäftigen.  
201 Vgl. 1 Kor 15, 1-2. 



 85 

Neuen Bundes, durch die das Leben und der Apostolat der Gläubigen genährt werden, einen 

neuen Himmel und eine neue Erde (vgl. Offb 21,1) vorbilden, so werden die Laien gültige 

Verkünder des Glaubens an die zu erhoffenden Dinge (vgl. Hebr 11,1), wenn sie mit dem Leben 

aus dem Glauben ohne Zögern das Bekenntnis des Glaubens verbinden. Diese Evangelisation, 

das heißt die Verkündigung der Botschaft Christi durch das Zeugnis des Lebens und das Wort, 

bekommt eine eigentümliche Prägung und besondere Wirksamkeit von da her, dass sie in den 

gewöhnlichen Verhältnissen der Welt erfüllt wird.“202  Wie wir bemerken konnten, ist der 

Begriff „Evangelisierung“, wie das G. Collet feststellt,  ein „missionstheologischer Begriff (…) 

der nachkonziliaren Zeit, mit dem der Gesamtauftrag der Kirche bezeichnet wird, den 

Menschen das Evangelium zu verkünden.“203 

Die wissenschaftliche Untersuchung des Terminus „Evangelisierung“ scheint im 

Kontext der dargestellten Informationen besonders mit dem Lehramt der Kirche verbunden zu 

sein. Es ist jedoch zu beachten, dass die Grundlage für die Verwendung unseres Begriffes in 

einem ursprünglichen Sinne beim Apostel Paulus zu suchen ist. In ihm können wir einen 

Prototypen der Evangelisierung sehen, d.h. einen Vorläufer bei der Vermittlung des 

Evangeliums über Jesus Christus an alle Menschen. Zu dieser Meinung können wir auch 

kommen, wenn wir die Enzyklika „Evangelii nuntiandi“ von Papst Paul VI. lesen, und 

besonders ihren Beginn, wo steht: „Die Verkündigung des Evangeliums an die Menschen 

unserer Zeit, die von Hoffnung erfüllt, aber gleichzeitig oft von Furcht und Angst 

niedergedrückt sind, ist ohne Zweifel ein Dienst, der nicht nur der Gemeinschaft der Christen, 

sondern der ganzen Menschheit erwiesen wird. Darum erscheint Uns die Pflicht, die Brüder zu 

bestärken – diese haben Wir vom Herrn empfangen mit dem Amt des Nachfolgers Petri , und 

sie ist für Uns eine „tägliche Sorge“, ein Lebens- und Arbeitsprogramm sowie eine 

grundlegende Verpflichtung Unseres Pontifikates –, darum erscheint uns also diese Pflicht noch 

vornehmer und dringlicher, wenn es sich darum handelt, unsere Brüder zu bestärken, die mit 

der Evangelisierung beauftragt sind, damit sie in diesen Zeiten der Unsicherheit und der 

Verwirrung ihre Sendung mit immer mehr Liebe, Eifer und Freude erfüllen.“204 

 

 

 
202  LG, 35, in: https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_1964 

1121_lumen-gent ium_ge.html (Stand: 01.12.2022). 
203 G. Collet, Evangelisation, Evangelisierung: II. Missionswissenschaft, in: LThK, Bd. 3, 1034. 
204  EN, 1, in: https://www.vatican.va/content/paul-vi/de/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_ 

evangelii-nuntiandi.html (Stand: 12.12.2022). 



 86 

2.2.2 Vermittlung 

 

Die Platzierung des Begriffes „Vermittlung“ unter den von Paulus entwickelten Formen 

der Glaubensverkündigung fordert eine genauere Erklärung. Diese Tatsache erkennt man schon 

allein bei der etymologischen Vertiefung unseres Terminus. Der Wissenschaftler A. Arndt ist 

der Meinung, dass man „die Vermittlung“ in drei Bereiche gliedern kann und aus der 

Perspektive des religiös-theologischen, rechtlichen und philosophischen Kontakts verstehen 

soll.205 

Welches Denkmodell Paulus in seinen missionarischen Tätigkeiten verwendet hat, lässt 

sich aufgrund der geringen direkten biblischen Beweise nicht einheitlich feststellen. Es ist 

jedoch nachweisbar, dass der Völkerapostel in seinen Schriften das Wort „Vermittlung“ 

zweimal in der Form des Nomens agentis verwendet, das sich für viele Exegeten, wie. z.B.       

S. Fausti, H. Langenberg oder U. Borse, im Brief an die Galater direkt oder indirekt auf Christus 

bezieht (vgl. Gal 3, 19; 3, 20).206 Dieser religiös-theologische Zugang beschreibt Christus als 

Mittler zwischen den Menschen und Gott, der seinen Sohn als den gesandt hat, der das 

Verborgene erleuchten sollte. Diese Erleuchtung, die die Kluft zwischen Gott und Menschen 

überbrückt, geschieht durch die Person Christi. Der Sohn Gottes ist Mensch geworden und hat 

zugleich seine göttliche Natur behalten, um weiter Gott zu sein. Seine Positionierung verursacht 

die Entstehung der „Brücke“ zwischen der transzendenten und der immanenten Welt, wodurch 

die göttliche Sphäre dem menschlichen Verstand zugänglich wird wie nie zuvor. Die so 

entstandene Vermittlung, die durch Jesus Christus und seine Natur als Mensch und Gott 

zugleich erfolgt, gibt der Menschheit die Möglichkeit, ihn als Mittler zu erkennen. Dies wird in 

seinem Werk kundgetan, das in seinem Erlösertod und seiner Auferstehung vollbracht wird, 

was gleichzeitig die Fülle der göttlichen Offenbarung bestätigt. In diesem Geiste schreibt über 

die Offenbarung J. Ratzinger im Kommentar zur Konstitution „Dei Verbum“, in der die 

Vermittlung Christi als die Tür für die einzigartige Gemeinschaft mit Gott dargestellt wird. So 

können wir darüber im Werk des späteren Papstes auch lesen: „Die Bewegung der Offenbarung 

 
205 A. Arndt, Vermittlung, in: LThK, Bd. 10, hrsg. v. W. Kasper, Freiburg – Basel – Rom – Wien 2001, 696-697. 
206 Vgl. S. Fausti, Wolność dzieci Bożych. Komentarz do Listu do Galarów, übers. v. L. Rodziewicz-Daktór, 

Kraków 2014, 142; Vgl. H. Langenberg, Der Galaterbrief. Die bedingungslose Gnade und das Problem der 

göttlichen Gerechtigkeit, Hamburg 2012, 73; Vgl. U. Borse, Der Brief an die Galater (RNT), Regensburg 31984, 

134-135. 



 87 

geht aus von Gott (= dem Vater), trifft auf uns durch Christus und schafft uns Zugang zur 

Gottesgemeinschaft im Heiligen Geist.“207 

Obwohl eine derartige Akzentuierung der Rolle Christi als Mittler unumstritten ist und 

jeder Versuch dieses Wahrheitsgut in Frage zu stellen, zur göttlichen Offenbarung 

widersprüchlich wäre208, ist es aus der exegetischen Sichtweise ein gewisses Vorwegnehmen 

der Fakten, die vor kurzem besprochenen Stellen aus dem Galaterbrief im breiten biblischen 

Kontext nicht zu betrachten. Darauf weist in seinem historisch-exegetischen Kontext H. Schlier 

hin, der die Stellen aus Gal 3, 19-20 im Licht der alttestamentlichen Tradition betrachtet. In 

seinen wissenschaftlichen Überlegungen bemerkt er, dass der Apostel Paulus der Tradition 

folgt, die „ebenso wie das AT Moses als Vermittler zwischen Gott und Israel und zuweilen als 

Interpret des Gesetzes versteht.“209 Seine Mittlerschaft bzw. Vermittlung erweist sich aber als 

unvollkommen, da die Offenbarung Gottes einen unmittelbaren Mittler gebraucht hat, was 

Mose als Mensch nicht erfüllen kann.210 Nicht anders ist es auch beim Propheten Ijob zu 

verstehen, der zwar die Notwendigkeit eines Schiedsrichters wahrnimmt, aber dennoch keinen 

sieht, der seine Hand auf „den Riss“ zwischen Gott und Mensch legen würde. 211 Beim anderen 

Propheten des alten Bundes, Ezechiel, lesen wir über die Notwendigkeit der Suche nach einem 

Mann, der für „den Riss“ eintreten würde und das Volk durch seine Fürbitte und seine Taten 

retten könnte. So schreibt darüber Ezechiel: „Da suchte ich unter ihnen einen Mann, der eine 

Mauer baut und für das Land in die Bresche tritt, damit ich es nicht vernichten muss; aber ich 

fand keinen“ (Ez 22, 30).212 Die Suche nach einem Mann, wie die beiden Propheten schreiben, 

bzw. unsere alttestamentliche Untersuchung zeigt, findet ihre besondere Bedeutung bei Jesaja. 

Er beschreibt in seinem Buch nach Meinung des deutschen Exegeten H.W. Jüngling JWHW 

als Gott, der seinem Volk die Rettung verschaffen will.213 Deswegen können wir in Jes 59, 16 

und 63, 5 über die Aktivität Gottes lesen, durch die ein Ausweg und das Ende der Suche nach 

 
207 J. Ratzinger, Zur Lehre des zweiten Vatikanischen Konzils. Formulierung – Vermittlung – Deutung (Josef 

Ratzinger Gesamte Schriften, Bd. 7), Bd. 2, Freiburg – Basel – Wien 2012, 737-738. 
208 Vgl. KKK 50ff. 
209 H. Schlier, Der Brief an die Galater (KEK.NT, Bd. 7), Göttingen 151989 (6. Aufl. d. Neubearbeitung), 159. 
210 Vgl. ebd. 161-163. 
211 Vgl. Ijob 9, 33; 33, 23-24; Vgl. A. Weiser, Das Buch Hiob (ATD: Neues Göttinger Bibelwerk, Bd. 13), 

Göttingen 61974, 77, 223-224; Vgl. M. Witte, Das Buch Hiob (ATD: Neues Göttinger Bibelwerk, Bd. 13), 

Göttingen 2021, 203-204, 517-521. 
212 Vgl. M. Greenberg, Ezechiel 21 – 37 (HThK.AT, Bd. 51), Freiburg – Basel – Wien 2005, 98. 
213 H.W. Jüngling, Das Buch Jesaja, in: Einleitung in das Alte Testament, (KStTh, Bd. 1/1), hrsg. v. G. Bitter /      

C. Frevel / H.-J. Klauck / u. a., Stuttgart 82011, 538. 



 88 

einem Mittler gefunden wurde. Gott übernimmt selbst die Initiative und beschließt, in der 

Person Christi eine Mittlerschaft herzustellen. Dieser Plan Gottes verursacht, dass das Volk, 

das so lange einen Mittler gesucht und endlich einen gefunden hat, die Kluft zwischen Gott und 

Menschen überbrückt. Dieser Helfer oder auch Held ist aber durch die göttliche Aktion 

gefunden worden, in der das rettende Handeln zum Ausdruck kommt. Diese Situation, die auf 

Gott als den Ursprung zurückzuführen ist, wird endgültig die Gerechtigkeit durch den 

Fürsprecher erfahren.214 

Die vollkommene Mittlerschaft Christi, die unter den Gegebenheiten der Welt zu 

betrachten ist, muss man den Bedingungen des Raumes und der Zeit unterwerfen. Deswegen 

gilt der Höhepunkt der Offenbarung in Jesus Christus als abgeschlossen. Endgültig wird sie 

aber erst dann abgeschlossen sein, wenn am Ende der Zeit das Reich Gottes aufgerichtet und 

die Vollendung herbeigeführt wird.215 Diese eschatologische Ausrichtung, die M. Mühlinger 

als „die eschatologische Realität“ und „die Vollendung des Reiches Gottes“ nennt216, wird von 

Paulus ausführlich im Brief an die Gemeinde in Korinth beschrieben (vgl. 1 Kor 15, 1- 58). 

Diese zukunftsorientierte Hoffnung braucht aber eine konkrete und von Gott beeinflusste 

Mitteilung, die zur Erkenntnis der Bedeutung Christi als Mittler im Heilsplan Gottes führen 

soll. Dieser Prozess soll mit der Annahme der Offenbarung und somit ihrer Inhalte enden. Um 

dieses Ziel zu erreichen, ist wiederum eine Mittlerschaft notwendig, die sich nicht nur in einem 

geschichtlichen Geschehen wahrnehmen lässt, sondern sich vielmehr als eine unvollkommene 

Vermittlung der vollkommenen Vermittlung Christi zu erkennen gibt. Um diese 

Voraussetzungen zu erfüllen, muss, wie dies Ch. Moukala feststellt, von einer Gotteserkenntnis 

die Rede sein, die eine Form erhält, durch die der Mensch eine Reflexion erlebt, dass „Gott 

selber sich im Reden vom Handeln Jesu so zu erkennen gab, dass der Mensch von ihm 

sinnerschließend und sinnerfüllend angesprochen und in Anspruch genommen wird.“217 Dieser 

Zustand wird in seinen späteren Entwicklungen die Stärkung des Glaubens an Gott fordern, der 

sich selbst offenbart und die Menschen mit seiner unbedingten Liebe beschenken will.218 

 
214 Vgl. T. Brzegowy, Księga Izajasza, (NKB.ST, Bd. 12/3), Częstochowa 2019, 682-683, 764; Vgl. U. Berges, 

Jesaja 55 – 66 (HThK.AT, Bd. 45), Freiburg – Basel – Wien 2022, 302-304, 468-469. 
215 Vgl. M. Mühling, Grundinformation Eschatologie. Systematische Theologie aus der Perspektive der Hoffnung, 

Göttingen 22022, 385-387. 
216 Vgl. ebd., 387-418. 
217  Ch. Moukala, Geschichte als Vermittlung von Gott und Mensch. Eine kritische Auseinandersetzung mit 

Wolfhart Pannenberg (Theos – Studienreihe Theologische Forschungsergebnisse, Bd. 123), Hamburg 2015, 177. 
218 Vgl. ebd., 177-185. 



 89 

Dieser Weg der Gotteserkenntnis und der Hinführung des Menschen in den Bereich der 

persönlichen Begegnung mit der transzendenten Erfahrung der Gottesnähe, liegt in der Sphäre 

des menschlichen Könnens und ist dort einzuordnen. Denn, wie dies K. Löwith in seinen 

wissenschaftlichen Ausführungen präsentiert, ist der Mensch „ad imaginem et similitudinem 

Gottes geschaffen und also von Grund aus ein zu seinem Ursprung transzendierendes Gleichnis 

(…).“219 Das, was aber dafür notwendig ist, ist nach Meinung des deutschen Philosophen die 

Auslegung des Heilsgeschehens, das im Sinne des Heils geschieht, d.h. ohne Einschränkung 

der sprachlichen oder sachlichen Bedingungen.220 Dieses Problem taucht bei Mose auf, dessen 

Position als Mittler in einer verhüllten Weise geschieht. Diese Meinung vertritt mit sehr starken 

Argumenten S. Hulmi. Die Exegetin argumentiert ihre wissenschaftlichen Ergebnisse durch die 

Zusammenstellung des Apostels Paulus einerseits und Mose andererseits. Das so entstandene 

Bild der Vermittlungsarten der Offenbarung stellt die beiden großen Gestalten der Bibel in zwei 

Ereignissen dar; Mose in Bezug auf die Erzählung von Ex 34 und Paulus im Hinblick auf den 

neuen Glanz der Christus-Erscheinung und seiner Taten. Obwohl Mose und auch Paulus im 

Dienst Gottes stehen und eine bestimmte Aufgabe bei der Umsetzung des göttlichen Planens 

haben, scheint es bei allgemeiner Betrachtung wichtig, nicht nur die Gemeinsamkeiten bzw. die 

Parallelen der beiden Persönlichkeiten zu sehen, sondern auch die Unterschiede. Gerade diese 

geben der paulinischen Vermittlung ein großes Gewicht. „So wie Mose Angesicht den 

göttlichen Glanz ausstrahlte, wird auch das Aussehen der paulinischen Christen sich in 

denselben Glanz verwandeln. Diese Metamorphose geschieht durch Schauen, nicht durch 

Reden, anderes als im Alten Testament.“221 

Diese Erklärung lässt sich mithilfe einer Skizze folgendermaßen darstellen und 

vertiefen: 

 
219 K. Löwith, Mensch und Menschenwelt. Beiträge zur Anthropologie, in: Sämtliche Werke, Bd. 1 (Sd.-Ausg.), 

hrsg. v. K. Stichweh / M.B. d. Launay, Stuttgart 1981, 371. 
220 Vgl. ebd. 
221 S. Hulmi, Paulus und Mose. Argumentation und Polemik in 2 Kor 3 (Schriften der Finnischen Exegetischen 

Gesellschaft, Bd. 77), Göttingen 1999, 137. 



 90 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Abb. 8: Graphische Darstellung der göttlichen Offenbarung in Bezug auf die Vermittlungsfunktion  

von Mose und Paulus 

 

Die oben präsentierte graphische Beschreibung zeigt neben der bis jetzt geführten 

Analyse der Theologin S. Hulmi auch die Zuwendung eines personalen Gottes zu einem 

personalen Gegenüber. Die rote Linie stellt diesen Prozess dar und weist, wie bereits in diesem 

Unterkapitel besprochen, auf Christus hin, der der Offenbarer, die Offenbarung und der Inhalt 

der Offenbarung ist. Aufgrund des Aktes der göttlichen Offenbarung in der Person Jesu ist zu 

beachten, dass in diesem Werden der Selbstoffenbarung Gottes das personale Gegenüber in 

einer anderen Relation steht. Bei Mose ist das in erster Linie das Reden als eine Art der 

Prophezeiung oder einer Herstellung der Ordnung, die das Wesen Gottes in einer verhüllten 

Form kundtut. Diese Methode erweist sich als vergänglich und wird durch das paulinische 

Schauen ergänzt. Der Apostel muss also nicht mehr denselben Weg wie Mose gehen, sondern 

viel mehr auf Christus zeigen, in dem sich alle Prophezeiungen erfüllen und eine neue Ordnung 

unter den Menschen eingeführt wird.222 Diese zwei Perspektiven der Vermittlung stehen nicht 

im Gegensatz zueinander. Sie ergänzen sich in all ihren Besonderheiten. Es scheint, dass genau 

diese Einzigartigkeit auch S. Zatwardnicki bemerkt hat. Der polnische Theologe beschäftigte 

sich mit der Theologie der Offenbarung, durch die er eine starke Relation zwischen dem Wort 

und seiner Annahme und der Wahrnehmung ihrer in den konkreten Fakten erfüllten Aussagen 

feststellt. Für den Wissenschaftler ist in diesem Lichte die Auferstehung ein gutes Beispiel 

dieser neuen Wirklichkeit, die dem Menschen eine bis dato nicht bekannte Communio mit Gott 

 
222 Vgl. 2 Kor 3-4; Röm 13. 



 91 

ermöglicht. Diese direkte Folge der Verbundenheit mit Gott wirft ein neues Licht auf ihn. Die 

Wahrnehmung Gottes verändert das menschliche Leben und gibt ihm eine Perspektive, die 

nicht nur alle Bereiche des Lebens beeinflusst, sondern viel mehr und darüber hinaus die 

Erlösung und die eschatologische Erwartung verkündet.223 In diesem Sinn ist der Glaube daran 

eine gewisse Antwort jedes Einzelnen und die aktive Reaktion auf die Offenbarung Gottes. Die 

Annahme des Glaubens fordert aber auch den Gläubigen heraus, das Leben im Lichte der 

göttlichen Wahrheiten zu führen. Der Theologe S. Zatwardnicki beschreibt diesen Werdegang 

der menschlichen Lebensausrichtung folgendermaßen: „Wenn das Wort etwas vermittelt, 

vollbringt es gleichzeitig auch das, wovon es erzählt. Paulus erwartet, dass die Verkündigung 

des Wortes der Versöhnung wirklich zum Glauben führen wird und tatsächlich das verwirklicht, 

was proklamiert wurde. “224 

Den so wissenschaftlich dargelegten Unterschied zwischen Mose und Paulus, bzw. 

zwischen dem alttestamentlichen und neutestamentlichen Zugang zur Offenbarung, kann man 

auch mithilfe von S. Hulmi vertiefen. Es scheint, dass es der finnischen Theologin gelungen ist, 

die Vermittlung des Apostels Paulus auf den Punkt zu bringen und ihn sowohl als einen 

Fortsetzenden des alten Äons als auch einen Gründer des Neuen zu zeigen, immer im Hinblick 

auf die Selbstmitteilung Gottes, die man als Ganzes betrachten soll. So schreibt sie darüber: 

„Die Gegner des Paulus wollten Nachfolger des Mose sein, aber nach der Meinung des Paulus 

ist es ihnen nicht gelungen, sondern nach dem Vorbild der Israeliten haben auch sie sich 

verstockt. (…) [Die] paulinischen Christen – unterscheiden sich von den Israeliten und von den 

Gegnern gerade in der Hinsicht, dass (…) [sie] den Glanz Christi betrachten (…). Anders als 

nach der Meinung der Gegner, können alle – und nicht nur einige – den Glanz betrachten 

(…).“225 

Das zweite Argument, mit dem wir uns am Anfang unserer biblischen Überlegungen 

auseinandergesetzt haben und das sich bei der Betrachtung des Begriffes „Vermittlung“ auf die 

missionarische Tätigkeit Paulus bezieht, ist der rechtliche und philosophische Kontext der 

Vermittlung.226 Diesen Zugang, obwohl er erst in der ersten Hälfte des 19. Jh. wissenschaftlich 

relevant geworden ist, kann man auf den Apostel und seine Wahrnehmung der Offenbarung in 

der Person Christi zurückführen. Es scheint in diesem Kontext, dass der Völkerapostel schon 

 
223  Vgl. S. Zatwardnicki, Od teologii objawienia do teologii natchnienia. Studium inspirowane twórczością 

Geralda O’Collinsa i Josepha Ratzingera, Lublin 2022, 107-113. 
224 Ebd., 108. 
225 S. Hulmi, Paulus und Mose, 139. 
226 Vgl. A. Arndt, Vermittlung, in: LThK, Bd. 10, 696-697. 



 92 

vor dem Streit zwischen zwei großen Strömungen der Moderne, nämlich dem 

Supranaturalismus einerseits und dem Rationalismus andererseits, bzw. zwischen den Schulen 

F.D.E. Schleiermachers und G.W.F. Hegels eine Antwort auf die Frage gefunden hat, welche 

philosophischen Konzepte der beiden großen deutschen Philosophen in der Sphäre der 

menschlichen Möglichkeit stehen, das Immanente und somit mit all seinen Einschränkungen 

das Transzendente zu erkennen.227 Wenn wir bei dieser Überlegung bleiben und aus dieser 

Perspektive auf die Problematik der Vermittlung schauen, dann werden wir feststellen müssen, 

dass eine Begegnung zu einer neuen Selbsterfahrung führen kann. Die Reaktion darauf ist die 

Veränderung des Bewusstseins, das sich im Erkenntnisprozess des eigenen Seins selbst als 

Gegenstand des Erkenntnisprozesses versteht und, sich durch dieses Gegenüber neu orientieren 

muss. In diesem Geiste wird das Bewusstsein auch das Absolute erkennen können, das gerade 

durch die Vermittlung und die Reflexion zu Stande kommt.228 Die Vermittlung kann man in 

diesem Licht als eine Art des geistlichen Phänomens verstehen, durch das der Mensch fähig 

wird, aus der Sphäre seines eigenen Ichs herauszukommen und das zu erkennen, was ihm 

gegenüber steht. Diese Begegnung, bzw. die Gegenüberstellung geschieht durch die göttliche 

Offenbarung, die, wie wir bereits erwähnt haben, in einer personalen Form zu verstehen ist. Der 

Apostel Paulus steht in seinem Dienst also in dieser Relation, Gott als Offenbarender und Ich 

als Schauender und versucht alles zu unternehmen, damit jeder aus dieser Beziehung Gott – 

Mensch auch leben kann. Diese Beziehung steht trotz ihrer Kraft, die im Heilswirken Jesu zu 

suchen ist, in keinem Gegensatz zur alttestamentlichen Gemeinschaft mit Gott, sondern sie 

vertieft und führt auf eine neue, bis jetzt noch nicht greifbare Ebene.  

Die Zusammenfassung der beiden paulinischen Denkmodelle bei der Vertiefung des 

Begriffes „Vermittlung“ soll für uns ein langes Zitat von der Theologin E. Kobel sein, die in 

ihrer wissenschaftlichen Argumentation die beiden Methoden, sowohl des religiös-

theologischen als auch rechtlichen und philosophischen Kontaktes, verbindet und dadurch auch 

zeigt, wie wichtig für Paulus der Begriff der Vermittlung gewesen ist und wieviel sich dahinter 

auch vom paulinischen Verständnis der Glaubensverkündigung versteckt hat. Sie schreibt wie 

folgt: „Durch Christus wandelt sich die Identität des Paulus, insofern als er sich zwar weiterhin 

als Ἰουδαῖος und eingebunden in das kollektive Orientierungssystem der Ἰουδαῖοι darstellt, 

aber innerhalb dieser Identität eine Freiheit hat, die es ihm erlaubt, mit all seinen 

 
227 Vgl. F. Voigt, Vermittlung im Streit. Das Konzept theologischer Vermittlung in den Zeitschriften der Schulen 

Schleiermachers und Hegels (WUNT, Bd. 140), Tübingen 2006, 2-3. 
228 Vgl. A. Arndt, Vermittlung, in: LThK, Bd. 10, 696-697. 



 93 

Identitätsanteilen zu spielen, d.h. zu variieren. Insofern verbleibt Paulus nach eigener 

Auffassung im Orientierungssystem des Judentums, aber dieses hat sich seiner Auffassung nach 

radikal verändert, indem es permeabel geworden ist für Menschen, die ihm ursprünglich nicht 

entstammen.“229 Weiter ergänzt die Theologin: „Diese Botschaft zu vermitteln, um Menschen 

durch den Glauben an Christus zu gewinnen, damit möglichst viele – mindestens aber einige  

(1 Kor 9, 22d) – zum Heil gelangen, ist sein explizit deklariertes Bestreben. Durch sein 

Vermitteln verändert sich nicht nur Paulus selbst, sondern auch seine Auffassung vom 

Judentum, seine Version des kollektiven Orientierungssystems, dem er abstammt. Die 

Hoffnung auf den Messias sieht er durch die Auferstehung Christi bestätigt, und dieser Christus 

steht fortan im Zentrum. An ihm hat sich alles andere zu orientieren.“230 

 

 

2.2.3 Propaganda 

 

Der Begriff „Propaganda“ ist eine sehr komplexe und vielschichtige Phrase, die ihren 

Ursprung und ihre Bedeutung in der historischen Entwicklung hat. Die genaue Suche nach der 

Herkunft dieses Wortes führt uns in den Bereich der Biologie. In dieser Wissenschaft ist 

Propaganda als eine Art der Ausbreitung oder Fortpflanzung zu definieren. Dasselbe bedeutet 

auch die genaue Etymologie dieses Begriffes, durch die Propaganda so viel wie „ausbreiten“ 

oder „fortpflanzen“ bedeutet. Eine Wende in der Verwendung unseres Phraseologismus finden 

wir erst im 17. Jh. In diesem Zeitraum kommt es zur neuen Definierung unseres Begriffes. 

Durch die Jesuiten und die durch sie geleitete Kongregation für die Verbreitung des Glaubens, 

wird Propaganda mit den sog. Missionsanstalten in Verbindung gebracht und somit mit einem 

kirchlichen Bezug bekleidet.231 

Der Begriff „Propaganda“ erhält im Entwicklungsprozess seiner Verwendung auch 

einen nahen Bezug zur Politik. In diesem Kontext scheinen zwei große totalitäre Systeme des 

20. Jhs. eine negative Bedeutung zu haben. Sowohl der Kommunismus als auch der 

Nationalsozialismus haben Propaganda als Vermittlung bzw. Agitation der eigenen Positionen 

und Wahrheiten benützt. Im Licht dieser Information ist besonders J. Goebbels zu betrachten, 

 
229 E. Kobel, Paulus als interkultureller Vermittler. Eine Studie zur kulturellen Positionierung des Apostels der 

Völker (Studies in Cultural Contexts of the Bible, Bd. 1), Paderborn 2019, 177. 
230 Ebd. 177-178. 
231 Vgl. R. Funiok, Propaganda, in: LThK, Bd. 8, 629. 



 94 

der als Propagandaminister unter Adolf Hitler gewirkt hat. Sein Ziel ist es gewesen, die Massen 

zu beeinflussen. In unserem Studium geht es aber um die Untersuchung der Propaganda, die 

für W. Rienbold eine besondere Sinnhaftigkeit erhält und dadurch auch anders verstanden 

werden soll, nämlich als „Beeinflussung, Werbung durch Wort und Schrift in Verfolgung eines 

bestimmten Interesses.“232 

Die positive Absicht der Propaganda bzw. die Zurückführung ihrer Bedeutung auf den 

christlichen Ursprung finden wir im neutestamentlichen Zusammenhang. Die biblische 

Dimension gibt unserem Begriff die Funktion einer Überredung, die die Menschen von einer 

konkreten Haltung überzeugen will. Diese Überzeugung geschieht auf einer 

Kommunikationsebene zwischen dem, der die Wahrheiten entweder in Wort oder Tat 

verkündet und dem, der sich davon überzeugen lässt und dadurch auch sein Leben verändert.233 

Deutlich wird diese Erklärung mithilfe der Botschaft aus 2 Kor 12, 12, wo steht: „Das, woran 

man den Apostel erkennt, wurde mit großer Ausdauer unter euch vollbracht: Zeichen, Wunder 

und machtvolle Taten.“ Wenn wir dazu noch die Erzählung über die Heilung eines Gelähmten 

im Tempel von Jerusalem aus Apg 3 1-10 nehmen, dann erhalten wir das Bild der Propaganda 

als eine Form der Attraktivität des Glaubens, das durch Wunderheilungen oder das Engagement 

unter den Menschen verbreitet wird. 

 

 

2.2.4 Mission 

 

Der Begriff „Mission“ ist wie „Propaganda“ in seiner Erklärung kein leichtes Wort und 

bleibt stets Gegenstand der wissenschaftlichen Untersuchungen. 234  Wenn wir aus der 

Perspektive des theologischen Denkens auf „Mission“ schauen, dann erhalten wir einen 

 
232 W. Reinbold, Propaganda und Mission im ältesten Christentum. Eine Untersuchung zu den Modalitäten und 

der Ausbreitung der früheren Kirche (FRLANT, Bd. 188), Göttingen 2000, 274. 
233 Vgl. T. Bussemer, Propaganda. Konzepte und Theorien, Wiesbaden 2005, 10f. 
234 An dieser Stelle ist zu betonen, dass sich der Begriff „Mission“ nicht nur auf die Missionswissenschaft oder 

Missiologie bezieht, sondern auch auf die Theologie oder die Theorie der Mission. Die diversen Bezeichnungen, 

die die wissenschaftlichen Untersuchungen benennen, müssen als eine Einheit betrachtet werden, durch die man 

alle Aspekte der Mission vertiefen kann. Dieser methodische Weg des Studiums ist eng mit der Sendung der Kirche 

verbunden, in der die Glaubensverkündigung durch den Missionsbefehl Jesu aus dem Matthäusevangelium (vgl. 

Mt 28, 16-20) eine wichtige Stellung bekommt und auf den Auferstandenen hinweist, als dessen weltweiter 

Auftrag, der zugleich auch das erste Evangelium im NT bildet.  



 95 

Zugang, der uns nicht nur beim terminologischen Verständnis helfen kann, sondern vielmehr 

eine theologische Disziplin zeigt, die für G. Collet, „sich entsprechend dem jeweiligen 

Verständnis der Sendung der Kirche im Rahmen der Glaubenswissenschaft explizit  mit der 

universalen Bestimmung des Evangeliums beschäftigt.“235 In diesem Kontext scheinen die 

Worte des Theologen F. Hand besonders schlüssig zu sein: „Christliche Kirche ist 

missionierende Kirche (…) [und dadurch] Kirche im Sinne des Neuen Testaments (…).“236 

Eine derartige Vertiefung des Begriffes „Mission“ zeigt uns zwei wichtige 

Eigenschaften unseres Terminus. Zum einen ist er eng mit der Kirche verbunden und zum 

anderen findet er seinen wichtigen Grund im NT. Diese zwei Erkennungspunkte scheinen eine 

gewisse Einheit zu bilden. Dies erkennt man bei der Suche nach dem griechischen Äquivalent 

des deutschen Wortes „Mission“. Obwohl man in den neutestamentlichen Schriften unseren 

Begriff nicht findet, müssen wir nach O. Betz drei Worte in Betracht zeihen. Diese sind: 

ἀποστολή (Apostolat, Apostelamt) πέμπω (schicken, beauftragen) ἀποστέλλω (senden, 

schicken).237 Die genaue Analyse dieser drei Termini beschreibt eine Wechselbeziehung, die 

man im Begriff „Mission“ feststellen kann und die uns motiviert, diesen Ausdruck in einem 

breiteren Kontext zu betrachten. 

Die vor kurzem erwähnte Wechselbeziehung lässt sich mithilfe der oben dargestellten 

Worte erkennen. Zuerst sehen wir, dass der Begriff „Mission“ in der neutestamentlichen 

Sprache so viel wie „senden“ oder „schicken“ bedeutet und mit dem Apostolat verbunden ist. 

Die exegetische Untersuchung der Häufigkeit der Verwendung von ἀποστολή, πέμπω und 

ἀποστέλλω weist darauf hin, dass wir mit den Termini zu tun haben, die sehr oft im NT 

vorkommen, insgesamt 215-mal, davon 14-mal bei Paulus.238  Die genaue Betrachtung der 

Bibelstellen erlaubt uns festzustellen, dass die Mission in den neutestamentlichen Schriften 

entweder die Sendung des Sohnes durch den himmlischen Vater oder die Sendung der Kirche 

meint. Obwohl diese Beschreibung eine Dimension der Mission darstellt, die in ihrer 

theologischen Auslegung unterschiedlich ist, müssen wir nach J. Margull sagen, dass diese 

 
235 G. Collet, Missionswissenschaft, in: LThK, Bd. 7, hrsg. v. W. Kasper, Freiburg in. Br. – Basel – Rom – Wien 

1998, 324. 
236 F. Hand, Mission in neutestamentlicher Sicht. Aufsätze, Vorträge, Predigten (MWF.NF, Bd. 8), Erlangen 1999, 

43. 
237 Vgl. O. Betz, Mission: III. Neues Testament, in: TRE, Bd. 23, hrsg. v. G. Müller, Berlin – New York 1994, 23-

24. 
238 ἀποστολή: vgl. Röm 1, 5; 1 Kor 9, 2; Gal 2, 8; πέμπω: vgl. Röm 1, 5; 1 Kor 9, 2; Gal 2, 8; Phil 2, 19. 23. 25. 

28; 4, 16; 1 Thes 3, 2. 5; ἀποστέλλω: vgl. Röm 10, 15; 1 Kor 1, 17; 2 Kor 12, 17. 



 96 

doppelte Richtungserstreckung im gemeinsamen Kontext, d.h. untrennbar, verstanden werden 

soll.239 Darauf bezieht sich Johannes Paul II., indem er schon am Anfang des ersten Kapitels 

der Enzyklika „Redemptoris missio“ vom 7.12.1990 schreibt: „Die weltweite Sendung der 

Kirche kommt aus dem Glauben an Jesus Christus, wie es im Bekenntnis des Glaubens an den 

dreieinigen Gott heißt (…). Allein im Glauben kann die Sendung verstanden werden, auf ihn 

hin ist sie gegründet.“240 Weiters schreibt der Papst: „Letzter Sinn der Sendung ist es, Anteil zu 

geben an der Gemeinschaft, die zwischen Vater und Sohn besteht.“241 

Im Hinblick auf die vor kurzem durchgeführte Analyse des Begriffes „Mission“ scheint 

es nachvollziehbar zu sein, dass wir während der weiteren Überlegungen bei der Untrennbarkeit 

der Sendung des Sohnes durch Gott und der Sendung der Kirche bleiben. Diese Einheit in ihrer 

Unterschiedlichkeit bringt die Mission auf eine Ebene, die sowohl in der transzendentalen als 

auch in der immanenten Sphäre zu suchen ist. Die Analyse der Mission im Kontext der 

paulinischen Tätigkeit, obwohl sie der Überlieferung der Apostelgeschichte nach an der 

göttlichen Sendung partizipiert (vgl. Apg 9, 1-22), ist im Zusammenhang mit der immanenten 

Handlung zu verstehen. Sie ist jedoch, wie dies durch die Beschreibung der Bekehrung des 

Saulus dargestellt wird, untrennbar mit der Transzendenz Gottes, die der Grund und die Quelle 

des paulinischen Wirkens gewesen ist. Die so verstandene Mission, die sich direkt auf den 

Apostel Paulus bezieht, ist in einer doppelten Dimension zu betrachten. Denn, wie der Theologe 

W.P. Bowers feststellte, man muss die Mission des Apostels als „eine missionarische Tätigkeit“ 

und als „ein Konzept der Mission des Paulus“ ins Blickfeld fassen.242 

Nach Meinung des Wissenschaftlers ist zu beachten, dass Paulus die Mission als 

Sendung der Kirche konkret mit dem genauen geografischen Überblick und dem 

ekklesiologischen Ziel des apostolischen Strebens zur Geltung bringt. Deswegen können wir 

beim afrikanischen Theologen auch wie folgt lesen: „Es ist also durch die genauere Analyse 

überraschend festzustellen, dass die Überlegung, mit der Paulus die geographisch definierte 

Expansion des Glaubens durchführte, offenbar in seiner Zeit kein würdiges Äquivalent hat. 

Auch der Schwerpunkt missionarischer Bemühungen bei der Gründung der Gemeinschaften 

 
239 Vgl. J. Margull, Mission. III: A. Begründung und Ziel, in: RGG3, Bd. 4, hrsg. v. K. Galling, (1960), 973-980. 
240  RM, 1, in: https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_ 

redemptoris-missio.html (Stand: 16.05.2023). 
241 Ebd., Kap. 3. 
242 W.P. Bowers, misja, in: Słownik teologii św. Pawła (PSB), hrsg. v. G.F. Hawthorne / R.P. Martin / D.G. Reid, 

hrsg. v. pol. Vers. K. Bardowski, übers. v. L. Canghelaris / A. Czwojdrak / T. Fortuna / u. a., Warszawa 2000, 

319-320. 



 97 

und ihre Pflege weisen keine exakten Parallelen zu anderen Beispielen (…) in der griechisch-

römischen Welt auf.“243 Sehr interessant scheint auch in diesem Kontext die Argumentation der 

paulinischen Konzeption der Mission zu sein. Für W.P. Bowers ist sie ein wichtiger Teil der 

paulinischen Theologie, die bis jetzt nicht genügend untersucht worden ist. Deswegen schreibt 

der Wissenschaftler: „Und doch, wenn wir das eindeutige Engagement des Paulus in der durch 

die Berufung durchgeführten Mission berücksichtigen, haben wir Grund anzunehmen, dass 

man für das richtige Verständnis der paulinischen Theologie seine Wahrnehmung der Mission 

erwähnen soll. Diese Methode ermöglicht es, auf den Platz und auf die Bedeutung der Mission 

unter den Heiden mithilfe der theologischen Reflektion hinzuweisen. Ansonsten wird es 

schwierig, das richtige Verständnis der Mission des Paulus und seine Theologie näher zu 

definieren.“244 Eine derartige Vertiefung des Begriffs „Mission“ im Hinblick auf Paulus und 

auf seine Theologie beschreibt unseren Terminus nicht nur als eine bloße Sendung, sondern 

viel mehr als eine Sendung im Sinne eines Auftrages mit seinem wesentlichen Teil, der, in 

Bezug auf die paulinische Tätigkeit, auf alle Menschen ausgerichtet ist. 

Die so gestellten Bedingungen, die uns zum Verständnis der Mission führen, zeigen, 

dass wir es hier mit einem zentralen Begriff im Denken des Apostels zu tun haben. Bei all 

diesen theologischen Überlegungen lohnt es sich, unsere Aufmerksamkeit E. Pausch zu 

schenken. Der Theologe betrachtet Mission im Lichte eines Bildungsgeschehens.245 Aufgrund 

der bis jetzt geführten Analyse lässt sich diese Meinung auf den ersten Blick annehmen. Wenn 

wir aber nochmals auf die Rolle der Sendung bzw. der Mission zurückschauen, müssen wir 

feststellen, dass diese Erklärung eine gewisse Herabsetzung unseres Terminus darstellt. Es 

erscheint daher nachvollziehbar zu sein, wenn wir in unseren wissenschaftlichen Ausführungen 

die Bedeutung der Mission genauer und nicht so allgemein wie E. Pausch es tut betrachten. 

Stattdessen lohnt es sich nach W. Reinbolds festzustellen, dass man die Mission wie folgt 

versteht: „Die gezielte Ausbreitung einer Religion unter Menschen (…), die nicht Anhänger 

dieser Religion sind.“246 

Diese begriffliche Erklärung der Mission scheint schlüssig zu sein. Zugleich ergänzt sie 

auch die Mission und verleiht ihr neben der Sendung noch die Bedeutung der Beauftragung, 

die von Jesus Christus ausgeht. Er ist der wahre Lehrer, der die Apostel beauftragt hat, selber 

 
243 Ebd., 482. 
244 Ebd., 485. 
245 E. Pausch, Dem Vorbild Gottes folgen. Wie der Begriff der Mission heute gefüllt werden kann, in: EK, Bd. 32, 

(1999), 40 – 43. 
246 W. Reinbold, Propaganda und Mission im ältesten Christentum, 10. 



 98 

als Lehrer tätig zu sein. In diesem Geiste ist die Mission wie die Weitergabe der Wahrheiten, 

die Gott durch seinen Sohn den Menschen anvertraut hat. 

 

 

2.2.5 Tradition 

 

Der Terminus „Tradition“ bedeutet so viel wie Übergabe und beschreibt den Vorgang 

eines Übergangsprozesses, durch den der Inhalt einer übergebenen Information näher 

definierbar wird. 247 Eine weitere Erklärung des Begriffs „Tradition“ schildert uns B. Kahl. Die 

Wissenschaftlerin versteht „unter ‚Tradition‘ im weitesten Sinne (…) übernommenes Gut 

geistiger Art. Dieses ist als Traditum immer Ergebnis eines ‚actus tradendi‘, der – wiederum 

ganz allgemein –als der fortlaufende Prozess des Empfangens und Weitergebens bezeichnet 

werden kann. Dabei besteht das für den Traditionsbegriff eigentlich konstitutive Merkmal 

darin, dass in diesem Prozess des Überlieferns die Kontinuität des Überlieferten gewahrt 

wird.“ 248  Die präsentierte Erklärung des Begriffs „Tradition“ passt zur etymologischen 

Untersuchung unseres Wortes. Im Lateinischen heißt es tradere, dessen Ursprung in transdare 

zu suchen ist. Gemäß diesen Informationen bedeutet die Tradition „den Vorgang der Übergabe 

als auch das Übergebende selbst.“249 

Die vor kurzem dargestellten Analysen lassen sich auf die Entfaltung des Glaubens 

zurückführen. Infolge dieser These, die wir aufgrund der paulinischen Aussage in Röm 10, 17 

nachweisen können, scheint es nachvollziehbar zu sein, wenn der Glaube von uns auch als eine 

Form der Tradition verstanden wird. Diese Tradition wird in ihrem Ursprung vom Menschen 

empfangen und weitergegeben. Durch dieses aktive Verständnis des Glaubens müssen wir nach 

S. Stasiak feststellen, dass die Annahme des Glaubens sowohl mit Gehorsam ihm gegenüber 

verbunden ist als auch mit „dem persönlichen Engagement im Glauben.“250 Diese Tatsache ist 

für den polnischen Theologen in der Botschaft begründet, die uns Jesus Christus anvertraut hat 

und gleichzeitig auch in der Botschaft, die über Jesus Christus berichtet.251  Wenn wir auf 

 
247 Vgl. T. Borsche, Tradition: I. Philosophisch-anthropologisch, in: LThK, Bd. 10, 148. 
248 B. Kahl, Traditionsbruch und Kirchengemeinschaft bei Paulus. Eine exegetische Studie zur Frage des „anderen 

Evangeliums“ (AzTh, Bd. 60), Berlin 1976, 7. 
249 T. Borsche, Tradition, in: LThK, Bd. 10, 148. 
250 S. Stasiak, List do Rzymian (NKB.NT, Bd. 6), Częstochowa 2020, 506. 
251 Ebd. 



 99 

diesem Weg der Untersuchung bleiben, müssen wir die paulinische Tradition mit der Person 

Jesu Christi in Verbindung setzen. In ihm ist das Handeln Gottes sichtbar und stellt den Kyrios 

als die wahre Quelle und den Ursprung schlechthin dar.252 

Die weitere Vertiefung der Bedeutung Tradition im paulinischen Wirken finden wir bei 

K. Wegenast, der dabei eine urchristliche Bekenntnisform oder eine alte Paränese sieht.253 

Einen derartigen Zugang eröffnet uns das Tor zum Judentum, mit dem Paulus als Jude direkt 

verbunden gewesen ist. Ein Beispiel dafür liefert uns der Völkerapostel in 1 Kor 11, 23-25. In 

diesem Text über den Neuen Bund, den Gott durch Jesus mit den Menschen schließt, bezieht 

er sich auf Jer 31, 31-34, wo der Prophet Jeremia im Neuen Bund eine göttliche Handlung und 

die Offenbarung der göttlichen Macht verkündet. Nicht anders ist es auch mit den anderen 

Texten aus den paulinischen Briefen, die, wie das K.-H. Ostmeyer festgestellt hat, an vielen 

Stellen in der jüdischen Religion verwurzelt sind.254 In diesem Geist ist ebenso die literarische 

Tätigkeit als Ganzes gemeint. Dies sieht man mithilfe von F. Siegert, der im Studium der 

hellenistisch-jüdischen Literatur viele Anknüpfungspunkte in den Briefen des Apostels findet. 

Allein in 1 Thess sind das 6-mal, die sich konkret auf 1 Thess 1,3; 4, 13; 4, 14; 4, 17 beziehen.255 

All diese Verbindungen, die auf den Seiten der Hl. Schrift zu finden sind und die wir in 

einer sehr allgemeinen und vereinfachten Form dargestellt haben, zeigen den Begriff der 

Tradition im paulinischen Wirken nicht nur als eine Übergabe des theologischen Inhalts, 

sondern auch als eine Kontinuität der jüdischen Tradition, die im Denken des Paulus und seiner 

Verkündigung eine wichtige Bedeutung hat. Dies schildert uns G. Baltes, indem er feststellt: 

„Mehr und mehr christliche Bibelforscher räumen heute ein, dass wir in den Briefen des Paulus 

nicht etwa eine fremde und neue Religion, sondern einen authentischen Ausdruck jüdischen 

Glaubens und Lebens im ersten Jahrhundert vor uns haben. Mehr und mehr Forscher sind der 

Meinung, dass Paulus sich selbst zeitlebens als Jude verstand, das heißt nach seiner 

Hinwendung zu Jesus und bis ans Ende seines Lebens.“256 

 
252 Vgl. 1 Kor 15, 1-5. 
253 K. Wegenast, Das Verständnis der Tradition bei Paulus und in den Deuteropaulinen (WMANT, Bd. 8), 

Neukirchen 1962, 9. 
254 Vgl. K.-H. Ostmeyer, Jüdische Gebete aus der Umwelt des Neuen Testaments. Ein Studienbuch, übers. v.         

K.-H. Ostmeyer (BTSt, Bd. 37), Leuven – Paris – Bristol, CT 2019, 38, 119, 138, 139, 141, 270f., 291, 298, 303, 

315. 
255 Vgl. F. Siegert, Einleitung in die hellenistisch-jüdische Literatur. Apokrypha, Pseudepigrapha und Fragmente 

verlorener Autorenwerke, Berlin – Boston 2019, 303, 366, 377, 577, 580. 
256 G. Baltes, Paulus – Jude mit Mission. Alter Glaube in einer veränderten Kultur, Marburg a. d. Lahn 2016, 20. 



 100 

Eine Tradition, die man als eine Übergabe und eine Forderung der Kontinuität des 

konkreten Denkens versteht, gewinnt bei der paulinischen Tätigkeit sowohl in mündlicher als 

auch in schriftlicher Ausdrucksweise der Glaubensverkündigung an Gewicht. In ihr findet der 

Apostel seine Aufgabe und Berufung. Diesen Gedanken greift auch B. Kahl auf. Die 

Wissenschaftlerin sieht in der paulinischen Tätigkeit eine klare Linie, die sich sowohl in der 

Berufung des Paulus als auch in seinem „ausgesandten“ und „ausgewählten“ Sein zeigt. Zu 

diesem Schema gehört für die Theologin auch die Reaktion der Mitglieder der Gemeinde, die 

das vom Paulus angebotene Gut annehmen. Gerade an dieser Stelle scheint für sie die 

Bedeutung der Tradition besonders wichtig zu sein. Deswegen schreibt sie auch, dass hinter 

dieser Übermittlung der theologischen Inhalte „das dem Paulus vorgegebene und von ihm 

weitergegebene Traditum (…) [zu erkennen ist].“ 257  Eine derartige Art und Weise des 

Betrachtens der Tradition und ihres Einflusses auf Paulus muss aber aus der Perspektive der 

Offenbarung verstanden werden. Deswegen hebt K. Wegenast diesen Gedanken in seinen 

Untersuchungen hervor und stellt fest: „(…) die Offenbarung [ist] der Tradition immer voraus, 

ja, ist die Offenbarung Norm über aller Tradition von Bekenntnissen, über aller 

Verkündigung.“258 

 

 

2.2.6 κοινωνία 

 

Die Bedeutung des Begriffes κοινωνία lässt sich in erster Linie durch die deutsche 

Übersetzung unseres Wortes erklären, was zwar aufgrund der zahlreichen Quellen keine 

Problematik darstellt, aber zu einer Besonderheit des in diesem Unterkapitel untersuchten 

Terminus führt. 

Diese Besonderheit lässt sich zuerst bei der allgemein übersetzten Bedeutung von 

κοινωνία erkennen, die man als „Gemeinschaft“, „innige Bezeigung“, „Anteilnahme“ oder 

„Zusammenhalten“ beschreiben kann. Wir sehen also, dass wir es hier mit einem Ausdruck zu 

tun haben, der eine menschliche Haltung schildert, bei der es um Zugehörigkeit und Beteiligung 

geht. Diese Relation ist auch im sakralen Bereich wahrzunehmen, durch die die Griechen eine 

Vereinigung mit den Gottheiten zum Ausdruck gebracht haben. In diesem Licht scheint die 

Meinung des Bibelwissenschaftlers F. Hauck interessant zu sein, der unseren Begriff  in einem 

 
257 B. Kahl, Traditionsbruch und Kirchengemeinschaft bei Paulus, 11. 
258 K. Wegenast, Das Verständnis der Tradition bei Paulus und in den Deuteropaulinen, 91. 



 101 

größeren Sprachumfang betrachtet, zu dem auch κοινωνός (Teilhaber, Gefährte), κοινωνέω 

(bereit zu teilen), συγκοινωνός (Teilhaber, Genosse, Bruder) und συγκοινωνέω (zusammen 

Anteil haben, sich zugleich beteiligen oder Anteil geben, teilen) gehören.259 In seinen weiteren 

wissenschaftlichen Untersuchungen bemerkt der Forscher, dass all diese Ausdrucksformen 

ihren Ursprung im Profangriechischen haben und eine wichtige Bedeutung haben, was durch 

den vor kurzem erwähnten deutschen Professor wie folgt festgestellt wird:  „(…) im 

Griechentum [wurde] gern die Freundschaft als Höchstausdruck der Gemeinschaft angesehen. 

Nach griechischen Begriffen ist dabei weitgehende Bereitschaft zur Teilhabe auch am 

materiellen Besitz eingeschlossen.“260 

Obwohl die Wortgruppe κοινων- unter den Griechen und im Bereich ihrer 

Siedlungsgebiete mit dem alltäglichen Leben stark verbunden gewesen ist, lässt sich dasselbe 

nicht über die jüdische Bevölkerung sagen. In der BHS finden wir zwar auch eine hebräische 

Gruppe von רבת , die, ähnlich wie ihre griechische Form, eine Gemeinschaftlichkeit zum 

Ausdruck bringt, sie ist jedoch von der Bedeutung her anders orientiert. Diese Tatsache kann 

man mithilfe einiger Beispiele aus der alttestamentlichen Überlieferung erkennen, die in den 

ר בת -Aussagen eine Art der Verbundenheit der Völker261, einer Hausgemeinschaft262, eines 

gemeinsamen Zieles263, einer Lebensgemeinschaft, wie z.B. Gattin264, einer Verbundenheit der 

Frommen265 zum Ausdruck bringt. Unsere Aufmerksamkeit soll aber besonders Lev 5, 21 

gehören. Diese Bibelstelle aus Pentateuch gilt als die Einzige, die in ihrer Übersetzung den 

direkten Bezug auf κοινωνία nimmt. An der gerade erwähnten Stelle aus dem Buch Levitikus 

finden wir eine Wiedergabe für ְּדיָ תמֶוּשֹת  (das Hinterlegte), die in ihrer genauen Übersetzung 

der Wiedergabe der Targume mit ׁאדָיְ תוּכּתָּוּש  entspricht. Sie beschreibt eine 

Gemeinschaftlichkeit der Hand, die man auch als eine Art der gemeinschaftlichen Teilnahme 

am Gutem verstehen kann.266 

 
259 F. Hauck, κοινωνός, κοινωνέω, κοινωνία, συγκοινωνός, συγκοινωνέω, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 3, hrsg. v. 

G. Kittel / G. Friedrich, Stuttgart 2019, 798-799. 
260 Ebd., 799. 
261 Vgl. Gen 14, 3. 
262 Vgl. Spr 21, 9. 
263 Vgl. Hi 40, 30. 
264 Vgl. Mal 2, 14. 
265 Vgl. Ps 119, 63. 
266 Vgl., ebd. 801. 



 102 

Die oben präsentierten Beispiele zeigen, dass die Gruppe von ר בת  kein Verhältnis 

zwischen Gott und den Menschen beschreibt. Stattdessen haben wir es in allen Fällen mit einer 

Beziehung unter den Menschen zu tun. Dieses Verständnis unterscheidet sich radikal vom 

Weltbild der Griechen, die die κοινων-Ausdrücke sehr wohl auch auf die Relation zu den 

Göttern angewendet haben. Für die jüdischen Frommen ist diese Situation unmöglich gewesen 

und hat als Gotteslästerung gegolten. Die Beziehung zu Gott basiert für die Juden auf dem 

Vertrauen, das wiederum in einem Hörigkeitsverhältnis zu verstehen ist. Eine besondere Form 

stellte aber der öffentliche Kult dar. In ihm lässt sich ein Gemeinschaftscharakter erkennen, was 

man auf eine besondere Weise in Ex 24, 1ff feststellen kann. Die Verehrung Gottes, von der 

das zweite Buch der Tora berichtet, ist eine Art der Rechtsordnung, deren Krönung die 

Schließung des Bundes zwischen Gott und Mose bildet. Der feierliche Abschluss der Mitteilung 

des Gotteswillens, was durch die Zehn Gebote zum Ausdruck gebracht wird, geschieht mittels 

öffentlicher Beurkundung, wofür man die Bezeichnung tuppu dannatu verwenden und auch in 

diesem Sinne die Verlesung des Bundesbuches verstehen kann. Der Bundesschluss wird zum 

Schluss durch das Bundopfer und die Blutbesprengung ergänzt. Diese Form der Gemeinschaft 

zwischen Gott und den Menschen stiftet in der biblischen Beschreibung eine Verbindung im 

kultischen Mahl, in dem man eine besondere Gottesnähe erkennen und feststellen kann.267 

Auf die vor kurzem besprochene Mahltradition bezieht sich Paulus in 1 Kor 10, 16ff. 

Im Brief an diese griechische Gemeinde schreib er über die Gemeinschaft mit dem Herrn. Dazu 

verwendet er den Ausdruck κοινωνοὶ τοῦ θυσιαστηρίου, den man als die Gemeinschaft des 

Altares übersetzen kann. Man muss dabei jedoch aufpassen und den Begriff auch in einem 

breiteren Kontext betrachten. Denn, wie W. Bauer in seinem Wörterbuch bemerkt hat, bedeutet 

θυσιαστήριον nicht nur Altar, sondern ist viel mehr eine Form der Darstellung der Gegenwart 

Gottes.268 Das, was aber den paulinischen Text so besonders macht, ist seine theologische 

Ausrichtung, die ihre Zuspitzung in der Person Jesu Christi findet. Der Völkerapostel will nach 

Meinung des deutschen Theologen J. Hainz eine tiefe und intime Verbindung mit Christus 

zeigen.269 Die Bestätigung dieser These finden wir in den Formulierungen über das Blut Christi, 

den Kelch und die Brechung des Brotes.270 In diesem Licht scheinen die Auslegungen der 

zahlreichen biblischen Wissenschaftler sehr aussagekräftig und zugleich schlüssig zu sein. 

 
267 Vgl. Ch. Dohmen, Exodus 19-40 (HThK.AT, Bd. 5), Freiburg – Basel – Wien 2004, 199-211. 
268 W. Bauer, θυσιαστήριον, in: Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen Testamentes und der 

frühchristlichen Literatur, Berlin – New York 61988, 745-746. 
269 J. Hainz, Koinonia. „Kirche“ als Gemeinschaft bei Paulus (BU, Bd. 16), Regensburg 1982, 12. 
270 Vgl. 1 Kor 10, 16. 



 103 

Wenn wir an dieser Stelle die Position von J.D.G. Dunn oder R. Pesch annehmen, dann müssen 

wir feststellen, dass Paulus hier eine Verbindung mit Christus meint, die ihre Quelle im 

Kreuzestod Jesu und im religiösen Charakter der Mahlgemeinschaft hat.271 Diese Interpretation 

lässt uns erkennen, dass der Autor des ersten Briefes an die Gemeinde in Korinth nicht nur der 

Träger der jüdischen Tradition ist, in der der Altar die Gegenwart Gottes repräsentiert, sondern 

noch weiter geht und auf die Kontinuität bzw. die Weiterführung hinweist, die ihr Ziel in Jesus 

Christus findet. Seine Person ermöglicht den Menschen eine irdisch-innige Verbundenheit, was 

in einem religiösen Kult zum Ausdruck gebracht wird. 

Nach S. Ley, der die Kirche Jesu Christi als Communio betrachtet und der sich wie                  

H. Seesemann mit dem Problem des richtigen Verständnisses des Begriffes κοινωνία 

beschäftigte, müssen wir in unseren exegetischen Überlegungen aufpassen und unseren Begriff 

nicht im Sinne von societas (Genossenschaft) sehen. Stattdessen müssen wir die religiöse 

Dimension von κοινωνία wahrnehmen. 272  Derartige Richtungsweisungen der religiösen 

Erfahrung, die wir durch unseren Terminus gewinnen können, führen uns zu weiteren 

Problemen. Wenn wir von der mystischen Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch ausgehen, 

was κοινωνία in seinem theologischen Inhalt darstellt, dann müssen wir auch unsere 

Aufmerksamkeit einer neuen Bedeutung unseres Begriffes schenken. Diese ist die Teilhabe. 

Obwohl diese Interpretation in den neuen Forschungen infrage gestellt wird, lohnt es sich, 

dieses Thema zu vertiefen.273 

 
271 Vgl. J.D.G. Dunn, The Body of Christ in Paul, in: Worship, Theology and Ministry in the Early Church 

(JSNTSup, Bd. 87), hrsg. v. M. J. Wilkins / T. Paige, Sheffield 1992, 146; Vgl. R. Pesch, Das Abendmahl und 

Jesu Todesverständnis (QD, Bd. 80), Freiburg 1978, 190-193. 
272 Vgl. St. Ley, Kirche Jesu Christi als Communio. Entstehung, Spezifika und Perspektiven der Ekklesiologie 

Walter Kaspers (TiD, Bd. 18), Freiburg – Basel – Wien 2017, 98-99; Vgl. H. Seesemann, Der Begriff κοινωνία 

im Neuen Testament (BZNW, Bd. 14), Gießen 1933, 99. 
273  An dieser Stelle müssen wir, unabhängig von unseren weiteren Untersuchungen, auch der theologischen 

Forschung von N. Baumert unsere Aufmerksamkeit schenken. Der deutsche Geistliche beschäftigte sich mit der 

Analyse des Begriffes κοινωνία. Im Zuge seiner semantischen Untersuchung stellte er die Übersetzung unseres 

Terminus als „Teilhabe“ in Frage. Für den Wissenschaftler galt κοινωνία als eine Beschreibung der Gemeinschaft 

im Sinne der Gemeinsamkeit. Die Verwendung der Übersetzung „Teilhabe“ hat damit weniger zu tun und soll 

mithilfe des Begriffes μετέχειν (Anteil haben) erläutert werden. Das ist auch der Grund, warum κοινωνία und 

μετέχειν nie als Synonym betrachtet werden sollten. Die Bibelstelle von 1 Kor 10, 16ff enthält gerade diese 

Übersetzung, durch die man den Eindruck haben kann, dass wir es hier tatsächlich mit einem Synonym zu tun 

haben. Vgl. N. Baumert, Koinonein und Metechein – Synonym?. Eine umfassende semantische Untersuchung 

(SBB, Bd. 51), Stuttgart 2003, 197–198. 



 104 

Die Bedeutung des Wortes „Teilhabe“, das mit κοινωνία in Verbindung gebracht wird, 

bezieht sich direkt auf unsere vor kurzem angesprochene Bibelstelle 1 Kor 10, 16ff und ist in 

den meisten Übersetzungen als Teilhabe an Christus zu verstehen. H. Lietzmann geht in seinen 

theologischen Untersuchungen noch weiter. Der deutsche Kirchenhistoriker sieht im 

paulinischen Text eine Art der mystischen Gemeinschaft, die sich durch die Teilhabe bei der 

Mahlgemeinschaft verwirklicht. 274  In diesem Sinne scheint die Meinung von M. Rosik 

interessant zu sein, indem er schreibt: „Dieser Vers [1 Kor 10, 16] ist die älteste Zeugnisquelle 

für die Eucharistie.“275 Ein wenig anders formuliert diesen Gedanken W. Schrage, der in seinen 

exegetischen Untersuchungen von 1 Kor 10, 16 über eine eucharistische Speise spricht.276 Die 

Analogie dieses Gedankens, durch die das paulinische Mahl eine sakramentale Bedeutung 

erhält, wird christologisch zugespitzt und zeigt den Anspruch des Κύριος `Ιησούς Χριστός auf 

die Wahrnehmung einer Ordnung. Sie wird einberufen, weil Gott und Jesus Christus 

zusammengedacht werden müssen. Die direkte Folgerung dieser Stellung ist die Position 

Christi, der an der Gottheit des Vaters teilhat.277 Der Begriff κοινωνία im Verständnis des 

Apostels scheint also eine doppelte Funktion zu umfassen. Sie beschreibt die Teilhabe Christi 

an den göttlichen Attributen einerseits und die Teilhabe der Menschen an dem Mahl mit 

Christus andererseits. Ein derartiges Verständnis verleiht unserem Terminus nicht nur eine 

eucharistische Interpretation, sondern viel mehr ein metaphysisches Gewicht. Das, was dabei 

aber von Bedeutung ist, wird durch die Verbindung zwischen metaphysischer und 

ontologischer Sphäre besonders deutlich hervorgehoben. Der Mittelpunkt dieser Begegnung ist 

das Mahl. Darauf deutet in seinen wissenschaftlichen Untersuchungen auch F. Hauck hin. Der 

deutsche Bibelforscher schreibt wie folgt: „Brot und Wein sind dem Paulus Träger der 

Gegenwart Christi, sowie der jüdische Altar die Gegenwart Gottes verbürgt. Das Genießen von 

Brot und Wein ist Zusammenschluss (Anteilschaft) mit dem himmlischen Christus. Der erhörte 

Christus ist für Paulus mit dem irdisch-historischen, der Leib und Blut besaß, identisch.“278 

Die Teilhabe, von der Paulus spricht und die wir als eine wichtige Übersetzung von         

1 Kor 10, 16 darstellen, eröffnet auch einen wichtigen Zugang zum Begriff κοινωνία. Es 

 
274 Vgl. H. Lietzmann, Messe und Herrenmahl. Eine Studie zur Geschichte der Liturgie (AKG, Bd. 8), Berlin – 

Bosten 1926, 223ff. 
275 M. Rosik, Pierwszy list do Koryntian (NKB.NT, Bd. 7), Częstochowa 2009, 328. 
276 Vgl. W. Schrage, Der erste Brief an die Korinther: 1 Kor 6, 12 – 11, 16 (EKK.NT, Bd. 7/2), Zürich – Einsiedeln 

– Köln 1995, 436-440. 
277 Vgl. U. Schnelle, Theologie des Neuen Testamentes, Göttingen 32016, 209. 
278 F. Hauck, κοινωνός, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 3, 806. 



 105 

scheint, dass davon indirekt Ch. Niemand geschrieben hat. In seiner Publikation über Christus 

als Bild Gottes beschreibt er Jesus Christus als offenbarendes Bild Gottes, bzw. auch als 

Spiegelbild Gottes. Die Anerkennung und die Annahme dieser Wahrheit im Prozess der 

Stärkung des Glaubens führt die Gläubigen zur Verleihung der Würde, Söhne und Töchter 

Gottes zu werden.279 An dieser Realität, die aus dem Glauben herauskommt, kann ein Mensch 

nicht vorbeigehen. In seinem Leben muss sich etwas ändern und etwas Neues geschehen. Die 

neue Wahrnehmung des Lebens hinterlässt so deutliche Spuren, dass es zur Entstehung eines 

neuen Grundsatzes kommen muss. 

Der Theologe G. Theißen beschreibt diese Tatsache mithilfe der Bezeichnung „das 

Ethos des Urchristentums.“280 In seinen Untersuchungen weist er auf drei Säulen hin, auf denen 

die Urchristen ihre Gemeinden und ihr Christsein gebaut haben. Diese sind: Nächstenliebe und 

Statusverzicht, Umgang mit Macht und Besitz und Umgang mit Weisheit und Heiligkeit. Die 

neue Positionierung der Menschen, die an Gott glauben, schafft die Entstehung einer neuen bis 

dato nicht gekannten Ordnung, die in der damaligen Welt keinen Platz in der Gesellschaft 

finden konnte. Doch, wie er das beschreibt, ist alles mit der Auferstehung Christi anders 

geworden: „Mit ihr [der Auferstehung] beginnt eine neue Realität mitten in der alten Welt. Mit 

ihr werden neue Verhaltensmöglichkeiten eröffnet. Dem entspricht die Radikalisierung der 

Forderung, der die Vision von einem neuen Menschen zugrunde liegt, der ganz und gar von der 

Liebe zu Gott und seinem Nächsten durchdrungen ist, der seinen Mitmenschen weder zum 

Objekt seiner sexuellen Begierde noch zum Gegenstand ungehemmter Aggression macht, der 

im Kampf um Lebenschancen Frieden verbreitet und auf Lüge und Täuschung verzichtet 

[…].“281 

Die Beschreibung der neuen Ordnung, die von G. Theißen geschildert wird, lässt sich 

durch wissenschaftliche Untersuchungen der anderen biblischen Forscher ergänzen.                

E.W. Stegemann und W. Stegemann beschreiben in ihren Studien die urchristliche 

Sozialgeschichte, die in ihrem Ursprung in einem deutlichen Kontext dargestellt wird. Zum 

Abschluss unserer Ausführungen in diesem Unterkapitel und als eine praktische 

Verwirklichung der paulinischen Lehre über κοινωνία lässt sich mithilfe der beiden Professoren 

Folgendes feststellen: „Nach der Darstellung der Apostelgeschichte lebte die ‘Urgemeinde‘ in 

 
279 Vgl. Ch. Niemand, Christus als Bild Gottes. Protologische Herkunftschristologie beim Apostel Paulus (2 Kor 

3, 18; 4,4.6 und Röm 8, 29), in: SNTU (Serie A: Aufsätze), Bd. 43, hrsg. v. K. Huber, Linz 2018, 61-150. 
280 Vgl. G. Theißen, Die Religion der ersten Christen. Eine Theorie des Urchristentums, Gütersloh 42008, 99 - 

167. 
281 Ebd., 167. 



 106 

einer Gütergemeinschaft, durch die der Bedarf aller gestillt wurde (Apg 2, 44ff; 4, 32 – 37). 

Das ist zweifellos eine – auf jüdische und griechische Sozialutopien zurückgehende – 

Idealisierung der Anfänge in paränetischer Absicht, die in der antiken Darstellung der Essener 

ihre Parallele hat. Doch wird man kaum bezweifeln können, dass das gemeinsame Leben der 

Ekklesia nicht nur durch religiösen und sozialen, sondern auch durch einen gewissen 

ökonomischen Austausch bestimmt war.“282 Es scheint also richtig zu sein, wenn man feststellt, 

dass das Leben im Geist von κοινωνία viele Bereiche des Alltags beeinflusst und somit eine 

wichtige Rolle in der Gesellschaft gespielt hat. Wenn Paulus schließlich die Wortgruppe 

κοινων- verwendet, bezieht er sich auf religiöse, soziale und ökonomische Aspekte. Eine 

derartige Methode, die zum Teil in den anderen Kulturen bekannt gewesen ist, stellt das 

christliche Leben in einem enorm attraktiven Licht dar. 

 

 

2.2.7 Zusammenfassung 

 

Zusammenfassend ist festzustellen, dass wir uns im Unterkapitel die Methoden der 

Glaubensverkündigung näher angeschaut haben, die zu den entwickelten Formen der 

Glaubensverkündigung gehören. Diese sind: Evangelisierung, Vermittlung, Propaganda, 

Mission, Tradition und κοινωνία. 

Die Etymologie des Begriffes „Evangelisierung“ hat ergeben, dass Paulus in der 

Verwendung dieses Terminus auf die römische Kultur geschaut hat. Der häufige Gebrauch 

dieses Wortes ist im Lichte des Auftrags zu betrachten, der von Gott ausgeht und bei den 

Menschen ihre Erfüllung findet. Den Inhalt der Evangelisierung bildet Jesus Christus, der der 

ganzen Menschheit verkündet werden soll. Die weitere Aufgabe, vor der Paulus steht, ist die 

Vermittlung dieser christologischen Inhalte. Dieser theologische Zugang wird in unserer 

theologischen Durchführung durch Christus bewiesen, der durch seine Mittlerschaft die Kluft 

zwischen den Menschen und Gott überbrückt hat. Die so entstandene Vermittlung, die in der 

Person Jesu geschieht, gibt der Menschheit die Möglichkeit, die Gemeinschaft mit Gott 

darzustellen. Die Rolle Christi in der Offenbarung Gottes ist als die Erfüllung aller 

alttestamentlichen Vermittlungen zu verstehen. Diese gelten als unvollkommene 

Vermittlungen der vollkommenen Vermittlung Christi. In diesem Lichte sind auch alle 

 
282  E.W. Stegemann / W. Stegemann, Urchristliche Sozialgeschichte. Die Anfänge im Judentum und die 

Christusgemeinden in der mediterranen Welt, Stuttgart – Berlin – Köln 21997, 193. 



 107 

Vermittlungen nach Christi zu betrachten, die nicht mehr wie im AT auf die Geburt und die 

Erlösungstat des Messias ausgerichtet sind, sie sollen uns zu Christus führen, der allen die 

Gottesnähe anbietet, die sonst niemand herstellen kann. Diese zwei Pole, einerseits 

alttestamentlich und andererseits neutestamentlich, stellen uns Mose und Paulus vor. Bei Mose 

ist vor allem die Rede wichtig, durch die er die göttliche Ordnung prophezeit hat. Paulus 

dagegen zeigt konkret auf Jesus Christus hin, in dem sich alle Prophezeiungen erfüllt haben. 

Die unvollkommene Vermittlung, die Paulus auf sich nimmt, macht uns fähig, aus der Sphäre 

des eigenen Ichs herauszukommen und das Göttliche zu erkennen, was eben in der Offenbarung 

Christi proklamiert worden ist. Die neue Ordnung, die Paulus vermitteln will, versucht er durch 

Propaganda zu verstärken. Sie ist durch Paulus, trotz ihres Missbrauchs in der Geschichte, 

positiv zu beurteilen. Sie erfüllt durch den Apostel die Funktion einer Überredung, die 

Menschen von konkreter Haltung zu überzeugen. Diese Überzeugung ist mit dem Glauben 

verbunden, den man attraktiv präsentiert hat. In diesem Lichte vertiefen wir die Mission, die 

Paulus als Sendung im Sinne eines von Christus ausgehenden Auftrags versteht. Die Mission 

soll durch den Apostel die Wahrheiten weitergeben, die Gott durch seinen Sohn den Menschen 

anvertraut hat.  

Die 5. Form, mit der wir uns beschäftigt haben, ist die Tradition. Sie bedeutet so viel 

wie Übergabe, die durch den Inhalt einer Information näher definiert wird. Für Paulus ist dieser 

Inhalt der Gaube. Der Glaube ist somit mit der Tradition als deren Essenz verbunden. Wie 

unsere Analyse zeigt, wird die Tradition in ihrem Ursprung vom Menschen empfangen und 

weitergegeben. Der Völkerapostel versteht die Tradition jedoch nicht als etwas Neues, sondern 

viel mehr als die Kontinuität der jüdischen Tradition, die aus der Perspektive der Offenbarung 

zu deuten ist. In einem anderen Kontext ist die letzte Form der Glaubensverkündigung - 

κοινωνία - zu verstehen. Mit diesem Begriff zeigen wir eine Beschreibung der 

gemeinschaftlichen Teilnahme eines Gutes. Im Hinblick auf die griechische Welt wird dieser 

Terminus in vielen Aspekten des Lebens verwendet, auch in der Religion. Anders ist es aber 

bei den Juden, die ihre Beziehung zu Gott nie auf dieser persönlichen, gemeinschaftlichen 

Ebene darstellen. Stattdessen drücken sie das Vertrauen auf Gott aus, was sich im öffentlichen 

Kult besonders verwirklicht hat. Die Krönung dieses Vertrauens im kultischen Rahmen bildet 

die Schließung des Bundes zwischen Gott und Mose, was durch das Bundopfer und die 

Blutbesprengung ergänzt worden ist. Die Zuspitzung der Gemeinschaft mit Gott geschieht aber 

durch Paulus, der mit Christus eine tiefe und innige Verbindung zeigt. Die Verbindung ist eine 

mystische Gemeinschaft, die dann ein metaphysisches Gewicht hat. Der Charakter der 

Gemeinschaft mit Gott durch Christus erfüllt sich durch die Gegenwart Gottes im 



 108 

sakramentalen Mahl mit ihm. So eine Relation zwischen Gott und Mensch verändert den 

Menschen und verlangt von ihm eine radikale Veränderung des eigenen Lebens, in dem eine 

wahre Gemeinschaft und eine neue Ordnung unter den Gläubigen entsteht. 

 

 

Fazit 

 

Das zweite Kapitel unserer wissenschaftlichen Analyse stellt die Formen der 

Glaubensweitergabe bei Paulus dar, zu der wir die angenommenen Formen (Straßennetz, 

Schiffsreisen, Briefkorrespondenz, römische Gesetzgebung) und die entwickelten Formen 

(Evangelisierung, Vermittlung, Propaganda, Mission, Tradition, κοινωνία) zählen. Der Inhalt 

dieser Zusammenstellung der beiden Formen lässt sich wie folgt darstellen: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 
Abb. 9: Angenommene und entwickelte Formen der Glaubensverkündigung bei Paulus 

 

 

 

 



 109 

 Beide Formen zeigen einen enormen Überblick über das Wirken des Apostels Paulus, 

sowohl in den Vorteilen der Antike als auch in der damaligen Gesellschaft. Die Gegebenheiten, 

die Paulus während seiner Lebenszeit vorfindet, übernimmt bzw. nützt er für die Verbreitung 

und Verkündigung des Glaubens. Er konzentriert sich dabei aber nicht nur auf eine Form, 

sondern bedient sich aller möglichen Umständen seiner Zeit, zu denen wir, wie oben genannt 

und graphisch präsentiert, Straßennetz, Schiffsreisen, Briefkorrespondenz und römische 

Gesetzgebung rechnen. Die macht er sich zu eigen, um die Menschen zu erreichen und ihnen 

den Glauben zu verkünden. 

 Eine Besonderheit bilden die entwickelten Formen. Diese sind direkt auf den Apostel 

zurückzuführen. Man könnte vielleicht sogar sagen, dass er der Vater dieser Faktoren in Bezug 

auf den Glauben und dessen Verkündigung gewesen ist. Das, was bei genauer Analyse in 

diesem Kapitel der Arbeit auffällt, ist die doppelte Dimension dieser Formen. Zum einen haben 

wir mit den konkreten Tätigkeiten zu tun, die an sich eine bestimmte Rolle in der 

missionarischen Tätigkeit des Apostels spielen: 

• Evangelisierung – Der Auftrag Gottes, den christologischen Inhalt zu vermitteln. 

• Vermittlung – Die unvollkommene Vermittlung, die auf Christus hindeutet als die 

vollkommene Vermittlung der göttlichen Offenbarung. 

• Propaganda – Die Überredung bzw. die Überzeugung, dass der Inhalt des Glaubens 

attraktiv ist.  

• Mission – Die Sendung, die im Sinne eines Auftrags zu verstehen und mit Christus 

verbunden ist. 

• Tradition – Die Übergabe einer Information, die Christus mit seiner Botschaft selber 

ist und im Lichte einer Kontinuität der göttlichen Initiative zu verstehen ist. 

• κοινωνία – Die innige Gemeinschaft mit Gott, die aufgrund des Vertrauens zwischen 

Gott und Mensch entsteht und zugleich auch die Motivation für die Gläubigen ist, eine 

neue Ordnung in der Gesellschaft, im Geist Gottes, zum Ausdruck zu bringen. 

Zum anderen haben wir aber die Tätigkeiten, die sich gegenseitig ergänzen und auch als Ganzes 

zu betrachten sind. Man könnte es vielleicht wagen, diese Formen auch im Sinne eines Systems 

zu sehen, das nur ein Ziel hat, nämlich den Menschen den Glauben zu verkünden. 

 

 

 



 110 

 

3 DER ERSTE BRIEF AN DIE THESSALONICHER ALS ORT 

DER GLAUBENSVERKÜNDIGUNG 

 

Die Glaubensverkündigung bei Apostel Paulus muss in einem sehr breiten Kontext 

betrachtet werden. Die neutestamentlichen Schriften sind in diesem Bereich eine wahre Quelle 

für das Studium der Glaubensverkündigung und zugleich auch die Antwort darauf, was Gott 

mit dem Volk vorhat, dem er seine Worte durch die Menschenzunge anvertraute.283 In diesem 

Kontext muss man auch den Glauben verstehen, der eine göttliche Gabe, d.h. eine Gnade ist 

und eine persönliche Initiative des Menschen auf die Offenbarung darstellt.284 

Aus diesem Grund werden wir im dritten Kapitel der vorliegenden Arbeit unsere 

Aufmerksamkeit dem ersten Brief an die Thessalonicher widmen. Dieses Schreiben ist, wie das 

S. Schreiber in seinem exegetischen Beitrag feststellte, „das älteste schriftliche Dokument des 

Christentums.“ 285  Wir können also annehmen, dass gerade dieses Schreiben der älteste 

paulinische Gemeindebrief ist. Von daher erhält man einen Einblick in die christliche Gemeinde 

in der früheren Entstehungsphase und somit auch in die Form der Glaubenspraxis und auch in 

die dynamische Entwicklung des Glaubensverständnisses. Den 1 Thess kann man dadurch auch 

als ein gewisses Exposé betrachten, in dem das Programm der theologischen Ansichten des am 

 
283  Vgl. DV, 3, in: https://www.vatican.va/archive/hist _councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_ 

19651118_dei-verbum_ge.html (Stand: 10.11.2021). 
284 Vgl. KK K 153, 166. 
285 S. Schreiber, Der erste Thessalonicherbrief, in: Einleitung in das Neue Testament (KST, Bd. 6), hrsg. v. G. 

Bitter / E. Dassmann / H.-J. Klauck / u. a., Stuttgart 2008, 387. 

https://www.vatican/


 111 

Anfang seiner literarischen Tätigkeit stehenden Paulus beinhaltet ist.286 Dieses Zeugnis ist 

wiederum ein Beweis der paulinischen Glaubensverkündigung, die im Beispiel der Gemeinde 

in Thessalonich eine besondere Form erhalten hat. 

 

 

3.1 Geographisch-historischer Zugang 

 

In diesem Teil der Arbeit werden wir uns auf die geographisch-historischen 

Zusammenhänge Thessalonikis konzentrieren. Dies wird zuerst durch die Vertiefung der 

wichtigen Aspekte dieser Stadt geschehen, die bei ihrer Entwicklung eine entscheidende Rolle 

spielten. Im weiteren Ablauf unseres exegetischen Studiums werden wir punktuell 

Thessalonich mit Apostel Paulus in Verbindung setzen. Dadurch erhalten wir ein Bild der 

paulinischen Tätigkeit bei der Glaubensverkündigung, die uns 1 Thess präsentiert. 

 

 

3.1.1 Die Stadt Thessalonich 

 

In diesem Unterkapitel werden wir zuerst die geographisch-topographische Lage, dann 

die Geschichte und die politisch-soziale wie auch religiöse Situation der Stadt Thessalonich 

näher anschauen. All diese Faktoren werden das Licht auf den Ort der paulinischen 

Verkündigung und seinen Hintergrund werfen. Durch diese Erkenntnisse werden wir viele 

Zusammenhänge und Informationen erkennen, was letztendlich dazu beitrug, dass die 

Glaubensweitergabe gerade in dieser mazedonischen Stadt so einen fruchtbaren Boden fand 

und dadurch auch als eine ekklesiologische Gemeinschaft das Beispiel für die anderen wurde. 

 

 

 
286 An dieser Stelle ist selbstverständlich nicht die Theologie des Paulus per se gemeint, deren Verkündigung auf 

verschiedenste Art und Weise seit seinem öffentlichen Auftreten in Damaskus bekannt war (vgl. Apg 9, 20-22). 

Hier ist eher die erste offizielle und geschriebene Zusammenfassung der theologischen Ansichten des Apostels 

gemeint, die, wie bereits festgestellt wurde, durch die Theologen als das erste Schreiben des Apostels an eine 

christliche Gemeinde gilt. 



 112 

3.1.1.1 Geographisch-topographische Lage 

 

Entscheidend für die Entwicklung und die Bedeutung der Stadt Thessalonich war ihre 

geographisch-topographische Lage. Die Stadt Thessalonich (griech. Θεσσαλονίκη, lat. 

Egnatia) befand sich in ihrem ursprünglichen Entwicklungsstadium im Gebiet des 

Königreiches Makedonien, das an die zwei politisch, wirtschaftlich und strategisch wichtigen 

Landschaften Thrakien (griech. Θρᾴκη, lat. Thracia) im Westen und Epirus (Ἤπειρος, Ḗpeiros, 

Epirus) im Osten grenzte. 

Topographisch betrachtet liegt Thessalonich in den nordwestlichen Ausläufern des 

Gebirges Chortiatis (n.griech. Χορτιάτης, griech. Name: Κίσσος), im nördlichen Teil des 

ägäischen Beckens und am Theremaischen Golf (Θερμαϊκός Κόλπος, heute: Golf von 

Saloniki). 

Diese in der ostmakedonischen Ebene liegende Ansiedlung war von zahlreichen 

warmen Quellen umgeben. Der fruchtbare Boden, der durch viele Bäche und vier Flüsse 

(Aliakmonas, Loudias, Axios u. Gallikos) bewässert wurde, nährte die Landwirtschaft. Da auch 

Thessalonich ca. 40. km von der Hauptstadt des makedonischen Reiches Pella (Πέλλα) entfernt 

lag, kann man aufgrund ähnlicher Beispiele der antiken Welt annehmen, dass die damals noch 

relativ kleine Siedlung in gewisser Hinsicht ein Atrium der großen Stadt war.287 Der günstig 

gelegene Hafen und sehr wichtige Straßen waren für die Stadt eine große Bereicherung. Einer 

der wichtigsten Wege, an denen Thessalonich lag, führte nach Süden und verband die Mitte 

Makedoniens mit den weiteren griechischen Städten, wie z.B. Athen. Doch der wichtigste Weg, 

an dem sich die makedonische Stadt befand, war die Via Egnatia (Ἐγνατία Ὁδός), die die 

wirtschaftlichen und strategischen Kontakte zwischen Byzanz und weiter durch die Via Apia 

mit Rom ermöglichte. Dieses Straßennetz bezog sich auf das gesamte Römische Reich, in dem 

diese Stadt immer größere Bedeutung gewann. 

 

 
287 Nachdem Rom für viele römische und mit dem Imperium auf irgendeine Art und Weise verbundene Städte ein 

Vorbild war, ist es nicht auszuschließen, dass Pella in der Antike aufgrund seiner Bedeutung die Hauptstadt des 

Imperiums in sehr vielen Dingen nachahmen wollte. Eine der Möglichkeiten bot damals der Hafen wie in Ostia, 

dessen Hafen die kleine Siedlung mit dem Hafen Rom verband So konnte auch Thessalonich infolge seiner Lage 

ständig an Wichtigkeit bei der wirtschaftlichen und kulturellen Entwicklung gewinnen. Vgl. A. Rambiert-

Kwaśniewska, Synagoga w Ostii. Niemy świadek początków chrześcijaństwa (Archeolog czyta biblię), Wrocław 

2016, 13-14. 



 113 

Abb. 10: Verlauf der ganzen Via Egnatia.288 

ROT: Via Egnatia, GRÜN: alternative Wege; BLAU: Seeweg; GELB: Via Appia 

 

 

3.1.1.2 Geschichte 

 

Die Geschichte der Stadt Thessalonich ist mit dem Leben von Kassander, einem der 

wichtigsten Feldherren Alexanders des Großen, verbunden. Nach dem Tod diese großen Königs 

und Herrschers der Antike († 10. Juni 323 v. Chr.) wurde sein Reich unter seinen Diadochen 

aufgeteilt. Einer davon war der erwähnte Kassander, der später aufgrund der politischen 

Verhandlungen und der militärischen Kämpfe zum Herrn über Makedonien wurde. Unter seiner 

Führung entstand ca. 315 v. Chr. auf oder in der Nähe der thrakischen Stadt Therma und 26 

kleinen Dörfern eine neue Stadt. Ihr Name leitete sich von der makedonischen Prinzessin und 

der Halbschwester Alexander des Großen Thessalonike (Θεσσαλονίκη) ab, die die Tochter von 

König Philipp II und Nikesipolis (Νικησίπολις) war. 

Die günstige Lage der Stadt führte zu ihrer großen Entwicklung. Man baute zu dieser 

Zeit eine Stadtmauer und andere Verteidigungsobjekte, die diese neue und schnell an 

Bedeutung gewonnene Siedlung schützen sollten. All diese Maßnahmen bewahrten aber die 

Bevölkerung nicht vor anderen Gefahren. Diese waren innerhalb der Stadt, d.h. in den inneren 

Konflikten und Intrigen zu suchen, hinter denen Kassander, der selbst ernannte König von 

 
288 Via Egnatia, in: https://www.alaturka.info/de/projekt-roemer-strassen/14-via-egnatia (Stadt: 19.04.2020). 



 114 

Makedonien, stand und sich als Nachfolger von Alexander dem Großen stark an den 

Diadochenkriegen beteiligte. Der deutsche Historiker J. Droysen beschriebt den König 

Kassander als jemanden, der bereit war, alles zu unternehmen, nur um an der Macht zu bleiben. 

Mord und Brutalität gehörten zu seinem Alltag und zum Zeichen seiner Herrschaft.289 Diese 

Meinung ergänzt noch H. Bengstson. Er beschreibt Kassander als jemanden, der nach Macht 

strebte. Deswegen stellte er fest: „Es war unschwer abzusehen, dass mehr oder weniger ganz 

Griechenland unter seine Herrschaft gelangen würde, wenn man ihm weiterhin freies Spiel 

ließ.“290 

Nach dem Tod von Kassander (wahrsch. † 297 v. Chr.) übernahm sein ältester Sohn 

Philipp IV. die Herrschaft. Seine kurze Regierungszeit (1 Jahr) bedeutet, dass man über sein 

Leben sehr wenig weiß. Klar ist aber, dass nach seinem Ableben seine beiden Brüder Antipatros 

I. (lat. Antipater) und Alexander die Herrschaft übernahmen. 

Die doppelte Regierung über das Land brachte keine ruhige Zeit, sondern führte zu 

Kämpfen zwischen Brüdern und war vor allem durch den Wunsch der Alleinherrschaft bei 

Antipater verursacht. Man kann nach J. Kaerst annehmen, dass während des familiären 

Konfliktes auch emotionale Gründe einen sehr wesentlichen Beitrag spielten. Gerade diese 

sollten die Auslöser für die Ermordung der Thessalonike durch Antipatros sein, der nach 

Meinung des deutschen Historikers seiner Mutter vorwarf, seinen Bruder Alexandros zu 

begünstigen.291 

Nach der Eskalation des Bürgerkrieges zwischen Antipater und seinem jüngeren Bruder 

schloss dieser ein Bündnis mit Demetrios I. Poliorektes und später mit Pyrrhos. Die neu 

entstandene Koalition verursachte die Abdankung des zweiten makedonischen Königs, der 

Zuflucht bei seinem Schwager Lysimachos fand. Dieser ermordete schließlich Antipatros, um 

selbst die Herrschaft über Makedonien zu erlangen. Bevor es aber dazu kam, wurde Alexander 

durch Demetrios ermordet, der entdeckte, dass der zweite Sohn von Kassander nach seinem 

Leben trachtete. 

Der Tod des dritten Kindes des Gründers der Stadt Thessalonich beendete die Epoche 

der Regierungsdynastie der Antipatriden. Die Geschichte Mazedoniens blieb jedoch weiterhin 

sehr turbulent, sodass die weiteren Könige auf die Gründung der eigenen Dynastie erfolglos 

 
289 Vgl. J.G. Droysen, Geschichte des Hellenismus, Bd. 2: Geschichte der Didadochen, Buch 1, hrsg. v. E. Bayer, 

Darmstadt 32008, 158-159. 
290 H. Bengtson, Herrschergestalten des Hellenismus, München 1975, 74. 
291 J. Kaerst, Antipatros, in: RE, Bd. 1/2, hrsg. v. G. Wissowa, Stuttgart 1894, 2508. 



 115 

hofften.292 Während dieser Zeit führten die entstandenen Kriege das Reich Makedonien zu 

Anarchie und Gewaltherrschaft. Diesen Zustand beendete erst Antigonos II. Gonatas, der nicht 

nur eine neue Dynastie der Antigoniden begründete, sondern das zerfallene Reich wieder zur 

Geltung brachte und die Königsherrschaft stabilisierte. 

Dies gelang ihm durch viele sich damals ereignende Gelegenheiten, die Antigonos zum 

eigenen Wohl nützte. Seine Gegner waren zum größten Teil miteinander zerstritten bzw. in 

diverse Feldzüge verwickelt und keiner zeigte wahre Bereitschaft, sich Antigonis und seinem 

Heer zu widersetzen. Doch die beste Möglichkeit, den Königsthron über Makedonien zu 

gewinnen, ergab sich durch den Sieg über die Kelten, die im Zuge ihrer Südwanderung im Jahre 

279 v. Chr. eine Bedrohung für Makedonien und Griechenland wurden. Im Jahre 277 v. Chr. 

kam es in der Nähe von Lysimachia zu der großen Schlacht zwischen den keltischen Stämmen 

und Antigonis‘ Truppen. Der Sieg brachte dem Gründer der Dynastie der Antigoniden nicht 

nur Berühmtheit, sondern auch den ersehnten makedonischen Thron. Dieser wurde noch durch 

den militärischen Sieg gegen Pyrrhos im Jahre 272 bei Argos gefestigt. In den folgenden Jahren 

gelang es Antigonos II. Gonatas seine Herrschaft noch mehr zu stabilisieren, indem er sich mit 

seinem Reich dem Aitolischen Bund anschloss. 

Die politische Stabilisation erlaubte dem König, sich nicht nur mit den militärischen 

Herausforderungen auseinanderzusetzen, sondern sich auch den kulturellen Aspekten zu 

widmen. Seine Regierungszeit (277-239 v. Chr.), die durch viele Historiker, wie z.B.                   

H. Bengston oder H.-J. Gehrke im besten Licht dargestellt wird, gewann große Anerkennung 

im Hinblick auf seine Kompetenzen und Liebe zur geistigen Schönheit. 293  Das sah man 

besonders an der Förderung der Dichter und diverser Autoren, deren Nachlass bis heute 

geschätzt wird. Neben all diesen Bereichen wurden auch viele andere Wissenschaftsgebiete 

weiterentwickelt. Die Philosophie mit ihrer stoischen Schule ist dafür ein gutes Beispiel. Man 

 
292 Um eine gewisse historische Kontinuität beizubehalten, lohnt es sich, einen Überblick über die Könige nach 

dem Ende der Dynastie der Antiatriden zu bekommen. Ständig wechselnde Dynastien und kurze Regierungsjahre 

der jeweiligen Herrscher waren ein Merkmal des ca. 50 Jahre dauernden Chaoszustandes in Mazedonien und somit 

auch in der Stadt Thessalonich. In den wechselnden Dynastien gingen folgende Könige in die Geschichte dieser 

Region ein: Demetrios I. Poliorketes (294-287 v. Chr.), Pyrrhos (287-285 v. Chr.), Lysimachos (285-281 v. Chr.), 

Ptolemaios Keraunos (281-279 v. Chr.), Meleagros (279 v. Chr.), Antipatros II. (279 v. Chr.), (Sosthenes 279-277 

v. Chr.), Ptolemaios (277 v. Chr.) und Alexander (277 v. Chr.). 
293  Vgl. H. Bengston, Herrschergestalten des Hellenismus, 140-163; Vgl. H.-J. Gehrke, Geschichte des 

Hellenismus (OGG, Bd. 1A), München 21995, 90, 96, 193. 



 116 

darf sich auch nicht wundern, dass aufgrund seiner Liebe zur Kultur Antigonos auch in den 

antiken Idyllen gelobt wird. Der Dichter Theokritos schreibt über ihn: 

„Fangen mit Zeus wir an und enden, o Musen, mit Zeus auch, 

Wenn den Vortrefflichsten wir der Unsterblichen feiern in Liedern; 

Unter den Sterblichen aber zuerst sei genannt Ptolemäos, 

Wie auch zuletzt und mitten: Der Edelste ist er der Männer“ (Idyll XVII).294 

Nach dem Tod von Theokritos übernahm sein Sohn Demetrios II die Herrschaft. Seine 

gute Bildung und Erziehung machten aus ihm einen vernünftigen Herrscher, der stets versuchte, 

das Reich Makedonien durch neue Bündnisse zu stärken. Zu seinem Unglück fiel in seine 

Regierungszeit (239-229 v. Chr.) die Eroberung des westlichen Teiles des makedonischen 

Reiches durch die Römer, die in späterer Zeit die größte Gefahr für die Dynastie der 

Antigoniden und das makedonische Reich wurden.  

Die Feinde der Apennin-Insel hinderten den neuen makedonischen Herrscher Antigonis 

III. maßgeblich daran, weitere politische und militärische Expansion auszuüben. Dennoch 

gelang es ihm schon im fünften Jahr seiner Führung, die Herrschaft über Griechenland zu 

stärken und zu stabilisieren.  Seine Regierungsjahre (229-221 v. Chr.) waren aber nichts anderes 

als eine gewisse Übergangsregentschaft. 295  Da der frühe Tod von Demetrios II. seinem 

minderjährigen Sohn noch nicht die Regierungsvollmacht erlaubte, übernahm sie der Neffe, 

Antigonos III., wodurch diesem der Königsthron gesichert war. Dieser war bei der Übernahme 

durch Philipp V. mit einer großen Macht verbunden, die aufgrund der zahlreichen militärischen 

und politischen Konflikte der damaligen Zeit eine Besonderheit war. 

Das Ziel, das große Erbe seiner Vorgänger zu behüten und es weiter auszubauen, war 

für Philipp V. eine Lebensaufgabe, die er sukzessive verwirklichte. Seine Feldzüge gegen die 

Ptolemäer und Seleukiden gewannen aber die Aufmerksamkeit der am westlichen Teil des 

Reiches stationierten Römer. Die ständige Einmischung Roms in die makedonische Politik 

führte immer wieder zu Spannungen. Sie fanden ihre Erfüllung im Zweiten Punischen Krieg, 

 
294  Theokritos, Idyll XVII: Ἐγκώμιον εἰς Πτολεμαῖον, in: http://www.zeno.org/Literatur/M/Theokrit/Lyrik/I 

dyllen /17. +Lob +des+Ptolemäos (Stand: 12.05.2020). 
295 Die Wendung „Übergangsregentschaft“ ist nur im Kontext einer direkten Herrschaftslinie gemeint, die vom 

Vater zum Sohn übergeht. Im Fall Antigonos‘ III. ist eine Lösung gemeint, die dem rechtmäßigen Thronnachfolger 

die Regentschaft erlaubt. Dies konnte nur geschehen, wenn ein männliches Familienmitglied die Bereitschaft 

zeigte, das minderjährige Kind zu adoptieren und in der weiteren Folge seinem neuen Stiefsohn die Ehrbarkeit zu 

garantieren. 



 117 

währenddessen es zum Bündnis zwischen Hannibal und Philipp kam. Diese Koalition, die auf 

Rom angelegt wurde, löste den ersten makedonisch-römischen Krieg aus, der im Jahre 205 v. 

Chr. mit einem Frieden zum Vorteil des Römischen Reiches beendet wurde. Obwohl Philipp 

auf der Seite der Verlierer stand, versuchte er weiterhin seine Herrschaft zu retten und begann 

aus diesem Grund eine neue Expansion nach Westen. Die Reaktion der Römer war sehr schnell. 

Sie griffen zu den Waffen und attackierten das makedonische Reich, wodurch es wiederum 

zum Krieg (200-197 v. Chr.) kam. Die entscheidende Schlacht während dieser militärischen 

Auseinandersetzung fand im Jahre 197 v. Chr. bei Kynoskephali statt, wo Feldherr Titus 

Quinctius Flamininus König Philipp besiegte. Die Folge dieses Sieges war der Rückzug 

Makedoniens aus Griechenland, das sich nun unter römischer Herrschaft befand. 

Zwei Jahre früher aber kam es im Zuge des Krieges und der Eroberungspolitik Roms 

zur Belagerung Thessalonichs durch die römischen Truppen unter der Führung des Feldherrn 

Lucius Aemilius Paullus Macedonicus. Obwohl die Stadt, wie das M. Bednarz beschriebt, „sich 

heldenhaft beteiligte“ 296, wurde sie im Jahre 169 v. Chr. durch die Römer eingenommen. Wie 

die Situation nach dieser Eroberung in der Stadt genau ausschaute, wissen wir aufgrund der 

wenigen Quellen leider nicht genau. Wir können jedoch nach dem vor kurzem zitierten 

polnischen Exegeten annehmen, dass Thessalonich „sich im Gebiet des Einflusses Roms zu 

befinden begann.“297 

Nach dem Tod von Philipp V. begann sein Sohn Perseus gegen Rom zu kämpfen. All 

diese Bemühungen fanden ihre Krönung im Dritten Makedonischen Krieg, der durch die 

Schlacht von Pydna (168 v. Chr.) beendet wurde. Infolgedessen wurde das Königreich aufgelöst 

und Perseus, der letzte makedonische König, kam nach Rom in Gefangenschaft, wo er 

letztendlich starb. 

Die Beendigung der Dynastie der Antigoniden und die Ausweitung der römischen 

Herrschaft hatten ihre Auswirkung auch auf Makedonien und seine Bewohner. Das Land wurde 

nicht nur ans neue Reich angeschlossen, sondern auch auf vier Gerichtsbezirke (merides) 

aufgeteilt: prima, secunda, tertia und quarta, die ihre Hauptstädte in Amphipolis, Thessalonich, 

Pella und Pelagonija hatten. Die neuen administrativen Gebiete konnten trotz der Zugehörigkeit 

zu Rom ihre Selbständigkeit genießen, die durch die jährliche Wahl des obersten Beamten 

gekennzeichnet war. 

 
296 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan (NKB.NT, Bd. 13), Częstochowa 2007, 25. 
297 Ebd. 



 118 

Dieses Privileg fand ihr Ende durch den Aufstand des Andriskos, der sich als Sohn des 

letzten Königs Perseus ausgab. Nach der Niederlage aller makedonischen Truppen wurden im 

Jahre 146 v. Chr. die Gebiete Makedoniens zusammengelegt und als eigenständige Provinz 

unter der Kontrolle des Prokonsuls Gnaues Egnatius in das römische Reich eingegliedert. Er 

erwies sich als ein sehr kluger Herrscher, dem die neue römische Provinz besonders ihre 

wirtschaftliche Entwicklung verdankte. In den ersten Jahren nach seiner Machtübernahme 

initiierte er den Bau einer neuen Handelsstraße, die ursprünglich vom Adriatischen Meer nach 

Thessalonich führte. In einer späteren Phase wurde sie dann weiter verlängert und verband Rom 

mit Byzanz. Zu Ehren seines Erbauers erhielt der neue Handelsweg den Namen Via Egnatia. 

Die nächsten Jahre waren zwar durch zahlreiche Kriege gekennzeichnet, aber sie führten 

zu keinen großen politischen und administrativen Änderungen auf der Weltkarte. Diese 

Situation veränderte sich aufgrund der politischen Wirren in Rom rasch im Oktober 42. v. Chr. 

Es kam zu einer der wichtigsten Schlachten der antiken Welt, durch die Makedonien für immer 

seine große Bedeutung in der Weltgeschichte bekam.298  In der Nähe der Stadt Philippi, ca. 150 

km von Thessalonich, standen sich mit ca. 100 000 Legionären zwei Soldatentruppen 

gegenüber. Das waren einerseits Marcus Iunius Brutus und Gaius Cassius Longinus und 

andererseits die Cäsarianer Octavius und Antonius, die letztlich den Krieg gewannen. 

Die Folgen dieser Schlacht hatten großen Einfluss auf die Bedeutung der Stadt 

Thessalonich, die nicht nur viele Rechte erhielt, sondern auch die Hauptstadt der Provinz 

Mazedonien wurde. Aus diesem Grund, wurde die Stadt, wie M. Bednarz feststellte, von nun 

an „Mutter des gesamten Mazedoniens genannt.“299 

 

 

3.1.1.3 Politisch-soziologische Situation 

 

Das Römische Reich bestand aus Provinzen, zu denen seit dem Jahr 148 auch 

Makedonien mit der späteren Hauptstadt Thessalonich gehörte. Den Prozess der Bildung einer 

Provinz kann man aber nicht als ein schnelles Verfahren, sondern eher als eine langsame 

Entwicklung, die durch den gut organisierten Staatsapparat des Imperiums begleitet und 

unterstützt wurde, betrachten. Diesen Werdegang beschreibt G. Wesch-Klein interessant, die 

 
298 J. Flis, List do Filipian (NKB.NT, Bd. 10), Częstochowa 2011, 30. 
299 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 25. 



 119 

meint: „Rom verzichtete bewusst darauf, die Provinzen gleichzuschalten (…). Die Römer 

tolerierten (…) Eigenschaften [des eroberten Gebietes], solange diese ihrer Herrschaft nicht 

zuwiderliefen. In den Provinzen verschmolzen daher lokale vorrömische Traditionen und 

römische Kulturen auf lange Sicht gesehen miteinander (…).“300 

Diese Art der Politik sieht man gut an dem Beispiel Mazedoniens. Gerade in diesem 

Teil des durch die Römer annektierten Gebietes beeilte man sich nicht mit der direkten Bindung 

des neuen Territoriums an Rom. Stattdessen nahmen sich die Rämer Zeit für die Unterwerfung 

der einheimischen Bevölkerung und somit auch ihrer Prinzipien, Gesetze und Lebensweisen. 

In der Praxis ließ man die Mazedonier spüren, dass Rom das Mutterland ist, ohne das keine 

wichtigen Entscheidungen getroffen werden können. Um diese Ziele zu erreichen, entstand ein 

Regierungssystem, in dem es keinen Platz mehr für den makedonischen Adel gab. An dessen 

Stelle wurde nun eine vom römischen Senat geschickte Delegation (Zehnerkommision) unter 

der Leitung des Feldherrn Lucius Aemilius Paullus eingesetzt. Diese Gesandten beschäftigten 

sich vor allem mit den politischen und wirtschaftlichen Angelegenheiten. Die juristischen und 

administrativen Fragen und ihre Umsetzung übernahm der Prokonsul Aemilius Paullus selbst, 

der mithilfe der aus allen Gemeinden stammenden 10 Männer Gesetze erließ. se sollten in erster 

Linie eine gewisse Stabilität sichern, bevor man offiziell die Entstehung der neuen Provinz 

verkündete. Warum es zu solcher Form der Gestaltung der administrativen Ordnung kam, in 

der man auf die schnellere Bindung verzichtete, beschreibt G. Wesch-Klein.  Sie stellte fest: 

„Offenbar glaubte man zunächst, auf die permanente Anwesenheit eines römischen 

Oberbeamten verzichten und stattdessen die Herrschaft indirekt ausüben zu können.“301 

Infolge dieser administrativen Entscheidung wurde das makedonische Gebiet in vier 

Teile aufgeteilt (Amphipolis, Thessalonike, Pella und Pelagonija). Über diese Bezirke wachten 

vier Beamte, die jährlich gewählt wurden und keine Kontakte zueinander unterhalten durften.  

Diese Art der Verwaltung führte gemeinsam mit anderen Problemen zu Unruhen, die bald in 

ganz Griechenland ihre Ausbreitung fanden und letztendlich den Aufstand gegen die Römer 

zur Folge hatte. Die Konsequenz dieser Turbulenzen war die offizielle Gründung der Provinz 

Macedonia, was nach 20 Jahren das Ende der indirekten Herrschaft des Imperiums in 

Makedonien bedeutete (27 v. Chr.).302 

 
300 G. Wesch-Klein, Die Provinzen des Imperium Romanum. Geschichte, Herrschaft, Verwaltung (Gk), Darmstadt 

2016, 17. 
301 Ebd., 29. 
302  Die römischen Provinzen teilte man auf die senatorischen und kaiserlichen Provinzen auf. Die 

Verwaltungsgewalt der Ersten unterstand dem Senat. Bis zum Jahr 15 n. Chr. gehörte Makedonien zu dieser 



 120 

An der Spitze des administrativen Systems der Provinz stand immer der Prokonsul, der 

aus den ehemaligen römischen Senatoren ausgewählt wurde. Er traf Entscheidungen über die 

Steuern, die Verhängung der Todesstrafe und die Verwaltung des Militärs. Als Hilfe standen 

ihm Quästoren und Präfekten zur Seite. Jeder Prokonsul besaß auch einen Hofstaat (cohors 

praetoria), der in den meisten Fällen aus seiner Familie oder dem Bekanntenkreis stammte. 

Kurz nach der Machtübernahme verkündete er auch das Edikt für die gesamte Provinz (edictum 

provinviale), wodurch die Grundlinien der neuen administrativen Herrschaft bekannt wurden. 

Die Städte der Provinz hatten eine organisierte Verwaltung und galten als civitates 

stipendiariae (abgabepflichtige Gemeinden). 

Die Verabschiedung der stark eingegrenzten Freiheit, wie N. G. L. Hammond das die 

neue Herrschaftszeit in Mazedonien beschreibt, wurde von nun an durch die nur von den 

Römern festgelegte Ordnung ergänzt.303 Diese spiegelte sich in der Situation der Bevölkerung 

wieder. Die Makedonier, die Thraker, die Achäer und die zahlreichen Ausländer, zu denen auch 

die Juden zählten, bildeten die soziologische Struktur der Gesellschaft. Mit dem Ankommen 

der römischen Bürger und der Soldaten wurden die einheimischen Makedonier bzw. 

Thessalonicher zur sekunderen Gesellschaftsgruppe. Man nimmt an, dass in der Provinz 

Makedonier ca. 5000 römische Soldaten ihren Dienst ausübten. Dazu muss man noch die 

Veteranen zählen, die sich in den zahlreichen Kolonien niederließen.304 Der deutsche Historiker 

F. Daubner meint sogar, dass sowohl der Zustrom der „neuen“ Bevölkerung, der Tod der vielen 

Makedonier durch die zahlreichen Kriege als auch das Verlassen der Heimat aufgrund der 

schwierigen Lebenssituation der Einheimischen zum langsamen Verschwinden der 

makedonischen Sprache führte.305 

Die Makedonier und ihre Sprache, die als ein griechischer Dialekt galt, wurden auch 

mit dem immer stärkeren Einfluss des Lateins konfrontiert. Dieses war schnell zur Amtssprache 

 
administrativen Einteilung. Später, nach der Zusammenlegung mit Achaea und Moesia, wurde Mazedonien zur 

kaiserlichen Provinz ernannt, in der der Kaiser Statthalter war. Diese Funktion übte er durch einen Statthalter aus, 

der als Legatus Augusti pro praetore galt. In der Regel war eine kaiserliche Provinz ein strategisch wichtiges 

Gebiet, in dem eine oder mehre Legionen stationiert waren. 
303 N.G.L. Hammond, Starożytna Macedonia. Początki, instytucje, dzieje, übers. v. A.S. Chankowski, Warszawa 

1989, 347. 
304 Philippi, Pella, Dium, Cassandrea, Bouthrotos, Dyrrhachium, Byllis. Diese 7 römischen Kolonien, die sich in 

der Provinz Makedonien befanden, prägten das gesamte Gebiet wesentlich. Diese Siedlungen wuchsen sehr schnell 

und sollen eine besondere Rolle in der Verteidigung des Imperiums gespielt haben. 
305 F. Daubner, Makedonien nach den Kriegen (168 v. Chr. – 14. n. Chr.), Stuttgart 2018, 199. 



 121 

geworden. Diese Tatsache verschärften noch die Fremdsprachen, die auf den Straßen von 

Thessalonich entweder durch die Händler, Matrosen oder die in der Hauptstad der Provinz sich 

aufhaltenden Fremden hörbar waren. Der Stadttumult wurde noch durch Hebräisch und 

Griechisch ergänzt, das die ganze Zeit mit seinen zahlreichen Dialekten von den einheimischen 

Menschen gesprochen wurde. 

Der durchgemischte Sprachgebrauch in der Hauptstadt der Provinz Makedonien und die 

hohe Bevölkerungszahl weisen auf die Bedeutung Thessalonichs hin. Wie in den meisten Fällen 

der antiken Zeit lässt sich aufgrund der mangelnden Quellen die genaue Einwohnerzahl der 

Stadtbewohner nur vorsichtig einschätzen. Der Exeget R. Hoppe stellt in seinen 

Untersuchungen fest, dass diese Zahl im 1. Jh. n. Chr. „auf keinen Fall mehr als 40 000“306 sein 

konnte. Wir können aber trotzdem sagen, dass Thessalonich mit dieser Einwohnerzahl in der 

damaligen Zeit eine große Stadt war. 

Thessalonich als Hauptstadt der Provinz war auch Spielplatz der sich sozial und 

politisch veränderten Gesellschaft. Ähnlich wie in den anderen durch die Römer eroberten 

Gebiete, wurden auch die bisherigen Thessalonicher zum Wohle der römischen Bevölkerung 

zur sekundären Gesellschaftsgruppe. Im Alltag der bisherigen Stadtbewohner bedeutete die 

neue Machtgewalt sehr viel und bezog sich so gut wie auf alle Bereiche des Lebens. Die Römer 

besaßen im Gegensatz zu den Einheimischen folgende Rechte und Pflichten: ius suffragiotum 

(aktives Wahlrecht), ius honorum (passives Wahlrecht), ius commercii (Abschließung der 

Geschäftsverträge), ius gentium (Führung der Geschäfte mit Ausländern), patria potestas 

(Rechtssammlung für den „Herrn des Hauses“) oder ius civile (Rechtsnormen für die römischen 

Staatsbürger). Außerdem konnten die „neuen Bewohner“ von Thessalonich vor Gericht (vor 

dem Magistrat) klagen, bei Anklage auf Hochverrat (perduellio) vor dem Kaiser intervenieren 

und mussten weder Folter noch Todesstrafe (außer für Hochverrat) fürchten. Die Situation der 

unterworfenen Thessalonicher verschlechterte sich auch aufgrund der verlorenen Landgüter, 

die oft in den Besitz der Römer gingen. Eines der wenigen Rechte, die die geschlagene 

Gemeinde besaß, waren eingeschränkte Bürgerrechte (civitates sine suffragio). 

Eine große Rolle in der politischen Machtausübung hatte auch das Steuersystem. Die 

römischen Bürger mussten keine Steuern entrichten und genossen zusätzlich noch zahlreiche 

Immunitäten. Stattdessen mussten die einheimischen Makedonier die direkten Abgaben 

(stipenden tributum) zahlen, was auch zu diversen Missbräuchen führte. Wie hoch die 

Steuerquoten waren, lässt sich in Bezug auf Makedonien nicht direkt feststellen. Hier kann man 

 
306 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief. Kommentar, Freiburg i. Br. – Basel – Wien 2016, 41. 



 122 

aber andere Provinzen zu Hilfe nehmen. In Syrien mussten z.B. Männer vom 14. bis 65. und 

Frauen vom 12. bis zum 65. Lebensjahr die sog. Kopfsteuer zahlen. Dabei spielte der Reichtum 

der Familie keine Rolle, sondern die Anzahl der Familienmitglieder. Die römischen Bürger 

waren zur Erfüllung dieser steuerlichen Pflichten nicht verpflichtet. Zu den anderen 

Steurerabgaben kann man folgende Beiträge zählen: munera publica (öffentliche 

Pflichtleistungen), annona militaria (Militärnaturabgabe), aurum tironicum (Rekrutenabgabe) 

oder unterschiedliche Umsatzsteuern. 

Diese Regierungsmethode ließ sehr leicht, wie K. Kumaniecki schriebt, „aus 

Provinzbewohnern Untertanen (dediticii) machen und diese waren von Anfang an der 

grausamen Ausbeutung ausgesetzt.“307  Diese Unterschiede führten zur sozialen Kluft. Der 

Forscher K. Ruffing meint sogar: „Die röm. Gesellschaft – und dies ist eine Grundkonstante 

der röm. Sozialgeschichte – war auf das Prinzip der Ungleichheit gegründet.“308 Die gesamte 

gesellschaftliche Struktur bestand daher aus sozialen Schichten, die sehr stark hierarchisch 

geordnet waren. Grafisch kann man dies nach K. Ruffing wie folgt darstellen:309 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Abb. 11: Struktur der Gesellschaft zur Zeit des Paulus 

 

 
307 K. Kumaniecki, Historia Kultury starożytnej Grecji i Rzymu, 351. 
308 K. Ruffing, Wirtschaft in der griechisch-römischen Antike (Gk), Darmstadt 2012, 101. 
309 Ebd., 102. 

Freie - Unfreie

römische Bürger - Peregrine

Reiche - Arme Zivilisten - Militärs 

Städter - Landbewohner



 123 

Wir müssen diese graphische Darstellung noch dahingehend ergänzen, dass jede Gruppe 

hierarchisch eingeordnet und unter Berücksichtigung folgender Merkmale wie Reichtum, Alter, 

Geschlecht, Beziehungen, Ämter oder Abstammung strukturiert war. Obwohl es möglich war, 

in dieser Hierarchie zu steigen oder sogar nach einem langen Weg, wie z.B. durch den 

Militärdienst, ein römischer Bürger zu werden, blieb die gesellschaftliche Struktur bis zum Jahr 

212 (Constitutio Antoniniana) relativ konstant. Diese Situation spiegelte sich auch in 

Thessalonich wieder. Den größten Teil der Provinzstadt bildete die mittelreiche Gesellschaft, 

die sich aufgrund des Verkehrs durch das Ägäische Meer oder die Via Egnatia mit dem Handel 

beschäftigte. 

Doch das, was die damalige gesellschaftliche Struktur auch in den makedonischen 

Städten besonders auszeichnete, waren, wie vor kurzem präsentiert, die extremen Unterschiede 

im Milieu. Am Ende dieser sozialen Ordnung standen zuerst die Armen und Obdachlosen, die 

eine Mehrheit bildeten. Für die meisten aus dieser Schicht gab es nicht viel zu essen und oft 

waren nur Großstädte wie Thessalonich, wo die reichen Bürger an die Armen Lebensmittel 

spendeten, die einzige Rettung. Wenn es aber zu einer ähnlichen Situation bei den römischen 

Bürgern kam, konnten diese immer mit einer Getreideration rechnen. 

Eine besondere soziale Situation bildeten aber die Sklaven, die gemeinsam mit dem 

Freiheitsgedanken erst in der griechischen Kultur eine wesentliche Rolle spielten.310 Gerade 

damals war die Freiheit bzw. der Zwang, sich dem fremden Willen unterzuordnen, ein 

wesentlicher Aspekt des menschlichen Lebens. Aus der Perspektive eines Sklaven war der 

Freiheitsgedanke surrealistisch. Der Sklave existierte am Rande bzw. unter jeder 

gesellschaftlichen Struktur und stand seinem Herrn wie ein Ding (Haus oder Tier) als Untertan 

gegenüber, der den Willen seines Herrn mit allen Konsequenzen erfüllen musste. In der Praxis 

schaute das so aus, dass der Sklave keinen Willen, keine Wünsche und kein Verlangen hatte. 

Er war wie ein Werkzeug in den Händen seines Herren.311 Die Situation des Sklaven sah auch 

Platon ähnlich, der so darüber schrieb: „(…) wie könnte denn irgend jemand glücklich sein, der 

 
310 K.H. Rengstorf, δοῦλος, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 2, hrsg. v. G. Kittel / G. Friedrich, Stuttgart 2019, 264f.  
311 Seneca geht in seinen Überlegungen über die Sklaverei sogar weiter und bringt sie auf eine tiefere, ja geistige 

Ebene, die jeden Menschen wie ein innerer Zwang betreffen kann. In seinem Werk epistulae morales  (Ep 47) 

können wir darüber lesen: „Ich werde dir einen ehemaligen Konsul zeigen, der einer alten Frau dient, ich werde 

dir einen Reichen zeigen, der einer ganz jungen Magd dient, ich werde dir sehr vornehme junge Männer zeigen, 

die Sklaven von Tänzern sind: Keine Knechtschaft ist schimpflicher als eine freiwillige (Knechtschaft)!“; Seneca, 

epistulae morales 47, in: https://www.lateinheft.de/seneca/seneca-epistulae-morales-epistula-47-ubersetzung/ 

(Stand: 14.01.2022). 

https://www.lateinheft.de/seneca/seneca-epistulae-morales-epistula-47-ubersetzung/


 124 

irgendeinem gehorchen muss? (…) Wer richtig leben will, muss seine Begierden so groß wie 

möglich werden lassen ohne ihnen einen Zügel anzulegen (…).“312 

Die so verbreitete Sklaverei in der hellenistischen Welt ist auch, wie dies J. Fischer 

meint, in den antiken Quellen bemerkbar, wo man „unterschiedliche Begriffe für Unfreie“ 

findet.313 In diesem Sinne gab es für die Sklaven folgende Termini:  δοῦλος (Sklave, Diener), 

οἰκέτης (Huas-Sklave), παῖς (Kind im Dienst als Sklave), σῶμα (Leibeigene), θεράπων (Diener), 

ἀνδράποδον („Menschenfüßer“), servus (Knecht, Sklave), ancilla (Magd, Dienerin), 

mancipium (Eigentumserwerb) oder puer (Knabe im Dienst als Sklaven). 

Unter so vielen Bezeichnungen für den Sklavendienst lassen sich aber nur zwei Gruppen 

erkennen, in denen ein Sklave lebte. Eine der Gruppen bildeten Menschen, die von Geburt an 

oder „Sklaven von Natur“ waren, d.h. zum Sklaven geboren wurden. Sie kannten keine Freiheit 

oder keinen eigenen Besitz, nur die Führung durch einen eigenen Herrn, der über ihnen stand. 

Die zweite Art der Sklaven machten Menschen aus, die ihre Freiheit verloren hatten. Dies 

geschah entweder durch diverse Schulden, Strafen oder Kriege. 

Mit dem Beginn der römischen Herrschaft endete sich prinzipiell nicht viel für die 

Sklaven. Ihre Position blieb in der Gesellschaft gleich, bzw. verschlechterte sich. Ius civile 

behandelte sie als Sachen, und nicht als Menschen. Deswegen wurden sie als res mobilis 

betrachtet und infolgedessen oft verkauft oder sogar verschenkt. Darüber schreibt auch der vor 

kurzem zitierte Wissenschaftler: „Der Sklavenhandel ging in jedem Dorf und jeder Stadt des 

Römischen Reiches vor sich, wo einzelne Sklaven von einem Besitzer zum anderen 

weiterverkauft wurden.“314 Die niedrige Wertschätzung des Sklaven sehen wir auch bei den 

Strafen, die oft sehr brutal waren. Diese Härte sieht man bei ihrer Höchstform, der Kreuzigung. 

Diese Strafe war bei den Römern vor allem für die schwersten Verbrechen reserviert und 

aufgrund ihrer Brutalität gehörte sie zu den schlimmsten Todesformen. Im Rahmen dieser 

Strafe kam es auch zur Geißelung, und die gesamte Durchführung hatte einen öffentlichen 

Charakter.315 

Im Zuge unserer Untersuchung ist es auch wichtig, die Zahl der Sklaven in der gesamten 

Gesellschaft zu betonen. Der Theologe J. Flis spricht in diesem Kontext von einer bedeutenden 

 
312 Platon, Georgias 46, in: Platon. Sämtliche Dialoge, Bd. 1, hrsg. v. K. Hildebrandt / C. Ritter / G. Schneider, 

Hamburg 1993, 104. 
313 J. Fischer, Sklaverei (Geschichte in Quellen - Antike), Darmstadt 2018, 21. 
314 Ebd., 28. 
315 W. Bösen, Kreuzigung, in: LThK, Bd. 6, hrsg. v. W. Kasper, Freiburg – Basel – Rom – Wien 1997, 460-461. 



 125 

Größe, die „aber nicht mehr als ca. 40% der Population“316 ergab. In der Meinung des Exegeten 

„konnten einzelne Familien von nur einigen wenigen bis zu 1 000 Sklaven besitzen.“317 Wie 

diese Zahlen konkret in Thessalonich aussahen, wissen wir leider nicht. Aufgrund der 

Bedeutung der Stadt als Hauptstadt der Provinz ist anzunehmen, dass die Sklaven eine sichtbare 

Gruppe bilden mussten. 

An dieser Stelle muss man noch erwähnen, dass die politisch-soziale Situation der 

Hauptstand der Provinz Makedonien von der Umgebung profitierte bzw. mitgestaltet wurde. In 

der Nähe befanden sich nicht nur große Städte wie z.B. Dyrrhachion (griech. Δυρράχιον) oder 

Amphipolis (Ἀμφίπολις), sondern vor allem Philippi. Diese Stadt war eine römische Kolonie, 

die nach dem Vorbild Roms gebaut worden war.318 Es ist also anzunehmen, dass gerade diese 

Stadt in vielen Aspekten auch ein Vorbild für die Stadt Thessalonich war und eine Rolle in der 

Entwicklung der Hauptstadt der Provinz Makedonien spielte. Denn J. Flis meint, dass die Hälfte 

der Stadtbewohner von Philippi die römischen Legionäre ausmachten (ein paar Tausend 

Soldaten).319 Diese Tatsache konnte in Thessalonich nicht unbemerkbar bleiben und musste 

diverse Spuren hinterlassen. 

 

 

3.1.1.4 Religiöse Situation 

 

Das Leben des Apostels Paulus fällt in eine besondere Zeit der Weltgeschichte. Den 

Römern, die damals die Herrschaft führten, gelang etwa 200 – 250 Jahre trotz mancher Kriege 

und zahlreicher Aufstände die innere und große Stabilität in vielen Bereichen zu bewahren. So 

schreibt der Historiker A. Goldsworthy über diese Phase der römischen Weltführung: „Das 

Imperium funktionierte, weil in ihm Friede herrschte; der Krieg wurde an die Grenze verbannt, 

die die Soldaten bewachten. Das war Pax Romana, also der römische Friede, der den 

 
316 J. Flis, Paulus als Sklave im Lichte des Philipperbriefes, in: Weg, Wahrheit, Leben. Im Dienst der Verkündigung 

(Fs. K. Küng), hrsg. v. J. Kreiml / T.H. Stark / M. Stickelbroeck, Regensburg 2010, 142. 
317 Ebd. 
318 Vgl. L. Bormann, Philippi. Stadt und Christengemeinde zur Zeit des Paulus (NovTSup, Bd. 78), Leiden – New 

York – Köln 1995, 30. 
319 J. Flis, List do Filipian, 32. 



 126 

bedeutenden Teil der bekannten Welt aufblühen lässt.“320 In der Praxis schaute die Bewahrung 

dieses Friedens so aus, dass die großen Kriege eher am Rande des Imperiums stattfanden und 

die politischen Spannungen durch den Kaiser meist diplomatisch gelöst wurden. Diese Form 

der Machtausübung führte zu wirtschaftlichen, kulturellen und soziologischen Entwicklungen, 

von denen sowohl die römischen Bürger als auch die unterworfenen Völker profitierten. Dies 

spiegelte sich auch im religiösen Leben der Reichsbewohner wider. 

Im gesamten Römischen Reich herrschte Toleranz gegenüber anderen Kulten und 

Frömmigkeitsformen. Je weiter weg man sich von Rom befand, desto schwieriger war es, die 

religiöse Souveränität in ihrer klaren Form zu finden. Der Grund dieser Tatsache war die kluge 

und schlaue Politik nach der Annexion eines neuen Gebietes. Sehr schnell wurden die 

politischen Eliten durch die anerkannten Vertreter ausgetauscht, die nicht unbedingt aus dem 

jeweiligen Gebiet stammen mussten. Eine so entstandene Beziehung zwischen Rom und dem 

„neuen Gebiet“ verlangte ein Zeichen der Loyalität, die ihre Erfüllung im neuen Kult fand. 

Dieser war der Kaiserkult. 

Die Form der Frömmigkeit dieses Kultes hatte die Funktion der Verehrung und auch 

der Vergötterung des römischen Kaisers. Ihm wurde auch in der Praxis der Titel Gottkönig 

(Divus) verliehen, wodurch er wie Gott dargestellt wurde. Daher darf man sich nicht wundern, 

dass die praktischen Handlungen bei der Ausübung dieses Kultes bestimmte Ähnlichkeiten mit 

anderen religiösen Geschehen hatten: Opfergaben, Prozessionen, eigene Tempel, Altäre, 

Bilder, Priester und Kultvereine. Nach diesem Bild praktizierte man den Kaiserkult in allen 

Städten im Imperium, wobei es auch immer wieder zu lokalen Unterschieden kam. Dies 

bemerkte auch B. Heininger.  In seinen Untersuchungen stellte er fest, dass dem Kaiser „vor 

allem im Osten des Reiches dieselben Ehren entgegengebracht (…) [wurden] wie den 

Olympischen Göttern“.321 Es ist auch anzunehmen, dass die Kaiserverehrung in Mazedonien 

und somit in Thessalonich eine besondere Stellung hatte. Den Grund dieser Tatsache muss man 

nach J. Schröter und J.K. Zangenber in der Geschichte dieses Gebietes suchen. In ihnen 

wissenschaftlichen Publikation können wir dazu lesen: „Der antike Herrscherkult lehnt sich an 

die Verehrung der Götter an und verehrt die Herrscher als Wohltäter. Er findet sich in 

altorientalischen Kulturen und wird durch die Verehrung Alexanders des Großen auch im 

 
320 A. Goldsworthy, Pax Romana. Wojna, pokój i podboje w świecie rzymskim, übers. v. N. Radomski, Poznań 

2017. 22. 
321 B. Heininger, Die religiöse Umwelt des Paulus, in: Paulus. Leben – Umwelt – Werk – Briefe, 85. 



 127 

griechischen Bereich bekannt.“322 Weiter können wir noch lesen: „Der römische Kaiserkult ist 

eine Sonderform dieses in der antiken Welt weit verbreiteten Herrscherkults.“323 

Wie die konkrete rituale Praxis in Thessalonich ausschaute, wissen wir vor allem durch 

die Archäologie. Die gefundenen Inschriften im Westen der Stadt zeigten einen Tempel zur 

Ehre des Kaisers und die Abläufe der diversen Dienste, die dem römischen Herrscher Ruhm 

und Ehre bringen sollten. Auch W. Elliger bestätigt in seinen Untersuchungen die Bedeutung 

des Kaiserkultes in Makedonien: „In Thessaloniki gefundene Münzen aus römischer Zeit 

bezeugen den Kaiserkult auf verschiedene Weise, zum Beispiel ein Exemplar mit dem Kopf 

des Julius Caesar samt Diadem und Lorbeerkranz sowie der Aufschrift THEOS (…).“324 Durch 

diese Funde und aus anderen historischen Quellen wissen wir, dass der Kaiserkult durch 

konkrete Feierlichkeiten bestimmt war, die mit den Lebensereignissen des römischen 

Herrschers verbunden waren, z.B. Dies natalis Augusti - Zum Geburtstag des Augustus; Dies 

natalis Principis - Zum Geburtstag des regierenden Kaisers. Zu den wichtigsten Formen 

gehörte jedoch die Opferpraxis für das kaiserliche Wohl. Diese Art der Verehrung lobte den 

Herrscher und seine Tugenden (providentia, clementia, securitas Augusti oder lares compitales 

und salus publica). Die höchste Form des Kaiserkultes war jedoch die Einschwörung, die 

letztendlich zur Anbetung des Kaisers als Gott führte. Solche Handlungen hatten einen 

öffentlichen Charakter, bezogen sich auf die gesamte Bevölkerung und wurden durch einen Eid 

besonders zum Ausdruck gebracht. 

Diese Kulthandlung war für die Bevölkerung keine neue Form der Frömmigkeit. In 

vielen Kulten und Religionen lassen sich diverse Spuren der direkten, durch die Einschwörung 

zu Stande gekommenen Verbindung zwischen dem Menschen und dem Göttlichen erkennen.  

Dies beschrieb auch P. Veyne, der feststellte: „Er [der Eid] bewegt sich zwischen einem 

magischen Automatismus und dem Respekt vor den Göttern sowie deren Forderung, eine 

Verpflichtung einzuhalten.“325 Weiters stellte er fest: „Dabei handelt es sich um eine magische 

Auffassung von der Macht der Wörter und um eine abergläubische Vorsichtsmaßnahme: Es ist 

riskant, das Schicksal herauszufordern, und das Unglück könnte geradezu heraufbeschworen 

werden (…).“326 Das, was für die Menschen beim Kaiserkult neu war, war die Verehrung einer 

 
322 J. Schröter / J.K. Zangenberg (Hrsg.), Texte zur Umwelt des Neuen Testamentes, Tübingen 32013, 397. 
323 Ebd. 
324 W. Elliger, Mit Paulus unterwegs in Griechenland. Philippi, Thessaloniki, Athen, Korinth, Stuttgart 2007, 95. 
325 P. Veyne, Die griechisch-römische Religion. Kult, Frömmigkeit und Moral, Stuttgart 22015, 38. 
326 Ebd. 



 128 

lebenden Person. Sie war mit dem Römischen Reich verbunden, in dem man lebte und dessen 

man anerkennen musste. 

Es scheint aber, dass die Ausübung des Kaiserkultes und seine Form der Frömmigkeit 

in Thessalonich eine besondere Ausprägung hatte. Diese These widerspricht zwar der Meinung 

des berühmten Wissenschaftlers V. Allamani-Souri, sollte aber unter Berücksichtigung der 

historischen Entwicklungen in Makedonien betrachtet werden.327 Gerade in der makedonischen 

Hauptstadt war die Verehrung des Kaisers eine gut funktionierende Glaubenspraxis, die, wie     

C. Steimle meinte, in diesem Teil Europas eine lange Tradition hatte. Der deutsche 

Wissenschaftler betont in seiner Untersuchung: „Die Ehrung römischer Kaiser ist in 

Thessaloniki eng mit einer schon in republikanische Zeit zurückreichende Tradition von 

Ehrungen für Römer verbunden.“328 Der Forscher stellt weiters fest, dass „die Ehrungen von 

Römern in Thessaloniki über die Zeiten hinweg große Konsequenz in ihrer Entwicklung 

aufweisen.“329 Deshalb darf es niemanden wundern, dass Thessalonich neben Beroia, die Stadt 

der Provinz war, wo man den Titel νεωκόρος kannte. Die Verleihung der Bezeichnung 

„Tempelwärterin“ bedeutete die Ausübung eines besonderen Dienstes im Tempel, der dem 

Kaiser geweiht war.330 Diese große Stellung der Kaiserverehrung bekam also einen besonderen 

Platz im Leben der Thessalonicher und musste von Paulus eine bestimmte Aufmerksamkeit 

erhalten.331 

Neben dem Kaiserkult verehrten die Thessalonicher auch zahlreiche Gottheiten und 

pflegten viele religiöse Gewohnheiten. Über diese Praxen kann uns der deutsche Exeget                

J. Gnilka wichtige Informationen liefern. Obwohl er sich in seinem Beitrag mit der 

Beschreibung der Religiosität der Gemeinde in Philippi beschäftigte, ist anzunehmen, dass eine 

ähnliche Situation in der nahe gelegenen Stadt Thessalonich vorzufinden war. So lesen wir in 

seinem Werk: „Die Weihebilder römischer Götter standen neben denen griechischer, römische 

Götter wurden hellenisiert, alte thrakische Gottheiten hielten sich am Leben; Kaufleute und 

Händler, die auf der Via Egnatia über Philippi kamen, brachten neben ihren Waren 

 
327  Vgl. V. Allmani-Souri, The imperial cult, in: Roman Thessaloniki (AMTh), übers. v. D. Hardy, hrsg. v.                

D.V. Grammenos, Thessaloniki 2003, 98-119. 
328 C. Steimle, Religion im römischen Thessaloniki. Sakraltopographie, Kult und Gesellschaft 168 v. Chr. – 324 

n. Chr. (STAC, Bd. 47), Tübingen 2008, 132. 
329 Ebd., 132-133. 
330 Vgl. ebd., 156-158. 
331 Vgl. 1 Thess 1, 9. 



 129 

kleinasiatische Kulte. Eine Reihe privater Bruderschaften und Kultgemeinschaften tat sich auf, 

die der Kybele, dem Dionysos, der Totenverehrung oder sonst einem Kult ergeben waren.“332 

Diese Vielzahl der Kulte wird wie beim Kaiserkult durch die historischen und 

archäologischen Quellen bezeugt. Diese berichten sehr ausführlich über einen Kult, der unter 

den Thessalonichern eine wichtige Rolle spielte. Der Dionysoskult, von dem die Rede ist, hatte 

nicht nur eine weite Verbreitung, sondern auch eine lange Tradition. Die ältesten Spuren dieser 

griechischen Religion unter den Stadtbewohnern weisen auf das 2. und 1. Jh. v. Chr. hin. Der 

Wissenschaftler W. Elliger ist der Meinung, dass diese Art der Frömmigkeit im Laufe der Zeit 

eher zu den privaten Kultgemeinschaften gehörte, die „mit dem Staatskult in irgendeiner Weise 

verbunden waren“.333 Vielleicht war das auch der Grund, warum die Archäologen in der Stadt 

einen Dionysostempel vermuten. Obwohl sich die genauen Abläufe dieser Religion in 

Thessalonich nicht nachvollziehen lassen, können wir mit sehr großer Wahrscheinlichkeit 

festlegen, dass jede Art der Praxis des Dionysoskultes mit der Freude, der Fruchtbarkeit und 

dem Rausch verbunden war. Diese Frömmigkeit fand ihre Beliebtheit besonders im 

hellenistischen Umfeld, in dem die Dionysosfeste, sog. Dionysien, gerne gefeiert wurden und 

dadurch einen wichtigen Grundstein für die Entstehung des Theaters (Komödie u. Tragödie) 

legten.334  Der Kult des Dionysos erreichte im Laufe der Zeit auch Anerkennung bei den 

römischen Bürgern. Sie legten großen Wert auf das Leben und die mit ihm verbundene Freude. 

Aus diesem Grund gründete man viele Vereine, die unter mysteriösen Verhältnissen 

funktionierten. Beim Treffen der Verehrer, darunter auch Frauen, kam es zur Ausübung der 

Sexualität, die im römischen Milieu nicht nur eine große Rolle spielte, sondern vor allem zum 

menschlichen Leben gehörte, d.h. eine gewisse Normalität beinhaltete.335 Daher darf man sich 

nicht wundern, dass Paulus in 1 Thess dieses Thema mehrmals anspricht und vertieft.336 

Die nächste sehr verbreitete Religion in der makedonischen Hauptstadt war die 

Verehrung der Kabiren, über die W. Ellinger schriebt: „Mit Abstand die charakteristischste 

Erscheinung in den Kulten von Thessaloniki.“337 Die Glaubensspuren dieses Kultes gehen auf 

die Zeit Phillips II. und Alexander des Großen zurück. Die Münzenfunde mit den passenden 

Darstellungen bzw. Inschriften wie z.B. „Dem Gott Kabiros“ zeigen die große religiöse 

 
332 J. Gnilka, Der Philipperbreif (HThK.NT, Bd. 10/3), Freiburg i. Br. – Basel – Wien 1968, 2. 
333 W. Elliger, Mit Paulus unterwegs in Griechenland, 95. 
334 Vgl. C. Auffart, Dionysos in: LThK, Bd. 3, 250. 
335 Vgl. A. Angela, Liebe und Sex im Alten Rom, München 22014, 18-21. 
336 Vgl. 1 Thess 4, 1-8. 
337 W. Elliger, Paulus in Griechenland. Philippi, Thessaloniki, Athen, Korinth, Stuttgart 21990, 98. 



 130 

Bedeutung der Kabiren für Thessalonich, wo diese zu den Hauptgöttern der Stadt zählten.338 

Dabei glaubte man an eine Göttergruppe, die zum einen eine Verbindung zwischen Mensch 

und Gott bzw. Göttern schuf und zum anderen die Quelle der Hoffnung nach dem Tod war.     

W. Elliger bemerkte auch, dass diese Religion eine sehr hohe politische Aufmerksamkeit fand. 

Er schriebt: „Beachtung verdient (…) auch der hohe politische Rang des Aufsehers über das 

Kabeirosheiligtum (…) der in der Inschrift als Ratsmitglied, Ephebarch und Politarch 

eingeführt wird.“339 Die Bedeutung der Religion bestätigen ebenso auch die Spiele, die in der 

Hauptstadt zu Ehren des Kabeiros organisiert wurden. Wie die weiteren Formen der 

Frömmigkeit ausschauten, lässt sich aufgrund der fehlenden Quellen schwer sagen. Man weiß 

aber aufgrund der literarischen Überlieferungen aus Samothrake, dass die Rituale des Kabiren-

Kultes eine gewisse Anerkennung und „Wiederverwendung“ in der jungen Kirche in 

Thessalonich finden konnten.340 Der Wissenschaftler C. Tschos schriebt über die konkreten 

religiösen Handlungen wie folgt: „Das Bekenntnis und die Entlastung von begangener Schuld 

waren sehr wahrscheinlich die Voraussetzungen für den weiteren Verlauf des 

Einweihungszeremoniells. Eingeweiht wurden Männer und Frauen, Freigelassene und Sklaven, 

Griechen und Fremde. Die soziale Stellung spielte somit offenbar keine Rolle (…).“341 

Der  Kabeiroskult gehörte neben dem Dionysoskult zu den Mysterienreligionen.342 Zu 

dieser Gruppe kann man auch den Isiskult rechnen. Dieser Kult verehrte ägyptische Gottheiten 

und war in Thessalonich eher in privaten Vereinen beheimatet. Die diversen Quellen bezeugen 

verschiedenartige Riten zur Ehre von Isis, darunter Prozessionen oder Feste mit Opern. Diese 

wurden im Heiligtum veranstaltet, in dem auch ein Priester den Dienst ausübte. Isis galt als 

Göttin der Geburt bzw. der Wiedergeburt. In ihrer Verehrung war der Aspekt des Todes und 

der Reanimation besonders hervorgehoben, weswegen sie oft mit den Attributen einer 

Wächterin dargestellt wurde. 

 
338 Es ist merkwürdig, dass die archäologischen Ausgrabungen in Thessalonich nicht auf die Verehrung einer 

Gruppe von Göttern, den Kabiren hinweisen, sondern auf den einen Gott Kabeiros. 
339 W. Elliger, Paulus in Griechenland. 98. 
340 Vgl. 1 Thess 5, 12-22. 
341 C. Tschos, Die Religion in der römischen Provinz Makedonien (PAwB, Bd. 40), Stuttgart 2012, 148-149. 
342 Die Mysterienreligionen waren jene Religionen bzw. Kulte, die nur für die Eingeweihten reserviert waren. Das 

war auch der Grund, warum es zur Entstehung der religiösen Gemeinschaften kam. Diese pflegten ein eigenes 

Lebensbild und prosperierten gut innerhalb der damaligen Welt. Wie die konkrete Frömmigkeit vor Ort und somit 

in Thessalonich ausschaute, lässt sich schwer sagen, da diese Kulte lokal unterschiedlich waren. Die Funde aber 

lassen keine inhaltliche Praxis erkennen. Die Praktiken waren unterschiedlich oder sogar widersprüchlich.  



 131 

Zu den ägyptischen Gottheiten, die in der Hauptstadt der Provinz Makedonien verehrt 

wurden, zählen auch Anubis und Harpokrates.343 An dieser Stelle scheint es wichtig zu sein, 

noch den Kult von Serapis zu erwähnen. Diesem Gott wurden mehrere Heiligtümer und Altäre 

gebaut, die den diversen Vereinen und Zwecken zur Verfügung standen. Serapis enthielt in den 

Vorstellungen der Menschen die Aspekte der verschiedenen Götter wie Dionysos, Helios oder 

Hades und war eine Verbindung zwischen der hellenistischen und ägyptischen Tradition. Der 

Theologe R. Hoppe vertiefte die Relationen zwischen diesen beiden Traditionen und vertrat die 

These, dass man der ägyptischen Religiosität keine dominante Rolle in der Stadt zuschreiben 

sollte. Den Grund dafür suchte er in den Verschmelzungsprozessen griechischer und 

ägyptischer Elemente.344 Anderer Meinung war der uns schon bekannte C. Steimle. Er schrieb: 

„Das Heiligtum der ägyptischen Götter von Thessaloniki wurde in der Literatur wiederholt als 

eines der bedeutendsten seiner Art im griechischen Raum bezeichnet (…). Dieser Ruhm 

gründet sich vor allem auf die über 70 dort aufgefundenen Inschriften, welche die Kulte der 

ägyptischen Götter zum bestbelegten Kult von Thessaloniki machten.“345 

Bei der Beschreibung der Religiosität der thessalonischen Bevölkerung darf man die 

Verehrung der griechischen und römischen Götter wie z.B. Nike nicht vergessen, die einen 

wichtigen Platz im Leben der Menschen hatten. Dies gilt auch für Diana oder Silvianus, die vor 

allem aufgrund der Stadtlage (Via Egnatia oder Meeresküste) verehrt wurden. 

Wie man aus der Apg erfuhr, gab es in Thessalonich auch eine prosperierende Synagoge 

mit einer großen jüdischen Gemeinde. Der biblischen Überlieferung nach ist das die erste 

Synagoge in Europa, die von Paulus besucht wurde, was durch die Verwendung des Substantivs 

συναγωγή, und nicht wie in Philippi πroseucή zum Ausdruck gebracht wurde.346 Wie viele 

Gemeindemitglieder das sich in der Synagoge versammelnde jüdische Milieu in Thessalonich 

zählte, lässt sich schwer sagen. Wir können aber annehmen, dass die Hauptstadt der Provinz 

Makedonien für die Juden sehr attraktiv gewesen sein musste.347 Dies bestätigt uns die Apg, in 

der wir von vielen Proselyten, frommen Griechen und Frauen erfahren können. So eine große 

 
343 Harpokrates ist ein gutes Beispiel der Hellenisierung der ägyptischen Religionen und Frömmigkeit. In Ägypten 

glaubte und verehrte man den Gott Hor-pa-chered, der als Kind dargestellt wurde und Sinnbild des Schweigens 

und der Verschwiegenheit war. Unter den Griechen bekam dieser Gott dieselben Attribute, wurde aber mit einem 

anderen Namen bezeichnet.     
344 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 46.   
345 C. Steimle, Religion im römischen Thessaloniki, 79. 
346 Vgl. συναγωγή (vgl. Apg 17, 1) - πroseucή (vgl. Apg 16, 13. 16.). 
347 Vgl. P.T. O’Brien, The Epistle to the Philippians (NIGTC), Grand Rapids 1991, 5. 



 132 

und durchmischte Gruppe brachte einige Probleme mit sich. Der polnische Professor                  

W. Chrostowski wies gerade in diesem Kontext auf die sprachlichen Schwierigkeiten hin. Er 

schriebt: „Wir wissen nicht, ob hebräisch oder (…) griechisch oder vielleicht aus der 

Septuaginta gelesen wurde. Die zweite Möglichkeit [griechisch] ist sehr wahrscheinlich, da (…) 

die Juden aus Thessaloniki nicht hebräisch konnten.“348 Die linguistische Distanz störte aber 

die jüdische Gemeinde nicht, sich mit den wichtigen Themen der damaligen Zeit 

auseinanderzusetzen. Diese waren, wie M. Rosik feststellte: „Engel, Himmel, Endgericht, Ende 

der Welt.“349 

 

 

3.1.2 Thessalonich als Ort der Glaubensverkündigung 

 

Im zweiten Teil des ersten Kapitels über die paulinische Glaubensverkündigung im 

Lichte des ersten Briefes an die Thessalonicher werden wir uns die Ankunft des Paulus in der 

römischen Provinz Makedonien und somit in Thessalonich näher anschauen. Noch in 

demselben Unterkapitel werden wir mit Hilfe diverser Quellen versuchen, den Stadtplan der 

makedonischen Hauptstadt zu rekonstruieren. Dies soll uns helfen, das Bild zu bekommen, das 

Paulus vor seinen Augen hatte, als er die größte Provinzstadt erreichte. Weiters werden wir uns 

mit der Tätigkeit des Paulus auseinandersetzen, der, wie die Apg beschreibt, dort eine gewisse 

Zeit verbringen musste. Zum Schluss widmen wir unsere Aufmerksamkeit den Fakten und den 

Ereignissen widmen, um die möglichen Umstände und das Datum für die Briefentstehung näher 

zu erforschen. 

 

 

3.1.2.1 Ankunft des Apostels in Thessalonich 

 

Das Kommen des Paulus nach Thessalonich ist in der Apostelgeschichte 

zusammengefasst und im Zusammenhang mit den außergewöhnlichen Ereignissen in 

 
348 W. Chrostowski, Święty Paweł. Na rozdrożach synagogi i kościoła, Warszawa 2021, 287. 
349 M. Rosik, Judaizm u początku ery chrześcijańskiej, Wrocław 2003, 19. 



 133 

Kleinasien zu betrachten. In seinem Werk beschrieb Lukas dieses Ereignis als den Auslöser der 

Veränderung der missionarischen Pläne bei Paulus. 

Dem Erzählverlauf der biblischen Überlieferung gemäß war der Völkerapostel auf 

seiner zweiten Missionsreise unterwegs und mit seinen Begleitern bereit, das Wort Gottes in 

der Provinz Asien zu verkünden.350 Diese Bereitschaft bestätigt in seinen exegetischen Studien 

auch J. Roloff, der meinte: „Das hätte der Strategie des Paulus entsprochen, die darauf ausging, 

jeweils von den städtischen Zentren aus das Umland missionarisch zu erschließen.“351 Während 

der Umsetzung dieser Pläne kam es aber zu einem nicht näher beschriebenen Ereignis, 

infolgedessen dem Völkerapostel und seinen Weggefährten verwehrt wurde, „das Wort in der 

Provinz Asien zu verkünden“ (Apg 16, 6). Aus diesem Grund zogen sie nach Bithynien weiter, 

„doch auch das erlaubte ihnen der Geist Gottes nicht“ (V. 7). Motiviert durch die mystischen 

Erfahrungen kamen sie nach Troas, wo Paulus in der Nacht eine Vision hatte. In ihr bat ihn ein 

Mazedonier: „Komm herüber nach Mazedonien und hilf uns!“ (V. 9). Daraufhin brachen sie 

auf und im Gehorsam dem Willen Gottes gegenüber gingen sie nach Mazedonien, was der 

Autor der Apostelgeschichte so beschreibt: „Denn wir waren überzeugt, dass uns Gott dazu 

berufen hatte, dort das Evangelium zu verkünden“ (V. 10).  

Bei dieser Erzählung stellt G.H. Schneider „die Frage nach der möglichen Quelle.“ 352 

Was M. Bednarz allerdings ablehnt. Er ist der Meinung, dass „die Beschreibung der 

Apostelgeschichte zuerst von der Entstehung der Kirche erzählt.“353 Relevant ist in diesem 

Zusammenhang auch die Perspektive des Bibelforschers R. Pesch. Er sah in der Darstellung 

der Ereignisse vom Apg 16, 6-10 ein „Wirken des Heiligen Geistes.“354 Auch J. Flis vertritt 

diese Meinung, der über die Veränderung der Missionspläne des Paulus wie folgt schrieb: 

„Paulus und seine Begleiter unterwarfen sich dem, was der Geist verlangte. Dies erinnert an 

das Verhalten des Paulus im Zusammenhang mit der Taufe des heidnischen Hauptmannes 

Kornelius.“355 

 
350 Vgl. Apg 15, 36-41. 
351 J. Roloff, Apostolat – Verkündigung – Kirche. Ursprung, Inhalt und Funktion des kirchlichen Apostelamtes 

nach Paulus, Lukas und den Pastoralbriefen, Gütersloh 1965, 241. 
352 G.H. Schneider, Die Apostelgeschichte, Bd. 2: Kommentar zu Kap. 9, 1 – 28, 31 (HThK.NT, Bd. 5/1), Freiburg 

i. Br. – Basel – Wien 1982, 204. 
353 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 28.  
354 R. Pesch, Die Apostelgeschichte: Apg 13-28 (EKK, Bd. 5/2), Zürich – Einsiedeln – Köln 1986, 101. 
355 J. Flis, List do Filipian ,92. 



 134 

Die Forschungen der wahren Quellen des in der Apostelgeschichte geschilderten 

Reiseberichtes werfen ein neues Licht auf die Intention der gesamten Mission. Es ist 

anzunehmen, dass gerade diese Suche zu einer neuen Erkenntnis führte, da Lukas in seinem 

Werk die Reise als sogenannten Wir-Bericht verfasst hat. Die Wir-Form wird zum ersten Mal 

am Beginn der zweiten Missionsreise verwendet und kann zweideutig verstanden werden. 

Wenn man in diesem Bericht nur eine Beschreibung der Reise sieht, in der der Autor im Plural 

schreibt (Paulus, Silas u. Timotheus),356 dann ist diese Form nichts anderes als eine literarische 

Konstruktion. Man kann in diesem Sinne nach W.S. Kurz feststellen: „Es schließt sich daraus, 

dass Lukas sich der paulinischen Mission in Troas anschließt.“357 Wenn man aber die Meinung 

von G.H. Schneider annimmt, „dass Gott selbst den Weg der Missionare, also den des 

Evangeliums, vom asiatischen Festland weg bis nach Rom lenkt“358, dann bekommen der 

Bericht, die Reise und die Motivation der paulinischen Tätigkeit eine andere Dimension. Es 

geht hier also auch um den Willen Gottes, den Paulus symbolisiert und dem er sich unterordnet. 

Der Völkerapostel setzt sich also das Ziel, diese Fügung des Geistes Jesu zu erfüllen. Sehr 

interessant beschrieb diesen Gedanken auch W.S. Kurz: „Diese Episode deutet an, dass Gott 

durch die menschliche Initiative und Planung wirkt. Dabei bewahrt er aber das Recht zur 

Zieländerung unserer Anstrengungen und führt uns an einen anderen Ort, als wir es 

ursprünglich vorhatten (…).“359 

Im weiteren Teil der Apostelgeschichte (16, 11-40) werden die Reise nach Philippi und 

der Aufenthalt des Apostels und seiner Begleiter in dieser makedonischen Kolonie beschrieben. 

Die sehr erfolgreiche und durch Wunder gekennzeichnete Weitergabe des Glaubens unter den 

Philippern motiviert ihn weiterzuziehen. Diese Tatsache, obwohl sie zum Verlassen der Stadt 

gezwungen waren, scheint auch der letzte Vers dieses Kapitels zu bestätigen, in dem man liest: 

„Vom Gefängnis aus gingen die beiden zu Lydia. Dort sahen sie die Brüder, sprachen ihnen 

Mut zu und zogen dann weiter“ (V. 40). 

Der weitere Weg führte Paulus über Amphipolis und Apollonia nach Thessalonich.360 

Dem Erzählverlauf der Apostelgeschichte zufolge nahm der Völkerapostel nur Silas auf seine 

Mission mit, von dem in den Versen über die Reise von Philippi nach Thessalonich die Rede 

 
356 Vgl. Apg 16, 11ff.  
357 W.S. Kurz, Dzieje Apostolskie. Katolicki Komentarz do Pisma Świętego, Bd. 5, Poznań 2021, 278. 
358 G.H. Schneider, Die Apostelgeschichte, Bd. 1: Einleitung, Kommentar zu Kap. 1, 1 – 8, 40 (HThK.NT, Bd. 

5/1), Freiburg i Br. – Basel – Wien 1982, 94. 
359 W.S. Kurz, Dzieje Apostolskie, 279. 
360 Vgl. Apg. 17, 1. 



 135 

ist. Man kann nach R. Pesch annehmen, dass „Timotheus zunächst in Philippi geblieben war 

und erst später wieder zu Paulus stieß.“361 Der Weg zwischen der mazedonischen Kolonie und 

der Hauptstadt der Provinz Makedonien verlief auf der Via Egnatia. Diese Strecke von ca. 150 

km dauerte ohne größere Unterbrechungen 3-6 Tage. Man kann annehmen, dass auch Paulus 

so lange mit seinem Begleiter unterwegs gewesen sein musste (siehe das Bild). 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abb. 12: Der Weg des Apostels Paulus von Philippi nach Thessalonich362 

 

In der Apostelgeschichte findet man nur eine kurze Reisebeschreibung, in der man keine 

Informationen über missionarische Tätigkeiten erhält, und dies, obwohl die Route doch durch 

relativ wichtige Städte (z.B. Apollonia) führte. Der Bibelforscher R. Pesch ist der Meinung, 

dass diese Tatsache damit zusammenhängt, „dass in dieser griechischen Stadt keine Juden 

lebten und, soweit wir wissen, keine Synagoge existierte, also der missionarische 

Anknüpfungspunkt fehlte, den Paulus, Silas und Timotheus in Philippi wenigstens in der 

Gebetsstätte außerhalb der Stadt gefunden hatten (…).“363 Eine andere Situation war aber in 

Thessalonich, wo es eine Synagoge der Juden gab. 364  Sehr interessant beschrieben dies                  

M. Hartmann und T.P. Osborne, die in ihrem Werk feststellten: „Die Gegenwart einer Synagoge 

 
361 R. Pesch, Die Apostelgeschichte: Apg 13-28, 120. 
362 T. Bechert, Die Provinzen des Römischen Reiches. Einführung und Überblick, Mainz a. Rh. 1999, 73. 
363 R. Pesch, Die Apostelgeschichte: Apg 13-28, 121. 
364 Vgl. Apg. 13,5; 14,1. 



 136 

in Thessalonich weist auf die Wichtigkeit der jüdischen Bevölkerung in der Stadt, wenn auch 

eindeutige archäologische und literarische Indizien fehlen.“365 

Das Ankommen des Völkerapostels in der Hauptstadt von Makedonien beschreibt der 

Autor der Apostelgeschichte sehr bescheiden. Die archäologischen und historischen 

Untersuchungen liefern uns aber die Informationen, dass Paulus und Silas die Stadt im 

Nordwesten durch das Tor Letetor betraten. Der Wissenschaftler W. Elliger ist auch dieser 

Meinung und deswegen schrieb er in seinem Werk, dass die alte Via Egnatia Thessalonich im 

Nordwesten erreichte „und nicht, wie man lange vermutete, auf der Linie der heutigen 

Egnatiastraße die Stadt in ihrer ganzen Länge von Osten nach Westen durchzog“ 366 (siehe auf 

dem Bild – roter Pfeil). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Abb. 13: Stadtplan von Thessalonich367 

 

 
365 M. Hartmann / T.P. Osborne, Jesu Taten gehen weiter. Die Apostelgeschichte, Stuttgart 2015, 179. 
366 W. Elliger, Mit Paulus unterwegs in Griechenland, 99. 
367 Ebd. 



 137 

Wie der Völkerapostel reagierte, als er die Hauptstadt der Provinz Makedonien 

besuchte, wissen wir nicht. Man kann aber annehmen, dass er in einer gewissen Weise auf 

dieses Ereignis vorbereitet war. Seine Erlebnisse aus Philippi zeigten ihm die europäische bzw. 

römisch-griechische Kultur im vollen Ausmaß. Wenn P. Pilhofer über die Ankunft des Paulus 

in Philippi schrieb, dass er in diese römische Kolonie wie „in eine andere Welt“ 368 hineingeht, 

konnte ihn die Hauptstadt der gesamten Provinz weniger überraschen. Das, was Paulus und 

seine Begleitung damals sahen, waren große Schutzmauern mit vier Toren. Nach der 

Überschreitung der Stadtgrenze konnten sie eine sehr dicht bebaute Stadt mit einem klaren 

Straßennetz sehen. Im Zentrum war das Forum – das politische, juristische, religiöse und 

ökonomische Herz der Stadt, dazu noch diverse Tempel, ein Oktogon, ein Theater, 

Thermenanlagen und andere prächtig gebaute Gebäude. 

 

 

3.1.2.2 Die Tätigkeit des Paulus in Thessalonich 

 

Dem Bericht der Apostelgeschichte zufolge gingen Paulus und seine Begleiter gleich 

nach der Ankunft in Thessalonich in die Synagoge. Im lukanischen Werk ist das die erste 

Erwähnung eines Besuches des Völkerapostels in einer Synagoge in Europa. Es ist also nicht 

so wie in Philippi eine Gebetsstätte (προσευχὴν)369, sondern ein richtiges Gebetsgebäude, eine 

Synagoge (συναγωγὴ)370. Diese Tatsache scheint in der biblischen Beschreibung besonders 

hervorgehoben zu sein, denn die Redewendung aus Apg 17, 1 ὅπου ἦν συναγωγὴ τῶν Ἰουδαίων 

zeigt eine doppelte Bedeutung der jüdischen Zugehörigkeit zum Judentum (Synagoge – 

Judentum; Juden – Judentum), wodurch man eine starke Akzentuierung der jüdischen Herkunft 

des Apostels erkennen kann. 

Aus der weiten Perspektive kann man bei Paulus auch eine gewisse Gewohnheit 

erkennen. Laut der Berichte in der Apostelgeschichte war es üblich, dass die Missionierung 

einer Gemeinde ihren Beginn bei der jüdischen Bevölkerung bzw. bei den Sympathisanten 

dieser Religion hatte. 371  Der Grund, das Evangelium zuerst den Juden, Proselyten oder 

 
368 P. Pilhofer, Philippi, Bd. 1: Die erste christliche Gemeinde Europas (WUNT, Bd. 87), Tübingen 1995, 92. 
369 Vgl. Apg. 16, 13. 16. 
370 Vgl. Apg. 17, 1. 
371 Vgl. Apg 16, 13 (Gemeinde in Philippi); 17, 17 (Gemeinde in Athen); 18, 4 (Gemeinde in Korinth); 18, 19 

(Gemeinde in Ephesus). 



 138 

Gottesfürchtigen zu verkünden, scheint U. Schnelle zu erkennen. Der Exeget schrieb: „Dieses 

Vorgehen lag nahe, denn Paulus war als Diaspora-Jude mit den Kommunikationsstrukturen der 

Synagoge vertraut, und das sich herausbildende Christentum begann sich erst vom Judentum 

loszulösen.“372 Sowohl diese Tatsache als auch die Einsicht, die Synagoge als das Zentrum des 

jüdischen Lebens zu sehen, was in der Diaspora einen besonderen Charakter hatte, bestätigte 

auch der polnische Bibelforscher M. Rosik. Er sieht in der Synagoge nicht nur ein Gebetshaus, 

sondern auch ein Kulturzentrum, in dem man neben dem Gebet die Schriften vertiefen bzw. 

studieren durfte, sich austauschen konnte oder juristisch, ökonomisch bzw. sozial unterwiesen 

wurde.373 An dieser Stelle scheint auch noch die Meinung von U. Schnelle besonders wichtig 

zu sein. Der Neutestamentler meint, dass man sich die soziologische Situation in der Synagoge 

wesentlich breiter vorstellen sollte: „Unter [den Menschen in der Synagoge] befanden sich 

pagane Sympathisanten des Judentums, aber auch Menschen, die keinerlei Verbindung mit dem 

Judentum hatten.“374 Es ist allerdings schwer vorstellbar gewesen, dass solche Personen an den 

Gebeten teilnehmen durften. Wenn dies jedoch gestattet war, gab es dabei aufgrund der 

jüdischen Vorschriften sehr viele Einschränkungen und Vorgaben, an die man sich halten 

musste. 

In dieser wohl vertrauten jüdischen Welt, die jeden Tag mit der römisch-hellenistischen 

Kultur konfrontiert war, befand sich Paulus, als er die Synagoge betrat. Die Apg berichtet mit 

keinem Wort, dass Silas den Völkerapostel dabei begleitet hat. Trotzdem liefert uns, wie das  

G. Schneider schön formulierte, der Autor die Information, wann es zu einem Treffen zwischen 

Paulus und den Juden kommen sollte: „Er geht am Sabbat in ihre Synagoge.“375 Dort begann 

er an drei Sabbaten zu lehren, indem er aus den Schriften las und ihren Sinn erklärte. Seine 

Worte, die man als eine messianische Botschaft bezeichnen kann, bezogen sich direkt auf die 

biblische Verheißung. Er sagt, dass „Messias leiden und von den Toten auferstehen musste. 

(…) Jesus, den ich euch verkünde, ist dieser Messias“ (Apg 17 3). 

In der paulinischen Rede erkennt man ein Muster, nach dem nicht nur über die 

Verheißung gesprochen wird, sondern, dass sie bereits durch Jesus in Erfüllung ging.376 Diese 

Methode wurde auch in Philippi bei der Verkündigung verwendet, wo Jesus gleich mit Christus 

 
372 U. Schnelle, Paulus. Leben und Denken, Göttingen 22014, 137. 
373 M. Rosik, Judaizm u początków ery chrześcijańskiej, Wrocław 2003, 152-154. 
374 U. Schnelle, Paulus. Leben und Denken, 138. 
375 G. Schneider, Die Apostelgeschichte, Bd. 2, 223. 
376 Vgl. Apg. 1, 16; 3, 11-26. 



 139 

in Verbindung gebracht wurde.377 Diese Absicht hat als Ziel, den Bezug auf die jüdischen 

Wurzeln zu bringen, in denen die messianische Erwartung einer der zentralen Gedanken ist. 

Die Bezeichnung ָחַישִׁמ  (Messias) hatte im Judentum schon im AT eine besondere Bedeutung. 

In 1 Sam 24 1-23 oder 2 Sam 1 1-27 bezieht sich dieser Begriff auf jemanden, der von Gott 

gesalbt bzw. auserwählt wurde, wodurch der Terminus „Messias“ einen religiösen Charakter 

erhält. Die Salbung, wie das z.B. bei Saul oder David war, wies auf die Aufgabe und 

Beauftragung von Gott hin. In diesem Kontext ist auch der griechische Begriff Μεσσίας zu 

verstehen, der mit dem Verb χρίω (salben) eine linguistische Familie bildet. In diesem 

Zusammenhang ist auch das Subjektiv Christus zu verstehen, das sich von χρίω ableitet. Dieses 

Verständnis wurde noch durch K. Mielcarek vertieft. Der Theologe meinte: „Der Inhalt dieses 

Begriffes [Christus] beschränkt sich nicht nur auf die alttestamentlichen Verheißungen, sondern 

ist mit dem Glauben der Urkirche verbunden, die die früheren Vorstellungen über Messias neu 

interpretierte.  Diesen muss die Beschreibung der Leidensgeschichte und des Kreuzestodes Jesu 

zugeschrieben werden (…).“378 

An dieser Stelle scheint die lukanische Beschreibung der Rede Jesu in der Synagoge in 

Nazareth eine besondere Rolle beim Verständnis dieser Verse zu haben. 379  Beide 

Überlieferungen lassen uns eine ähnliche Beschreibung der Situation erkennen, die aufgrund 

der Schriftauslegung entstanden ist.380 Nach dem Vorlesen aus den Schriften und der Erklärung 

der Worte kam es nicht nur zum Staunen der Zuhörer, sondern auch zum Unmut unter den 

Juden. Sehr merkwürdig ist aber, dass die Worte des Völkerapostels nicht so eine starke 

Reaktion auslösten, wie das in Nazareth bei Jesus der Fall war. Die Apg verrät uns aber noch 

eine wichtige Information über die Annahme der paulinischen Ausführungen und bestätigt die 

Tatsache, dass der Zorn nicht direkt mit dem Inhalt der Botschaft in Verbindung gebracht 

werden kann. Stattdessen spricht der Verfasser der Apostelgeschichte über die Eifersucht: 

 
377 Vgl. Phil 1, 12-26. 
378 K. Mielcarek, Chrystologia ewangelii synoptycznych, in: Teologia Nowego Testamentu (Biblioteca Biblica), 

Bd. 1. Ewangelie synoptyczne i Dzieje Apostolskie, hrsg. v. M. Rosik, Wrocław 2008, 88. 
379 Vgl. Lk 4, 16-30. 
380 Obwohl die Apg uns nicht den Inhalt bzw. den Namen der Schriften schildert, kann man annehmen, dass Paulus 

ähnliche Textpassagen, wie uns das Lk 4, 16-30 beschreibt, vorlas. Das kann man vor allem in seiner kurzen 

Predigt erkennen, in der auf die Erfüllung der Verheißung hingewiesen wird (vgl. Jes 61, 1f). Diese wurde in der 

Person Jesu erfüllt, was er selber in Galiläa bestätigte: „Der Geist des Herrn ruht auf mir; denn er hat mich gesalbt. 

Er hat mich gesalbt, damit ich den Armen eine frohe Botschaft bringe; damit ich den Gefangenen die Entlassung 

verkünde und den Blinden das Augenlicht; damit ich die Zerschlagenen in Freiheit setze und ein Gnadenjahr des 

Herrn ausrufe“ (Lk 4, 18-19). 



 140 

„Einige von ihnen ließen sich überzeugen und schlossen sich Paulus und Silas an, außerdem 

eine große Schar gottesfürchtiger Griechen, darunter nicht wenige Frauen aus vornehmen 

Kreisen“ (Apg 17, 4). Den Grund dieses Verhaltens bei den Juden scheint J. Roloff zu finden, 

der meinte: „(…) der Verlust der ihnen freundlich gesinnten Frauen maßgeblicher 

Persönlichkeiten, musste für die Synagoge eine Einbuße an Sicherheit wie auch an 

Einflussmöglichkeiten bedeuten.“381 Man kann dabei nicht ausschließen, dass die Perspektive 

des Verlustes einer finanziellen bzw. politischen Unterstützung seitens der prominenten Frauen 

eine wesentliche Rolle spielen konnte, um die Juden besonders gegen Paulus aufzuhetzen.382 

Der Widerstand, der nach dem Auftritt des Apostels und seines Begleiters Silas 

entstanden ist, erinnert an ähnliche Situationen, die wir in der Bibel finden. Sehr ausführlich 

beschreibt das H. Hartmann und T.P. Osborne, die in ihren Kommentar schrieben: „Der 

Widerstand einiger Juden ist von Eifersucht motiviert, wie auch schon der Hass der Brüder 

Josef gegenüber in der Josefsgeschichte, worauf Stephanus in seiner Rede hinweist (…). Wie 

im Prozess gegen Stephanus (…) sowie auch im Prozess gegen Jesus in Mk 14, 56-57 und 

gegen Nabot in 1 Kön 21, 10.13 werden Männer gefunden, um falsches Zeugnis abzulegen.“383 

Die Apg beschreibt diese Männer als „nichtsnutzige Männer“, die mit den Juden bzw. den 

restlichen Juden die Stadt in Unruhe brachten (vgl. Apg 17, 5b). Die aufgehetzte Gruppe zog 

zum Haus von Jason mit der Hoffnung, dort Paulus zu finden. Jason (jüdisch Joschua) musste 

zu den bekannten Juden gehören und gleichzeitig auch einer sein, bei dem die paulinische 

Verkündigung große Früchte brachte. Obwohl Evangelist Lukas nichts über eine eventuelle 

Taufe von Jason berichtet, wie das z.B. in Philippi mit Lydia und ihrem ganzen Haus der Fall 

war, ist nicht auszuschließen, dass er sich auf dem Weg der Vorbereitung darauf befand. Sicher 

ist aber, dass sein Haus als Versammlungsort für die neu entstandene christliche Gemeinde 

fungierte. Dies war auch den Juden und der Volksmenge bekannt, denn dort wurden zuerst 

Paulus und Silas gesucht. Die beiden Missionare mussten dies aber ahnen und mit einem nicht 

friedlichen Besuch rechnen. Deswegen gelang es ihnen rechtzeitig das Haus zu verlassen und 

sich woanders zu verstecken. 

Während Paulus und Silas in Sicherheit waren, wurden Jason und einige Brüder vor die 

Stadtpräfekten geschleppt (vgl. Apg 17, 6). Dort wurde ihnen vorgeworfen, Paulus als den 

 
381 J. Roloff, Apostolat – Verkündigung – Kirche, 250. 
382 Vgl. Apg 13, 50.  
383 M. Hartmann / T.P. Osborne, Jesu Taten gehen weiter, 179. 



 141 

Anstifter, der die ganze Welt in Aufruhr brachte, versteckt zu haben.384 Die Anklage, die man 

den höchsten städtischen Beamten vorlegte, lautete, dass sie gegen die Gesetze des Kaisers 

verstoßen haben, da sie behaupteten, dass die paulinische Narration den römischen Kaiser als 

den größten Herrscher nicht anerkennt, sondern Jesus als König verkündet (vgl. Apg 17, 7).385 

Hinter diesen Vorwürfen kann man zum zweiten Mal während des Aufenthalts des Apostels in 

Thessalonich, die Anklage gegen Jesus erkennen, die einen ähnlichen Charakter erhält und eine 

gewisse Vorgangsweise einiger jüdischer Kreise gegenüber Jesus und seiner Lehre beschreibt. 

Dies bestätigte G. Schneider, der in seinem Werk feststellte: „Mit ihren Anschuldigungen 

erreicht es die Gruppe der Juden, das Volk und die Politarchen in Europa zu versetzen.“386 

Weiters schrieb der deutsche Theologe: „Sie wusste, was man der heidnischen 

Stadtbevölkerung und dem Magistrat vorreden muss, um sie gegen Paulus und die Christen 

einzunehmen.“ 387  Ob diese Strategie in Thessalonich funktionierte, lässt sich nicht direkt 

bestätigen. Dieses Problem sieht man schon bei den unterschiedlichen Meinungen der 

Exegeten. Der deutsche Bibelwissenschaftler F.H. Mussner vertritt die Theorie, dass das Ziel 

der Juden nicht erreicht wurde. Deswegen können wir in seinem Kommentar lesen: „Die 

Ankläger haben bei den Stadtpräfekten keinen besonderen Erfolg – vielleicht betrachteten diese 

die Sache als einen innerjüdischen Streit.“388  Der Vertreter einer anderen Theorie ist z.B.           

R. Pesch. Dieser Bibelforscher schaut auf die Ereignisse der Apg aus einer anderen Perspektive 

und deswegen meinte er: „In der Landeshauptstadt werden den Politarchen gegenüber auch die 

Interessen der hier residierenden römischen Provinzialbehörden ins Spiel gebracht, die 

Interessen des Imperium Romanum, dessen Prokonsul notfalls die Politarchen zur Rechenschaft 

zieht, wenn sie Unruhestifter in der Stadt dulden.“389 Gerade diese Auffassung scheint in Apg 

17, 8 bestätigt zu sein, wo die Reaktion der Beamten als erregt (die Erregten - ἐταραξαν) 

bezeichnet wird. Diese Beschreibung kann auf die eventuellen Probleme hinweisen, die den 

Stadtoberen durch den Verstoß gegen das Kaisergesetz entstehen konnten. Im Spiel war jedoch 

die Bestreitung der Weltherrschaft des Kaisers.  Aufgrund des nicht anwesenden Apostels 

 
384 An dieser Stelle ist zu bemerken, dass der Vorwurf „die ganze Welt“ in Unruhe zu bringen, entweder Art der 

bunten Beschreibung ist oder ein Hinweis auf die bereits bekannte Botschaft des Paulus, von der die Juden bereits 

vor dem Ankommen des Völkerapostels erfuhren. Beide Theorien scheinen möglich zu sein. Sie werden jedoch 

von keinem Exegeten näher betrachtet, was für die Weitergabe des Glaubens relevant wäre. 
385 Vgl. Mk 14, 56-57, Lk 23, 2. 
386 G. Schneider, Die Apostelgeschichte, Bd. 2, 225. 
387 Ebd. 
388 F.H. Mussner, Apostelgeschichte (NEB.NT, Bd. 5), Würzburg 52016, 102. 
389 R. Pesch, Die Apostelgeschichte: Apg 13-28, 123-124. 



 142 

Paulus und seines Begleiters Silas, die man nicht verhören konnte, blieben den amtlichen 

Behörden aber nicht viele Handlungsmöglichkeiten. Laut der Anklage waren die Männer nur 

wegen der gegebenen Unterkunft beschuldigt worden und nicht wegen Unruhestiftung. Man 

nahm also von Jason und den anderen Christen bzw. Sympathisanten nur eine Bürgschaft, die 

höchstwahrscheinlich eine finanzielle oder juristische Strafe bedeutete und danach ließ man sie 

frei (vgl. Apg 17, 9). Sofort (εὐθέως) in der Nacht verließen Paulus und Silas Thessalonich und 

gingen auf Empfehlung nach Beroäa weiter (vgl. Apg 17, 10). Diese schnelle Verabschiedung 

beschrieb P. Hoppe sehr interessant, indem er meinte, dass die beiden Missionare „die eben 

entstandene Gemeinde unfreiwillig verlassen mussten.“390 Weiter meinte der Exeget noch: „In 

Apg 17, 10 [wird] (…) ausdrücklich [die] Schilderung der fluchtartigen Abreise aus der Stadt 

[hervorgehoben].“391 

An dieser Stelle bleibt noch die Spekulation über die Dauer des Aufenthalts von Paulus 

und sein Alltagsleben in der makedonischen Hauptstadt offen. Obwohl uns Lukas über die 

wichtigsten Ereignisse erzählt, wird leider nichts von der Zeit der Mission und auch über den 

eventuellen Verdienst des Apostels berichtet, der ihm eine finanzielle Stabilisierung hätte 

versichern können. Das einzige was wir erfahren, ist die kurze Erwähnung von drei Sabbaten, 

an denen Paulus in der Synagoge sprach (vgl. Apg 17, 2). Diese Zeitangabe scheint für die 

Exegeten sehr unrealistisch zu sein. Denn wie J. Gnilka feststellte: „Allein die Möglichkeit, in 

der Ausübung des Handwerks ausreichend Geld zu verdienen, setzt Monate voraus.“392 Für eine 

längere Aufenthaltsdauer spricht also die Finanzierung des Alltags von Paulus, der für 

niemanden eine Last sein wollte.393 Eine andere Bestätigung des längeren Bleibens als drei 

Wochen scheint auch die finanzielle Hilfe zu sein, die Paulus von den Philippern erhalten hat.394 

Über diese Unterstützung schrieb auch R. Hoppe. Er meinte, dass der Völkerapostel diese Hilfe 

„offenbar während seines dortigen Aufenthalts [erhielt], nicht auf dem Weg von Philippi nach 

Thessaloniki.“395  So eine Möglichkeit setzt selbstverständlich eine dementsprechende Zeit 

voraus, die mit der Präsenz in der Stadt verbunden war. Der deutsche Theologe weist auch 

darauf hin, dass „die Predigt des Paulus von einer Dauer von nur 1-3 Wochen dermaßen große 

 
390 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 48. 
391 Ebd. 
392 J. Gnilka, Wie das Christentum entstand, Bd. 2: Paulus von Tarsus. Apostel und Zeuge, Freiburg i. Br. 1997, 

84-85. 
393 Vgl. 1 Thess 2, 9. 
394 Vgl. Phil 4, 16. 
395 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 51. 



 143 

Unruhe in der Stadt hat verursachen können, dass er sich gezwungen sah, sich von seiner gerade 

erst entstandenen Gruppierung zu trennen“, eher als „wenig wahrscheinlich.“396 

Aus der Sicht der missionarischen Tätigkeit in der makedonischen Hauptstadt muss man 

auch die Verkündigung des Evangeliums in Beröa kurz betrachten. Diese kleine Stadt lag ca. 

70-80 km von Thessalonich entfernt, 30 km südlich von Via Egnatia in Pella und wurde durch 

die schon oben erwähnte Empfehlung als ein neues Ziel der Mission genommen. Dieser 

Ratschlag kann damit zusammenhängen, dass Beröa, wie das H. Seubert und J. Thiessen 

beschreiben, „ein kulturelles Zentrum von Makedonien“ 397  war und somit eine gewisse 

Offenheit für das Neue präsentieren konnte. Es darf uns daher nicht wundern, wenn die Apg 

uns eine ganze andere Atmosphäre wie in der makedonischen Hauptstadt schildert: „Diese [die 

Juden] waren freundlicher als die in Thessalonich; mit großer Bereitschaft nahmen sie das Wort 

auf und forschten Tag für Tag in den Schriften nach, ob sich dies wirklich so verhielte“ (Apg 

17, 11). Dies bezog sich auf die Annahme des Glaubens, der bei vielen Juden und den 

vornehmen griechischen Frauen und Männern Gefallen fand (vgl. Apg 17, 12). Die so 

erfolgreiche Mission in dieser kleinen Stadt erweckt auch die Aufmerksamkeit in der nicht weit 

weg liegenden Hauptstadt der Provinz. Infolge der Informationen über die Tätigkeit von Paulus 

und Silas kamen einige Mitglieder der Synagoge von Thessalonich nach Boröa mit der 

Hoffnung, dort sowohl den Völkerapostel als auch seine Begleiter zu treffen und auch ihre 

Lehre zu stoppen. In diesem Fall beschloss Paulus, die Stadt rechtzeitig zu verlassen und nach 

Athen zu gehen (vgl. Apg 17, 15). Der Vers 15 berichtet uns aber, dass Silas und Timotheus, 

von dem bis jetzt im Kontext der missionarischen Tätigkeit in der Hauptstadt der Provinz keine 

Rede war, in Beröa blieben.398 Warum die beiden Missionare nicht mitgegangen sind, berichtet 

 
396 Ebd. 
397 H. Seubert / J. Thiessen, Auf den Spuren des Apostels Paulus in Griechenland. Historischer, philosophischer 

und theologischer Reisebegleiter, Windsbach 22018, 45. 
398 Während der zweiten Missionsreise kam Paulus nach Lystra. Dort lernte er Timotheus kennen und nahm ihn 

als seinen Begleiter auf den weiteren Weg mit. Obwohl man über seine Tätigkeit in Philippi einiges erfahren kann, 

finden wir im Bericht aus Thessalonich kein Wort über ihn. Warum der lukanische Bericht keine Erwähnung über 

die Person von Timotheus in Apg 17, 1-13 enthält, versucht der deutsche Wissenschaftler P. Walker interessante 

zu erklären: „Er sollte vielleicht zunächst so viel wie möglich lernen und sich nicht größeren Gefahren als nötig 

aussetzen.“ P. Walker, Unterwegs auf den Spuren des Paulus, Das illustrierte Sachbuch zu seinen Reisen, Stuttgart 

2008, 100.  

Die Meinung des deutschen Forschers kann man aufgrund der Beschreibungen der Zusammenarbeit zwischen 

Paulus und Timotheus als relevant annehmen. Es lässt sich deutlich erkennen, dass der Apostel seinen Begleiter 



 144 

Lukas nicht. Apg 17, 15 sagt uns aber, dass diese Trennung nicht lange dauern konnte, da Silas 

und Timotheus bald nach Athen kamen. 

Obwohl der Aufenthalt des Paulus in Mazedonien (Philippi, Thessalonich oder auch 

Beröa) immer mit einer rechtzeitigen und erzwungenen Verabschiedung von der Gemeinde 

verbunden war, ist es an dieser Stelle noch wichtig, kurz über seine persönliche Beziehung zu 

Makedonien zu berichten. Diese wurde während der dritten Missionsreise deutlich 

hervorgehoben.399 Denn während seines Aufenthalts in Ephesus beschloss er, in die Provinz 

Mazedonien zurückzukehren und dortige Gemeinden zu besuchen.400 Wie diese Missionsreise 

ausschaute, berichtet uns Apg 20, 1-3: „Nachdem der Tumult sich gelegt hatte, rief Paulus die 

Jünger zusammen (…). Dann verabschiedete er sich und ging weg, um nach Mazedonien zu 

reisen. Er zog durch die dortigen Gegenden und sprach oft und eindringlich zu den Jüngern. 

Dann begab er sich nach Griechenland; dort blieb er drei Monate.  Weiters lesen wir über seine 

Begleiter auf der Rückkehr nach Jerusalem: Dabei begleiteten ihn Sopater, der Sohn des 

Pyrrhus aus Beröa, Aristarch und Secundus aus Thessalonich, Gaius aus Derbe und Timotheaus 

sowie Tychikus und Trophimus aus der Provinz Asien.“ Diese Missionsreise fasst P. Walker 

sehr interessant zusammen und nimmt auch Bezug auf die frühere Tätigkeit des Apostels. Er 

schrieb: „Mazedonien [sollte] trotz all der früheren Misslichkeiten und der Todesgefahr doch 

noch zum Geburtsort seiner bahnbrechenden Theologie werden“.401 

 

 

 

 

 
immer mehr mit neuen Aufgaben betraute. Ein gutes Beispiel dazu kann Apg 18, 5 sein, wo in Athen Timotheus 

von Paulus den Auftrag erhält, zurück nach Thessalonich zu reisen (vgl. 1 Thess 3, 1. 2). 
399 Die dritte Missionsreise führte von Antiochia über Kleinasien und Mazedonien (Philippi, Thessalonich, Beröa) 

nach Griechenland, zuerst nach Athen und dann nach Korinth. Auf dem Rückweg wählte er fast dieselbe Route, 

um dann von Philippi über das Meer nach Tyrus zu kommen und von dort über Cäsarea nach Jerusalem. 

Die Beschreibung der Reise des Völkerapostels kann man ähnlich wie bei der zweiten Missionsreise als Fügung 

des Hl. Geistes erkennen (vgl. Apg 20, 1-3). In diesem Lichte sieht man die große Motivation, das noch nicht 

beendete Missionswerk von Apg 15-18 abzuschließen und das Evangelium Christi nochmals zu verkünden, bzw. 

seine Botschaft zu stärken. 
400 Vgl. 1 Thess 2, 17-18. 
401 P. Walker, Unterwegs auf den Spuren des Paulus, Stuttgart 2008, 102. 



 145 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Abb. 14: Thessalonich heute, der Blick auf das alte Zentrum der Stadt (Forum)402 

 

 

3.1.2.3 Briefentstehung 

 

Die Frage nach der Entstehung des ersten Briefes an die Gemeinde in Thessalonich ist 

sehr eng mit dem Leben des Apostels Paulus verbunden. Die genauen zeitlichen Bestimmungen 

seiner missionarischen Tätigkeit sind sehr umstritten. Es darf also niemanden wundern, wenn 

J. Gnilka feststellte, dass „die gesamte Paulus-Chronologie mit großen Schwierigkeiten belastet 

[ist].“403 In diesem Sinne bereiten die Zeitangaben Schwierigkeiten, nicht nur bei der Datierung 

des Aufenthalts in Thessalonich, sondern auch bei der Feststellung der genauen Zeitrahmen im 

Hinblick auf die Entstehung des Briefes an diese Gemeinde.404 

 
402 Das Zentrum des Stadt Thessalonich, in: https://romeartlover.tripod.com/Thessalo.html (Stand: 6.01.2022). 
403 J. Gnilka, Der Philipperbrief, 3. 
404 Es lässt sich feststellen, dass, je jünger exegetische Untersuchungen zur Festlegung der zeitlichen Angaben für 

die Briefentstehung sind, desto mehr stellen sie die alten Studien in Frage. Diese Folge scheint zwar logisch zu 

sein, bringt aber ein weiteres Problem mit sich, das im Thema unserer Arbeit besonders bemerkbar wird. Dieses 

sind die Umstände, unter denen der Brief entstanden, die die paulinische Narration beeinflussten. Beim Vergleich 

der diversen Meinungen ist daher zu beachten, dass die Umwelt, die das Schreiben des Apostels direkt bzw. 

indirekt prägte, wahrgenommen wird. 

https://romeartlover.tripod.com/Thessalo.html


 146 

Die Problematik mit den zeitlichen Angaben sieht man, wie schon vor kurzem 

festgestellt, auch bei den missionarischen Tätigkeiten des Apostels. Die Untersuchungen der 

möglichen Orts- und Zeitangabe der Briefentstehung, die für die Beantwortung weiterer Fragen 

maßgeblich sind, lässt auch fragen, wann Paulus überhaupt Thessalonich besucht hat. Hilfreich 

bei unserer Suche sind historische Ereignisse. Der Ausgangspunkt ist dabei der Aufenthalt des 

Paulus in Korinth und die Anklage der Juden gegen ihn. So ein Verfahren musste vor dem 

Prokonsul (Proconsul) stattfinden. Da in der Stadt Korinth auch der Proconsul der Provinz 

Achaia residierte, passt der lukanische Bericht aus Apg 18, 12-16 mit den historischen Eingaben 

überein. Beide Quellen sprechen von Gallio, d.h. von Lucius Iunius Gallio Annaeanus, der diese 

administrative Funktion ausübte.  Die Historiker geben uns auch die Informationen, dass die 

Provinz Achaia eine senatorische Provinz war. In so einem Fall wurde, falls es zu keinen 

außergewöhnlichen Umständen kam, alljährlich ein neuer Statthalter bestimmt. Wiederum 

wissen wir aus den außerbiblischen Quellen, dass die Amtszeit des Gallio vom Frühsommer bis 

zum Spätsommer 52 dauerte. Diese Meinung bestätigte auch                          G. Lüdemann, der 

in seinem Studium über die paulinische Chronologie schrieb, dass die Amtszeit Gallios 

aufgrund des Fundes einer Inschrift in Delphi in den Jahren 51/52 zu datieren ist.405 Wenn also 

Apg 18, 14 Gallio namentlich erwähnt, heißt das, dass Paulus sich während seiner Amtszeit in 

Korinth befand. Aufgrund der weiteren exegetischen Information aus der Überlieferung von 

Apg 18, 18 wissen wir über die Versuchung der Juden, die Unerfahrenheit des Prokonsuls 

auszunützen und den Prozess zu ihren Gunsten zu beeinflussen. Darauf weisen auch die 

Exegeten wie z.B. E. Ebel hin. In ihrem Kommentar lenkte sie unsere Aufmerksamkeit auf „die 

erste Phase der Statthalterschaft Gallios und (…) [auf] das Ende des ersten paulinischen 

Wirkens in Korinth, das somit (…) [auf] den Sommer des Jahres 51 (…)“406 zu datieren ist. 

Dieselben Angaben lassen sich auch mit Apg 18, 2 und damit mit dem Edikt des 

Claudius bestätigen. Kraft dieser kaiserlichen Entscheidung wurden die Juden aus Rom 

ausgewiesen. Laut den Historikern durfte es zu dieser Situation zwischen dem 24. und 25. 

Jänner 49-50 gekommen sein. Dies passt zeitlich mit den lukanischen Angaben vom Treffen in 

Korinth zwischen Paulus und Aquila und seiner Frau Priska zusammen, die das Land Italien 

aufgrund dieses Ediktes des Claudius verlassen mussten. 

 
405 G. Lüdemann, Paulus, der Heidenapostel, Bd. 1: Studien zur Chronologie, Göttingen 1980, 181-183. 
406 E. Ebel, Die Attraktivität früher christlicher Gemeinden. Die Gemeinde von Korinth im Spiegel griechisch-

römischer Vereine (WUNT II, Bd. 178), Tübingen 2004, 107. 



 147 

Nach dem Prozess und der Freilassung verließ Paulus die Stadt Korinth (2. Hälfte des 

Jahres 51), die er im Jahr 50 besuchte, um nach Jerusalem zurückzukehren. Im Kontext dieser 

Informationen und der Einschätzung der möglichen Aufenthaltsdauer an anderen Orten kann 

man nach W. Rakocy annehmen, dass der Völkerapostel seine zweite Missionsreise in der 

ersten Hälfte des Jahres 47 begann. Nach der Meinung des Theologen verbrachte Paulus den 

ersten Winter in Galatien (48/48), den zweiten in Troas und Philippi (48/49) und den dritten in 

Athen (49/50).407 

Gemäß den oben präsentierten Informationen kann man annehmen, dass der Beginn der 

europäischen Mission in Philippi um die Wende des Jahres 48 und 49 stattfand. Wenn man 

dazu noch die geschätzte Zeit in dieser makedonischen Kolonie anrechnet, dann muss man         

G. Lüdemann rechtgeben, dass der Beginn der Verkündigung des Evangeliums in Thessalonich 

im Jahre 49 war.408 Diese neue Chronologie steht im Gegensatz zu den vielen exegetischen 

Untersuchungen, die entweder das Ende des Jahres 49 oder das Jahr 50 als das Datum angeben, 

wann Paulus die Hauptstadt der Provinz Mazedonien besuchte.409 

Das zweite Problem, das uns die Suche nach dem Ort und dem Zeitraum der 

Briefentstehung schwer macht, ist der Unterschied der Missionsrelation, die uns Apg und 1 

Thess präsentieren. Aus Apg 17, 16-34 erfahren wir über die Tätigkeit in Athen. Dabei finden 

wir keine Informationen, ob Timotheus und Silas aus Beröa zu Paulus kamen. Wir können aber 

mit großer Wahrscheinlichkeit die zeitlichen Angaben des Aufenthalts des Paulus in der 

nächsten Stadt Korinth annehmen, wo er seine wichtige Mission in Griechenland fortsetzte. 

Diese Hafenstadt war auch ein Ort, wo sich nach Apg 18, 5 Paulus mit Timotheus und Silas 

wieder trafen. Diese Information bringt uns auch 1 Thess 3, 6. Bei dieser Begegnung erhielt der 

Apostel viele Informationen über die junge Gemeinde in Thessalonich und über die weiteren 

Entwicklungen bei der Glaubensannahme. Die Erzählungen motivierten den Apostel, die 

makedonische Gemeinschaft der Glaubenden mit einem Brief zu loben, zu mahnen und zu 

 
407 W. Rakocy, Paweł Apostoł, 118. 
408 Vgl. G. Lüdemann, Der älteste christliche Text. Erster Thessalonicherbrief, Springe 2012, 23-34. 
409 Vgl. M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 27; S. Schreiber, Der erste Brief an die Thessalonicher (ÖTK, Bd. 

13/1), Gütersloh 2014, 45. 

Die neue Chronologie stellt auch das Jahr 48 als das mögliche Datum des Apostelkonzils in Jerusalem in Frage. 

In den neuesten Forschungen, in denen W. Rakocy besondere Erfolge vorweist, werden zwei Varianten behandelt: 

vor oder nach der zweiten Mission des Apostels Paulus. Aufgrund der diversen Zweifel ist es eher wahrscheinlich, 

die Zeit nach dem Ende des Besuches des Apostels in Korinth zu datieren, also um das Jahr 52. W. Rakocy, Paweł 

Apostoł, 152-154. 



 148 

stärken. Aufgrund dieser Informationen ist anzunehmen, dass 1 Thess in Korinth im Jahre 50/51 

entstand. 

All die bis jetzt geführten Überlegungen und exegetischen Studien können wir mit den 

Worten von Professor J.B. Łach zusammenfassen, der in seinem ergänzenden Kommentar zu 

den Schriften des Neuen Testamentes wie folgt schrieb: „Nach einer kurzen Zeit stoßen zu der 

apostolischen Mission in Athen seine Begleiter aus Beröa, Silas und Timotheus, dazu. Von da 

her geht der Apostel Paulus nach Norden weiter, um über die Halbinsel Argos nach Korinth zu 

kommen (Apg 17, 16 – 18, 1), wo er beim Juden Aquila wohnt, der aus Rom aufgrund des 

Ediktes des Kaisers Claudius im Jahr 49 verwiesen wurde (…).“ 410  Weiter stellte der 

Bibelforscher noch fest: „Der Apostel trug sich auch mit dem Gedanken des nochmaligen 

Kommens nach Thessalonich, aber, wie er in 1 Thess 2, 18 beschreibt, ist die jetzige Situation 

der Trennung von den Thessalonichern als ein Werk des Satans zu betrachten. Von da her 

scheint die Argumentation, dass Paulus seinen Brief am Ende des Jahres 50 oder gleich zu 

Beginn 51 aus Korinth schreibt, um mit den Christen Kontakt pflegen zu können. Mit diesem 

Schreiben schickt er seinen Schüler Timotheus, der länger als der hl. Paulus in den Gemeinden 

war“.411 

Es kann scheinen, dass unsere Studien über die Briefentstehung ihre Erfüllung fanden. 

Bei der genauen Betrachtung der Erzählungen (Apg und 1 Thess) über die Begegnung zwischen 

den Missionaren in der Hauptstand von Achaia stellen wir aber fest, dass die beiden Texte nicht 

schlüssig und in einigen Passagen sogar widersprüchlich sind. Dies eröffnet wiederum die 

Spekulationen über die weiteren möglichen Orte der Briefentstehung. Aus diesem Grund lohnt 

es sich, an dieser Stelle diese zwei Berichte näher anzuschauen. 

 

 

 

 

 

 

 
410 J.B. Łach, Księgi nowego przymierza: Ewangelie – Dzieje Apostolskie – Listy – Apokalipsa, Ujęcie teologiczno-

chrystologiczno-praktyczne (PŚNT, Bd. 13, Erg.), Poznań 2020, 255. 
411 Ebd. 



 149 

Apostelgeschichte  

18, 5 

1. Thessalonicherbrief 

3, 6 

Als aber Silas und Timotheus aus 

Mazedonien eingetroffen waren, widmete 

sich Paulus ganz der Verkündigung und 

bezeugte den Juden, dass Jesus der Messias 

sei. 

Inzwischen ist aber Timotheus von euch zu 

uns zurückgekommen und hat uns gute 

Nachricht von eurem Glauben und eurer 

Liebe gebracht; er hat uns auch berichtet, 

dass ihr uns stets in guter Erinnerung 

bewahrt und euch danach sehnt, uns zu 

sehen, wie auch wir euch sehen möchten. 

 

Schon auf den ersten Blick erkennt man, dass in den beiden Überlieferungen nur eine 

Person, nämlich Timotheus vorkommt, und Silas nur im Bericht der Apg. Dieser Unterschied 

lässt viel Platz für Spekulationen und Fragen. Bevor man sich aber in diesem Gebiet vertieft, 

lohnt es sich, die Meinung von M. Bednarz näher anzuschauen. Er ist der Meinung, dass man 

die Erzählungen von Apg und 1 Thess aus einer anderen Perspektive betrachten sollte: „Die 

Beschreibung der Apostelgeschichte ist sehr schematisch. Nach seiner Gewohnheit erzählt 

Lukas zuerst über die Entstehung der Kirche in den jüdischen Kreisen und erst dann präsentiert 

er, in welcher Form es zum Abbruch der Verbindungen mit den Juden kam. Dieselbe Methode 

verwendet er für die Schilderung der Verfolgung, die verursachte, dass die Missionare in das 

heidnische Gebiet gingen, und das Evangelium konnte sich im neuen Umkreis ausbreiten.“412 

Weiter schrieb der Exeget: „Die Informationen, die uns 1 (…) Thess liefern, haben aber einen 

anderen Charakter. Sie sind herzliche Erinnerungen, die die Möglichkeit zur Mahnung und 

Stärkung der Glaubenden anbieten.“ 413  Wir haben also in diesen beide Fällen zwei 

unterschiedliche Auffassungen. Sowohl im ersten als auch im zweiten Fall sind das keine 

vollständigen Informationen. 

Obwohl die Erklärung des polnischen Geistlichen eine Verbindung zwischen den beiden 

Texten schafft, ist es noch wichtig, die Hypothese von W. Rakocy kurz zu betrachten, die auf 

den Brief und dessen Entstehung ein ganz anderes Licht wirft. Der Geistliche nimmt die schon 

angesprochenen Unterschiede als Gegenstand seiner Untersuchungen und stellt eine besonders 

interessante Theorie auf.414  

 
412 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 28. 
413 Ebd. 
414 Vgl. W. Rakocy, Paweł Apostoł, 126-135. 



 150 

Laut W. Rakocy machen viele Exegeten den Fehler, den Treffpunkt der Missionare in 

Korinth festzusetzen. Zu dieser Begegnung sollte es eher in Athen kommen, wie Paulus das in 

Beröa mit Timotheus und Silas vereinbarte. Nach dem Treffen schickt Paulus Timotheus nach 

Thessalonich zurück und blieb selber  mit Stilianis in Athen, um die Stadt und ihre Kultur besser 

kennenzulernen. Die Begründung dieser Hypothese sucht der Theologe im Brief an die 

makedonische Gemeinde, wo man liest: „Darum hielten wir es nicht länger aus; wir 

beschlossen, allein in Athen zurückzubleiben, und schickten Timotheus, unseren Bruder und 

Gottes Mitarbeiter am Evangelium Christi, um euch zu stärken und in eurem Glauben 

aufzurichten“ (1 Thess 3, 1-2). Auch der Beginn des Schreibens ist für den Polen ein Hinweis 

darauf, dass Paulus, Silas und Timotheus Mitautoren sind und somit an der Entstehung des 

Briefes beteiligt waren: „Paulus, Silvanus und Timotheus an die Gemeinde von Thessalonich“ 

(1 Tess 1, 1). Der Bericht von Apg 18, 5 ist aber eine Beschreibung einer ganz anderen Mission, 

von der wir leider keine Informationen haben. Die Frage, die in der Theorie von W. Rakocy 

noch offen bleibt und die er sich auch selber stellt, ist die Unklarheit, warum Timotheus und 

nicht Silas mit dieser Aufgabe betraut wurde. Die Antwort des Exegeten ist: „Einer der Gründe 

kann die Möglichkeit sein, dass er [Silas] in Thessalonich zu gut bekannt und wie Paulus 

gesucht war (Apg 17, 4-6a. 10), was bei der Virulenz der dortigen Juden große Gefahr 

bedeutete.“415 

Die Hypothese der möglichen Entstehung des Briefes endet mit der Rückkehr des 

Missionars nach Athen, wo Paulus den 1 Thess geschrieben haben soll. Mit diesem Brief schickt 

der Apostel seine beiden Kameraden zurück nach Thessalonich und womöglich sogar nach 

Philippi weiter, das er wie Thessalonich unfreiwillig verlassen musste. Selber aber geht er nach 

Korinth, wo er auf seine Begleiter wartet. Als das Datum der Briefentstehung nennt der 

polnische Theologe W. Rakocy das Jahr 49 und stellt fest, dass seine Überlegungen „eine große 

Wahrscheinlichkeit bezüglich der Richtigkeit seiner Theorie“ 416 haben. Dabei nimmt er aber 

an, dass der Entstehungsort womöglich auch die Stadt Korinth war, die zu Beginn der 

Evangelisierung zu Griechenland gehörte. Diese Rhetorik nimmt Bezug auf die zahlreichen 

exegetischen Untersuchungen, die Korinth als den Ort der Briefentstehung nennen.417  Die 

 
415 Ebd., 130. 
416 Ebd., 135. 
417 Vgl. W. Marxsen, Der erste Brief an die Thessalonicher (ZBK, Bd. 11/1), Zürich 1979, 14; E. Reinmuth, Der 

erste Brief an die Thessalonicher, in: Die Briefe an die Philipper, Thessalonicher und an Philemon (NTD, Bd. 

8/2), hrsg. v. N. Walter / E. Reinmuth / P. Lampe, Göttingen 1998, 107-108; J. Stępień, Listy do Tesaloniczan, in: 

Listy do Tesaloniczan i pasterskie. Wstęp – przekład z oryginału – komentarz (PŚNT, Bd. 9), Poznań 1979, 57. 



 151 

Anerkennung dieser Variante, die auch die meisten Exegeten vertreten, bringt auch die Frage 

nach dem Datum mit sich, wann 1 Thess entstanden ist. Die Bibelforscher sind sich dabei 

wiederum nicht einig und so gut wie jeder präsentiert eine eigene Einteilung der paulinischen 

Chronologie. So können wir z.B. nach W. Marxsen oder R. Reinmuth das Jahr 50 bzw. 51 

nennen, und nach J. Stępień die Zeitspanne zwischen 50 und 52 wahrnehmen.418 

Die oben präsentierte Untersuchung passt zur Kritik der literarischen Einheit von 1 

Thess. Nach der Entwicklung des historisch-kritischen Studiums entstanden Zweifel, ob das 

paulinische Schreiben, das uns die Hl. Schrift vorlegt, vielleicht nicht aus mehreren Schriften 

besteht. Als eine Zusammenfassung der diversen Behauptungen kann man zwei Exegeten 

nennen, die in diesem Gebiet der biblischen Wissenschaft besondere Leistungen erbrachten. 

Ihre Arbeiten lassen sich wie folgt darstellen: 

 

Theorie der Briefaufteilung nach K.G. Eckart419 

1. Brief 

1 Thess 1, 1 - 2, 12 + 2, 17 - 3, 4 + 3, 11-13 

2. Brief 

1 Thess 3, 6-10 + 4, 13 - 5, 11 + 4, 9-10a + 5, 23-26. 28  

 

Theorie der Briefaufteilung nach W. Schmithals-Marburg420 

1. Brief 

1 Thess 1, 1-2, 12 und 1 Thess 4, 3-5, 28 

2. Brief 

1 Tess 2, 13 - 4, 1 

 

 
418 Ebd. 
419 K.G. Eckart, Der zweite Brief des Apostels Paulus an die Thessalonicher (ZThK, Bd. 58), Tübingen 1961, 33-

44. 
420 W. Schmithals-Marburg, Paulus und die Gnostiker. Untersuchengen zu den kleinen Paulusbriefen (TF: WBzk-

eL, Bd. 35), Hamburg – Bergstedt 1965, 97. 



 152 

Das, was bei W. Schmithals besonders auffällt, ist auch die Reihenfolge der Briefe. Sie 

sollen sich in seiner Meinung mit 2 Thess ergänzen und eine völlig neue Aufteilung darstellen:  

1. Brief: 2 Thess 1, 1-12; 3, 6-16; 2. Brief: 1 Thess 1, 1-2, 12; 4, 3-5, 28; 3. Brief: 2 Thess 2, 

13-14; 2, 1-12; 2, 15 – 3, 5; 3, 17n; 4. Brief: 1 Tess 2, 13 - 4, 1. 

Auch heutzutage gibt es Exegeten, wie z.B. J. Murphy-O’Connor, die eine neue 

Variante der Briefaufteilung vorlegen: 1. Brief 1 Thess 2 13 – 4, 2 und 2. Brief 1 Thess 4, 3 – 

5, 28.421 An dieser „Diskussion“ nimmt auch der schon zitierte Theologe J.B. Łach teil. In 

seinem exegetischen Werk können wir dazu lesen: „Aufgrund der mangelnden Verbundenheit 

des Textes in Bezug auf sein Thema und seine Botschaft, wollen einige Exegeten im Brief zwei 

kurze Schreiben sehen. Gemäß dieser Hypothese wurde der erste Brief in Athen und der zweite, 

bedeutend breiter, in Korinth geschrieben.“422 

Bei all diesen Studien scheint es wichtig zu sein, die mangelnden Informationen aus 

dem paulinischen Leben in Bezug auf die Entstehung der Korrespondenz mit den 

makedonischen Gemeindemitgliedern zu betonen, damit sie uns, wie J. Gnilka schreibt „einen 

kleinen Einblick in das geistige Ringen um Paulus gewähren [wird].“423 Dieser Weg scheint 

auch für O. Knoch zu gelten. Deswegen lohnt es sich, seine Meinung ernst zu nehmen. Er 

schreibt: „In der Bibelwissenschaft besteht heute keine einheitliche Auffassung darüber, ob der 

1. Brief eine ursprüngliche Einheit bildet oder aus zwei Teilbriefen zusammengesetzt ist.“424 

Weiters stellt der Bibelforscher fest, dass alle exegetischen Studien uns das Wesentliche nicht 

verheimlichen sollten, nämlich die Botschaft des Briefes an Thessalonicher: „Unabhängig von 

dieser wissenschaftlichen Diskussion steht durch das Zeugnis der Kirche fest, dass (…) [der 

Brief] unter dem Beistand des Heiligen Geistes abgefasst worden (…) [ist] und daher für die 

Christen maßgeblichen Charakter (…) [hat].“425 

 

 

 

 
421 Vgl. J. Murphy-O’Connor, Vita di Paolo (ISBSup, Bd. 13), Brescia 2003, 129-138. 
422 J.B. Łach, Księgi nowego przymierza, 255-256. 
423 J. Gnilka, Wie das Christentum entstand, 9. 
424 O. Knoch, 1. und 2. Thessalonicherbrief (SKK.NT, Bd. 12), Stuttgart 1987, 15. 
425 Ebd. 



 153 

3.1.3 Zusammenfassung 

 

Als Zusammenfassung des Unterkapitels, das wir mit dem Namen „Geographisch-

historischer Zugang“ bezeichneten, kann man sagen, dass mit Thessalonich eine sehr bunte und 

auch unruhige Geschichte verbunden ist. Durch das Studium dieser Stadt erfuhren wir, dass 

diese makedonische Stadt durch die Römer zu einer großen, sich ständig weiterentwickelnden 

Hauptstadt der Provinz Makedonien wurde. Für ihren Entwicklungsprozess spielte nicht nur 

die gute geographische Lage mit einem Meerzugang eine große Rolle, sondern auch der 

Einfluss des Römischen Imperiums und die wichtigen Handelswege, die durch die Stadt 

führten: ein Hafen und die Via Egnatia, die Byzantion mit Rom verband. 

Als eine der wichtigen Städte in der gesamten Provinz Makedonien wurde Thessalonich 

durch die römische Bevölkerung besiedelt und zu einer Metropole gemacht. Trotz des bunten 

Milieus wurden die „Nicht-Römer“, und besonders die einheimische Bevölkerung als eine 

zweite bzw. niedrige Gesellschaft betrachtet, der sehr viele Rechte und Privilegien im Imperium 

Romanum entzogen wurden. Trotz dieser Ungerechtigkeiten im sozialen Leben konnten alle 

eine große religiöse Freiheit genießen. Diese wurde aber im Laufe der Zeit durch den Kaiserkult 

massiv eingeschränkt, indem man den Kaiser als Gott anbeten musste. 

Im weiteren Teil der Arbeit schauten wir uns die Ankunft des Apostels Paulus in 

Thessalonich an, der durch die Fügung des Geistes Christi seine Verkündigungspläne 

veränderte und nach Europa kam, um hier das Evangelium zu verkünden. Nach der Gründung 

der ersten christlichen Gemeinde in Philippi kam er höchstwahrscheinlich im Jahr 49 nach 

Thessalonich. Aufgrund des sehr turbulenten Aufenthalts, der durch die erfolgreiche 

Glaubensverkündigung gekennzeichnet war, musste Paulus die Stadt schnell verlassen. Die 

starke Verbindung zu der ekklesiologischen Gemeinschaft motivierte den Völkerapostel zur 

Briefredaktion. Ein Problem stellte jedoch die Datierung und der Ort der Entstehung des ersten 

Briefes an die Thessalonicher dar. Nach einer Analyse der historischen Gegebenheiten und der 

verschiedenen exegetischen Meinungen, durfte 1 Thess entweder in Korinth oder in Athen 

zwischen 49 und 51 Jahr entstanden sein. 

 

 

 

 



 154 

3.2 Glaubensverkündigung in der Gemeinde von Thessalonich 

 

In diesem Teil der Arbeit werden wir uns vier ausgewählte Stellen aus dem ersten 

Thessalonicherbrief anschauen, die das Thema der Glaubensweitergabe besonders hervorheben 

und einen gewissen Leitfaden für den lebendigen Glauben in der jungen Kirche in der 

Hauptstadt der Provinz Makedonien präsentieren. 

1 Thess 1, 2-10, 3, 2. 5-7. 19, 4, 14 und 5, 8 zeigen den direkten Weg des Glaubens, in 

dem es nach Meinung des Apostels um Danksagung, Verbundenheit, sichere Zukunft mit 

Hoffnung und Rückkehr zum alltäglichen Leben gehen sollte. Die so verstandene 

Wahrnehmung, Annahme und Umsetzung des Glaubens im eigenen Alltag fordern jeden 

Menschen nicht nur zur geistigen Verbindung mit Gott durch Christus auf, sondern auch zur 

konkreten Handlung und dadurch zur Entdeckung des wahren Sinns des Lebens. Dieses hat 

aber seine Erfüllung im ewigen Leben, das das Ziel unserer irdischen Pilgerschaft ist. 

Damit wir diese Intention des Apostels Paulus in 1 Thess besser wahrnehmen können, 

wird die Strukturierung dieses 2. Unterkapitels folgendermaßen ausschauen: Textanalyse, d.h. 

textkritische Anmerkungen, die Perikope in ihrem Kontext, der Text und seine Struktur (1.); 

Auslegung und Interpretation (2.); Zusammenfassung (3.). 

 

 

3.2.1 Danksagung in 1 Thess 1, 2-10 

 

Die Lebenszeit des Apostels Paulus charakterisierte sich unter anderem durch eine sehr 

entwickelte Form des philosophischen Denkens, das sowohl von den hellenistischen als auch 

den römischen Philosophen geprägt wurde. In diesem Kontext sind somit ebenso die Attribute 

des menschlichen Seins zu betrachten, zu denen zahlreiche Tugenden gehörten. 

Cicero schreibt in seinem Werk Pro Plancio 80-81, dass „Dankbarkeit nicht nur die 

größte aller Tugenden, sondern auch die Mutter aller anderen“ 426 ist. Vielleicht ist das auch ein 

guter Ansatz und zugleich auch ein guter Zugang zum neuen Gebot Jesu, das er uns im 

Johannesevangelium verkündet (vgl. Joh 13, 31-35). Doch Liebe ohne Dankbarkeit ist etwas, 

was nicht funktionieren kann. Der lukanische Bericht über den Dank aus Liebe ist ebenso ein 

 
426 E. Ackermann (Hrsg.), Cicero. Vom Sinn und Zweck des guten Lebens, Köln 2018, 109. 



 155 

gutes Beispiel dazu (vgl. Lk 6, 27-36). Infolge dieser philosophischen und theologischen 

Gedanken kann man sagen, dass Paulus im Brief an die junge Gemeinde in Thessalonich gerade 

diese Tugend beinah an die erste Stelle stellt und sie im Glauben beheimatet. 

In diesem Teil der Arbeit wird der Begriff „Danksagung“ und „Glaube“ in Verbindung 

gebracht. Das Ziel dieses Verfahrens ist die Betonung des Glaubens und die menschliche 

Reaktion auf dieses Geschenk, was im Text der Arbeitsperikope besonders betont wird. 

 

 

3.2.1.1 Textanalyse 

 

In diesem Unterkapitel werden wir unsere Aufmerksamkeit der ausgewählten biblischen 

Texte widmen. Unsere Analyse wird aus vier Etappen bestehen: Textkritische Anmerkungen, 

die Betrachtung der jeweiligen Perikope in ihrem Kontext, die Präsentierung des Textes auf 

Deutsch und Griechisch und die Vertiefung der literarischen Struktur, Auslegung und 

Interpretation der behandelten Bibelstelle. All diese Studien sollten uns ein solides 

wissenschaftliches Bild der paulinischen Botschaft darstellen. 

 

 

3.2.1.1.1 Textkritische Anmerkungen427 

 

Die Perikope enthält eine große Anzahl an textkritischen Anmerkungen, die so gut wie 

in jedem Vers des Arbeitstextes zu finden sind. 

Im 2. Vers gibt es in einigen Quellen zwischen den Worten μνείαν und ποιούμενοι, die 

Einfügung der Personalpronomen im Genitiv Plural υμων (wenn wir an euch denken). Diese 

Ergänzung findet man zuerst in den zahlreichen Majuskeln À2 (01), C (04), D (05), F (010), G 

(012), K (018), L (012), P (024), Y (044) und dann auch in einigen Minuskeln 104. 365, 630, 

1175, 1241, 1505 und 2464. Die weiteren Textzeugen für diese textkritische Anmerkung sind 

die Mehrheitstexte des byzantinischen Koine-Textes (𝔚), alle bzw. mehrere altlateinische 

Handschriften (it), zwei Vulgata-Ausgaben vgcl (von 1592; Clementina) und die Vulgata-

Ausgabe von Wordsworth (vgww). Die Einfügung im 2. Vers wird noch durch die gesamte 

 
427 Die zusammengefasste textkritische Anmerkung zu 1 Thes 1, 2-10 finden Sie auf Seite 356-357. 



 156 

syrische Überlieferung (sy) und den Kirchenvater Ambrosiaster (Ambst) bestätigt. Für die 

Auslassung υμων, die durch unsere Arbeitsperikope bezeugt wird, sprechen folgende 

Majuskelquellen: À* (01), A (02), B (03), I (016), sowie aus dem 9. Jh. 0278. Diese Form der 

biblischen Weitergabe wird auch durch einige Minuskelquellen 6, 33, 81, 323, 1739, 1881 

bekräftigt, die noch aus dem Codex Latini die Majuskel m (86) und die Vulgata-Ausgabe von 
52007 (vgst) ergänzt wird. 

Das textkritische Urteil des 3. Verses bringt nicht viel in die Debatte über den Textinhalt 

und seine Botschaft ein. Die Einfügung der Personalpronomen bekräftigt zwar die Aussage, sie 

hat aber eher einen stilistischen Charakter, durch den die Intention des Autors bei den 

Empfängern des Briefes deutlicher wird. 

Der 4. Vers enthält nur eine Auslassung des Artikels τοῦ, der in den Majuskeln B (03), 

D (05), F (010), G (012), L (023), den Minuskeln 33, 365, 630, 1241, 2464 und in den 

Mehrheitstexten des byzantinischen Koine-Textes (𝔚) gelesen wird. Für die Erhaltung dieser 

Textpassage sprechen aber wesentlich mehr Zeugen wie die Majuskeln À (01), A (02), C (04), 

K (018), P (025), Y (044), 0278, und die Minuskeln 81, 104, 945, 1175, 1505, 1739, 1881. 

Zusammenfassend scheint der kritische Apparat dieser Stelle relativ simpel zu sein. 

Beide Varianten sind aufgrund der zahlreichen Zeugen gut vertretbar. Wir können aber 

feststellen, dass sich die Erhaltung des Artikels wesentlich auf die Qualität der 

grammatikalischen und linguistischen Struktur des Texts bezieht.     

Eine Ansammlung der textkritischen Anmerkungen finden wir im 5. Vers. Schon in den 

ersten Worten sehen wir eine andere Leseart des Pronomens ἡμῶν, das in der ersten Variante 

durch die Bezeugung der Majuskel C (04) tou qeou oder als zweite Möglichkeit durch die 

korrigierte Majuskel À* (01) tou qeou uµwn ersetzt wird. Eine ähnliche Situation haben wir 

auch mit der Präposition εἰς, das entweder durch proV uµας (die Majuskeln A (02), C2 (04), D 

(06), F (010), G (012), 0278) oder durch  en  uµin (der Codex P (025)) ausgetauscht wird. Für 

die Erhaltung des Pronomens in seiner Textform spricht die ganze Reihe der Majuskeln: À 

(01), B (03), C*vid (04), K (018), L (023), Y (044). Diese Liste ergänzen noch die Minuskeln: 

33, 81, 104, 365, 630, 1175, 1241, 1505, 1739, 1881, 2464 und die Mehrheitstexte des 

byzantinischen Koine-Textes (𝔚). Im 5. Vers finden wir noch an zwei weiteren Stellen für die 

Präposition ἐκ eine Auslassung. Die erste Erwähnung, zwischen καὶ und πληροφορίᾳ, wird laut 

dem kritischen Apparat durch folgende Quellen bezeugt: die Majuskeln À (01), B (03), eine 

Minuskel 33, eine aus dem Codex Latini stammende Majuskel r (64) und die 



 157 

Einzelhandschriften der Vulgata (vgmss). Dagegen spricht eine ganze Ansammlung diverser 

Quellen: die Majuskeln A (02), C (04), D (06), F (010), G (012), K (018), L (020), P (025), Y 

(044), 0278, die Minuskeln 81, 104, 365, 630, 1175, 1241, 1505, 1739, 1881, 2464, die 

Mehrheitstexte des byzantinischen Koine-Textes (𝔚)  und die lateinische Tradition mit 

Ausnahmen (lat). Für die zweite Auslassung von ἐκ, die zwischen ἐγενήθημεν und ὑμῖν zu 

finden ist, sprechen sich folgende Quellen aus: die Majuskeln À (01), A (02), C (04), P (025), 

048 die Minuskeln 33, 81, 104, 326*, 945, 1739, 1881 und die Vulgata- Ausgabe von 52007 

(vgst). Die Form, die sich im Arbeitstext befindet, wird sowohl durch die Majuskeln B (03), D 

(06), F (010), G (012), K (018), L (020), Y (044), 0278 und die Minuskeln 326c, 365, 630, 

1175, 1241, 1505, 2464 gelesen. Der kritische Apparat wird noch durch die Mehrheitstexte des 

byzantinischen Koine-Textes (𝔚),  alle bzw. mehrere altlateinische Handschriften (it), zwei 

Vulgata-Ausgaben vgcl.ww und mit kleinen Abweichungen durch Peschitta (sy(p)) ergänzt. Für 

unser Verhältniswort gibt es auch an den beiden Passagen keine sichere Quelle, die man mit 

der Ursprünglichkeit des Textes in Verbindung setzen kann. 

Als Conclusio der textkritischen Untersuchungen unseres Verses müssen wir zugeben, 

dass in ihm, wie bereits zu Beginn des früheren Kapitels festgestellt wurde, sehr viele 

Anmerkungen zu finden sind. In den meisten Fällen handelt es sich dabei aber, wie in den 

vorherigen Urteilen, um grammatikalische und stilistische Korrekturen. Wenn es aber eine vom 

Kontext des Textes her interessante Korrektur gab, war sie sehr schwach und durch eine, von 

mehreren Quellen vertretbare Variante repräsentiert. Aus diesem Grund lohnt es sich im 5. Vers 

bei der Version der Arbeitsperikope zu bleiben. 

Der 6. Vers enthält keine großen Anmerkungen. Die einzige Korrektur des Textes 

befindet sich für die Stelle zwischen χαρᾶς und πνεύματος, an der der Kodex B (03) und 

Einzelhandschriften der Vulgata (vgmss) von der Einfügung kai berichten. Diese kleine 

Bemerkung bringt aber keine wesentliche Veränderung, was auch durch die mangelnden 

Zeugen zu sehen ist. 

Eine kleine Textveränderung finden wir auch im nächsten Vers (V. 7). Die Majuskeln 

À (01), A (02), C (04), D2 (05), F (010), G (012), K (018), L (020), P (025), Y (044), 0278 und 

andere Quellen, wie die Mehrheitstexte des byzantinischen Koine-Textes (𝔚), die Bearbeitung 

des syrischen Textes durch Philoxenus (syh) und die Minuskeln 365, 630, 1175, 1241, 1505, 

2464, erhalten in ihren Überlieferungen eine andere Form vom Substantiv τύποV, τύπους 

(Akkusativ Plural). τύποV, das man im Arbeitstext findet, bezeugen die Kodexe B (03) und D*.c 



 158 

(05). Zusätzlich wird diese Form auch durch die Minuskeln 6, 33, 81, 104, 1739, 1881, 

altlateinische und Vulgata- Handschriften (lat) und Peschitta (syp) gelesen. 

Der Wechsel von der Einzahl in die Mehrzahl ist aus dem logischen Blickwinkel des 

Betrachters so gut wie immer interessant und hinterlässt Spuren in der Botschaft des Textes. In 

unserem Fall soll es nicht anders sein. Wir müssen aber unsere kritische Korrektur, die auch 

gut bezeugt ist, näher betrachten und mit den weiteren Teilen des Verses vergleichen. Dabei 

erkennen wir, dass unsere plurale Form den Inhalt der weiteren Botschaft nicht beeinflusst. Wir 

können vielleicht sogar annehmen, dass die Wendung im Singular die paulinische Wendung 

bekräftigt, indem der Apostel über die Gemeinde in Thessalonich als über ein Glied bzw. über 

eine bestimmte Einheit spricht. 

Im 8. Vers gibt es für die Wendung ἐν τῇ Zweifel, ob ihre Ursprünglichkeit der 

Überlieferung sicher ist. Zugleich wird auch für diese Stelle eine andere Leseart, die durch eine 

Minuskel 1881 in der Form des Artikels im 3. Fall Singular, th bezeugt wird. Für eine 

Auslassung von ἐν τῇ sprechen sich aber wesentlich mehr Zeugen aus: die Majuskeln B (03), 

K (018), die Minuskeln 6, 33, 365, 614, 629, 630, 1505, 1739, eine aus dem Codex Latini 

stammende Majuskel r (64) und die Einzelhandschriften der Vulgata (vgmss). Die Form, die uns 

die Arbeitsperikope präsentiert, lesen sowohl die Codexe À (01), C (04), D (05), F (010), G 

(012), L (020), P (025), Y (044) und 0278 als auch die Minuskeln 81, 104, 1175, 1241, 2464. 

ἐν τῇ steht auch in den Mehrheitstexten des byzantinischen Koine-Textes (𝔚) und in einem Teil 

der altlateinischen Zeugen (lat).  Im weiteren Verlauf des Verses befindet sich zwischen ἀλλ’ 

und ἐν eine Einfügung des Verbindungswortes kai, was in D2 (05), K (018), L (020) und 0278 

belegt ist. Ergänzend werden diese Majuskelquellen durch die Minuskeln 104, 365, 630, 1175, 

1241, 1505, die Mehrheitstexte des byzantinischen Koine-Textes (𝔚), eine aus dem Codex 

Latini Majuskel m (86), die Vulgata-Ausgabe von 1592 (vgcl) und zum Schluss noch durch den 

Kirchenvater Ambrosiaster (Ambst). Dagegen spricht eine ganze Gruppe der Zeugen: À (01), 

A (02), B (03), C (04), D* (05), F (010), G (012), P (025), Y (044), 33, 81, 1739, 1881 oder 

2464. Die Auslassung kai bezeugen ebenso alle oder die meisten altlateinischen Zeugen (it), 

zwei Vulgata-Ausgaben vgst.ww und die gesamte syrische Überlieferung (sy). 

Aufgrund der oben präsentieren Korrekturen lässt sich über die Arbeitsperikope im 8. 

Vers ein klares Urteil sprechen. Die Mehrheit der Quellen bezeugen glaubwürdig die 

Ursprünglichkeit von unseren zwei textkritischen Ergänzungen und sprechen sich überzeugend 

für keine Änderungen des Textes aus. Wenn es sich um die angesprochenen Änderungen 

handelt, bringen diese keine wesentliche Bedeutung für den Inhalt des Textes. 



 159 

Wie in den früheren Versen ist im 9. Vers nur eine einzige textkritische Anmerkung zu 

finden. An der Stelle des Personalpronomens ἡμῶν (von uns), das durch einen Kodex B (03), 

viele Minuskeln 81, 323, 614, 629, 630, 945 und zwei aus dem Codex Latini stammende 

Majuskeln ar (61) und d (75), gelesen wird, wird ein anderes Personalpronomen uµwn (von 

euch) gelesen. Ebenso bezeugt diese Lesart sowohl die Einzelhandschriften der Vulgata und 

der sahidischen Überlieferung (vgmss, samss) als auch die Einzelhandschrift der bohairischen 

Überlieferung (boms). 

Das textkritische Urteil des 9. Verses ist, nicht wie in den anderen bis jetzt geführten 

Untersuchungen, so klar. Die Verwendung des anderen Personalpronomens kann in erster Linie 

eine andere Akzentuierung des Textes bedeuten. Sie passt auch gut in die Polemik des Apostels, 

der in seinen Ausführungen vor allem die Taten der jeweiligen Gemeinde hervorhebt und nicht 

die eigenen Verdienste. In der präsentierten Lesart kann man auch eine Auswirkung der 

paulinischen Lehre sehen, die ebenso eine Kausalität darstellt: von uns – von euch. Diese 

Methode zieht sich auch im gesamten Brief durch. Obwohl sie aus dieser Perspektive 

interessant zu sein scheint, bringt sie keine große Neuigkeit für den gesamten Text. 

Die Arbeitsperikope wird mit dem 10. Vers beendet. In ihm befindet sich gleich zu 

Beginn eine andere Lesart für das Verb ἀναμένειν (zu warten), das durch die nicht sichere 

Lesart des Papyrus Nr. 46 (𝔓46vid) in der Form von υπομένειν (Infinitiv) ersetzt wird. Derselbe 

Papyrus dazu noch die Majuskeln A (02), C (04), K (018) und die Minuskeln 323, 629, 945, 

1881*, 2464, der Kirchenvater Eusebius (Eus) bezeugen für τῶν eine Auslassung. Dieser Artikel 

hat zusätzlich noch keine sichere Ursprünglichkeit. Die letzte Textkritik des 10. Verses enthält 

eine andere Lesart für die Präposition ἐκ, für die folgende Zeugen sprechen: die Majuskeln À 

(01), A (02), B (03), P (025), 0278 und die Minuskeln 33,81, 1505, 1739, 1881, 2464. Für die 

neue Präposition απο findet man aber in den Kodexen C (04), D (05), F (010), G (012), K (018), 

L (019), Y (044), die Minuskeln 104, 365 630, 1241, die Mehrheitstexte des byzantinischen 

Koine-Textes (𝔚) und zum Schluss die gesamte lateinische Tradition. 

Die letzten textkritischen Korrekturen passen gut zum gesamten Arbeitstext. Sie sind 

zahlreich bewiesen, scheinen aber keine wesentlichen Änderungen zu bringen. 

 

 

 



 160 

3.2.1.1.2 Die Perikope in ihrem Kontext 

 

Die Perikope 1, 2-10 beginnt mit einem Dankgebet. Die Bedeutung dieser zwei Begriffe 

„Dank“ und „Gebet“ scheint beim Völkerapostel eine wesentliche Rolle im christlichen 

Handeln und Denken zu sein.428 Gerade die Danksagung, die aus dem Glauben kommt, ist für 

Paulus die Wahrnehmung des Daseins Gottes und zugleich auch die Reaktion auf seine 

Existenz. Im Gebet kommt es dadurch auch zur Relation zwischen dem Betenden und dem 

Anbetenden (Mensch – Gott). Es kann daher niemanden wundern, dass gerade der Aspekt des 

Dankens in jedem paulinischen Brief vorkommt.429 

Wenn Paulus über die so wichtigen Themen, wie Dank und Gebet, schreibt, will er nicht 

nur einzelne Personen ansprechen, sondern die gesamte Gemeinde. Zutreffend beschreibt das 

F. Manzi, der bemerkt, dass die Briefempfänger eine ekklesiologische Gemeinschaft bilden. In 

seinem Werk können wir lesen: „Es klingt hier der Widerhall des großen erlösenden 

Versprechens, das Gott durch die Lippen des Propheten Ezechiel, dem nach Babylon 

verschleppten Volk Israel, gab: Ich hole euch heraus aus den Völkern, ich sammle euch aus 

allen Ländern und bringe euch in euer Land (36, 24).“430 So eine Erklärung weist auf die 

Erfüllung der Aussage Gottes hin, die sein Volk wieder beisammen haben will. Die offene 

Frage, die dabei bleibt, ist die Form dieser Gemeinschaft mit dem Herrn. Die Notwendigkeit 

des Vertiefens dieses Problems sah E.J. Jezierska, die in ihrer Publikation das Leben der 

Gläubigen im Sinne des Apostels Paulus vertieft. Für die Geistliche besteht das Glaubensleben 

aus drei Formen: εἰς Χριστόν (in Christus), σὺν Χριστῷ (mit Christus) und ὑπέρ Χριστοῦ (für 

bzw. für Christus sein). Diese drei Varianten der christologischen Verbindung stehen nicht im 

Gegensatz zueinander, sondern ergänzen sich in jedem Aspekt ihres Bereiches. So eine 

Gemeinschaft wird auf eine besondere Art gezeigt, sowohl die Hingabe Christi für uns 

Menschen, als auch die menschliche Existenz im Sinne des Glaubens.431 Die in dieser Form 

funktionierende Gemeinde soll in der Ausübung ihrer christlichen Werte deutlicher durch die 

 
428 Vgl. Apg 16, 25; 22, 35; 28, 15, Phil 1, 3-11, Kor 1, 4-9; 15, 57, 2 Kor 2, 14; 9, 11-15; Röm 1, 8-10; 7, 25; 9, 

5; 15,30. 
429 Es ist zu beachten, dass gerade diese Motivation des Heidenapostels nicht nur in seinen Werken erkennbar ist 

(1 Thess, 1 u. 2 Kor, Gal, Röm, Phil und Phim), sondern auch in den Schriften, die seinen Schülern zugeschrieben 

werden (vgl. Kol, Eph oder 2 Thess). Das zeigt sehr deutlich die Wichtigkeit des Dankens aus dem Glauben in den 

paulinischen Schriften. 
430 F. Manzi, Listy św. Pawła. Wprowadzenie, übers. v. P.R. Gryziec, Kraków 2021, 128. 
431 E.J. Jezierska, Życie wierzącego w myśl św. Pawła, Wrocław 22008, 14-25. 



 161 

Liebe und die Hoffnung an den charakteristischen Grundzügen gewinnen. Unter der 

Berücksichtigung dieser Aspekte sieht der Völkerapostel auch die Möglichkeit der Stärkung 

der göttlichen Fügung, die den Menschen durch den Hl. Geist zu den Auserwählten und den 

Teilnehmern am Heilsplan Gottes macht, wodurch unsere Aufmerksamkeit auf die Zukunft 

hingelenkt wird, die wir mit Hoffnung erwarten sollten. 

Die Krönung des paulinischen Denkens ist im Bekenntnis des Glaubens verankert, der 

für ihn nur mit Christus verbunden werden darf. Das sieht man am Ende der Perikope, in der es 

in den letzten Versen zur Steigerung der Christologie und somit auch zur Steigerung des 

Glaubens kommt. Sehr schön fasst das G.L. Müller zusammen, indem er schreibt: „Die 

Christologie ist begründet auf dem Christusglauben der Kirche. Sie beruht auf der 

Überzeugung, dass Gott seinen universalen Heilswillen eschatologisch und geschichtlich in 

Jesus von Nazareth verwirklicht hat (…).“432 Deswegen müssen wir auch R. Słupek recht 

geben, wenn er über die ekklesiologische Existenz des Christentums schreibt, dass die 

Gläubigen im Gebet Gott suchen, sich mit ihm treffen, ihm danken und sich bei ihm 

entschuldigen.433 So eine Gemeinschaft ist für Paulus eine Selbstverständlichkeit, da er alleine 

in seinen Briefen das Wort ἐκκλησία bis zu 43-mal verwendet. In dieser Verbindung unter den 

Gläubigen und mit Christus innerhalb der Kirche sieht der Apostel auch eine eschatologische 

Belohnung, die ihre Fülle in der Parusie Christi zu erwarten hat.434 

 

 

3.2.1.1.3 Der Text und seine Struktur 

 

1 2 Εὐχαριστοῦμεν τῷ θεῷ πάντοτε περὶ 

πάντων ὑμῶν μνείαν ποιούμενοι ἐπὶ τῶν 

προσευχῶν ἡμῶν, ἀδιαλείπτως 

 1 2 Wir danken Gott allezeit für euch alle, 

sooft wir in unseren Gebeten an euch 

denken. Unablässig 

3 μνημονεύοντες ὑμῶν τοῦ ἔργου τῆς 

πίστεως καὶ τοῦ κόπου τῆς ἀγάπης καὶ τῆς 

ὑπομονῆς τῆς ἐλπίδος τοῦ κυρίου ἡμῶν 

 3 erinnern wir uns vor Gott, unserem Vater, 

an eure Werke im Glauben und an eure 

Mühe in der Liebe und an eure Geduld in 

 
432 G.L. Müller, Katholische Dogmatik. Für Studium und Praxis der Theologie, Freiburg i. Br., 32010, 256. 
433 R. Słupek, Współczesne debaty o kościele. Ich historyczne uwarunkowania i perspektywy, Wrocław 2019, 29-

30. 
434 Vgl. V. 10. 



 162 

Ἰησοῦ Χριστοῦ ἔμπροσθεν τοῦ θεοῦ καὶ 

πατρὸς ἡμῶν, 
der Hoffnung auf unseren Herrn Jesus 

Christus. 

4 εἰδότες, ἀδελφοὶ ἠγαπημένοι ὑπὸ [τοῦ] 

θεοῦ, τὴν ἐκλογὴν ὑμῶν, 
 4 Wir wissen, von Gott geliebte Brüder, 

dass ihr erwählt seid. 

5 ὅτι τὸ εὐαγγέλιον ἡμῶν οὐκ ἐγενήθη εἰς 

ὑμᾶς ἐν λόγῳ μόνον ἀλλὰ καὶ ἐν δυνάμει 

καὶ ἐν πνεύματι ἁγίῳ καὶ [ἐν] πληροφορίᾳ 

πολλῇ, καθὼς οἴδατε οἷοι ἐγενήθημεν [ἐν] 

ὑμῖν δι’ ὑμᾶς.  

 5 Denn unsere Verkündigung der 

Frohbotschaft geschah bei euch nicht nur 

im Wort allein, sondern auch in der Kraft 

und im Heiligen Geist und in großer 

Gewissheit, ihr wisst ja, wie wir bei euch 

um euretwillen aufgetreten sind.   

6 Καὶ ὑμεῖς μιμηταὶ ἡμῶν ἐγενήθητε καὶ 

τοῦ κυρίου, δεξάμενοι τὸν λόγον ἐν θλίψει 

πολλῇ μετὰ χαρᾶς πνεύματος ἁγίου, 

 6 Und ihr seid unserem Beispiel gefolgt und 

dem des Herrn und habt das Wort trotz 

großer Bedrängnis mit der Freude im 

Heiligen Geist aufgenommen. 

7 ὥστε γενέσθαι ὑμᾶς τύπον πᾶσιν τοῖς 

πιστεύουσιν ἐν τῇ Μακεδονίᾳ καὶ ἐν τῇ 

Ἀχαΐᾳ. 

 7 So wurdet ihr ein Vorbild für alle 

Gläubigen in Mazedonien und in Achaia. 

8 ἀφ’ ὑμῶν γὰρ ἐξήχηται ὁ λόγος τοῦ 

κυρίου οὐ μόνον ἐν τῇ Μακεδονίᾳ καὶ [ἐν 

τῇ] Ἀχαΐᾳ, ἀλλ’ ἐν παντὶ τόπῳ ἡ πίστις 

ὑμῶν ἡ πρὸς τὸν θεὸν ἐξελήλυθεν, ὥστε μὴ 

χρείαν ἔχειν ἡμᾶς λαλεῖν τι. 

 8 Denn von euch aus ist das Wort des Herrn 

nicht allein in Mazedonien und Achaia 

erklungen, sondern überall an allen Orten 

ist euer Glaube an Gott bekannt geworden, 

so dass wir keinen Bedarf haben, etwas 

darüber zu sagen.     

9 αὐτοὶ γὰρ περὶ ἡμῶν ἀπαγγέλλουσιν 

ὁποίαν εἴσοδον ἔσχομεν πρὸς ὑμᾶς, καὶ πῶς 

ἐπεστρέψατε πρὸς τὸν θεὸν ἀπὸ τῶν 

εἰδώλων δουλεύειν θεῷ ζῶντι καὶ ἀληθινῷ 

 9 Denn sie selbst berichten von uns, 

welchen Eingang wir bei euch gefunden 

haben und wie ihr euch von den 

Götzenbildern zu Gott bekehrt habt, um 

dem lebendigen und wahren Gott zu dienen 

10 καὶ ἀναμένειν τὸν υἱὸν αὐτοῦ ἐκ τῶν 

οὐρανῶν, ὃν ἤγειρεν ἐκ [τῶν] νεκρῶν, 

Ἰησοῦν τὸν ῥυόμενον ἡμᾶς ἐκ τῆς ὀργῆς 

τῆς ἐρχομένης. 

 10 und seinen Sohn vom Himmel her zu 

erwarten, Jesus, den er von den Toten 

auferweckt hat und der uns dem 

kommenden Gericht entreißt.   

 

Die oben präsentierte Perikope eröffnet mit dem 1. Vers den ersten Brief an die 

Gemeinde in Thessalonich. Unser Arbeitstext gehört mit seiner ganzen Länge zum Briefanfang 

und enthält ein sehr gut bekanntes und strukturiertes Element, das in jedem paulinischen 

Schreiben zu erkennen ist. Diese Tatsache kann niemanden wundern, denn wie H. Rosse 



 163 

schreibt: „In der Antike gab es für Briefe bestimmte Konventionen.“435 In diesem Sinne folgt 

das Proömium (προοίμιον) auf das Präskript in 1 Thess 1, 1 (superscriptio / Nennung des Autors 

– adscripto / Nennung des Briefempfängers – salutatio / eine Art der Grußform). Dadurch zeigt 

auch der Völkerapostel seine großen Kenntnisse der hellenistischen Briefentstehung. Diese 

ergänzt Paulus durch die jüdische Tradition, die in einigen Punkten mit der sich am Ende der 

antiken griechischen Geschichte befindenden Kultur durchaus unterschiedlich war. Über diese 

Tatsache schreibt sehr interessant G. Haufe: „(…) [Paulus] nimmt den Platz des in 

hellenistischen Briefen gängigen Proömiums ein, das vereinzelt gleichfalls schon die Motive 

von Dank, Fürbitten und Gedenken kennt, freilich nicht in der für Paulus typischen 

Kombination. Die Sprache des Textes folgt dem jüdischen Gebetsstil.“436 Diese paulinische 

Schreibweise lässt sich auch in den anderen Briefen erkennen. Deswegen ist J. Gnilka in Bezug 

auf Phil der Meinung, dass „Paulus in der Übernahme alter Formen einen neuen Briefstil 

schuf.“437 

Abgesehen von den Hintergründen bzw. den literarischen Absichten des Autors bleibt 

die Wichtigkeit des Proömiums unverändert, das in der antiken Kultur zur Einleitung gehörte. 

Diese Form kann man auch als Vorrede bezeichnen, durch die der Briefverfasser entweder das 

Wohlwollen der LeserInnen gewinnen wollte oder in ein paar Worten als die Vorbereitung des 

Inhalts und Anliegens des Briefes vorstellte. Zahlreiche Belege dafür finden wir in den beiden 

Teilen der Hl. Schrift: AT - 2 Mak 1, 2. 11 oder in den Paulusbriefen - 1 Kor 1,4; 2 Kor als 

Lobpreis; Phil 1, 3; Phlm 4; Röm 1, 8. 

Die epistographische Literatur weist auf ein wichtiges Ziel des Proömiums hin, das die 

Übergangswendung zum Briefkorpus ist. In den Schriften des Paulus geschah es durch die 

bereits erwähnte Danksagung an Gott, die im Leben der Gemeinde begründet war. Dabei 

versuchte der Autor die wichtigsten Themen zu präludieren. In 1 Thess waren das: 

 

VV. 2-5 Die Dankbarkeit für den Glauben, die Liebe und die Hoffnung, für die 

Erwählung in Jesus Christus durch die Kraft des Evangeliums im Hl. 

Geist 

VV. 6-10 Die Anerkennung und die Wertschätzung des christlichen Lebens durch 

die Mitglieder der Gemeinde in Thessaloniki 

 
435 H. Rosse, Der erste und zweite Thessalonicherbrief (BNT), Neukirchen – Vluyn 2016, 3. 
436 G. Haufe, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher (ThHK, Bd. 12/1), Leipzig 1999, 23. 
437 J. Gnilka, Der Philipperbrief, 41. 



 164 

 Davon sind zwei Themen besonders auffällig: 

 V. 7 Die Betonung der Verbindung zwischen Paulus und der 

Gemeinde durch die Nachfolge Christi   

  V. 10 Die Erwartung der Parusie Christi und ihre Auswirkung im Leben 

 

Im Proömium lässt sich noch eine gut überlegte Strategie erkennen, mithilfe derer man 

sich mit besonders netten Worten an die Leser wendet und sie bittet, den Inhalt des Textes 

freundlich anzunehmen. Diese Form, die den Namen captatio benovolentiae trägt, erfüllt die 

rhetorische Funktion am Anfang des Schreibens und soll die Sympathie des Briefempfängers 

gewinnen.438 

Die Frage nach der Struktur der Arbeitsperikope ist für viele Exegeten auch mit dem 

Problem der Feststellung des Endes für die Danksagung verbunden, die in 2, 13 und in 3, 9 

nochmals vorkommt. Die Bibelforscher wie T. Holtz oder G. Haufe vertreten daher die 

Meinung, dass die Dankesworte des Apostels nicht mit dem Ende des Proömiums enden, 

sondern erst in 2, 13 abgeschlossen werden.439 Gegen diese Theorie setzt sich A.J. Malherbe. 

Dieser südafrikanisch-amerikanischer Theologe schreibt in seinem Kommentar, dass die 

Perikope 1. Thess 1, 2-10 tatsächlich das Ende des Proömiums ist. Die weiteren Stellen aber 

sind einige Abschnitte mit eigenen Sachaussagen, die sich auf das jeweilige Thema der 

paulinischen Theologie beziehen.440 

 

 

3.2.1.2 Auslegung und Interpretation 

 

In diesem Unterkapitel werden wir uns der genauen Exegese der Perikope 1 Thess 1, 2-

10 widmen. Diese Untersuchung soll man als einen der wesentlichen Teile der gesamten Arbeit 

betrachten, in der die Auslegung und die Interpretation der einzelnen Verse unser Arbeitsthema 

besonders beleuchten und vertiefen wird. 

 
438 Vlg. H.-J. Klauck, Die antike Briefliteratur und das Neue Testament, Paderborn 1998, 272. 
439 T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher (EKK.NT, Bd. 13), Neukircen – Vluyn 2014, 29-32; G. Haufe, 

Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 7-9. 
440 A.J. Malherbe, Paul and the Thessalonikas. The Philosophisc Tradition of Pastoral Care, Philadelphia (PA) 

1987, 78. 



 165 

V. 2 

 
Εὐχαριστοῦμεν τῷ θεῷ πάντοτε περὶ πάντων ὑμῶν 

μνείαν ποιούμενοι ἐπὶ τῶν προσευχῶν ἡμῶν, 

ἀδιαλείπτως 

Wir danken Gott allezeit für euch alle, sooft wir in 

unseren Gebeten an euch denken. Unablässig 

 

Der Beginn des Verses, der durch die Wendung εὐχαριστοῦμεν (wir danken) zum 

Ausdruck gebracht wird, beeinflusst in erster Linie den weiteren Verlauf des Verses und bezieht 

sich dann auch auf den Textinhalt in den Versen 2-4. Die Wichtigkeit unseres Verbes 

εὐχαριστοῦμεν macht somit aus dem ersten Satz den Hauptsatz und die darauffolgenden Sätze 

zu den Nebensätzen. Infolgedessen ist es schwierig P. Iovino rechtzugeben, wenn er schreibt, 

dass diese grammatikalische Form eine Gefährdung für die Briefstruktur ist, was man besonders 

in den Versen 1 und 2 sieht.441 Stattdessen muss man den polnischen Exegeten M. Bednarz 

hervorheben, der im Gegensatz zu seinem italienischen Kollegen eine Verbindung bzw. eine 

Ergänzung in dieser linguistischen Form sieht, die durch die Verwendung des 

Personalpronomens wir (V. 1) und eure (V. 2) zu Stande kommt.442 

Das Hauptmotiv in unserem Vers ist die paulinische Dankbarkeit, die durch den ersten 

Satz den weiteren Textverlauf beeinflusst. Es lohnt sich daher, diesen Terminus zuerst 

etymologisch zu untersuchen. Die Dankbarkeit leitet sich vom Wort „Dank“ ab, das man in 

verschiedenen Formen im NT findet. Unsere Aufmerksamkeit gewinnt aber die Form des 

Verbes (εὐχαριστέω – Danke sagen) und des Substantives (εὐχαριστία – Danksagung). 

Insgesamt finden wir diese beiden Varianten im NT bis zu 53-mal, davon bis zu 23-mal in den 

paulinischen Schriften. Interessant scheint es zu sein, dass dieser Begriff in der griechischen 

Kultur relativ selten vorkam und sich vor allem auf die zwischenmenschlichen Beziehungen 

bezog.  Eine wesentliche Gebrauchsänderung der Verwendung unseres Begriffes finden wir in 

den Schriften des Alten Testamentes, im Mirjamlied (vgl. Ex 15, 21), im Tempelkult (vgl. Jer 

17, 26) oder im Dankpsalm (vgl. Ps 118). Für F.G. Untergassmair ist daher der Dank ein 

zentraler Begriff des Mensch-Gott-Verhältnisses und muss auch in diesem Sinne betrachtet 

werden, d.h. als „Lobpreis der Macht- und Heilstaten Gottes in Schöpfung und Geschichte.“443 

 
441 P. Iovino, La prima lettera ai Thessalonicesi (SOCr, Bd. 13), Bologna 1992, 85. 
442 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 97. 
443 F.G. Untergassmair, Danksagung, in: LThK, Bd. 3, 18-19. 



 166 

Der Theologe X. Leon-Dufour präsentiert die Bedeutung unseres Arbeitsbegriffes in 

einem breiteren Kontext. Er meint, dass „die Dankbarkeit Gott gegenüber in der Regel die Form 

des Gebetes bekommt.“444 Weiters schreibt er: „In diesem Fall verbindet sie sich mit in einer 

natürlichen Art und Weise mit dem Segen. (…) Dieser Segen und die Dankbarkeit gemeinsam 

sind besonders oft während des jüdischen Mahles zu sehen.“445 Wenn man auf dem Weg dieses 

Gedankens bleibt und gleichzeitig auch auf die erste Verwendung des Wortes „Dankbarkeit“ 

bei Jesus schaut, was laut den Evangelien in Mk 8, 6, in Mt 14, 19 und in Joh 6, 11. 23 war, 

dann bekommt man nicht nur einen breiten Zusammenhang, sondern eine tiefe Symbolik für 

das Heilswirken Jesu. Sehr interessant fasste das M. Bednarz zusammen, der so darüber 

schreibt: „Paulus gibt ihm die Bedeutung einer unaufhörlichen Lobpreisung Gottes, einer tiefen 

Dankbarkeit und gleichzeitig einer totalen Abhängigkeit und Hingabe aufgrund des 

Heilswirkens.“446 

Das Studium des Terminus „Dankbarkeit“ führt uns zum weiteren Begriff „Gebet“ 

(proseucή oder im weiteren Sinne εὐχή - Gelübde in der Form des Gebets). Der deutsche 

Theologe O. Wahl sieht im Gebet „eine persönliche Kommunikation mit dem lebendigen Gott, 

der als Jahwe in Israel Großes getan hat. Zugleich bringt Israel in seinem Beten zum Ausdruck, 

dass der Gott der Geschichte auch der Schöpfer des Alls ist.“447 Weiters fügt er hinzu: „Das 

Gebet ist als Höhepunkt des Menschseins zu verstehen.“448 Wenn wir mit diesen Informationen 

auf die Person Jesu schauen, dann müssen wir den Markus-Bericht über das Gebet Jesu am 

Ölberg vor Augen haben (vgl. Mk 14, 32-42). Hier können wir einen Ausdruck der 

menschlichen Natur Jesu sehen, der im Gebet eine Form der menschlichen Verhaltensweise 

sieht. Sie ist auch in einem sehr tiefen Vertrauen begründet, das durch die Worte αββα ὁ πατήρ 

(vgl. Mk 14, 36) besonders aussagekräftig wird. 449  Dadurch zeigt Jesus eine vertrauliche 

Gottesbeziehung, die die bis jetzt gekannten Gebetsformen überspringt und Gott zweimal und 

hintereinander als Vater bezeichnet. Diese innige Beziehung zwischen Gott und Jesus zeigt 

 
444 X. Léon-Dufour, Eucharystia, in: STB, hrsg. v. X. Léon-Dufour, übers. v. K. Romaniuk, Poznań – Warszawa 
41994, 265. 
445 Ebd. 
446 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 98. 
447 O. Wahl, Gebet: II. Biblisch-theologisch: 1. Altes Testament in: LThK, Bd. 4, hrsg. v. W. Kasper, Freiburg – 

Basel – Rom – Wien 1995, 310. 
448 Ebd. 
449 Vgl. F.G. Untergassmair, Gebet: II. Biblische-theologisch: 2. Neues Testament, in: LThK, Bd. 4, 310-311. 



 167 

auch ein besonderes Verhältnis des Gebets zu Gott, der dieses Zueinander bestimmt.450 Diese 

Relation, die Jesus mit Gott durch das Gebet hervorhebt, bringt auf eine interessante Art Papst 

Benedikt XVI zum Ausdruck, indem er angesichts der Angst Jesu das Gebet als Quelle des 

Vertrauens, des Gehorsams, der Weisheit und der Kraft bezeichnet. Er formuliert das wie folgt: 

„Wir können drei Elemente in diesem Beten Jesu unterscheiden. Da ist zunächst die 

Urerfahrung der Angst, die Erschütterung angesichts der Macht des Todes, das Erschrecken vor 

dem Abgrund des Nichts, das ihn zittern, ja nach Lukas Blutstropfen vergießen lässt.“451 Weiter 

können wir noch lesen: „[Jesus] sieht (…) mit letzter Deutlichkeit die ganze schmutzige Flut 

des Bösen, all die Macht der Lüge und des Hochmuts, all die Raffinesse und Schrecklichkeit 

des Bösen, das sich die Maske des Lebens umhängt (…).“452 Zum Schluss schreibt der Pontifex 

noch: „Die Angst Jesu ist etwas viel Radikaleres als die Angst, die jeden Menschen angesichts 

des Todes überfällt: Sie ist der Zusammenstoß zwischen Licht und Finsternis, zwischen Leben 

und Tod selbst – das eigentliche Entscheidungsdrama der menschlichen Geschichte.“453 

Nachdem das Nomen ἀββά eine so intime Beziehung des Vertrauens beschreibt, 

wundert es uns nicht, dass dieses Substantiv ebenso in den paulinischen Schriften zu finden 

ist.454 In unserer Arbeitsperikope scheint Paulus denselben Weg zu wählen. Doch anstatt Gott 

Abba zu nennen, beschreibt er ein inniges Verhältnis mit ihm im Gebet, was für die 

nichtjüdischen Briefempfänger deutlich macht, dass der Autor sogar die familiären 

Beziehungen des antiken Griechenlands zwischen Sohn und Vater übersteigt, der nicht nur die 

Rolle des Beschützers des Hauses hatte, sondern auch des Erziehers.455 Paulus, der Gott so 

vertraut, kann sich daher an ihn wenden und ihm Dank-, Bitt- oder Lobgebete anvertrauen. Wir 

wissen, dass gerade der Heidenapostel einen persönlichen Grund hat, sich bei Gott zu bedanken. 

H. Traugott schreibt: „Die Gemeinde zu Thessalonich hat die Zuwendung Gottes an sich 

erfahren. Dafür gebührt Gott umfassender Dank.“456 

 
450 Vgl. L. Lütticke / U. Poplutz, Vom Beten im Matthäusevangelium, in: JBTh, Bd. 32 (2017): Beten, Göttingen 

2019, 75-76. 
451 J. Ratzinger – Benedikt XVI., Jesus von Nazareth. Bd. 2: Vom Einzug in Jerusalem bis zur Auferstehung, 

Freiburg i. Br. – Basel – Wien 2011, 175. 
452 Ebd., 176. 
453 Ebd. 
454 Vgl. Röm 8, 15; Gal 4, 6. 
455 Vgl. W. Schmitz, Haus und Familie im antiken Griechenland (EGRA, Bd. 1), München 2007, 26. 
456 H. Traugott, Bei dem Herrn sein allezeit. Arbeitsheft zur Bibelwoche 1986/87. Der 1. Thessalonicherbrief in 

sieben Abschnitten (Texte zur Bibel, Bd. 2), Neukirchen – Vluyn 1986, 11. 



 168 

Die bis jetzt durchgeführten Untersuchungen zeigen, dass die Verschmelzung der 

Danksagung und des Gebetes bei Paulus nicht zu übersehen sind. In diesem Prozess der 

Verbindung der beiden Handlungen zeigt der Verfasser eine große Dankbarkeit für all das, was 

er mit den Thessalonichern und ihrer ekklesiologischen Gemeinschaft verbindet. Hier ist keine 

Neuigkeit zu sehen. In sehr vielen paulinischen Schreiben lässt sich diese literarische Form 

erkennen, durch die das Gebet nicht nur die Rolle einer geistigen Reflektion erhält, sondern auf 

Gott hinweist. Er ist für Paulus der Grund für die christliche Haltung der Gemeinde, deren 

Früchte Paulus während seines Aufenthalts in Thessalonich bereits sammeln konnte. Einen 

Schritt weiter geht in seinen Überlegungen R. Hoppe, der die paulinische Danksagung mit dem 

guten Zustand der Gemeinde verbindet.457  So eine Aussage bzw. Meinung vergrößert das 

Blickfeld, durch das man behaupten kann, dass sich die Danksagung des Apostels auf die 

erhaltenen Informationen der weiteren Entwicklung der Gemeinde beziehen. 

Nach so einer tiefen Reflexion des paulinischen Denkens lohnt es sich, an dieser Stelle 

noch einen weiteren Gedanken zu vertiefen. Er ist sehr eng mit dem Verständnis des Wortes 

„Danke“ verbunden. Durch den Dank kommt es zu einer freiwilligen Abhängigkeit zwischen 

dem Dankenden und dem Zudankenden.  Diese freiwillige Abhängigkeit des Paulus von Gott 

wird sehr oft auch von ihm selber proklamiert. Ein gutes Beispiel geben uns seine Briefanfänge, 

in denen wir eine Zusammenstellung der Titel „Apostel“ 458  und „Sklave“ 459  finden. 

Infolgedessen kann man nach J. Flis sagen, dass die beiden Titel verbunden sind.460 Noch weiter 

in seiner Analyse geht W. Schenk, der die beiden Termini sogar als Synonyme betrachtet.461 

Diese Relation, die wir besonders im Phil erkennen können, wirft noch mehr Licht auf unsere 

Untersuchungen. Gerade dieser Brief, der so viel von dem Sklavendienst und dem Dienst an 

der Verkündigung des Evangeliums berichtet, trägt auch den Namen „Der Brief der Freude“.462 

Die Freude ist also in Christus begründet und in unserem Dienst, den wir in seinem Namen 

errichten. Dies zeigt uns sehr schön H. Langkammer, der die Möglichkeit der Freude als 

Zustand des Geistes innerhalb des christlichen Lebens nur in Verbindung mit Glaube, Leid und 

 
457 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 86. 
458 Vgl. 1 Kor 1, 1; 2 Kor, 1, 1. 
459 Vgl. Röm 1, 1; 2 Kor 4, 5. 
460 J. Flis, Paulus als Sklave im Lichte des Philipperbriefes, 150-151. 
461 W. Schenk, Die Phillipperbriefe des Paulus, Stuttgart – Berlin – Köln – Mainz 1984, 77. 
462 Vgl. T. Böhmerle, Der Brief von der Freude (Philipperbrief), Karlsruhe 2004; A. Grün, Die Freude wird 

vollkommen sein. Die Botschaft des Paulus an die Christen in Philippi, Freiburg i. Br. – Basel – Wien 2005. 



 169 

Tod versteht.463 So ein Vergleich führt uns direkt zur Aussage Jesu beim Evangelisten Lukas 

zurück: „Doch freut euch (…) darüber, dass eure Namen im Himmel verzeichnet sind“ (Lk 10, 

20). 

Das richtige Verständnis des Begriffs „Danke“ schützt uns aber nicht vor dem nächsten 

Problem, das wir im Vers 2 finden. Paulus beginnt diesen Vers nicht in der 1. Person Singular, 

sondern im Plural. Dieser „Wir-Bericht“, der auch in der Apg vorkommt, erhält im 1 Thess 

jedoch aufgrund des mehrmaligen Wechsels der Redeformen (Wir – Ich) ein größeres Gewicht. 

Das bemerkte auch M. Müller, der diese pluralen Aussagen des Apostels zusammenstellte. Aus 

seiner Arbeit können wir folgende Ergebnisse und Schlussfolgerungen entnehmen: 

• Die Adressaten sind Paulus und seine Mitarbeiter. 

• Die Betonung der Zusammengehörigkeit ist begründbar in Christus. 

• Die stilistische Form des Wir-Berichts soll eine Form der Mahnung sein, die 

rhetorisch verstanden sein sollte, um die Sympathie der Briefempfänger zu 

gewinnen. 

• Die Aussagen im Plural sind im Singular zu verstehen, d.h. individuell.464 

Von den bereits genannten Möglichkeiten ist es schwierig die auszuwählen, die eine 

allgemeine Begründung der Absicht des Autors zeigen. Aus diesem Grund soll man eher auf 

die jeweilige Situation und den Kontext schauen und danach entscheiden, was der 

Völkerapostel gemeint hat.465 In Bezug auf unsere wissenschaftliche Untersuchung können wir 

annehmen, dass jede der vorgeschlagenen Antworten von N. Müller passt und eine wichtige 

Botschaft mit sich bringt. Deswegen bewahren wir diese vier Möglichkeiten der theologischen 

Auslegung nicht separat, sondern im Ganzen, als die sich gegenseitig ergänzenden Lösungen 

der Exegese. 

Diese Universalität bei der theologischen Suche finden wir auch im Verständnis des 

Gebets des Paulus, das nicht nur mit der Danksagung verbunden ist, sondern eben auch mit der 

Universalität, die durch die Wendung περὶ πάντων ὑμῶν (für euch alle) betont wird.  Wenn der 

Apostel also betet, betet er für die gesamte Gemeinschaft der jungen Kirche in Thessalonich. 

 
463 H. Langkammer, List di Filipian, Tłumaczenie, wstęp i komentarz (BLub), Lublin 2001, 60. 
464 N. Müller, Der sogenannte schriftliche Plural: neu betrachtet: Zur Frage der Mitarbeiter als Mitverfasser der 

Paulusbriefe (BZ, Bd. 42), (1998), 181-201. 
465 Vgl. R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 65. 



 170 

Durch so eine Betonung kann man auch die Kraft Gottes erkennen, die alle Gläubigen in Gott 

durch Christus versammelt und wie ein Glied mit anderen Gliedern miteinander verbindet.466 

Das Gebet für alle wird noch durch das Adverb πάντοτε (allezeit) bekräftigt. Diese Art 

der Beschreibung des paulinischen Handelns ist in den neutestamentlichen Schriften nichts 

Neues. Meistens wird dadurch die Dauerhaftigkeit des Gebets und somit die enge Beziehung 

zu Gott ausgedrückt.467 Im NT finden wir dieses Wort am meisten bei Paulus, nämlich 27-mal. 

Was dabei auffällt ist der Zusammenhang des Adverbs πάντοτε, das oft mit den Nomen „Dank“ 

und „Gebet“ dargestellt wird. 

Im zweiten Teil des ersten Satzes gewinnt unsere Aufmerksamkeit das Verb „denken“, 

das sich auf das Subjektiv „Gebet“ und auf die Konjunktion „sooft“ bezieht. Diese 

Zusammenstellung zeigt wiederum eine Dauerhaftigkeit des Gebets, die wir im ersten Teil des 

Verses schon hatten. Es ist anzunehmen, dass diese Wiederholung kein Zufall ist, sondern eine 

sehr gut überlegte Strategie des Autors, um die Bedeutung und die Ausrichtung des Gebets zu 

präsentieren. Einerseits wird dem Gebet durch den Dank die Verbindung zu Gott 

zugeschrieben, andererseits aber durch die emotionale Sphäre des menschlichen Seins die 

Verbindung unter den Menschen. Sehr zutreffend beschreibt das G. Lüdemann, der feststellt: 

„Der Dank gilt Gott allezeit und im Blick auf alle Glieder der Gemeinde.“468 

Der erste Vers wird durch das Adjektiv ἀδιαλείπτως (unablässig) beendet, wodurch der 

Autor unsere Aufmerksamkeit auf den nächsten Vers hinlenkt. Daran ist eher die griechische 

Sprache schuldig und nicht eine bestimmte Absicht, die dahintersteht. Die Ausgaben der Hl. 

Schrift schreiben daher unser Wort dem Vers 3 zu. 

 

 

 

 

 

 

 

 
466 Vgl. 1 Kor 12, 12-30. 
467 Vgl. 1 Thess 1, 2; 2, 16; 4, 17; 1 Kor 1, 4; Phil 1, 4; Vgl. K. Rahner, Im Alltag nicht alltäglich werden. Oder: 

Wie der Alltag zum Gebet wird, hrsg. v. A.R. Batlogg / P. Suchla, Ostfildern 2019, 27-49. 
468 G. Lüdemann, Der älteste christliche Text, 42. 



 171 

V. 3 

 
μνημονεύοντες ὑμῶν τοῦ ἔργου τῆς πίστεως καὶ τοῦ 

κόπου τῆς ἀγάπης καὶ τῆς ὑπομονῆς τῆς ἐλπίδος τοῦ 

κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ ἔμπροσθεν τοῦ θεοῦ 

καὶ πατρὸς ἡμῶν, 

erinnern wir uns vor Gott, unserem Vater, an eure 

Werke im Glauben und an eure Mühe in der Liebe 

und an eure Geduld in der Hoffnung auf unseren 

Herrn Jesus Christus. 
 

Das Verb μνημονεύοντες (erinnern), das den Vers eröffnet, setzt den früheren 

Gedanken des Autors fort. Dahinter lässt sich eine starke Emanation der Gefühle erkennen, 

durch die die persönliche Verbundenheit mit der Gemeinde in Makedonien zum Ausdruck 

gebracht wird. Die unablässige Erinnerung (ἀδιαλείπτως μνημονεύοντες), von der Paulus 

schreibt, begleitet seinen Alltag und betont noch stärker seine besondere Zuwendung zu den 

Thessalonicher. Dies kann man auch noch im Substantiv μνηίa sehen, das nicht nur eine bloße 

Erinnerung bedeutet, sondern auch Gedenkstätte, Denkmal oder auch Statue. Aufgrund dieser 

breiten Bedeutung lässt sich nach G. Hoinle sagen, dass „Paulus (…) durch sein Gebet ein 

Denkmal, eine Statue der Thessalonicher im Thronsaal Gottes errichten [will].“469 

Dieses Handeln ist aufgrund der erlebten Situationen nicht impulsiv oder emotional, 

sondern tief in Gott als seinen Ursprung begründet, deswegen können wir bei M. Bednarz lesen: 

„Die Gottes Idee krönt in Gedenken des Paulus. Gott ist der Anfang des Alls und er war vor 

allen. Deshalb soll jede Sache von ihm abhängig sein. Nur auf diese Art und Weise kann man 

alles im wahren Licht und auf der wahren Ebene betrachten“.470 Dieser Gott, der die Ursache 

der paulinischen Tätigkeit und in Worte gefassten Empfindungen ist, wird zugleich auch als 

πατήρ (Vater) dargestellt und zwar nicht als irgendeiner. Er ist für den Apostel mit dem 

Pronomen ἡμῶν (unser) zu verstehen. 

Obwohl wir uns mit diesem Terminus bereits in einem früheren Vers auseinandergesetzt 

haben, ist es aus der Sicht des gerade behandelten Textes notwendig, weitere Untersuchungen 

des Begriffes „Vater“ durchzuführen. Schon seine Etymologie bringt sehr kostbare 

Informationen hervor und weist auf seinen jüdischen Charakter hin. In der hebräischen Sprache 

finden wir u.a. zwei Worte ָבא  und ָהוֹבא , mit denen wir jemanden als Vater bezeichnen können. 

באָ  ist höchstwahrscheinlich mit dem in der aramäischen Sprache beheimaten Wort ַאבָּא  

verbunden, dessen griechische Version wir aufgrund der Aussage Jesu aus dem 

 
469 G. Hoinle, Vor dem 2. Kommen Christi. Der erste Brief des Apostels Paulus an die Thessalonicher, Schweinfurt 

2012, 26-27. 
470 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 100. 



 172 

Markusevangelium kennen: „Er sprach: Abba, Vater“ (Mk 14, 36). Die Verbindung des Wortes 

באָ  mit Gott hat nach Ch. Zimmermann die Aufgabe einer Beschreibung der Zuwendung Gottes 

als Vater, der seinem Volk, besonders den Schwachen oder den Kranken, nahesteht.471 

Das zweite Wort muss in einem breiteren Kontext betrachtet werden, denn  bedeutet  חוֹבאָ

in erster Linie so viel wie „Herr“. Wir wissen aber, dass dieser Begriff bei den Juden auch im 

Hinblick auf einen Besitz, wie z.B. als Vater des Landes, verwendet wurde. Im AT finden wir 

dieses Wort sowohl in Bezug auf einen Menschen, z.B. Gen 45, 8, als auch auf Gott. Hier gilt 

Ex 34, 23 als ein Paradigma der Verbundenheit des Wortes „Herr“ mit Gott.  Die Verwendung 

des Substantives ָחוֹבא  fand im Judentum im Laufe der Zeit eine wesentlich tiefere Bedeutung 

als nur die bloße Bezeichnung „Herr“.  So befindet sich im Tanach mehr als 400-mal das Wort 

ינָדֹאֲ , das nicht nur mit dem hebräischen Nomen „Herr“ verwandt ist, sondern umschreibt 

JHWH, um ihm Ehre, Ruhm und Hochachtung auszudrücken. Nicht zu vergessen ist dabei auch 

die Gegenwart Gottes, die durch den Namen ֹהוָה  offenbart wird und somit sowohl eine der יְ

Eigenschaften Gottes als auch seine Nähe in der Geschichte und im Alltag präsentiert.472 

Welches der beiden Worte Paulus als Hintergrund seiner Gedanken verwendete, als er 

τοῦ θεοῦ καὶ πατρὸς ἡμῶν schrieb, lässt sich nicht leicht beantworten. Man kann aber nach 

zahlreichen Theologen, wie z. B. J. Gnilka oder R. Riesner, die Intention des Apostels mit der 

Beschreibung der Zuwendung Gottes und der Bereitschaft Jesu feststellen. J. Gnilka meint, dass 

alle Vater-Aussagen Jesu sich auf die eine zurückführen lässt, wo Christus spricht: „Auch sollt 

ihr niemanden auf Erden euren Vater nennen lassen; denn nur einer ist euer Meister“ (Mt 23, 

9).473 Diese Worte finden ihre Aussagekraft erst kurz vor der Kreuzigung, wo Jesus im Garten 

Getsemani sich an Gott in Form eines Gebets wendet und dabei spricht: „Abba, Vater, alles ist 

dir möglich“ (Mt 14, 32). Der deutsche Theologe macht hier eine interessante Bemerkung und 

ergänzt dadurch unsere früheren Untersuchungen im V. 2. Er spricht: „Mein Vater als 

persönlich an Gott gerichtete Gebetsanrede eines einzelnen stellt etwas Neues dar.“474 Diese 

Meinung bestätigt auch in seinen wissenschaftlichen Arbeiten R. Riesner, der die Vater-

 
471  Gottes Bezeichnung / Gottesnamen (NT), in: https://www.bibelwissenschaft.de/wibilex/das-bibellexikon 

/lexikon/sachwort/anzeigen/details/gottesbezeichnungen-gottesnamen-nt/ch/68fa0523176d95e5a7e4bea75347 84 

aa/ (Stand: 18.12.2021). 
472 Vgl. Gen 28, 10-22; Ps 16, 2. 
473 J. Gnilka, Wie das Christentum entstand. Bd. 1: Jesus von Nazareth. Botschaft und Geschichte, Freiburg i. Br. 
62004, 206. 
474 Ebd., 207. 



 173 

Bezeichnung in der Gotteskindschaft und im Gebet ordnet.475 Die Gotteskindschaft, die sich 

immer wieder durch die biblischen Texte wie z.B. Mt 7, 31; 16, 17 oder 18, 19 ergänzt, lässt 

sich noch durch Röm 8, 17 oder Gal 4, 7 als Beispiel der Erbschaft Gottes vertiefen. In diesem 

Sinne sind die beiden Worte ָבא  und חוֹב  und die paulinische Wendung πατρὸς ἡμῶν als ein אָ

Ganzes zu betrachten. 

Die richtige Reihenfolge der Benennung Gott als Vater, ist auch die Darstellung des 

Menschen als seine Kinder. Hier kann man ein schönes Bild des paulinischen Verständnisses 

der ekklesiologischen Gemeinde sehen, die wie eine Familie sein sollte. Diese Vorstellung bzw. 

das Leitmotiv für die Gläubigen lässt sich auch in den anderen Schriften des Apostels erkennen. 

Phil 2, 1-4; Gal 3, 28 oder 1 Kor 11, 18 liefern uns hier eine Breite der apostolischen Auslegung, 

wie die Gemeinde funktionieren sollte. An dieser Stelle scheint es notwendig zu sein, diesen 

Gedanken mit den wissenschaftlichen Untersuchungen des Theologen S. Rosa zu 

konfrontieren, der uns mithilfe 1 Kor eine der Grundmetapher des Kirchenverständnisses bei 

Paulus bietet. Nach Meinung des Geistlichen ist die ekklesiologische Gemeinschaft auch als 

Bauwerk bzw. als Tempel Gottes zu betrachten. In seiner Publikation können wir lesen: „(…) 

[1 Kor 3, 16] hebt die spezifische Weise der Anwesenheit Gottes mit den Menschen in der 

Kirche hervor.“476 In dieser Gemeinschaft sind für Paulus alle ein neues Volk Gottes und 

nehmen ohne Unterschied am Heilsplan Gottes teil.477 

Die vor kurzem behandelte Phrase τοῦ θεοῦ καὶ πατρὸς ἡμῶν wird in den neuzeitlichen 

Bibelübersetzungen mit dem auch bereits vertieften Verb μνημονεύοντες in Verbindung 

gebracht. Für einige Exegeten ist das eine falsche Interpretation des griechischen Textes. In ihm 

kommt die Wendung τοῦ θεοῦ καὶ πατρὸς ἡμῶν erst am Ende des Verses vor und nicht wie in 

der EÜ zum Beginn. J. Stępień vertritt aus diesem Grund die Meinung, dass diese Worte sich 

auf die Stelle beziehen, wo der Apostel über Glaube, Liebe und Hoffnung schreibt.478 Ob diese 

These richtig ist, scheint unter den Exegeten keine Einigkeit zu herrschen. Wir können aber 

annehmen, dass abgesehen von der richtigen Platzierung der Worte „Gott unser Vater“, die 

Intention bzw. die Bedeutung nicht gefährdet ist, Gott als unseren Vater und der Herr jeder 

Gemeinde zu sein. 

 
475 R. Riesner, Messias Jesus. Seine Geschichte, seine Botschaft und ihre Überlieferung, Gießen 2019, 175-177. 
476 S. Rosa, Teologia Fundamentalna. Bd. 2: Eklezjologia (ACADEMICA, Bd. 26), Tarnów 32004, 23. 
477 Vgl. S. Stasiak, List do Rzymian, 506. 
478 J. Stępień, Listy do Tesaloniczan i pasterskie, 125. 



 174 

Die paulinische Erinnerung, die in Gott ihre Kraftquelle findet, wird durch den Autor 

im zweiten Teil des Verses konkretisiert. Die vor kurzem besuchte Gemeinde wird durch 

präzise Werke der Thessalonicher hervorgehoben und näher beleuchtet. Bevor es aber dazu 

kommt, weist der Heidenapostel auf den Glauben hin, durch den alles möglich ist. Der Glaube 

ist für Paulus ein sehr wichtiger Begriff seiner Lehre. Das sieht man in der Häufigkeit der 

Verwendung dieses Wortes, 243-mal im gesamten Neuen Testament, davon allein 142-mal im 

Corpus Paulinum. Obwohl man diese Zahlen nicht ohne Kommentar lassen sollte, lohnt es sich, 

zuerst auf die Ursache zurückzugehen. Denn in der klassischen Kultur Griechenlands bedeutet 

dieser Begriff so viel wie ein Vertrauensbeweis. Erst zur hellenistischen Zeit gewann er einen 

neuen Schwerpunkt, der dem Menschen eine zentrale Bedeutung verlieh, indem eine Person 

einer anderen im Sinne des Vertrauens glaubte. Die Juden dagegen benutzten einen anderen 

Ausdruck, der sich nicht nur im Hinblick auf den Mitmenschen bezog, sondern auch auf Gott. 

Wir können sogar sagen, dass die Juden eine linguistische Revolution verursachten und 

verbanden den Begriff „Glaube“ mit Gott. Dazu verwendeten sie das Wort ָןמֵא  (sicher, fest). 

Man stellte dadurch fest, dass in Gott Festigkeit und Sicherheit ( ןוּמאֵ ) zu finden sind. Es ist also 

auch eine Beschreibung der Gott-Mensch-Relation, die durch eine Bestätigung „Amen“ ןמֵאָ   - 

also so ist es, so glaube ich - bekräftigt wurde. In diesem Prozess des Glaubensaktes sieht man 

eine Form des Glaubensbekenntnisses zum Gesagten. Es ist auch diese Stelle eine Art der 

menschlichen Antwort, die man im Hinblick auf das Dasein Gottes zum Ausdruck bringt. 

Wie wir sehen, ist der Terminus „Glaube“ bei den Hebräern kein simpler Begriff. Das 

sehen wir auch gut aufgrund der diversen Beispiele im AT, wo man relativ viele 

Ausdrucksweisen für den Gebrauch des Begriffes „Glaube“ findet, um die Verbindung 

Mensch-Gott zu benennen: חטב  (vertrauen) im Ps 4, 6; ארי  (fürchten) im Gen 22, 12; 

עדי  (erkennen) im 1 Kön 8 43; שרֹד  (suchen bzw. fragen nach) im Hi 5, 8; לחי  (harren) im Ps 

הכח ;14 ,71  (hoffen) im Jes 8, 17. Bei dieser großen Ansammlung ist es aber nach                             

R. Brandscheidt unbestritten, dass das wichtigste, häufigste und aussagekräftigste Wort für den 

alttestamentlichen Begriff „Glaube“ das hebräische Wort „Amen“ ist.479 Wenn man aber auf 

diese vor kurzem dargestellten Begriffe schaut, sieht man in allen eine Art des Grundvertrauens, 

das vom Menschen ausgeht und bei Gott das Ziel und die Erfüllung findet. Auf den Punkt bringt 

das O.H. Pesch, der meint, dass im Glauben „die Erfahrung der Kontingenz [versteckt ist,] als 

Frage nach dem Woraufhin aller Wirklichkeit [strebt].“ 480  Weiters lesen wir bei diesem 

 
479 Glauben (AT), in:  https://www.bibelwissenschaft.de/wibilex/das-bibellexikon/lexikon/sachwort/anzeigen/de t 

ails/glauben-at/ch/6ade25a05ce4b070a52bd0eb43223789/ (Stand: 10.12.2021). 
480 O.H. Pesch, Glaube: I. Anthropologisch, in: LThK, Bd. 4, 666-667. 



 175 

Theologen über den Glauben, dass er über „die Tatsache der in Geburt und Tod greifbaren 

grundlegenden Passivität der menschlichen Existenz“ 481 verwurzelt ist. 

Der Völkerapostel scheint den Begriff „Glaube“ ähnlich zu verstehen und zeigt sich als 

Fortsetzender der alten Tradition. In seinen Schriften können wir eine enorme Anzahl des 

Terminus „Glaube“ finden: 10-mal als Adjektiv pistόV, 46-mal als Verb pisteύw und 96-mal 

als Nomen pίstiV.  Das, was bei unseren Untersuchungen auffällt, ist die Ergänzung der 

Mensch-Gott-Relation und die liebevolle Hingabe zu Gott in der Person Jesu.482 In dieser 

Gemeinschaft der Glaubenden meint Paulus alle Menschen, die im Glauben ihre Heimat 

fanden, so wie er das in 1 Thes 1, 7; 2, 10. 13 darstellte. Obwohl wir mit einem 

gemeinschaftlichen Charakter des Lebens aus dem Glauben zu tun haben, ist es auch wichtig 

zu betonen, dass im Verständnis des Völkerapostels ein gewisses Paradox zu erkennen ist. Auf 

der einen Seite haben wir die bereits erwähnte Gemeinschaft, auf der anderen Seite aber die 

Differenzierung der individuellen Gaben bzw. Lebenssituationen des einzelnen Menschen.483 

Der Glaube wird im NT noch in einem interessanten Aspekt dargestellt. In den 

Trostworten Jesu an seine Jünger bei seiner Verabschiedung im Johannesevangelium (vgl. Joh 

14, 15-31), spricht Christus über den Glauben nicht im Kontext eines dauerhaften Zustandes, 

der einfach da ist. Er meint eher ein Hineinwachsen und eine sukzessive Annahme. Deshalb 

sagt er: „Jetzt schon habe ich es euch gesagt, bevor es geschieht, damit ihr, wenn es geschieht, 

zum Glauben kommt“ (Joh 14, 29). Bei diesem Verständnis bleibt auch Paulus, der im Glauben 

keine Stagnation sieht, sondern ein dauerhaftes Bemühen, das das Leben prägt. Das schreibt er 

im 1 Kor, wo man lesen kann: „Diesen Schatz tragen wir in zerbrechlichen Gefäßen“ (1 Kor 4, 

7). Wenn der Verfasser des Thessalonicherbriefes über den Glauben schreibt, meint er auch 

eine konkrete Haltung, die sichtbare Früchte zeigt.484 Als Beispiel weist er auf sich selbst hin 

als auf jemanden, der bereit ist, aus diesem Glauben, in diesem Glauben und für diesen Glauben 

zu leben und zwar mit allen Höhen und Tiefen. Dies sehen wir in Phil 1, 27-30, wo steht: „Vor 

allem: lebt als Gemeinde so, wie es dem Evangelium Christi entspricht. Ob ich komme und 

euch sehe oder ob ich fern bin, ich möchte hören, dass ihr in dem einen Geist feststeht, einmütig 

für den Glauben an das Evangelium kämpft und euch in keinem Fall von euren Gegnern 

 
481 Ebd., 667. 
482 Vgl. 1 Tes 2, 2; Röm 8, 35. 39; 1 Kor 16, 22. 
483 Vgl. R. Bultmann, πίστις, in ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 6, hrsg. v. G. Kittel / G. Friedrich, Stuttgart 2019, 174-

230. 
484 Vgl. Röm 2, 7. 



 176 

einschüchtern lässt. Das wird für sie ein Zeichen dafür sein, dass sie verloren sind und ihr 

gerettet werdet, ein Zeichen, das von Gott kommt. Denn euch wurde die Gnade zuteil, für 

Christus dazusein, also nicht nur an ihn zu glauben, sondern auch seinetwegen zu leiden. Denn 

ihr habt den gleichen Kampf zu bestehen, den ihr früher an mir gesehen habt und von dem ihr 

auch jetzt hört.“ In Bezug auf diese Stelle und somit auf das Handeln des Paulus finden wir im 

Bibelkommentar von J.-N. Aletti einen sehr interessanten Satz: „Das Leiden für das 

Evangelium ist die Gnade, die Gnade, durch die man dem die Liebe zeigt, an den man 

glaubt.“485 Nach diesen Worten lebte der Apostel Paulus und so eine Wahrnehmung des Lebens 

verlangte er auch von all denen, die Gott im Herzen haben. Diese Botschaft der paulinischen 

Theologie wurde nicht nur durch Worte zusammengefasst, sondern auch durch die konkreten 

Taten in der Geschichte. Als Beispiel nehmen wir die Hl. Theresia Benedikte vom Kreuz. In 

ihrem Tagebuch schrieb sie: „Alles, was sonst getrennt (…) auftritt, ist (…) [im Glauben] 

verschmolzen: Erkenntnis, Liebe, Tat.“486 

Der Patronin Europas scheint es gelungen zu sein, nicht nur die Auswirkung des 

Glaubens im eigenen Leben bzw. im Leben der Gemeinde zu beschreiben, sondern auch auf 

die eine besondere theologische Konstruktion hinzuweisen, die bei Paulus eine große Rolle 

spielt. Die Rede ist hier von drei Begriffen, die sich ergänzen und gegenseitig beeinflussen. Die 

so entstandene Konstruktion namens Triade war auch dem Völkerapostel bekannt. Deswegen 

befinden sich im Vers 3 „Glaube, Liebe und Hoffnung“ nebeneinander. Diese Form kehrt in 1 

Thes 5, 8 und in 1 Kor 13,13 wieder. Für G. Haufe ist das ein Beweis, dass „bereits das 

Judentum Ansätze zu solcher Triadenbildung kennt.“487 Weiters schreibt der deutsche Exeget, 

dass entweder „Paulus selbst der Schöpfer der Trias ist oder sie schon im Formelschatz der 

hellenistischen (antiochenischen) Gemeinde vorfand (…).“488 

Abgesehen von der Herkunft der Triade ist es wichtig, ihre Funktion und Auswirkung 

zu betonen. Man kann nach H. Schürmann ihren Sitz im Leben folgendermaßen verstehen: 

„Darin zeigt sich Gott, denn so etwas kann das Böse nicht bewirken. Glaube, Liebe und 

Hoffnung werden, wenn sie lebendig sind, auch nach außen sichtbar: und zwar erkennt man 

den Glauben an seiner Wirksamkeit, die Liebe an ihrer Mühsal, die Hoffnung an der 

 
485 J.-N. Aletti, Saint Paul, épitre aux Philippiens. Introduction, traduction et commentaire (EtB), Bd. 55, Paris 

2005, 116. 
486 E. Stein (Teresia Benedicta a Cruce OCD), Welt und Person. Beitrag zum christlichen Wahrheitsstreben, Bd. 

6, Louvain 1962, 188. 
487 G. Haufe, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 23. 
488 Ebd. 23-24. 



 177 

Ausdauer.“489 In einem ähnlichen Ton schreibt auch S. Schreiber: „Die Erfahrung des Lebens 

als Christen konnte durch mehrere wichtige Begriffe in verschiedenen Kombinationen 

facettenreich beschrieben werden, um die Eigenart, das Selbstverständnis, die Identität der 

jungen Christus–Gruppe aussagbar zu machen.“ 490  Das erklärt auch den Hintergrund der 

zweiten Triade in unserem Vers: „Mühe, Liebe und Geduld“. G. Haufe weist im Studium dieser 

linguistischen Form auf eine paulinische Entwicklung hin. Zum einen sieht er dabei ein anderes 

Sprachgefüge und zum anderen mangelnde Quellennachweise. Diese Informationen führen ihn 

zum Ergebnis, dass diese Art der Triade ein eigenes Schema des Apostels hat.491 

Der Grund der paulinischen Intention bei der Verwendung der beiden Formen lässt sich 

durch die Erklärung der Reihenfolge der einzelnen Begriffe erkennen: pίstiV (Glaube) – ἀγάπη 

(Liebe) - ἐλπίς (Hoffnung, Geduld bzw. Erwartung) und κόποV (Mühe) – ἀγάπη (Liebe) – 

ὑπομονή (Geduld bzw. Ausdauer oder Standhaftigkeit). Doch bevor wir dazu kommen, schauen 

wir noch auf die interessante These von G. Hoinle, der meint, dass die Triade als eine 

linguistische Konstruktion ihren Ursprung im Glauben hat. Ihn muss man aber nach Meinung 

des deutschen Theologen aus einer theologisch-etymologischen Perspektive betrachten, da der 

Terminus „Glaube“ nicht nur mit dem griechischen und von uns bereits vertieften Wort 

proseucή erklärt werden muss, sondern auch mit den Begriffen dέhsiV oder aἴthµa, die eine 

ganz andere Aussagekraft mit sich bringen.492 In diesem Sinne schauen wir uns das erste 

Substantiv dέhsiV näher an. Das Gebet ist im Verständnis dieses Begriffes „innig, emotional 

und vor allem notgesteuert“ 493 und durch die Not und die konkrete Situation hervorgerufen, die 

durch das Leiden oder die Schmerzen verursacht wurden. Ein Gebet, das so verstanden wird, 

ist als Bitte bzw. Gebetsschrei an Gott zu verstehen.  Das zweite Nomen aἴthµa präsentiert 

eine ganz andere Form. Das Gebet nach diesem Muster hat mehr mit einer Art Forderung, ja 

sogar mit Verlangen, zu tun. Hier sieht der Neutestamentler „das Wort der Autorität, mit dem 

Jesus oder Paulus Dämonen bedrohen, Krankheiten gebieten, Kranken Heilung zusprechen, 

usw.“494 Als Beispiel des „aiteo-Gebetes“ ist Mk 11, 12-14, wo wir im letzten Vers lesen: „Da 

sagte er zu ihm: In Ewigkeit soll niemand mehr eine Frucht von dir essen. Und seine Jünger 

hörten es.“ 

 
489 H. Schürmann, Der erste Brief an die Thessalonicher (GS, Bd. 13), Bautzen 21962, 35. 
490 S. Schreiber, Der erste Brief an die Thessalonicher, 88. 
491 G. Haufe, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 25. 
492 G. Hoinle, Vor dem 2. Kommen Christi, 29-30. 
493 Ebd., 29. 
494 Ebd., 30. 



 178 

Ob die Triade genau in diesem Schema zu betrachtet ist, lässt G. Hoinle offenstehen. 

Wir können diese Möglichkeit der Interpretation des Begriffes „Beten“ nur als eine Option 

annehmen. Die Hauptsache ist aber, dass die Konstruktion Glaube – Liebe – Hoffnung mit dem 

Gebet verbunden ist. Obwohl wir die Bedeutung des Glaubens bereits ausführlich besprochen 

haben, lässt sich aufgrund der neuen Untersuchungen feststellen, dass die Glaubenswirklichkeit 

nur im Gebet verankert sein kann.495  Diese Meinung scheint das Substantiv ἔργον (Werk, 

Arbeit, Leistung bzw. Auswirkung) zu bestätigen, das nicht nur im Plural als eine Beschreibung 

von mehreren Handlungen zu verstehen ist, sondern auch durch das verwendete 

Personalpronomen ὑμῶν (eure) präzisiert wird. Auf diese gegenseitige Relation der Worte 

„Werk“ und „Glaube“ bezieht sich W. MacDonald, indem er feststellt: „Diese Beschreibung 

des Glaubens als Werk erinnert an den Vorfall, als einige Menschen Jesu fragten: ‚Was sollen 

wir tun, um die Werke Gottes zu vollbringen? Jesus antwortete ihnen: Dies ist das Werk Gottes, 

dass ihr an den glaubt, den er gesandt hat‘ (Joh 6, 28-29). In diesem Sinne ist der Glaube eine 

Handlung oder ein Werk.“496 Diese Handlung oder dieses Werk, von dem hier die Rede ist, 

beschreibt nach Meinung des vor kurzem zitierten Bibelforschers, den Glauben als „ein 

verdienstloses Werk, wodurch das Geschöpf seinen Schöpfer und der Sünder seinen Heiland 

anerkennt“. 497  Die früheren Studien zeigen in diesem Zusammenhang auch eine enge 

Verbundenheit zwischen dem Glauben (inkl. Gebet) und der Liebe. Nun wird diese Beziehung 

durch Paulus präzisiert und in einem größeren Kontext dargestellt. 

Wie unsere Arbeitsperikope zeigt, verwendet der Autor des ersten 

Thessalonicherbriefes den Begriff ἀγάπη, um über die Liebe zu sprechen. In diesem Handeln 

lässt sich eine konkrete Intention erkennen, da die Verwendung dieses Nomens zugleich auch 

die Ablehnung anderer Ausdrucksweisen für den Terminus „Liebe“ bedeutet. Zu betonen ist an 

dieser Stelle, dass es in der hellenisch-römischen Kultur für diesen Ausdruck eine enorme 

Breite gab, die man als einen Katalog der bestimmten Situationen und die dazu passenden 

Bezeichnungen definieren konnte. In diesem Sinne finden wir folgende Begriffe: ἔρος 

(körperliche Liebe, im Sinne einer Leidenschaft), φιλία (freundschaftliche Liebe auf einer 

geistigen Ebene), ἀγάπη (bedingungslose Liebe auf einer universalen Ebene),  στοργή 

(familiäre Liebe, im Sinne einer Bindung zueinander), μανία (obsessive Form der Liebe, im 

Sinne der Besitzergreifung), αἴτημα (Verbindung zwischen Liebe und Bitte, im Sinne einer 

 
495 Vgl. Das Gebet, in: https://www.katechese.at/material/09.-das-gebet (Stand: 17.12.2021). 
496 W. MacDonald, Der erste Thessaonicherbrief, in: Kommentar zum Neuen Testament, hrsg. v. A. Farstads, 

übers. v. C. Eichler, Pößneck 72018, 1034. 
497 Ebd. 

https://www.katechese.at/material/09.-das-gebet


 179 

vertraglichen Relation, durch die es zu einem engen Verhältnis kommt), ludus (spielerische 

Liebe, im Sinne eines Flirtes), πρᾶγμα (pragmatische Liebe, im Sinne eines sozialen und 

gesellschaftlichen Zusammenkommens) oder φίλαυτος (sich selbst lieben, im Sinne der 

Selbstsüchtigkeit). 

Der paulinische Ausdruck der Liebe durch das Wort ἀγάπη macht uns bewusst, dass es 

sich bei dem Apostel nicht um ein Gefühl oder einen bloßen Ausdruck der Nähe handelt, 

sondern um die bedingungslose Liebe, die auch als eine reine Form dieser Zuneigung 

verstanden werden darf. Sie ist daher auf universaler Ebene zu suchen, wo die Nächstenliebe, 

Gottesliebe und die spirituelle Liebe, d.h. auch die Liebe zu sich selbst, gemeint ist.                       

O. Wischmeyer vertieft diesen Gedanken und stellt fest, dass „die paulinische Liebe“ „nicht als 

ethischer oder psychologischer, sondern als spezifisch theologischer Begriff [wahrzunehmen 

ist], der einen Teil der geistlichen Wirklichkeit christlichen Lebens benennt.“498 Die Liebe, die 

der Apostel in eine theologische Tiefe führt, kann und muss man auch christologisch betrachten, 

was bis jetzt vermutlich nicht verstanden worden ist.499 

Diese allumfassende Liebe, die mit dem christlichen Glauben verschmolzen ist,  

beschreibt sehr zutreffend Papst Benedikt XVI in seiner Enzyklika „Deus caritas est“, wo man 

lesen kann: „(…) [Agape] zeigt zweifellos etwas Wesentliches von der Neuheit des 

Christentums gerade im Verstehen der Liebe an.“500 Weiters können wir noch erfahren: „Im 

Gegensatz zu der noch suchenden und unbestimmten Liebe ist darin die Erfahrung von Liebe 

ausgedrückt, die nun wirklich Entdeckung des anderen ist und so den egoistischen Zug 

überwindet, der vorher noch deutlich waltete. Liebe wird nun Sorge um den anderen und für 

den anderen. Sie will nicht sich selbst (…). Sie will das Gute für den Geliebten: Sie wird 

Verzicht, sie wird bereit zum Opfer, ja sie will es.“501 

In seinem Amtsschreiben scheint es, dass der Servus Servorum Dei auf den Punkt bringt, 

was der Völkerapostel im Schreiben an die Gemeinde in Thessalonich meint. Dies sieht man 

auch durch die Verwendung des Hilfsnomens κόπος (Mühe, Anstrengung oder Arbeit), das im 

Text mit dem weiteren Substantiv ἀγάπη verbunden und dann auch mit dem aus dem gesamten 

Kontext des Textes kommenden Personalpronomens ergänzt wird, das auch beim früheren 

 
498 O. Wischmeyer, Liebe IV, Neues Testament, in: TRE, Bd. 13, hrsg. v. G. Müller, Berlin – New York 1991, 141. 
499 Vgl. ebd., 142. 
500  Deus caritas est, 1, in: https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-

xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html (Stand: 17.12.2021). 
501 Ebd. 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/


 180 

Wort ἔργον steht. Die so gebaute grammatikalische Konstruktion ergibt die Wendung „eures 

Mühens in der Liebe“. Der Ton dieser Aussage ist selbstverständlich durch die Exegeten nicht 

unbemerkt geblieben. Wir finden einen schönen Kommentar zu dieser Stelle bei M. Bednarz, 

der schreibt: „Im Neuen Testament verbindet sich die Liebe mit der Anstrengung und wird nie 

auf das Gefühl reduziert. Dies zeigt sich von Tag zu Tag in den konkreten Gesten, die immer 

etwas kosten.“ 502  Infolge dieser Gedanken können wir feststellen, dass Paulus bei den 

Empfängern des Briefes einen Ausdruck der Liebe meint, der sehr konkret ist. Wir können 

annehmen, dass hier weitere Anforderungen an die Thessalonicher bzw. die in den paulinischen 

Erinnerungen noch lebendigen Wahrnehmungen aus der Zeit seines Aufenthalts in der 

Hauptstadt der Provinz in Mazedonien gegenwärtig sind. 

Dieses Verständnis führt uns zur Beschreibung der ekklesiologischen Communio, die 

nach den Vorstellungen des Völkerapostels funktioniert. Der Wunsch ist sich nach Christus als 

Beispiel der unerschöplichen Liebe zu orientieren, damit man schon hier und jetzt ein Stück 

des Himmels auf Erden hat. Die Gesellschaft, die die Nachfolge Christi als Ziel nimmt, lebt aus 

der Kraft der gegenseitigen Beziehungen, wo die Charismen jedes Einzelnen das alltägliche 

Leben in der Gemeinschaft bereichern.503 Diese Denkweise sieht man gut im Schreiben an die 

vor Thessalonich besuchte Gemeinde in Philippi, an die Paulus schreibt: „Dann macht meine 

Freude dadurch vollkommen, dass ihr eines Sinnes seid, einander in Liebe verbunden, einmütig 

und einträchtig“ (Phil 2, 3). Dazu können wir noch die Worte von Papst Johannes Paul II. 

zitieren, der genau in diesem Geiste spricht: „Ich habe beschlossen, aus der Liste der Worte, 

die ich gebrauchte, das Wort mein zu streichen. Wie kann ich mich dieses Wortes bedienen, 

wenn ich weiß, dass alles dein ist? (…) Ich selbst bin mehr dein als mein. Deshalb bin ich mir 

bewusst geworden, dass es mir nicht erlaubt ist, mein zu nennen, was dein ist.“504 

Die Lebensweise, von der die Rede ist, ist ohne Christus undenkbar! Sie ist in ihm 

verwurzelt und wird mit ihm zur Entfaltung gebracht.505 Die Rede des Apostels in der Synagoge 

in Thessalonich kann ein gutes Beispiel und ein Beweis dieser Auffassung sein. Die reine 

Verwendung des Wortes Μεσσίας ( חַישׁ  von dem uns Apg 17, 3 berichtet, weist schon auf die ,(מָ

besondere Rolle Christi hin, die auch in der jüdischen Tradition zu suchen und zu finden ist.506 

 
502 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 101. 
503 Vgl. 1 Kor 12.  
504 Johannes Paul II., Auf, lasst uns gehen! Erinnerungen und Gedanken, Augsburg 2004, 142. 
505 Vgl. Röm 8, 29; Phil 3, 21. 
506 Vgl. Jes 9, 1-6; 8, 23 – 9, 1-6; 11, 1-10; Mi 5, 1-5; Hos 2, 1f.; Jer 23, 1f.; Ez 27, 22ff.; Hag 2, 21f.; Sach 3, 8ff.; 

6, 12-13; 9, 9f.; Ps 2. 



 181 

Die angesprochene Bibelstelle aus dem lukanischen Werk informiert uns aber nicht nur über 

den messianischen Anspruch Jesu, der sich in der Offenbarung des Titels „Messias“ beschränkt. 

Sie geht weiter und findet ihre Fülle in der Auferstehung Jesu, weil, wie die deutschen 

Theologen M. Hengel und A.M. Schwemer schreiben, „Die Offenbarung des Gesalbten Gottes 

in seiner Würde gegenüber dem ganzen Volk nur durch Gott selber veranlasst werden 

konnte.“507 

Wie wir sehen, führt uns der Autor durch die Verwendung des Begriffes ἀγάπη über den 

Terminus Μεσσίας zum nächsten und zugleich letzten Wort der Triade ἐλπίς. Die 

angesprochene Hoffnung hängt in der paulinischen Konstruktion nicht in der Luft, sondern ist 

ebenso wie Liebe mit dem Messias verbunden und dadurch auch mit dem AT und seinen 

eschatologischen Problemen. Aus diesem Grund schreiben K. Koenen und R. Kühschelm: „Das 

Alte Testament entwickelt von einem eschatologischen Heilskönig sehr unterschiedliche 

Vorstellungen. Die Verheißungen unterscheiden sich in den Fragen: Stammt er aus dem Haus 

Davids oder nicht? Ist er schon präsent oder noch nicht? Greift er machtvoll militärisch ein, 

oder ist er machtlos? Entspricht die Erwartung der traditionellen Königsideologie oder gehen 

sie über diese hinaus?“508 

Die Erfüllung dieser Überlegungen und die Beseitigung aller eschatologischen 

Probleme, die ihre Quelle in der jüdischen Tradition haben, ist die Person Jesus Christi. Er ist 

der Gegenstand der Hoffnung (ἐλπίς) des Menschen, die in ihm die Parusie erwarten soll.  Diese 

Zeit ist für Paulus keine sinnlose Wartezeit, sondern eine Zeit des Gebetes und der Anbetung 

Gottes.509  Hier sieht man auch den Willen Gottes, der durch Christus das Gebet und die 

Anbetung nie ablehnte, was aber Menschen und Engel taten.510 Das, was uns bei der Gestaltung 

der Wartezeit auf das Wiederkommen Christi wichtig vorkommt, ist die Hervorhebung der 

Ausübung des christlichen Lebens, das in der Zeitspanne zwischen dem Warten und dem 

Erwarten beheimatet sein sollte. Diese Haltung gilt für Paulus aber nicht als Pflicht, sondern 

viel mehr als ein Beispiel der unendlichen und reinen Liebe, die jedem die dazu benötigte Kraft 

 
507 M. Hengel / A.M. Schwemer, Der messianische Anspruch Jesu und die Anfänge der Christologie (WUNT, Bd. 

138,) Tübingen 2001, 64. 
508 K. Koenen / R. Kühschelm, Zeitwende. Perspektiven des Alten und Neuen Testaments (NEB-NT - Themen, Bd. 

2), Würzburg 1999, 31. 
509 Vgl. Mt 2, 11; 21, 9; Mt 28, 8-9; Joh 20, 28.  
510 Vgl. Apg 10, 25-26; Off 19, 9-10. 



 182 

verleihen wird.511 Dieses Verhalten der Gemeinde vollzieht sich in Thessalonich, was durch 

das bereits im Vers 2 besprochenen Verb μνημονεύοντες zum Ausdruck kommt.512 

Unsere Auslegung des 3.Verses müssen wir noch durch das Studium der zweiten Triade 

κόποV (Mühe) – ἀγάπη (Liebe) – ὑπομονή (Geduld bzw. Ausdauer oder Standhaftigkeit) 

ergänzen, von der wir bereits in diesem Unterkapitel berichtet haben. Schon die erste 

Wahrnehmung lässt uns eine große Ähnlichkeit erkennen, die man wie folgt darstellen kann: 

 pίstiV ἀγάπη ἐλπίς  

 ­¯ ­¯ ­¯  

 κόποV ἀγάπη ὑπομονή  

Das erste Paar pίstiV und κόποV beschreiben das, was die Hebräer seit langem wussten 

und am eigenen Leibe verspürten. Die Darstellung aus Ex 2, 23 bringt diesen Zustand der Dinge 

auf den Punkt, bei der die Sklaverei und Knechtschaft gemeint ist und damit auch der laute 

Schrei zu Gott und das Flehen um Hilfe. Die Betrachtung dieses Problems führt uns wie ein 

Leitfaden zu einem weiteren Problem, das die Frage nach dem Grund des Leidens und dessen 

Akzeptanz bzw. Dasein stellt. Der Evangelist Johannes ist uns dabei sehr behilflich. In Joh 9, 2 

wird uns klar mitgeteilt, dass die göttliche Kraft fähig ist, jede Art des Leidens zu überwinden 

und zu verändern. Diese Tatsache ist selbstverständlich auch Paulus bekannt. Deswegen 

schreibt er an die Römer (vgl. Röm 8, 22-25), wie S. Stasiak feststellt, über „die eschatologische 

Erwartung der Schöpfung.“513 Diese Erwartung muss ihren Ursprung im Glauben haben, der 

die Stabilitas unseres Lebens ist. Wie schön fasste das Papst Benedikt XVI in seiner Ansprache 

am 26. Mai 2006 in Tschenstochau zusammen: „Der Glaube hat seinen Platz nicht nur in den 

Gemütsverfassungen und in den religiösen Erfahrungen, sondern vor allem im Denken und im 

 
511 Um diesen Zustand zu beschreiben, verwendet Paulus das Verb ἀpekdέcoµai, das so viel wie „sehnlich 

erwarten“ bedeutet (vgl. Röm 8, 23. 25; Gal 5, 5; Phil 3, 20).  Die Verwendung dieses Begriffes scheint bewusst 

zu sein. Im NT finden wir noch zwei Termini, die man als „warten“ übersetzen kann: μέnw (vgl. Apg 20, 23) oder 

prosdokάw (vgl. Lk 7, 19. 20; 12, 36; 21, 26; Apg 12, 11; 23, 21, 24, 15). Der erste Terminus drückt das Warten 

in der Form eines erwartenden Zustandes aus, was man auch als „bleiben“ und zugleich „warten“ übersetzen kann. 

Der zweite Begriff ist nach dem lukanischen Bericht der Ausdruck einer Wartezeit mit der Betonung auf das 

Ausharren. Nach der Zusammenstellung dieser drei Worte lässt sich schnell erkennen, dass Paulus in der 

Beschreibung der Wartezeit eher die Parusie Christi meint, was in Bezug auf die Triade in unserem Text eine 

besondere Aussagekraft enthält. 
512 Vgl. G. Haufe, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 25. 
513 S. Stasiak, List do Rzymian, 404. 



 183 

Handeln, in der täglichen Arbeit, im Kampf gegen sich selbst, im Gemeinschaftsleben und im 

Apostolat, denn er bewirkt, dass unser Leben von der Macht Gottes erfüllt wird.“514 

Wir sehen, dass Glaube und Mühe sehr enge Begriffe sind, die von Anfang an eine 

gewisse Relation bilden. Wenn man sie aber richtig im eigenen Leben umsetzt, was Paulus in 

Thessalonich erlebt hat, bewirkt, dass der Glaube lebendig wird. Deswegen schreibt                      

E. Reinmuth: „Der Glaube ist nicht abstrakt; er verwirklicht sich täglich. Die Liebe ist nicht 

weltflüchtig; sie scheut keine Mühen. Die Hoffnung überspringt nicht die Wirklichkeit; sie stellt 

sich ihr in Geduld. Paulus thematisiert auf diese Weise Grundkoordinaten christlichen 

Glaubenslebens; ihr Zusammenhang prägt das Ganze des Briefes.“515 

Die schon öfter in diesem Unterkapitel erwähnte Liebe ist in diesem Zusammenhang 

ein Ausdruck der enormen Zuverlässigkeit, dass der Mensch sich Gott anvertrauen kann, so wie 

das in Mt 22, 37-40 beschrieben wurde.516 Die Anerkennung der Person Gottes und seine 

Zusage: „Seid gewiss: Ich bin bei euch alle Tage bis zum Ende der Welt“ (Mt 28, 20), muss 

also durch die Liebe führen. Wenn sie im Glauben ihre Wurzel hat, wird man auch nach              

N. Baumert und M.-I, Seewann sagen können, dass „der Glaube (…) mit Anstrengung 

verbunden ist. Und diese ihre Trauens-Anstrengung, ihre Lebensmühe und ihr Drunterbleiben 

in der Hoffnung sind mit ein Grund, dass seine Verkündigung sich so kraftvoll entfaltete.“517 

Die letzte Frage, die unsere Überlegungen über die Triade im Arbeitstext beenden soll, 

bezieht sich auf eine mögliche Betrachtung, welcher der drei Begriffe in ihrem Kontext der 

wichtigste ist. Eine klare Lösung dieses doch nicht ganz abstrakten Problems gibt uns                 

W. Marxsen, der der Meinung ist, „dass die Trias als geschlossenes Ganzes verstanden sein 

will. Sie drückt (…) die wesentlichen Kennzeichen des christlichen Lebens aus, das auf dem 

Glauben beruht, von der Bruderliebe getragen wird und auf die eschatologische Zukunft in 

Hoffnung ausgerichtet ist.“518 

Der Vers wird mit der Wendung τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ abgeschlossen. 

Wiederum müssen wir an dieser Stelle unsere Aufmerksamkeit dem polnischen Exegeten            

 
514  Die Ansprache von Papst Benedikt XVI am 26. Mai 2006 in Tschenstochau, in: https://www.vatican 

.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2006/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20060526_ jasna-gora.html (Stand: 

18.12.2021). 
515 E. Reinmuth, Der erste Brief an die Thessalonicher, 116-117. 
516 Vgl. P. Rompf, Die Thessalonicherbriefe. Eine Auslegung, Norderstedt 2018, 28-29. 
517 N. Baumert / M.-I. Seewann, In der Gegenwart des Herrn. Übersetzung und Auslegung des ersten und zweiten 

Briefes an die Thessalonicher (PNG, Bd. 5), Würzburg 2014, 13. 
518 W. Marxsen, Der erste Brief an die Thessalonicher (ZBK, Bd. 11/1), Zürich 1979, 35. 



 184 

J. Stępień widmen, der ähnlich wie bei der vor kurzem besprochenen Wendung τοῦ θεοῦ καὶ 

πατρὸς ἡμῶν, nach der Richtigkeit der Platzierung dieser Phrase fragt. Der Bibelforscher 

schreibt dazu: „Paulus schreibt über Glaube, Liebe und Hoffnung unseres Herrn Jesus Christus. 

Die zitierten Worte beziehen einige Autoren nur auf die Hoffnung (…). Es scheint aber mehr 

realistisch, dass sie die alle erwähnten Tugenden umarmen (…).“519 Weiters können wir noch 

lesen: „Gemäß der Lehre des Paulus beschreiben diese Worte sowohl den Gegenstand der 

angesprochenen Tugenden, also Glaube an Christus, Liebe zu Christus, als auch ihre Quelle, 

die Christus und seine Gnade ist. Abgesehen davon, welche dieser Bedeutungen den näheren 

Kontext (genetivus obiecti oder auctoris) ergeben, drücken erst die beiden zusammen die Fülle 

des Gedankens des Apostels aus.“520 

Am Ende unserer Überlegungen über den Vers 3 schauen wir noch kurz auf die vor 

Kurzem präsentierte Aussage τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ und versuchen sie mit der 

weiteren Phrase ἔμπροσθεν τοῦ θεοῦ καὶ πατρὸς ἡμῶν zusammenzustellen. An dieser Stelle ist 

es wichtig, die Verwendung des Nomens κύρioV (Herr, Gebieter) anzusprechen, was auch in 1 

Thess 1, 1 vorkommt: „Paulus, Silvanus und Timotheus an die Kirche der Thessalonicher, die 

in Gott, dem Vater, und in Jesus Christus, dem Herrn, ist: Gnade sei mit euch und Friede!“ In 

der LXX wurde dieser Titel nur für Gott reserviert und mehr als 6000-mal anstelle des 

Gottesnamens JHWH ( הוָה  verwendet. Diese Tatsache beschreibt F. Manzi: „In unserem Brief (יְ

stehen wir vor dem direkten Glaubensbekenntnis an die Gottheit Christi“.521 Der italienische 

Theologe verbindet diese These mit der weiteren Konstruktion des Verses und seiner 

Ergänzung durch die Wendung τοῦ θεοῦ καὶ πατρὸς ἡμῶν (unserem Gott und Vater bzw. vor 

Gott, unserem Vater). Nach Meinung des Exegeten ergibt die Zusammenstellung der Person 

Jesu und Gott dem Vater, dass „die Kirche sich in der Relation sowohl zu Gott dem Vater als 

auch zu Jesus Christus befindet, die miteinander eng verbunden sind.“522 Die weitere Folge 

dieses Schemas ist die Feststellung der Zugehörigkeit Jesu zu derselben göttlichen Sphäre.523 

Wenn man diesen Gedanken weiter entwickelt, wird man sagen müssen, dass Paulus die 

Gemeinde in Thessalonich als eine Gemeinschaft der Relation zwischen den Gläubigen und 

Gott durch Jesus Christus deutlich darstellt und dadurch auch ihren ekklesiologischen Charakter 

 
519 J. Stępień, Listy do Tesaloniczan i pasterskie, 125. 
520 Ebd. 
521 F. Manzi, Listy Św. Pawła, 131. 
522 Ebd. 
523 Vgl. ebd. 



 185 

mit ihren charakteristischen Merkmalen (Glaube, Gebet, Mühe, Liebe, Geduld, Hoffnung,...) 

hervorhebt. 

 

V. 4 

 
εἰδότες, ἀδελφοὶ ἠγαπημένοι ὑπὸ [τοῦ] θεοῦ, τὴν 

ἐκλογὴν ὑμῶν, 
Wir wissen, von Gott geliebte Brüder, dass ihr 

erwählt seid. 
 

Der Vers 4 setzt den Hauptgedanken der Dankbarkeit fort. Das Dankgebet wird nun mit 

der Erwählung der Thessalonicher in Verbindung gebracht. Dies sieht man durch die 

Verwendung des Verbes εἰδότες (wir wissen), das sich auf den Hauptsatz im Vers 2 bezieht. 

Aus diesem Grund scheint so eine persönliche Reaktion des Heidenapostels selbstverständlich 

zu sein. Es ist doch nicht viel Zeit seit seinem letzten Besuch in der Hauptstadt der Provinz 

vergangen und der Apostel kann sich noch gut daran erinnern, wie viele den Weg zu Christus 

gefunden haben. Liegt es vielleicht an der paulinische Motivation, warum die Mitglieder der 

ekklesiologischen Gemeinschaft in Makedonien mit dem Subjektiv „Brüder“ angesporchen 

wurden? Eine voreilige Klärung dieser Bezeichnung kann aber die Absicht des Autors 

maßgeblich beeinträchtigen. Gemeint ist hier doch ein besonderer Ausdruck der Sympathie und 

Nähe. Diese zwischenmenschliche Beziehung musste in Thessalonich besonders stark sein, da 

der Briefverfasser diesen Begriff bis zu 14-mal verwendet.524 Alleine aufgrund dieser Tatsache 

lohnt es sich, die paulinische Redewendung näher anzuschauen. 

Historisch betrachtet könnte so eine Form verwundern. Gerade in der Antike war die 

Anrede bzw. Bezeichnung „Bruder“ sehr selten. Man verwendete diesen Begriff in einem engen 

Kontext, z.B. in Bezug auf die Mitglieder einer Religionsgruppe oder eines Freundeskreises. 

Die Intention des Apostels muss zum Teil auch in dieser Tradition verankert sein. Das sieht     

E. Kutsch ebenso, der der Meinung ist, dass die Urgemeinde „die alttestamentlich-jüdische 

Bezeichnung“ 525 übernommen hat. Zu erkennen ist hier aber nicht nur ein simpler jüdischer 

Sprachgebrauch, dem sich der Völkerapostel angenommen hat. Für ihn gewinnt dieser 

Terminus einen anderen Charakter, dessen Ursprung man in der Person Christi suchen sollte. 

Mk 3, 33ff oder Mt 25, 40; 28, 10 zeigen uns deutlich, dass Jesus unter dem Begreif „Bruder“ 

 
524 Vgl. 1 Thess 1, 4; 2, 1. 9. 14. 17; 3, 7; 4, 1; 10. 13; 5, 1. 4. 12. 14. 25. 
525 E. Kutsch, Bruderschaft, Schwesternschaft, Kommunitäten, in: TRE, Bd. 7, hrsg. v. G. Krause / G. Müller, 

Berlin – New York 1981, 195-196. 



 186 

vor allem den Nächsten versteht. In diesem Geist scheint sich auch Paulus zu bewegen. Seine 

Absicht scheint der vor kurzem zitierte Wissenschaftler E. Kutsch zu verstehen. In seinem 

Beitrag können wir lesen: „Entscheidend wird das alttestamentlich-jüdische Brüderverständnis 

dadurch verändert, dass die Christen sich durch die Brüderlichkeit der erfahrenen Heilstat 

Christi zu einem Brudersein erneuert wissen (..), das zur tätigen Bruderliebe gegenüber 

Mitchristen und Mitmenschen im Verzicht auf Selbstdurchsetzung freimacht (…).“526 

Gemeint ist hier selbstverständlich die Liebe, die ihren Ursprung in Gott hat. Er hat doch 

seinen Sohn in die Welt gesandt, damit sie durch ihn und in ihm zur wahren Entfaltung kommt. 

Christus ist in diesem Sinne der Spiegel der göttlichen Liebe, durch die der Mensch erfahren 

kann, was auch Gott mit uns vorhat – die Vollendung der Heilstaten.527  Dies fasste sehr 

interessant der Prophet Jesaja zusammen: „Doch der Herr fand Gefallen an seinem 

zerschlagenen Knecht, er rettet den, der sein Leben als Sühneopfer hingab. Er wird 

Nachkommen sehen und lange leben. Der Plan des Herrn wird durch ihn gelingen“ (Jes 53, 10). 

Wir sehen also, dass wir die Verwendung des Terminus „Brüder“ in der Wirkung des 

Heilsgeschehens suchen sollten, die von Gott ausgeht, der zugleich auch der Träger der 

Verwirklichung seines Planes ist. Aus diesem Grund können Christen sich als Brüder 

bezeichnen, weil Gott dies auch wollte.528 Diese These steht zwar im Gegensatz zur Meinung 

einiger Theologen, die bei der Suche nach dem Grund der Nennung der Thessalonicher nicht 

so weit gehen. Zu nennen ist hier z.B. B. Smolka, der einer der Vertreter jener Meinung ist, 

dass die Bezeichnung ἀδελφός mit der Solidarität bzw. Bruderschaft aufgrund der Annahme 

des Evangeliums zu tun hat.529 

Gegen eine „flache“ Erklärung des Terminus „Brüder“ spricht auch das Adjektiv 

ἠγαπημένοι (geliebte), durch das unser Arbeitsnomen ergänzt wird. Es ist auffällig, dass dieses 

Beiwort als Partizip Perfekt Aktiv verwendet wird. In dieser Form wird eine Handlung 

ausgedrückt, die in der Vergangenheit ihren Beginn hat und ihr Ergebnis in der Gegenwart 

anhält. Konkret schaut das so aus, dass die Wirklichkeit, in der wir leben, mit der Liebe erfüllt 

wird, die, wie die früheren Untersuchungen feststellten, bei Gott den Anfang hat und zu seinem 

Plan passt.530 Damit den Thessalonichern die Intention Gottes deutlicher vor Augen geführt 

 
526 Ebd. 
527 Vgl. M. Guzewicz, Agape w Ewangelii, in: Żyjemy dla Pana (Fs. Sr. E.J. Jezierska), hrsg. v. M. Rosik, Wrocław 

2005, 68. 
528 Vgl. Röm 8, 29. 
529 B. Smolka, Pierwszy list do Tesaloniczan, in: KTPdBT.NT, Bd. 3, hrsg. v. Z. Felczyński, Poznań 2014, 171. 
530 Vgl. Jer 29, 11; Röm 12, 2. 



 187 

wird, greift Paulus auf die jüdische Tradition zurück. Dtn 13, 12, Dan 3, 25 oder Sir 35, 1 sind 

gute Beispiele, die diese Überlieferung bestätigen und mit den anderen alttestamentlichen 

Texten wie z.B. Ex 3, 16-22; Hos 11; Ps 23 darauf hinweisen, wie Gott sich den Menschen 

zuwendet, um mit uns eine Beziehung aufzubauen.531 

Diese Relation sehen wir in der Phrase ἀδελφοὶ ἠγαπημένοι ὑπὸ [τοῦ] θεοῦ (von Gott 

geliebte Brüder). Gott ist derjenige, der die Beziehung stiftet bzw. wie das P. Rompf beschreibt, 

seinen Kindern die Gnadengabe schenkt, um sie „mit Warmherzigkeit in Form der Liebe 

gegenüber den eigenen Personen, sowie seinen Nächsten ersichtlich werden zu lassen.“532 In 

diesem Kontext scheint auch der Vers 3 eine weitere Vertiefung zu erhalten. Für Paulus ist also 

der breite Terminus „geliebte Brüder“ eine gut durchdachte Konstruktion, die, wie wir dies 

feststellen konnten, eine Verbindung zu Gott schafft, der bis jetzt in jedem Vers als das Subjekt 

des Handels vorkommt. 

Der deutsche Bibelforscher F.W. Röcker präsentiert in seinen theologischen 

Überlegungen die These, dass alle Redewendungen im Vers 4 sich gegenseitig als ergänztes 

Ganzes darstellen. Dies argumentiert er wie folgt: „Die attributive Erweiterung der Anrede 

(„Brüder“) durch, „von Gott geliebte“ geht an dieser Stelle in der Verbindung mit dem 

Terminus ἐκλογή (Wahl, Auswahl, Ausgewählte oder Erwählte), traditionsgeschichtlich auf Dtn 

7, 7f zurück.“533 Diese, in der pentateuchischen Tradition beheimatete, Bibelstelle zeigt Gott, 

der Israel nicht aufgrund der Größe wählte, sondern der Liebe, mit der er es beschenkte.534 Wir 

können es im Lichte der Zusammenstellung dieser beiden Texte (AT - NT) wagen, die beiden 

Begriffe „Liebe“ und „Erwählung“ als eine theologische Ergänzung zu beschreiben. In diesem 

Zusammenhang schauen wir nun auf den weiteren Verlauf der Arbeitsperikope, in der wir eine 

theologische Zuspitzung finden. 

Die zentrale Botschaft unseres Verses ist die Phrase τὴν ἐκλογὴν ὑμῶν (eure 

Erwählung), die für das bessere Verständnis des Textes und somit aus den linguistischen und 

grammatikalischen Gründen in unserer Übersetzung in Form des Verbes in der 2. Person Plural 

Perfekt Indikativ mithilfe der Personalpronomen im Nominativ und der Konjunktion (dass) 

 
531 Vgl. G. Fischer, „Jahwe der Treue und lebendige Gott“. Einige Bemerkungen zu Gott, wie das Alte Testament 

ihn beschreibt (SBAB.AT, Bd. 70), Stuttgart 2019, 176-179. 
532 P. Rompf, Die Thessalonicherbriefe, 35. 
533 F.W. Röcker, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher (HTA.NT), Holzgerlingen 2021, 47. 
הוָהיְ חהֲאַמ יכִּ םכֶחְאֶ 534  (Dtn 7,7f) zeigt sehr deutlich, dass Gott sein Volk erwählte, weil er es einfach liebte. Sein 

Handeln ist also in der liebevollen Tätigkeit Gottes begründbar. 



 188 

ausgedrückt wird. Es ist interessant, dass unsere Wendung in der Perikope auch in 

verschiedenen Formen im gesamten Brief, d.h. in jedem Kapitel, vorkommt (vgl. 1, 4; 2, 12; 3, 

3; 4, 7; 5; 9 u. 5, 23). Zu diesem breiten Kontext zählt auch die gesamte semantische Familie 

von ἐκλογή, die wir noch durch folgende Begriffe ergänzen können: kalέw  (vgl. Mt 22, 14; 

Röm 8, 30) (rufen, nennen, anreden, berufen, einberufen und zusammenrufen),  progίnoµai 

(vgl. Röm 8, 29) (vorher geschehen oder früher geschehen sein). Sowohl das Studium dieser 

Worte als auch die weiteren Formen von ἐκλογή (Verb und Adjektiv) geben uns die 

Information, dass unser „Arbeitsausdruck“ in den neutestamentlichen Schriften nur im 

religiösen Sinne verwendet wird. Dieser Sinn lässt sich noch deutlicher durch die Vertiefung 

der Aussagen Jesu bestätigen bzw. präzisieren. 

Ein gutes Beispiel scheint in diesem Kontext Mk 13, 1-14 zu sein, besonders der Vers 

14, wo Christus sagt: „Denn viele sind gerufen, wenige aber auserwählt.“ Aufgrund dieser 

Bibelstelle erklärt J. Eckart die Bedeutung der Erwählung folgendermaßen: „Die Erwählten 

sind diejenigen, die der durch Jesus Christus vermittelten Einladung zur Gottesherrschaft 

gefolgt sind und ihre Berufung in einem Leben des Glaubens verwirklicht haben.“535 Wenn wir 

dann noch die Stelle Mk 13, 20 mit der Aussage Christi: „Und wenn der Herr diese Zeit nicht 

verkürzen würde, dann würde kein Mensch gerettet; aber um seiner Auserwählten willen hat er 

diese Zeit verkürzt“, dazu nehmen, erhalten wir einen wichtigen Hinweis auf die Platzierung 

des Terminus „Erwählung“ in den theologischen Überlegungen. Sowohl das 

Markusevangelium als auch das Matthäusevangelium lassen uns deutlich erkennen, dass die 

Erwählungsgedanken nicht nur eschatologisch, sondern auch christologisch orientiert sind.536 

Das Problem, das bei den bis jetzt geführten Überlegungen auftaucht, ist Israel und seine 

Berufung als das auserwählte Volk, was in der Geschichte Abrahams (vgl. Gen 12-25) auf eine 

besondere Art und Weise erzählt wird. Obwohl es in der hebräischen Sprache keinen Begriff 

gibt, der das Verständnis der Erwählung aus unserer Perspektive wiedergibt, gilt bei den 

Theologen das Verb ָּׁדִלַש  (senden) als sensu largo.537 In diesem Sinne meint man ein besonderes 

Verhältnis zu Gott, um „die göttliche Weltherrschaft sichtbar machen zu lassen.“538 Die so 

entstandenen Sendungserzählungen, wie das z.B. Jes 43, 20-2; Ex 19, 3-6 oder Hos 2, 1 

 
535 J. Eckert, ἐκλεκτός, in: EWNT, Bd. 1., hrsg. v. H. Balz / G. Schneider, Stuttgart – Berlin – Köln 21992, 1016. 
536 Vgl. Röm 8, 29. 
537 Vgl. Ex 3, 10-15. 
538 P. Deselaers, Berufung: II. Altes Testament, in: LThK, Bd. 2, hrsg. v. W. Kasper, Freiburg – Basel – Rom – 

Wien 1994, 302. 



 189 

darstellen, weisen auf die „Verwandtschaft zu Boten Jahwes“ 539 hin. Wir können im Zuge 

dessen sagen, dass die Gotteserwählung mit einer Aufgabe verbunden ist. Wir haben es vor 

kurzem bei Abraham gesehen (vgl. Gen 12, 1) und wir sehen es auch bei Mose (vgl. Ex 3, 10. 

16), Jesaja (vgl. Jes 6, 9), Jeremia (vgl. Jer 1, 7), Ezechiel (vgl. 3, 1. 4.) oder bei Amos (vgl. 7, 

15). Sehr interessant beschreibt diese Situation J. Guillet, der in seinem Beitrag zum Begriff 

„Berufung“ schreibt: „Die Berufung ist ein Appell, der durch Gott an den Menschen gerichtet 

wird. Gott sucht sich selber den Menschen aus, der im Rahmen seiner Heilspläne und der 

Bestimmung seines Volkes wegen für eine spezielle Aufgabe bestimmt ist.“ 540  Dieses 

Verständnis des französischen Wissenschaftlers zeigt uns auch, dass der Gottesruf an den 

Menschen sehr persönlich ist, was sehr oft durch die Verwendung des Namens der Erwählten 

geschieht. Gen 15, 1 scheint an dieser Stelle ein gutes Beispiel dafür zu sein. Die Person Abram 

verrät uns noch ein weiteres Geheimnis der göttlichen Erwählung. Ex 17, 5 berichtet uns, dass 

aufgrund des Auftrages Gottes Abram ( םרָבְאַ ) einen neuen Namen, nämlich Abraham ַםהָרָבְא  

oder ֲםרָיבִא  (Vater der vielen Völker) erhält. In diesem Namenswechsel können wir eine 

konkrete Zugehörigkeit feststellen, die in der Antike immer durch die Namensgebung 

verbunden war. In der Person Abrahams war das die Zugehörigkeit zu Gott, durch den es zur 

Veränderung des Alltagslebens und dessen Prinzipien kommt. 

Aus der Perspektive der göttlichen Berufung im AT ist es auch wichtig, die Form bzw. 

die Kundmachung der Erwählung anzusprechen. Die Beauftragung oder, wie wir schon 

festgestellt haben, auch die Sendung muss nicht unbedingt in erster Linie von Gott ausgehen. 

Er ist der, der beruft. Er kann seine Entscheidung aber auch durch einen Boten weitergeben. 

Von so einem Fall berichtet uns das Buch Exodus: „Lass aus der Mitte der Israeliten deinen 

Bruder Aaron und mit ihm auch seine Söhne zu dir kommen, damit sie mir als Priester dienen, 

Aaron mit Nadab, Abihu, Eleasar und Itamar, den Söhnen Aarons“ (Ex 28, 1). Der Gedanke 

des Mittlers oder auch des Überbringers der Entscheidung Gottes wiederholt sich auch bei 

Jesaja. Beim Propheten lesen wir: „Ich will einen ewigen Bund mit euch schließen gemäß der 

beständigen Huld, die ich David erwies“ (Jes 55, 3). Was damit gemeint ist und wer mit dieser 

Aufgabe betraut wird, beantwortet uns Ps 2 und dann auch später Ps 110. Auf die bezieht sich 

auch Paulus während seiner ersten Missionsreise, als er sich in der Synagoge von Antiochia in 

Pisidien an die Israeliten und Gottesfürchtigen wandte und zu ihnen sprach: „Gott hat die 

Verheißung, die an die Väter ergangen ist, an uns, ihren Kindern, erfüllt“ (Apg 13, 32-33). 

 
539 Ebd., 303. 
540 J. Guillet, Powołanie, in: STB, 747. 



 190 

Wir sehen in dem neutestamentlichen Beispiel, dass Paulus „eine neue eschatologische 

Situation“ beschreibt, die in der Person Jesu Christi eine bis jetzt nicht bekannte Dimension 

darstellt.541 Dies geschieht nicht, wie im AT durch den allgemeinen Begriff „Sendung“ (inkl. 

Berufung oder Erwählung), sondern durch die sehr wohl überlegten Aussagen, die sich nach    

J. Becker im ganzen Brief durchziehen. Das Ziel des Apostels ist nach Meinung des Exegeten 

die Beseitigung der Unterschiede zwischen dem Gottesvolk und den Heidenchristen, damit in 

der „neuen“ Gemeinschaft keine Kluft mehr entstehen kann, wer das Heil erlangen wird. Diese 

Aufgabe, die Paulus erfüllen will, ist für ihn ein Bestand des eschatologischen Planes Gottes, 

um jedem die allgemeine und universale Berufung zum Heil zu begründen.542 Angesichts dieser 

Studien müssen wir auch unserem deutschen Bibelforscher rechtgeben, wenn er die 

Erwählungstheologie im 1 Thess als „das ordnende Koordinatensystem“ bezeichnet.543 

Die universale und allgemeine Ausrichtung der Erwählung wird auch, wie das J. Eckert 

festgestellt hat, durch die Wendung ἀδελφοὶ ἠγαπημένοι ὑπὸ [τοῦ] θεοῦ sichtbar.544 Obwohl 

wir uns diese Wendung bereits am Anfang unserer Überlegungen in diesem Unterkapitel 

angeschaut haben lohnt es sich, dieses Thema kurz aus einer anderen Perspektive zu betrachten. 

Die Aussage des Apostels von Gott geliebte Brüder kann man mit der Erwählungstheologie des 

Thessalonicherbriefes aufgrund der bestimmten Texte mit der alttestamentlichen Botschaft 

verbinden, die die Souveränität Gottes besonders hervorhebt. Die schon kurz erwähnten 

Bibelstellen Gen 16, wo wir in den Versen 1-15 über die Geburt von Ismael lesen und Gen 17 

1-27, wo man von der Geburt Isaak erfährt, zeigen sehr klar, dass Gott selbst den Träger 

aussucht, durch den er seinen Heilsplan verwirklicht. Eine ähnliche Situation haben wir auch 

bei Jakob (vgl. Gen 28, 1-22) oder David (vgl. 1 Sam 16). Die freie Entscheidung, die im 

Bereich des göttlichen Willens liegt, kann man nicht gegen das Gesetz und die Proklamation 

des Erstgeborenen sehen, sondern vielleicht sogar aus der Perspektive des Schöpfungsberichtes: 

„Dann sprach Gott: Lass uns Menschen machen als unser Abbild, uns ähnlich“ (Gen 1, 26). 

Dies der Gedanke, der die Würde des Menschen und somit seine Gleichstellung in ihrem Dasein 

betont, ist in der Selbstoffenbarung Gottes begründbar. 545  Dieses göttliche Geheimnis 

 
541 Ebd., 748. 
542 J. Becker, Die Erwählung der Völker durch das Evangelium. Theologiegeschichtliche Erwägungen zum 1 

Thess, in: Studien zum Text und zur Ethik des Neuen Testamentes (Fs. H. Greeven) (BZNW, Bd. 47), hrsg. v. W. 

Schrage, Berlin – New York 1986, 84-85. 
543 Ebd., 85. 
544 J. Eckert, ἐκλektόV, in: EWNT, Bd. 1, 1019. 
545 Vgl. KKK 225; 2085; 2809. 



 191 

wiederholt sich durch den Bund Gottes mit Noah: „Als Abbild Gottes hat er den Menschen 

gemacht“ (Gen 9, 6). 

Wenn wir mit diesen Informationen auf die paulinischen Schriften näher schauen, 

können wir diese alttestamentlichen Inhalte des Glaubens erkennen. Dieser Meinung scheint 

auch W.S. Campbell zu sein, der feststellt: „Paulus verwendet diesen Begriff [Israel] nicht nur 

in Bezug auf die Menschen, die die wahren Nachkommen Abrahams sind. Dieses Wort [Israel] 

bezieht sich eher auf alle Menschen, die mit dem Bund mit Abraham umfasst wurden. Paulus 

benützt den Namen „Israel“ sogar gegenüber denen, die sein Evangelium ablehnten. Der 

Apostel meint dabei das Volk als Ganzes im Sinne des religiösen Subjektes – das historische 

Volk Gottes.“546 An dieser Stelle und vielleicht als der endgültige Beweis für die Betrachtung 

der Ansichten des Völkerapostels soll uns die Beschreibung des Apostelkonzils in Jerusalem 

nützlich sein, währenddessen man sich mit dem Thema der Heidenmission beschäftigt hat und 

Paulus sich dafür besonders ausgesprochen hat.547 

Die Haltung des Heidenapostels - nicht nur bei dem sogenannten Apostelkonzil – war 

von großen Emotionen begleitet, die sicher nicht immer richtig verstanden wurden, weder von 

den Aposteln noch den anderen Juden. Vielleicht deswegen meint W. Barclay, dass „Paulus 

wegen des größeren Gefallens bei den Menschen als bei Gott angeklagt wurde.“548 Der Autor 

hat aber gewusst, dass durch Christus eine neue Ordnung entstanden ist.  Er gibt ihm die Kraft, 

diese „neue Weisheit“ zu verkünden. Deswegen lesen wir in Röm: „Wer vom Fleisch bestimmt 

ist, kann Gott nicht gefallen. Ihr aber seid nicht vom Fleisch, sondern vom Geist bestimmt, da 

ja der Geist Gottes in euch wohnt“ (Röm 8, 8-9). Zu Beginn dieses Kapitels können wir auch 

noch lesen: „Jetzt gibt es keine Verurteilung mehr für die, welche in Christus Jesus sind. Denn 

das Gesetz des Geistes und des Lebens in Christus Jesus hat dich frei gemacht vom Gesetz der 

Sünde und des Todes“ (Röm 8, 1-2). 

Angesichts dieser Beispiele, die die Intension des Paulus vielleicht noch zu wenig 

erklären, können wir mit W.S. Campbell fragen, ob „Paulus sich der Begriff „Israel“ seiner 

Ziele (…) [nicht fügte?].“549 Die Theologie des Römerbriefes, die wir in diesem Kapitel bereits 

öfters zitiert haben, scheint eine endgültige Antwort darauf zu geben. Eine Wissensquelle 

finden wir in Röm 2, 28-29. Im Kontext dieser Stelle gibt uns der Autor, wie das S. Stasiak 

 
546 W.S. Campbell, Izrael, in: Słownik teologii św. Pawła (PSB), 319-320. 
547 Vgl. Apg 15, 1-35. 
548 W. Barclay, Listy do Tesaloniczan, übers. v. A. Kircun (JR), Warszawa 1981, 19. 
549 W.S. Campbell, Izrael, in: Słownik teologii św. Pawła (PSB), 321. 



 192 

feststellt, „die Definition des Juden.“550 An der gewählten Stelle aus dem Brief an die Römer 

lesen wir: „Jude ist nicht, wer es nach außen hin ist, und Beschneidung ist nicht, was sichtbar 

am Fleisch geschieht, sondern Jude ist, wer es im Verborgenen ist, um Beschneidung ist, was 

am Herzen durch den Geist, nicht durch den Buchstaben geschieht. Der Ruhm eines solchen 

Juden kommt nicht von Menschen, sondern von Gott.“ Der polnische Bibelforscher vertieft 

diese Stelle und sagt klar, dass „Gott die Menschen nicht nach dem beurteilen wird, was 

äußerlich und allgemein sichtbar ist, sondern er wird die verborgenen Handlungen des 

Menschen durch Jesus Christus beurteilen.“ 551  Weiters schreibt der Exeget: „Der nicht 

beschnittene Heide, der wenigstens einige Gesetze des Herrn befolgt, bleibt auf der gleichen 

Ebene wie der Beschnittene. Folglich hat der erste ebenso den Anteil an der Bestimmung 

Israels“.552 Es ist aber schwer, dem Professor S. Stasiak recht zu geben, wenn er schreibt: „In 

der Konsequenz scheint es, dass der Apostel das Urteil über die Juden gibt, denen das  

Versprechen abgenommen wird, das Gott seinem Volk gab.“553 Stattdessen scheint an dieser 

Stelle die These des Theologen W.S. Campbell passender zu sein, dass die Juden und somit das 

gesamte ausgewählte Volk als „historisches Israel“ gilt und das neue Israel mit einer anderen 

Bezeichnung „Israel Gottes“, „ordentliches Israel“, „wahres Israel“ oder auch „innerliches 

Israel“ ausgestattet wurde. Es ist hier noch zu unterstreichen, dass dieses neue Volk mit dem 

alten verwandt ist und dadurch auch eine Anteilnahme an allen Verheißungen erhält.554 

Die nächste Problematik der Erwählungstheologie beim Heidenapostel zeigt uns die 

Formulierung aus 1 Kor 1, 9: „Treu ist Gott, durch den ihr berufen worden seid zur 

Gemeinschaft mit seinem Sohn Jesus Christus, unserem Herrn.“ Nach Meinung von R. Hoppe 

kommt es durch diese Bibelstelle im Verständnis der paulinischen Erwählung „zur 

theologischen Zuspitzung.“555 Diese ist die Theologie des Kreuzes oder auch anders gesagt, die 

soteriologische Bedeutung des Kreuzes. Denn, wie R. Hoppe schreibt: „Dieses im Kreuz Jesu 

sich manifestierende Paradoxon göttlichen Handels (…) ist gegenüber 1 Thess 1, 4 der 

entscheidende Reflexionsfortschritt (…).“556 Wenn wir in diesem Sinne auf Paulus schauen, 

dürfen wir uns nicht wundern, wenn er sein ganzes irdisches Leben nicht nur Gott und seinem 

 
550 S. Stasiak, List do Rzymian, 204. 
551 Ebd. 
552 Ebd. 
553 Ebd., 206-207. 
554 Vgl. W.S. Campbell, Izrael, in: PSB, 321. 
555 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 102. 
556 Ebd. 



 193 

Plan opfert, sondern viel mehr bereit ist, seine Existenz auch im Hinblick auf die soteriologische 

Rettung auf die Schale zu legen. Die Kraft dazu bekommt er vom Kreuz.557 Er weiß auch, dass 

er Gott vertrauen kann, aber nicht nur, weil er durch Christus der Herr über die Lebenden und 

die Toten ist.558 Vielmehr ist für den Apostel die Treue Gottes ausschlaggebend, die sich selber 

an ihm zeigt. Sehr interessant greift diesen Gedanken D. Muszytowska auf, bei der wir lesen 

können: „Die paulinische Idee der Treue an Gott in 1 Kor 1, 9 verfolgt eine alttestamentliche 

Linie, wo sie sich in der Bewahrung des Bundes, in der Liebe auf immer, in der Gerechtigkeit 

und der Redlichkeit, in der Beständigkeit der Versprechungen, in der Ehrlichkeit sowie im 

dauerhaften Dasein mit denen zeigt, die er [Gott] erwählte.“559 

Die Frage, die noch unbeantwortet scheint, ist, ob die Betrachtung der Kreuzestheologie 

aus der Perspektive der Erwählung und des Heils des Menschen tatsächlich richtig ist? Ein 

wenig Licht darauf werfen uns G. Fischer und K. Backhaus, die in ihren Überlegungen über 

den Kreuzestod Jesu vom Verbindungswort „für“ ausgehen.560 Diese Methode scheint sehr gut 

ausgewählt zu sein und zugleich auch eine Antwort auf unsere Frage zu geben. Denn im Zuge 

der Überlegungen, für wen Jesus am Kreuz gestorben ist, können wir auch eine endgültige 

Lösung der Problematik der paulinischen Erwählung finden. 

Schauen wir aber noch auf das wissenschaftliche Studium unserer deutschen Exegeten 

zurück! Bei ihnen lesen wir: „Das Traditionsstück, auf das Paulus (…) zurückgreift [in Bezug 

auf Kreuz], deutet Jesu Kreuzestod typologisch vor dem biblischen Hintergrund des großen 

Versöhnungstags (hebr. jom kippur), der im Gottesdienst Israels entscheidende Bedeutung 

hatte.“ 561  Weiters stellen unsere Wissenschaftler fest, dass Jesus diese Tradition noch 

weiterentwickelt hat. Sie formulieren dies wie folgt: „Das Kreuz erweist Christus als Gottes 

leibhaftige, persönliche, entscheidende Versöhnungsgeste, die allen Tempelkult aufhebt, weil 

sich in Christus selbst das „Allerheiligste“ der Gottesgegenwart allen Sündern auftut. Nicht im 

Tempel, in Christus begegnet der Mensch dem Heil des Lebendigen Gottes.“562 

 
557 Vgl. 1 Kor 1, 18. 
558 Vgl. Röm 14, 8. 
559 D. Muszytowska, Powołanie wiernych do wspólnoty z Jezusem Chrystusem (1 Kor 1, 9), in: Przemawiaj do 

nich moimi słowami (Fs. R. Rumian), hrsg. v. Z. Godlewski, Warszawa 2007, 456. 
560 Vgl. G. Fischer / K. Backhaus, Sühne und Versöhnung. Perspektiven des Alten und Neuen Testamentes (NEB-

NT-Themen, Bd. 7), Würzburg 2000, 93f. 
561 Ebd., 94. 
562 Ebd., 95. 



 194 

Wir sehen hier nicht nur eine Beschreibung und Auslegung des Kreuzestodes Jesu, 

sondern auch einen Hinweis auf die enge Relation zwischen dem Tod Christi und der 

Versöhnung (inkl. Vergebung). 563  Christus ist also derjenige, der die Menschen mit Gott 

wiederverbinden und ihnen eine neue Perspektive geben will.564 In diesem Kontext sind auch 

die Worte des Völkerapostels zu verstehen, der im Brief an die Gemeinde in Rom schreibt: 

„Wir wissen doch: Unser alter Mensch wurde mitgekreuzigt, damit der von der Sünde 

beherrschte Leib vernichtet werde und wir nicht Sklaven der Sünde bleiben“ (Röm 6, 6). Diese 

Gedanken widerspiegeln sich auch in 1 Kor 5, 7-8, wo der Apostel Paulus klar und deutlich 

feststellt, dass die Menschen durch Christus, der sich wie ein Paschalamm geopfert hat, eine 

neue Sichtweise erhalten haben. Sehr bildhaft stellt das Papst Benedikt XVI. fest. In seinem 

Werk „Jesus von Nazareth“ schreibt er über den Deckel der Bundeslade, der durch Christus 

geschlossen wurde.565 

In all diesen Überlegungen lässt sich erkennen, wie Gott durch Jesus Christus handelt, 

um den Menschen das Heil zu ermöglichen. Das Kreuz, das ein Zeichen für die Versöhnung 

zwischen Gott und der gesamten Menschheit ist, kann in diesem Kontext auch als Inbegriff der 

Wiederherstellung der Gemeinschaft mit unserem Schöpfer sein. Damit wir aber diese 

Gemeinschaft in der Form wahrnehmen, wie Gott es gewollt hat, bat er uns seine Nähe an.566 

Wir können also aufgrund dieser Information sagen: Gott erwählt uns, um uns seine ewige 

Gemeinschaft anzubieten, damit wir das Leben in Fülle haben.567 Unsere Antwort auf dieses 

Angebot soll aber nicht eine bloße Nachfolge sein, sondern viel mehr eine aktive Reaktion auf 

die Einladung und die Ermutigung zur Gestaltung des eigenen Lebens auch im Hinblick auf 

hier und jetzt, wo wir und die Mitmenschen die Welt mitgestalten.568 

Mit diesem Thema beschäftigt sich O. Wischmeyer, der, wie es aussieht, unsere 

Denkweise bestätigt. In seiner Publikation lesen wir: „Paulus beschreibt sie [die Gemeinde] als 

eschatologische Gemeinschaft, nämlich als „Leib Christi“ und als Menschen, die geistlich 

 
563 Vgl. Versöhnung, in: Herders Neues Bibellexikon, hrsg. v. F. Kogler, Freiburg i. Br. – Basel – Wien 22009, 

779; Vgl. Versöhnung, in: Lexikon zur Bibel. Personen, Geschichte, Archäologie und Theologie der Bibel, hrsg. 

v. F. Rienecker / G. Maier / A. Schick / u.a., Stuttgart 52021, 1214-1215. 
564 Vgl. Mt 20, 28 u. Mk 10, 45. 
565 Vgl. J. Ratzinger – Benedikt XVI., Jesus von Nazareth. Bd. 2., 255.  
566 Vgl. Röm 8, 31-39. 
567 Vgl. Joh 10, 10. 
568 Vgl. M.A. Getty, Philippians und Philemon (NTM, Bd. 14), Wilmington 1980, 33; Vgl. E. Käsemann, In der 

Nachfolge des gekreuzigten Nazareners. Aufsätze und Vorträge aus dem Nachlass, Tübingen 2005, 212-221. 



 195 

leben. Diese beiden Aspekte der ἐκκλησία gelten auch für ihre einzelnen Mitglieder und für 

den Apostel selbst (…).“569 Diese eschatologische Ausrichtung, die uns zu Beginn des Briefes 

begegnet, wundert niemanden. Paulus versucht auf diese Art und Weise den gesamten Brief 

mit kurzen Gedanken zusammenzufassen und zugleich die Adressaten auf die weiteren Inhalte 

langsam vorzubereiten. Im Kontext der Erwählung ist dieses Handeln des Apostels gut überlegt 

und wie E. Reinmuth schreibt, nicht als Akt der Vergangenheit zu verstehen.570 Daher stellt er 

auch fest: „Er [Paulus] spricht die Gemeinde in Thessalonich auf ihre Erwählung durch Gott 

an. Er sieht sie einbezogen in die Geschichte dieses Handelns an Israel, das er in der Geschichte 

Jesu Christi als neues Handeln Gottes begreift. Deshalb ist es sein Evangelium, durch das sich 

die Erwählung der Adressaten vollzog.“571 Wir können in diesem Sinne nach dem deutschen 

Exegeten sagen: „Das Stichwort ´Erwählung´ enthält die zielgerichtete Geschichte Gottes mit 

seinem Volk inmitten der Völker.“572 Weiters meint er: „Gottes vergängliches Handeln macht 

Menschen zu Trägern seines Willens. Sie sind es, die im Endgericht als die Seinen gerettet 

werden.“573 

Der abschließende Gedanke, der wie eine Klammer die bis jetzt geführten Studien 

zusammenfasst, soll ein Zitat aus der wissenschaftlichen Arbeit von M. Bendarz sein. So 

schreibt er: „Der Anfang der Gemeinschaft in Thessalonich ist also eine Frucht der besonderen 

Erwählung Gottes, die mit dem Heilsplan verbunden ist. In der Ewigkeit skizzierte Gott einen 

Plan, den er zuerst in Bezug auf Israel realisierte und dann später auf die Heiden. Die 

Thessalonicher sind die ersten Heiden, an die er sich wendete.“574 

 

 

 

 

 

 

 
569 O. Wischmeyer (Hrsg.), Paulus. 342. 
570 Vgl. E. Reinmuth, Der erste Brief an die Thessalonicher, 118. 
571 Ebd. 
572 Ebd. 
573 Ebd. 
574 M. Bednarz, 1-2 list do Tesaloniczan, 105. 



 196 

V. 5 

 

ὅτι τὸ εὐαγγέλιον ἡμῶν οὐκ ἐγενήθη εἰς ὑμᾶς ἐν 

λόγῳ μόνον ἀλλὰ καὶ ἐν δυνάμει καὶ ἐν πνεύματι 

ἁγίῳ καὶ [ἐν] πληροφορίᾳ πολλῇ, καθὼς οἴδατε οἷοι 

ἐγενήθημεν [ἐν] ὑμῖν δι’ ὑμᾶς.  

Denn unsere Verkündigung der Frohbotschaft 

geschah bei euch nicht nur im Wort allein, sondern 

auch in der Kraft und im Heiligen Geist und in 

großer Gewissheit, ihr wisst ja, wie wir bei euch um 

euretwillen aufgetreten sind.   
 

Der Vers 5 wird durch die Konjunktion ὅτι (denn) eröffnet. Diese grammatikalische 

Form schafft die Verbindung zum vergangenen Text, in dem man erfährt, dass die 

Thessalonicher durch Gott geliebt und erwählt sind. Die Konsequenz dieser Handlung Gottes 

ist die Verkündigung der Frohbotschaft, was auch durch den Autor in der Form der direkten 

Rede eingeführt wird. 

Diese Weitergabe oder auch die Verkündigung wird in unserer Perikope mit dem 

Substantiv εὐαγγέλιον ergänzt, das für das bessere Verständnis als „Verkündigung der 

Frohbotschaft“ übersetzt wird.575 Diese Sprachwahl durch den Verfasser ist in der antiken Welt 

durchaus überraschend. Laut P. Dückers ist der Ursprung dieses Begriffes nicht in christlichen 

Kreisen zu suchen, sondern im 8./7. Jh. v. Chr. Zu dieser Zeit soll das große Werk „Odyssee“ 

des frühesten Dichters des Abendlandes, Homer, entstanden sein.576 Für den Wissenschaftler 

gilt der griechische Autor als einer der ersten, der den Terminus εὐαγγέλιον gebraucht hat.577 

In den profan griechisch-hellenistischen Schriften, so wie das in der Erzählung über den 

Trojanischen Krieg der Fall ist, gilt das Evangelium als eine Siegesbotschaft oder als Lohn bzw. 

Dank für eine gute Nachricht. Ein einem späteren Zeitraum in der römisch-hellenistischen 

Kultur, gewinnt dieser Begriff eine neue Rolle, die mit dem Kaiserkult verbunden ist. Diese 

religiöse Rolle wird durch die Verkündigung der Evangelien, einer guten Botschaft proklamiert, 

dass z.B. ein Kaiser geboren worden ist oder den Thron bestiegen hat. 

Eine Änderung findet erst durch den hebräischen Sprachgebrauch statt, in dem 

εὐαγγέλιον als ְּהרָשׂב הרָוֹשׂבְּ /   verwendet wird. Mit diesen Begriffen meint man zwar noch die 

 
575 In diesem Kontext wäre die logische Sprachform κήρμγμα τοῦ εὐαγγέλιου. Aus dem Sinn des Verses können 

wir aber wahrnehmen, dass es bei der Verwendung εὐαγγέλιον nicht um das bloße Nomen „Evangelium“ geht, 

sondern auch um seine Verkündigung. Deswegen verwenden wir in unserem Arbeitstext die Übersetzung 

„Verkündigung des Evangeliums“. 
576 Vgl. Homer, Die Odyssee (14, 152-167), übers. v. W. Schadewaldt, Reinbek b. Hamburg 62020, 515-517. 
577 P. Dückers, Evangelium, in: LThK, Bd. 3, 1058. 



 197 

profanen Gegebenheiten, aber man erkennt auch die theologischen Ansätze. Konkret sieht man 

das in 2 Sam 18, 20. 25. 27, wo die Rede von einer guten Nachricht ist. Zu diesem Schema 

passt auch gut die Stelle aus 2 Sam 4, 10, wo die überbrachte Botschaft mit einer Bezahlung 

verbunden ist. Anders sieht es aus, wenn der Terminus „Nachricht“ / „Botschaft“ mit JHWH 

zusammenkommt. So eine Form erhält eine theologische Aussagekraft. Jes 60, 6; 61, 1 oder Ps 

68, 12 96, 2 kann uns hier als ein gutes Beispiel dienen. Denn in diesem Fall wird uns vom Sieg 

Gottes über die ganze Welt berichtet. Diese eschatologische Perspektive ist mit dem 

Freudenboten verbunden, der, wie Jesaja schreibt, die Herrschaft und den Siegespreis 

proklamiert (vgl. Jes 40, 9-10 oder 52, 7). Für diese Übermittlung der guten Nachricht hat man 

εὐαγγελιζόμενος und ְהרָשֶֹּבַמ  verwendet. An dieser Stelle ist aber zu bemerken, dass all diese 

Begriffe nicht in einem ausgeprägten Ausmaß verwendet wurden. 

Diese Tatsache verändert sich erst im NT. Das Markusevangelium, das in der 

kirchlichen Tradition das älteste Evangelium ist, verrät uns eine wichtige Information über 

seine Gattung und somit über das richtige Verständnis vom Terminus εὐαγγέλιον.578 Zu Beginn 

dieses, schon um 70 n. Chr. beheimateten Schreibens, können wir lesen: „Anfang des 

Evangeliums von Jesus Christus“ (Mk 1, 1). Dieser kurze Text ist nach Meinung vom 

Theologen T.K. Heckel nicht nur ein Erzählbuch, sondern eine verwickelte 

Kompositionsmetapher, was durch die Verwendung des Wortes „Evangelium“ zum Ausdruck 

kommt. Dieses Vokabel bezieht sich für den deutschen Wissenschaftler sowohl auf eine 

linguistische Information als auch auf eine konkrete Handlung. Die beiden Aspekte, die im 

Wort εὐαγγέλιον enthalten sind, beschreiben dieses Buch als ein metonymisches Werk, dessen 

Inhalt zugleich auch eine theologische Metapher ist. Die genannte Doppelfunktion: Metapher 

auf der einen Seite und Metonymie auf der anderen, sind Merkmale jenes evangelischen Werkes 

(d.h. Mk, Mt, Lk, Joh), das das Neue Testament eröffnet.579 

Wie wir bereits bemerkt haben, lohnt es sich, das Markusevangelium als Gegenstand 

der Untersuchungen zu betrachten. In diesem Sinne stellt sich heraus, wie oft das Wort 

„Evangelium“ im „ersten Evangelium“ überhaupt erscheint. Insgesamt finden wir 8 Stellen, die 

ein geordnetes Bild zeigen. Dieses können wir wie folgt graphisch darstellen: 

 

 
578 Vgl. K. Dorn, Basiswissen Bibel: Das Neue Testament, 67-68, 61-62, 82-83, 91.  
579 T.K. Heckel, Vom Evangelium des Markus zum vielgestaltigen Evangelium (WUNT, Bd. 120), Tübingen 1999, 

17-62. 



 198 

1. Mk 1, 1 
Der Anfang des Evangeliums von                

Jesus Christus. 

Jesus als Subjekt des 

Handelns! 

2. Mk 1, 14 
Die Verkündigung des Evangeliums Gottes 

durch Johannes d. Täufer. 

Jesus als Subjekt des 

Handelns! 

3. Mk 1, 15 

Die Stellung der Anforderung an die 

Menschen an das Evangelium zu 

glauben, da die Zeit nahe ist. 

Jesus als Subjekt des 

Handelns! 

4. Mk 8, 35 
Die Annahme Jesu und des Evangeliums 

verursacht die Rettung des Lebens. 

Jesus als Objekt des 

Handelns! 

5. Mk 10, 29(-30) 
Die Konsequenz der Annahme Jesu und des 

Evangeliums verursacht das ewige Leben. 

Jesus als Objekt des 

Handelns! 

6. Mk 13, 10 
Die Notwendigkeit der Weitergabe des 

Evangeliums. 

Jesus als Objekt des 

Handelns! 

7. Mk 14, 9 
Die Verkündigung des Evangeliums über 

die Salbung Jesu in Betanien. 

Jesus als Objekt des 

Handelns! 

8. Mk 16, 14580 

Der Auftrag des Auferstandenen, das 

Evangelium allen Geschöpfen zu 

verkünden. 

Jesus als Objekt des 

Handelns! 

 
Abb. 15: Das Schema der vorgekommenen Stellen mit dem Begriff "Evangelium" im Mk-Ev 

 

Die gezeigten Stellen zeigen uns zwei Aufstellungen des Handelns. Bis zur Mitte des 

Evangeliums ist es Gott, der am Werk ist und der auch durch Johannes den Täufer an Jesus 

handelt. Ab dem 4. Vers wird eine neue Handlungsperson eingesetzt, die Jesus Christus ist.              

 
580 Obwohl die Perikope Mk 16, 10-20 als ein aus einem anderen Evangelium genommener Text gilt und auch 

einen zweiten Schluss der Frohen Botschaft nach Markus bildet, scheint es sinnvoll, das gesamte Evangelium als 

solches zu betrachten. Die Stelle Mk 16, 14, wie wir auch sehen, bringt das präsentierte Schema nicht 

durcheinander, sondern ergänzt es. 



 199 

J. Gnilka meint sogar, dass Jesus in seinem Leben eine Doppelfunktion gehabt hat. Er zeigt sich 

im Markusevangelium zugleich als genetivus subiectivus und genetivus objectivus.581 

Eine andere Form der Erklärung des Begriffes „Evangelium“ finden wir im 

Matthäusevangelium. Der Evangelist Matthäus verwendet unseren Terminus an 4 Stellen und 

präsentiert eine neue Anschauungsperspektive. Mt 4, 23; 9, 35 u. 24, 14 berichten über die 

Verkündigung des Evangeliums vom Reich bzw. der Königsherrschaft (τὸ εὐαγγέλιον τῆς 

βασιλείας). In diesen Aussagen können wir eine direkte Verknüpfung mit den Phrasen βασιλεία 

τῶν οὐρατῶν oder βασιλεία τοῦ θεοῦ feststellen. Bei der 57-maligen Verwendung des Begriffes 

βασιλεία (Königsherrschaft) ist dieser Terminus 33-mal mit dem zweiten Begriff οὐρανός 

(Himmel) und 5-mal mit θεός (Gott) durch die Einsetzung des Genitivs als Verbindungsform 

ergänzt. Diese Methode scheint kein Zufall zu sein, sondern eine sehr wohl überlegte 

Sichtweise. Dieser Meinung ist auch C. Böttigheimer, der in seinen Studien vor allem auf 

βασιλεία τοῦ θεοῦ hinweist als „die Sinnmitte des Lebens und Wirkens Jesu von Nazareth“.582 

Weiters schreibt der Forscher: „Im Zentrum der Botschaft stand nicht seine eigene Person, 

sondern die βασιλεία Gottes, dessen Nahegekommensein er vollmächtig proklamiert.“ 583 

Aufgrund dieser Informationen können wir auch nach Ch. Böttigheimer feststellen, dass der 

Begriff „Königsherrschaft“ eine eschatologische Ausrichtung hat und dadurch auch zu den 

theologischen Sachaussagen gehört. In diesem Sinne ist mit der Verkündigung des 

Evangeliums vom Reich Gottes auch Freude und Gottes Herrschaft gemeint, die in der Person 

Jesu und in seinem Wirken präsent werden.584 

Die am meisten vorgekommene Phrase bei Matthäus ist, wie wir vor kurzem festgestellt 

haben, βασιλεία τῶν οὐρατῶν. Die so häufige Erwähnung der Aussage „das Evangelium vom 

Himmelreich“ oder „von der Königsherrschaft“ kann man nach R. Riesner durch die Absicht 

des Autors erklären. Der Wissenschaftler argumentiert seine These mithilfe der jüdischen 

Tradition, die besonders im Frühjudentum die Vermeidung des Namens Gottes proklamiert hat. 

Als Beispiel nennt der deutsche Theologe den Begriff וּכלְ לאֵ ה  der ,(Königsherrschaft Gottes) מַ

auf ָׁםיִמַש ה  וּכלְ  umgeschrieben worden ist.585 Die Bestätigung (Königsherrschaft der Himmel) מַ

dieser Strategie können die Adressaten des Evangeliums sein, für die die Judenchristen und die 

 
581 J. Gnilka, Das Evangelium nach Markus (EKK, Bd. 1), Zürich 1978, 43. 
582 Ch. Böttigheimer, Die Reich-Gottes-Botschaft Jesu. Verlorene Mitte christlichen Glaubens, Freiburg i. Br. – 

Basel – Wien 2020, 19. 
583 Ebd., 22. 
584 Ebd. 
585 R. Riesner, Messias Jesus. Seine Geschichte, seine Botschaft und ihre Überlieferung, Gießen 2019, 140. 



 200 

Juden gehalten werden. In unseren theologischen Überlegungen und Studien können wir 

vielleicht sogar weiter gehen und behaupten, dass diese Strategie ihren Ursprung in Christus 

hat. Diese Meinung scheint auch P. Billerbeck zu bestätigen. So schreibt er darüber: „Dass 

Jesus den Ausdruck „Gottesherrschaft“ nicht selbst gebildet, sondern in der religiösen Sprache 

seines Volkes hervorgerufen hat, bedarf [keines Beweis]. (…) ebenso gewiss ist es, dass Jesus 

den Begriff der „Gottesherrschaft“ vertieft, erweitert [und] mit neuem Inhalt erfüllt hat.“586 

In all diesen Überlegungen sehen wir eine starke Verbindung zwischen AT und NT und 

zwischen dem Judentum und dem Frühchristentum. Gerade das christliche Denken, das uns das 

Matthäusevangelium, wie jedes andere biblische Buch, zeigt, beschreibt das Handeln Gottes, 

das nicht eingeschränkt oder reduziert wird. Stattdessen ist die göttliche Macht als eine Kraft 

dargestellt, die durch Jesus Christus eine Aktualität im Leben der Menschen hat. Deswegen 

trägt das Wort „Evangelium“ auch den Namen „Frohe Botschaft“. Sie verkündet die Freiheit 

und tröstet ihre Empfänger. Das weist wiederum auf den messianischen Charakter dieses 

Werkes hin. Konkret geht es um die definitive Intervention Gottes und zwar hier und jetzt. Eine 

theologisch - exegetische Beschreibung der Aktivität Gottes in der Geschichte der Menschheit, 

was auch das Evangelium proklamiert, versucht U. Wilckens zu unternehmen. In seinem 

Kommentar können wir lesen: „Von Gottes Herrschaft hat Israel von Anfang an allein das Heil 

erwartet als ein Reich, in dem Menschen heil und glücklich in ihrer göttlichen Bestimmung 

leben können. (…) Jesus hat verkündet, dass diese endgültige Verwirklichung des Gottesreiches 

jetzt in seinem Wirken, angebrochen sei. Wo er ist, müssen die Mächte des Bösen weichen; da 

erleben sündige und leidende Menschen Gottes endzeitliches vollendetes Heil.“587 

Die zweite verwendete Form beim Evangelisten Matthäus ist τὸ εὐαγγέλιον τοῦτο (diese 

Frohbotschaft). Die Verwendung des Demonstrativpronomens kommt uns auf den ersten Blick 

unpassend mit der bis jetzt geführten Exegese vor. Im Kontext der gesamten Perikope Mt 26, 

6-13, die die Überschrift „die Salbung in Bethanien“ hat, erhält aber die vierte Erwähnung von 

εὐαγγέλιον ein anderes Gewicht, das sich auf die konkrete Handlung bzw. auf die bestimmte 

Antwort des Menschen auf die Worte Jesu bezieht. Das zeigt sehr deutlich die Frau, die mit 

ihrem Tun aus Liebe zu Christus in Erinnerung bleibt, indem man von ihr erzählt. Im Zuge 

dessen lässt sich sagen, dass das Evangelium auch eine Erzählung von der Reaktion des 

Menschen auf das Wort Gottes ist und besonders von der Wertschätzung Jesu, wie wir mit 

 
586 P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch, Bd. 1: Das Evangelium nach 

Markus, München 1926, 180. 
587 U. Wilckens, Das Markusevangelium, in: Studienbibel Neues Testament, Basel 2015, 138. 



 201 

seiner Botschaft umgehen. In diesem Lichte ist also die besondere Rolle des Menschen zu 

betonen, für den Jesus kostbar ist. Hier können wir auch einen Bezug auf den Vers 4 erkennen, 

wo es um die Erwählung geht. In dieser Situation geht es um eine Schlussfolgerung. Der 

Mensch und sein Handeln aus Liebe zu Gott, was besonders im Bekenntnis des Glaubens 

erkennbar ist, wird nicht vergessen, sondern hochgeschätzt - sowohl in der Gegenwart als auch 

in der Zukunft.588 

Eine sehr interessante Feststellung machen wir, wenn wir nach εὐαγγέλιον in den 

weiteren beiden Evangelien suchen. Wir finden dort davon keine einzige Erwähnung. Nur im 

lukanischen Werk in der Apg ist unser Terminus 2-mal belegt (vgl. Apg 15, 7 und 20, 24). Die 

erste Perikope passt sehr gut zu unseren bis jetzt geführten Überlegungen. Paulus sagt während 

des Apostelkonzils in Jerusalem klar und deutlich, wie wichtig die Verkündigung der Frohen 

Botschaft beim Erlangen des Glaubens ist, und bekräftigt die Notwendigkeit der 

missionarischen Tätigkeit, die eben vom Evangelium und seiner Weitergabe abhängig ist. Die 

zweite Stelle scheint ein gewisser Abschluss zu sein. Der Völkerapostel spricht über seinen Tod 

und sein Lebenswerk, das „das Evangelium von der Gnade Gottes zu bezeugen“ (Apg 20, 24) 

ist. Bei Paulus kommt es hier wiederum zu einer Zuspitzung seines Denkens, was mit der Gnade 

Gottes zum Ausdruck gebracht wird. Diese Gnade, die von Gott ausgeht, ist in der Geschichte 

jedes Menschen in der Gemeinschaft mit Gott verwurzelt. Schließlich ist die Gnade ein freies 

Lebenshandeln Gottes zum Heil der Menschen und bildet dadurch auch einen wichtigen Aspekt 

des Glaubens an Gott. Paulus ist wie auch jeder andere Mensch, eingeladen, diese Beziehung 

mit seinem Schöpfer aufzubauen und zu pflegen. 589  Dieses Ziel kann aber nur durch die 

Verkündigung und die Festigung der Frohbotschaft erlangt werden, was Paulus in seinen 

Handlungen zeigt. 

Diese Lebensaufgabe, mit der der Heidenapostel beauftragt wurde, ist mit der Erzählung 

von Jesus Christus verbunden, d.h. von seinen Taten und Worten und besonders von seinem 

Leiden, seinem Tod und seiner Auferstehung. Vielleicht ist das auch der Grund, warum Paulus 

derjenige ist, der das Verb εὐαγγέλίζω so oft verwendet. Es ist doch merkwürdig, dass das Wort 

„gute / erfreuliche Nachricht / Botschaft verkünden“ bei der gesamten Verwendung im NT 54-

mal und nur bis zu 32-mal in den paulinischen Schriften vorkommt. Ähnlich ist die Situation 

auch mit dem schon öfters angesprochenen Nomen εὐαγγέλιον, das im NT 76-mal belegt ist, 

davon aber nur 33-mal bei Paulus. So eine Situation kann den Eindruck hinterlassen, dass der 

 
588 Vgl. Mt 16, 13-20. 
589 G. Kraus, Gnade, in: LKD, hrsg. v. W. Beinert, Freiburg i. Br – Basel – Wien 1987, 205-206. 



 202 

Apostel bei der Verwendung des Begriffes „Evangelium“, sowohl als Nomen als auch als Verb, 

nicht nur maßgeblich beteiligt war, sondern womöglich bei der Entwicklung des theologischen 

Inhalts unseres Terminus aktiv war. Es ist aber nach G. Strecker nicht richtig, als Wort 

„Evangelium“ in der Form anzunehmen, die bis jetzt in unseren Überlegungen dargestellt 

wurde. Für den Wissenschaftler ist unsere schon so lange besprochene Formulierung in der vor-

paulinischen Tradition beheimatet. Sie sollte auch bereits vor Paulus unter den urchristlichen 

Gemeinden durch die monotheistischen Missionsprediger im Umlauf gewesen sein.590 Sehr 

interessant fasste diesen Gedanken E. Hahn zusammen, der darüber mit folgenden Worten 

schreibt: „Das Evangelium, das Paulus [verkündet, hat er] sich nicht ausgedacht, sondern selbst 

empfangen und weitergegeben (…).“591 

Die bereits ausführlich angesprochene Verkündigung der Frohbotschaft wird durch das 

Pronomen ἡμῶν (unsere) gestärkt. Dadurch unterstreicht der Apostel nicht die eigenen 

Verdienste bei der Weitergabe des Evangeliums, sondern die gemeinsame pastorale Tätigkeit 

in Thessalonich. Die wird, wie bereits in den früheren Unterkapiteln besprochen wurde, in der 

Apg ausführlich ausgelegt und in 1 Thess 1, 1 zusammengefasst, wo Paulus Silvanus und 

Timotheus genannt sind als diejenigen, die in der Hauptstadt der Provinz Makedonien bei der 

Weitergabe des Glaubens besonders aktiv waren. Dieselbe Betonung der gemeinsamen Arbeit 

finden wir auch in 2 Kor 4, 3, wo der Autor ähnlich wie im 1 Thess die Phrase τὸ εὐαγγέλιον 

ἡμῶν verwendet und dadurch auch, wie S. Schreiber feststellt, „einen konkreten Sachverhalt 

hervorhebt. Damit meint er, dass das Evangelium an seine Verkünder gebunden ist.“592 Weiters 

lesen wir noch: „Es gibt kein „objektives“, kodifiziertes Evangelium, das man nur 

weiterzureichen braucht. Vielmehr muss die theologische Grundaussage des Evangeliums an 

jedem Ort, für jede Adressatengruppe, für jede Kultur und Situation neu aktualisiert werden.“593 

Dieser persönliche Zugang bei der Verkündigung der Frohbotschaft an die 

Thessalonicher beruht auf der Anstrengung einer Gruppe der Missionare, die für Christus und 

seine Botschaft alles aufgeben wollten. In diesem Sinne ist der Verkünder bereit, sein ganzes 

Leben der Botschaft des Evangeliums unterzuordnen.594 Diese radikale Entscheidung ist vom 

 
590 G. Strecker, εὐαγγέλιον, in: EWNT, Bd. 2, hrsg. v. H. Balz u. G. Schneider, Stuttgart – Berlin – Köln 21992, 

117. 
591 E. Hahn, 1. und 2. Thessalonicherbrief, in: Edition C. Bibelkommentar. Neues Testament, Bd. 4, hrsg. v. G. 

Maier, Wuppertal 2018, 16. 
592 S. Schreiber, Der erste Brief an die Thessalonicher, 103. 
593 Ebd. 
594 Vgl. Lk 9, 23-25. 



 203 

Glaubensgehorsam motiviert und führt zu einer eschatologischen Wanderschaft, die aufgrund 

der Berufung zustande kommt.595 Mit so einer Situation haben wir womöglich bei Paulus zu 

tun, wo er in Röm 2, 16 u. 16, 25 sich selbst als Verkünder bezeichnet: τὸ εὐαγγέλιόν μου. Wir 

können in unseren Überlegungen noch weiter gehen und die Meinung von R. Stasiak annehmen, 

der in der Zusammenstellung unseres Arbeitsnomens mit dem Possessivpronomen in der 1. 

Person Plural ein Beispiel dafür sieht, dass „Paulus in seinem Evangelium die Stimme Jesu 

Christi ist.“596 

Die Verwendung des Possessivpronomens in der 1. Person oder in der 2. Person Plural 

zeigt uns eine Identifizierung mit dem, was Paulus bzw. Paulus und seine Begleiter 

verkündeten. Diese persönliche Beziehung scheint auch aufgrund der näheren Analyse des 

vorkommenden Substantives εὐαγγέλιόν, das in vielen Fällen, wo im Corpus Paulinum das 

Nomen εὐαγγέλιον vorkommt und durch ein anderes Substantiv im Genitiv thematisiert wird:  

τὸ εὐαγγέλιον τοῦ θεοῦ597, τὸ εὐαγγέλιον τοῦ Χριστοῦ598. Wir sehen in den dargestellten 

Beispielen eine Negation des eventuellen subjektiven Aspektes des Autors bzw. seiner 

Wegbegleiter, als ob sie die Autoren oder Mitautoren der Frohbotschaft gewesen wären. 

Stattdessen entwickelt sich mithilfe der zahlreichen biblischen Texte ein Bild, durch das man 

deutlich sieht, dass das Evangelium zwar jemandem zugeschrieben ist, aber immer mit der 

Betonung auf die Beauftragung Gottes durch bzw. in Jesus Christus. Damit diese Aufgabe 

unverfälscht erfüllt wird, muss sie als Garantie in der Kraft des Hl. Geistes verkündet werden, 

was man auch im Brief an die Römer lesen kann: „Wer den Geist Christi nicht hat, der gehört 

nicht zu ihm“ (Röm 8, 9). In diesem Sinne schreibt auch T. Holtz, der in seiner Publikation 

aufgrund der zahlreichen Bezeichnungen der Evangelien auf das eine hinweist: „Denn es gibt 

nicht mehrere Evangelien, sondern nur das eine, das (…) verkündet wird.“599 

Diese eine Frohbotschaft, die mit dem Leben des Paulus verbunden ist und durch ihn 

trotz aller widrigen Umstände verkündet wird, erhält im zweiten Teil des 5. Verses die 

Bestätigung des Inhaltes, die konkrete Früchte mit sich bringt. Die Rede ist hier von der 

Negation der Verkündigung, die nur in der Form des Wortes präsent sein sollte. Es ist allerdings 

an dieser Stelle der Terminus „Wort“ nicht in unserem heutigen Sprachgebrauch zu verstehen, 

sondern in einem wesentlich breiteren Kontext, dessen Wurzeln in der griechisch-hellenistisch-

 
595 Vgl. C. Benke, Kleine Geschichte der christlichen Spiritualität, Freiburg i. Br – Basel – Wien 2007, 15-23. 
596 S. Stasiak, List do Rzymian, 187. 
597 Vgl. 1 Thes 2, 2. 8. 9; Röm 1, 1; 15, 16; 2 Kor 11, 7. 
598 Vgl. 1 Thes 3, 2; Röm 15, 9; 12; 2 Kor 2, 12; 9, 13; Phil 1, 27. 
599 T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 46. 



 204 

römischen Kultur zu finden sind. Als Beispiel kann Platon und sein Werk „Sophistes“ gelten, 

in dem der große Philosoph den Begriff λόγος nicht nur als Wort bezeichnet, sondern viel mehr 

als eine Art der sprachlichen Äußerung des menschlichen Denkens, das in bestimmten Tönen 

wiedergegeben werden kann. 600  Aus diesem Grund kann man dem berühmten 

Sprachwissenschaftler A. Debrunner rechtgeben, wenn er eine enge Relation zwischen λόγος 

und διάνοια (Verstand, Denkvermögen, Absicht oder Gedanke) herstellt. 601  So eine 

Verbindung, die sehr tief in der damaligen Philosophie beheimatet war, hinterließ tiefe Spuren 

im geistigen Leben der damaligen Epoche. Auf diesem Fundament wurde das gesamte antike 

Weltbild und somit auch die anthropologischen Ansätze begründet, die besonders durch die 

Entwicklung der Rhetorik zur Geltung gebracht wurden. 

Dem widersetzte sich Paulus mit seinen Begleitern, indem er die Wendung οὐκ ἐγενήθη 

εἰς ὑμᾶς ἐν λόγῳ μόνον verwendete. In diesem Lichte können wir sagen, dass für die Missionare 

ein Wort oder eine Rede bei der Verkündigung der Frohbotschaft viel zu wenig ist. Stattdessen 

sollte jede Art der Rede bzw. des Denkens durch den Gegensatz, d.h. das Handeln ergänzt 

werden.602 Dabei muss man sich aber vor der Gefahr schützen, die Kraft des Evangeliums nicht 

zu mindern. Auch die Frohbotschaft kann durch ihr Wort bzw. ihre Weitergabe eine bestimmte 

und konkrete Auswirkung verursachen. Das, was Paulus meint, scheint aber eine bloße Rhetorik 

zu sein, die allein nicht ausreichend ist. Infolgedessen können wir feststellen, dass der 

Verkünder der Frohbotschaft kein Rhetoriker bzw. Redner ist, sondern viel mehr jemand, der 

sich unter Gottes Führung stellt. Diese zeigte sich durch die Kraft des Hl. Geistes, dessen 

Missionare wie Werkzeuge waren. 

Mithilfe der anderen biblischen Texte können wir erkennen, dass der Geist (πνεῦμα) in 

den paulinischen Schriften ein häufiger Begriff ist und bis zu 123-mal vorkommt. Er wird auch 

oft mit einer Kraft in Verbindung gebracht, die die Menschen zum entsprechenden Tun 

motiviert.603 In unserem Text aber haben wir eine ganz andere Situation. Der Geist wird durch 

das Adjektiv ἅγιος (heilig) und durch die Präposition ἐν  (in) ergänzt. Zusätzlich finden wir im 

 
600 Vgl. Platon, Sophistes 45-47, in: Platon. Sämtliche Dialoge, Bd. 6, hrsg. v. K. Hildebrandt / C. Ritter / G. 

Schneider, Hamburg 1993, 114-120. 
601 Vgl. A. Debrunner, λόγος, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 4, hrsg. v. G. Kittel / G. Friedrich, Stuttgart 2019, 69ff. 
602  Obwohl wir am Anfang dieser Arbeit annahmen, sich bei dem wissenschaftlichen Studium nur auf die 

Evangelien und die paulinischen Schriften zu beziehen, die dem Völkerapostel zugeschrieben werden, lohnt es 

sich, an dieser Stelle eine Ausnahme zu machen. Im Kontext der bis jetzt geführten Untersuchungen scheint Jak 

2, wo der Glaube und die Werke als eine Einheit dargestellt werden. 
603 Vgl. 1 Kor 12, 8-11; Röm 8, 9-11. 



 205 

untersuchenden Vers das Substantiv δύναμις (Kraft), das ebenso mit der Präposition ἐν durch 

den Autor in Verbindung gebracht wurde. Im gesamten Kontext (inkl. mit den bisherigen 

Studien) ergibt sich folgender Text: Die Verkündigung der Frohbotschaft von den Missionaren 

geschah in Thessalonich nicht nur im Wort allein, sondern auch in der Kraft und im Heiligen 

Geist… (V. 5). 

Wir sehen, dass die vor kurzem erwähnten und dargestellten Substantive eine 

entsprechende Wirklichkeit präsentieren, die unterschiedlich zu betrachten sind und nicht, wie 

das z.B. einige Bibelausgaben in Apg 1, 8 beschreiben, indem sie von der Kraft des Hl. Geistes 

berichten, die Gott den Menschen leihen wird. In unserem Fall müssen wir unsere Begriffe 

auseinandernehmen und aufgrund ihrer eigenen Aussagekraft verstehen. Die Bestätigung dieser 

Form können wir in der Verwendung der bereits angesprochenen Präposition ἐν und der 

Konjunktion καὶ sehen. An dieser Stelle ist es auch noch wichtig den kritischen Apparat zu 

betrachten, der im größten Teil diese literarische und grammatikalische Form bestätigt. 

Schauen wir nun genauer auf das Nomen δύναμις, das so viel wie Kraft, Macht, 

Machttat oder Wunder bedeutet. H. Schlier ist der Meinung, dass mit diesem Begriff in den 

synoptischen Evangelien und in der Apostelgeschichte die Wunder beschrieben wurden.604 Als 

Beweis können wir da z.B. Mk 6, 2. 5. 14 oder Apg 2, 22 nennen. In diesem Sinne scheint er 

auch die Erzählung aus der Apg zu betrachten, in der ein Gelähmter aufgrund der Berührung 

durch Petrus die Kraft (laut EÜ-Über.) in den Füßen wieder spürte (vgl. Apg 3, 1-10). Eine 

ähnliche Situation können wir auch in 1 Kor 2, 4 erkennen. Weisen also all diese Beispiele 

darauf hin, dass Paulus mit den anderen Missionaren in Thessalonich Wunder vollbrachte? 

Diese Logik würde gut zur gesamten Rhetorik der bis jetzt wissenschaftlich vertieften Perikope 

passen, die die Annahme des Glaubens unter den Thessalonichern besonders hervorhebt. In 

diesem Lichte kann man nach U. Rapp sagen, dass der Wunderglaube Ausdruck und 

Konsequenz „eines Glaubens an eine Wirklichkeit jenseits des vernünftig Fassbaren“ 605 ist und 

womöglich in der Hauptstadt der Provinz Makedonien zum Erfolg der missionarischen 

Tätigkeit führte. 

 
604 H. Schlier, Der Apostel und seine Gemeinde. Auslegung des ersten Briefes an die Thessalonicher, Leipzig 1974, 

26. 
605 U. Rapp, Das Wunder ist nur im Lob zu sagen. Versuche zur Wunderrede im Buch Jesus Sirach, in: Heilungen 

und Wunder. Theologische, historische und medizinische Zugänge, hrsg. v. J. Pichler / Ch. Heil, Darmstadt 2007, 

45. 



 206 

Dagegen sprechen sich aber zahlreiche Theologen aus, nach deren Meinung in diesem 

Verständnis eine gewisse Verbilligung zu erkennen ist. 606  Beim genauen Studium der 

Verwendung des Nomens δύναμις lässt sich eine konkrete Voraussetzung des Paulus erkennen, 

die man als terminus technicus bezeichnen kann. Der Völkerapostel verwendet zwar den 

Begriff δύναμις, um, wie die Evangelisten über die Wundertaten zu berichten, aber er tut das 

nie in der Form ἐν δυνάμει. Außerdem betont Paulus selber in 2 Kor 12, 12, dass jeder Apostel 

durch Wunder oder Zeichen erkennbar sein sollte. Diese Aussage eröffnet einen neuen Ansatz 

im theologischen Denken des Paulus. Er spricht offen über die vollbrachten Wunder, als ob das 

eine Motivation bzw. eine Absicht gewesen wäre.607 Mit der Umsetzung dieses Gedankens 

haben wir dann in Röm 15, 19 zu tun, wo Paulus seine Tätigkeit durch die vollbrachten Wunder 

besonders unterstreicht. Wir können also die Meinung von S. Légasse teilen, der in ἐν δυνάμει 

die paulinische Tätigkeit beschreibt, die sich auf die Kraft Gottes oder auf die Kraft des Geistes 

bezieht.608 

Eine genauere Lösung unseres Problems scheint J. Stępień zu finden. Der polnische 

Theologe meint, dass die Macht, über die Paulus schreibt, eine Kraft ist, durch die das 

Evangelium den Menschen das Heil gebracht wird. In diesem Sinne weist alles auf Gott hin, 

der seine Macht im paulinischen Evangelium offenbart. 609  Diese Erklärung zeigt die 

Verkündigung des Evangeliums als eine Art Demonstration der Macht Gottes. Er ist nicht nur 

derjenige, der seine Missionare beruft, sondern auch inspiriert, das Wort so zu verkünden, wie 

er das will. All das soll zum Heil der Menschen geschehen, das Gott jedem und jeder schenken 

will. 

Bei diesen Überlegungen lohnt es sich auch über den Gedanken des Exegeten                    

H. Schürmann nachzudenken. Für ihn ist das Wort und seine Verkündung, die aufgrund der 

göttlichen Kraft geschieht, auch ein Beweis, dass Gott unter den Menschen gegenwärtig ist. So 

formuliert er seine Ansicht: „Die lebendige geistliche Erfahrung des gegenwärtigen Herrn, der 

in dem Wort seiner Sendlinge wirkt und hinter ihm erkennbar ist, [soll die Zuhörer über die 

göttliche Nähe überzeugen].“610 

 
606 Vgl. S. Légasse, Les Épîtres de Paul aux Thessaloniciens (LD.C, Bd. 7), Paris 1999, 87; H. Schürmann, Der 

erste Brief an die Thessalonicher, 38. 
607 Vgl. A. Paciorek, Drugi list do Koryntian (NKB.NT, Bd. 7), Częstochowa 2017, 526-527.  
608 S. Légasse, Les Épîtres de Paul aux Thessaloniciens, 87. 
609 J. Stępień, Listy do Tesaloniczan i pasterskie, 128. 
610 H. Schürmann, Der erste Brief an die Thessalonicher, 38. 



 207 

In unserem Vers finden wir noch das vor kurzem erwähnte Nomen Geist, das mit dem 

Adjektiv heilig ergänzt wird. Aus dem Kontext des Textes können wir gleich erkennen, dass 

ἅγιον πνεῦμα sich auf die Frohbotschaft bezieht. Zugleich ist die entstandene Phrase etwas 

Neues bei Paulus. In seinen Schriften gibt es nur 13 Stellen, die vom Hl. Geist sprechen. Diese 

Neuigkeit beschreibt, wie wir schon feststellen konnten, eindeutig eine Sphäre, die nur für Gott 

reserviert war. Die Verwendung ἅγιος weist auf eine Heiligkeit bzw. ein vollkommenes Wesen 

hin. Schon alleine diese Informationen führen uns zur jüdischen Tradition, wo das Heiligtum 

mit dem Auftrag JHWH an Mose verbunden ist, ein heiliges Zelt mit dem Allerheiligsten bauen 

zu müssen (vgl. Ex 25,1 – 27, 21). 

In dieser Tradition ist es aber vergeblich, weitere Informationen über den Hl. Geist zu 

suchen. Dieser Terminus ist ein christlicher Ausdruck und kommt nur an zwei Stellen in der 

LXX vor: Jes 63, 10. 11 und Ps 51, 13. Ansonsten ist unser Begriff im AT nur in der Form חַוּר  

zu finden, was man an 378 alttestamentlichen Stellen als Geist oder Atem übersetzen kann. 

Eine interessante Interpretation dieser beiden Begriffe liefern uns die Wissenschaftler                   

R. Albertz und C. Westermann, die der Meinung sind, dass die beiden Übersetzungsoptionen 

„nicht als wesenhaft Vorhandenes, sondern als die im Atem- und Windstoß begegnende Kraft, 

derer Woher und Wohin rätselhaft bleibt.“611 Ein weiteres Studium von חַוּר  zeigt uns, dass 

dieses Wort ein breites Bedeutungsspektrum hat und deswegen auch als Leben, Seele oder Sinn 

verstanden werden kann. 

Mithilfe der vor kurzem durchgeführten etymologischen Untersuchung schauen wir uns 

die alttestamentlichen Texte und ihre exegetische Botschaft im Hinblick auf den hebräischen 

Begriff „Geist“ näher an. Obwohl dieser Begriff in den Büchern des Alten Testamentes keine 

Seltenheit ist, kann man nach G.L. Müller einen Leitfaden erkennen, dem man unseren 

Ausdruck unterordnen kann. Der Kardinal nennt schon am Anfang seiner pneumatologischen 

Überlegungen untereinander zwei Bibelstellen als eine wichtige Quelle des richtigen 

Verständnisses der Lehre vom Hl. Geist, die uns das AT präsentiert.612 Diese sind Jes 29, 10 

und Hoël 3, 1f, wo die Rede von der Aussendung des Geistes ist, der von Gott aus auf den 

Menschen ausgegossen wird. Dieser Zustand findet ihr konkretes Ziel in den Herzen der 

Menschen (z.B. bei Propheten, Königen oder Gläubigen), was durch die entsprechende Kraft 

 
611 R. Albertz / C. Westermann, חַוּר , in: THAT, Bd. 2, hrsg. v. A. Albertz / C. Westermann, Gütersloher – München 
62004, 726. 
612 G.L. Müller, Katholische Dogmatik, 392. 



 208 

zum Ausdruck gebracht wird. 613  So ein entstandener Zustand soll als eine Gabe Gottes 

betrachtet werden, die   zugleich eine personale Gemeinschaft schafft.614 All das sollte nach 

Meinung des deutschen Geistlichen unter dem Aspekt der Selbstschenkung wahrgenommen 

werden. Dieses Geschenk, das Gott den Menschen macht, ermöglicht das Innewohnen 

Gottes.615 Die schematische Auslegung der Wirkung des Hl. Geistes erhält für G.L. Müller ein 

Zeichen der göttlichen Gegenwart Gottes, der wie das Jes 61, 1 darstellt, durch die Akzeptanz 

bzw. die Wahrnehmung der Sendung der konkreten Person proklamiert wird.616 

Bei den oben präsentierten Studien scheint es noch wichtig zu sein, die Wohnhaftigkeit 

des Hl. Geistes näher zu betrachten, um sich vor dem möglichen Problem der Irrlehre zu 

schützen. Darauf weisen auch R. Albertz und C. Westermann hin, für die eine wichtige Rolle 

der Wille des Menschen spielt. An dieser Stelle müssen wir aber den Willen als die Bereitschaft 

verstehen, nach der man Entscheidungen trifft. So eine Sphäre des Geistes im menschlichen 

Denken beschreibt gleichzeitig das Vermögen jeder Person zum richtigen Handeln und somit 

zur Erkenntnis des Willens der Schöpfers.617   

Kardinal G.L. Müller spricht in seinen dogmatischen Ausführungen noch einen sehr 

wichtigen Gedanken an, der im Lichte der Gemeinde in Thessalonich von Bedeutung sein kann. 

Gemeint ist hier das Problem der Definition der Bewegung des Geistes von Gott zum 

Menschen, die man mithilfe des Verbes „schweben“ beschreiben kann.618  So lesen wir in 

seinem Werk: „(…) Gott [bringt] nicht durch eine Art handwerkliches Tun die Schöpfung in 

ihrer Ordnung hervor (…). Er schafft aus dem Nichts und dem Chaos durch sein allmächtiges 

Wort und die Kraft seines Geistes.“619 Unter diesen Umständen können wir erkennen, dass 

Gott, so wie bei der Erschaffung der Welt, etwas Neues bewirken kann. Was damals in den 

Augen Gottes gut war, wird nun aufgrund der inneren Erleuchtung des Menschen zur 

Vollendung gebracht, die das Heil der Welt ist. All das soll durch die endgültige Offenbarung 

Gottes geschehen, die man verkünden muss. 

Die neue „Epoche“ kündet sich durch Jesus Christus und seine Apostel an. Sie 

verkünden das Evangelium Christi und tun als Bote dieser Botschaft alles, um der Menschheit 

 
613 Vgl. Ex 31, 3; Dtn 34, 9.  
614 Vgl. Num 27, 18.  
615 Vgl. Jes 26, 9; Ez 11, 19. 
616 G.L. Müller, Katholische Dogmatik, 392. 
617 Vgl. R. Albertz / C. Westermann, חַוּר , in: THAT, Bd. 2, 741. 
618 Vgl. Gen 1, 2. 
619 G. Müller, Katholische Dogmatik, 392. 



 209 

den Weg zu Gott zu ebnen und somit die messianische Zeit anzukünden.620 Damit aber die 

Ausführer des Planes Gottes nicht alleine dastehen, spendet der Schöpfer den Geist und die 

Kraft als Hilfe bei der neuen Lebensentstehung des Menschen. Als Beispiel können wir hier die 

lukanische Erzählung von der Begegnung des Engels mit Maria nennen (vgl. Lk 1, 25-38). Die 

Reaktion des Menschen auf das, was Gott von jedem verlangt und zugleich auch auf das, womit 

Gott uns beschenkt, scheint Paulus im Brief an die Gemeinde in Rom sehr ausführlich zu 

beschreiben: „In Christi Jesus kann ich mich also vor Gott rühmen. Denn ich wage nur von dem 

zu reden, was Christus, um die Heiden zum Gehorsam zu führen, durch mich in Wort und Tat 

bewirkt hat, in der Kraft von Zeichen und Wundern, in der Kraft des Geistes Gottes. So habe 

ich von Jerusalem aus in weitem Umkreis bis nach Illyrien überallhin das Evangelium Christi 

gebracht“ (Röm 15, 17-19). 

Das dritte Wort, das zum gesamten Bild der bisherigen Überlegungen passt, ist das 

Nomen πληροφορία (Gewissheit, volle Überzeugung), das im Text mit der Präposition - ἐν 

πληροφορίᾳ steht. Diese Form knüpft an die bereits ausgelegten Ausdrücke ἐν δυνάμει und ἐν 

πνεύματι ἁγίῳ an, die sich dann direkt auf die Verkündigung der Frohbotschaft beziehen. Um 

die Bedeutung des Substantives besser zu verstehen, lohnt es sich auch, das verwandte Verb 

πληροφορέω (erfüllen, vollenden oder etwas vollständig tun) anzuschauen. Mit seiner 

Verwendung haben wir gleich zu Beginn des lukanischen Evangeliums zu tun, wo wir lesen 

können:  Ἐπειδήπερ πολλοὶ ἐπεχείρησαν ἀνατάξασθαι διήγησιν περὶ τῶν πεπληροφορημένων 

ἐν ἡμῖν πραγμάτων (Lk 1, 1). Wenn wir diese Übersetzung als Grundlange für die weitere 

Untersuchung der paulinischen Absicht annehmen, dann erfahren wir, dass der Apostel über 

die Ereignisse berichtet, die bereits stattgefunden haben. Dieses Denken scheint J. Stępień zu 

bestätigen, der der Meinung ist, dass man durch die Wendung ἐν πληροφορίᾳ πολλῇ einen 

Ausdruck der großen Fülle (im Text: Gewissheit) verstehen kann. So schreibt er darüber: 

„Dieses Urteil bestätigt (…) den näheren Kontext, wo der besprochene Begriff eng mit δυνάμει 

und πνεύματι verbunden ist, der sowohl eine objektive Wirklichkeit als auch die allgemeine 

Überzeugung der ersten Christen ist, dass das Evangelium die Offenbarung der Gaben Gottes 

in Fülle ist.“621 Wenn wir noch auf diesem Weg zum Verständnis von ἐν πληροφορίᾳ πολλῇ 

kommen, müssen wir nach P. Iovino sagen, dass unser Begriff auch viel mit Sieg und Erfolg zu 

tun hat.622 In diesem Sinne können wir einen gewissen Abschluss des paulinischen Denkens 

 
620 Vgl. Apg. 2, 14-36. 
621 J. Stępień, Listy do Tesaloniczan i pasterskie, 129. 
622 P. Iovino, La prima lettera ai Thessalonicesi, 101. 



 210 

annehmen, der die Mission in Thessalonich in den weiteren Versen als Gewinn proklamieren 

wird. 

Bevor es zum gesagten Abschluss kommt, schließt Paulus seine Ausführungen in 

unserem Text mit der Schlussbemerkung ab: καθὼς οἴδατε οἷοι ἐγενήθημεν [ἐν] ὑμῖν δι’ ὑμᾶς. 

Hier trifft eine subjektive und emotionale Reaktion des Paulus ins Blickfeld, durch die sich der 

Autor auf die Erinnerung der Briefempfänger bezieht. Diese Methode ist nichts Neues im 

paulinischen Schreibstil und kommt im weiteren Verlauf des Briefes öfter vor: 1 Thess 2, 1. 5. 

9. 11.; 3, 3; 4, 2; 5, 1. Doch das, was unsere Phrase besonders ausmacht, sind zwei Wendungen: 

καθὼς οἴδατε und οἷοι ἐγενήθημεν [ἐν] ὑμῖν δι’ ὑμᾶς. Der erste Text knüpft an die frühere 

Botschaft des Verses an und will den Lesern bestätigen, dass all das, was sich in Thessalonich 

ereignet hat, sie selber erlebt haben. R. Hoppe meint zusätzlich noch, dass diese Wendung mit 

εἰδότες verbunden ist, indem es zur Entstehung einer Relation zwischen den Versen 4 und 5 

kommt: εἰδότες - οἴδατε (wir wissen – ihr wisst). Diese Korrelation zeigt sehr deutlich: „So wie 

der Missionar um die Erwählung der Gemeinde weiß, so weiß die Gemeinde, durch die 

Erwählung Gottes den Adressaten bekannt gemacht wurde.“623 Diese Art der Korrespondenz 

muss auch eine besondere Gemeinschaft bzw. eine enge Zusammengehörigkeit voraussetzen, 

die zur Einheit führt.624 

Diese Aussagekraft lässt sich ebenso im zweiten Ausdruck erkennen: οἷοι ἐγενήθημεν 

[ἐν] ὑμῖν δι’ ὑμᾶς. Hier betont der Autor wiederum die Relation zwischen den Missionaren und 

den Gläubigen in Thessalonich. Man kann aufgrund dieser Worte erkennen, dass Paulus die 

Glaubwürdigkeit des Briefes sehr am Herzen liegt. Das, was im Schreiben zusammengefasst 

wurde, ist wahr, weil die Gemeinde all das selber erlebt hat. Konkret gemeint ist die 

Verkündigung in der Kraft und im Hl. Geist, was das Gute für alle (δι’ ὑμᾶς) bewirken sollte. 

Anders gesagt, können wir nach E. Reinmuth feststellen, dass an dieser Stelle das entsprechende 

Auftreten der Missionare gemeint ist, das sich konkret verwirklicht hat.625 

 

 

 

 

 
623 R. Hoppe, Der erste Thessalonicherbrief, 108. 
624 Vgl. Phil 2, 1-5. 
625 E. Reinmuth, Der erste Brief an die Thessalonicher, 120. 



 211 

V. 6 

 
Καὶ ὑμεῖς μιμηταὶ ἡμῶν ἐγενήθητε καὶ τοῦ κυρίου, 

δεξάμενοι τὸν λόγον ἐν θλίψει πολλῇ μετὰ χαρᾶς 

πνεύματος ἁγίου, 

und ihr seid unserem Beispiel gefolgt und dem des 

Herrn und habt das Wort trotz großer Bedrängnis mit 

der Freude im Heiligen Geist aufgenommen. 
 

Der Beginn des Textes bildet die Wendung καὶ ὑμεῖς, die nicht nur durch das Pronomen 

ὑμεῖς den Gedanken der letzten Sektion des vergangenen Verses fortsetzt, sondern viel mehr 

das Handeln der Briefempfänger hervorhebt. Man kann es sogar aufgrund dieser linguistischen 

Maßnahme wagen, im behandelten Text das Wechseln der Situation festzustellen. Von nun an 

stehen die Thessalonicher im Zentrum der Briefnarration und nicht mehr die Missionare, die in 

Makedonien die Frohbotschaft verkündeten. Diese Tatsache bestätigt auch der Ausdruck 

μιμηταὶ ἡμῶν (unsere Nachahmer). Dieser weist in erster Linie auf die Bezeichnung μιμητής 

(Singular) hin, mit der die neuen makedonischen Gläubigen bezeichnet wurden. Weiters 

beschreibt der Autor durch das Possessivpronomen ἡμῶν eine Relation zwischen den 

Missionaren und den Lesern. Wir sehen hier also mithilfe der Sprachwissenschaft eine 

Einfügung des besitzanzeigenden Fürwortes, das das danach folgende Hauptwort ergänzt, 

wodurch es aufgrund der Aussagekraft von μιμηταὶ zu einem besonders persönlichen Aufbau 

der zwischenmenschlichen Beziehungen kommt.  Aus dem gesamten Kontext heraus bilden die 

beiden Worte eine Einheit: „Unsere Nachahmer“, was im Lichte des weiteren Textverlaufes als 

eine nicht zu schnell bedeutungsniedrige Erklärung wahrgenommen werden sollte. 

Bei der weiteren exegetischen Vertiefung dieser Phrase nehmen wir nun die Meinung 

von F.W. Röcker als die an, die im Kontext der bis jetzt durchgeführten Untersuchungen viel 

Licht auf unser Problem wirft. Die historisch - theologische Auslegung des deutschen 

Theologen bestätigt Paulus (inkl. seiner Mitarbeiter), der auf sich selber hinweist. Damit ist 

sowohl die Zusammengehörigkeit der Gemeinde mit „seinem Apostel“ gemeint, als auch die 

Verbreitung des Evangeliums durch die Thessalonicher selbst. Die weitere Reflektion des 

Exegeten führt aber zur indirekten Person, die für alle (Paulus, Silvanus, Timotheus, jeden 

Thessalonicher, …) die wahre Quelle zum Nachahmen ist – Jesus Christus.626 Dieses Denken 

findet seine Begründung auch in den weiteren paulinischen Schriften. Zu erwähnen sind hier 

besonders die Stellen 1 Kor 4, 14-16 und 10, 31 - 11, 1, wo der Apostel sehr deutlich und klar 

feststellt, dass er zwar wie ein guter Vater ein Vorbild sein kann, aber nie als der, in dem man 

den ewigen und wichtigsten Ursprung des christlichen Lebens finden kann, bzw. suchen soll. 

 
626 F.W. Röcker, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 53-54. 



 212 

Die Quintessenz dieser Meinung zeigt uns der Völkerapostel in Phl 2, 1-11. Obwohl 

diese Perikope nicht der Gegenstand unserer Exegese ist, lohnt es sich, diesen Text kurz 

anzusprechen, der das Beispiel Christi auf eine besondere Art und Weise beschreibt. Mithilfe 

dieser 11 Verse gelingt es dem Apostel, zuerst die Gemeinde nach seiner Vorstellung zu 

beschreiben: „Seid untereinander so gesinnt, wie es dem Leben in Christus Jesus entspricht“ 

(Phil 2, 5). In den weiteren Zeilen gibt der Autor die Antwort, warum dieser Christus Vorbild 

in unserem menschlichen Leben sein soll: Er erniedrigte sich und war gehorsam bis zum Tod, 

bis zum Tod am Kreuz. „Darum hat ihn Gott über alle erhöht und ihm den Namen verliehen, 

der größer ist als alle Namen (…)“ (Phil 2, 8-9). Bei den Versuchungen, diese Perikope näher 

zu betrachten, auch im Hinblick auf den Vers 6, werden wir feststellen müssen, dass es eine 

große Anzahl an Exegeten gibt, die den Christushymnus unterschiedlich auslegen. Aus unserer 

Perspektive ist besonders die Meinung von G.H. Gawthorne interessant, der eine mutige These 

über das Handeln Christi aufstellt. Für den amerikanischen Exegeten scheint dieser berühmte 

Text insbesondere Phil 2, 8 als Beispiel, durch das man auf die Handlungen Jesu Christi nicht 

nur aus dem Blickwinkel des Gehorsams Gott gegenüber schauen soll, sondern auch des 

Dienstes für die Menschen.627 Diese Behauptung würde gut zu Mk 10, 45 passen, wo Jesus 

selber über seinen Dienst spricht: „Der Menschensohn ist nicht gekommen, um sich bedienen 

zu lassen, sondern um zu dienen und sein Leben hinzugeben als Lösegeld für viele.“ Diese 

Worte Jesu beschreiben A. Hecht und H. Thüsing interessant, die in ihrer Erklärung auch 

zugleich unserem Text aus dem Thessalonicherbrief einen neuen Zugang schaffen. Die 

deutschen Theologen weisen auf Christus als Diener hin, der bereit ist, sein ganzes Leben für 

die Freiheit der Menschheit zu opfern. Das ist auch der Grund, warum „die Ganz-Hingabe Jesu 

(…) das Vorbild [ist]. Die seinen sind berufen, ihm darin zu folgen.“628 Wir haben also hier, 

wie bereits gezeigt, wiederum ein Beispiel des göttlichen Handelns. Gott will den Menschen 

einen neuen Weg öffnen, der durch die konkreten Entscheidungen im eigenen Leben zur wahren 

Erkenntnis führen soll.629 Damit jeder und jede das Ziel erreichen und somit das Heil erlangen 

kann, dient Christus als ein Wegweiser und als eine personale Motivation zur Entstehung des 

Gottesvolkes. Diesen göttlichen Willen scheint Paulus zu verstehen, der von Christus spricht 

und zugleich den Glauben an ihm stärkt, damit die Menschen zu Kindern Gottes werden 

können.630 

 
627 G.F. Hawthorne, Philippians (Revised and expanded R.P. Martin) (WBC, Bd. 43), Waco 2004, 89. 
628 A. Hecht / H. Thüsing, Das älteste Jesusbuch. Das Markusevangelium, Stuttgart 42018, 91. 
629 Vgl. Apg. 4, 5-12. 
630 Vgl. R. Riesner, Messias Jesus, 151. 



 213 

Eine derartige Bemühung seitens des Völkerapostels in einer Person ein Vorbild zu 

definieren, war in der antiken Kultur keine Neuigkeit. Diese kulturell-soziologische Form passt 

zum allgemeinen Bild des Verständnisses des Begriffes „Mimesis“, der seinen Ursprung in den 

Theaterinszenierungen hatte, während deren ein Schauspieler „Mimos“ dem Publikum eine 

Szene aus dem Leben, meistens einer niedrigen Gesellschaftsstruktur, vorspielte. Die 

Popularität der Mimesis-Vorstellung im alltäglichen Leben mit all seinen kulturellen Aspekten 

wie Malerei, Bildhauerei, Musik, Tanz oder Poesie, fällt auf das 6/5 Jh. v. Chr. zurück. Dieser 

Prozess der Präparation in verschiedenen Kunstarten erhielt sogar einen eigenen Namen 

μιμητικαι τεχναι. Der erste Vorläufer, der diese Methode auf die Pädagogik transformierte, war 

Platon. Der Philosoph betonte die Rolle der Mimesis bei der Erziehung, bei der die 

nachahmende Rede eine besondere Bedeutung im Bildungsprozess hatte.631 J. Jantzen geht in 

seiner Erklärung unseres Begriffes noch weiter und nennt Aristoteles als jemanden, der die 

platonische Theorie weiterentwickelte. Aus diesem Grund stellt er fest, dass die Mimesis „in 

der Natur des Menschen“ verankert ist.632 

Kommen wir jetzt aber noch zu unserem Substantiv μιμηταὶ zurück. Obwohl es, wie wir 

bereits feststellten, eine wichtige Bedeutung hat, ist es im AT nicht belegt. W. Michaelis stellt 

sogar fest, dass man in der hebräischen Bibel keinen Gedanken daran verschwendet.633 Diese 

Situation ändert sich erst in der LXX. In dieser Bibelübersetzung kommt das Nomen μιμητής 

niemals vor, aber das Verb μιμέομαι sehr wohl.634 Im NT ist unser Begriff nur durch Paulus 

belegt. Das, was wir schon früher in den neutestamentlichen Texten bemerkten, lässt sich auch 

noch durch M. Trimaille bestätigen. Die Verwendung μιμηταὶ hat für den Völkerapostel nicht 

eine Nachahmung des tugendhaften Lebens zum Ziel, sondern die Wahrnehmung des eigenen 

Lebens mit allen seinen Schwierigkeiten, inkl. bzw. besonders in Bezug auf das Leid. Als 

Beispiel nennt der französische Exeget das Verhalten Jesu im Garten Getsemani, wo er 

angesichts des bitteren Leidens das Wort Gottes annahm und sich danach richtete.635 So eine 

Einstellung des eigenen Lebens verlangt Jesus von seinen Schülern, zu denen er sagt: „Wer 

 
631 Vgl. Platon, Der Staat 393-394, in: Platon. Sämtliche Dialoge, Bd. 5, hrsg. v. K. Hildebrandt / C. Ritter / G. 

Schneider, Hamburg 1993, 96-99. 
632 J. Jantzen, Mimesis: I. Philosophisch, in: LThK, Bd. 7, 263. 
633 W. Michaelis, μιμητής, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 4, 665. 
634 Vgl. Weish 4, 2; 15, 9.  
635 Vgl. M. Trimaille, Lettere ai Tessalonicesi, in: Lettere di Paolo, Bd. 2 : Efesini, Filippesi, Colossesi, 1-2 

Tessalonicesi, 1-2 Timoteo, Toto, Filmone, Ebrei, hrsg. v. C. Reynier / M. Trimaille / A. Vanhoye, Cinisello 

Balsamo 2000, 190. 



 214 

mein Jünger sein will, der verleugne sich selbst, nehme täglich sein Kreuz auf sich und folge 

mir nach“ (Lk 9, 23). In dieser Botschaft lässt sich auch ein Leitfaden erkennen, den man 

vielleicht sogar als ein Muster des menschlichen Lebens bezeichnen kann. Gott will durch Jesus 

Christus keine Wiederholungen oder keine Kopie der Taten seines Sohnes, sondern ein 

Verhalten, in dem man das Beispiel Jesu wiedererkennen kann. Wenn man bei diesem 

Gedanken bleibt, muss man den freien Willen der Menschen hervorheben. Eine bloße 

Wiederholung würde selbstverständlich diesen Willen massiv einschränken oder vielleicht 

sogar ausschließen. 

Mithilfe der oben geführten Analyse erkennen wir, wie zentral und wichtig der Begriff 

μιμητής für Paulus und besonders im Verständnis des göttlichen Planes ist. Die Nachahmer, 

von denen der Apostel spricht, sind durch das Leiden miteinander und mit Christus selbst 

verbunden. Für Thomas von Aquin ist das Leid eine Art der Gnade. Der leidende Mensch kann 

das Geheimnis Gottes besser erkennen, da seine Verbindung mit ihm viel intimer wird. Der 

Leidende steht vor Gott und ruft zu ihm. Dieses Verhalten zeigt wiederum Paulus, der 

angesichts der schwierigen Lage von Gott erhört und direkt angesprochen wird: „Er [Gott] aber 

antwortete mir: Meine Gnade genügt dir; denn sie erweist ihre Kraft in der Schwachheit. Viel 

lieber also will ich mich meiner Schwachheit rühmen, damit die Kraft Christi auf mich 

herabkommt. Deswegen bejahe ich meine Ohnmacht, alle Misshandlungen und Nöte, 

Verfolgungen und Ängste, die ich für Christus ertrage; denn wenn ich schwach bin, dann bin 

ich stark“ (1 Kor 12, 9-10).636 

Die deutsche Theologin H. Ravasz stellt fest, dass das Leiden ein sehr wichtiger Teil 

des christlichen Lebens ist. Deswegen spricht sie in Bezug auf das Leiden sogar über „ein 

Legitimationssignal der Christen.“637 Weiters fügt sie hinzu: „Das Leiden demonstriert die 

Authentizität des Glaubens.“638 Eine derartige Betonung des Nachahmens Christi auf dem Weg 

des Leidens widerspiegelte sich im alltäglichen Leben der jungen Gemeinde. In ihr galt das 

Leiden nie als eigene soziale Identifikation innerhalb der durchmischten und unterschiedlichen 

Gesellschaft in der griechisch-römischen Umwelt. Stattdessen bildeten die Leidenden einen 

 
636 Vgl. T. Gałuszka, Piękny Bóg, piękny człowiek. Zło z perspektywy teologii piękna Tomasza z Akwinu, Poznań 

2021, 566-567. 
637 H. Ravasz, Aspekte der Seelsorge in den paulinischen Gemeinden. Eine exegetische Untersuchung anhand des 

1. Thessalonicherbriefes (WUNT II, Bd. 443), Tübingen 2017, 49. 
638 Ebd. 



 215 

kleineren oder größeren Teil der jeweiligen Gesellschaftsstruktur.639 Diese Situation scheint 

sich gerade in unserem Vers zu widerspiegeln, wo die so ausführliche Beschreibung der 

Nachahmung in einer besonderen Form zu erkennen ist. B.R. Gaventa ist der Meinung, dass 

die Stellen 1 Thess 1, 6 und dazu noch 1 Thess 2, 14, die vom μιμητής berichten, eine 

vollzogene Nachahmung bilden. Der amerikanische Exeget vertritt die These, dass die beiden 

paulinischen Perikopen eine Besonderheit sind und sowohl eine Situation in der Vergangenheit 

als auch in der Zukunft präsentieren.640 So ein Denken passt auch zum allgemeinen Prozess der 

Nachahmung, der nie aufhören sollte, sondern im Gegenteil eine dauerhafte Fortsetzung 

fordert. 

Das, was Paulus bis jetzt indirekt angesprochen hat, erhält von nun an eine konkrete 

Form, die die Verwendung des Titels κύριος (Herr) als ein Beispiel zum Nachahmen ist. Durch 

diese Wendung verdoppelt der Völkerapostel die wahre Quelle jeder Nachahmung. Paulus und 

seine Begleiter versuchen einerseits den Thessalonichern ein konkretes Vorbild zu sein, doch 

andererseits ist κύριος derjenige, der die Missionare motiviert und Kraft gibt. In unserem Text 

wurde dieser Prozess durch die Verwendung der Konjunktion καὶ und den beiden Substantiven 

im Genitiv dargestellt, wodurch es zu einer Relation zwischen ὑμεῖς (Thessalonicher), μιμηταὶ 

ἡμῶν (Paulus, Silvanus, Timotheus) und κύριος kam. Das, was aber in der Perikope auffällt, ist 

das Verb ἐγενήθητε (seid geworden), das unsere Subjekte voneinander trennt. Grammatikalisch 

betrachtet bezieht sich unser Tunwort auf das Nomen μιμητής und stellt durch seine Form im 

Aorist Passiv eine Tätigkeit dar, die nicht von heute auf morgen geschieht, sondern eine 

bestimmte Zeit in Anspruch nimmt. Wenn der Autor also schreibt: Ihr seid unsere Nachahmer 

geworden, meint er eine Handlung bzw. eine Bildung der neuen Identität, die in der 

Vergangenheit begonnen hat und bereits abgeschlossen ist. Vielleicht ist F. Bassin deswegen 

der Meinung, dass Paulus durch diese literarische Konstruktion Gott indirekt als denjenigen 

anspricht, der durch seine Kraft die neue Schöpfung schafft.641 So ein Verständnis lässt sich 

auch durch 2 Kor 5, 17 nachvollziehen, wo der Völkerapostel an diesen Gedanken anknüpft 

und weiterentwickelt: „Wenn also jemand in Christus ist, dann ist er eine neue Schöpfung: Das 

Alte ist vergangen, Neues ist geworden.“ Christus ist also der, der den Menschen neu ausrichtet 

und eine neue Lebensperspektive eröffnet. Das Beispiel dieses Prozesses sind die Missionare 

 
639 Vgl. W. Walter, Die Philipper und das Leiden, in: Die Kirche des Anfangs (Fs. H. Schülermann), hrsg. v. R. 

Schnackenburg / J. Ernst / J. Wanke, Leipzig 1978, 417-434. 
640  B.R. Gaventa, First and Second Thessalonians (Interpretation a Bible Commentary for Teaching and 

Preaching), Louisville 1998, 16. 
641 Vgl. F. Bassin, Les épîtres de Paul aux Thessaloniciens (CEB, Bd. 13), Vaux-sur-Seine 1991, 79. 



 216 

selbst, denn wie T. Holtz bemerkt: „[Paulus bezieht] das Nachgestalten von sich sogleich weiter 

zurück auf sein eigenes Nachgestalten Christi.“642 

Wie unsere Überlegungen zeigen, muss man bei der Verwendung des Wortes 

„Nachahmen“ die Person Christi miteinbeziehen, der de facto der Gegenstand jeder Nachfolge 

für die Gläubigen ist. Diese Tatsache lässt sich bestens an dem bereits angesprochenen Wort 

κύριος ablesen. Dieser griechische Titel bedeutet nicht nur „Herr“, sondern auch „Gebieter“ 

und nimmt durch diese breite Bedeutung auch den direkten Bezug auf die alttestamentlichen 

Schriften und somit auf die jüdische Tradition. Ein interessantes Beispiel scheint Ps 16, 2 zu 

sein, wo wir lesen können: ַּילֶֽעָ־לבü יתִ֗בָוטֹ֝  התָּאָ֑  ינָ֣דֹאֲ  הוָהילַֽ֭  תְּרְמַ֣אָ   (Ich sage zu JHWH / zum Herrn: 

Du bist mein Herr / mein Gebieter; mein ganzes Glück bist du allein). Wir sehen, dass das 

hebräische Wort ְהוָהי  als JHWH übersetzt werden kann. Dieses Tetragramm bedeutet aber 

soviel wie „Gott der Väter“.643 Man kann es aber auch als „der ins Dasein ruft“ bzw. „Er, der 

Sein schafft“ weiter definieren.644 So eine Übersetzung ist aber in der Bibel schwer zu finden. 

Dasselbe gilt auch für ְהוָהי  als JHWH. Um die Heiligkeit des Namen Gottes nicht zu 

missbrauchen, wurde eine andere Bezeichnung für Gott entwickelt - ַםשֵּׁה  (der Name) oder ֲינָדֹא  

(mein Herr). Diese Tradition lässt sich auch in den heutigen Bibelübersetzungen finden. Zu 

nennen sind hier z.B. ESV, LB oder auch EÜ. In der LXX finden wir selbstverständlich die 

griechische Sprachvariante – κύριος. Dieser Titel wird auch oft verwendet, um uns die Rolle 

Jesus Christi näher zu bringen. So lesen wir z.B. in 1 Kor 12, 3 oder in Röm 10, 9: „Jesus ist 

der Herr“ oder in Phil 2, 11: „Jesus Christus ist der Herr“. In diesem Kontext ist auch die 

Bekehrung des Apostels Thomas zu verstehen, der sich mit folgenden Worten an den 

Auferstandenen wendet: „Mein Herr und mein Gott“ (Joh 20, 28). An dieser Stelle ist es wichtig 

M. Bednarz zu zitieren, der in seinem Kommentar eine interessante Bemerkung macht. Der 

Geistliche bemerkt in seinen theologischen Ausführungen die Absicht des Apostels Paulus, die 

neutestamentlichen Stellen mit κύριος mit den alttestamentlichen Texten zu verbinden. Er 

betont zusätzlich noch, dass der Heidenbekehrer nicht nur eine bloße Relation darstellt, sondern 

viel mehr sie auch erklärt. Als Beweis seiner Theorie zitiert er folgende Stellen: 1 Thes 4, 6; 

Röm 4, 8; 9, 28. 29; 11, 3. 34; 12, 19; 15, 11; 1 Kor 2, 16; 3, 20; 10, 26; 14, 21.645 

 
642 T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 48. 
643 Vgl. R. Brandscheidt, Jahwe, in: LThK, Bd. 5, hrsg. v. W. Kasper, Freiburg i. Br. – Basel – Rom – Wien 1996, 

712-713. 
644 Vgl. D.N. Friedmann / P. O´Connor, JHWH, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 3, 533-554. 
645 M. Bednarz, 1-2 list do Tesaloniczan, 116. 



 217 

Im weiteren Verlauf des Verses beschreibt der Autor die konkreten Gründe, warum die 

Thessalonicher Nachahmer geworden sind. Diese waren die Annahme des Wortes. Aus den 

früheren Überlegungen wissen wir bereits, dass der Begriff λόγος sehr eng mit dem Terminus 

εὐαγγέλιον verbunden ist. M. Bednarz geht sogar weiter und stellt eine direkte Verbindung der 

beiden Vokabel fest, indem er in ihnen ein Synonym sieht.646 Dasselbe Bild lässt sich auch 

durch die Erklärung der Begriffe εὐαγγέλιον und λόγος durch W. Bauer gewinnen. Der 

berühmte Wissenschaftler vertritt die Meinung, dass es in den neutestamentlichen, darunter sind 

auch paulinische Schriften, genug Stellen gibt, in denen der Terminus „Evangelium“ breiter 

verstanden werden muss, z.B. als „Wahrheitswort des Evangeliums“.647 Eine ähnliche Situation 

präsentiert der Begriff „Wort“, das im NT als „Wort des Evangeliums“, „das geschriebene 

Wort“ bzw. „die geschriebene Rede“ oder auch als „das Wort der Offenbarung Gottes“, was 

auch zum weiteren Verständnis „die göttliche Offenbarung durch Christus“ führt.648 

So ein breites Verständnis unserer Termini lässt sich im Corpus Paulinum besonders 

erkennen. In diesem Kontext scheint es, dass Paulus dadurch die Rolle des Wortes Gottes 

betonen will.649 Dasselbe kann man auch über das Wort Christi sagen.650 Diese Verbindung von 

λόγος, die der Autor immer wieder verwendet, kann kein Zufall sein. Die Theologen sehen in 

diesem Muster ein bestimmtes Handeln, das darauf hinweisen soll, dass Christus das Heil 

verkündet, dessen Ausgangspunkt Gott selbst ist. P.-W. Scheele verwendet sogar in diesem 

Zusammenhang den Ausdruck „Die Inkarnation des Logos durch die Worte Gottes“, den er in 

5 unterschiedlichen Aspekten betrachtet: Gnadenwort – Offenbarungswort – Verheißungswort 

– Forderndes Wort – Befreiendes Wort.651 Wenn wir mit diesem Schema auf unseren Text 

schauen, dann können wir nicht nur sagen, dass das Heil durch Jesus Christus geschah, sondern, 

dass die Thessalonicher bei der Verkündigung dieses Heils beteiligt waren. An dieser Stelle ist 

aber ein mögliches Missverständnis zu beachten. Das spricht auch F. Bassin an. Der 

französische Theologe vertritt die Meinung über die Annahme des Wortes, was letztendlich 

 
646 Ebd., 115.  
647 Vgl. W. Bauer, εὐαγγέλιον, in: Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen Testamentes und 

der frühchristlichen Literatur, 643-644. 
648 Vgl. ebd., λόγος, 968-972. 
649 Vgl. 1 Thes 2, 13; Röm 9, 6; 1 Kor 14, 36; Phil 1, 14. 
650 Vgl. 1 Thes 1, 8. 
651 P.-W. Scheele, Wort des Lebens. Eine Theologie des Wortes, Würzburg 2007, 160-164. 



 218 

auch zur Annahme des Glaubens hinführt. In diesem Lichte ist eine aktive Anteilnahme der 

Gemeindemitglieder bei der Verkündigung zu diesem Zeitpunkt auszuschließen.652 

Obwohl der Autor des Thessalonicherbriefes über die Bedeutung des Wortes und der 

Ausrichtung des eigenen Lebens nach Christus spricht, gibt er sich in seinen Überlegungen 

nicht zufrieden und spricht wiederum die Gemeinde persönlich an. Er tut dies nicht nur 

aufgrund der Informationen, die er über die Briefempfänger hat, sondern versucht diese auf eine 

besondere Art und Weise zu deuten, indem er die Umstände der Nachahmung mit der 

Präposition ἐν (trotz) verbindet. Als Resultat dieser literarischen Methode entsteht eine neue 

Form der Aussage. Dadurch hebt Paulus die Situation der Gläubigen in Makedonien hervor und 

nennt die Widrigkeiten der Thessalonicher bei der Erreichung der Annahme des Glaubens. 

Diese Schwierigkeiten wurden durch Paulus nicht näher erklärt und nur als θλῖψις (Bedrängnis, 

Drangsal, schwierige Lage) beschrieben. Dieses Substantiv kommt in den paulinischen 

Schriften 20-mal vor und nirgends finden wir eine genaue Präzisierung, welche Hindernisse der 

Autor wirklich gemeint hat. Das, was aber speziell scheint, ist die paulinische Reaktion auf 

diese Situationen, die sowohl ihn als auch die anderen Gläubigen betreffen. Ein gutes Beispiel 

für die Bestätigung unseres Studiums liefert uns Phil, wo Paulus wie folgt über sein Drangsal 

schreibt: „Denn ich habe gelernt, mich in jeder Lage zurechtzufinden: ich weiß Entbehrungen 

zu ertragen (…). In jedes und alles bin ich eingeweiht (…). Alles vermag ich durch ihn, der mir 

Kraft gibt. Trotzdem habt ihr recht daran getan, an meiner Bedrängnis teilzunehmen“ (Phil 4, 

11-12). Ein zweites wichtiges Beispiel finden wir im Brief an die Römer. In diesem Fall schreibt 

Paulus nicht mehr in der 1. Person Singular, sondern im Plural und dadurch werden auch die 

Gläubigen miteinbezogen: „Mehr noch, wir rühmen uns ebenso unserer Bedrängnis; denn wir 

wissen: Bedrängnis bewirkt Geduld, Geduld aber Bewährung, Bewährung Hoffnung. Die 

Hoffnung aber lässt nicht zugrunde gehen; denn die Liebe Gottes ist ausgegossen in unsere 

Herzen durch den Heiligen Geist, der uns gegeben ist“ (Röm 5, 3-5). 

Im Kontext der oben präsentierten Überlegungen lohnt es sich, auch das Leben in der 

christlichen Gemeinde und die schon angesprochene Bedeutung des Leidens kurz anzuschauen. 

Ein wichtiger Text, der viel Licht auf unser Problem wirft, ist 1 Kor 1-4 und somit die Frage 

nach der Spaltung unter den Gläubigen. Um die Einheit und die Harmonie in der Gemeinde von 

Korinth zu retten, weist Paulus gerade auf die Bedeutung des Kreuzes und damit auch des 

Leidens hin. Diese Themen sind für T. Söding grundlegend für die Verkündigung des 

Evangeliums. Der Theologe meint sogar, dass das Wort des Kreuzes im paulinischen 

 
652 F. Bassin, Les épîtres de Paul aux Thessaloniciens, 80. 



 219 

Verständnis fundamental ist. Dabei geht es aber nicht nur um das Kreuz per se, sondern viel 

mehr um den Gekreuzigten, der durch seinen Tod die Liebe Gottes zu uns Menschen ersichtlich 

macht.653 Diese rettende Macht eröffnet als Folge einen neuen Zugang zum eigenen Leben und 

auch zum Leid. Die neue Ausrichtung im menschlichen Leben bezieht sich aber nicht nur auf 

den Mitmenschen, sondern auch auf das Leben der Leidenden, die eine besondere Gemeinschaft 

mit Christus gründen. Jesus wird somit zum Träger der Hoffnung und des Trostes. Durch ihn 

werden, wie P. Rompf feststellt, „die Leidenden mit zuversichtlicher Gewissheit zu der Kraft 

und der benötigten Stärke des Glaubens [geführt], welche sich schließlich durch standhaftes 

Ausharren bewährt.“ 654  Wenn wir den theologischen Ausführungen von P. Rompf weiter 

folgen, dann müssen wir sagen, dass ein gläubiges Herz jedem die Zuversicht schenkt, an Gottes 

Hilfe zu glauben. „So bedeutet fortan Glauben = Wissen!“655 Es kann also niemanden wundern, 

dass in diesem Licht Nachahmung, von der in unserem Vers die Rede ist, nie auch die 

Verkündigung des Glaubens bedeutet. So schreibt dazu M. Bednarz: „Die Christen ahmen ihn 

[Jesus Christus] nach und dadurch verkünden sie der Welt das Evangelium. Sie tun all das trotz 

der Verfolgungen und Unterdrückungen.“656 

Das, was das Verhalten der Thessalonicher angesichts der erwähnten Bedrängnisse 

charakterisiert, ist ihre Reaktion, die der Autor mithilfe des Substantivs χαρά (Freude) 

beschreibt. Man könnte sogar sagen, dass aufgrund der bis jetzt gelieferten Informationen der 

Zustand der Gemeinde ein Schlussereignis auf die Verkündigung ist. Aus dem gesamten 

Kontext scheint die Freude eine Art der Belohnung zu sein, die man nach der Ausrichtung des 

eigenen Lebens nach Christus erhält. Als Bestätigung dieser Theorie können wir 2 Kor 6, 10; 

7, 4; 8, 2 und 13, 9 annehmen. Diese Texte zeigen sehr deutlich, wo die Freude sowohl ihre 

Quelle als auch ihr Ziel hat. Gott ist derjenige, in dem man die wahre Freude finden kann. Sie 

ist zugleich auch das Fundament jeder Gemeinde, in der das christliche Leben präsent ist. Genau 

so eine Gemeinschaft wünscht sich Paulus und hofft, immer von der mit diesen Prinzipien 

funktionierenden Gemeinde zu erfahren.657 

Diese Freude, die ein Merkmal der ekklesiologischen Gemeinde sein sollte, ist vor allem 

in der Begegnung, bzw. durch die Gemeinschaft mit Gott begründet. Die entstandene 

 
653 T. Söding, Das Wort vom Kreuz (WUNT, Bd. 93), Tübingen 1997, 254-255. 
654 P. Rompf, Die Thessalonicherbriefe, 41. 
655 Ebd. 
656 M. Bednarz, 1-2 list do Tesaloniczan, 117. 
657 Vgl. J. Wilk, „Teologia kontaktu“ na podstawie Listu św. Pawła do Filipian i Dziejów Apostolskich 16, 

Katowice 2006, 134.  



 220 

Communio eröffnet dem Menschen eine neue Lebensdimension, die für G.L. Müller zugleich 

auch „der Anfang der neuen Heilszeit in der Auferweckung Christi [ist] und all derer, die im 

Glauben zu ihm gehören.“658 Weiters stellt der Dogmatiker fest: „[Jeder Mensch] lebt im Geist 

der Freiheit und der Hoffnung auf das endgültige Offenbarwerden der Gotteskindschaft“659, 

von der auch Röm 8, 18.23 berichtet, die mit unserer Erlösung verbunden ist. Wir sehen also, 

dass der Begriff „Freude“ nicht nur den aktuellen Zustand beschreibt, sondern vielmehr auf die 

Zukunft hin ausgerichtet und mit der Erlösung verbunden ist. In diesem Sinne können wir den 

Terminus „Freude“ um die eschatologische Erwartung bzw. die eschatologische Existenz 

erweitern. Darauf weist U. Schnelle in seinem Beitrag über die neutestamentliche Theologie 

hin. Der Bibelforscher meint, dass es aufgrund der Glaubensannahme bei den Menschen zur 

Entstehung des neuen Seins kommt. In seinem Beitrag können wir wie folgt lesen: „[die 

Gläubigen] (…) haben umfassend teil an der durch Gott in Jesus Christus herbeigeführten 

endgültigen Wende der Zeiten und wissen sich in der Gegenwart bereits bestimmt von der 

Zukunft.“660 

In diesem Sinne und zugleich auch als die Bestätigung unserer Überlegungen scheint 

der Kommentar zum Buch der Psalmen vom Hl. Augustinus zu sein. Der große Kirchenvater 

beschäftigt sich im Hinblick auf Ps 86 (87) und 99 (100) mit der irdischen Freude und begründet 

sie in der Unzerstörbarkeit, d.h. in der Unsterblichkeit. In diesem Sinne können wir festhalten, 

dass die Freude des gläubigen Menschen zu seiner Lebenszeit an der Freude des Himmels 

partizipiert. Dieser Zustand ist möglich, weil wir schon hier und jetzt mit der Gegenwart Gottes 

zu tun haben, was durch die Offenbarung von Jesus Christus ermöglicht wurde.661 So eine 

Interpretation eröffnet den Weg zur Feststellung, dass die Menschen bereits in der Zeit des 

Heils leben. Aus diesem Blickwinkel bedeuten alle Schwierigkeiten des Alltags nicht viel im 

Vergleich zur Erfahrung der Gegenwart Gottes und die Aufnahme in die Gemeinschaft mit 

Gott. 

In diesem Kontext lohnt es sich, unsere Aufmerksamkeit R. Hoppe zu schenken, der die 

Meinung vertritt, dass Freude und Leid eine enge Beziehung miteinander haben. Diese 

Verbundenheit hat selbstverständlich ihre Quelle im Glauben. Der gläubige Mensch kommt zur 

Überzeugung, dass er zur Freude erwählt wurde. Der so entstandene Weg zeigt einen Prozess, 

 
658 G.L. Müller, Katholische Dogmatik, 542. 
659 Ebd. 
660 U. Schnelle, Theologie des Neuen Testaments, Göttingen 22014, 319. 
661 Vgl. J. Sulowski (Hrsg.), Św. Augustyn. Objaśnienie Psalmów (Ps 78-102), Bd. 4, übers. v. J. Sulowski, 

Warszawa 1986, 324ff. 



 221 

in dem „das Leiden um des eigenen Glaubens“ 662 nicht nur eine neue Lebensdimension zeigt, 

sondern viel mehr zur Überzeugung der Annahme der göttlichen Gaben passt. Diese Gaben 

sind nichts anderes als die Früchte des Glaubens, durch die der Gläubige gestärkt und auf Gott 

hin neu ausgerichtet wird, von dem die Zusage der ewigen Glückseligkeit ausgeht.663 Vielleicht 

ist das auch der Grund, warum Paulus relativ oft über die Freude im Hinblick auf das Leiden 

schreibt. Röm 14, 17; 15, 13; Gal 5, 22 oder 2 Kor 6, 1-10 sind dazu gute Beispiele, die die 

These bestätigen, dass die Bedrängnis und die Freude eine gewisse Einheit im Leben der 

Gläubigen bilden. An dieser Stelle könnten wir es vielleicht noch wagen, diesen Zustand, der 

uns die Kraft zum Aushalten aller Leidensformen und zum Empfang der Freude gibt, als „die 

Berufung zur Freude“ bezeichnen. Sie wird durch die Gnade unterstützt, die Gott dem 

Menschen schenkt.664 

Sowie KKK als auch unser Text weisen auf πνεῦμα ἅγιον (Hl. Geist) als das Werk hin, 

durch das die Freude einen konkreten Ausdruck erhält. Dazu verwendet der Autor die Form 

μετὰ χαρᾶς πνεύματος ἁγίου („mit der Freude des Hl. Geistes“). Diese Aussage des Paulus ist 

die Begründung für die Freude, die nicht im Gefühl, sondern im Hl. Geist beheimatet ist.                    

G. Lünemann meint sogar, dass Paulus aufgrund seiner linguistischen Fähigkeiten mit seiner 

Lehre noch weiter geht. Der Völkerapostel verwendet nicht nur den Genitiv. Stattdessen bedient 

er sich der Hilfe vom Genitivus auctoris. Diese Methode verbindet Freude und Geist noch 

stärker und bringt die Funktion des Geistes besser zum Ausdruck.665 Der Geist ist also der, der 

den Thessalonichern die Haltung gibt, in ihren Bedrängnissen die Freude des Glaubens zu 

finden. Diese Freude ist zugleich auch ein sichtbares Zeichen der Aneignung und, wie wir dies 

bereits festgestellt haben, der Wirkung des Glaubens. Wir können im Lichte dieser 

Informationen nicht behaupten, dass die Freude ein natürliches Phänomen ist, das sich 

angesichts des Leidens besonders bemerkbar macht. Die Freude ist viel mehr die Gabe des Hl. 

Geistes, der den Menschen durch seine Kraft stärkt. 666  Dabei ist es auch wichtig, die 

Dauerhaftigkeit dieser Tätigkeit des Geistes zu betonen. Denn aus der allgemeinen Sicht der 

Dinge scheint das Werk des Hl. Geistes nicht eingeschränkt zu sein. In diesem Sinne ist die 

Freude nicht nur mit dem Leid verbunden, sondern auch mit dem Erfolg. Der Ausgangspunkt 

 
662 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 111-112. 
663 Vgl. 1 Kor 15, 52-54; 1 Thess 4, 13-18. 
664 Vgl. KKK 1721, 1722, 1724. 
665 Vgl. G. Lünemann, Kritisch exegetisches Handbuch über die Briefe an die Thessalonicher (KEK), Göttingen 
31867, 30. 
666 Vgl. Röm 15, 13. 



 222 

dieses Verhaltens und der Freude ist die Nähe Gottes. Paulus schreibt doch selber an die 

Philipper: „Freut euch im Herrn zu jeder Zeit! Noch einmal sage ich: Freut euch!“ (Phil 4, 4). 

In demselben Brief meint der Apostel, dass die Freude ihre Dauerhaftigkeit im Glauben hat und 

somit den gläubigen Menschen im Alltag begleitet.667 

Diese Interpretation passt zum allgemeinen Verständnis der Sendung Jesu, die sich, wie 

bereits gezeigt wurde, im Text widerspiegelt. Der messianische Weg Christi wurde erfolgreich 

beendet und die Missionare bekamen die Aufgabe, das Evangelium zu verkünden. Wenn sich 

jemand also unter dem Einfluss der göttlichen Führung befindet, muss er auch die ihm 

anvertraute Aufgabe zuerst als Lebensdienst und zugleich auch als Tätigkeit verstehen, die man 

fröhlich ausüben soll. Damit diese Mission auch erfolgreich bleibt, wird sie mit der Kraft des 

Hl. Geistes geführt. Mithilfe dieser pneumatischen Unterstützung wird die Schar der Missionare 

immer größer und die Frohe Botschaft vom Menschensohn den Menschen gebracht.668 

 

 

V. 7 

 
ὥστε γενέσθαι ὑμᾶς τύπον πᾶσιν τοῖς πιστεύουσιν ἐν 

τῇ Μακεδονίᾳ καὶ ἐν τῇ Ἀχαΐᾳ. 
So seid ihr ein Vorbild für alle Gläubigen in 

Mazedonien und in Achaia geworden. 
 

Der Anfang des neuen Verses verrät uns den Wechsel der Narration. Die Aussage ὥστε 

(so, dass) zeigt, dass nun die Thessalonicher im Zentrum stehen und dass sie denselben Weg 

der Nachahmung gehen wie Paulus und seine Missionare. In diesem Sinne können wir uns 

vielleicht die Feststellung erlauben: Paulus überträgt nun direkt den Inhalt des Textes auf die 

Gläubigen, die von Schülern zu Lehrern wurden. So eine Methode lässt sich auch in Phil 3, 17 

erkennen, wo der Autor ebenso vom Nachahmer zum Vorbild wird. Diese paulinische 

Vorgehensweise ist zugleich auch ein schönes Bild der gelungenen Verkündigung, die die 

göttliche Kraft und das Werk Gottes im konkreten Kontext präsent macht. Dies scheint das 

Verb γενέσθαι (geworden seid) zu bestätigen, das nicht nur eine simple Bildung der neuen 

Identität der Gläubigen beschreibt, sondern einen längeren Prozess, an dessen Ende ein 

 
667 Vgl. Phil 1, 25. 
668 A. Men, Der Menschensohn, übers. v. M. Schierhorn, hrsg. v. K. Mertes, Freiburg a. Br. – Basel – Wien 2006, 

289-295. 



 223 

gläubiger Mensch zum Vorbild werden soll. Grafisch lässt sich diese Überlegung wie folgt 

darstellen: 

 

 

 
Abb. 16: Der Prozess der Bildung eines gläubigen Menschen zum Vorbild 

 

Bei weiterer Betrachtung ist es wichtig, auch die Meinung von P. Iovino zu 

berücksichtigen. Er stellt fest, dass die Entfaltung des Vorbildseins nicht in den Kategorien der 

moralischen Tugenden zu verstehen ist. Stattdessen meint der italienische Theologe die 

Tätigkeit Gottes, die durch die gläubigen Menschen deutlich bzw. erkenntlich wurde und im 

menschlichen Handeln Gott mit seiner Macht beweist.669 In Bezug auf diese Intention des 

Autors spricht R. Hoppe über eine τύπος-Aussage, die auf die in den Versen 5-6 

vorgekommenen Verben ἐγενήθη (geschah) - ἐγενήθημεν (wir sind geworden) – ἐγενήθη (seid 

geworden) und auf die weiteren zwei Subjekte δύναμις (Kraft) und ἅγιον πνεῦμα (Hl. Geist) 

zurückgeht.670 Wir sehen also einen sehr wohl überlegten Weg der Entfaltung des Vorbildseins, 

das in Thessalonich einen konkreten Charakter findet. Dieser ist, wie wir bereits wissen, die 

Freude des Geistes, auch in den Situationen der Bedrängnisse und in der Unterstellung des 

Evangeliums. Es ist dabei zu beachten, dass die beiden erwähnten Beispiele keine Rückschlüsse 

 
669 Vgl. P. Iovino, La prima lettera ai Thessalonicesi, 104. 
670 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 112. 

Verkündigung 
des 

Evangeliums

Glaubwürdiges 
Zeugnis der 
Missonare

Annahme des 
Glaubens bei 

den neuen 
Gläubigen

Neue 
Ausrichtung des 
Lebens bei den 

Gläubigen

Entfaltung des 
Vorbildseins



 224 

sind, mithilfe derer man jede andere Gemeinde aufbauen soll. Anstatt dieser Rhetorik wirft 

Paulus, nach T. Holtz, einen Blick auf die Vergangenheit und die Wirkung der Entscheidungen 

der Gläubigen in der Hauptstadt von Makedonien.671 Wir können vielleicht in diesem Kontext 

feststellen, dass die Thessalonichern die Probe der Zeit bestanden haben, d.h. Gott die Treue 

erwiesen und somit in seinem Geist weiterleben, so wie Gott es auch wollte.672 

All das, was in den früheren Analysen präsentiert wurde, scheint durch das Nomen 

πιστεύουσιν (Glaubenden) bewiesen zu sein. Seine Verwendung im Partizip Präsens weist auf 

seine Wirkung bei den Thessalonicher hin. Die Gläubigen aus Thessalonich motivierten alle 

Menschen im Glauben auszuharren, wodurch sie auch durch Paulus den verdienten Titel 

„Gläubige“ erhielten. Dahinter ist eine genaue Ausrichtung und ein Verhalten im Alltag 

gemeint, die zu einer Bezeichnung des Lebens wurden. 

Der Autor beschreibt in der Endphase des Verses die Orte, wo der Glaube der 

Thessalonicher bekannt wurde und wo man sie als Vorbilder dieses Glaubens wahrnahm. Diese 

Orte waren Mazedonien und Achaia. Diese zwei großen Provinzen galten als Zentren der 

griechisch-hellenistischen Kultur und spielten ebenso eine wichtige Rolle unter der römischen 

Herrschaft.673 Diese Tatsache scheint auch M. Bednarz zu bemerken, der feststellt: „Auf diese 

Weise unterstrich Paulus die Universalität des Christentums.“ 674  Ob man aufgrund der 

paulinischen Mission zu diesem Ergebnis kommen kann, ist nicht ganz schlüssig. Man kann 

aber nicht ausschließen, dass Paulus Mazedonien und Achaia als wichtige Orte auf der 

 
671 Vgl. T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 50. 
672 Vgl. Gal 5, 22; 25. 
673 Im Jahre 146 v. Chr. wurde die gesamte Region der späteren Provinz Achaia von den Römern unterworfen. 

Das gesamte damals eroberte Gebiet konnte jedoch eine große Freiheit genießen. Dies war vor allem durch den 

Verzicht einer Gründung der neuen administrativen Struktur möglich. Die politische Macht übte der Statthalter 

von Makkedonien aus, dem das neue griechische Territorium anvertraut wurde. Erst im Jahre 27 v. Chr. wurde 

Achaia durch die Entscheidung von Kaiser Augustus zur eigenständigen senatorischen Provinz mit dem Sitz des 

Prokonsuls in Korinth (Corinthus) erhoben. Für die Bedeutung von Achaia war aber das Jahr 15 n. Chr. 

entscheidend. Kaiser Tiberius beschloss aus Achaia eine kaiserliche Provinz zu machen, wodurch ihr ein höherer 

Rang zugeschrieben wurde.  Zum Gebiet des neuen administrativen Gebietes des Römischen Imperiums gehörte 

das gesamte griechische Kernland mit seinen zahlreichen Inseln und den Städten Athen und Sparta, die zwar 

offiziell als frei galten, aber dennoch von den Römern abhängig waren. 

Es scheint, dass die Nennung der beiden Provinzen durch Paulus kein Zufall sein kann. Wir haben hier mit zwei 

Gebieten innerhalb des Römischen Imperiums zu tun, die am Rande des Reiches und zugleich auch das Tor zur 

damaligen europäischen Welt waren. Das sieht man ebenso aufgrund unserer Ausführungen in den ersten Kapiteln 

der Arbeit, wo die griechisch-hellenistische Kultur besonders ausführlich besprochen wurde. 
674 B. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 120. 



 225 

Weltkarte betrachtete, die einen großen Einfluss auf die damalige Welt hatten und somit auf die 

mögliche Ausbreitung des Glaubens. Seine Worte im Brief an die Thessalonicher bestätigen 

aber die Bereitschaft der dort lebenden Menschen, das Wort zu hören und danach zu leben. 

 

 

V. 8 

 

ἀφ’ ὑμῶν γὰρ ἐξήχηται ὁ λόγος τοῦ κυρίου οὐ μόνον 

ἐν τῇ Μακεδονίᾳ καὶ [ἐν τῇ] Ἀχαΐᾳ, ἀλλ’ ἐν παντὶ 

τόπῳ ἡ πίστις ὑμῶν ἡ πρὸς τὸν θεὸν ἐξελήλυθεν, 

ὥστε μὴ χρείαν ἔχειν ἡμᾶς λαλεῖν τι. 

Denn von euch aus ist das Wort des Herrn nicht 

allein in Mazedonien und Achaia erklungen, sondern 

überall an allen Orten ist euer Glaube an Gott 

bekannt geworden, sodass wir keinen Bedarf haben, 

etwas darüber zu sagen.     
 

 Der Anfang des Verses (ἀφ’ ὑμῶν) knüpft an den Beginn des Verses 6 (καὶ ὑμεῖς μιμηταὶ 

ἡμῶν ἐγενήθητε) an, wodurch eine kausale Relation entsteht: „Und ihr seid unserem Beispiel 

gefolgt“ – „denn von euch aus“. Die präsentierte Hervorhebung der Thessalonicher passt zu 

den früheren Studien im Vers 7. Wir haben also hier wiederum ein Beispiel des Lobens der 

Gemeinde und ihres Glaubens. In diesem Kontext müssen wir noch die Meinung von H. Hoppe 

berücksichtigen. Der deutsche Bibelforscher sieht in den paulinischen Gedanken keine 

missionarische Aktivität der Thessalonicher und somit ist für ihn die makedonische Gemeinde 

kein Handlungsträger. Diese Rolle übernimmt das Wort des Herrn, das die eigentliche Kraft ist, 

durch die sich der Glaube verbreiten konnte.675 

Eine genaue Untersuchung und weitere Vertiefung der Wendung Wort des Herrn (ὁ 

λόγος τοῦ κυρίου) scheint aus der Perspektive der früheren Studien sowohl des Begriffes λόγος 

als auch κύριος eine gewisse Wiederholung zu sein. An dieser Stelle haben wir es jedoch mit 

einer Einzigartigkeit der paulinischen Theologie zu tun. Zuerst verwendet der Völkerapostel in 

1 Thess 1, 8 die Phrase ὁ λόγος τοῦ κυρίου, die in den paulinischen Schriften nur hier 

vorkommt. Dann gründet der Autor durch seine literarische Konstruktion eine einmalige Form 

der theologischen Informationsweitergabe, die Gott als denjenigen darstellt, der sich bei den 

Menschen offenbarte. Diese zwei Neuigkeiten wollen wir uns näher anschauen, um die 

Intention des Briefverfassers besser zu verstehen. 

 
675 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 114. 



 226 

Zuerst schauen wir uns die angesprochene Wendung ὁ λόγος τοῦ κυρίου an. Wir wissen 

bereits, dass der Begriff κύριος bei Paulus an die jüdische Tradition anknüpft und eine weitere 

inhaltliche Entwicklung erhält. Dies geschieht, indem Jesus Christus als der Herr vorkommt 

und in diesem Zusammenhang in der göttlichen Sphäre beheimatet ist. In der Lehre des 

Apostels ist also Christus als derjenige dargestellt, der, wie z.B. Ps 90, 1 in der LXX beschreibt, 

rettet, treu und Beschützer ist. Wir haben hier also eine Legitimation des Auftrages Gottes, der 

in der Person Jesu, so wie das bei JHWH der Fall war, zum Ausdruck gebracht wird. Mit diesem 

Herrn Jesus wird nun das Wort verbunden. Durch diese einmalige Verbindung entsteht eine 

Botschaft, die sich nach T. Holtz im Evangelium kundtut.676 Diese Botschaft verkündet, dass 

Christus nicht nur von der Offenbarung spricht, sondern, dass er sie selbst ist und jeden retten 

will.677 In unserem Fall kommt es zu dieser Wahrheit durch die Verkündigung des Evangeliums 

als der Frohen Botschaft schlechthin. All diese Informationen fasste sehr interessant F. Laub 

zusammen, indem er, wie folgt, in seinem Werk schreibt: „Dieser Kyrios prägt durch das 

Evangelium, dessen Inhalt er selber ist, die Existenz des Apostels und über den verkündigenden 

Apostel die Existenz der Gemeinde.“678 

Dieses Evangelium über Jesus Christus wird für Paulus nicht nur verkündet, sondern 

viel mehr wird es erklingen. Die Verwendung des Verbes ἐξηχεομαι im Kontext des 

Evangeliums hebt die Bedeutung der Verkündigung der Frohen Botschaft hervor. Dies lässt 

sich auch feststellen, indem man wahrnimmt, dass unser Verb im gesamten NT nur an dieser 

Stelle vorkommt. Es scheint aber mit der missionarischen Tätigkeit des Paulus eng verbunden 

zu sein. Paulus steht doch am Anfang seiner Mission in Europa und „die neue Botschaft“, die 

er den Menschen verkündet, gewinnt eine enorme Dynamik, indem sie angenommen und 

weitergegeben wird. Auf dieses Phänomen bezieht sich in seinen Überlegungen auch P. Iovino, 

der die Möglichkeit nicht ausschließt, dass dieses Verb eine Art der musikalischen Darstellung 

der liturgischen Handlungen des ATs beschreibt.679  Wenn wir diese Erklärung ernstnehmen, 

erhalten wir ein schönes Bild der Verkündigung, das wie eine wohltuende Melodie große 

Begeisterung bei den Menschen erweckt und sie fasziniert. 

Das Geschehen der Verkündigung, von dem Paulus spricht, geht von den 

Thessalonichern aus, dessen Annahme des Glaubens bereits in Mazedonien und Achaia bekannt 

 
676 T. Holz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 51. 
677 Vgl. Lk 19, 10. 
678 F. Laub, 1. und 2. Thessalonikerbrief. Kommentar zum Neuen Testament mit der Einheitsübersetzung, Bd. 13, 

Würzburg 32000, 17. 
679 P. Iovino, La prima lettera ai Thessalonicesi, 105. 



 227 

geworden ist. Von dieser Tatsache wissen wir aus dem früheren Vers. In unserem Text kommt 

es aber zu einer Steigerung: οὐ μόνον - ἀλλ’. Der Glaube der Thessalonicher ist also nicht nur 

in den beiden römischen Provinzen bekannt geworden, sondern an jedem Ort. Welche 

geographischen Gebiete damit gemeint sind, wissen wir nicht. Es ist aber anzunehmen, dass 

Paulus, während er auf die Nachrichten von seinen Mitarbeitern wartete, mit vielen Menschen 

aus verschiedenen Orten Kontakt hatte. Diese Selbstverständlichkeit zwingt uns, die mögliche 

Behauptung ernst zu nehmen, dass der Glaube an Gott, der im Zentrum des paulinischen Lebens 

steht, ein richtiges Gesprächsthema wurde. Deswegen scheint der Versuch einiger Exegeten 

sehr hypothetisch und nicht ganz hilfreich zu sein, einen bestimmten geographischen Ort zu 

definieren.680 

Das aber, was für uns von Bedeutung sein kann, ist ein Versuch, das handelnde Subjekt 

im Vers 8 näher zu identifizieren. Nach einer weiteren literarischen Vertiefung unseres 

Arbeitstextes sehen wir, dass zwei Begriffe bzw. zwei Phrasen eine besondere Rolle in der 

theologischen Aussage des Autors spielen. Diese sind: „Das Wort des Herrn“ und „Glaube an 

Gott“, oder anders gesagt „Wort“ und „Glaube“.  Von diesen beiden Termini spricht auch Röm, 

wo wir lesen können: „Das Wort ist dir nahe, es ist in deinem Mund und in deinem Herzen. 

Gemeint ist das Wort des Glaubens, das wir verkünden“ (Röm 10, 8). Damit wir uns in die 

Exegese des Briefes an die Gemeinde in Rom nicht vertiefen, nehmen wir die Quintessenz des 

paulinischen Denkens an, die uns S. Stasiak in seinem Kommentar darstellt: „Paulus (…) 

betont, dass eigentlich der Glaube das ist, was Gott vom Menschen als Antwort auf das 

prophetische Wort und auf das verkündete Evangelium erwartet. Das Wort erweckt den 

Glauben in denen, an denen es gerichtet ist. Es befindet sich auf ihren Lippen und in ihren 

Herzen, also nahe denen, die bereit sind, zu glauben.“681 Die gezeigte Erklärung präsentiert uns 

das Wort in einem Status, der sich veränderte und letztendlich zum Glauben wurde. Dieses 

Wort erhielt also eine neue Form bzw. einen neuen Inhalt, den man im alltäglichen Leben 

wahrnehmen kann. Wir können in unseren Überlegungen noch weitergehen und nach                 

M. Orsatti feststellen, dass das Wort kein bloßes Wort ist, sondern eine andere Wirklichkeit, 

der diesem Wort als Grundlage diente.682 

 
680  Vgl. E. Richard, Early Pauline Thought. An Analysis of 1 Thessalonians, in: Pauline Theology, Bd. 1: 

Thessalonians, Philippians, Galatians, Philemon, hrsg. v. J.M. Bassler, Minneapolis 1991, 50. 
681 S. Stasiak, List do Rzymian, 483. 
682 Vgl. M. Orsatti, 1-2 Tessalonicesi (LOB.NT, Bd. 2/10), Brescia 1996, 42. 



 228 

Das Wort müssen wir aber noch aus einer anderen Perspektive betrachten. Es kann bzw. 

muss auch in den Kategorien eines Trägers betrachtet werden. Alle Inhalte, die uns λόγος 

präsentiert, schlagen sich im Glauben nieder und motivieren den Menschen, eine Wendung 

sowohl im Denken als auch im Handeln anzufangen. Diese neue Lebensorientierung ist somit 

vom Glauben gesteuert, der uns das Wort verkündet und anvertraut. In diesem Sinne müssen 

wir R. Hoppe recht geben, indem er πίστις (Glaube) als „ein neues Subjekt“ in unserem Text 

betrachtet.683 Auf der anderen Seite ist unser Subjekt nicht nur literarisch zu betrachten, sondern 

viel mehr als eine neue Wirklichkeit und eine neue Kraft, die, wie die Thessalonicher und die 

anderen Gläubigen zeigen, das Bild der Erde verändern kann.684 Der Glaube wird in unserem 

Text in logischer Reihenfolge auch vom Ausführer der Tätigkeit von der unsere bis jetzt 

untersuchte Perikope (1 Thess 1, 2-8) und hier vor allem der Vers 8 berichtet, als Subjekt 

behandelt. In ihm können wir die Krönung der paulinischen Verkündigung bewundern. Dies ist 

der Erfolg bei der Annahme des Glaubens, was der Autor sehr schlicht aber aussagekräftig 

beschreibt: ἐν παντὶ τόπῳ ἡ πίστις ὑμῶν ἡ πρὸς τὸν θεὸν ἐξελήλυθεν. Dieser Glaube, der das 

Subjekt ist, wird in diesem Satz zusätzlich noch durch den Artikel πρὸς gestärkt. In diesem 

Sinne ist es nicht irgendein Glaube, sondern der Glaube an Gott. Diese grammatikalische Form 

ist im gesamten NT nur an dieser einen Stelle nachgewiesen. Wir können annehmen, dass 

Paulus hier einen konkreten Grund hatte, so eine Schreibvariante zu wählen. G. Haufe ist der 

Meinung, dass wir es hier mit einer jüdischen Tradition zu tun haben, die den Glauben an einen 

Gott bekräftigt und somit den Monotheismus gegen den Polytheismus stellt.685 Eine andere 

These präsentiert uns F.W. Röcker. Der Deutsche schreibt nicht nur über eine monotheistische 

Absicht des Autors, sondern will das Objekt bzw. den Inhalt des Glaubens hervorheben, der 

Gott selbst ist.686 Die beiden Erklärungen scheinen sehr schlüssig zu sein. Man könnte sich 

jedoch bei unseren Überlegungen nochmals auf die Meinung von R. Hoppe über „ein neues 

Subjekt“ beziehen und seine Exegese mit den Untersuchungen von B. Schliesser verbinden. 

Der Exeget B. Schliesser beschäftigt sich mit vielen Aspekten des Glaubens, die man 

bei Paulus erkennen kann. Mithilfe des philosophischen Zugangs von E. Lohmeyer schafft er 

eine neue Perspektive und eröffnet einen Weg, der „den paulinischen Glauben“ im Licht des 

eschatologischen Geschehens untersuchen lässt. Anders gesagt, können wir nach dem 

 
683 Vgl. R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 115. 
684 Vgl. Mt 5, 13-16. 
685 G. Haufe, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 28. 
686 F.W. Röcker, Der erste Brief an die Thessalonicher, 58-59. 



 229 

schweizerischen Bibelforscher „Glaube als Geschehenswirklichkeit“ betrachten.687  So eine 

Möglichkeit setzt den Glaubensakt als menschliche Tätigkeit und metaphysischen Plan Gottes 

voraus. Im Sinne unseres Überlegens können wir nach B. Schliesser sagen, dass der paulinische 

Glaube transzendent orientiert ist, und der gläubige Mensch ein Schauplatz des göttlichen 

Wirkens in der Welt ist. Gott ist also derjenige, der den Glauben gibt und durch seine Annahme 

dem Menschen zeigt, dass dieser Glaube in ihm lebt. D.h. nicht nur der Mensch glaubt, sondern 

vielmehr „es glaubt“ im Menschen. In diesem Fall bekommt der Glaube ein personifiziertes 

Gesicht, das Christus selbst ist. Wenn wir uns im Schema dieses Denkens weiterbewegen, 

müssen wir auch zugeben, dass das Heilsgeschehen im Glauben geschieht. Christus und Glaube 

führen somit zum Heilsgeschehen und zur Bestätigung der Existenz Christi, die durch den 

gläubigen Menschen in Zeit und Raum wahrnehmbar werden.688 

Obwohl die oben präsentierte Theorie in einigen Punkten problematisch zu sein scheint 

und mehrmals kritisiert wurde, kann sie für uns ein interessantes Phänomen beleuchten. Denn, 

wenn der Glaube ein eschatologisches Geschehen ist689 und das Heilsgeschehen, wie Christus 

selbst proklamiert, so wie das B. Schliesser sagt, dann können wir annehmen, dass Paulus in 

unserem Vers ein erschließbares Subjekt meint. Dieses ist Christus, den wir durch den Glauben 

anziehen, damit wir nach Gal 2, 20 sagen können: „Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt 

in mir. Soweit ich aber jetzt noch in dieser Welt lebe, lebe ich im Glauben an den Sohn Gottes, 

der mich geliebt und sich für mich hingegeben hat.“690  Der Glaubensvollzug ist also die 

 
687 Vgl. B. Schliesser, Was ist Glaube? Paulinische Perspektiven, 34- 41. 
688 Ebd. 
689 Vgl. R. Bultmann, πίστις: III. πίστις und πιστεύω bei Paulus, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 6, 218-230. 
690 Der Bezug auf Gal 2, 20 scheint aus der Perspektive unserer Arbeit wichtig zu sein. Es bereitet uns aber ein 

Problem, das man bei der Exegese dieses biblischen Textes gut erkennen kann. Damit wir in unseren Ausführungen 

schnell das angesprochene Problem erkennen, versuchen wir uns drei exegetische Meinungen zu Gal 2, 20 kurz 

anzuschauen. 1.) „πίστις enthält hier ganz besonders das Moment des Vertrauens und der Hoffnung. Christus wird 

mich nicht dem mit der Fleischesexistenz gegebenen Schicksal, der physischen Todverfallenheit, überlassen, 

sondern mein wahres Leben, das in der Taufe gewonnen wurde und einstweilen verborgen ist mit Christus in Gott 

(…), endgültig über den Tod siegen lassen. Die Existenz ‚im Glauben‘ ist gewiss eine ‚vorläufige‘ Existenz, aber 

in der Gewissheit, dass der in mir lebende und für mich gestorbene Christus meine mit der Fleischesexistenz 

gegebene Todverfallenheit überwinden wird (…).“ F. Mussner, Der Galaterbrief (HThK.NT Sd.-Ausg.), Freiburg 

i Br. – Basel – Wien 2002, 183. 2.) „Das Leben des in Christus durch die Taufe Gerechtfertigten kann auch als ein 

‚Leben Christi in mir‘ begriffen werden. (…) Die Existenz des Getauften ist nicht mehr durch sein ἐγώ, d.h. den 

bisherigen ‚natürlichen‘ Menschen begründet, sondern durch das in ihm neu geschaffene Leben, Christus.“             

H. Schilier, Der Brief an die Galater (KEK.NT, Bd. 7), Göttingen 121962, 101. 3.) „‚Christus lebt in mir‘. So kann 

der Getaufte sagen. Dieses Christusleben in ihm ist so mächtig, dass man die Lebensführung nicht mehr dem 



 230 

Anerkennung des göttlichen Handelns an mir und die Verkündigung dieses Geschehens. Das 

Beispiel der Thessalonicher zeigt genau diesen Prozess, durch den der Glaube und die 

Verkündigung, hinter denen Gott selber steht, miteinander verbunden sind. 

Wie Gott das verwirklicht, zeigen uns nicht nur Christus und seine Heilstaten, durch die 

wir nach Gal 4, 5 „die Sohnschaft erlangen“, sondern auch durch den bereits mehrmals 

erwähnten Geist. So können wir noch im Gal weiterlesen: „Weil ihr aber Söhne seid, sandte 

Gott den Geist seines Sohnes in unser Herz, den Geist, der ruft: Abba, Vater“ (Gal 4, 6). In 

diesem Sinne setzt der Glaube noch das Vertrauen und die Treue voraus. Dies bemerkt auch    

S. Schreiber, der gerade im Glauben ein starkes Vertrauen in Gott sieht. Die Beziehung, die 

dadurch entsteht, ist besonders in der feindlichen Umgebung ersichtlich, in der die Gläubigen 

leben mussten.691 Die Thessalonicher und die anderen Menschen, die den Weg zum Glauben 

 
eigenen Ich zuschreiben kann. ‚Nicht mehr ich leben‘. Es ist nicht mehr, wie es früher war, dass der Mensch durch 

seine Leistung das Leben ‚führte‘. Das Leben des Getauften wird von Christus bestimmt, der in ihm wirkt und 

herrscht. (…) Dieser Glaube des Getauften ist nicht ein allgemeines Vertrauen auf die Barmherzigkeit Gottes. Er 

ist Glaube ‚an den Sohn Gottes‘, der in seiner Tat Gott, seinen Vater, sichtbar macht. Diese Tat des Sohnes ist ein 

Beweis der Liebe zu ‚mir‘ und der Selbsthingabe für ‚mich‘. Ich sehe also, wenn ich es im Glauben sehe, mein 

Leben als Geschenk der Liebe Christi, als durch die Selbsthingabe des Sohnes Gottes gewährte Gnade.“                    

G. Schneider, Der Brief an die Galater (GS, Bd. 9), Bautzen 21968, 64-65. 

Wie wir in den oben dargestellten exegetischen Ausführungen feststellen konnten, handelt es sich beim Text von 

Gal 2, 20 nicht nur um die Annahme des Glaubens, sondern auch um die Taufe, die der Mensch als Antwort auf 

die Offenbarung des Sohnes annimmt. Diese Tat soll die Mitte des Lebens jedes Gläubigen sein. Außerdem soll 

jeder gläubige Mensch wissen, dass er durch die Zugehörigkeit zu Gott mithilfe der Gnade des Hl. Geistes an 

Wesen und Gestalt seines Sohnes teilgenommen hat. Wenn also die Taufe so wichtig ist, warum schreibt Paulus 

im Brief an die Thessalonicher kein Wort davon? Wie können wir letztendlich die Worte des Apostels über den 

Glauben verstehen, wenn er auf der einen Seite von der Bedeutung der Taufe spricht, auf der anderen aber tut, als 

ob keine Taufe notwendig wäre? Als Hilfe können wir 1 Kor 1, 17 zitieren, wo steht: „Denn Christus hat mich 

nicht gesandt zu taufen, sondern das Evangelium zu verkünden.“ Damit wir uns an dieser Stelle in die Exegese 

des Galaterbriefes nicht vertiefen, versuchen wir uns mit der paulinischen Tauftheologie kurz auseinanderzusetzen. 

Die Taufe beim Apostel muss man auf der Ebene des Interpretationsmittels verstehen. Konkret bedeutete das, dass 

die Taufe selbstverständlich mit dem Glauben verbunden ist, aber nicht als ein rituales Handeln. Sie ist eher ein 

Merkmal des Glaubens. Denn der gläubige Mensch wird für Paulus gläubig aufgrund der Annahme des Glaubens 

als eine Anerkennung der Wirklichkeit, zu der auch die Taufe gehört. Es ist dabei zu beachten, dass die Taufpraxis 

nicht von Paulus erfunden, sondern von ihm bereits vorgefunden wurde, sie gehört somit zum Urchristentum. 

Weiters scheint es noch bedeutungsvoll zu sein, dass man das jetzige Verständnis der Taufe nicht mit den 

damaligen christlichen Handlungen vergleichen kann. Schlussendlich müssen wir verstehen, dass der Apostel, 

wenn er über den Glauben spricht, selbstverständlich die Taufe miteinbezieht, aber sie ist für ihn nicht als Initiation 

zu verstehen. Vgl. M. Wolter, Paulus. Ein Grundriss seiner Theologie, 129-151. 
691 S. Schreiber, Der erste Brief an die Thessalonicher, 108. 



 231 

fanden, bewiesen aber eine starke Gemeinschaft mit Gott. Der Glaube an ihn prägte die 

Gewissheit, dass dieser Gott seine Wirklichkeit in der Person Jesu Christi und in der Kraft des 

Hl. Geistes bestätigt und dem Menschen zur Seite steht, wodurch er sein Leben verändern und 

neu erkennen kann.692  

Das ist auch der Grund, warum Paulus im Abschluss des Verses schreibt, dass er keinen 

Bedarf hat, mehr dazu zu sagen (μὴ χρείαν ἔχειν ἡμᾶς λαλεῖν τι). Der Glaube der 

Thessalonicher, der bereits bekannt war, ist das beste Beispiel, was die Verkündigung der 

Frohen Botschaft bewirkt. Sie sehen hier auch ein Muster, wie der Apostel eine Gemeinde lobte. 

Er zeigt ihnen, was sie selber bewirkten und wie groß sie vor Gott geworden sind. 

 

 

V. 9 

 
αὐτοὶ γὰρ περὶ ἡμῶν ἀπαγγέλλουσιν ὁποίαν εἴσοδον 

ἔσχομεν πρὸς ὑμᾶς, καὶ πῶς ἐπεστρέψατε πρὸς τὸν 

θεὸν ἀπὸ τῶν εἰδώλων δουλεύειν θεῷ ζῶντι καὶ 

ἀληθινῷ 

Denn sie selbst berichten von uns, welchen Eingang 

wir bei euch gefunden haben und wie ihr euch von 

den Götzenbildern zu Gott bekehrt habt, um dem 

lebendigen und wahren Gott zu dienen 
 

 Der Vers bezieht sich direkt auf 1 Thess 1, 8 und erklärt, warum für den Autor keine 

Notwendigkeit besteht, über den Glauben und seine Annahme weiterschreiben zu müssen. Die 

Frage, die sich dabei automatisch stellt, ist die Erkenntnis der Textbotschaft, wer durch die 

Phrase αὐτοὶ γὰρ (denn sie selbst) gemeint ist? In Bezug auf die Verse 7 und 8 würden wir mit 

F. Bassin sowohl die Gläubigen aus Mazedonien und Achaia als auch die Bewohner aus 

anderen Orten nennen.693 Wir können aber auch noch die Meinung vom italienischen Exegeten 

P. Iovino annehmen und auf die Thessalonicher hinweisen als diejenigen, die Paulus in dieser 

Stelle seines Briefes meint.694 Beide Varianten scheinen vertretbar zu sein und mit den bis jetzt 

geführten Studien gut zusammenpassen. Das aber, was viel wichtiger für uns ist, sind die 

Zeugnisse dieser Gläubigen. Sie berichten, dass es die Verkündigung und die damit verbundene 

Bekehrung waren, durch die die Thessalonicher bzw. ihr Glaube berühmt wurden. In dieser 

Darstellung der Fakten meint der Apostel die Ereignisse, von denen die Rede im Vers 5 ist: sein 

Auftreten und seine Botschaft. Die Früchte von seinem Aufenthalt in der Hauptstadt der 

 
692 Vgl. P. Rompf, Die Thessalonicherbriefe, 48. 
693 Vgl. F. Bassin, Les épîtres de Paul aux Thessaloniciens, 84. 
694 Vgl. P. Iovino, La prima lettera ai Thessalonicesi, 106. 



 232 

makedonischen Provinz kann er nun wahrnehmen, denn der Glaube erhält eine Form, die 

glaubwürdig und überzeugend für viele Menschen ist. 

Diese Tatsache beschreibt Paulus durch die Verwendung des Verbes ἀπαγγέλλω 

(berichten), was die Aussage αὐτοὶ γὰρ περὶ ἡμῶν ἀπαγγέλλουσιν ergibt. Wir haben es hier 

also mit einem starken Hinweis zu tun. Dieser zeigt uns, dass die, durch die Wendung αὐτοὶ 

γὰρ gemeinten Menschen, sich mit dem Glauben intensiv auseinandergesetzt haben und zwar 

so stark, dass sie das Bedürfnis haben, davon weiter zu berichten. All das erfährt der Apostel 

und dies motiviert ihn zu schreiben, wie ihm diese Erzählungen bei seiner Tätigkeit helfen (vgl. 

V. 8). 

Ein anderes Licht auf unseren Arbeitsbegriff wirft noch F.W. Röcker. Der deutsche 

Bibelforscher vertritt die These, dass der Apostel durch die Verwendung von ἀπαγγέλλω zum 

Ausdruck bringen will, dass die Menschen, von denen im Text die Rede ist, bereits Gläubige 

sind. Seine Meinung gründet er an der seltenen Verwendung dieses Verbes, das noch in 1 Kor 

14, 25 zu finden ist. An den beiden Stellen erhält unser Terminus für den deutschen Theologen 

keine bloße Bedeutung, die durch viele Exegeten verwendet und als „berichten“ übersetzt wird. 

Stattdessen soll man unser Verb als „bekennen“ übersetzen und somit mit dem Evangelium in 

Verbindung bringen.695 So eine Übersetzung würde bedeuten, dass Paulus schon über einen 

vollendeten Prozess der Glaubensannahme schreibt und nicht nur über die Verbreitung des 

Glaubens informiert, der als ein gewöhnlicher Gesprächsstoff oder eine Tratscherei gilt. Die 

Betrachtung dieser Informationen führt letztendlich zu der Meinung, dass der Glaube an vielen 

Orten bereits praktiziert und verkündet wird. 

Der weitere Begriff, den wir in unserem Text finden und der mit dem bereits 

angesprochenen Verb ἀπαγγέλλω verbunden ist, ist das Substantiv εἴσοδος (Eingang, Zugang 

oder Aufnahme). Dieses Nomen ist außer in dieser Stelle noch in 1 Thess 2, 1 zu finden und 

weist auf die emotionale Relation der Thessalonicher auf das Evangelium hin, das Paulus mit 

seinen Missionaren in der makedonischen Hauptstadt verkündet hat. Die Beschreibung des 

Zugangs der Missionare zur Gemeinde bzw. der Aufnahme der Missionare mit ihrer Botschaft, 

öffnet den in Thessalonich lebenden Menschen die Augen,  zuerst auf ein neues Verständnis 

des Lebens, dann für die neue Religion, die den Gläubigen schon jetzt den Anteil am göttlichen 

Leben und eine soteriologische Perspektive des zukünftigen Lebens anbieten kann.696  Die 

 
695 F.W. Röcker, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 60-61. 
696  Vgl. T. Niemas, Perspektywa eschatologiczna preegzystencji wierzących w przekazie Pisma Świętego 

(Bibliotheca Biblica), Wrocław 2016, 162. 



 233 

Verkündigung so einer Botschaft muss nach Meinung von T. Holtz die Herzen der Menschen 

öffnen, die die Wahrhaftigkeit des Evangeliums erkannt haben.697 Wir haben hier also eine 

indirekte Beschreibung der Reaktion der Menschen auf das Wort der Frohen Botschaft. Leider 

finden wir keine weiteren Informationen über die Reaktion auf die Verkündigung der 

Missionare. Wir können jedoch annehmen, dass das, was die Thessalonicher vom Apostel und 

seinen Begleitern gehört haben, sie sehr überzeugt hat. Wir wissen auch aus der 

Apostelgeschichte, wie die vielen Juden auf die Bekehrung der in Thessalonich lebenden 

Menschen reagiert haben. Aber abgesehen von ihrem Verhalten ist es nachvollziehbar, dass die 

Verkündigung bei den Thessalonichern in erster Linie den Eindruck hinterlassen hat, dass sie 

in ihrem Alltag, d.h. in ihrer Lebensgeschichte, von Gott getragen werden. Am eigenen Leibe 

mussten sie auch das glaubende Wort spüren, indem sie im Vertrauen, in der Hoffnung, ja in 

der Beziehung zu Gott wuchsen.698 

Die Annahme dieser Glaubensinhalte bedeutete die Verabschiedung von den bis jetzt 

praktizierten religiösen Vorstellungen. Dies wurde durch das Verb ἐπεστρέψατε ausgedrückt, 

das man im Kontext unseres Textes als „ihr bekehrt euch oder ihr wendet euch hin“ übersetzen 

kann. Egal, welche Form man auch wählt, wir müssen hier von einer Bewegung ausgehen. 

Gemeint ist also ein aktives Handeln, das den Weg vom ehemaligen Glauben zum Glauben an 

Gott (V. 8) bedeutet. Dies wird auch durch die Präpositionen πρὸς (hin zu) und ἀπὸ (weg von) 

deutlich ausgedrückt. Bevor wir aber zur weiteren exegetischen Untersuchung von ἐπιστρεφω 

kommen, schauen wir uns zuerst noch die Verwendung dieses Begriffes im NT an. In ihm 

finden wir unseren Terminus bis zu 36-mal, davon 18-mal im lukanischen Doppelwerk, was 

man als Hinweis auf einen missionarischen Sprachgebrauch verstehen kann. 699  So eine 

Ansammlung kann darauf hinweisen, dass ἐπιστρεφω in seiner Verwendung mit der Tätigkeit 

der Missionare verbunden und in ihrer Verkündigung verwurzelt ist. Zu diesem Ergebnis 

kommt man auch durch die Vertiefung der Stellen aus dem Corpus Paulinum. Diese sind neben 

 
697 Vgl. T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 54. 
698 Vgl. H. Wilmer, Trägt. Die Kunst, Hoffnung und Liebe zu glauben, Freiburg i. Br – Basel – Wien 32020, 46-

47. 
699 Vgl. Apg 3, 19; 9, 35. 40; 11, 21; 14, 15; 15, 19. 36; 16, 18; 26, 18. 20; 28, 27; Lk 1, 16. 17; 2, 39; 8, 55; 17, 4; 

17, 31; 22, 32. Bei der Vertiefung dieser 36 biblischen Stellen, und besonders bei dieser aus der Apg, erkennen 

wir, dass ἐπιστρεφω mit der Frühphase der Verbreitung des Christentums zu deuten ist. Die Missionare bzw. die 

Gläubigen, die den christlichen Glauben verbreiteten, tun dies meistens in einer heidnischen Umgebung. Die 

Verwendung unseres Verbes kann darauf hinweisen, dass der zum Glauben gelangte Mensch seine derzeitige 

Lebenseinstellung und -führung beenden muss. Genau davon berichtet auch die Apg, in der man nicht nur die 

Berichte über die Bekehrung der Juden findet, sondern auch der Heiden. 



 234 

unserem Arbeitstext noch 2 Kor 3, 16 und Gal 4, 9. W. Bauer weist außerdem auf einen zweiten 

Begriff hin, der nicht nur zum gesamten Kontext passt, sondern viel mehr dem Verb ἐπιστρεφω 

eine neue Bedeutung verleiht. Dieses ist μετανοέω, das man vielseitig übersetzen kann: Reue 

empfinden, Buße tun oder sich bekehren.700 Seine Anwendung finden wir nur bei Paulus in 2 

Kor 12, 21. Es reicht uns aber um festzustellen, dass jede Art der Bekehrung, von der der 

Apostel schreibt, mit einer inneren Wendung zu tun hat. Diese geistige Ausrichtung passt zur 

Gemeinde in Thessalonich, die sich besonders vom Heidentum zum Christentum bekehrt hat. 

Dies lässt sich vor allem im weiteren Verlauf des Textes bestens bestätigen, indem Paulus über 

die Ablehnung des Glaubens an die Götzen schreibt.  

Aus Sicht der Terminologie ist zu beachten, dass Paulus in seiner Bemerkung über die 

Ablehnung der Götter nicht das Judentum meint, sondern die Heiden. Sie müssen ein großer 

Teil der Bekehrten in Thessalonich sein. Wir dürfen dabei aber nicht die Berichte aus der Apg 

vergessen, die davon erzählen, dass auch die Juden den Weg zum Christentum finden. Es ist 

aber anzunehmen, dass sie eine wesentliche Minderheit bilden. Dies lässt sich besonders durch 

den vor kurzem erwählten Begriff εἴδωλον feststellen, der in der LXX einen heidnischen 

Ursprung hat und im AT eine ganze Reihe von Äußerungen beschreibt, die die nicht-jüdischen 

Götter meinen. F. Büchsel ordnet sie in einem Katalog, den man mit dem Bezug auf die Texte 

aus dem AT folgendermaßen darstellen kann: ָבעָע  (vgl. 1 Sam 31, 9; 1 Chr 10, 9), ֶּליםִפ  (vgl. 2 

Chr 33, 22; 34, 7), ֶּלםֶפ  (vgl. Ex 20, 4; Dt 5, 8), ֶםלֶע  (vgl. Num 33, 52; 2 Chr 23, 17), ְּםיפִרָח  (vgl. 

Gen 31, 19. 34f.), ַןמָּח  (vgl. 2 Chr 14, 5), ִּםילִוּלּנ  (vgl. Lev 26, 30), ִׁץוּקּש  (vgl. 1 Kön 11, 5. 7), ֱלילִא  

(vgl. Lev 19, 4), ֵלבֶה  (vgl. Dtn 32, 21; Jer 14, 22; 16, 19), ֵלא  (vgl. Jes 57, 5), ֱםהִ/א  (vgl. Num 

לעַבַּ ,(2 ,25  (vgl. 2 Chr 17, 3), ָּהמָב  (vgl. Ez 16, 16). All diese Bezeichnungen für die heidnischen 

Gottheiten haben ein breites Bedeutungsfeld und werden auch verwendet, um die Götter zu 

benennen oder ihre Abscheulichkeit und ihre Nichtigkeit auszudrücken. Der deutsche Theologe 

meint außerdem, dass diese Begriffe von den Juden dazu verwendet wurden, um deutlich zu 

machen, dass die Götter der Heiden keine wirklichen Götter sind, und die ihnen geweihten 

Kulte mit falschen Vorstellungen organisiert wurden.701 Wir sehen also bei unserer Bibelstelle 

eine neutestamentliche Bezeichnung der Götter und ihrer Kulturen unter den Heiden. In diesem 

Sinne ist es angebracht, die These aufzustellen, laut der der Apostel Paulus im Vers 9 vor allem 

die heidnischen Völker mit ihren Götzenbildern meint. Wenn wir dazu noch Gal 4, 8 oder 1 

Kor 10, 19-21 als Ergänzung unserer Studien nehmen, dann müssen wir unsere Meinung noch 

 
700 W. Bauer, μετανοέω, in: Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen Testamentes und der 

frühchristlichen Literatur, 1036. 
701 F. Büchsel, εἴδωλον, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 2, 374-375. 



 235 

um die Sünde, die Torheit und um die Pflege der alten religiösen Gewohnheiten durch die 

Menschen ergänzen, die Paulus ebenso kritisiert und in Verbindung mit unserem Arbeitsbegriff 

setzt. Für den Völkerapostel gehören diese Aspekte zur Praktizierung der Verehrung von 

εἴδωλον. Das, was er nun fordert, ist die Verabschiedung von diesen Vorstellungen und die 

Wendung zu Gott. 

Der Gott, von dem Paulus spricht, steht nach Meinung von D. Zeller auf keine Weise 

im Gegensatz zum Gottesbild Israels.  Denn, wenn der Völkerapostel über Gott schreibt, ist der 

Gott der Väter miteinbezogen. Man könnte sogar sagen, dass er von diesem Gott selber geprägt 

ist und in der jüdischen Vorstellung Gottes lebt. Doch das, was ihn unterscheidet, ist die 

Vermittlung Jesu Christi, den Gott als seinen Sohn gesandt hat. 702  Die Bekehrung vom 

Judentum zum Christentum heißt also in diesem Kontext, dass die Juden im Glauben der Väter 

die Anmerkung des messianischen Wirkens Jesu erkennen und an seine Mitherrschaft Gottes 

glauben.703 

Die Anknüpfung an die jüdische Tradition sieht man auch besonders gut in zwei 

Adjektiven, die Paulus verwendet, wenn er über die Wendung von den Götzen zu Gott schreibt. 

Der Apostel der Heiden beschreibt Gott als ζάω (lebendig sein) ἀληθινός (wahrhaftig): θεῷ 

ζῶντι καὶ ἀληθινῷ. Gott ist lebendig! Das sagt er selbst über sich: „Einst werden die Söhne 

Israels so zahlreich sein wie der Sand am Meer, der nicht zu messen und nicht zu zählen ist. 

Und statt dass man zu ihnen sagt: Ihr seid nicht mein Volk, wird man zu ihnen sagen: Die Söhne 

des lebendigen Gottes seid ihr“ (Hos 2,1). Die Lebendigkeit Gottes ist sein Attribut und ist nicht 

nur in der Sphäre des göttlichen Besitzes. Er will sich mit seinem Leben teilen, wodurch er in 

die Geschichte der Menschen eindringt. Der Mensch aber, so wie das Paulus tut, erkennt die 

Lebendigkeit Gottes und dankt ihm für diese Offenbarung der Weisheit, die dem Menschen 

hilft.704 Damit wir diese Hilfe richtig erkennen und wahrnehmen können, tritt Gott, wie das        

N. Baumert und M.-I. Seewann beschreiben, „aus seiner Verborgenheit heraus, zeigt sich 

lebendig und lebt gleichsam mit uns. Das aber zeigt er jetzt auf eine neue Weise durch seinen 

Sohn.“705 

 
702 D. Zeller, Der eine Gott und der eine Herr Jesus Christus. Religionsgeschichtliche Erwählung, in: Neues 

Testament und die hellenistische Umwelt (BBB, Bd. 150), Berlin 2006, 47-59. 
703 Vgl. 1 Kor 15, 20-28. 
704 Vgl. Jes 37, 4. 17. 
705 N. Baumert / M.-I. Seewann, In der Gegenwart des Herrn, 17. 



 236 

Die zweite Beschreibung des göttlichen Wesens (ἀληθινός) ist ebenso im AT 

beheimatet. Die Wahrhaftigkeit Gottes ist aber in diesem Fall ein Attribut seines Wesens, das 

aus sich herauskommt und sich per se versteht. Das bezeugen nicht nur die Aussagen aus der 

Schrift, wie z.B. Weis 12, 27 oder 2 Chr 7, 28, sondern viel mehr seine Taten. Zu denen können 

wir ohne weiters die Erschaffung der Welt zählen. Gott als Schöpfer lässt sein Dasein in seiner 

Schöpfung erkennen und dennoch in der Trennung zu seinem Werk bleiben, indem er ihm 

gegenübersteht. Die Berührung und die Erkenntnis seines Wesens lässt sich durch sein 

Schöpfungswort wahrnehmen. Darüber schreibt auch K. Schmid, der durch seine Erklärung der 

Schöpfungsphänome eine Verbindung zwischen „lebendig sein“ und „wahrhaft“ schafft. In 

seiner theologischen Ausführung können wir lesen: „Er [Gott] kann aber über sein Wort – im 

Sinne einer trangentialen Berührung – in sie eingreifen, mit grundstürzenden Folgen: Durch 

sein Wort wird der Himmel geschaffen, ebenso Luft, Wasser und Erde als Lebensräume sowie 

die Lebewesen, die dann diese Lebensräume bewohnen werden.“706 Weiter stellt er noch fest: 

„Genesis 1 [verdankt] die gesamte vorfindliche Lebenswelt einzig und allein dem göttlichen 

Wort (…).“707 Das Wort Gottes, das bereits der Gegenstand unserer Untersuchung war, erhält 

an dieser Stelle ein besonderes Gewicht. Es ist die Zusammenstellung des Schöpfungsberichtes 

aus Gen 1 mit dem Prolog aus dem Johannesevangelium. Zu nennen ist hier P. Borgen, der in 

den beiden Texten die Proexistenz, die Offenbarung und die Inkarnation des göttlichen Wortes 

beschreibt.708 So eine Darstellung wird zum Schlüssel, durch den man die Person Jesu auf eine 

einzigartige Art und Weise mit dem Heilsplan des Schöpfers integrieren kann. In diesem Sinne 

können wir auch sagen, dass Jesus Christus nicht nur die Manifestation des göttlichen Planes 

mit seinem soteriologischen Höhepunkt ist, sondern auch die Transzendenz der Göttlichkeit.709 

Die oben präsentierten Attribute ζάω und ἀληθινός beschreiben das Wesen Gottes und 

zeigen, wie er ist. Gleichzeitig stellt Paulus diese Informationen den diversen Götzen gegenüber 

und zeigt, dass sie weder das Leben schenken, noch wahrhaftig sind. Die logische Konsequenz 

dieser Gegenüberstellung ist die Begründung der falschen religiösen Vorstellungen der Heiden. 

Zugleich gelingt es dem Apostel, eine glaubhafte Schilderung der göttlichen Natur zu zeigen, 

die durch die Treue und Barmherzigkeit gekennzeichnet ist.710 In diesem Zusammenhang und 

als eine Anknüpfung an die weitere exegetische Untersuchung des letzten Wortes in diesem 

 
706 K. Schmid, Theologie des Alten Bundes (NThGR), Tübingen 2019, 277-278. 
707 Ebd. 
708 Vgl. P. Borgen, Targumic Character of the Prologue of John (NTS, Bd. 16), Cambridge 1970, 288-295. 
709 Vgl. G. Strzelczyk, Traktat o Jezusie Chrystusie (Dogmatyka, Bd.1), Olsztyn 2005, 441. 
710 Vgl. 1 Kor 1, 9; Ps 103. 



 237 

Vers, scheinen die Worte des Bibelwissenschaftlers S. Wollenweder sehr interessant zu sein. 

In seiner Publikation schreibt er: „In (…) [der] Mission unter Juden und Heiden greifen die 

ersten Christen auf geprägte Topoi und konturierte theologische Figuren zurück, um Gottes 

neues Wirken zu proklamieren und damit sich selber als Christusgläubige vorzustellen.“711 In 

dieser Aussage lässt sich genau das erkennen, was Paulus in seiner Mission tut; er versucht 

seine Theologie auf dem festen Fundament der Wahrheit, der Offenbarung und der Tradition 

zu verkünden. Alles bekommt von ihm nun eine neue Ausrichtung, die man sehr deutlich am 

Ende der untersuchenden Perikope sehen kann.     

Unsere exegetischen Überlegungen über den Vers 9 ändern das Verb δουλεύω (dienen), 

das in der Perikope in der Form des Infinitives δουλεύειν steht. Die erste Assoziation, die sich 

einem bei der Betrachtung dieses, sich am Ende des Prozesses der Bekehrung befindenden 

Begriffes aufdrängt, ist die Auffassung, dass der Autor des Briefes von seinen Empfängern eine 

dienerische Reaktion als Antwort auf die Anerkennung der Majestät Gott verlangt bzw. als eine 

Selbstverständlichkeit versteht. 

Solch eine Anforderung kann uns fremd und unverständlich vorkommen. Sie ist aber 

sehr eng mit der Berufung und der Person des Apostels verbunden. Diese Tatsache bezeugt 

allein der Wortstamm δουλ, der in den Schriften des Neuen Testaments bis 182-mal vorkommt, 

und die Mehrheit davon im Corpus Paulinum. Der semantische Sinn unseres Terminus ist aber 

nach A. Weiser wesentlich jünger als die paulinische Theologie und die jüdische Tradition 

zusammen. Bei seinem Ursprung bedeutete der Begriff δουλεύω eine abhängige Sklaverei oder 

sklavische Unterordnung, wodurch er eine negative Wirkung hatte. Erst später gewann unser 

Verb die Bedeutung einer dienerischen Haltung. 712  In der griechischen Kultur erhält die 

Wahrnehmung von den Sklaven (δοῦλος) einen anderen Sinn. Sie wurden als niedrigste soziale 

Gruppe angesehen. Der Ausdruck δοῦλος wurde in der Folge im Widerspruch zu den mächtigen 

griechischen Göttern betrachtet, die keine Attribute der absoluten Herrschaft genießen konnten, 

sondern aufeinander angewiesen waren. 

Das Bild der Sklaverei änderte sich wesentlich durch die Juden. Wie wir bei den 

früheren Untersuchungen bemerken konnten, verwendete man in der alttestamentlichen 

Tradition einen breiten Sinn, um eine Situation oder eine Sache zu beschreiben. Das ist auch 

der Grund, warum wir uns den Begriff ֶדבֶע  in der BH in einem wesentlich größeren Kontext 

 
711  S. Wollenweder, Frühere Glaubensbekenntnisse, in: Jesus Handbuch, hrsg. v. J. Schröder / Ch. Jacobi, 

Tübingen 2017, 511. 
712 A. Weiser, δουλεύω, in: EWNT, Bd. 1, 846. 



 238 

anschauen müssen. Diese Tatsache erkennt man in Bezug auf unseren Terminus auf die 

Relation zwischen Mensch und Gott, dem sie schlussendlich dienten.713 Das war auch der 

Grund zur Entstehung der neuen bis jetzt nicht bekannten Ausdruckformen wie „Knecht 

Gottes“ oder „Diener Gottes“. Die Neuigkeit dabei war auch die Betrachtung dieser 

Bezeichnungen, die in der hebräischen Gesellschaft als Ehrentitel galten, die z.B. Abraham 

(vgl. Ps. 105, 42), Mose (vgl. Jos 14, 7) oder David (vgl. Ps. 89, 1) erhielten. Neu in der 

jüdischen Kultur war auch die Anbetung Gottes als den einzigen Herrn des Volkes. Dieser 

Aspekt lässt sich gut in der Perikope erkennen, die über die Einhaltung der Zehn Gebote 

berichtet. Schon zu Beginn des Dekaloges steht: „Ich bin Jahwe, dein Gott, der dich aus 

Ägypten herausgeführt hat, aus dem Sklavenhaus“ (Ex 20, 2ff). Der Theologe J. Flis ist der 

Meinung, dass genau diese Erinnerung an die Befreiung aus der Knechtschaft aus Ägypten die 

Ursache für einen anderen Umgang mit den Sklaven in Israel hatte, als das bei den Griechen 

oder Römern der Fall war.714 

Im NT lässt sich die jüdische Tradition sehr stark wiederfinden. Der Ausdruck „Diener 

Gottes“ wurde in vielen Überlieferungen durch „Diener Christi“ ergänzt. Solche Vergleiche 

führen automatisch zur Schlussfolgerung, dass nun Jesus Christus die dienerische Haltung von 

den Menschen erwartet, so wie dies auch früher Gott von den Menschen erwartet hat. J. Ernst 

ergänzt diese Meinung durch die Feststellung, dass nun Jesus Christus seine Diener hat.715 

Wenn wir aus dieser Perspektive auf Paulus schauen, dann werden wir bei ihm genau die 

sklavische Haltung erkennen können. Ein gutes Beispiel dafür scheint die Bezeichnung „Sklave 

Christi“, die er in Bezug auf seine eigene Person verwendet. J. Flis stellt sogar fest, dass dieser 

Titel mit dem Titel „Apostel“ verbunden ist. Die Zusammenstellung, der durch Paulus 

eingesetzten Begriffe “Apostel“ (vgl. 1 Kor 1,1; 2 Kor 1, 1) und „Sklave“ (vgl. Röm 1, 1; 2 Kor 

4, 5), führen auch zu ihrem wahren theologischen Sinn, der im Namen „Christi Jesu“ oder „Jesu 

Christi“ als die Erfüllung der apostolischen Tätigkeit ist.716 Wir können an dieser Stelle auch 

W. Schenk recht geben und sagen, dass die Titel „Sklave“ und „Apostel“ als Synonyme 

angesehen werden können.717 

 
713 Vgl. Ps 2, 11; 100, 2. 
714 J. Flis, Paulus als Sklave im Lichte des Philipperbriefes, 142.  
715 J. Ernst, Die Briefe an die Philipper, an Philemon, an die Kolosser, an die Epheser (RNT), Regensburg 61974, 

34. 
716 Vgl. J. Flis, Paulus als Sklave im Lichte des Philipperbriefes, 150-151. 
717 W. Schenk, Die Philipperbriefe des Paulus, 77. 



 239 

Wenn wir jetzt mit all diesen Informationen auf unseren Text schauen, dann können wir 

auch die theologischen Untersuchungen der Arbeitsperikope mit den Schlussgedanken 

abschließen, dass der Apostel von den Menschen erwartet, dass sie, sobald sie die Größe Gottes 

anerkennen, ihm dienen werden. Diese Haltung würde zugleich wiederum die Anerkennung 

der göttlichen Majestät bedeuten. Solcher Kreis schließt automatisch den Dienst der Sünde, die 

alten Gewohnheiten und die anderen Götter aus. Die Wahl Gottes heißt aber bereit zu sein, sich 

in den Dienst Gottes zu stellen und somit auch die Befreiung aus der alten Knechtschaft. Das 

Paradox, das auf diese Weise entsteht, lässt den Menschen in die Gemeinschaft mit Gott und 

seinem Sohn kommen.718 

 

 

V. 10 

 
καὶ ἀναμένειν τὸν υἱὸν αὐτοῦ ἐκ τῶν οὐρανῶν, ὃν 

ἤγειρεν ἐκ [τῶν] νεκρῶν, Ἰησοῦν τὸν ῥυόμενον ἡμᾶς 

ἐκ τῆς ὀργῆς τῆς ἐρχομένης. 

und seinen Sohn vom Himmel her zu erwarten, Jesus, 

den er von den Toten auferweckt hat und der uns dem 

kommenden Zorn entreißt.   
 

 Den Abschluss unserer Arbeitsperikope bildet der Vers 10. Seine grammatikalische 

Struktur bezieht sich direkt auf den vorigen Vers, was man durch das Bindewort καὶ bestens 

feststellen kann. Die so entstandene Relation spiegelt sich im Inhalt der durch den Autor 

überbringenden Informationen, die die Briefempfänger erhalten, wider. Bevor wir uns die 

Botschaft des Verses näher anschauen, versuchen wir an dieser Stelle für einen besseren 

Überblick die Gliederung von 1 Thess 1, 9 graphisch darzustellen: 

 
Abb. 17: Graphische Darstellung der Gliederung von 1 Thess 1, 9 

 

Das präsentierte Schema und die geführte theologische Analyse des Verses 9 zeigen, 

dass Gott im Zentrum der Botschaft steht. Die Bekehrung zu ihm fordert die Ablehnung der 

 
718 Vgl. Gal 4, 4-7. 

Mensch
Hinwendung zu Gott 
und die Ablehnung 
der Götzenbilder

Glaube an einen 
lebendigen und 

wahren Gott
Diener Gottes



 240 

Götzenbilder und die Stärkung des Glaubens an einen lebendigen und wahren Gott, dem man 

dienen soll. Die exegetische Untersuchung zeigt, dass dieser beschriebene Weg zur Person Jesu 

Christi führt. Das lässt sich im Inhalt unserer kleinen Perikope (V. 10) bestätigen. Damit wir 

uns diese Verbindungen bzw. die Kontinuität von Gott zu Christus besser vorstellen können, 

stellen wir die Botschaft von 1 Thess 1, 10 im allgemeinen Rahmen dar: 

Abb. 18: Grundrahmen der Botschaft von 1 Thess 1, 10 

 

Unsere Versuche der Eingliederung der Verse 9 und 10 samt ihrer Botschaft ergänzen 

wir noch mithilfe der exegetischen Überlegungen von R. Hoppe und F. W. Röcker, die wir 

aufgrund der besseren Lesbarkeit zusammenstellen: 

 
9a αὐτοὶ γὰρ περὶ ἡμῶν ἀπαγγέλλουσιν  

9a Denn sie selbst berichten über uns,  

 9b ὁποίαν εἴσοδον ἔσχομεν πρὸς ὑμᾶς,  

 9b welchen Eingang wir zu euch hatten,  

 9c καὶ πῶς ἐπεστρέψατε πρὸς τὸν θεὸν ἀπὸ τῶν εἰδώλων 
A 

 9c und wie ihr euch hingewendet habt zu Gott weg von den Götzenbildern, 

  9d δουλεύειν θεῷ ζῶντι καὶ ἀληθινῷ 
B 

  9d um zu dienen dem lebendigen und wahrhaftigen Gott 

  10a καὶ ἀναμένειν τὸν υἱὸν αὐτοῦ ἐκ τῶν οὐρανῶν 

C 

  10a und zu erwarten seinen Sohn aus dem Himmel, 

   10b ὃν ἤγειρεν ἐκ [τῶν] νεκρῶν, 

   10b den er auferweckt hat von den Toten 

   10c Ἰησοῦν τὸν ῥυόμενον ἡμᾶς ἐκ τῆς ὀργῆς τῆς ἐρχομένης. 
   10c Jesus, der uns retten wird aus dem kommenden Zorn. 

 
Abb. 19: Zusammenstelung der Eingliederung von 1 Thess 1, 9-10 

 

Wir sehen, dass die Satzgefüge inhaltlich sehr vielschichtig sind und eine gewisse 

Dynamik in die Textbotschaft hineinnehmen. Die so dargestellte Gliederung präsentiert den 

Botschaft vom 
Vers 9

Anerkennung 
der Person 

Jesus Christus 
als den Sohn

Erwartung des 
Sohnes vom 
Himmel her

Würdigung der 
Auferstehung 

Jesu

Rettung vor 
dem Zorn 

Gottes



 241 

Weg des Glaubens, angefangen von der Ankunft des Paulus in Thessalonich und dessen 

Aufnahme, d.h. die Verkündigung und die Reaktion darauf, bis zur Entstehung einer neuen 

Wirklichkeit, die sich in Jesus Christus offenbart. Die Perspektive, die sich auf diesem Weg 

verwirklicht, erhält zugleich eine eschatologische Erwartung des Kommens Christi als den 

Auferstandenen und den Sohn, um die Gläubigen zu retten. Im Hintergrund des gesamten 

Sinnes der Verse 9 und 10 lassen sich auch drei Abschnitte besonders erkennen, die in ihren 

thematischen Bereichen und in einem gewissen Ausmaß als selbstständig betrachtet werden 

können. Diese sind: die Umkehr zum wahren Gott (A), eine neue Ethik des Lebens (B) und der 

eschatologische Höhepunkt des christlichen Wartens und seine Erfüllung in Jesus Christus 

(C).719 

Aus der Sicht unserer Arbeit und der durchgeführten wissenschaftlichen 

Untersuchungen scheint es wichtig, an dieser Stelle mehr Aufmerksamkeit dem zweiten 

Bereich (B) zu schenken. Die erwähnte Entstehung der neuen Ethik des Lebens können wir 

auch als eine der Folgen des Glaubens verstehen. Gerade die Themen, die sich mit dem 

menschlichen Leben besonders auseinandersetzen, sind nach Meinung von F. Mickiewicz, 

aktuell und wichtig. Die richtige Ausrichtung dieser Thematik in die religiöse Richtung, wie 

das dem Apostel gelingt, schafft in den Gemeinden und in der Gesellschaft überhaupt einen 

neuen Zugang zum eigenen Leben und dessen Wertschätzung auch in Bezug auf die Zukunft 

hin. Die hier begonnene Wendung in der damaligen Welt verursacht die Offenheit für die neue 

Botschaft und die Prophezeiungen, mit denen wir im dritten Bereich (C) zu tun haben.720 In 

diesem Sinne ist es logisch, wenn wir im Vers 9d (B) eine Brücke sehen, durch die der Mensch 

eine Kontinuität des gläubigen Lebens (Juden) oder eine Möglichkeit zum Einstieg (Heiden) in 

die neue Welt des Glaubens erreichen kann. Denn, wie M. Konradt meint, gilt Gottes 

Heilswirken in Christus sowohl den Juden als auch den Heiden in gleicher Weise. Die 

Voraussetzung dafür ist das Bedürfnis des Menschen, dieses Heil zu empfangen.721 

Das, was die angesprochene neue Welt des Glaubens dem Menschen anbieten kann, 

beschreibt der Vers 10. In ihm wird, wenn man den ersten Thessalonicherbrief als das erste 

Schreiben des Apostels Paulus anerkennt, es mit der ältesten Botschaft der christlichen Parusie 

zu tun haben, die auch nachgewiesen werden kann. In diesem Lichte können wir sagen, dass 

 
719  Vgl. R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 116-117; F.W. Röcker, Der erste Brief des Paulus an die 

Thessalonicher, 62-64. 
720 Vgl. F. Mickiewicz, Teologiczna etyka Świętego Pawła, Częstochowa 2017, 19-24. 
721 Vgl. M. Konradt, Ethik im Neuen Testament (Grundrisse zum Neuen Testament. Das Neue Testament Deutsch 

– Ergänzungsreihe, Bd. 4), Göttingen 2022, 63. 



 242 

wir uns hier, laut neuzeitlichen Untersuchungen, mit der ersten christlichen Vorstellung der 

endzeitlichen Wiederkunft Jesu Christi vom Himmel auf die Erde auseinandersetzen. 722 

Gleichzeitig bewegen wir uns im religiösen Bereich, der für den damaligen Menschen völlig 

unbekannte Glaubenswahrheiten, d.h. die Parusie verkündete. Auf dieses Problem weist           

M. Reiser hin, der in seinem Werk den Ursprung des Begriffes der Parusie (παρουσία) in der 

hellenistischen Philosophie sieht. Platon braucht unseren Terminus z.B., um die Relation 

zwischen der Welt der Ideen und den Einzeldingen herzustellen. Er bewegt sich also zwischen 

den Sphären der Immanenz und der Transzendenz und als Lösung sucht er eine Teilhabe 

(μέθεξις) in den beiden Bereichen, was man auch in der Etymologie dieses Begriffes feststellen 

kann. Das griechische παρουσία leitet sich von παρεῖναι (Anwesenheit oder Ankunft) ab und 

ist stark in der kurzen Phrase παρεῖναι εἰς (ankommen in bzw. bei) beheimatet.723 Die weitere 

interessante Meinung zu unserem Thema präsentiert auch K. Medard. Sie vertritt die These, 

dass die Verwendung des Begriffes „Parusie“ auch im religiösen Zusammenhang der 

hellenistischen Kultur als eine Art der göttlichen Epiphanie zu finden ist. Eine große 

Entwicklung des Terminus παρουσία sieht die Wissenschaftlerin erst im AT, wo die Rede 

„vom Kommen Gottes – im Rückblick auf sein machtvolles Herabsteigen auf den Sinai (…) 

und seine künftige rettende oder richtende Erscheinung“724 ist. Bei ihren Studien stellt sie 

aber fest, dass man in der jüdischen Tradition keinen Unterschied zwischen den irdischen 

und den himmlischen Welten erkennen kann.725 Erst im NT, wie wir dies am Anfang unserer 

Überlegungen über die Parusie bemerkt haben, haben wir es mit einer logischen und an sich 

abgeschlossenen Form der Vorstellung von παρουσία zu tun. In der neutestamentlichen 

Weise der Beschreibung der Parusie handelt es sich selbstverständlich um Christus und seine 

Ankunft in die messianische Herrlichkeit, die sich aufgrund der göttlichen Bewegung vom 

Himmel zur Erde ereignen wird. Von diesen Ereignissen erzählte auch Jesus selbst. Er tut 

dies zuerst bei den durch den Evangelisten Markus überlieferten Gesprächen mit seinen 

Jüngern über die Frage nach der Auferstehung der Toten (vgl. Mt 22, 23) und dann im 

Rahmen der Lehre über die Endzeit (vgl. Mt 24, 3-14). Die Parusie, welche Paulus in seinem 

Brief verkündet, ist nicht nur eine Prophezeiung, was sich irgendwann ereignen wird, 

 
722 Vgl. Kap. 3.1.2.3, S. 149-156. 
723  Parusie, in: https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/start.xav?start=%2F%2F*% 

5B%40attr_id%3D%27verw.parusie%27%20and%20%40outline_id%3D%27hwph_verw.parusie%27%5D 

(Stand: 12.01. 2022). 
724 K. Medard, Parusie: I. Biblisch-theologisch, in: LThK, Bd. 7, 1402. 
725 Ebd., 1403 

https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/


 243 

sondern zugleich auch eine Erwartung. Die Thessalonicher warten und erwarten also 

sehnsüchtig die Wiederkunft Jesu. Diese Parusiehoffnung ist besonders, weil sie mit dem 

Sohn verbunden ist, der von Gott her zu ihnen wie zu den anderen gläubigen Menschen 

kommen wird.726 Solche Ansage, mit der der Apostel Paulus die makedonische Gemeinde 

konfrontiert, muss aufgrund der dargestellten Fakten eine große Neuigkeit und eine bis jetzt 

nicht verkündete Botschaft sein. 727  Versuchen wir uns nun diese neue Botschaft näher 

anzuschauen. 

Das Erste, was man aus der Perspektive der früheren Ausführungen im Vers 10 als 

besonders bezeichnen kann, ist die Verbindung der Termini υἱός (Sohn) und οὐρανός 

(Himmel), die in der Form der Phrase τὸν υἱὸν αὐτοῦ ἐκ τῶν οὐρανῶν (seinen Sohn aus den 

Himmeln) zum Ausdruck gebracht wird. Um eine logische und im Text vorgekommene 

Reihenfolge zu bewahren, schauen wir uns zuerst den Begriff οὐρανός näher an.                          

J.-M. Fenasse und J. Guillet beschreiben den Himmel mithilfe der Vorstellung, dass er ein Ort 

ist, wo Gott wohnt. Solche Darstellung, wie die beiden feststellen, soll man nicht banal 

betrachten. Das Bild der himmlischen Wohnung ist eher eine poetische, tiefe und authentische 

„Wirklichkeitsvision unserer Welt oder genauer gesagt des Weltalls, das zur Gänze der Macht 

Gottes untergeordnet ist und mit dem göttlichen Einblick durchbohrt.“728 Zur Wohnung Gottes 

gehört auch die absolute göttliche Transzendenz und seine totale Königsherrschaft, darunter die 

Herrschaft der Wahrheit, Gnade oder Treue. Von dort her ist das Heil zu erwarten, was in der 

Vorstellung des Himmels zum Platz für das Symbol der Erlösung gemacht wird.729 Diese 

Zusammenfassung der Begriffserklärung „Himmel“ wird sehr ausführlich durch die Schriften 

des Alten Testamentes begründet.730 Einige biblische Texte, wie z.B. Dan 7, 1ff. oder 2 Kön 2 

1-18 zeigen jedoch eine besondere Relation der Menschen mit dem Himmel (Daniel und Elija). 

Alle, die sich in so einem Verhältnis befinden, werden mit einer göttlichen Botschaft beauftragt, 

die sie dann an die anderen Menschen weitergeben müssen, um den Plan Gottes zu 

verwirklichen. Im Lukasevangelium finden wir wieder einen anderen Hinweis, der uns sagt, 

dass der Engel Gabriel im Himmel vor Gott steht und dort die Aufgabe erhält, zum 

 
726 Vgl. A. Oepke, παρουσία, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 5, hrsg. v. G. Kittel / G. Friedrich, Stuttgart 2019, 863-

866. 
727 Vgl. J. Frey, ‘Himmels-Botschaft’. Kerygma und Metaphorizität der neutestamentlichen Rede vom ‘Himmel’, 

in: JBTh, Bd 10 (2005): Himmel, Göttingen 2006, 217-218. 
728 J.-M. Fenasse / J. Guillet, Niebo, in: STB, 538. 
729 Ebd., 538-541. 
730 Vgl. Ps. 68, 6. 34; Ps 89, 3; Ps 104, 2f; Ps 119, 89f; Dtn 33, 26; Jes 6, 1f. 8; Dan 2, 37; Neh 1, 4. 



 244 

Hohenpriester Zacharias und zur Jungfrau Maria zu kommen, um sie in den Plan Gottes 

einzuweihen und sie auch daran teilhaben zu lassen. Der Himmel ist in diesem Lichte auch als 

der Ort der Entstehung des Heilsplans und der Entscheidung, ihn durch den Engel auf der Erde 

kundzutun. Letztendlich muss man im Himmel, nach Dan 7, 13. 27, einen Menschensohn 

erwarten, der die Herrschaft Gottes unter den Menschen offenbaren will. 

Die Prophezeiung des Propheten Daniel kann man automatisch mit dem zweiten Begriff 

υἱός in Verbindung bringen. Die so entstandene Relation, die ihre Glaubwürdigkeit aus der Hl. 

Schrift schöpft, führt uns zur Überzeugung, dass der Terminus υἱός nichts anderes ist, als ὁ υἱὸς 

τοῦ θεοῦ (Sohn Gottes). Dies bestätigt auch die beschriebene Bewegung. Vom Himmel, dem 

Ort der göttlichen Wohnung, kommt der Sohn, d.h. einer, der einen Vater in der göttlichen 

Sphäre hat. Die Verwendung eines solchen Titels bzw. einer solchen Beziehung, wenn wir die 

biblische Grundlage nicht beachten wollen, ist in der griechisch-römischen Kultur nichts Neues. 

Auf diese Art und Weise benannte man den Kaiser, um ihm eine besondere Würde und die ihm 

zustehende Macht zu übertragen, die ihre Quelle in Gott hat. M. Bednarz findet die 

Bezeichnung „Sohn Gottes“ in der jüdischen Tradition und leitet sie aus der hebräischen 

Sprache ֵּםיהִ/אֱ ןב  ab. Dank dieser exegetischen Arbeit kann man unseren Terminus in Form 

eines Katalogs darlegen: die Bezeichnung für die Engel731, die Bezeichnung für das gesamte 

ausgewählte Volk Israel732 , die Bezeichnung für die Richter733 , die Bezeichnung für die 

Könige734 oder die Bezeichnung für die frommen Juden735. Diese Zusammenstellung ergänzt 

der polnische Theologe durch die Meinung, dass der Ausdruck „Sohn Gottes“ die Erwählung 

Gottes zur Ausführung einer bestimmten Aufgabe und zugleich auch die aufgrund der dieser 

anvertrauten Aufgabe zugrundeliegende gehorsame Zustimmung meint.736  

Die so dargestellte Exegese passt zu den vielen Aussagen Jesu, der während seiner 

missionarischen Tätigkeit ständig wiederholt und dadurch auch bestätigt hat, dass seine 

Berufung im Willen Gottes verwurzelt ist. Dieses gehorsame Verständnis der Erfüllung der 

göttlichen Aufgabe, bzw. das Verständnis seines Daseins, das im Schatten des göttlichen 

Willens steht, führt Jesus so weit, dass er alle Gläubigen, die im eigenen Leben den Willen 

 
731 Vgl. Ijob 1, 6; 2, 1; 38, 7; Ps 29, 1; Dan 3, 25. 
732 Vgl. Ex 4, 22; Dtn 14, 1; Hos 2, 1; 11, 1; Jes 1, 2; 30, 1; Jer 3, 22; Weish 18, 13. 
733 Vgl. Ps 82, 6. 
734 Vgl. 2 Sam 7, 14; ps 2, 7; 89, 27. 
735 Vgl. Sir 4, 10; Weish 2, 18. 
736 M. Bednarz, List do Tesaloniczan, 129. 



 245 

Gottes erfüllen seine Geschwister nennt.737 Gleichzeitig gibt Jesus selber zu, wie dies in Mt 16, 

15-17 beschrieben wird, dass der Mensch fähig ist, den Willen Gottes zu erkennen und nach 

seinem Plan zu leben.  Daran knüpft Paulus an, wenn er über seinen Glauben, seine Beziehung 

unter den Gläubigen und vor allem über Jesus Christus schreibt. Bei all diesen Fällen verwendet 

er oft den Ausdruck ὁ υἱὸς τοῦ θεοῦ oder ὁ υἱός αὐτοῦ (sein Sohn).738 

Diese Form in der paulinischen Theologie darf uns aber nicht wundern. Im Brief an die 

Philipper zeigt der Apostel, dass der Mensch in seinem Leben auf Christus schauen muss, um 

sich von ihm ein Beispiel zu nehmen (vgl. Phil 2, 1-5). Wenn wir aber unser Leben so 

ausrichten, dann werden wir nicht nur mit Christus verbunden sein, sondern Gott die Treue 

erweisen und ihm unsere Communio mit ihm zeigen.739 Der Kontakt mit Gott, auf der Ebene 

der Gemeinschaft, ist für M. Rosik immer „mit der Berufung zum Heil“ verbunden.740 Weiters 

schreibt der Bibelforscher: „Der Heilsplan beinhaltet nach Paulus drei grundlegende 

Bestandteile: Heilsinitiative, Antwort des Menschen und Einbeziehung des Menschen in die 

Realisierung der Verheißungen.“ 741  Im Zuge der vor kurzem präsentierten Beschreibung 

scheint es auch möglich zu sein, sie aus der Perspektive unserer Perikope umzuschreiben. In 

einem solchen Fall können wir sagen, dass der Heilsplan folgendermaßen ausschaut: 

Offenbarung Christi, Glaube des Menschen und Rettung des Menschen. Der Plan, von dem hier 

die Rede ist, ist ohne Zeit und Raum entstanden. Er ist von Anfang an mit der Person Jesu 

Christi verbunden. Gott offenbart ihn erst durch seinen Sohn, der ebenso von Anfang an bei 

Gott gewesen ist. Beim Abschiedsgebet Jesu, das uns der Evangelist Johannes schildert, bringt 

Jesus genau diese Thematik zur Sprache: Jesus ist das Heil der Welt und durch ihn sind die 

Menschen zum Glauben an Gott gekommen. Dieser Glaube führt die Gläubigen zur Erkenntnis, 

wie Gott ist und was er vorhat. Der Prozess der Erleuchtung kommt nur zu Stande, weil Christus 

und Gott eins sind.742 Um diese Tatsache der christlichen Existenz zu beschreiben, schauen wir 

nochmals auf den bereits in diesem Kapitel angesprochenen Philipperbrief. 

Phil 2, 6 zeigt Christus, der mit Gott gleichgestellt wird. Die so beschriebene Präexistenz 

bzw. die erste Etappe des Daseins Jesu wird durch Paulus mithilfe des Ausdrucks ἐν μορφῇ 

θεοῦ (in der Gestalt Gottes) dargestellt. Im Kontext unseres Problems müssen wir den Begriff 

 
737 Vgl. Joh 6, 28, Mt 4, 17; 12, 50. 
738 Vgl. Röm 1, 3. 9; 5, 10; 8, 3. 29. 32; Gal 1, 16. 
739 Vgl. 1 Kor 1, 9. 
740 M. Rosik, Pierwszy list do Koryntian, 111. 
741 Ebd. 
742 Vgl. Joh 17, 1-26. 



 246 

μορφή als einen Schlüssel bezeichnen, der uns hilft, die Präexistenz Christi besser zu begreifen. 

Im Laufe der Zeit haben sich mehrere Exegeten mit dieser theologischen Materie beschäftigt. 

Ihre Meinungen kann man zusammenfassen und wie unten dargestellt präsentieren: 

 

1. Meinung von J. Behm: Er interpretiert den Begriff μορφή durch seine Gleichstellung 

mit dem Terminus δόξα (Ehre, Herrlichkeit, Ruhm), der in der LXX vorkommt. Diese 

Interpretation spricht der Präexistenz Christi (vgl. Phil 2, 6) jene Ehre zu, die JHWH in 

den alttestamentlichen Beschreibungen besitzt (vgl. Ex 16, 10; 24, 16; 33, 22; Lev 9, 6. 

23; Ps 56, 6; 107, 6). Das Thema der Ehre bzw. der Herrlichkeit spricht auch Christus 

während des letzten Abendmahles an (vgl. Joh 17, 5). Nach dem Verständnis dieser 

Erklärung muss man die Begriffe μορφή und δόξα nicht als Synonyme betrachten, 

sondern als die aufeinander bezogenen Termini, die auf diese Weise die Fülle ihrer 

Ausdruckskraft geben.743   

2. Meinung von J.D.G. Dunn: Er verbindet den Begriff μορφή mit dem Terminus εἰκών 

(Bild, Gestalt, Abbild, Ebenbild). Die so entstandene Relation führt zum direkten Bezug 

der Phrase ἐν μορφῇ θεοῦ auf den Bericht der Erschaffung der ersten Menschen (vgl. Ex 

1, 26) und der Versuchung im Paradies (vgl. Ex 3, 1-5). Gemäß des Vergleiches AT – 

NT ist Adam ein Beispiel der Enttäuschung. Christus hingegen ist der zweite Adam, der 

nicht wollte, die göttliche Existenz als einen Besitz aufzubewahren.744      

3. Meinung von R. Bultmann: Er bezieht sich in seiner theologischen Erklärung des 

Begriffes μορφή auf die synkretische Haltung der Gnostiker, die seine Überlegungen in 

den diversen mythologischen Vorstellungen und Erzählungen gegründet haben. Der 

deutsche Theologe versteht unseren Arbeitsbegriff als eine Art der Daseinsweise, die 

eine gewisse Analogie zur Daseinsweise des Dieners darstellt. In diesem Lichte ist also 

die Form der Existenz Christi aus Phil 2, 6 keine göttliche Form, sondern eine 

Beschreibung der Existenz des Dieners.745     

4. Meinung von E. Schweizer: Er versteht den Terminus μορφή als eine Beschreibung 

eines Status oder einer Stellung Christi. Die so entstandene Relation zwischen Gott und 

Christus beschreibt die Präexistenz Jesu, in der er sich Gott gegenüber befindet. Durch 

 
743 J. Behm, μορφή, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 4, 750-760. 
744 J.D.G. Dunn, The Theology of Paul the Apostle, Grand Rapids 1998, 281-288. 
745 R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, Tübingen 41961, 194. 



 247 

diesen besonderen Status wurde Christus das göttliche Leben und die Einheit mit Gott 

verliehen. Als Jesus sich in diesem Zustand befand, traf er freiwillig die Entscheidung, 

die beschriebene Stellung seiner Existenz zu verlassen und die menschliche Natur 

anzunehmen. Die Folge dieses Schrittes ist die Offenbarung Christi, die in der Existenz 

eines Dieners den Menschen kundgetan worden ist.746       

5. Meinung von T. Nagata: Er ist der Meinung, dass der Begriff μορφή die göttliche 

Inkarnation Christi beschreibt, bei der die Präexistenz ein wesentlicher Teil ist. Diese 

Form der Existenz Jesu Gott gegenüber schützt die Christologie vor der Gefahr der 

Entstehung der Theorie, dass der durch Paulus verkündete Glaube zur möglichen 

Darstellung der polythetischen Religion führen kann.747  

 

Wie die oben präsentierte Zusammenschau zeigt, ist die Beschreibung der Präexistenz 

Jesu und somit seine Relation zu Gott ein sehr komplexes Thema, das mit vielen 

Erklärungsschwierigkeiten verbunden ist. Aus der Perspektive unserer Arbeit können wir aber 

alle dargestellten wissenschaftlichen Aussagen als eine gewisse Ergänzung betrachten, die zur 

Meinung führen kann, dass Christus, der von Paulus verkündet worden ist, in der göttlichen 

Sphäre gelebt und mit Gott sein Leben geteilt hat, bis er auf die Erde gekommen ist, um sich 

uns Menschen zu offenbaren.748 Dieser Jesus hat aber sein Werk noch nicht beendet, da er zwar 

auferstanden ist, aber noch die Aufgabe zu erfüllen hat, uns aus dem kommenden Zorn zu 

entreißen. 

Damit diese rettende Botschaft eine besondere Aussagekraft bekommt und durch die 

gläubigen Menschen wahrhaftig angenommen wird, scheint Paulus im Brief eine eigene 

Methode zu verwenden. Dies sieht man durch die Verwendung des Verbes ἤγειρεν (er hat 

auferweckt). Auf  diese Form greift Paulus in seinen Briefen relativ oft zurück.749 F.W. Röcker 

sieht in dieser Methode die Betonung des Glaubens an die Auferstehung Jesu von den Toten.750 

Auch T. Holtz erkennt an dieser Stelle eine besondere Botschaft, die eine Parallele zu Apg 3, 

15 und 4, 10 darstellt. Laut diesem Kontrastschema ergibt sich eine Bestätigung der besonderen 

 
746 E. Schweizer, Erniedrigung und Erhöhung bei Jesus und seinen Nachfolgern (AThANT, Bd. 28), Zürich 21962, 

93-98. 
747 T. Nagata, A Neglected Literary Feature of the Christ Hymn in Phil 2:6-11 (AJBI, Bd. 9), (1983), 184-229. 
748 Vgl. Röm 8,3, 3. 32, Gal 4, 4. 
749 Vgl. Röm 4, 24; 6, 4. 9; 7, 4; 8, 11; 10, 9. 
750 F.W. Röcker, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 68. 



 248 

Stellung Jesu, der von den Menschen getötet, aber von Gott auferweckt worden ist.751 Warum 

gerade die paulinische Phrase so wichtig ist, scheint R. Hoppe zu erkennen, der indirekt allen 

Theologen recht gibt, sich mit dem Gedanken der Auferstehung Jesu zu beschäftigen. Er 

schreibt: „Die Auferweckung Jesu ist der Ausgangspunkt des eschatologischen Geschehens, 

das von Gott herbeigeführt wird und die Gemeinde von Thessalonich zur endzeitlichen 

Heilsgemeinde bestimmt.“752 Die Intention des Autors ist infolge der Aussage des deutschen 

Exegeten die Erweckung der Hoffnung auf die himmlische Gemeinschaft mit Gott, wo auch 

Christus ist. All das ist möglich, weil Gott am Werk ist und auch das Subjekt des Handelns an 

Jesus ist. Er erweckt seinen Sohn von den Toten und nimmt ihn zu sich, damit er zu seiner 

Rechten sitzen und für uns Menschen eintreten kann. 753  Wir sehen hier, dass bei der 

Beschreibung der Auferstehung Paulus auch den Menschen meint. Es ist eine logische 

Folgerung seines Denkens, da Christus für uns Mensch geworden, gestorben und auferstanden 

ist. Seine Existenz im Himmel muss mit dieser Darstellung der Aufgabe Jesu zusammenpassen. 

Deswegen können sich die Gläubigen darauf verlassen, dass Jesus uns nicht vergisst. Das 

geschieht, weil Christus in einer neuen Relation zu uns steht. In Röm 1, 4 schreibt der 

Heidenapostel über Christus als über denjenigen, der in der Macht der Auferstehung steht und 

deswegen, wie M. Bednarz schreibt, die Möglichkeit hat, ein neues Leben denen zu schenken, 

die an ihn glauben.754 

Im Kontext der bis jetzt geführten theologischen Überlegungen lässt sich eine 

interessante Tatsache in der Komposition des weiteren Verlaufes des Verses erkennen, in dem 

wir lesen können: Ἰησοῦν τὸν ῥυόμενον ἡμᾶς ἐκ τῆς ὀργῆς τῆς ἐρχομένης (Jesus, der uns dem 

kommenden Zorn entreißt). Die Ergänzung der paulinischen Ausführungen ist wirklich Jesu, 

der im Text namentlich erwähnt wird. Man kann sogar feststellen, dass solche Akzentuierung 

der Person Jesu eine bewusste Wiederholung ist. Wir wissen doch, dass dieser Sohn, den Gott 

von den Toten auferweckt hat, Jesus ist. Paulus aber beschließt diese Selbstverständlichkeit 

durch den Namen Ἰησοῦν besonders zu akzentuieren. Wir können hier annehmen, dass Paulus 

gerade diese reale Wirklichkeit besonders am Herzen liegt. Den Grund dafür können wir in 

demselben Vers finden, wo er indirekt feststellt: Jesu ist der Retter! Die Bedeutung dieser 

Aussage und somit des Denkens des Autors bestätigt auch Ch. Stettler, der in seinen 

wissenschaftlichen Untersuchungen wie folgt schreibt: „Im Vordergrund steht das 

 
751 T. Holz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 59. 
752 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 123. 
753 Vgl. Röm 8, 34. 
754 M. Bednarz, 1-2 list do Tesaloniczan, 130. 



 249 

eschatologische Thema der Äonenwende durch Jesus Christus, der neuen Schöpfung, deren 

man nicht durch Toragehorsam teilhaftig werden kann – wegen der allgemeinen Sündhaftigkeit 

–, sondern nur durch den Glauben an Christus aufgrund seines Sühnetodes [teilhaftig werden 

kann].“755 

Eine derartige Zusammenstellung der Christologie, der Soteriologie, der Eschatologie, 

der Sündhaftigkeit und der jüdischen Tradition eröffnet ein neues Kapitel der paulinischen 

Theologie, die wir bis jetzt nur indirekt besprochen haben. In der Betrachtung des 

Verständnisses des Endgerichts bei Paulus, bei der wir gerade sind, müssen wir uns die 

Sinnhaftigkeit der christologischen Versöhnung näher anschauen, die im Begriff 

„Rechtfertigungslehre“ beinhaltet ist. Wir können auch fragen, was den Menschen vor dem 

Angesicht Gottes rechtfertigen kann und warum das überhaupt notwendig ist? 

Diese Terminologie und die damit verbundenen Probleme waren zur Zeit des 

Völkerapostels nichts Neues. Sie war auch für die Juden und andere heidnische Völker wie 

Griechen oder Römer ein Thema, mit dem sie sich auseinandersetzten.756 Aufgrund seiner 

Stellung Gott gegenüber ist zu beachten, dass das Judentum als ein auserwähltes Volk mit dem 

Gedanken der Gerechtigkeit vor Gott besonders gut vertraut sein musste, obwohl das Wort 

„Rechtfertigung“ nicht zur Sprache kam. Der Sache nach war aber sehr wohl unsere Thematik 

unter den Juden präsent und aktuell. Dies kann man zuerst durch die vor kurzem angesprochene 

Zuwendung JHWHs zum Volk Israel und dann als Folge durch die besondere Erwählung dieses 

Volkes durch Gott feststellen. Die Reaktion des Menschen auf solche Güte Gottes setzte die 

Treue, Loyalität und die Liebe zu diesem Gott voraus. M. Theobald sieht in diesem Kontext die 

wesentliche Bedeutung der Tora „als Heilsgabe Gottes und Unterscheidungsmerkmal Israels 

von den Völkern.“757  Diese Stellung der Bücher Genesis, Exodus, Levitikus, Numeri und 

Deuteronomium führt direkt zur Entstehung des Rahmens, in dem die Gerechtigkeit als das der 

Erwählung Gottes gemäße Verhalten gesehen wurde. 758  Die weitere Entwicklung der 

 
755 Ch. Stettler, Das Endgericht bei Paulus (WUTN, Bd. 371), Tübingen 2017, 24. 
756  Um ein eventuelles Missverständnis zu vermeiden, scheint es an dieser Stelle wichtig zu sein, auf die 

Rechtfertigung zu achten, die als solches in der Religion eine wesentliche Rolle spielte. Der Rechtfertigunsgedanke 

beinhaltet auf diese Art und Weise das Judentum und somit seine Sympathisanten. Zu dieser Gruppe muss man 

besonders die im Text erwähnten Griechen und Römer und andere Völker zählen, die zu den Proselyten gehörten. 

Es ist auch anzunehmen, dass dieses Thema für die Hellenisten und Römer von Bedeutung war. Dafür spricht doch 

die Position des Apostels Paulus, der gerade in diesem Milieu besonders aktiv war. 
757 M. Theobald, Rechtfertigung: III. Frühjudentum, in: LThK, Bd. 8, 884 
758 Ebd., 885. 



 250 

Bewertung der Tora im eigenen Leben war die genaue Unterscheidung   ihres Charakters, den 

man, wie E. Zenger und C. Frevel feststellten, unter zwei Aspekten betrachten soll: 

geschichtlich und gesetzlich. Der Doppelcharakter der Tora als Geschichte (Evangelium) und 

Gesetz (Lex/Nomos) steht nicht im Gegensatz zueinander, sondern sie ergänzen sich 

gegenseitig. In der Praxis schaute dieses Miteinander so aus, dass das Gesetz ein Ausdruck der 

Rettung bzw. der Befreiung Gottes war, das sich im Laufe der Geschichte ereignete und somit 

eng mit der Gründungsgeschichte des Volkes Israel verbunden war.759 Auf diese Tatsache einer 

besonderen Beziehung und deren aktiven Wahrnehmung durch Israel weist auch O. Kaiser hin, 

dessen Meinung wir als eine gewisse Zusammenfassung annehmen können. Er schreibt: „Der 

von Israel geforderte Gehorsam gegen das Gesetz ist nicht die Begründung, sondern die 

Bewährung seiner Existenz als des Volkes Gottes und die Antwort auf die Liebe, mit der es 

Gott zuerst geliebt hat. Er bewirkt auch nicht die Erlösung, sondern er bewegt Gott dazu, Israel 

in seiner Barmherzigkeit zu erlösen.“760 Die vor kurzem beschriebene Relation, die man auch 

im Lichte einer Spannung zwischen der Geschichte und dem Gesetz vertiefen kann, lässt sich 

nach E. Zenger grafisch sehr interessant darstellen: 

 

Genesis Exodus Levitikus Numeri Deuteronomium 

    Geschichte    ®     Geschichte    ®       Gesetz       ®    Geschichte     ®       Gesetz 

¯    ¯ 

(Verheißung) (Gericht « Rettung) (SINAI) (Gericht « Rettung) (Verheißung) 

Gen 1-9  Lev 16f  Dtn 30-33 

Fundament: 

Schöpfung 
 

Mitte: 

Versöhnung 
 

Perspektive: 

Tod - Leben 

 
Abb. 20: Relation zwischen Geschichte und Gesetz in der Tora 

 

Die Frage, die wir uns bis jetzt noch nicht gestellt haben und die aus der Perspektive 

unseres Themas wesentlich ist, ist das Problem der möglichen Verfehlung des 

Gemeinschaftsverhältnisses und dessen Folgen für Israel. Im Kontext unserer Überlegungen 

können wir die Meinung von T. Hieke interessant finden, der über die Sünde als einen Grund 

 
759 E. Zenger / C. Frevel, Heilige Schrift der Juden und der Christen, in: Einleitung in das Alte Testament, 83-86. 
760 O. Kaiser, Der Gott des Alten Testaments. Theologie des AT 1: Grundlegung, Göttingen 993, 351. 



 251 

schreibt, durch den alles, was uns von Gott trennen kann und eine „Störung des heilvollen 

Kommunikationsverhältnisses [ist].“761 Wir sehen also, dass die Sünde das Angebot Gottes 

zerstören kann, was uns letztendlich von ihm trennt. In solchem Fall ist die Sühne bzw. die 

Versöhnung gefragt. Die alttestamentlichen Berichte aus der Tora liefern uns hier einen großen 

Reichtum an Informationen. Laut denen ist JHWH in seinem Urteil frei.762 Er kann von der 

Sünde des Menschen Abstand nehmen763 oder auch durch die Vergebung dem Sünder einen 

neuen Anfang ermöglichen.764 Bei all diesen Betrachtungen der göttlichen Vergebung müssen 

wir beachten, dass einige Perikopen im Zuge der Beschreibung der Barmherzigkeit JHWHs 

auch über die gebliebene Strafe berichten.765 In 1 Sam 12, 13f wird uns berichtet, dass die 

Vergebung der Strafe durch JHWH keine einfache Tatsache ist. Der Verfasser dieses Buches 

weist auf keine Selbstverständlichkeit hin, dass die Vergebung durch Gott gleichzeitig keine 

Erlassung der Strafe bedeutet. Diese Gegebenheit bemerkt auch R. Knierm, indem er die 

Vergebung der Sünden in der Kategorie eines nie endenden Prozesses zu erklären versucht. Für 

den alttestamentlichen Theologen bedeutet die Vergebung eine dauerhafte Erinnerung an die 

Taten der Vergangenheit, die man nicht vergessen kann und die unser Leben ständig begleiten 

werden.766 Die Quelle für die sündhafte Belastung des menschlichen Lebens und deren Prägung 

der menschlichen Existenz ist der Mensch selbst. Das lässt sich sehr gut durch den Bericht in 

Gen 2- 3 erkennen, wo man eine Probe der Erklärung finden kann, wie die Sünde auf die Erde 

gekommen ist und warum sie mit dem Menschsein so verbunden ist. Die Quumran-Funde 

liefern uns zusätzlich noch die Informationen, dass sich der Mensch seiner Schwäche bewusst 

war und mit dieser Schattenseite der eigenen Existenz leben musste.767 Im Kontext dieser 

Informationen müssen wir S. Stasiak recht geben, wenn er feststellt, dass aufgrund der 

menschlichen Schwäche, was in der Anthropologie begründet ist, der Leib des Menschen unter 

dem Einfluss der Sünde steht. Sie schwächt die Schöpfung. Die Folge ist somit die 

eingeschränkte Möglichkeit des Menschen, dem Gesetz zu folgen und somit im dauerhaften 

 
761 T. Hieke, Levitikus 1-15 (HThK.AT, Bd. 6,), Freiburg i. Br 2014. 89. 
762 Vgl. Gen 8, 21f. 
763 Vgl. Ex 32, 12. 14. 
764 Vgl. Jer 31, 43; 33, 8; 50, 20. 
765 Vgl. Ex 32, 30-35; Num 16, 20-35. 
766  Vgl. R. Knierim, Zur Gestaltung der alttestamentlichen Hamartiologie, in: Sünde. Ein unverständlich 

gewordenes Thema (German Edition), hrsg. v. S. Brandt / M.H. Suchocli / W. Welker, Neukirchen-Vluyn 1997, 

71-114. 
767 Vgl. 1QH 4, 30; 1QS 1, 7f; 1QS 11, 9f. 



 252 

Verhältnis zu Gott zu stehen. 768 Die Rolle des Gesetzes wird auf diese Art und Weise aber nicht 

gemildert. Im Gegenteil, die Kraft des Gesetztes wird dem Menschen gegenübergestellt, der ein 

neues Instrument braucht, um vor Gott gerecht zu werden. Der neue Zugang zum von Gott 

versprochenen und angekündigten Heil muss alle Aspekte der menschlichen Existenz 

ansprechen und berücksichtigen. Wenn der Mensch aber nicht die Kraft hat, das Angebot Gottes 

anzunehmen, scheint es, dass Gott sich nun selber anbieten muss, damit die Schöpfung nicht 

der Vergänglichkeit unterworfen wird, sondern einer Zukunft bei Gott.769 Deswegen können 

wir auch in Röm 8, 21 lesen: „Auch die Schöpfung soll von der Sklaverei und Verlorenheit 

befreit werden zur Freiheit und Herrlichkeit der Kinder Gottes“. 

Damit wir uns im späteren Verlauf der Arbeit eventuelle Fragestellungen ersparen, die 

von uns das Wissen fordern werden, warum z.B. für Gott der Mensch und seine Rechtfertigung 

so wichtig sind, oder welche Probleme der menschlichen Existenz das Verhältnis des Menschen 

zu Gott belasten, lohnt es sich, sich die Meinung von K. Koenen und R. Kühschelm 

anzuschauen. Sie geben in ihrem Kommentar nicht nur die Antworten auf unsere Fragen, die 

mit dem Thema unseres Kapitels verbunden sind, sondern schaffen auch einen guten Übergang 

vom Verständnis des Heilwirkens Gottes im Alten und Neuen Testament. In der folgenden, ein 

wenig längeren, Ausführung der beiden Theologen können wir lesen: „Am eschatologischen 

Handeln Gottes zeigt sich der Wille Gottes mit der Welt. Er will das Wohl und Heil dieser Welt. 

Diesem Willen Gottes muss das menschliche Handeln entsprechen. Das heißt: es muss so 

geartet sein, dass es auf das Wohl und Heil dieser Welt zielt. Der Verheißung, dass die Gebote 

in der eschatologischen Heilszeit erfüllt werden, entspricht der Imperativ, sie schon jetzt zu 

erfüllen.“770  Die Bibelforscher führen noch weiter aus: „Der Verheißung eines weltweiten 

Friedensreichs entspricht der Imperativ, schon jetzt weltweit Frieden zu schließen. Der 

Verheißung, dass Gott gegen Unrecht, Elend und Krankheit angehen wird, entspricht der 

Imperativ, schon jetzt gegen Unrecht, Elend und Krankheit anzugehen. Was werden soll, sollte 

jetzt schon werden.“771 

Wir sehen aufgrund der präsentierten wissenschaftlichen Studien, dass die Werke des 

Gesetzes kaum haltbar sind und deswegen den Menschen nicht in die Gemeinschaft mit Gott 

führen können, so wie Gott es gewollt bzw. verlangt hat. „Identity markers“ dessen, was Gott 

 
768 Vgl. S. Stasiak, List do Rzymian, 78-89. 
769 Vgl. Röm 8, 20. 
770 K. Koenen / R. Kühschelm, Zeitwende, 56. 
771 Ebd. 



 253 

wirklich meint, ist die volle Gebotserfüllung. Aufgrund des paulinischen Zugangs und seines 

theologischen Verständnisses geht der Apostel weiter und stellt den Glauben an Jesus Christus 

als das dar, was von nun an zur Rechtfertigung führen soll. Dieser Glaube ist in den Augen des 

Heidenapostels universal und nicht eingeschränkt. Deswegen können wir in Gal 3, 28-29 lesen: 

„Es gibt nicht mehr Juden und Griechen, nicht mehr Sklaven und Freie, nicht Mann und Frau; 

denn ihr alle seid eins in Christus Jesus. Wenn ihr aber zu Christus gehört, dann seid ihr 

Abrahams Nachkommen, Erben kraft der Verheißung“. Die Aufhebung der Unterschiede, von 

denen vor kurzem die Rede war, wurden, wie das F. Mußner feststellte, nicht in der 

soziologischen oder kulturellen Absicht des Autors verwendet, sondern, um deutlich zu 

machen, dass sie „jegliche Heilsbedeutung vor Gott verloren [haben].“ 772  Das, was jetzt 

notwendig ist, ist die volle Gemeinschaft mit Gott, die für alle gilt. Das heißt aber nicht, dass 

die „alte Verheißung“ ihre Funktion verloren hat. Im Gegenteil, Paulus meint etwas ganz 

anderes. Etwas, was wir mit den Worten von C. Landmesser beschreiben können: „Paulus stellt 

bei der Frage nach dem Heil Juden und Heiden tatsächlich vor die grundsätzliche Alternative: 

Das Heil kommt entweder durch einen umfassenden Toragehorsam oder eben durch den 

Glauben an Christus.“773 Weiters sagt der Exeget aber: „Aufgrund seiner anthropologischen 

Einsichten in das Wesen des Menschen, der außerhalb des Glaubens von der Sünde beherrscht 

wird, ist es für Paulus eindeutig, dass die Toraobservanz weder für Juden noch für Heiden zum 

Heil beitragen kann.“774  Obwohl Paulus entschlossen die neue Ordnung der menschlichen 

Rechtfertigung proklamiert, verabschiedet er sich nicht von der alten Verheißung. Er weiß 

jedoch, dass der Mensch diese alttestamentliche Verheißung nie erfüllen wird. Deswegen bietet 

er jedem einen Weg mit Christus an. Dieser Weg, wie das D. Wenham beschreibt, führt in die 

Gemeinschaft im Sinne des Bundes, schenkt sowohl das Vertrauen auf Jesus und seinen 

rettenden Tod als auch das neue Leben des Gottesvolkes. Letztendlich schenkt der Weg mit 

Christus ein aktives Empfangen der Gabe, durch die man vor Gott gerecht gemacht wird.775 

Die präsentierte Meinung des Bibelforschers zeigt, wie die Rechtfertigung der Ehre 

Gottes als eine auf den Menschen zurückgekommene Gnade wirkt. Dies geschieht in allen 

Aspekten des Lebens. Deswegen ist der Mensch ein Teil des Geschehens, das sich ständig durch 

 
772 F. Mussner, Der Galaterbrief, 264. 
773 C. Landmesser, Umstrittener Paulus. Die gegenwärtige Diskussion um die paulinische Theologie, in: ZThK, 

Bd. 105, (2008), 409. 
774 Ebd. 
775 Vgl. D. Wenham, Tom Wright, Justification: God’s Plan und Paul’s Vision. A review article, in: EvQ, Bd. 92, 

(2010), 264f. 



 254 

den Glauben aktualisiert und zur Gerechtigkeit Gottes führt. H. Schlier hat also recht, wenn er 

feststellt, dass die Rechtfertigung durch den Glauben die Gerechtigkeit Gottes empfangen lässt 

und den Menschen zu Teilnehmern der göttlichen Gerechtigkeit erhöht.776 Diese These lässt 

sich auch durch die Berichte aus 1 Kor 10, 31 und Röm 11, 36 bestätigen. Wenn wir im Zuge 

unseres Überlegens die beiden Perikopen und die Rechtfertigungslehre des Apostels Paulus 

noch miteinander verbinden, dann können wir eine theologische Beschreibung Gottes erhalten, 

laut der der Schöpfer in seiner Schöpfung gegenwärtig sein will, um sie aktiv und passiv 

zugleich zur Vollendung zu führen. In der Praxis hat die Initiative Gottes so ausgeschaut, dass 

er ohne den Anteil der Menschen die Rechtfertigung realisiert hat, was ein Beispiel der aktiven 

Handlung der Schöpfung ist. Auf der anderen Seite steht Christus, der aufgrund der Liebe und 

der Barmherzigkeit Gottes den göttlichen Plan umsetzt und somit die passive Handlung Gottes 

beschreibt. Hier können wir nach R. Penna sagen, dass die Rechtfertigung wie der Kauf eines 

Sklaven geschah, der ohne frühere Bezahlung seine Freiheit erhält.777 Der, der diesen Kauf 

veranlasste, war Gott selbst aufgrund seiner Treue zu seinem Volk, doch der Kauf verlief durch 

seinen Sohn, der in seinem Tod und seiner Auferstehung dem Menschen das Tor zum Heil 

eröffnete. Die Antwort des Menschen darauf soll sich im Glauben verwirklichen, den man nach 

S. Stasiak nicht einem historischen Akt unterordnen soll, sondern in der Gegenwart hier und 

jetzt, in der konkreten Situation des Menschen, der an seinen Gott glaubt sehen soll. Durch den 

Glauben also wird jeder Glaubende trotz der Sünde an der Gerechtigkeit Gottes Anteil haben.778 

Als Beispiel kann für uns, so wie für die damaligen Menschen, die Person von Abraham dienen, 

der aufgrund des Glaubens und nicht der Werke zur Gerechtigkeit gelangte, die ihm auch 

angerechnet wurde. Wie Abraham auch zeigte, führte sein Glaube auch zur Vergebung der 

Sünden und zum Lobpreis Gottes, der die Sünden vergibt und ein neues Leben schenkt.779 

Wenn wir beim Beispiel Abrahams bleiben und uns nochmals in die exegetische Arbeit 

von S. Stasiak vertiefen, dann erkennen wir den langen Prozess der Rechtfertigung an Abraham.  

Mithilfe der indirekt erwähnten Perikope Röm 4, 2-7 lässt sich folgende Simulation 

präsentieren: 

 

 
776 Vgl. H. Schlier, La lettera ai Romani. Testo greco, traduzione e commento, Brescia 1982, 192. 
777 Vgl. R. Penna, La Chiesa come corpo di Cristo secondo s. Paolo: metafora sociale-comunitaria o individuale-

cristologica?, in: Lat Lateranum, Bd. 68 (2022), 252-253. 
778 Vgl. S. Stasiak, List do Rzymian, 703-705. 
779 Vgl. Röm 4, 2-7. 



 255 

A. Vorsichtige Behauptung: Abraham wurde aufgrund der Werke gerechtfertigt (V. 2).  

 
B. 

These: Abraham glaubte und dies wurde ihm für die Gerechtigkeit angerechnet 

(V. 3).  

 
B`. 

Begründung: Dem Glaubenden an den, der rechtfertigt, wird der Glaube für die 

Gerechtigkeit angerechnet (V. 5.).  

A`. 
Schlussfolgerung: Gott rechtfertigt den Menschen unabhängig von den Werken 

(VV. 6-7). 

 
Abb. 21: Prozess der Rechtfertigung an Abraham aus der Sicht von Röm 4, 2-7 

 

Wir sehen durch die Zusammenstellung, wie Abraham für uns ein Beispiel sein kann: 

So wie sein Glaube ihm half, die Rechtfertigung zu erlangen, so wird auch den anderen 

Menschen ihr Glaube beim Erlangen ihrer Rechtfertigung helfen. All das ist durch den Glauben 

an Christus möglich.780 Das beschreibt auch Paulus sehr genau in seinen zwei Briefen, deren 

Fragmente als Basisformulierung gelten, für das Verständnis des Denkens des Apostels und 

somit seiner Stellung zum Glauben. Die beiden Texte wollen wir nun darstellen, damit man 

nochmals mit den bis jetzt gewonnenen Informationen auf die Theologie des Paulus schauen 

kann: 

Gal 2, 16: 

Weil wir aber erkannt haben, dass der Mensch nicht durch Werke des Gesetzes gerecht wird, 

sondern durch den Glauben an Jesus Christus, sind auch wir dazu gekommen, an Christus 

Jesus zu glauben, damit wir gerecht werden durch den Glauben an Christus, und nicht durch 

Werke des Gesetzes; denn durch Werke des Gesetzes wird niemand gerecht. 

 

Röm 3, 28: 

Denn wir sind der Überzeugung, dass der Mensch gerecht wird durch Glauben, unabhängig 

von Werken des Gesetzes. 

 

 
780 S. Stasiak, List do Rzymian, 706. 



 256 

Bevor wir aber nach unseren langen theologischen Ausführungen über die 

Rechtfertigungslehre zur Exegese des Abschlusses des Verses 10 zurückkommen, versuchen 

wir noch alle die bis jetzt präsentierten Informationen zusammenzufassen. Dieser schematische 

Überblick soll uns helfen, schneller und einfacher auch feststellen zu können, dass Paulus den 

Empfängern des Briefes an die Thessalonicher seine Kontinuität der alttestamentlichen 

Verheißung anbietet und deutlich macht, dass seine Lehre im Willen Gottes begründet ist. 

Dieser Wille zeigt sich durch Gottes Handeln und nicht durch das Gesetz. Daraus muss man 

den Schluss ziehen, dass der Glaube an Jesus Christus und nicht das Gesetz zum Heil führen 

kann.781 Damit diese neutestamentliche Intention noch deutlicher erkennbar wird, haben wir die 

graphische Darstellung von R. Rendtorff für die Zwecke des Apostels und seiner Lehre 

adaptiert und sie aus der Perspektive der neutestamentlichen Botschaft umgeschrieben: 

 

Geburt Jesu 
Tod und Auferstehung 

Jesu 

(Auferstehung und) 

Himmelfahrt Jesu 

                 Glaube                  ®                 Glaube                  ®                Glaube 

¯  ¯ 

(Verheißung) 
(RETTUNG AM KREUZ                   

UND DURCH AUFERSTEHUNG) 
(Verheißung) 

Vgl. Mt 1, 1-17; 1, 18-25 

Vgl. Mk 1, 1-3 

Lk: 2, 1-20 

Vgl. Joh 1, 1-9  

Mt: 26, 1- 28, 20 

Mk: 14, 1- 16, 20 

Lk: 22, 1 – 24, 53 

Joh: 18, 1- 19, 42 

Vgl. Mt: 28, 16-20 

Mk: 16, 9 - 20 

Lk: 24, 36 - 53 

Joh: --- 

Fundament: 

Schöpfung (Verheißung) 

Gen 1-9 

Mitte: 

Versöhnung (Sinai) 

Lev 16f 

Perspektive: 

Tod – Leben (Verheißung) 

Dtn 30-33 

 
Abb. 22: Neutestamentliche Ergänzung des Modells der Relation zwischen Geschichte und Gesetz in der Tora nach dem 

dt. Theologen R. Rendtorff782 

 

 
781 Vgl. K. Dorn, Paulus. Geschichte – Überlieferung – Glaube, Brill 2019, 67-73. 
782 Vgl. R. Rendtorff, Der Pentateuch als Gründungsmythos bzw. „Gründungsurkunde Israels“, in: Einleitung in 

das Alte Testament, 84-86. 



 257 

Wir sehen, dass die Heilsverheißung, die die Tora beinhaltet, durch Christus eine neue 

Perspektive erhält. Das obige Schema zeigt eine nicht veränderte Grundidee, die aufgrund der 

Schwäche des Menschen eine neue Form und Methode der Verkündigung erhält. Zu betonen 

ist auch eine mögliche Wahrnehmung der anderen theologischen Aussage,783 doch der Inhalt 

bleibt gleich – die Rettung des Menschen. 

Die neue Sichtweise, die ihr Ziel in der soteriologischen Rettung hat, ist, wie bereits 

gezeigt, in der Person Jesu verwurzelt. Aufgrund der besonderen Stellung Christi und seiner 

Offenbarung, durch die der Mensch die Möglichkeit bekommt, einen Vorgeschmack der 

kommenden Gemeinschaft mit Gott zu genießen, wirkt Jesus Christus als ein neues Angebot 

Gottes. Es ist zugleich ein Angebot der Versöhnung, die die Umkehr proklamiert, damit jeder 

sich von der eigenen Schuld befreien und in der Freiheit der Kinder Gottes leben kann. Auf 

diese soteriologische Botschaft des Glaubens muss man auch aus dem Blickfeld der 

Heilsherrschaft Gottes schauen. Er ist derjenige, der durch Jesus Christus, wie das Paulus im 8. 

Kapitel des Römerbriefes festgestellt hat, ein ganz neues Leben im Geist Christi und in der 

Hoffnung auf die Erlösung und somit auch die Stärkung der jetzigen Existenz anbietet (vgl. 

Röm 8, 1-39). Von dieser religiösen Realität sprechen G. Fischer und K. Backhaus, die der 

Meinung sind, dass das, was Paulus verkündet, bereits von den Jüngern Jesu erlebt wurde. 

Damit legen sie das Zeugnis für die Worte des Autors ab. Im Kommentar der beiden Exegeten 

können wir dazu lesen: „Schuld als menschliche Daseinsstruktur und Dauermöglichkeit sowie 

die Gnadeninitiative des treuen Gottes gegen alle Untreue seines Volkes sind zentrale Themen 

der Botschaft und Grundhaltung Jesu, und gerade vor diesem Hintergrund haben seine 

Anhänger den durch Jesu Nähe geschenkten Freiheitsraum in Form versöhnten Lebens 

erfahren.“784 Als Ergänzung können wir noch P. Deselaers und R. Vorholt zitieren, die im Tod 

und in der Auferstehung Jesu sowohl die Messianität Jesu, als auch den Grund aller Hoffnung 

sehen: „[Paulus hebt] die durch Gottes Auferweckungshandeln begründete Messianität Jesu 

hervor, um von hier aus zu begründen, dass es die leibhaftige Auferweckung Jesu ist, die der 

Grund aller christlichen Hoffnung ist.“785 

 
783  Hiermit gemeint sind vor allem die allgemeinen theologischen Wahrheiten, die man im AT findet: die 

Bedeutung des Gesetzes, die Position Gottes gegenüber seiner Offenbarung oder die Bereitschaft Gottes, seine 

Liebe zu seiner Schöpfung zu zeigen.   
784 G. Fischer / K. Backhaus, Sühne und Versöhnung. Perspektive des Alten und Neuen Bundes (NEB, Bd. 7), 

Würzburg 2000, 74. 
785 P. Deselaers / R. Vorholt, Tod und Auferstehung (NEB-NT-Themen, Bd. 13), Würzburg 2000, 97. 



 258 

Die Hoffnung auf die Rettung des Menschen, die bereits seine Jünger erfahren konnten, 

ist die Rettung vor dem kommenden Zorn Gottes. Deswegen lesen wir in unserer Perikope: τὸν 

ῥυόμενον ἡμᾶς ἐκ τῆς ὀργῆς τῆς ἐρχομένης (der uns aus dem kommenden Zorn [Gericht] 

entreißt). So eine inhaltliche Konstruktion des Verses kann uns aufgrund unserer bis jetzt 

geführten Exegese nicht wundern. An dieser Stelle scheint es aber noch wichtig zu sein, die 

gegenseitige Relation zwischen der Rechtfertigungslehre des Apostels und dem Gedanken des 

Endgerichts bei Paulus miteinander zu verbinden. Auf diesem Weg wird uns vorerst die 

Meinung von I. Bendik wichtig begleiten. Die Theologin weist in ihren Überlegungen auf die 

Gerechtigkeit Gottes hin, der dem Unschuldigen zur Seite steht und ihn zu seinem Recht 

verhelfen will. In diesem Sinne geht es um die Rettung vor dem ungerechten Gericht bzw. dem 

Zorn Gottes, damit die Gerechtigkeit des Richters dem Glaubenden in der zuteilwerdenden 

Gnadengabe recht zuteil wird.786 In diesem Kontext wurde die These von P. Stuhlmacher richtig 

gestellt, dass es bei der paulinischen Rechtfertigungslehre „um einen endzeitlichen Gerichtsakt“ 

geht, der seinen „entscheidenden Ort im Endgericht [hat].“ 787  Deswegen müssen wir der 

Polemik widersprechen, wenn das Handeln Gottes durch Christus im Hinblick auf die jüdische 

Tradition als ungerecht bzw. nicht gottestreu dargestellt wird. Gott trifft eine Entscheidung mit 

der Kraft seiner unendlichen Souveränität, gemäß derer der Sohn Gottes die Gerechtigkeit den 

Gottlosen schenkt, damit die auch gerechtfertigt und vor dem Zorn Gottes geschützt werden. 

Die logische Folge dieses göttlichen Aktes der Gnade scheint die Ergänzung der paulinischen 

Lehre durch die Feststellung zu sein, dass die Rechtfertigung nicht nur mit der 

Wiederherstellung des Gemeinschaftsverhältnisses Gott – Sohn zu tun hat, sondern auch mit 

der Soteriologie, auf die unsere Perikope eben eindeutig hinweist. 

Das Problem, das noch offen bleibt, ist die Lösung der Frage: wie ist es möglich, an der 

ewigen Gottesherrschaft Anteil zu erhalten, obwohl jemand gottlos lebt? Die logische 

Reihenfolge der exegetischen Untersuchungen ist der Aufbau so eines Volkes, in dem jeder ein 

Glied der Gottesherrschaft sein kann, was auch letztendlich durch die Gnade zu Stande kommen 

kann. G.L. Müller stellt sogar fest: „In dem Gott, der Vater, den Geist seines Sohnes in unser 

Herz gesandt hat, haben wir in der Gnade teil an der Sohnesrelation Jesu Christi zum Vater 

[…].“788 Weiters schreibt er noch: „Das innerste Wesen der Gnade ist die Liebe, [durch die 

 
786 Vgl. I. Bendik, Paulus in neuer Sicht? Eine kritische Einführung in die „New Perspective on Paul“ (Judentum 

und Christentum, Bd. 18), Stuttgart 2010, 179f. 
787 P. Stuhlmacher, Biblische Theologie und Evangelium, 25. 
788 G.L. Müller, Katholische Dogmatik, 770. 



 259 

Gott] sich an die Menschen verschenkt […].“789 Die Gnade, von der der Dogmatiker spricht, 

ist Hilfe und Rettung vor dem Zorn Gottes. Diese Rettung und Hilfe geschehen aber aufgrund 

der Rechtfertigung, die Paulus indirekt zum Beginn des Briefes den Thessalonichern verkünden 

will. 

Im Lichte der paulinischen Lehre schauen wir nun auf den Zorn, dem der Apostel 

mithilfe seiner Verkündigung den Menschen entreißen will. Der Begriff ὀργή, den man als 

Zorn, Strafe oder Strafgericht übersetzen kann, funktioniert so gut wie in jeder Religion. Das, 

was der Mensch dagegen machen kann, ist der Versuch auf eine Art und Weise, meistens durch 

ein Opfer, diesem Zorn zuvorzukommen. Die Thematik des Zornes ist auch im AT reichlich 

ausgelegt. Nach Meinung von O. Grether und J. Fichtner gehen alle alttestamentlichen 

Ausdrücke, die den Zorn in einer Form beschreiben, auf den Terminus ַףא  zurück, der sich vom 

Verb ָףנַא  (zürnen) ableitet. Insgesamt finden wir laut dem Wissenschaftler etwa 210-mal die 

Zorntermini, davon ca. 170-mal in Bezug auf Gott, und 40-mal auf den menschlichen Zorn.790 

Unsere Studien zeigen, dass für unseren Gebrauch der göttliche Zorn von Bedeutung ist. 

Deswegen müssen wir bei unserer exegetischen Arbeit auf die Objekte und die Motive des 

Zornes Gottes schauen, die J. Fichtner als Gegenstand seiner wissenschaftlichen Tätigkeit sehr 

ausführlich bearbeitet hat. Für ihn ist jede Vorstellung vom Zorn Gottes eine Beschreibung des 

personifizierten Willens JHWHs, was seinen Grund in der anthropologischen Form des Redens 

vom Zorn hat. Eine andere Situation ist mit der Verkündigung vom Zorn Gottes verbunden. In 

dieser Darstellung handelt es sich um einen „Lebensvorgang in Gott selbst, einen ‚Affekt‘ 

Gottes“. Wenn sich dieser „Affekt“ auf das Sein bezieht, das außer Gott ist, wird sich die 

Reaktion Gottes auf dieses Sein richten und nicht an das Sein Gottes, das völlig souverän und 

unantastbar in seiner Größe bleibt. Bei der Vertiefung des Zornes Gottes ist noch zu beachten, 

dass nicht jede Art des göttlichen Verhaltens mit einem richterlichen Akt des sich außerhalb 

des Sein Gottes befindenden Seins verbunden ist. J. Fichtner bringt als Beispiel an dieser Stelle 

zahlreiche Bibelstellen, in denen die Begriffe „Zorn“ und „Gericht“ miteinander verbunden 

sind. Zu nennen sind die Perikopen: Ez 5, 15; Mi 7, 9 oder Ps 7, 7. Die Form eines richterlichen 

Zornes, die wir jetzt angesprochen haben, richtet sich nach dem Exegeten in erster Liste gegen 

Israel. Dieser Fall ist besonders erkennbar in allen Quellen des Pentateuchs, wo sich der Zorn 

Gottes gegen das auserwählte Volk richtet, nachdem dieses gegen JHWHs Heilswillen handelt 

und sich den fremden Göttern zuwendet. Diese Tatsache ist insofern grundlegend, da sie sich 

 
789 Ebd. 
790 O. Grether / J. Fichtner, ὀργή: B. Der Zorn des Menschen und der Zorn Gottes im AT, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), 

Bd. 5, 392. 



 260 

auf die Grundlage des Bundesverhältnisses bezieht und somit auf die „heilige Liebe, die in ihm 

[Gott] den Zorn erweckt.“791 

Die Verbindung des Begriffes „Zorn“ mit dem alttestamentlichen Rechtsgedanken, der 

im AT durch drei Termini ֶקדֶע  (91-mal) ְהקָדָע  (134-mal) oder ַקידִּע  (6-mal) vertreten ist, gründet 

ihre Aussagekraft in der Beziehung des Verhältnisses Gott – Mensch. Wir können in diesem 

Lichte nach G. Quell auch sagen, dass der Mensch in seinem Leben das Gottesrecht anerkennen 

soll, „welches das Leben im kleinen und großen Umfang ordnet und an dem sich die Hoffnung 

aufrichtet.“792 Eine derartige Ausrichtung des Zornes Gottes ist als eine logische Folgerung in 

Kategorien des eschatologischen Gedankens zu ordnen. Das Heil des Menschen ist das Ziel 

Gottes und jeder Versuch der Ablehnung dieses Aktes der göttlichen Liebe wird im gerechten 

Zorn Gottes ihren Höhepunkt erreichen. Jes 13; 34; Ez 7; Joel; Am 5, 18ff; Zef 1f; Mal 3 

sprechen in diesem Kontext über den „Tag Jahwes“. An diesem Tag wird Gott selber kommen 

und das Gericht über alle Menschen und Völker halten. Wer an diesem Tag in der Beziehung 

zu Gott stehen wird, wird das Heil erlangen.793 

Es scheint, dass Paulus genau in diesem Licht den Begriff ὀργή versteht, der in den 

diversen Bibelausgaben entweder als Zorn oder als Gericht in 1 Thess 1, 10 steht. Dafür spricht 

auch die häufige Verwendung unseres Terminus durch Paulus, dessen er sich in einem 

eschatologischen Kontext 12-mal von den insgesamt 24 neutestamentlichen Stellen bedient. 

Dem Apostel geht es also um die Betonung des Dienstes und der Hoffnung der Gläubigen, die 

jeden vor dem Verlust der Heilsgnade bewahren, die wie bereits öfters gesagt wurde, die volle 

Gemeinschaft mit Gott ermöglicht.794 

Im Rettungsprozess des Menschen ist die Person Christi notwendig. Durch den Glauben 

an ihn kann der Gläubige das erreichen, was Gott von ihm erwartet und für ihn will. Diese Rolle 

Jesu drückt noch zusätzlich das Verb ῥύομαι (retten, erretten, befreien, bewahren) aus, das für 

M. Bednarz auch das Synonym des Wortes σῴζω (erlösen) ist, welches sich aber auf die 

Errettung vor dem Bösen bezieht.795 Der Theologe bemerkt dabei, dass es in unserem Fall um 

die eschatologische Rettung geht, die aufgrund der Form des Partizips von ῥύομαι den Akt der 

 
791 J. Fichtner, ὀργή: 2. Die Objekte des Zornes Gottes; 4. Die Motive des göttlichen Zornes, in: ThWNT (Sd.-

Ausg.), Bd. 5, 397-398 u. 402-404. 
792 G. Quell, δίκη, δίκαιος, δικαιοσύνη, δικαιόω, δικαιίωμα, δικαίωσις, δικαιοκρισία. Der Rechtsgedanke im AT, 

in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 2, 176-178. 
793 Vgl. M. Reiser, Gericht Gottes: II. Biblisch-theologisch, in: LThK, Bd. 4, 515. 
794 Vgl. E. Reinmuth, Der erste Brief an die Thessalonicher, 112. 
795 Vgl. Röm 7, 24; 15, 3; 2 Kor 1, 10; Gal 1, 4. 



 261 

Erlösung beschreibt. Weiters führt er noch die gegenseitige Relation der beiden Verben hinzu. 

Durch die bekommen wir das Bild der Erlösung, die zwar bereits begonnen hat, aber noch nicht 

abgeschlossen ist.796 Die Begründung dieser These können wir in den Worten des Apostels 

suchen, der gleich nach der Beschreibung der Beziehung Gott Vater – Gott Sohn, die Phrase 

verwendet, ὃν ἤγειρεν ἐκ [τῶν] νεκρῶν (den er von den Toten auferweckt hat). Über diese 

Handlung Gottes an Jesus schreibt F.W. Röcker, der in seinem Kommentar Folgendes feststellt: 

„Implizit ist damit vorausgesetzt, dass mit der Auferweckung von den Toten die Einsetzung 

Jesu zur Rechten Gottes erfolgt ist.“797 Die Platzierung Jesu an die Seite Gottes schloss aber 

nicht den Prozess des Heilwirkens Gottes ab. Dieses wird erst durch die Parusie beendet, 

wodurch es zum endgültigen Abschlusspunkt des Ziels des vor kurzem erwählten Heilswirkens 

kommt.798 Diese soteriologische, eschatologische und christologische Tatsache gründet ihre 

Wirkung in der Person Jesu, der selber das Weltgericht und seine Funktion dabei in Mt 25, 31-

46 prophezeit hat. Die Parusie ist in diesem Licht eng mit dem Gericht Gottes verbunden und 

somit mit der Hoffnung, dass der Mensch die volle Gemeinschaft mit Gott, das ewige Leben, 

erlangen kann. Dieser Zustand wird aber für Paulus mit Christus begonnen.799 Das ist der 

Grund, warum der Apostel Christus verkündet und alle motiviert, an ihn zu glauben. 

Als Abschluss unserer wissenschaftlichen Untersuchungen des 10. Verses versuchen 

wir mithilfe von C. Stettler nochmals auf unseren Text zurückzuschauen, der sehr stark mit dem 

früheren Vers 9 verbunden ist. Diese kleine Reflektion über unsere Arbeit soll noch mehr 

Überblick über den apulischen Inhalt der exegetisch bearbeiteten Perikope schaffen und die 

Ausführungen über den Begriff „Zorn“ bzw. „Gericht“ nochmals zusammenfassen.800 

Agens: (Gott) 

Patiens/Experiens: ἡμεῖς, ὑμεῖς 

 Zeitpunkt: 
(der Tag des) kommenden Zorns (gleichzeitig mit der Wiederkunft 

Christi) 

Ort: - 

Art und Weise: - 

 
796 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 131. 
797 F.W. Röcker, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 68. 
798 G. Strzelczyk, Traktat o Jezusie Chrystusie, 435. 
799 Vgl. Mt 13, 24-30. 26-43. 
800 Ch. Stettler, Das Endgericht bei Paulus, 316. 



 262 

Akt: 
1. Zorngericht 

2. Rettung 

Expertum: positiv: gerettet werden 

 negativ: (das Zorngericht erfahren) 

Standard: 

positiv: Bekehrung von den Götzen, dem lebendigen und wahren Gott 

zu dienen 

negativ: (den Götzen dienen) 

Instrument: Jesu 

 
Tab. 4: Begriff des Zornes bzw. des Gerichts Gottes aus der paulinischen Perspektive 

 

 

3.2.1.3 Zusammenfassung 

 

Die Perikope 1 Thess 1, 2-10 gehört zu den literarischen Formen, die man als Präskript 

bezeichnet. In ihm verwendet Paulus, im Gegensatz zu den damals bekannten Regeln der 

Epistographie keine lapidaren Formen, sondern beschreibt sehr kurz das Briefthema, das im 

weiteren Verlauf des Textes sukzessiv vertieft wird. Der Gegenstand des paulinischen 

Schreibens ist die Dankbarkeit an die Gemeinde in Thessalonich. Seine Dankbarkeit zeigt der 

Apostel auf eine besondere Art, indem er zwar dankt, aber dies in der Form des Gebetes tut. 

Dadurch wird die Beziehung zwischen ihm und Gott hervorgehoben, der für den Briefverfasser 

Herr und Vater jeder Gemeinde ist. Das Gebet schafft auch noch eine weitere Verbindung. Sie 

findet ihr Ziel unter den Thessalonichern, die miteinander aufgrund dieses Gebets mit dem 

Herrn verbunden sind. 

Der Apostel gibt bei seinen Ausführungen auch zu, dass er sich unablässig an die 

Thessalonicher erinnert. Seine Erinnerung ist zuerst in Gott begründet, der das ganze Leben des 

Menschen leitet und ihm auch die Kraft verleiht, im Alltag so zu leben, wie er das von jedem 

verlangt. Ein solches Bild der ekklesiologischen Gemeinde bewahrt Paulus auf, und deswegen 

schreibt er über die Werke der Thessalonicher. Sie sind ein sichtbares Zeichen, wie der Glaube 

an Gott angenommen und weitergelebt wird. All das wird durch den Autor in einem 

erkennbaren und dreifach dargestellten Verhalten zusammengefasst, das den Namen „Triade“ 



 263 

erhält. Sie beschreibt einen Weg der Gläubigen, die in Glaube, Liebe und Hoffnung leben 

sollen. Die Exegeten sehen jedoch im Brief eine zweite Triade: Mühe – Liebe – Geduld. Beide 

Konstruktionen sind sehr eng miteinander verbunden. Zuerst geht es um den Glauben, also um 

ein Vertrauen, Hineinwachsen und Bemühen, das dem Menschen ermöglicht, die Gemeinschaft 

mit Gott zu genießen und in dieser Haltung zu bleiben. Ein gläubiger Mensch lebt in der 

allumfassenden Liebe, die zugleich auch die Glaubenswirklichkeit des Christentums anzeigt. 

Der so lebende Mensch empfindet Hoffnung bzw. Geduld so, dass die christliche Lebensmühe 

tatsächlich kraftvoll ist und eine neue Perspektive eröffnet. Besonders ist dabei zu beachten, 

dass ein Christ mit der Hoffnung auf die volle Gemeinschaft mit Gott leben sollte, die durch 

die Wiederkunft Christi geschehen wird. Man kann mit diesen paulinischen Gedanken eine 

schöne Beschreibung der Beziehung zwischen Gott und Christus und den Gläubigen darstellen. 

Diese Relation erhält einen besonderen Charakter aufgrund der Erwählung Gottes. Es 

scheint, dass der Briefverfasser an diesen Gedanken anknüpft, wenn er in seinem Schreiben die 

Thessalonicher als Brüder bezeichnet. Dabei ist aber nicht nur ein religiöser Bezug zu sehen, 

sondern auch eine Form der Beschreibung einer neuen Gemeinschaft untereinander und mit 

Christus. Durch ihn wird den Menschen der Heilsplan Gottes offenbart. In diesem Lichte haben 

wir mit einem Heilsgeschehen zu tun, in dem Gott als unser Schöpfer eine neue Beziehung 

stiftet. Diese Beziehung setzt die Gottesherrschaft voraus. Als Antwort darauf soll der Mensch 

seine eigene Berufung erkennen und im Leben aus dem Glauben verwirklichen. Der so 

formulierte Gedanke beinhaltet eine eschatologische und christologische Idee, in der die 

Zugehörigkeit Gottes eine neue Ordnung für die Menschheit bereitet. Konkret heißt das die 

Beseitigung der Unterschiede zwischen dem Gottesvolk (Israel) und den Heidenchristen. 

Dieses paulinische Verständnis schafft ein neues Volk, das neue Israel. Alle, die zu diesem 

Volk gehören, werden an der Kraft des Kreuzes partizipieren. Sie soll jedem eine Sichtweise 

geben, durch die die Wiederherstellung der Gemeinschaft mit Gott, d.h. das Leben in Fülle 

ermöglicht wird. 

Die Überzeugung des Apostels ist in der Verkündigung der Frohbotschaft begründet, 

was von ihm als Folge der göttlichen Erwählung angesehen wird. Er weiß doch, dass das 

Evangelium, d.h. die Erzählung vom in sich Jesus Christus offenbarenden Gott und der 

Reaktion des Menschen auf das Wirken dieses Jesus eine Kraft ist. Sie motiviert den Menschen, 

an Gott zu glauben und diesen Glauben auch weiter zu verkünden. Für den Apostel ist diese 

Tatsache eine Beschreibung, wie Gott in der menschlichen Geschichte interveniert und hier und 

jetzt zeigt, wie für ihn als Schöpfer seine Schöpfung wichtig ist. Der Völkerapostel will daher, 

dass jeder durch sein Leben Gott verkündet und zwar in der Form der Lebensaufgabe. In diesen 



 264 

paulinischen Ansichten lässt sich eine urchristliche Tradition erkennen, die der Autor 

übernommen hat und theologisch zuspitzt. Dies sieht man auch in der Benutzung des bereits 

angesprochenen Begriffes „Evangelium“. Es ist jemandem zugeschrieben, aber es ist auch 

zugleich die Betonung der göttlichen Berufung, missionarisch tätig zu sein. Damit diese 

Tätigkeit auch gut gelingen kann, geschieht sie in Thessalonich nicht nur im Wort, sondern 

auch in der Kraft des Hl. Geistes. Dieser Geist, der mit der göttlichen Sphäre verbunden ist, 

lässt den Menschen den Willen des Schöpfers erkennen und ihn auch danach handeln. Der 

Gläubige ist also derjenige, der die Botschaft des Evangeliums annimmt und auch der gesamten 

Menschheit weitergibt. Dies ist möglich, weil die Verkündigung in der Kraft und im Hl. Geist 

zu Stande kommt. Die Thessalonicher sind ein Beispiel dafür. 

Das Beispiel der Thessalonicher wird besonders durch den Begriff „Nachahmer“ 

hervorgehoben. Selbstverständlich sind an dieser Stelle Paulus und seine Missionsbegleiter 

gemeint, die den Mitgliedern der makedonischen Gemeinde den Weg des Glaubens gezeigt und 

vorgelebt haben. Letztendlich ist aber Jesus Christus die wahre Quelle zum Nachahmen, der 

auch der Ursprung des christlichen Lebens ist. Für den Apostel ist solches Handeln der 

Menschen maßgeblich, damit es in der Welt zur Entstehung des Gottesvolkes kommen kann. 

In ihm soll vor allem ein Verhalten sichtbar werden, durch das das Beispiel Jesu 

wiederzuerkennen ist. Gemeint ist an dieser Stelle besonders der Umgang mit dem Leid, das in 

Thessalonich im Alltag für die Gläubigen eine gewisse Form erhält und eine Rolle spielt. Das 

Ausharren in diesem Zustand und die Treue zu Gott führen direkt zur Bildung einer neuen 

Identität bzw. der neuen Schöpfung, an deren Spitze Gott als der Beschützer und der Verleiher 

jeder notwendigen Kraft und Gnade steht. Mit all dem wird der Gläubige auch erkennen, dass 

das Nachahmen zur Freude aufgrund der Communio mit Gott führt und auf die Erlösung 

hinweist. Ein zweiter durch Paulus angesprochener Aspekt ist die Annahme des Wortes, das 

Christus zuerst verkündet hat und dessen Ausgangspunkt Gott selber gewesen ist. Dieses Wort 

ist durch Paulus und seine Begleiter nach Thessalonich gekommen. Diesen Weg gehen nun die 

Thessalonicher selber und sind dadurch an der Verkündigung des Heils beteiligt, wodurch der 

Glaube wächst. Damit der Mensch auch weiß, dass er mit diesen Aufgaben nicht alleine da 

steht, sagt der Autor sehr deutlich, dass die Kraft und die Gnade, von denen er früher indirekt 

gesprochen hat, eine Hilfe des Hl. Geistes ist. Dieser Hl. Geist gehört zur göttlichen Führung 

und gibt die Haltung im Glauben. 

Was der Hl. Geist bewirken kann, wenn die Menschen sich der Frohen Botschaft öffnen 

und danach leben, zeigt Paulus, indem er die Thessalonicher direkt als Vorbild für alle 

Gläubigen nennt. Daran sieht man ein Ende des Prozesses der Bildung des Gläubigen. Er glaubt 



 265 

nicht nur für sich alleine, sondern auch für die anderen, die in einem gläubigen Verhalten die 

Tätigkeit Gottes erkennen können. Aus diesem Grund motivieren die Gläubigen aus 

Thessalonich alle, im Glauben auszuharren und sich so zu verhalten, wie es für Gott würdig ist. 

Die Information über den Glauben der Thessalonicher erhalten die anderen Menschen 

durch das Wort des Herrn. Von den Thessalonichern geht die Verkündigung aus und erweckt, 

wie eine schöne Melodie, die Begeisterung der Menschen. Diese enorme Dynamik ist vor allem 

mit dem Inhalt der Frohen Botschaft verbunden. Diese ist Christus als Kyrios und als Herr der 

ekklesiologischen Gemeinde. Er fasziniert und macht das, was früher verborgen war, sichtbar 

und verständlich. Dies ist möglich, weil Gott uns durch Christus Jesus sein Wort anvertraut hat, 

dessen Träger wir als gläubige Menschen sind. Der zum Glauben gekommene Mensch wird 

von diesem Glauben erfüllt, der uns im Wort anvertraut ist. Gemeint ist aber der Glaube an 

Gott, der ein Schauplatz des göttlichen Wirkens in der Welt ist. Diese Tatsache ist in 

Thessalonich zu erkennen, wo es zu einem Glaubensvollzug kommt: Die Anerkennung des 

göttlichen Handelns an den Menschen – die Verkündigung dieses Geschehens – die Bestätigung 

des Wirkens des Glaubens im eigenen Leben. 

Der so glaubwürdige Prozess der Glaubensannahme ist von vielen anderen Menschen 

bemerkt worden, die sich unter diesem Einfluss der Glaubwürdigkeit der Frohen Botschaft 

befunden haben und sich mit dem Glauben und ihren Inhalten auseinandergesetzt haben. Sie 

haben auch selber davon berichtet, was dieser Glaube bei den Thessalonichern verursacht hat. 

Dies ist besonders die Ablehnung der Verehrung der diversen Gottheiten und die Wendung zu 

Gott gewesen, was darauf hinweist, dass in Thessalonich vorwiegend die Heiden bzw. ihre 

bedeutsame Zahl angesprochen worden sind. In der paulinischen Rede sind aber auch die 

Wendungen zu erkennen, die sich an die Juden richten. Sie sollen ebenso in ihren religiösen 

Leben eine Umkehr vornehmen, indem sie in ihrem Glauben der Väter das messianische 

Wirken Jesu anerkennen und an seine Mitherrschaft Gottes glauben. Dem so im Glauben 

verankerten Menschen, der sich dem Christentum öffnet, wird es dann möglich sein, die 

Lebendigkeit Gottes festzustellen, die durch göttliche Offenbarung zu Stande kommt. 

Zusätzlich noch wird man auch wahrnehmen können, wie Gott aus seiner Verborgenheit 

herauskommt, um in der Kraft seines Wesens den Menschen seine Natur zu bezeugen und 

dadurch auch wahrhaftig zu machen. Diese Haltung ist für den Apostel ein Grund der 

Anerkennung der Majestät Gottes, in dessen Dienst jeder Gläubige steht, was in der logischen 

Konsequenz zu einer Gemeinschaft mit ihm und seinem Sohn führt. 



 266 

Eine derartige Erklärung der menschlichen Existenz, die sich im Glauben verwirklicht, 

schafft eine Kontinuität des gläubigen Lebens bei den Juden und eine Möglichkeit zum Einstieg 

in die neue Welt der Frömmigkeit für die Heiden. Sowohl die angesprochene Kontinuität als 

auch der erwähnte Einstieg in die neue Welt wird durch Paulus konkretisiert. Die Botschaft, die 

allen Menschen verkündet wird, ist die Parusie Christi, die in dieser Form in der damaligen 

Welt völlig unbekannt gewesen ist. Diese Neuigkeit bildet zuerst eine an sich abgeschlossene 

Struktur. Weiters neu ist auch die Botschaft gewesen, die eine einzigartige Dynamik präsentiert. 

Sie beschreibt Christus und seine Ankunft in die messianische Herrlichkeit, die sich vom 

Himmel zur Erde ereignen wird. Dabei handelt es sich nicht um eine Prophezeiung, sondern 

um eine Erwartung, durch die sich der Plan Gottes erfüllen sollte. Gott offenbart diesen Plan 

zuerst seinem Sohn, der von Anfang an bei Gott gewesen ist. Jesus, der selber das Heil ist, 

offenbart diesen Plan den Menschen, damit sie zum Glauben an Gott kommen. Dieser Glaube 

führt die Gläubigen zur Erkenntnis, wie Gott ist und was er vorhat. All das ist möglich, weil 

Jesus und Gott eins sind und aufgrund dieser Verbindung Gott Jesus von den Toten auferweckt 

worden ist. Die Tatsache beschreibt zugleich auch die menschliche Existenz, zu der der Tod 

gehört. Dieser Christus, der Mensch geworden ist, steht also nicht nur in einer Relation zu Gott, 

sondern ebenso zu uns. Er teilt mit uns das Leben und all das, was dieses Leben ausmacht, inkl. 

den Tod. Der Tod und die Auferweckung Jesu sind in diesem Kontext ein Schlüssel zur 

paulinischen Theologie. In ihr erhält die Christologie, Soteriologie, Eschatologie, 

Sündhaftigkeit und die jüdische Tradition einen besonderen Stellenwert. Gerade diese Teile der 

apostolischen Lehre beschäftigen sich mit der Versöhnung und mit der Rechtfertigung. Diese 

Themen gehören für den Apostel zu den wichtigsten Aspekten seiner Botschaft. Er weiß, dass 

durch die menschliche Schwäche das Gesetz nicht haltbar ist. Anthropologisch gesehen ist es 

also für den Menschen nicht möglich, das ihm von Gott anvertraute Gesetz des alten Bundes 

ganz zu erfüllen. Aus diesem Grund braucht man ein neues Instrument, mithilfe dessen man die 

Gemeinschaft mit Gott wiederherstellen kann. Dieses Instrument ist Christus. Er zeigt die Liebe 

und die Barmherzigkeit Gottes. Die Antwort des Menschen auf dieses Entgegenkommen Gottes 

ist der Glaube. Er ermöglicht es, die göttliche Gerechtigkeit zu erlangen, die im Plan des 

Schöpfers für seine Schöpfung vorgesehen ist, damit sie vor Gott gerechtfertigt werden kann. 

Diese Sichtweise hat das soteriologische Ziel, das in der Person Jesu verwurzelt ist. Deswegen 

kann jeder Gläubige bereits zu Lebzeiten einen Vorgeschmack auf das Leben in der vollen 

Gemeinschaft mit Gott haben. Die Krönung dieser Communio ist die Erlösung. Doch die Zeit 

des Glaubens ist, wie vor kurzem festgestellt, ein Vorgeschmack und zugleich auch das Leben 

in der Hoffnung auf die Rettung vor dem Zorn bzw. vor dem Gericht Gottes. Gemeint ist an 



 267 

dieser Stelle das Erlangen des Heils, als Höhenpunkt der Liebe Gottes und nicht ihre 

Ablehnung. Deswegen hat Gott seinen Sohn gesandt, damit wir dieses Heilswirken Jesu durch 

den Glauben annehmen, im Glauben leben und durch diesen Glauben auch das ewige Leben 

genießen können. Das ist auch der Grund, warum Paulus diesen Jesus verkündet und bereit ist, 

sein ganzes Leben für ihn zu opfern. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

            



 268 

3.2.2 Verbundenheit in 1 Thess 3, 2. 5-7. 10 

 

Das Schlüsselwort des Begriffes „Verbundenheit“ scheint das einfache Adverb bzw. die 

Präposition σύν (zusammen oder mit) zu sein. Obwohl dieses Wort so banal ist, finden wir es 

in den Schriften des Neuen Testamentes in diversen Formen über 600-mal. Nicht anders ist es 

auch in der jüdischen Tradition. Das Alte Testament bezeugt unser Wort in seiner hebräischen 

Form ִםע  genau 1048-mal. Wir haben es also nicht nur mit einem einfachen Adverb bzw. einer 

Präposition zu tun, sondern wirklich mit einem Schlüsselwort, das sich sowohl auf die Perikope 

1 Thess 3, 2. 5-7. 10, als auch auf die gesamte biblische Theologie bezieht. Es darf in diesem 

Sinne niemanden wundern, wenn Paulus direkt oder indirekt dieses Adverb verwendet, um über 

den Glauben zu sprechen. Dies kommt besonders zum Ausdruck, weil das deutsche Wort 

„Verbundenheit“ bei den Griechen nicht in unserem heutigen Verständnis gesehen werden 

kann. Wenn wir aber in der Bibel diverse Ausdrucksformen finden, die dazu passen, sind das 

vor allem Beschreibungen, die die Verbundenheit unter den Menschen und zwischen den 

Menschen und Gott bezeichnen. Unsere Perikope ist ein gutes Beispiel dafür, dass diese 

Verbundenheit eine enge Beziehung verursacht. Sie ist als eine logische Folgerung im 

menschlichen Leben präsent, das durch Gott eine neue Ausprägung gewinnt und somit bei Gott 

die Erfüllung findet. Genau diese Charakterisierung führt uns zum Begriff „Glaube“, der im 

Arbeitstext eine wesentliche Rolle im Funktionieren einer Gemeinschaft und im privaten Leben 

spielt.  

 

 

3.2.2.1 Textanalyse 

 

Die zweite Perikope, mit der wir uns in dieser Arbeit auseinandersetzen, wird mithilfe 

der Textanalyse untersucht. Die Art und Weise unserer wissenschaftlichen Untersuchungen 

wird genauso ausschauen wie im früheren Arbeitstext. Zuerst widmen wir uns den 

textkritischen Anmerkungen, dann schauen wir die behandelte Perikope in ihrem Kontext an. 

Ein weiteres Prozedere bildet die Präsentation des Textes auf deutsch und griechisch und die 

Vertiefung der literarischen Struktur. Zum Schluss folgen die Auslegung und die Interpretation 

der Bibelstellen von 1 Thess 3. 2. 5-7. 10. 

 

 



 269 

3.2.2.1.1 Textkritische Anmerkungen801 

 

Die Perikope 3, 2. 5-7. 10 scheint aufgrund der relativ großen Anzahl an textkritischen 

Anmerkungen vielfältig tradiert worden zu sein. 

Im Vers 2 gibt es schon eine Vielfalt an textkritischen Korrekturen, die man besonders 

bei der Redewendung καὶ συνεργὸν τοῦ θεοῦ sieht. Sie ist durch die ursprüngliche Lesart des 

Codex D (03) (D* 03), eine Minuskel 33, die im Codex Latini zugeordnete Majuskel b und 

zusätzlich noch durch die Überlieferung des Kirchenvaters Ambrosiaster (Ambst) bezeugt 

worden. Diese Aussage enthält jedoch im Kodex B (03) und in den Einzelhandschriften der 

Vulgata (vgmss) eine kürzere Form καi συνεργον (und den Gehilfen). Die Majuskeln À (01), 

A (02), P (025), Y (044), 0278, die Minuskel 6, 81, 1241, 1739, 1881, 2464, sowohl ein Teil 

der altlateinischen Zeugen (lat), als auch die gesamte koptische Überlieferung (co) und 

zusätzlich noch der Kirchenvater Basilius Ancyranus (Bas) lesen für diese Bibelstelle kai 

diakonon tou qeou (und den Diener Gottes). Hingegen lesen die Majuskeln D2 (05), K (018) 

L (020), die Minuskeln 104, 365, 630, 1505, die Mehrheitstexte des byzantinischen Koine-

Textes (𝔚) , die Einzelhandschriften der Vulgata (vgmss) und die gesamten syrischen 

Überlieferungen Peschitta und mit kritischen Zeichen markierte Textart Harklesnis (syp.h**) kai 

diakonon tou qeou kai συνεργον hµwn (und den Diener Gottes und unseren Gehilfen). Eine 

andere Version finden wir in den Majuskeln F (010) und G (012). Die beiden Codices enthalten 

die Auslegung diakonon kai συνεργον (Diener und Gehilfe Gottes). 

All diese Korrekturen präsentieren eine Fülle an Ergänzungen und 

Interpretationsmöglichkeiten. Sowohl die Bezeichnung διακονος als auch συνεργος finden wir 

in der biblischen Überlieferung des Apostels Paulus mit dem Substantiv im Genitiv jeweils 2-

mal. Aus dem Kontext der untersuchten Perikope scheint aber die Variante des Textes καὶ 

συνεργὸν τοῦ θεοῦ genug Aussagekraft zu haben. Man kann sogar annehmen, dass diese Form 

die anderen Möglichkeiten in der eigenen Anwendbarkeit beinhaltet. Dies lässt sich gut in der 

gesamten Botschaft des Autors erkennen, bei dem die Begriffe „Gehilfe“ und „Diener“ eine 

Ähnlichkeit darstellen. Man muss aber feststellen, dass die Textkorrekturen  kai diakonon tou 

qeou und kai diakonon tou qeou kai συνεργον hµwn wesentlich besser belegt sind, als die 

Variante von unserem Arbeitstext. In diesem Fall sind jedoch die vor kurzem präsentierten 

Gründe für uns entscheidender gewesen. 

 
801 Die zusammengefasste textkritische Anmerkung zu 1 Thes 3, 2. 5-7. 10 finden Sie auf Seite 357-358. 



 270 

Der Vers 2 berichtet in weiterer Folge noch von der Einfügung υµaV bzw. παρακαλέσαι 

ὑπὲρ, was durch die Majuskeln D2 (05), K (018), L (020), die Minuskeln 365, 630, 1175, 1241, 

die Mehrheitstexte des byzantinischen Koine-Textes (𝔚), die Einzelhandschrift der Vulgata 

(vgms) und die syrische Überlieferung Peschitta (syp) bezeugt wird.  Dagegen agieren aber sehr 

viele Handschriften: die Majuskeln À (01), A (02), B (03), D* (05), F (010), G (012), I (016), 

P (025), Y (044), 0278, die Minuskeln 6, 33, 81, 104, 326, 629, 1505, 1739, 1881, 2464, ein 

Teil der altlateinischen Zeugen (lat) und die syrische Überlieferung Harklensis (syh).  In der 

weiteren textkritischen Analyse unseres Verses finden wir auch noch für ὑπὲρ eine andere 

Leseart peri, die in den Codices D2 (05), L (020), in den Minuskeln365, 630, 1175, 1241 und 

in den Mehrheitstexten des byzantinischen Koine-Textes (𝔚) gelesen wird. Die Variante, die 

wir aber in der Arbeitsperikope finden, wird von den folgenden Zeugen bestätigt: den 

Majuskeln À (01), A (02), B (03), D* (05), F (010), G (012), I (016), K (018), P (024), Y (044), 

0278 sowie den Minuskeln 33, 81, 104, 1505, 1739, 1881 und 2464. 

Die beiden textkritischen Ergänzungen, die wir noch im Vers 2 finden, müssen wir 

anders betrachten und beurteilen. Die Einführung υµaV  bringt nicht viel in die gesamte 

Botschaft des Textes hinein. Sie wird außerdem durch Zeugen wesentlich schwächer belegt. 

Auf den ersten Blick können wir dasselbe über die andere Leseart von ὑπὲρ sagen. Wenn man 

aber auf den letzten Teil des Verses schaut, kann man den Eindruck bekommen, dass die von 

unserem Text vorgegebenen Präpositionen sich nicht auf die letzten zwei Verben beziehen, 

sondern womöglich auf das letzte. Um dies zu vermeiden und die enge Zugehörigkeit der 

beiden Tätigkeitswörter in der paulinischen Aussage zu stärken, scheint die Variante mit peri 

besser und verständlicher zu sein. 

Eine bis jetzt in 1 Thess 3 2, 5-7. 10 noch nicht gehabte Problematik finden wir im Vers 

5, wo die Codices B (03) und 0278 eine Umstellung für die Stelle πίστιν ὑμῶν lesen, d.h. ὑμῶν 

πίστιν. Aus der Sicht der Arbeit und der Versaussage scheint die Umstellung unnötig zu sein. 

Die Arbeitsperikope wird noch mit einer Korrektur abgeschlossen. Im Vers 7. bezeugt 

der Codex A (02) das Bindewort και eingeführt.  An dieser Stelle können wir die Argumentation 

vom Vers 5 übernehmen und ebenso feststellen, dass die kritischen Bemerkungen weniger 

Inhalt mit sich bringen. 

 

 



 271 

3.2.2.1.2 Die Perikope in ihrem Kontext 

 

Die Vg. ordnet unseren Arbeitstext zum dritten Kapitel des ersten Briefes an die 

Gemeinde in Thessalonich. Selbstverständlich bezieht sie sich auf die LXX. Die beiden 

Übersetzungen geben aber dem gesamten Briefteil keine Überschriften und versuchen den Text 

auch nicht thematisch zu ordnen. Wenn wir aber selber diesen Schritt machten, würden wir 

gleich feststellen können, wie stark unsere 5 Verse in der gesamten Botschaft von 1 Thess 3, 1-

13 verankert sind. Versuchen wir daher diese Methode anzuwenden, um einen Überblick über 

die Konstruktion dieses Briefabschnittes zu erhalten. 

 
Die Entsendung des Timotheus 

 

  V. 1  Athen 

  V. 2 Timotheus geht nach Thessalonich 

  V. 3  Stärkung  

  V. 4  Prophezeiung 

  V. 5 Paulus und seine Geduld 

 

Die Freude über den Stand der Dinge 

 

  V. 6 Timotheus kommt zurück  

  V. 7 Trost  

  V. 8  Aufleben 

  V. 9  Freude und Dank 

  V. 10 Bitte an Gott 

 

Segenswünsche des Apostels 

 

  V. 11  Führung Gottes 

  V. 12  Wünsche 

  V. 13  Erfüllung  

 

Abb. 23: Thematische Darstellung der Überschriften der Perikope 1 Thess 3, 1-13 

A 

B 

C 

D 

E 



 272 

Die oben präsentierte Darstellung zeigt uns eine Einheit, die aus drei thematischen 

Bereichen (die Entsendung des Timotheus - die Freude über den Stand der Dinge - 

Segenswünsche des Apostels) bestehen. Die Verse, die Gegenstand unserer Untersuchung 

werden, sind nur ein Teil der ersten zwei Bereiche. Dies scheint aufgrund der vor kurzem 

dargestellten Skizze kein Problem bei der genauen Textbetrachtung zu sein. Jeder Vers (VV. 2, 

5, 7, 8, 10) zeigt an sich eine eigene Einheit und ist, obwohl er sich auch auf den anderen Vers 

bezieht, in seiner Aussage selbstständig. Dasselbe kann man auch nach der Zusammenstellung 

all dieser 5 Arbeitstexte, die inhaltlich ebenso eine Einheit (A – B – C – D – E) bilden, sagen 

Damit wir jedoch noch eine bessere Einsicht erhalten, versuchen wir noch die gesamte 

Perikope 1 Thess 3, 1-13 mithilfe der gegenseitigen Relation zwischen den einzelnen Versen 

zu betrachten. Diese Untersuchung soll uns zugleich auch eine Bestätigung geben, dass die 

Verse 2, 5, 7, 8 und 10 nicht nur thematisch gut zusammenpassen, sondern auch eine 

einheitliche Struktur bilden: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

Abb. 24: Zusammenfassung der gegenseitigen Relation zwischen den Versen von 1 Thess 3, 1-13 

 

 



 273 

Die dargestellte Struktur der Verse, die für unsere Arbeit von Bedeutung ist, zeigt eine 

genaue Kontinuität der theologischen Botschaft des Paulus. Dies sieht man schon in den ersten 

Worten, die die Platzierung des ganzen Verses verraten. So haben wir im Vers 2 einen 

Hauptsatz, der zum anderen Hauptsatz in Vers 5 weiterführt. Der aber führt zur Phrase, die 

zuerst zum informativen Satz und dann zum Hauptsatz wird. Alle Inhalte dieser Verse finden 

aber nun ihren Höhenpunkt im Vers 10, wo die Rede über die Stärkung der Thessalonicher im 

Glauben ist. Dabei soll man aber berücksichtigen, dass gerade diese Aussage ein Teil der schon 

im früheren Text (V. 9) gestellten Frage ist. Aufgrund des Inhaltes ist es, wie bereits erwähnt 

richtig, die Selbstständigkeit der Botschaft vom Vers 10 zu betonen.  

 

 

3.2.2.1.3 Der Text und seine Struktur 

 

3 2 καὶ ἐπέμψαμεν Τιμόθεον, τὸν ἀδελφὸν 

ἡμῶν καὶ συνεργὸν τοῦ θεοῦ ἐν τῷ 

εὐαγγελίῳ τοῦ Χριστοῦ, εἰς τὸ στηρίξαι 

ὑμᾶς καὶ παρακαλέσαι ὑπὲρ τῆς πίστεως 

ὑμῶν 

 3 2 und sandten Timotheus, unseren 

Bruder und Gottes Mitarbeiter bei der 

Verkündigung der Frohbotschaft Christi, 

damit er euch stärkt und euch ermahnt 

hinsichtlich eures Glaubens.   

5 διὰ τοῦτο κἀγὼ μηκέτι στέγων ἔπεμψα εἰς 

τὸ γνῶναι τὴν πίστιν ὑμῶν, μή πως 

ἐπείρασεν ὑμᾶς ὁ πειράζων καὶ εἰς κενὸν 

γένηται ὁ κόπος ἡμῶν. 

 5 Deswegen habe ich nicht mehr 

ausgehalten, sandte ich [Timotheus], damit 

ich etwas erfahre, wie es um euren Glauben 

steht, ob euch Versucher vielleicht nicht 

versuchte und unsere Mühe vergeblich 

gewesen wäre. 

6 Ἄρτι δὲ ἐλθόντος Τιμοθέου πρὸς ἡμᾶς 

ἀφ’ ὑμῶν καὶ εὐαγγελισαμένου ἡμῖν τὴν 

πίστιν καὶ τὴν ἀγάπην ὑμῶν καὶ ὅτι ἔχετε 

μνείαν ἡμῶν ἀγαθὴν πάντοτε, ἐπιποθοῦντες 

ἡμᾶς ἰδεῖν καθάπερ καὶ ἡμεῖς ὑμᾶς, 

 6 Jetzt aber, nachdem Timotheus von euch 

zu uns gekommen ist und nachdem er uns 

gute Nachricht über euren Glauben und 

eure Liebe gebracht hat und dass ihr uns 

allezeit in guter Erinnerung habt und ihr 

Sehnsucht habt, uns zu sehen, so wie auch 

wir euch, 

7 διὰ τοῦτο παρεκλήθημεν, ἀδελφοί, ἐφ’ 

ὑμῖν ἐπὶ πάσῃ τῇ ἀνάγκῃ καὶ θλίψει ἡμῶν 

διὰ τῆς ὑμῶν πίστεως, 

 7 deswegen wurden wir getröstet, Brüder, 

wegen euch in aller unserer Not und 

Bedrängnis, durch euren Glauben, 



 274 

10 νυκτὸς καὶ ἡμέρας ὑπερεκπερισσοῦ 

δεόμενοι εἰς τὸ ἰδεῖν ὑμῶν τὸ πρόσωπον καὶ 

καταρτίσαι τὰ ὑστερήματα τῆς πίστεως 

ὑμῶν; 

 10 nachts und tags ganz über alle Maßen 

bittend, um euer Angesicht zu sehen und die 

Mängel eures Glaubens zurechtzubringen?   

 

Unsere Perikope besteht aus 5 Sätzen. In ihnen lässt sich eine genaue Struktur 

feststellen, die durch die Form Ursache – Wirkung zu erkennen ist. Konkret kann man die 

Gliederung der einzelnen Verse wie folgt darstellen: 

 
 URSACHE 

 
 

WIRKUNG  

V. 2 ἐπέμψαμεν  ὑπὲρ τῆς πίστεως ὑμῶν  

 

 

V. 5 μηκέτι στέγων  τὴν πίστιν ὑμῶν  

 

 

V. 6 ἐλθόντος  εὐαγγελισαμένου ἡμῖν τὴν πίστιν  

 

 

   διὰ τῆς ὑμῶν πίστεως καὶ τὴν 

ἀγάπην ὑμῶν 

 

   

V. 7 παρεκλήθημεν    

   μνείαν ἡμῶν ἀγαθὴν  

 

 

   εἰς τὸ ἰδεῖν ὑμῶν τὸ πρόσωπον  

   

V. 10 δεόμενοι    

   καταρτίσαι τὰ ὑστερήματα τῆς 

πίστεως ὑμῶν 

 

    

 
Abb. 25: Graphische Darstellung der Verse von 1 Thess 3, 2. 5-7. 10 im Kontext ihrer Aussage (Ursache-Wirkung) 



 275 

3.2.2.2 Auslegung und Interpretation 

 

In diesem Teil unserer wissenschaftlichen Untersuchungen werden wir uns die 

einzelnen Verse der bereits angesprochenen und zum Teil bearbeiteten Perikope 1 Thess 3, 2. 

5-7. 10 exegetisch anschauen.  

 

 

V. 2 

 
καὶ ἐπέμψαμεν Τιμόθεον, τὸν ἀδελφὸν ἡμῶν καὶ 

συνεργὸν τοῦ θεοῦ ἐν τῷ εὐαγγελίῳ τοῦ Χριστοῦ, εἰς 

τὸ στηρίξαι ὑμᾶς καὶ παρακαλέσαι ὑπὲρ τῆς πίστεως 

ὑμῶν 

und sandten Timotheus, unseren Bruder und Gottes 

Mitarbeiter bei der Verkündigung der Frohbotschaft 

Christi, damit er euch stärkt und euch ermahnt 

hinsichtlich eures Glaubens.   
 

 Unser Arbeitstext beginnt mit der Konjunktion καὶ (und), die auf den Inhalt des früheren 

Verses zurückweist, wodurch eine Kontinuität der gesamten Botschaft zu erkennen ist. Diese 

Tatsache lässt sich auch durch das Verb ἐπέμψαμεν (sandten) bestätigen, das wie das im Vers 

1 vorgekommene Tätigkeitswort εὐδοκήσαμεν (ausgehandelt haben) nicht nur den Apostel 

Paulus allein meint, sondern auch seine Missionsbegleiter, was durch die Verwendung der 1. 

Person Plural zum Ausdruck gebracht wird. Dieses indirekte Personalpronomen εμείς (wir) 

bezieht sich auf die Aussage des Autors über die Entscheidung von Paulus, Silas und 

Timotheus, in Athen bleiben zu wollen. Die Betonung des gemeinschaftlichen Charakters des 

paulinischen Handelns scheint ein wenig außergewöhnlich zu sein. Dies sieht man bei der 

genauen Untersuchung der Missionsstrategie des Apostels, nach der Timotheus einer gewesen 

ist, dem die schwierigen Aufgaben in den früher besuchten Gemeinden anvertraut worden sind. 

Phil 2, 19. 23 oder 1 Kor 4, 17 berichten genau von solchen Entscheidungen, die Paulus allein 

getroffen hat. Warum an dieser Stelle der Apostel der einzelne Entscheidungsträger ist, lässt 

sich schwer sagen, und ein Versuch der Erklärung wäre aus der Sicht der mangelnden 

Information eine Spekulation. Es scheint jedoch, dass man sich hier sehr gut die Argumentation 

des Wir-Berichtes in Erinnerung rufen kann. 

Bei der weiteren Betrachtung des Anfangs unseres Textes kann man auch eine 

interessante Tatsache erkennen. Wenn Paulus seinen Begleiter nach Thessalonich 

zurückschickt und dies nach einer so kurzen Zeit tut, nachdem er die makedonische Stadt hatte 

verlassen müssten, dann stellt sich die Frage, warum wir keine Hinweise über eine Mission von 



 276 

einem der Missionare in Philippi finden. Unsere Überlegung erhält einen besonderen Charakter, 

wenn wir uns die Meinung von J. Flis anschauen. Für den Exegeten hat der Völkerapostel mit 

den Bewohnern dieser makedonischen Kolonie ein freundliches Miteinander gepflegt und ihre 

ekklesiologische Gemeinschaft lag Paulus besonders am Herzen.802 Aus der Beschreibung der 

Apostelgeschichte wissen wir noch zusätzlich, dass der Apostel in den beiden Gemeinden zum 

eiligen Verlassen der Stätte gezwungen worden ist! All diese Informationen können in uns den 

Eindruck über ein sehr wohl überlegtes Vorgehen erwecken, hinter dem eine mögliche Taktik 

versteckt ist. Es scheint nämlich, dass es für den Missionar wesentlich gewesen ist, nicht nur 

über die weitere Entwicklung des Glaubens informiert zu sein, sondern auch durch seine 

Begleiter den Mitgliedern der Gemeinden seine Verbundenheit und gegenseitige Zuneigung zu 

bestätigen. Anscheinend ist Paulus der Meinung gewesen, dass eine Bestätigung in einer relativ 

kurzen Zeit nach dem Verlassen der Gemeinde gegeben werden sollte.  Dieser Wunsch muss 

so wichtig gewesen sein, dass sich, laut dem biblischen Bericht, Timotheus alleine auf den Weg 

gemacht hat, was damals eine sehr gefährliche Reise gewesen ist.803 

Im Kontext der oben präsentierten Aspekte der paulinischen missionarischen Tätigkeit 

passen unsere Untersuchungen zur Feststellung von E. Ebel, die das Missionswerk des Apostels 

in der Form der Teamarbeit betrachtet.804 Es ist also eine logische Folge, wenn wir annehmen, 

dass die Begleiter - in unserem Text Timotheus - eine ausführende Hand des Paulus sind und 

nicht nur seine Aufträge erfüllen, sondern auch den Gläubigen die Zuversicht geben, dass sie 

für seinen Meister und Lehrer wichtig sind und damit auch seine persönliche Abwesenheit 

erträglich machen.805 

Die Analyse der apostolischen Missionsstrategie und die Rolle der Mitarbeiter wird im 

Arbeitstext durch die Wendung τὸν ἀδελφὸν ἡμῶν καὶ συνεργὸν τοῦ θεοῦ ἐν τῷ εὐαγγελίῳ τοῦ 

Χριστοῦ (unserem Bruder und Gottes Mitarbeiter bei der Verkündigung der Frohbotschaft 

Christi) gestärkt. Zum einem haben wir es hier wiederum mit der starken Akzentuierung des 

gemeinschaftlichen Charakters der missionarischen Tätigkeit zu tun, was durch das 

Personalpronomen ἡμῶν (unserem) zum Ausdruck gebracht wurde,  zum anderen geht es in der 

Wendung um das Substantiv ἀδελφὸν (Bruder). Aus dem Kontext der Botschaft unseres Verses 

 
802 Vgl. J. Flis, List do Filipian, 51-53. 
803 Vgl. Lk 10, 33ff. 
804 E. Ebel, Das Missionswerk des Paulus, Paulus. Leben – Umwelt – Werk – Briefe, 125. 
805  Unsere Ausführungen versuchen im Lichte der durchgeführten Analyse auch eine zusätzliche Bestätigung der 

Theorie der Datierung der Briefentstehung zu sein, mit der sich W. Rakocy ausführlich auseinandergesetzt und die 

angesprochenen Besuche in Thessalonich und Philippi berücksichtig hat.  



 277 

lässt sich feststellen, dass an dieser Stelle keine familiäre Verbindung gemeint ist. Stattdessen 

kann man hier nach R. Hoppe von einer besonderen Auszeichnung ausgehen, die die Bedeutung 

der Mission des Timotheus in Thessalonich unterstreichen sollte.806 Diese Empfehlungssform, 

durch die ein Mitarbeiter des Paulus die verdiente Akzeptanz, Autorität und Wertschätzung 

seiner Person und seiner Botschaft erhält, ist keine Neuigkeit. Der Apostel hat diesen Ausdruck 

öfters verwendet, um seine Begleiter zu bezeichnen. Zu nennen sind hier: Sosthenes 807 , 

Apollos808, Titus809, oder indirekt Silas810. Es scheint, dass man aufgrund dieser brüderlichen 

Zuneigung auch eine herzliche Beschreibung der Verbundenheit unter den Missionaren 

erkennen kann. Diese Tatsache ist jedoch nicht nur als ein reiner Sympathieausdruck zu sehen, 

sondern, wie dies H. Schürmann bemerkt, auch als ein Verhältnis unter Menschen, das von Gott 

her in der Kraft des göttlichen Wirkens geordnet ist.811 

Diese göttliche Kraft sieht man in der zweiten Bezeichnung des Timotheus, der laut dem 

Brief auch als Gottes Mitarbeiter bei der Verkündigung der Frohbotschaft zu den 

Thessalonichern kommt. Diese Titulierung συνεργὸν τοῦ θεοῦ finden wir noch in 1 Kor 3, 9, 

wodurch wir sagen können, dass sie keine Besonderheit darstellt und im Kontext des jeweiligen 

Textes zu finden ist. Außerdem ist an dieser Stelle auch noch das Nomen συνεργὸν 

bemerkenswert, das in der paulinischen Überlieferung entweder mit dem Possessivpronomen 

ἐμός812 oder mit dem Personalpronomen der 1. Person Singular μου813 und der 1. Person Plural 

ήμῶν814 vorkommt. Das, was unsere Stelle kennzeichnet, ist aber der Genitiv τοῦ θεοῦ, der nach 

F.W. Röcker die Mitglieder der makedonischen Gemeinde informiert, dass Timotheus „ein von 

Gott beauftragter Mitarbeiter“ 815 ist. M. Rosik sieht in diesem Titel eine Betonung der aktiven 

Rolle, in der der Mensch Gott gegenüber steht.816 In der Interpretation unserer Wendung geht 

M. Bednarz noch weiter und stellt fest, dass es sich hier um das Werk Gottes handelt, in dem 

 
806 Vgl. R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 198. 
807 Vgl. 1 Kor 1, 1. 
808 Vgl. 1 Kor 16, 12. 
809 Vgl. 2 Kor 2, 13. 
810 Vgl. 1 Thess 3, 2. 
811 H. Schürmann, Der erste Brief an die Thessalonicher, 61. 
812 Vgl. 2 Kor 8, 23. 
813 Vgl. Phlm 1, 24. 
814 Vgl. Röm 16, 9. 
815 F.W. Röcker, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 154. 
816 Vgl. M. Rosik, Pierwszy list do Koryntian, 172. 



 278 

der Mensch ein Mitarbeiter ist.817 So eine Sichtweise eröffnet uns ein neues Blickfeld. Wir 

können in der Mission des Timotheus sehr wohl auch die Bedeutung der Aufgabe erkennen, 

vor der der Missionar steht. Sie ist sowohl im Hinblick auf die Zusammenarbeit mit Paulus als 

auch auf die Mithilfe Gottes zu verstehen. 

Im Lichte dieser Schilderung der missionarischeren Tätigkeit sind also alle gemeint, 

sowohl Brüder als auch Gottes Mitarbeiter, die ihren Dienst bei der Verbreitung des 

Evangeliums ausüben. In dieser Darstellung des paulinischen Verständnisses der Mission 

können wir schließlich eine doppelte Ebene erkennen, die in zwei Richtungen zu deuten ist. 

Wir sehen eine Bewegung, die von Gott ausgeht und verursacht, dass der Mensch durch das 

Evangelium sein Mitarbeiter wird. Zusätzlich wird der Mensch, der in der neuen Aufgabe seines 

Lebens steht, erkennen können, dass er sich in der Gemeinschaft mit den anderen Missionaren 

befindet, die nun dieses Evangelium verkünden, das sie selber empfangen haben. Graphisch 

kann man unsere Ausführung wie folgt darstellen: 

 

 
Abb. 26: Darstellung des paulinischen Missionsverständnisses nach 1 Thess 3, 2 

 

Die Erklärung der Mission, die Paulus in unserer Perikope beschreibt, ist der Inhalt, den 

wir bereits angesprochen haben, und der das Evangelium ist. Die Frohbotschaft, die Gott seinen 

Mitarbeitern anvertraut, beauftragt sie, missionarisch zu wirken. Das ist möglich, weil Christus 

selber der Inhalt dieses Evangeliums ist.818 Er als Mittler verleiht den Auftrag, der durch die in 

 
817 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 229. 
818 Vgl. Gal 1, 16. 



 279 

der gegenseitigen Achtung lebenden Brüder verkündet wird.819 Zu beachten ist hier aber eine 

Kontinuität der verkündeten Botschaft, die zwar über Christus ist, aber dennoch Gott beinhaltet, 

was durch die Wendung συνεργὸν τοῦ θεοῦ zum Ausdruck gebracht wird.820 

Warum die oben beschriebene Mission überhaupt stattgefunden hat, schildert der 

Briefautor im zweiten Teil des Verses. Für T. Holtz ist das, „die Gemeinde hinsichtlich ihres 

Glaubens zu stärken und zu stützen. Die beiden Verben „stärken“ und „ermahnen“ gehören 

offensichtlich zur Terminologie frühchristlichen Gemeindeaufbaus und haben eine Affinität 

zueinander.“821 Für das bessere Verständnis versuchen wir nun diese beiden Begriffe näher zu 

erklären und ihre gegenseitige Zugehörigkeit deutlicher darzustellen. 

Der erste Terminus ist στηρίζω, das in der Perikope im Aorist Infinitiv, στηρίξαι 

vorkommt und als stärken oder ermutigen übersetzt werden kann. Nach Meinung des 

Bibelforschers G. Harder bezieht sich unser Begriff direkt auf Gott, von dem die Stärkung 

ausgeht. Diese Ausrichtung sieht man zuerst in der XXL, wo die Psalmen (vgl. Ps 3, 6 oder 37, 

17) von der schützenden Kraft des Herrn berichten. Ebenso verwenden in diesem Kontext die 

Hebräer das Verb מם< . Die Bandbreite von στηρίζω ist auch wesentlich breiter. Deswegen 

finden wir unseren Terminus auch im Zusammenhang mit der menschlichen Haltung, wie dies 

z.B. Ez 29, 7 oder 2 Sam 1, 6 darstellt. Diese Art der Verwendung findet ihre Wiederspiegelung 

auch in der hebräischen Sprache, die für solche Ausdrücke den Begriff ׁןעש  benützt.822 

Die doppelte Bedeutung, die auf Gott und Menschen hinweist, finden wir auch im NT. 

Der Evangelist Lukas schildert uns z.B., wie Jesus seinen Apostel Petrus motiviert, seine Brüder 

zu stärken (vgl. Lk 22, 32). Wir sehen also eine genaue Ausrichtung der Stärkung, die ihre 

Quelle bei Gott hat, um durch Christus zu den Menschen zu gelangen. Wenn wir dazu noch 

Apg 14, 22 oder 15, 32 und Röm 1, 11 nehmen, dann erkennen wir, dass στηρίζω eine genaue 

Funktion hat, den Glauben zu stärken. Solche Argumentation lässt uns annehmen, wie stark 

unser Begriff im konkreten Bereich verwurzelt ist. Aus diesem Grund scheint στηρίζω in 

Kategorien des terminus technicus wahrzunehmen zu sein. Wenn wir aber nochmals auf 1 Thess 

3, 2 mithilfe der durchgeführten Analyse schauen, dann müssen wir G. Harder recht geben, 

indem er schreibt: „Die Wirkung bzw. der Zweck der Festigung ist die Unerschütterlichkeit des 

 
819 Vgl. 1 Thess 4, 2. 
820  συνεργὸν τοῦ θεοῦ = συνεργὸν τοῦ Κριστοῦ (vgl. 1 Thess 1, 5; 2, 2. 8. 9). Vgl. R. Hoppe, Der erste 

Thessalonikerbrief, 199.  
821 T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 126. 
822 G. Harder, στηρίζ: B: Die Wortgruppe im Alten Testament, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 7, hrsg. v. G. Kittel / 

G. Friedrich, Stuttgart 2019, 654-655. 



 280 

christlichen Glaubens (…).“823 Weiters stellt er fest, dass die Stärkung des Glaubens „mit der 

persönlichen Anwesenheit des Apostels“ 824  verbunden ist. Als Resümee dieser Aussage und 

der weiteren neutestamentlichen Beweise, wie Röm 16, 25 müssen wir bei der Exegese unseres 

Begriffes seinen Ursprung in der göttlichen Sphäre suchen. Gott ist derjenige, der im Glauben 

stärkt und die Menschen sendet, diese Gabe der Stärkung deutlicher, präsenter, ja greifbarer zu 

machen. 

Das zweite Verb ist παρακαλέω, das in unserem Arbeitstext ebenso wie στηρίζω in 

Aorist Infinitiv, παρακαλέσαι vorkommt und als fordern, ermahnen, ermutigen oder trösten 

übersetzt werden kann. So ein buntes Bedeutungsbild präsentiert auch der Doppelcharakter 

unseres Wortes, das im Rahmen einer tröstlichen und mahnenden Handlung zu verstehen ist. 

Eine derartige Anmerkung kann ihren Grund im Denken der Antike haben. Davon geht auch                

G. Stählin aus, der in der landläufigen und philosophischen Tröstung die Mahnung, das Weinen 

und das Klagen sieht. Letztendlich führt für ihn diese Tröstung zur Weisheit.825 Es kann sich 

also niemand wundern, dass unser Begriff auch als terminus technicus zu verstehen ist. Dieser 

Charakter des Begriffes παρακαλέω lässt sich gut in 2 Kor 1, 3-7 erkennen, wo Paulus sich mit 

den tröstenden Worten an die Gemeinde wendet und sie in ihrem Leben zu ermahnen versucht, 

damit die Korinther ihr Leiden geduldig ertragen. Die so entstandene Leidens- und 

Trostgemeinschaft soll von der Kraft Gottes getragen werden und stets Hoffnung geben. 

Derartige Botschaften scheinen einen gehobenen Stil zu haben, der auch einen konkreten 

Rahmen verlangt. Deswegen müssen wir O. Schmitz recht geben, wenn er in παρακαλέω die 

„Vollmacht des im Namen Gottes Redenden“ 826 sieht. Es ist daher anzunehmen, dass unser 

Terminus eine Form der Ansprache hat. Dieser Meinung ist auch M. Bendarz. Der Theologe 

sieht hier aber zusätzlich noch einen breiteren Kontext der Verwendung des Verbes, das im NT 

auch als Subjekt παράκλησις vorkommt. Aus diesem Grund definiert er eine 

Bedeutungsgruppe, die für ihn nach dem Vorlesen der Hl. Schrift je nach dem Gebrauch 

verwendet wurde. Diese Gruppe lässt sich, wie folgt, zusammenstellen: 

1. Im Hinblick auf eine Bitte (vgl. Mt 8, 5; 14, 36; Mk 5, 18.22; Lk 7, 4; 8, 42) 

2. Im Hinblick auf eine Mahnung und Ermutigung (vgl. Apg 2, 40; 11, 23; 27, 33) 

 
823 G. Harder, στηρίζω: D: Die Wortgruppe im Neuen Testament, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 7, 655-656. 
824 Ebd. 
825 G. Stählin, παρακαλέω: C: Trost und Tröster in der außerbiblischen Antike, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 5, 

777-778. 
826 O. Schmitz, παρακαλέω: F: παρακαλέω und παράκλησις im Neuen Testament, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 5, 

790-798. 



 281 

3. Im Hinblick auf eine Art des Zuspruchs an dem Mut (vgl. Mt 2, 18; 5, 4; Lk 16, 25)  

4. Im Hinblick auf eine freundliche Ansprache (vgl. Lk 15, 28)827 

Eine interessante Tatsache lässt sich auch feststellen, wenn man sich die Anzahl der im 

NT vorkommenden Begriffe παρακαλέω und παράκλησις anschaut. Das Nomen finden wir 29-

mal, davon 18-mal bei Paulus. Eine ähnliche Situation ist mit dem Verb. Es kommt 109-mal 

vor, davon 40-mal im Corpus Paulinum und im 1 Thess 8-mal. In allen Fällen gibt es Beispiele 

aus den vier oben präsentierten Gruppen. Aber das, was besonders auffällig ist, sind die 

Subjekte, die hinter unseren Termini stehen. Entweder ist es Gott828 oder Mensch829. Beide 

Subjekte sind aber miteinander verbunden. Der Akt dieser Verbundenheit findet aufgrund der 

Initiative Gottes statt, der sich den Menschen offenbart und ihn somit erkennen lässt. Dahinter 

steht der Wunsch Gottes, die Menschheit zu trösten und ihr als Hirte zur Seite zu stehen.830 

Eine derartige Erklärung passt gut zur These von den Bibelwissenschaftlern G. Stählin und       

O. Schmitz, die feststellen: „Ohne Gott ist Mensch und Volk und Welt ohne Trost.“831 Damit 

dieser göttliche Trost vom Menschen wahrgenommen und angenommen wird, braucht man 

Verbundenheit zwischen Gott und dem, den Gott beruft. Die Frucht dieser Berufung bzw. der 

Verbundenheit ist die Mittlerschaft. Kraft dieser Aufgabe handelt der Mensch im Namen 

Gottes, ja als sein Mitarbeiter und tut das, was Gott will, d.h. er fordert, ermahnt, ermutigt und 

tröstet. Beim exegetischen Studium des Verbes παρακαλέω geht T. Holtz noch weiter. Er ist 

der Meinung, dass die Verwendung unseres Begriffes durch Paulus eine Art der Verkündigung 

ist, die „von der Wahrheit der Botschaft bestimmt [ist].“ 832  Es ist auch schwierig, dem 

Theologen nicht recht zu geben, da wir es hier wahrscheinlich mit einem Synonym der 

Verkündigung zu tun haben. Das, was aber den Begriff vom Terminus „Verkündigung“ 

unterscheidet, ist für H. Schlier der ermahnende Charakter des Wortes παρακαλέω, dass die 

Wurzeln ihrer Kraft in der Botschaft des Evangeliums sind.833 

Die Einzigartigkeit dieser Form hat auch J. Gnilka bemerkt. Der deutsche Exeget sieht 

dabei „eine wesentliche Stützung und Stärkung des Gemeindelebens (…) [, indem die 

 
827 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 230. 
828 Vgl. 2 Kor 1, 4. 6. 
829 Vgl. 1 Thess 2, 12; 3, 2. 7; 4, 1. 10. 18; 5, 11. 14. 
830 Vgl. Jes 28, 29, Sach 10, 2. 
831 G. Stählin / O. Schmitz, παρακαλέω: D: Trost und Trostlosigkeit im Alten Testament, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), 

Bd. 5, 786. 
832 T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 69. 
833 Vgl. H. Schlier, Der Apostel und seine Gemeinde, 39. 



 282 

Menschen] (…) aufeinander zugehen, bereit und fähig sind, einander zu ermahnen und 

aufzubauen.“834 Weiter nennt der Bibelforscher diese Art der Kommunikation die Paraklese. 

Sie ist für ihn „Mahnung, umfasst die vielen Formen des menschlichen Austausches in der 

Rede, vom Trösten, Ermutigen, Einreden bis zur Mahnrede.“835 Eine interessante Interpretation 

der Paraklese finden wir auch bei J. Stępień, der meint, dass es sich im Verb παρακαλέω „nicht 

nur um den moralischen oder doktrinären Inhalt des Evangeliums handelt. Stattdessen geht es 

um das apostolische Wort schlechthin, das für die Annahme und die Akzeptanz dessen ermutigt, 

was das Evangelium beinhaltet und welche Stärkung sie vermittelt, damit diejenigen getröstet 

werden, die die Frohbotschaft trotz der Unterdrückung annehmen.“836 Die so breit verstandene 

und vertiefende Analyse der paulinischen Briefkomposition samt ihrem Inhalt beruht auf Jesus 

Christus und seinen Heilstaten, die der Apostel mit seinen Begleitern verkündet. Eine derartige 

Methode scheint einen geschichtlichen Hintergrund zu haben, der sich wie ein Leitfanden durch 

die alttestamentliche Verheißung bis zur Verkündigung der neutestamentlichen Botschaft mit 

der Ordnung durch die Person Christi zieht. Darauf weist in seinem Werk auch O. Schmitz hin, 

der den παρακαλέω „vom Jesajabuch (und den Psalmen) her geprägt [ist] (…) und (…) zum 

Ausdruck für die Hilfe Gottes [wird], wie sie der leidenden Gemeinde Jesu in ihren Gliedern 

durch gegenseitigen Zuspruch und durch aufrichtende Geschehnisse schon jetzt reichlich zuteil 

wird, um in der Enderrettung des neutestamentlichen Volkes Gottes aus aller Not zu ihrem Ziele 

zu gelangen.“837 Wir sehen also eine Dimension des paulinischen Denkens, die in 1 Thess 3, 2 

zukunftsorientiert ist. Der Mensch lebt und in diesem Leben braucht er auch Ermahnnung und 

Trost, damit er im Glauben ausharrt und somit auch Anteil am Heil in Jesus Christus hat. 

Es scheint, dass wir beide Begriffe in diesem Zusammenhang betrachten und verstehen 

können. Paulus will einfach eine Stärkung der Thessalonicher in ihrem Glauben. Die Annahme 

dieses Glaubens ist nicht ausreichend und das, was nun gefragt wird, ist die Tragfähigkeit der 

Frohbotschaft durch die Gemeinde und die automatische Sicherstellung der Existenz im Geist 

Christi. Wir können an dieser Stelle auch die große Sorge des Paulus um die Gläubigen 

feststellen. Er weiß, dass der Glaube ein Schatz ist, der in zerbrechlichen Gefäßen aufbewahrt 

 
834 J. Gnilka, Wie das Christentum entstand. Paulus von Tarsus, 165-166. 
835 Ebd. 
836 J. Stępień, Listy do Tesaloniczan, 138. 
837 O. Schmitz, παρακαλέω: F: παρακαλέω und παράκλησις im Neuen Testament, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 5, 

797-798. 



 283 

wird und dass jeder die Kraft Gottes braucht, um in diesem Glauben auszuharren.838 Deswegen 

will und muss er mit den Christen in Thessalonich in Kontakt bleiben. Dies verlangt Gott von 

ihm, dessen Mitarbeiter er ist. 

Der Spannungsbogen, den man zwischen der göttlichen und der menschlichen Stärkung 

des Glaubens und zwischen der göttlichen und der menschlichen Erlangung im Glauben 

erkennen kann, lässt sich in unserem Vers auf mehreren Ebenen feststellen und zeigt, dass Gott 

nicht nur die Annahme des Glaubens will, sondern auch, dass dieser Glaube ein Bestandteil des 

Lebens bleibt. Wenn wir aus dieser Perspektive nochmals auf unseren Text schauen, dann 

können wir genau diese Relation zwischen Gott und Mensch erkennen. Bei der Verkündigung, 

zu der nach 1 Thess 3, 2 auch die Festigung des Glaubens gehört, ist nicht nur Gott am Werk, 

sondern auch der von Gott beauftragte und gesandte Mensch. All das lässt sich folgendermaßen 

grafisch darstellen: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
838 Vgl. 2 Kor 4, 7. Damit wir die Intention des Apostels in Bezug auf die Stärkung des Glaubens und die Mahnung 

in diesem Glauben besser verstehen, schauen wir, was A. Paciorek zu dieser Stelle aus dem Korintherbrief schreibt. 

Es scheint, dass seine Worte unsere exegetischen Ausführungen auf den Punkt bringen. In seinem Kommentar 

lesen wir: „Die allgemeine Bedeutung der Aussage [aus 2 Kor 4, 7] ist klar: den Schatz des Evangeliums bewahren 

wir unter den schwachen Menschen auf und aus diesem Grund vergleicht man ihn sehr gut mit einem kostbaren 

Schatz, der in gewöhnlichen zerbrechlichen Gefäßen aufbewahrt wird. Dieses paradoxe Bild bringt Folgendes auf 

den Punkt: ein zerbrochenes Gefäß, das keinen großen Wert hat, bewahrt eine kostbare Sache auf. Im Gedanken 

des Apostels erkennt man, dass das Evangelium als ein Schatz einen kostbaren Wert hat. Diejenigen, denen man 

diesen Schatz aber anvertraut, seine Verkünder, sind unvollkommene Menschen“. A. Paciorek, Pierwszy list do 

Koryntian (NKB.NT, Bd. 8), Częstochowa 2017, 237. 



 284 

GOTT 

am Werk 

® πέμπω « 

MENSCH 

am Werk  

® 
συνεργοί 

τοῦ θεοῦ 
« ἀδελφοί « 

® εὐαγγέλιον « εὐαγγέλίζω « 

® στηρίζω « 

® παρακαλέω « 

        Wozu? ¯  

      hinsichtlich des Glaubens 
 

Abb. 27: Schematische und genaue Darstellung der Verkündigung des Glaubens im Sinne der Stärkung und der 
Ermahnung nach 1 Thess 3, 2 

 

 

V. 5 

 

διὰ τοῦτο κἀγὼ μηκέτι στέγων ἔπεμψα εἰς τὸ γνῶναι 

τὴν πίστιν ὑμῶν, μή πως ἐπείρασεν ὑμᾶς ὁ πειράζων 

καὶ εἰς κενὸν γένηται ὁ κόπος ἡμῶν. 

Deswegen habe ich nicht mehr ausgehalten, sandte 

ich [Timotheus], damit ich etwas erfahre, wie es um 

euren Glauben steht, ob euch Versucher vielleicht 

nicht versuchte und unsere Mühe vergeblich gewesen 

wäre.  

 

 Der Beginn des Verses beschreibt in erster Linie, dass Timotheus zu den 

Thessalonichern geschickt worden ist, um sich ein Bild vom Glauben der Mitglieder dieser 

jungen Gemeinde zu machen. In zweiter Linie kann man aber ein emotionales Verhalten des 

Paulus erkennen. Dies bezeugt zuerst das rückbezügliche Adverb διὰ (deswegen), das eine 

Schlussfolgerung eines sich in der Vergangenheit ereignet habenden Sachverhaltes voraussetzt. 

Was damit gemeint ist, verrät uns der Vers 4, wo die Rede von dam voreiligen Verlassen der 

Stadt ist. Die Hintergründe, die da indirekt angesprochen werden, schildert uns die Apg, womit 

wir uns in einem früheren Kapitel dieser Arbeit bereits ausführlich beschäftigt haben. Doch das, 



 285 

was jetzt neu dazukommt, ist die Reaktion des Apostels, der erfahren will, wie die Lage in der 

Gemeinde ausschaut. Dahinter lässt sich die Neugier erkennen, die man vom Prinzip her 

unterschiedlich deuten kann.839 Doch die Neugier des Apostels soll man eher im Lichte der 

platonischen Vorstellung verstehen und als eine Möglichkeit nehmen, hinter die Dinge zu 

schauen, um Weisheit zu erlangen. 840  Der Wunsch des Paulus, von der wahren 

Glaubenssituation informiert zu werden, wirkt gerechtfertigt, da die Gemeinde aufgrund der 

Bedrängnisse ohne Missionare bleiben musste (vgl. V. 4). 

Im weiteren Textverlauf ergänzt der Autor den Inhalt des Verses durch eine zusätzliche 

persönliche Bemerkung: εἰς τὸ γνῶναι τὴν πίστιν ὑμῶν (damit ich etwas erfahre, wie es um 

euren Glauben steht). Daran lässt sich erkennen, dass Paulus ein wenig beunruhigt sein musste. 

Wir finden schließlich keine lobenswerte Feststellung oder keinen Ausdruck der Freude, der 

Sicherheit und der Gelassenheit. Dasselbe gilt auch für eine Aussage, durch die er eine mögliche 

Enttäuschung oder Frustration mitteilte. 841  Seine Reaktion scheint einfach neugierig und 

sorgenvoll zu sein. Sie wird im Arbeitstext weiter zugespitzt. Dies geschieht durch zwei 

Verben: ἐπείρασεν (versuchte) und γένηται (gewesen wäre). Darauf weist auch M. Bednarz hin, 

der feststellt: „Das erste [Verb] im Aorist bezieht sich auf die traurige Wirklichkeit der 

vergangenen Ereignisse, die man nicht mehr rückgängig machen kann; das zweite [Verb] im 

Konjunktiv betrifft die zukünftige Situation, die man eindeutig vermeiden soll.“842  Dieser 

Kommentar erweckt den Eindruck, dass wir es hier mit einer Zeitspanne zu tun haben. 

Einerseits haben wir eine Andeutung auf das Vergangene, andererseits auf das Zukünftige. Wir 

können aufgrund dieses Gegenübers annehmen, dass sich Paulus in einem „Dazwischen“ 

befindet, d.h. zwischen seinen Erinnerungen an die in den Bedrängnissen verursachte 

Verabschiedung und seinen Hoffnungen auf das Wirken seiner Mission und Arbeit bei den 

Thessalonichern. 

Die Unsicherheiten um die Standhaftigkeit der makedonischen Gläubigen in der ihnen 

anvertrauten Lehre, die den Briefverfasser begleiten, nennt er namentlich, indem er schreibt: 

μή πως ἐπείρασεν ὑμᾶς ὁ πειράζων (ob euch Versucher vielleicht nicht versuchte). Wir sehen 

also, dass der Völkerapostel eine konkrete Bedrohung, πειράζων (Versucher) vor Augen hat. 

Diese Formulierung ist ein Terminus, der in der „biblischen Welt“ einen Sitz im Leben hat und 

 
839 Vgl. C. Schröer, Neugierde, in: LThK, Bd. 7, 759.  
840 Vgl. Platon, Theätet, 11, in: Platon. Sämtliche Dialoge, Bd. 4, hrsg. v. K. Hildebrandt / C. Ritter / G. Schneider, 

Hamburg 1993, 50-51. 
841 Vgl. Röm 1, 12; 1 Kor 1, 6-7; 2 Kor 1, 13-14; Gal 1, 1, 6; Phil, 1, 3; 1 Thess 1, 2; Phlm 4-7. 
842 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 238. 



 286 

sowohl im AT als auch im NT ausführlich dargestellt wird. Bevor wir uns aber mit diesem 

Begriff in der Form des Substantives auseinandersetzen, müssen wir die paulinischen Absichten 

im Vers 5 ein wenig näher untersuchen. 

Die etymologische Studie des Nomens πειράζων weist auf das Verb πειράζω hin als den 

Ursprung und das Hauptwort, von dem sich die weiteren grammatikalischen Formen entwickelt 

haben. Diese Tatsache lässt sich gut in der Konkordanz zum griechischen Neuen Testament 

erkennen, in dem πειράζων bei der Erhaltung seiner sprachlichen Konstruktion als πειράζω 

klassifiziert worden ist.843 Wenn wir in unserem Studium also davon ausgehen, dass das Verb 

der Schlüssel der apostolischen Aussage ist, dann versuchen wir auf diesem exegetischen Weg 

zu bleiben und das Tätigkeitswort unter die Lupe zu nehmen. 

Sowohl H. Seesemann als auch W. Popkes übersetzen πειράζω nicht nur als ein bloßes 

Versuchen, sondern viel mehr als „Herausfordern“ oder „Durchgehen“. Zusätzlich schreiben 

die beiden Exegeten unserem Begriff eine äußerst religiöse Bedeutung zu, die in der Beziehung 

zwischen Menschen und Gott auf einer sehr vertraulichen Ebene zum Ausdruck kommt und 

ihre tiefe Aussagekraft erhält.844  Diese Tatsache erkennt man zuerst durch die hebräische 

Sprache, in der man im Kontext der oben präsentierten Informationen den Begriff נִםָּה 

verwendet hat. Er kommt im AT 36-mal vor und ist im engeren Sinne ein Ausdruck für die 

Prüfung der Treue, des Gehorsams oder auch des Glaubens, Gott gegenüber zu stehen. Ein 

klassisches Beispiel finden wir im Schöpfungsbericht und in der Erzählung über das Leben der 

ersten Menschen (vgl. Gen, 1, 1 – 3, 24), und besonders aber in der Perikope Gen 3, 1-19. Gott 

hat die Relation mit den Menschen aufgebaut und will mit ihnen in einer Beziehung sein. Das, 

was Gott von ihnen verlangt hat, ist nur Glaube und Vertrauen ihm gegenüber. Doch der 

Mensch hat mehr gewollt. Er hat danach gestrebt, wie Gott zu sein und ist in Versuchung 

gekommen, dieses Ziel zu erreichen. Die so entstandene Versuchung ist aufgrund des Werkes 

des Versuchers zustande gekommen, der den Versuchenden gegenübersteht. B. Willmes stellt 

in diesem Zusammenhang fest: „die Versuchung […] wird nicht auf Gott zurückgeführt, 

sondern auf böse Mächte (…), die zur Entscheidung gegen Gott oder zu Götzendrängen 

[drängen].“845 In seiner wissenschaftlichen Untersuchung geht der Theologe aber weiter und 

 
843  K. Aland (Hrsg.), πειράζω, in: Vollständige Konkordanz zum griechischen Neuen Testament. Unter 

Zugrundelegung aller Modernen kritischen Textausgaben und des Textus Receptus, Bd. 1 / Tl. 2: Μ – Ω, Berlin – 

New York 1983, 1111. 
844 Vgl. H. Seesemann, πειράζω, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 6, 23-37; P. Popkes, πειράζω, in: EWNT, Bd. 3, 

hrsg. v. H. Balz u. G. Schneider, Stuttgart – Berlin – Köln 21992, 151-158. 
845 B. Willmes, Versuchung: I. biblisch-theologisch, in: LThK, Bd. 10, 737. 



 287 

beruft sich u.a. auf Gen 3, 1-7 und 1 Chr 21, 1. In den beiden biblischen Texten geht es konkret 

um das handelnde Subjekt, das wir bereits als Versucher bezeichnet haben. B. Willmes 

verbindet unsere Benennung mit zwei weiteren Begriffen, durch die der Versucher als שׁחנ  

(Schlange) und als ָׂןטָש  (Satan, Gegner) genannt und somit näher präzisiert wird.846 

In derartiger Erklärung lässt sich eine uralte Tradition erkennen, die ihren Ursprung in 

den mesopotamischen, hurritischen und ugaritischen Mythen hat. In diesen Überlieferungen 

und Erzählungen wird der Begriff „Schlange“ mit dem Willen definiert, der sich gegen die 

Götter richtet. W.G. Plaut, der sich mit dieser Problematik ausführlich beschäftigt hat, führt die 

Termini zusammen, indem er feststellt, dass sie dieselbe Botschaft verkünden und indirekt 

dasselbe Subjekt beschreiben. 847  Weiters beruft sich der amerikanische Theologe auf den 

amerikanischen Bibelwissenschafter T. H. Gaster und seine Untersuchungen über die Mythen, 

Legenden und Bräuche im Alten Testament und zitiert ihn so: „In einer Schrift aus 

nachbiblischer Zeit wird die Schlange aus Eden mit Satan identifiziert, und es heißt: ‚Durch 

Satans Neid betrat der Tod die Welt‘.“848 Wenn wir von diesem Standpunkt ausgehen, dass der 

Begriff „Satan“ ein Synonym des Nomens „Versucher“ ist, dann gewinnen wir einen neuen 

Zugang zu den neutestamentlichen Texten, in denen πειράζων neben der paulinischen 

Bibelstelle nur bei Mt 4, 3 vorkommt. Diese Meinung teilen sowohl die katholischen als auch 

die evangelischen Exegeten mit. 849  Im Sinne der durchgeführten und wissenschaftlich 

bestätigten Analyse wissen wir, dass an den beiden Stellen (Mt u. 1 Thess) das hebräische Wort 

ןטָשָׂ  gemeint ist, das in der LXX mit διάβολος (Teufel) oder Σατανᾶς (Satan) übersetzt wird. 

Den ersten Begriff finden wir im NT 38-mal, davon 7-mal bei Paulus. Das zweite Wort ist 37-

mal in den neutestamentlichen Schriften belegt, aber kein einziges Mal bei Paulus. Warum der 

Autor im V. 5 gerade πειράζων verwendet, ist schwer zu sagen. Es scheint aber, dass dahinter 

der gesamte Kontext der Aussage steht, in der das Verb und das Substantiv eine gewisse Einheit 

bilden. 

Ehe wir uns mit dem vor kurzem angesprochenen Verb auseinandersetzen, 

konzentrieren wir uns noch auf den Begriff πειράζων bzw. auf διάβολος. S. Lyonnet stellt in 

seinem Studium über unser Nomen fest, dass ihm die Bibel ein Wesen mit dem personalen 

 
846 Ebd. 
847 Vgl. W.G. Plaut, הרוח  – Tora. In jüdischer Auslegung, Bd. 1: Bereschit – חישארכ  – Genesis, übers. v. A. Böckler, 

Gütersloh 1999, 92. 
848 Ebd. 
849 Vgl. H. Roose, Der erste und zweite Thessalonicherbrief, 55; Vgl. F.W. Röcker, Der erste Brief des Paulus an 

die Thessalonicher, 160; O. Knoch, 1. und 2. Thessalonicherbrief, 44. 



 288 

Charakter zuschreibt. Dazu schreibt er noch: „Es [das Wesen] selbst ist unsichtbar, aber seine 

Taten und seine Einflüsse äußern sich entweder durch das Wirken der anderen Wesen 

(Dämonen oder die unreinen Geister), oder in Versuchungen.“ 850  Das, was aber bei den 

paulinischen Wendungen der Begriffe πειράζων und διάβολος für den Wissenschaftler 

besonders interessant scheint, ist das eingeschränkte Verhalten des Apostels, der sich nur zur 

reinen Information über das Dasein der bösen Wesen, über ihre Handlungen und über den 

Widerstand dagegen beschränkt. Sonst finden wir keine weiteren Beschreibungen oder andere 

Hinweise, die uns sowohl πειράζων als auch διάβολος näher darstellen können. 851  Diese 

Tatsache ist aber auf keinem Fall ein Grund, die theologischen Ausführungen des Paulus als 

ungenügend zu betrachten. Im Gegenteil – sie zeigen ein überzeugendes Spektrum der 

täuferischen Handlungsmöglichkeiten und der Maßnahmen, die der Mensch in seinem Leben 

als Gegenleistung und zu seinem eigenen Schutz dagegen setzen kann. An dieser Stelle ist es 

aber wichtig, jede Art des dualistischen Menschen- und Weltbildes zu kritisieren und nicht 

wahrzunehmen. Im Gedanken des Apostels geht es um die Entscheidung jedes Einzelnen, die 

in der Freiheit begründbar ist. So gesehen müssen wir bei den paulinischen Aussagen vor allem 

auf seine Anforderung achten, die dazu motiviert, Gehorsam, Glaube oder Umkehr bei den 

Menschen zu stärken und nicht die gesamte Schöpfung mit ihrer Ordnung in den Kategorien 

des Guten und des Schlechten zu betrachten. All das, was Gott erschuf, ist gut.852 Es liegt aber 

 
850 S. Lyonnet, Szatan, in: STB, 930.  
851 Ebd. 
852 Die Betrachtung der Welt als das Werk Gottes muss im Rahmen eines Geschehens betrachtet werden, das man 

nur als gut definieren kann. Diese Tatsache lässt sich detailliert im priesterschriftlichen Schöpfungsbericht in Gen 

1, 1-31 erkennen. In der alttestamentlichen Beschreibung der Erschaffung der Welt verwendet man das Verb ארב 

(48-mal im AT), das auf Gott als den Handlungsträger hinweist ( םיהçִ֑אֱ ארָ֣בָּ  תישִׁ֖ארֵבְּ  ). Im weiteren Textverlauf sieht 

man, was dieses Schaffen auch bedeutet und verursacht. Das „am Anfang“ chaotische Durcheinander wird durch 

Gottes Eingreifen neu strukturiert, wodurch nicht nur ein geordnetes Miteinander entsteht, sondern dass vielmehr 

ein ideales Bild einer gut geordneten und von Gott erfüllten Schöpfung zu Stande kommt. In der Perikope Gen 1, 

1-31 erkennt man noch einen weiteren Beweis für die richtige Wahrnehmung des Schöpfungswerkes. Nach jeder 

Beschreibung des Geschehens an einem Tag spricht Gott, dass das, was er vollbracht hat, gut ist. Wir haben es 

hier mit einer theologischen Zuspitzung zu tun. Man muss doch das göttliche Werk per se als eine perfekte 

Handlung verstehen und es als solches in Kategorien der in der Person Gottes begründeten Tätigkeit betrachten, 

die in ihrer Selbstverständlichkeit gut sein muss. Trotzdem spricht der Schöpfer über sein Werk ִּבוטֹ֑־יכ  (vgl. Gen 

1, 4) oder ִּבוטֹֽ־יכ  (vgl. Gen 1, 10. 12. 18. 21. 25) und verwendet dabei 6-mal das Adjektiv בוֹט  (gut,), das man auch 

als „gut sein“ übersetzen kann. Dabei lässt sich die Reaktion Gott es auf seine Schöpfung erkennen, die in den 

Augen des Schöpfers gut ist und als solches bleiben soll. Im priesterschriftlichen Schöpfungsbericht finden wir 

aber noch in Gen 1, 31 das Prädikat „sehr gut“, das man im Text sogar als und siehe sehr gut ( דאֹ֑מְ בוטֹ֖־הנֵּהִוְ  ) 



 289 

in der menschlichen Natur, dass man in Versuchung gerät und somit zum Bösen neigt. Das 

weiß auch der Briefverfasser und deswegen schreibt er an die Gemeinde in Korinth: „Noch ist 

keine Versuchung über euch gekommen, die den Menschen überfordert. Gott ist treu; er wird 

nicht zulassen, dass ihr über eure Kräfte hinaus versucht werdet. Er wird euch in der 

Versuchung einen Ausweg schaffen, so dass ihr sie bestehen könnt“ (1 Kor 10, 13). Dahinter 

kann man, wie bereits in diesem Unterkapitel und in 1 Thess 3, 2 festgestellt worden ist, eine 

große Sorge des Apostels um seine Gemeinde wahrnehmen. Das, was in 1 Kor direkt 

vorkommt, ist aber in 1 Thess in der gesamten Botschaft des Briefes erkennbar. Paulus gibt zu, 

dass der Mensch es aus eigener Kraft nicht schafft, sich dem Bösen zu widersetzen. Deswegen 

ist es für ihn wichtig, jeden und jede zu trösten, indem er die Hilfe Gottes zuspricht. Gott steht 

jedem Menschen zur Seite, sodass er jede Art der Versuchung überstehen und aushalten kann. 

Die Besiegung des Bösen, dessen Urheber Satan als Versucher ist, liegt in der göttlichen Macht, 

die den Menschen angeboten wird. Das Einzige, was man dabei tun muss, ist die Bereitschaft 

bzw. die Entscheidung, Gott zu vertrauen und im Glauben diese Hilfe Gottes auch zum 

Ausdruck zu bringen. 

Die Tatsache, dass die Versuchung keine Nebensache ist, beschreibt interessant               

S. Lyonnet, in dem er das Leben Jesu als Beispiel nimmt, um zu zeigen, dass sogar Christus 

von dem Widersacher versucht wurde. Der Wissenschaftler sieht in der Vita Christi neben all 

ihren Aspekten auch einen inständigen Kampf gegen den Satan. Bei dieser These bezieht er 

sich auf Lk 3, 38 als den Anfang der Menschheitsgeschichte, in der Jesus Christus ein 

 
übersetzen kann. Diese Wendung kann kein Zufall sein. Sie steht als Krönung am Ende des Schöpfungsereignisses 

und schließt die gesamte Beschreibung bzw. das Handeln ab. Doch das, was in der untersuchten Perikope 

besonders auffällig ist, befindet sich im V. 26, wo wir lesen: ִּוּנתֵ֑וּמדְכ וּנמֵ֖לְצַבְּ  םדָ֛אָ  השֶׂ֥עֲנַֽ  םיהçִ֔אֱ  ֹיּוַ  רמֶא֣  (Dann sprach 

Gott: wir wollen einen Menschen nach unserem Ebenbild, nach unserem Gleichnis machen). Gott schafft einen 

Menschen und gibt ihm eine besondere Qualität, bildhaft Gott gegenüber zu sein und in der Funktion seines 

Repräsentanten in der Welt zu wirken, damit sie geschützt wird. Eine derartige Darstellung der Schöpfung zeigt 

sehr deutlich, wie Gott bei seinem Wirken engagiert ist und wie weit er geht, um eine gute Welt zu erschaffen.  

Dieselbe Meinung bilden wir uns auch nach dem Studium der Schöpfungsgeschichte des Jahwisten (vgl. Gen 2, 

4-25), wo das Verb ָרצַי  (formen) eine zentrale Rolle spielt, das ebenso auf Gott als den Handlungsträger hinweist. 

Aus der Perspektive unserer exegetischen Untersuchung wirkt besonders V. 17 interessant, in dem wir über den 

Baum der Erkenntnis von Gut und Böse erfahren. Die Gegensätze meinen die menschliche Natur, die alles 

erkennen und entscheiden will. Gott sieht aber, dass es gut ist, wenn der Mensch nur in dem Raum lebt, den Gott 

für ihn bestimmt hat und nicht versucht, über seine Natur hinauszukommen, um in die göttliche Sphäre zu 

kommen. Vgl. C. Westermann, Genesis (BK.AT, Bd. 1/1), Düsseldorf, 21974, 104-244; W. Zimmerli, 1. Mose 1-

11. Die Urgeschichte (ZBK), Zürich 31967, 31-150; G. Fischer, Die Anfänge der Bibel. Studien zu Genesis und 

Exodus (SBAB.AT, Bd. 49), Stuttgart 2011, 37-41. 



 290 

wesentlicher Teil ist. Ein Beispiel des weiteren Kampfes sind die Beschreibungen des 

Ausbruches des Reich Gottes, von denen man z.B. in Lk 10, 17-20 lesen kann. Zum Schluss 

nennt der Theologe noch den Tod Jesu und seine Versuchung im Garten Getsemani (vgl. Lk 4, 

13; 22, 53). In dieser Darstellung der Begegnung Jesu mit dem Satan ist zugleich ein Abschluss 

des menschlichen Lebens zu sehen, das ständig von Anfang an bis zum Schuss mit der 

Versuchung des Bösen konfrontiert ist.853 

Nachdem wir so ausführlich das Subjekt πειράζων besprochen haben, schauen wir nun 

auf das Verb πειράζω. Es wurde zwar mit den früheren exegetischen Untersuchungen seines 

Nomens vertieft, aber es bleiben noch einige Besonderheiten, die wir mit den weiteren Studien 

bearbeiten. Auf die erste Besonderheit von πειράζω weist W. Popkes hin, der in unserem 

Begriff eine Bedeutungsbreite sieht. Diese lässt sich wie folgt darstellen:854 

 

1. Bedeutung  Eine Überprüfung mit lauterer Absicht   

2. Bedeutung  Ein kritischer Test mit unseriöser Absicht    

3. Bedeutung Eine Betrachtung in den Kategorien der Bedrohung, Belastung oder 

Anfechtung 

4. Bedeutung Eine Wahrnehmung der Verführung oder Verleitung  

5. Bedeutung Eine Art der Herausforderung, die das Anzweifeln verursacht und das 

Misstrauen entgegenbringt    

6. Bedeutung Etwas in die Wege leiten, im Sinne eines Vorhabens 

 

Die oben präsentierte Breite bei der Verwendung des Begriffes πειράζω zeigt eine 

Vielfalt an Bedrohungen, vor denen die Thessalonicher als eine junge Gemeinde gestanden 

sind. Es wird auch dargestellt, wie der Versucher sie konkret von dem Weg des Glaubens zum 

Bösen verführen will. Zusätzlich müssen wir nach H. Seesemann feststellen, dass der Terminus 

πειράζω ihre Einzigartigkeit nicht nur in seinem breiten Spektrum des Wirkens hat, sondern 

auch durch seinen Umgang mit dem Apostel. Gut davon berichtet uns Gal 6, 1. In der Perikope 

handelt es sich um die große Bedrohung, der alle Gläubige ausgesetzt sind und die Reaktion 

des Menschen auf das Versuchen durch den Versucher bei den anderen Gläubigen. Nach 

Meinung des Briefverfassers muss man angesichts der Wahrnehmung der Versuchung immer 

 
853 Vgl. S. Lyonnet, Szatan, in: STB, 931. 
854 P. Popkes, πειράζω, in: EWNT, Bd. 3, 154. 



 291 

vorsichtig umgehen und eine Wahrung in der Form einer demütigen Ermahnung des Nächsten 

aussprechen.855 

Derartige Besonderheiten und die ausführliche exegetische Untersuchung zeigen, dass 

die Begriffe πειράζω und πειράζων eng miteinander verbunden sind. Dies sieht man neben 

unserem Vers gut in Mk 1, 13. Diese Bibelstelle, in der die Begriffe πειράζω und Σατανᾶς (= 

πειράζων) vorkommen, zeigt die Tätigkeit des Satans, die im Verb ihre aktive Ausführung 

erhält und ein Gegenstand bzw. ein Handwerk des Bösen ist. Eine derartige Erklärung passt 

sowohl zu den alt- als auch neutestamentlichen biblischen Texten und ihren Auslegungen, in 

denen Christus wie Adam durch den Satan in Versuchung geführt wird.856 Es kann in diesem 

Sinne niemanden wundern, wenn Paulus in seinem Brief an die Gemeinde in Thessalonich vor 

der großen Gefahr des Bösen warnt, die im πειράζων präsent und aktiv wird. Denn so wie der 

Satan den ersten Menschen in Versuchung geführt hat, so hat er auch Christus in Versuchung 

geführt. Wie kann es also jetzt in einer christlichen Gemeinde anders sein? Mithilfe der 

biblischen Perikopen und unserer Untersuchungen können wir also feststellen, dass der 

Versucher durch die Versuchung die Gläubigen von dem Werk Gottes abbringen will. 

Paulus weiß genau, was das bedeutet und welche Folgen es geben kann, wenn der 

Mensch die Relation mit Gott beendet. 857  Dieses Wissen bereitet ihm Sorgen, denn wie          

F.W. Röcker schreibt: „Wäre der Verführer wirklich am Werk, dann hätte dies Einfluss auf 

Gottes Heilswerk, an den Gemeindemitgliedern und an dem Glaubenszeugnis der Gemeinde, 

das in Thessalonich nicht weitergeführt werden oder nicht weiter wachsen könnte. Dahinter 

aber kann nur der Gegner Gottes schlechthin stecken.“858 Diese Sorge, die die Reaktion des 

Apostels auf die Wirkung der Versuchung beschreibt, bezieht sich nur auf die junge Gemeinde 

in Makedonien. Diese Angst scheint bis jetzt der Grund zu sein, warum Timotheus auf die 

Mission zu den Thessalonichern geschickt worden ist. 

Der weitere Textverlauf verrät uns aber ein zweites Motiv: εἰς κενὸν γένηται ὁ κόπος 

ἡμῶν (unsere Mühe vergeblich gewesen wäre). An dieser, den Vers abschließenden Aussage 

 
855 H. Seesemann, πειράζω, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 6, 28. 
856 Vgl. P. Iovino, La prima lettera ai Thessalonicesi, 169. 
857 Wir können im Verhalten des Apostels einen Bezug auf den Anfang des Briefes an die Thessalonicher erkennen, 

wo der Verfasser der makedonischen Gemeinde und besonders Gott für die Standhaftigkeit im Glauben dankbar 

ist. Diese positive Erinnerung daran, wie Paulus sie bezeichnet, ist der Grund für ihn, über die Relation zwischen 

Mensch und Gott und deren Folgen zu schreiben. Im Lichte dieser Informationen, die in der ersten Perikope dieser 

Arbeit der Gegenstand unserer Untersuchung waren, ist das Verhalten des Völkerapostels mehr als verständlich. 
858 Vgl. F.R. Röcker, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 160. 



 292 

des Autors kann man auch eine Schlussreflexion erkennen, die man nicht als eine Motivation 

für eine Mission betrachten kann, sondern als einen Ausdruck der paulinischen Betrachtung 

über die möglichen Folgen. Beide Möglichkeiten scheinen nachvollziehbar zu sein. Auf der 

einen Seite sehen wir einen persönlichen Wunsch des am Anfang der in Europa missionarischen 

Tätigkeit stehenden Paulus, der wissen will, ob seine Methode der Glaubensverkündigung 

funktioniert und erfolgreich ist, auf der anderen Seite aber müssen wir menschliche 

Befangenheit feststellen. Beides scheint realistisch zu sein und das eine widerspricht nicht dem 

anderen. Aus diesem Grund müssen wir beide Optionen annehmen und als wahrscheinlich 

betrachten. 

Bevor wir unsere Untersuchung dieses Verses abschließen, schauen wir uns noch die 

letzte Wendung näher an. Sie beginnt mit εἰς κενὸν (ins Leere bzw. vergeblich), die im Corpus 

Paulinum auch von 2 Kor 6, 1; Gal 2, 2 und Phil 2, 16 bezeugt wird. Von εἰς κενὸν berichtet 

ebenso LXX (vgl. Jes 29, 8; Jer 6, 29; Mi 1, 14). In unserem Text deutet der paulinische 

Ausdruck auf die mögliche Niederlage hin. Wir haben es hier also in erster Linie mit einer 

Feststellung zu tun, die die konkrete Arbeit meint, und mit deren Niederlage. Was für eine 

Arbeit gemeint ist, lässt sich aus dem Kontext erkennen. Sehr hilfreich ist auch die Perikope 1 

Thess 2, 9, wo steht: „Ihr erinnert euch, Brüder, wie wir uns gemüht und geplagt haben. Bei 

Tag und Nacht haben wir gearbeitet, um keinem von euch zur Last zu fallen, und haben euch 

so das Evangelium Gottes verkündet.“ Wenn wir dazu noch das Substantiv κόπος (Mühe, 

Anstrengung bzw. Arbeit) nehmen, dann werden wir sehen, dass es sich hier nicht um eine 

physische Arbeit handelt, sondern um die Mühe und die Arbeit bei der Verkündigung des 

Evangeliums. Wir haben an dieser Stelle einen Begriff, der sehr eng mit den Termini 

„Verkündigung“ und „Evangelium“ verbunden ist. So eine Analyse führt zu folgender 

Feststellung: Die Verkündigung des Evangeliums bedeutet Mühe und große Anstrengung in 

der Arbeit. Diese Thematik ist in den paulinischen Schriften öfters vertreten und kommt an 

zahlreichen Stellen vor. 859  Im Brief an die Thessalonicher meint der Autor also die 

missionarische Tätigkeit und besonders die Verkündigung des Evangeliums, die ein Erfolg 

gewesen ist. Was jetzt aber Paulus mitteilen will, beschreibt interessant M. Bednarz, in dessen 

Kommentar wir lesen können: „Paulus befürchtet, dass diese riesige Mühe, mit der er die 

Thessalonicher für den Glauben an Christus gewonnen hat, erfolglos werden kann. Er fürchtet 

den Satan, der das Wachstum des Glaubens der Thessalonicher mindert und verursacht, dass 

 
859 Vgl. 1 Kor 3, 8; Gal 4, 11; Phil 2, 16. 



 293 

seine Lehre fruchtlos wird.“860 In dieser kurzen Zusammenfassung sieht man, wie beunruhigt 

der Apostel ist und wie er auf eine positive Rückmeldung seines Mitarbeiters hofft, der auch 

mit ihm das Evangelium mit Mühe verkündet hat. 

In Bezug auf den Vers 5 scheint es noch notwendig zu sein, die Meinung von R. Hoppe 

zu zitieren, der schreibt: „Es geht jetzt nicht mehr nur um eine Bestärkung der Gemeinde im 

Glauben, sondern nunmehr geht es Paulus um die Gewissheit, dass angesichts eines möglichen 

Eindringens des Versuchers die Mühe um die Gemeinde nicht ins Leere gelaufen ist.“861 Dies 

kommt zum Ausdruck, indem der Apostel im Konjunktiv schreibt (γένηται – gewesen wäre). 

Dahinter steht eine gewisse Unsicherheit, welche Timotheus mit seiner Mission bekämpfen 

soll. 

 

 

V. 6 

 

Ἄρτι δὲ ἐλθόντος Τιμοθέου πρὸς ἡμᾶς ἀφ’ ὑμῶν καὶ 

εὐαγγελισαμένου ἡμῖν τὴν πίστιν καὶ τὴν ἀγάπην 

ὑμῶν καὶ ὅτι ἔχετε μνείαν ἡμῶν ἀγαθὴν πάντοτε, 

ἐπιποθοῦντες ἡμᾶς ἰδεῖν καθάπερ καὶ ἡμεῖς ὑμᾶς, 

Jetzt aber, nachdem Timotheus von euch zu uns 

gekommen ist und nachdem er uns gute Nachricht 

über euren Glauben und eure Liebe gebracht hat und 

dass ihr uns allezeit in guter Erinnerung habt und ihr 

Sehnsucht habt, uns zu sehen, so wie auch wir euch,    

 

 Der Beginn des neuen Verses des Briefes und unserer exegetischen Arbeit bildet die 

Wendung ἄρτι δὲω (jetzt aber), die in der gesamten neutestamentlichen Überlieferung nur an 

dieser Stelle bezeugt wird. Diese Tatsache passt aber zur gesamten Botschaft des untersuchten 

Textes. Er wirkt sehr emotional, persönlich und sentimental. Gerade diese Gefühle und 

Eindrücke lässt man in den ersten Worten des apostolischen Schreibens erkennen. Sie sind 

jedoch nicht auf diese eine Passage beschränkt, sondern wiederholen sich immer wieder im 

gesamten Vers. Ein Beispiel dafür scheinen die zahlreichen Personalpronomen zu sein, die 

entweder in der ersten oder zweiten Person Plural vorkommen: ἡμᾶς, ὑμῶν, ἡμῖν, ὑμῶν, ἡμῶν, 

ἡμᾶς, ἡμεῖς, ὑμᾶς. Dieselbe Situation kann man auch mithilfe der diversen Verben, Adjektive 

oder Subjekte feststellen: ἀγαθός (gut), ἀγάπη (Liebe), πίστις (Glaube), μνήμη (Erinnerung), 

ὁράω (sehen), ἐπιποθέω (sich sehnen). Sie werden im Laufe unserer Exegese auch der 

 
860 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 240. 
861 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 203. 



 294 

Gegenstand der weiteren Untersuchung sein, aber man kann schon jetzt nach F.W. Röcker 

sagen, dass durch diese emotionale Dichte „mehrfach das Aufatmen des Paulus geradezu ‚zu 

hören‘ ist.“862 

Warum der Apostel auf einmal so rasch seinen Brief schreibt, ist mit der Rückkehr des 

Mitarbeiters Timotheus begründbar, der dem Völkerapostel gute Informationen aus 

Thessalonich gebracht hat. Dazu verwendet der Autor das Verb εὐαγγελίζεσθαι (gute Nachricht 

verkünden), womit er auf den ersten Blick eine Ausnahme macht, denn wie S. Schreiber meint, 

komme dieses Tätigkeitswort „in den Paulusbriefen jedoch sonst nur technisch für die 

Verkündigung des Evangeliums“ 863 vor. Wir können also den Eindruck haben, dass wir es hier 

mit keinem theologischen Begriff zu tun haben, sondern mit einem, der im profanen Gebrauch 

beheimatet ist. Doch das, was am Anfang klar erscheint, wird durch die Theologen 

unterschiedlich beurteilt. F.W. Röcker meint  einen besonderen Charakter von εὐαγγελίζεσθαι, 

in dem er eine theologische Konnotation sieht, die als „evangeliumsgleiche gute Nachricht“ 864 

gilt. Einer anderen Auffassung ist M. Bendarz. Er vertritt die These, nach der man in unserem 

Verb eher eine breite Bedeutung sehen sollte. Zusätzlich schreibt er noch: „Die Bezeichnung 

(…) εὐαγγελίζεσθαι wurde hier außergewöhnlich im Neuen Testament in einer neutralen 

Bedeutung verwendet, obwohl eine derartige Meinung nicht ganz richtig ist, weil in der 

Wirklichkeit der Inhalt der Nachricht (…) einen religiösen Charakter.“865 Warum Paulus an 

dieser Stelle gerade diesen Begriff in diesem Kontext verwendet, versucht uns P. Iovino zu 

erklären. Der Italiener betrachtet diese paulinische Schreibmethode als eine sehr gut überlegte 

Strategie. Für ihn greift der Autor zwei Gedanken (Glaube und Liebe) auf, die nicht nur mit 

dem Inhalt der Nachricht von Timotheus verbunden sind, sondern auch mit dem Inhalt der guten 

Nachricht als einer selbstständigen literarischen Gattung, in der es sich genau um Glaube und 

Liebe handelt.866 Solche Erklärung schafft eine direkte Verbindung zwischen einem Bericht 

über die abgeschlossene Mission einerseits und einer Verkündigung der Frohbotschaft 

andererseits. Beides wird, wie man das vor kurzem festgestellt hat, durch Glaube und Liebe 

zusammengefügt. Der Apostel Paulus, der sein ganzes Leben für die Verkündigung verwendet 

hat, muss sich also freuen, dass sowohl seine missionarische Tätigkeit in Thessalonich als auch 

 
862 F.W. Röcker, Der erste Brief an die Thessalonicher, 161. 
863 S. Schreiber, Der erste Brief an die Thessalonicher, 189. 
864 F.W. Röcker, Der erste Brief an die Thessalonicher, 161-162. 
865 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 247. 
866 Vgl. P. Iovino, La prima lettera ai Thessalonicesi, 170. 



 295 

die von Timotheus ein Erfolg ist. Beide sind ebenso miteinander verbunden und bilden eine 

Einheit, so wie das Verb εὐαγγελίζεσθαι mit seinen beiden Faktoren und Prägungen.    

Das, was wir im letzten Absatz kurz angesprochen haben, machen wir nun zum 

Gegenstand unserer weiteren Untersuchung und konzentrieren uns genauer auf den Inhalt der 

guten Nachricht, die Paulus so viel Freude bereitet hat. Die Rede ist hier von Glaube und Liebe. 

Warum diese zwei Tugenden erwähnt werden, können wir aus dem Brief an die Gemeinde in 

Galatia entnehmen: „Denn in Christus Jesus kommt es nicht darauf an, beschnitten oder 

unbeschnitten zu sein, sondern darauf, den Glauben zu haben, der in der Liebe wirksam ist“ 

(Gal 5, 6). Wir haben an dieser Stelle also eine Beschreibung, wie der Glaube in den Augen des 

Apostels sein soll und wie er mit der Liebe eine Einheit bildet. Solche Wahrnehmung führt zur 

Überzeugung, dass jeder Ausdruck des Glaubens in der liebevollen Handlung zu beweisen ist. 

Es scheint, dass Paulus genau das wissen will. Diese Information hat er auch von seinem 

Missionsbegleiter erfahren. Die Thessalonicher bilden eine ekklesiologische Gemeinschaft, die 

die ganze Zeit auf dem Fundament des Glaubens und der Liebe steht. 

P. Iovino greift in seinen theologischen Ausführungen ebenso auf diese 

charakteristischen Merkmale der Gemeinde von Thesslonich zurück und betont die Rolle der 

Liebe, die in die bekehrten Herzen ausgegossen wird. Sie selber ist aber eine Frucht des Geistes, 

der von Gott, Christus und Geist ausgeht. Der Exeget geht aber noch weiter. Er sieht die Liebe 

auch in der Beziehung, die von den Menschen ausgeht und bei Gott, Christus ihr Ziel findet. 

Das musste Timotheus dem Apostel berichten. Für P. Iovino war es dabei auch eine 

Wahrnehmung der liebevollen Beziehung zwischen den Gläubigen und womöglich auch den 

anderen Menschen.867 Wenn wir diese Erklärung als möglich bezeichnen, dann müssen wir eine 

direkte Verbindung zum Proömium herstellen. In den Versen 8-9 ist die Rede vom Vorbild der 

Thessalonicher, das überall aufgrund des Glaubens bekannt gewesen ist. Dabei ist, wie wir uns 

noch erinnern können, vor allem die lebendige Glaubenspraxis gemeint, die sich in den 

konkreten Handlungen widerspiegelt und von den Thessalonichern eine neue Schöpfung macht, 

die sich, wie Ch. Markschies meint, Gottes Willen unterordnet, ihm hinwendet und in der 

wahren Nachfolge lebt.868 

Den direkten Bezug des Verses 6 auf den Anfang des Briefes kann man bei der weiteren 

Vertiefung der Begriffe „Glaube“ und „Liebe“ und der Trias aus 1 Thess 1, 3 feststellen, wo 

Glaube, Liebe und Hoffnung eine zentrale Bedeutung bei Paulus erhält. Warum wir jedoch in 

 
867 Vgl. ebd. 
868 Ch. Markschies, Das antike Christentum. Frömmigkeit, Lebensformen, Institutionen, München 32016, 93-142. 



 296 

unserem Arbeitstext keine Erwähnung von der Hoffnung haben, scheint durch zwei mögliche 

Gründe verursacht zu werden. Den ersten Hintergrund schildert uns T. Holtz. Er ist der 

Meinung, dass Glaube und Liebe an sich schon eine Fülle der Frömmigkeit darstellen. Die 

Hoffnung ist in diesem Verständnis nicht notwendig und soll im indirekten Zusammenhang 

betrachtet werden. Man kann über einen Gläubigen dann sogar sagen, dass er sein Leben mit 

Hoffnung gestaltet, weil er eben glaubt und liebt.869 Eine ganz andere Perspektive präsentiert 

uns R. Hoppe. Er vertritt die These, dass die paulinische ἐλπίς-Aussage in 1 Thess 1, 2f in einem 

anderen Sinne gemeint ist. Der Adressat gibt im Proömium zu, dass er die Gemeinde im 

Gedanken bewahrt, und dafür dankt er Gott. Anders gesagt: Gott ist der Gegenstand seines 

Dankes, mit dem er die Hoffnung in Verbindung setzt. In unserem Fall aber meint der deutsche 

Wissenschaftler, dass es sich um eine bleibende Beziehung zwischen ihm und der Gemeinde 

handelt. Wir können auch nach R. Hoppe sagen: „Es geht also um die Reziprozität des μνείαν 

ἔχειν / ποιεῖσθαι in 1, 2 und 3, 6.“870 Wieder einen anderen Zugang zeigt uns M. Bednarz. Der 

Bibelwissenschaftler sieht hier eine mögliche Absicht des Apostels, der aufgrund der in 

Thessalonich schlecht verstandenen Lehre über die Hoffnung und mit ihr verbundenen in der 

Parusie Christi verwurzelten Zukunftsausrichtigung beschließt, auf eine weitere Ausführung 

dieses Themas zu verzichten. Deswegen scheint es für M. Bednarz sehr wahrscheinlich zu sein, 

dass der Briefverfasser sich mit den Aspekten seiner Lehre noch mehr auseinandersetzen 

müsse.871 

Die drei oben dargestellten Ansichten machen einen schlüssigen Eindruck, in dem man 

ein Hilfsmittel sehen kann, um die Zusammenhänge der paulinischen Theologie besser zu 

verstehen. Aus unserer Perspektive müssen wir annehmen, dass alle Motive des Verzichts auf 

den Begriff „Hoffnung“ möglich sind. Es ist jedoch schwierig eindeutig festzustellen, welche 

der vorgeschlagenen Erklärungen tatsächlich die sind, die hinter dem Schreibstil des Apostels 

stehen. Deswegen scheint eine weitere Ausführung unnötig zu sein und man sollte sich statt 

dessen auf die Reaktion des Apostels konzentrieren, der sich aufgrund des Glaubens und der 

Liebe der Thessalonicher sehr gefreut hat. In diesem Sinne erhalten diese zwei Termini nicht 

nur einen persönlichen Bezug zu Paulus, sondern sie sind viel mehr mit seiner persönlichen und 

emotionalen Reaktion verbunden. Man sieht hier also, wie wichtig in seiner Mission Glaube 

und Liebe sind und wie viel Euphorie sie bei ihm auslösen. 

 
869 T. Holz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 132-133. 
870 R. Hopp, Der erste Thessalonikerbrief, 209. 
871 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 246. 

 



 297 

Die Freude des Apostels wird im weiteren Verlauf des Textes deutlicher beschrieben 

und präzisiert. Dies sieht man im Verb ἐπιποθέω (sich sehen), das im untersuchten Vers im 

Partizip (ἐπιποθοῦντες) verwendet wird. Diese Thematik ist in der Briefkomposition nicht neu. 

Aus Thess 2, 17 können wir erfahren, dass der Briefverfasser erneuert durch den „Wir-Bericht“ 

über die Sehnsucht spricht, die makedonische Gemeinde wieder zu sehen. Nun, wenn 

Timotheus mit guter Nachricht zurückkommt, spricht der Autor vom gegenseitigen Verlangen 

nach einer persönlichen Begegnung. Im Corpus Paulinum finden wir diesen Begriff nur 6-mal 

und jedes Mal beschreibt er eine emotionale Situation. Doch das, was unsere Stelle so besonders 

macht, ist die Verbindung unseres Begriffes mit den zwei weiteren Aussagen: ἡμᾶς ἰδεῖν 

καθάπερ καὶ ἡμεῖς ὑμᾶς (zu sehen, so, wie auch wir euch) und ἔχετε μνείαν ἡμῶν ἀγαθὴν 

πάντοτε (ihr uns allezeit in guter Erinnerung habt). Die mit den beiden Ausdrücken 

angesprochene Sehnsucht zeigt, wie stark die Verbindung zwischen dem Apostel und den 

Mitgliedern der Gemeinde in Thessalonich gewesen ist. Einerseits hat Paulus die 

Thessalonicher in Erinnerung und schickt seinen Mitarbeiter zu ihnen. Andererseits haben auch 

sie ihren Apostel in guter Erinnerung und freuen sich über den Besuch und die Informationen, 

die ihnen sicher auch Timotheus von Paulus mitgebracht hat. Es darf uns also nicht wundern, 

wenn wir erfahren, dass  sich alle wieder sehen wollen. 

 

 

V. 7 

 

διὰ τοῦτο παρεκλήθημεν, ἀδελφοί, ἐφ’ ὑμῖν ἐπὶ πάσῃ 

τῇ ἀνάγκῃ καὶ θλίψει ἡμῶν διὰ τῆς ὑμῶν πίστεως, 

deswegen wurden wir getröstet, Brüder, wegen euch 

in aller unser Not und Bedrängnis, durch euren 

Glauben,  

 

 Der Beginn des Verses, der durch die Präposition διὰ τοῦτο (deswegen) markiert ist, 

verrät uns, dass wir es an dieser Stelle mit einem Hauptsatz zu tun haben. Dieser ist zugleich 

auch die Zuspitzung der paulinischen Reaktion auf die gute Botschaft, die er von seinem 

Mitarbeiter Timotheus erfahren durfte und darauf, was sein Bericht über die Situation in der 

jungen thessalonischen Gemeinde bei ihm auslöste. All das sagt uns das nächste Wort, das Verb 

παρεκλήθημεν (wurden wir getröstet). Dabei lässt sich eine interessante Tatsache erkennen, in 

der man einen Leitfaden der Auswirkung des paulinischen Denkens wahrnehmen kann. Wir 

wissen nämlich, dass Paulus seinen Wegbegleiter mit der Mission nach Makedonien 



 298 

zurückschickte, damit er unter anderem die dortige Gemeinde tröste.872 Dieselbe Gemeinde ist 

jedoch nun am Werk und tröstet ihn selber. Dies tut sie, weil sie im Glauben standhaft bleibt 

und auch Freude ausstrahlt, die mit dem Glaubensleben nach J. Flis eine Einheit bildet.873 

Davon berichtet auch Paulus in einigen seiner Briefe, wie z.B. in Röm 1, 12 oder 2 Kor 7, 4. 

13. Wir haben in unserem Text eine Form, die für R. Hoppe eine Klarheit schafft, dass „die 

Missionsbemühungen nicht umsonst waren.“874 Dasselbe können wir aus der Bezeichnung 

ἀδελφοί (Brüder) entnehmen, die eine enge Beziehung untereinander auch im Hinblick auf Gott 

beschreibt.875 

Der Vers in seiner weiteren Folge präzisiert, wie diese Tröstung der Gemeinde bei 

Paulus konkret ausgeschaut hat. Diese Fakten können wir in zwei Aussagen entdecken: ἐφ’ 

ὑμῖν (wegen euch) und ἐπὶ πάσῃ τῇ ἀνάγκῃ καὶ θλίψει ἡμῶν (wegen euch in aller unserer Not 

und Bedrängnis). Die erste Wendung ἐφ’ ὑμῖν scheint eine bewusste Wiederholung der 

Verdienste der Thessalonicher zu sein. Dabei kann man womöglich sogar Dankbarkeit 

feststellen. Gerade diese Thessalonicher haben den Autor in der Lage, in der er sich damals 

befunden hat, getröstet. Diese ist mit Not (ἀνάγκη) und Bedrängnis876 (θλῖψις) verbunden. Nach 

Meinung der Theologen ist es nicht möglich, eine klare Antwort zu geben, welche Lage der 

Apostel hier mit seiner Aussage gemeint hat.877 Trotz dieser Meinung versuchen wir, uns diese 

zwei Begriffe näher anzuschauen, damit wir einen besseren Überblick über die Absicht des 

Paulus gewinnen können. 

Der erste Begriff, der im Arbeitstext vorkommt, ist ἀνάγκη. Im Corpus Paulinum finden 

wir ihn 9-mal. Er ist auch gut in der XLL (vgl. Ps 24, 17 oder Ijob 15, 24) belegt. Obwohl        

W. Bauer diesen Begriff in seinem Wörterbuch mehrdeutig sein lässt, scheint unsere 

Übersetzung mit Not zutreffend zu sein.878 Von dieser Bedeutung geht auch J. Stępień aus, der 

diesen Begriff in V. 7 anders platziert, als die, die in Röm 13, 5; 1 Kor 7, 26. 37; 9, 16; 2 Kor 

6, 4; 9, 7; 12, 10; Phlm 19 vorkommen. Das Besondere, das der Theologe in unserem 

 
872 παρακαλέσαι Aor. Inf. = παρεκλήθημεν Aor. Pass. 
873 Vgl. J. Flis, List do Filipian, 491. 
874 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 210. 
875 Vgl. 1 Thess 1, 4, S. 189-199. 
876 Man kann hier auch Drangsal, schwierige Lage oder Leiden anwenden. Es scheint aber, dass die Übersetzung 

mit Bedrängnis die beste Variante ist. 
877 Vgl. R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 210; Vgl. T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 134; 

G. Haufe, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 60.  
878 Vgl. W. Bauer, ἀνάγκη, in: Wörterbuch zum Neuen Testament, 102-103. 



 299 

untersuchten Text feststellt, ist die Überzeugung, dass der Autor mit ἀνάγκη die inneren Nöte 

meint. Konkret ist hier Sorge und Unruhe des Apostels wegen der Situation der Thessalonicher 

beschrieben.879 Ob der Exeget mit seiner These recht hat, lässt sich, wie wir vor kurzem gezeigt 

haben, schwer sagen. Diese Meinung scheint aber aus der Perspektive unserer Arbeit interessant 

zu sein. Interessant ist auch die Zusammenstellung von ἀνάγκη (auch mit θλῖψις) in den 

paulinischen Peristasenkatalogen, mit der der Apostel während seiner Missionsreise immer 

wieder konfrontiert wird.880 Nun beschreibt der Vers 7 eine Situation, in der Paulus aufgrund 

seiner schlechten Lage getröstet wird. 

Dasselbe können wir auch in Bezug auf den zweiten Begriff θλῖψις sagen, den wir 

bereits bei der exegetischen Untersuchung von 1 Thess 1, 2 besprochen haben. Auch hier lässt 

sich nicht näher definieren, was Paulus konkret gemeint hat. Wir können aber davon ausgehen, 

dass die Thessalonicher sich mit dieser Formulierung gut ausgekannt haben, ansonsten hätte 

Paulus sich nicht entschieden, seinen Brief so zu formulieren. Mit θλῖψις versucht sich auch  

M. Bednarz auseinanderzusetzen. Er stellt fest, dass die Häufigkeit, der semitische Reichtum 

und der breite Kontext bei der Verwendung dieses Begriffes auf seine Wichtigkeit in der 

theologischen Reflexion hinweist. Er gibt aber bei seiner theologischen Ausführung auch zu, 

dass man nicht im Stande ist, die genauen Gründe und die Absichten des Autors zu erörtern.881 

Der polnische Exeget meint jedoch eine Möglichkeit zu erkennen, die ein wenig Licht auf 

dieses Problem wirft. In seinem Werk können wir daher lesen: „Es geht jedoch in diesem Fall 

nicht um normale Bedrängnisse, die das Leben mit sich bringt, sondern um besonderen 

Kummer, der eine Folge der Annahme des Evangeliums und des Verharrens in ihm sind.“882 

Eine Besonderheit bilden jedoch die beiden Begriffe, die im Vers 7 

nebeneinanderstehen. In den paulinischen Schriften finden wir ein paar Stellen, an denen die 

beiden Termini so positioniert werden. Zu nennen sind z.B. 2 Kor 1, 4; 2, 4 oder 6, 4. Es scheint, 

dass wir hier eine besondere Situation haben, die durch die doppelte Nennung der im breiteren 

Sinne ähnlich verstandenen Wörter ἀνάγκη und θλῖψις verlangt wird. Aber wichtiger ist noch 

der gesamte Kontext der Aussage des Autors. Die gute Nachricht, die er von Timotheus erhält, 

stärkt Paulus in einer nicht näher beschreibenen Situation. Egal, wie schwierig auch die Lage 

des Apostels ist, er wird durch die Thessalonicher getröstet. Das ist möglich, weil die Mitglieder 

 
879 J. Stępień, Listy do Tesaloniczan i pasterskie, 168. 
880 Vgl. 2 Kor 6, 4; 12, 10. 
881 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 249-450. 
882 Ebd., 450. 



 300 

der ekklesiologischen Gemeinschaft von Thessalonich im Glauben treu bleiben. Der Glaube ist 

das Mittel, mit dem jede Art des Leidens besiegt wird. Dieser Glaube erhält in unserem Text 

ein konkretes Gesicht – die Thessalonicher. Diese Betonung lässt sich auch im 

Personalpronomen erkennen, das vor dem Substantiv πίστις steht. Wir können zum Schluss 

noch nach F.W. Röcker sagen: „Was mich tröstet, ist euer Glauben, euer Glaubensleben.“883 

 

 

V. 10 

 
νυκτὸς καὶ ἡμέρας ὑπερεκπερισσοῦ δεόμενοι εἰς τὸ 

ἰδεῖν ὑμῶν τὸ πρόσωπον καὶ καταρτίσαι τὰ 

ὑστερήματα τῆς πίστεως ὑμῶν; 

nachts und tags ganz über alle Maßen bittend, um 

euer Angesicht zu sehen und die Mängel eures 

Glaubens zurechtzubringen?   

 

 Der Beginn des neuen Verses verwundert alle. Wir haben hier eine Konstruktion, die 

bis jetzt in unserer Arbeit noch nicht vorgekommen ist. Der Autor setzt mit unserem Arbeitstext 

eine Kontinuität, der im Vers 9 formulierten Frage, voraus. Obwohl unsere Perikope nur ein 

Teil der gesamten Redewendung ist, bleibt sie in ihrem Satzfluss. Das ist möglich, weil der 

Autor den Thessalonichern zwei Gedanken anvertrauen will. Der erste ist die Bitte um ein 

Wiedersehen und eine nochmalige persönliche Begegnung. Der zweite Gedanke scheint nicht 

nur, wie das R. Hoppe meint, ein Vorhaben zu beinhalten, sondern die Defizite im Glauben der 

Briefadressaten zu beheben.884 Wir müssen an dieser Stelle eher die These von M. Bednarz 

annehmen, der zwar die angesprochenen Defizite ebenso wahrnimmt, aber auch den Wunsch 

des Paulus, den Glauben seiner Brüder und Schwestern in Thessalonich besser 

kennenzulernen.885 

Die Ansicht einer nicht mehr sichtbaren Kontinuität des Verses 9 in unserem Text 

unterstreicht auch F.W. Röcker. Er stellt fest: „Die Intensität und Plerophorie des 

vorangegangenen Verses werde in V. 10 rhetorisch auch nicht mehr lediglich formal sichtbar, 

sondern temporal und quantitativ geradezu materialisiert (…).“886 Eine Bestätigung dieser und 

früherer Worte finden wir in der Formulierung νυκτὸς καὶ ἡμέρας ὑπερεκπερισσοῦ (nachts und 

tags ganz über alle Maßen). In ihr müssen wir eine Botschaft sehen, die sehr wohl vom 

 
883 F.W. Röcker, Der erste Brief an die Thessalonicher, 164. 
884 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 213. 
885 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 257. 
886 F.W. Röcker, Der erste Brief an die Thessalonicher, 167. 



 301 

Satzaufbau her auf den V. 9 zurückgreift, aber eine eigene Einheit darstellt. Dies betrachtend 

schauen wir nun genauer auf die paulinische Aussage. 

Die Wendung νυκτὸς καὶ ἡμέρας finden wir ebenso in 1 Thess 2, 9, wo wir lesen 

können: „Ich erinnere euch Brüder, wie wir uns gemüht und geplagt haben. Bei Tag und Nacht 

haben wir gearbeitet, um keinem von euch zur Last zu fallen, und haben euch so das 

Evangelium Gottes verkündet.“ Wie wir sehen, bildet die Redewendung in unserem Text keine 

Neuigkeit. Deswegen versuchen wir unsere Phrase mithilfe von T. Holtz zu deuten. So 

kommentierte er den vor kurzem zitierten Satz: „Die Aussageweise ,Nacht und Tag‘ zeigt (…) 

[keine] (…) jüdische Tageseinteilung (…), sondern entspricht einfach einem griechischen 

Sprachgebrauch.“887 Wir können in diesem Sinne annehmen, dass es sich hier nicht um eine 

religiöse Aussage handelt, sondern um die Betonung der Regelmäßigkeit oder der 

systematischen Tätigkeit. In diesem Lichte ist auch die höchste Steigerungsform des Adverbs 

ὑπερεκπερισσοῦ zu verstehen. Wofür Paulus so viel Mühe und Zeit braucht, teilt er mit dem 

Verb δέομαι (bitten) mit, das im Arbeitstext im Partizip (δεόμενοι – bittend) steht und auf eine 

iterative Aktionsart hinweist. Diese Tatsache scheint interessanter zu sein, wenn wir unsere 

exegetische Untersuchung um das Verb προσεύχομαι ergänzen, das in der neutestamentlichen 

Beschreibung des Gebets wesentlich öfters verwendet wird. Προσεύχομαι finden wir insgesamt 

an 86 Stellen, davon 12-mal in den paulinischen Schriften. Anders ist es aber bei δέομαι, das 

im gesamten Neu Testament 22-mal vorkommt, und nur 6-mal im Corpus Paulinum. Wie wir 

sehen können, ist der Unterschied in der Häufigkeit der Verwendung der beiden Begriffe nicht 

klein. Der Grund für δεόμενοι liegt aber nicht in der Übersetzung, die in beiden Fällen ähnlich 

ist, sondern im Charakter des Gebetes, der in unserem Arbeitstext ausgedrückt wird. Paulus 

meint ein Gebet, das intensiver und eifriger seine Intention zum Ausdruck bringt. Gerade 

δεόμενοι erfüllt diese Aufgabe und bringt auf den Punkt, wie wichtig für den Apostel sein Gebet 

ist. 

All diese Erklärungen und Ergänzungen zeigen Paulus als denjenigen, der im Gebet 

vertieft ist. Das Beten, das in unserem Vers angesprochen wird, ist jedoch eine inständige und 

dauerhafte Handlung, die auf Gott ausgerichtet ist. Paulus betet zu Gott und er tut das nach den 

Worten Jesu, dass man allezeit und ununterbrochen beten sollte.888 R. Hoppe sieht in diesem 

inständigen an Gott gerichteten Gebet eine Bitte „um Gewährung der Möglichkeit, die 

 
887 T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 86. 
888 Vgl. Lk 18, 1. 



 302 

Gemeinde nicht nur zu festigen, sondern ihr den Weg in die Zukunft zu weisen.“889 Diese 

Zukunftsausrichtung sieht man sehr deutlich in den zwei Gebetsanliegen, die im zweiten Teil 

des Verses vorkommen. Zuerst schreibt der Briefverfasser εἰς τὸ ἰδεῖν ὑμῶν τὸ πρόσωπον (um 

euer Angesicht zu sehen), dann beschließt er durch eine Zielaussage den Thessalonichern 

mitzuteilen: καταρτίσαι τὰ ὑστερήματα τῆς πίστεως ὑμῶν (die Mängel eures Glaubens 

zurechtzubringen). 

Obwohl die erste Äußerung zukunftsorientiert ist, hat sie ihren Ursprung in der 

Vergangenheit, d.h. in der Sendung des Timotheus. Einiges davon erfahren wir in 1 Thess 2, 

17, wo wir lesen können:  περισσοτέρως ἐσπουδάσαμεν τὸ πρόσωπον ὑμῶν ἰδεῖν (wir haben 

uns über die Maßen bemüht, euch von Angesicht zu sehen). Paulus hat schon früher vorgehabt, 

die Gemeinde in Thessalonich zu besuchen. Dieses Vorhaben ist ihm aus einem unbekannten 

Grund nicht gelungen. Jetzt aber scheint es doch anders zu sein. Timotheus geht, wie wir 

wissen, mit dem Auftrag des Apostels nach Makedonien und bringt gute Nachricht über die 

Situation der jungen Gemeinde. Es scheint jedoch, dass der Apostel selber nach Thessalonich 

gehen will. Dabei müssen wir aber die Meinung von T. Holtz berücksichtigen und sagen: „Ihm 

[Paulus] ist sicher sehr wohl bewusst, dass die apostolische Führung der Gemeinde nicht an 

seine persönliche Gegenwart gebunden ist, sondern auch durch Mitarbeiter und Briefe 

angetrieben werden kann und muss.“890 Diese These steht nicht im Gegensatz zum möglichen 

Wunsch des Apostels, die Thessalonicher besuchen zu wollen. Sie zeigt vielmehr den Apostel 

als jemanden, der auf verschiedene Weise sein Ziel erreichen möchte, den Glauben der 

Gläubigen in der Hauptstadt von Makedonien zu stärken. Es soll uns dabei aber auch klar sein, 

dass Paulus die durch ihn gegründete Gemeinde sicher persönlich sehen möchte. Es scheint 

doch logisch zu sein, die eigene Präsenz vor Ort als eine der besten Möglichkeiten für die 

Stärkung des Glaubens zu betrachten. Deswegen können wir nicht ausschließen, dass der 

Apostel immer wieder versucht hat, nach Thessalonich zu reisen. 

Diesen Wunsch, bzw. dieses Vorhaben müssen wir jedoch ständig aus der Perspektive 

der letzten Phrase aus dem Arbeitstext verstehen - καταρτίσαι τὰ ὑστερήματα τῆς πίστεως 

ὑμῶν. In diesem Kontext lohnt es sich, genauer auf die gesamte Aussage zu schauen und das 

Wort herauszuheben, das eine besondere Aussagekraft enthält. Dieses ist ohne Zweifel das Verb 

καταρτίζω, das in seiner Übersetzung als großzügig interpretiert werden kann, d.h. als bereiten, 

herstellen, schaffen, zurechtbiegen, in Ordnung bringen, wiederherstellen oder auch ergänzen. 

 
889 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 214. 
890 T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 138. 



 303 

Wenn wir diesen Begriff in anderen biblischen Stellen anschauen, wie z.B. 1 Kor 1, 10; 2 Kor 

13, 11 oder Gal 6, 1, dann kommen wir zum Ergebnis, dass der Briefverfasser mithilfe dieses 

Terminus eine Tätigkeit meint, durch die der Mensch reifer und moralisch besser wird. Für       

R. Hoppe ist jedoch diese Erklärung nicht ganz korrekt. Er sieht im Verb καταρτίζω eine noch 

größere Bedeutung, die man in Verbindung mit einem anderen Begriff, ὑστερήματα (Mängel) 

und „im Sinne einer positiven, korrigierenden Einflussnahme zur Vervollkommnung“ 891 

verstehen sollte. Paulus geht es also um die Beseitigung jeder Art von Defiziten, die es noch im 

Glauben der Thessalonicher gibt. Die Mängel sind hier nicht näher zu erklären. Es ist aber 

wahrzunehmen, dass Timotheus dem Apostel über all diese Mängel hat berichten müssen. 

Mithilfe der anderen Texte, wie 1 Kor 16, 7; 2 Kor 9, 12; 11; 9; Phil 2, 30, können wir sowohl 

einen materiellen als auch einen geistlichen oder persönlichen Hintergrund vermuten, der eine 

konkrete Rolle in Bezug auf den gelebten Glauben hat. Den Sinn dieser paulinischen Aussage 

können wir als Probe sehen, durch die die Gläubigen in ihrem Glauben perfekter sein wollen. 

Man kann an dieser Stelle die Vermutung von S. Fausti annehmen und meinen, dass die Eile 

bei der Gemeindegründung während der paulinischen Mission die angesprochenen Mängel des 

Glaubens hatte verursachen können. 892  Diese Interpretation passt gut zu den Worten von        

F.W. Röcker, der meint: „Paulus weiß, dass die Thessalonicher bestimmte Dinge sehr wohl 

wissen und vorbildlich praktizieren (…). Er weiß weiter, dass ihnen bestimmte Dinge noch 

nicht bekannt sein können (…), bei manchen brauchen sie jedoch erneute Ermahnung (…).“893 

Die erste Hilfe soll deshalb der Brief sein, der beim Vorlesen in der Gemeinde das Vertrauen 

und die nötige Stärkung verleihen kann, damit die erwähnten Mängel des Glaubens vermieden 

werden. 

 

 

3.2.2.3 Zusammenfassung 

 

Der behandelte Arbeitstext 1 Thess 3, 2. 5-7. 10 ist keine vollständige Perikope. Sie 

besteht aus 5 Versen, die in der neutestamentlichen Überlieferung einen Teil des Schriftstückes 

von 1 Thess 3, 1-13 bilden. Unsere Untersuchungen beweisen jedoch, dass man diese 5 Verse 

 
891 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 214. 
892 S. Fausti, Kres czasu. Lectio w oparciu o Pierwszy List do Tesaloniczan, übers. v. P.R. Gryziec, Kraków 2014, 

64. 
893 F.W. Röcker, Der erste Brief an die Thessalonicher, 169. 



 304 

auch als ein selbstständiges Brieffragment betrachten kann, das aufgrund der gegenseitigen 

Relation innerhalb der verkündeten Botschaft eine Einheit bildet. 

Die Botschaft, die der Apostel Paulus im ersten von uns untersuchten Vers den 

Thessalonichern mitteilt, ist die Zusage, dass sie von seiner Verbundenheit und Zuneigung 

wissen sollen. Um diese Überzeugung zu stärken, schickt er seinen Begleiter Timotheus nach 

Thessalonich. Doch das, was für ihn bei dieser Mission besonders wichtig ist, ist der Wunsch 

nach Informationen, ob die Entwicklung des Glaubens in dieser makedonischen Gemeinde die 

Form erhalten hat, die er sich erhofft hat. Die angesprochene und aus Athen organisierte 

Mission ist im Verständnis des Apostels sehr eng mit seiner Verkündigung des Evangeliums 

verbunden. Er versteht die Aufgabe, mit der er Timotheus beauftragt hat, auch als einen Teil 

des Werkes Gottes, in dem der Mensch als Mitarbeiter tätig ist. Man kann in diesem Kontext, 

wie wir in unseren Studien gezeigt hat, feststellen, dass die Mission sowohl von Gott ausgeht 

als auch von Paulus, der ebenso wie sein Begleiter ein Werkzeug Gottes ist. Die doppelte 

Ausrichtung, die sich sowohl auf Gott als auch auf die Menschen bezieht, ist nicht nur am 

Beispiel der missionarischen Tätigkeit zu sehen, die uns unser Arbeitstext schildert. Eine 

ähnliche Situation finden wir im weiteren Verlauf des Verses, wo der Apostel die konkreten 

Gründe nennt, warum Timotheus zu den Thessalonichern geschickt worden ist. Diese sind die 

Stärkung und die Ermahnung, die man in Form einer tröstenden Handlung verstehen soll. Beide 

Begriffe sind mit Gott und den Menschen verbunden. Gott ist nämlich derjenige, der jeden 

stärken will. Seine ausführenden Hände sind oft berufene Menschen, die die Träger seiner 

stärkenden Botschaft sind. Letztendlich liegt aber die Initiative immer bei Gott. Er will alle 

stärken, sowohl durch den Empfang des Glaubens als auch durch die Standhaftigkeit in ihm. 

So ist es auch mit dem weiteren Terminus. Eine wahre Ermahnung, von der Paulus spricht, ist 

immer in der göttlichen Sphäre zu suchen und zu finden. Jeder, der das versteht, nimmt sich 

auch als einen von Gott Berufenen wahr und handelt im Namen Gottes, da diese Aufgabe zur 

Verkündigung des Evangeliums gehört. Wir sehen also, wie wichtig für den Schöpfer das Leben 

seiner Schöpfung ist und wie stark die Verbindung zwischen ihnen sein muss, damit man im 

Glauben ausharrt und Anteil am Heil Christi hat. 

Aufgrund der Bedeutung vom Heil, das für den Völkerapostel das Ziel seines Dienstes 

ist, darf sich niemand wundern, dass man im Schreiben des Apostels sehr emotionale Züge 

erkennen kann. Es handelt sich doch um eine Gemeinde, die womöglich einen anderen Weg 

wählt und sich vom Inhalt der Verkündigung des Evangeliums trennt. Hinter den 

Unsicherheiten des Paulus steht der Versucher. Diesen kann man mithilfe unserer Exegese als 

Satan bezeichnen, dessen Aufgabe es ist, jeden Menschen die Gemeinschaft mit Gott schwer 



 305 

zu machen und sie auch zu zerstören. Diese Tatsache ist Paulus bekannt. Deswegen sind seine 

Sorgen und Fragen gerechtfertigt, besonders aber in Hinblick darauf, dass ein Mensch aus 

eigener Kraft sich dem Bösen widersetzen kann. Wenn die Thessalonicher tatsächlich dem 

Glauben nicht mehr treu geblieben wären, hätte der Autor des Thessalonicherbriefes feststellen 

müssen, dass seine Mühe bei der Verkündigung umsonst gewesen ist und dass seine 

missionarischen Methoden nicht genug gewesen sind. Diese Betrachtung, die Paulus 

miteinbezieht, ist nachvollziehbar und zeigt, wie wichtig diese Glaubensverkündigung für ihn 

ist. 

Alles, was Paulus beunruhigt hat, wird mit der Rückkehr von Timotheus beseitigt. Er 

teilt seinem Apostel mit, dass der Glaube der Thessalonicher stark geblieben ist. Seine 

Mitteilung dieser Informationen ist aber außergewöhnlich. Er verwendet dabei die Phrase „gute 

Nachricht“, wodurch er sich direkt auf die Verkündigung bezieht. Diese Methode hat als Ziel 

die Betonung, dass auch die Mission von Timotheus zur Verkündigung gehört. Zusätzlich wird 

diese gute Nachricht um zwei Begriffe „Glaube“ und „Liebe“ ergänzt. Dabei handelt es sich 

um eine klare Feststellung, wie die gute Nachricht, das Evangelium, mit dem Glauben 

verbunden ist und wie sie mit der Liebe eine Einheit bildet. Eine derartige Formulierung des 

Heidenapostels führt zur Überzeugung, dass jeder Ausdruck des Glaubens in der liebevollen 

Handlung zu beweisen ist. Das haben die Thessalonicher getan. Darüber freut sich Paulus und 

er gibt emotionell auch zu, wie gerne er die makedonische Gemeinde besuchen möchte, die 

ebenso auf ihn wartet. 

In dieser sehnsüchtig erwarteten Begegnung verstärkt sich die Dankbarkeit. So wie 

Paulus und seine Mitbegleiter den Thessalonichern den Glauben verkündet und sie zur Freude 

gebracht haben, so ist es ihnen auch gelungen, Paulus und seine Begleiter zu trösten. Diese 

doppelte, auf sich bezogene Beziehung erhält im Brief einen besonderen Stellenwert. In ihm ist 

die Rede von Not und Bedrängnis, denen die Missionare ausgesetzt sind. Obwohl sie nichts 

konkretisieren können, haben wir es hier mit einer Beschreibung des Glaubens der 

Thessalonicher zu tun, der ein konkretes Gesicht und eine Aussagekraft in realen 

Lebenssituationen bekommen hat. 

Diese Dankbarkeit ist aber nicht der einzige Grund, warum Paulus wieder nach 

Thessalonich gehen will. Er hat vor, die Gläubigen in der makedonischen Hauptstadt reifer im 

Glauben zu machen. Dazu will er sie in diesem Glauben noch perfekter machen, damit er all 

das, was er aufgrund des unterbrochenen Aufenthalts beim ersten Besuch nicht hat persönlich 

verkünden können, nun endlich vollenden kann. Man sieht an dieser Stelle, wie 



 306 

abwechslungsreich der Apostel den Glauben verkündet. Er besucht die Gemeinde, schreibt ihr 

Briefe, schickt seine Mitarbeiter und letztendlich betet er inständig für sie. Er tut dies auch, 

damit es ihm gelingt, sein Werk in Thessalonich vor Ort zu beenden und auf diese Art und 

Weise mit Gott in Verbundenheit zu bleiben. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 307 

3.2.3 Sichere Zukunft mit Hoffnung in 1 Thess 4, 14 

 

Die vorletzte Stelle, die wir in unserer Arbeit exegetisch untersuchen, ist 1 Thess 4, 14. 

In diesem kurzen Text beschreibt der Autor des ersten Briefes an die Thessalonicher die 

Zukunft, die mit der Hoffnung verbunden ist. Diese zwei Begriffe sind miteinander sehr eng 

verknüpft. Das, was Paulus bei dieser Verwendung aber besonders macht, ist die bewusste 

Anspannung des gegenwärtigen Lebens in Bezug auf die Zukunft. In diesem Unterkapitel 

werden wir uns gerade diesem Merkmal des paulinischen Denkens widmen, das schon früher 

auf eine interessante Weise von Aristoteles beschrieben worden ist: „Angenehm ist am 

Gegenwärtigen die Tätigkeit, am Künftigen die Hoffnung und am Vergangenen die Erinnerung. 

Am angenehmsten und in gleichem Maße liebenswert ist das Tätigsein.“894 

 

 

3.2.3.1 Textanalyse 

 

Die Textanalyse unserer kleinen Perikope, die nur aus einem Vers besteht, ist in Bezug 

auf die gesamte Botschaft des Briefes wesentlich. Dies werden wir in weiteren Unterkapiteln 

beweisen, indem wir, wie mit den anderen untersuchten Perikopen, nach einem genauen 

Schema die Analyse der paulinischen Botschaft durchführen. 

 

 

 

3.2.3.1.1 Textkritische Anmerkungen895 

 

Im Vers 14 finden wir eine Umstellung der Redewendung καὶ ὁ θεὸς, die im Codex B 

(03) und einer Minuskel 1739 bezeugt wird. Aufgrund der wenigen Quellen ist es sinnvoll, bei 

der Textversion zu bleiben, für die die restlichen Zeugen sprechen. Es scheint auch, dass die 

präsentierte Umstellung, falls man sie in unserem Text verwenden würde, keine wesentliche 

Ergänzung bringen würde. 

 
894 Aristoteles, Die Nikomachische Ethik, übers. v. O. Gigon, München 72006, 319. 
895 Die zusammengefasste textkritische Anmerkung zu 1 Thes 4, 14 finden Sie auf Seite 358. 



 308 

 

3.2.3.1.2 Die Perikope in ihrem Kontext 

 

Unser untersuchter Vers ist ein Teil des Kapitels (vgl. 1 Thess 4, 13-18), das in der EÜ 

den Namen „Die Hoffnung der Christen“ trägt. Aus diesem Grund lässt sich erkennen, dass wir 

es hier mit einer Art der Beschreibung des zukünftigen Lebens zu tun haben. Dieser Versuch 

des Autors wurde in Form einer nacheinander aufsteigenden inhaltlichen Konstruktion 

geschrieben. Diese kann man wie folgt präsentieren: 

 

 

 

 

 

Abb. 28: Graphische Darstellung der inhaltlichen Konstruktion von 1 Thess 4, 13-18. 

 

Die nähere Betrachtung der gesamten biblischen Überlieferung, die wir auch oben 

präsentiert haben, lässt uns interessante Gegebenheiten des Textes wahrnehmen. Zu Beginn von 

Vers 14 erkennt man eine direkte Verbindung zum früheren Text. So eine Verbindung ist 

ebenso im Vers 15 zu finden. Diese Methode zeigt eine doppelte Ausrichtung unserer Perikope, 

die man in Verbindung mit den anderen Versen oder in Bezug auf den eigenen selbstständigen 

Inhalt bestens betrachten kann. Der Grund dieser Tatsache liegt zuerst an der gesamten 

Botschaft des Kapitels 1 Thess 4, 13-18, das struktrell eng miteinander verbunden ist und eine 

gewisse Einheit präsentiert. Die Selbstständigkeit unseres Verses liegt an der Botschaft des 

Textes, der nach T. Holtz eine Form des Bekenntnisses hat.896 Solche Ausdrucksweise führt zur 

Meinung, dass unser kleiner Arbeitstext das Zentrum des Abschnittes ist und somit zu den 

wichtigen Aspekten des Briefes gehört. 

 
896 T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 190. 

1 Thess 4, 13-18 

Einleitung 
V. 13

Kerygma 
V. 14

Erklärung 
VV. 15-17

Abschluss 
V. 18



 309 

Aus der Perspektive der gesamten Aussage von 1 Thess 4, 13-18 ist es noch wichtig, 

den Theologen O.B. Smolka zu zitieren, der über die Hoffnung der Christen folgendermaßen 

schreibt: „Die österlichen Ereignisse, deren Höhepunkt die Auferstehung Christi ist, sind im 

Grunde genommen eine Manifestation der größten Verbundenheit und der Solidarität Gottes 

mit dem Schicksal jedes Menschen. In Christus entsteht von Neuen die übernatürliche 

Gemeinschaft Gottes mit dem Menschen, die nicht nur das Kreuz, den Tod und die 

Auferstehung des Erlösers umfasst, sondern die Ewigkeit, die das notwendige Attribut Gottes 

und des erlösten Menschen ist.“897 Auf dem Weg dieses theologischen Verständnisses haben 

wir sowohl im näheren als auch im weiteren Zusammenhang unseres Textes mit Christus zu 

tun, von dem die Wahrheit über die menschliche Auferstehung und das ewige Leben ausgeht. 

All das erhält diese in der Realität begründete Stellung, weil Jesus Christus selber vom Tode 

auferstanden ist und uns die eschatologische Hoffnung auf das Leben bei Gott gegeben hat. 

 

 

3.2.3.1.3 Der Text und seine Struktur 

 

4 14 εἰ γὰρ πιστεύομεν ὅτι Ἰησοῦς 

ἀπέθανεν καὶ ἀνέστη, οὕτως καὶ ὁ θεὸς τοὺς 

κοιμηθέντας διὰ τοῦ Ἰησοῦ ἄξει σὺν αὐτῷ. 

 4 14 Denn wenn wir glauben, dass Jesus 

gestorben und auferstanden ist, so wird 

auch Gott durch Jesus die Entschlafenen 

mit ihm führen.  

 

 Der Text präsentiert in seinem Inhalt eine doppelte Handlungsausrichtung. Im ersten 

Teil des Satzes, wo die Rede über Tod und Auferstehung ist, handelt es sich um Christus. Er ist 

das Subjekt, an das wir, alle Menschen (Paulus, seine Mitarbeiter, die Thessalonicher, usw.) 

glauben sollten. Was aufgrund dieses Glaubens passiert, erfahren wir im zweiten Teil, in dem 

Gott der Urheber der Auferstehung der Toten ist. 

Im Vers lässt sich eine kausale Reihenfolge erkennen, ja nach dem Muster, wenn             

A, dann auch B. Solch eine Formulierung passt zu den zwei Gegensätzen Tod und 

Auferstehung, die im Arbeitstext zum Ausdruck gebracht werden. Die Verbindung der beiden 

Wirklichkeiten geschieht durch den Glauben. In ihm ist sowohl Christus als auch Gott der 

wesentliche Teil und der Inhalt der Botschaft. Deswegen scheint es auch richtig zu sein, in 

 
897 O.B. Smolka, 1-2 List do Tesaloniczan, 184. 



 310 

dieser grammatikalischen Konstruktion auch nach G. Ratzinger Spuren eines urchristlichen 

Glaubensbekenntnisses zu sehen, durch das wir es mit einer einheitlichen Struktur des Texts zu 

tun haben.898 

 

 

3.2.3.2 Auslegung und Interpretation 

 

Wiederum widmen wir uns in dieser wissenschaftlichen Arbeit der Exegese der 

einzelnen Verse. In diesem Unterkapitel ist das aber nur ein Vers, der, wie bereits aufgrund 

unserer Untersuchung festgestellt werden konnte, ein sehr wichtiger Teil nicht nur der gesamten 

Perikope 1 Thess 4, 13-18 ist, sondern des ganzen Briefes ist. 

 

 

V. 14 

 
εἰ γὰρ πιστεύομεν ὅτι Ἰησοῦς ἀπέθανεν καὶ ἀνέστη, 

οὕτως καὶ ὁ θεὸς τοὺς κοιμηθέντας διὰ τοῦ Ἰησοῦ 

ἄξει σὺν αὐτῷ. 

Denn wenn wir glauben, dass Jesus gestorben und 

auferstanden ist, so wird auch Gott durch Jesus die 

Entschlafenen mit ihm führen. 
 

 Der Vers beginnt mit der Konjunktion εἰ γὰρ (denn wenn). Solche Formulierung hat 

nicht nur die Funktion einer Rückschau auf den vorigen Vers, sondern vielmehr ist das Verb 

πιστεύομεν (wir glauben) zu betonen und es ist auch klarzumachen, was in seiner Botschaft 

besonders wichtig ist. Dies ist eben der Glaube, den Apostel Paulus verkündet hat und den die 

Thessalonicher bereits angenommen haben. Für T. Holtz ist die paulinische Ausdrucksweise 

ein klares Bekenntnis und die Folgerung des Heilsgeschehens, „das den Verstorbenen 

widerfahren wird.“899 Wir können in diesem Zusammenhang auch den Exegeten G. Haufe 

zitieren, der in Bezug auf unseren Glaubenssatz meint, dass der Apostel von den Gläubigen die 

Identifizierung mit dem Inhalt seiner Botschaft erwartet. Diese Auseinandersetzung soll auch 

die Briefempfänger motivieren, weiterzudenken.900 Gemeint ist also eine Zusammenstellung 

 
898 Vgl. J. Ratzinger– Benedikt XVI., Jesus von Nazareth, Bd. 2, 278. 
899 T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 192. 
900 G. Haufe, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 83. 



 311 

des Glaubens mit dem eigenen Leben, damit die bewusste Berücksichtigung der Vita jedem 

helfen könnte, auf den Alltag und die Zukunft zu schauen. 

Im Zuge unserer durchgeführten Exegese scheint es logisch zu sein, im Glaubenssatz 

auch eine kausale Schlussfolgerung zu sehen. Der Glaubensakt ist nicht für sich da, sondern 

führt den Gläubigen und bringt ihm reiche Früchte. All das ist möglich, weil Jesus gestorben 

und auferstanden ist (Ἰησοῦς ἀπέθανεν καὶ ἀνέστη). Das Heilswirken Jesu ist somit nicht im 

eingeschränkten Rahmen bzw. einmalig zu betrachten, sondern als Ergebnis, dessen Folgen auf 

uns in Form der Gnade ausgegossen wird.901 Wir können auch noch nach Paulus sagen, dass 

Gott uns in der Person Christi alles schenkt, was wir im Leben brauchen.902 Dieser Kraft kann 

sich nichts widersetzen.903 Sie ist in der Person Jesu durch Gotts Handeln begründet.904 

Die Bestätigung dieser heilswirkenden Kraft Gottes und ihre Ausprägung kommt 

zusätzlich durch die Wendung οὕτως (so) zum Ausdruck und steht in Beziehung zum zweiten 

Teil des Verses (V. 14), wo die Rede über die vor kurzem erwähnten Folgen des Glaubens ist. 

Der italienische Exeget O. da Spinetoli geht bei der Interpretation dieses Verbindungswortes 

einen Schritt weiter. Der Geistliche meint, dass die Partikel οὕτως ein Trennpunkt zwischen 

dem Tod und der Auferstehung Jesu und der Situation der Verstorbenen ist. Zusätzlich stellt er 

eine kausale Folge fest, die in Christus seinen Ursprung hat, d.h. von ihm ausgeht und die 

Eingeschlafenen mit hineinnimmt in das Geheimnis des christlichen Heilwirkens.905 Dieses 

Geheimnis ist die Auferstehung der Toten und die Gemeinschaft mit ihm. Vielleicht ist das 

auch der Grund, warum der Apostel Paulus keinen Begriff τοὺς νεκροὺς (Toten) verwendet, 

sondern τοὺς κοιμηθέντας (die Entschlafenen). Für solche Erklärung spricht die 

Zusammenstellung der beiden Substantive, die im Corpus Paulinum 3-mal (κοιμηθὲνται)906 

oder 33-mal (νεκρός)907 vorkommen. Durch den Vergleichsprozess unserer Begriffe und ihrer 

Verwendung im Kontext des Textes, lässt sich eine Charakteristik erkennen. Es scheint, dass 

Paulus κοιμηθέντας im Sinne eines göttlichen Handelns in Bezug auf die Menschen und deren 

Rettung aus dem Tod verwendet. Man kann sogar den Eindruck haben, dass der Tote nicht tot 

 
901 Vgl. Röm 5, 6-11. 
902 Vgl. Röm 8, 32. 
903 Vgl. Röm 8, 34-35. 
904 Vgl. 1 Kor 6, 14. 
905 Vgl. O. da Spinetoli, Lettere ai Tessalonicesi (NVB, Bd. 38), Cinisello Balsamo 41992, 75-76. 
906 Vgl. 1 Thess 4, 14. 15; 1 Kor 15, 18. 
907 Vgl. Röm 1, 4; 4, 17. 24; 6, 4. 9. 11. 13; 7, 8. 10. 11 (2x). 34; 10, 7. 9; 11, 15; 14, 9; 1 Kor 15, 12 (2x). 13 (2x). 

16. 20. 21. 29 (2x). 32. 35. 42. 52; 2 Kor 1, 9; Gal 1, 1; Phil 3, 11; 1 Thess 1, 10, 4, 16. 



 312 

ist, sondern schläft bzw. eingeschlafen ist. Diese Botschaft lässt sich auch an einigen Stellen 

mit dem Nomen νεκρός erkennen, wo die Rede über den Übergang aus der Sphäre des Todes 

in die Sphäre des ewigen Lebens ist.908 Bevor es aber dazu kommt, hoffen und warten die Toten 

auf die Auferweckung, die man wie einen Beginn der neuen, nie endenden Wirklichkeit 

beschreiben kann. Der, der diesen Zustand kraft seiner Macht initiiert, ist Gott. Er wird die 

Toten durch Christus auferwecken und zu sich in seine Ewigkeit holen, damit jeder ein ewiges 

Leben hat. 

Um die oben präsentierte Auferweckung näher zu beleuchten, verwendet der Autor die 

Präposition διά (durch), die im NT 668-mal vorkommt, davon 134-mal nur bei Paulus. Im 

Kontext einer so wichtigen Information, die die Auferstehung ist, schauen wir uns die genaue 

Bedeutung unserer Präposition an. Sie kann man, wie unten dargestellt wird, unterschiedlich 

einordnen und im diversen Sinne auslegen: 

 

I. Bezeichnung einer Bewegung, die entweder hinein- oder herausführt:  

1. In gerader Richtung orientiert: vgl. Röm 15, 28  

2. In ganzer räumlicher Ausdehnung orientiert: vgl. 1 Kor 3, 15 

II. Bezeichnung eines vermittelnden Handelns:  

1. Personell orientiert: vgl. Röm 5, 9 

2. Sachlich orientiert: vgl. Röm 3, 22 

III. Bezeichnung eines zielorientierten Handelns: 

1. Personell orientiert: vgl. Röm 5, 12 

2. Sachlich orientiert: vgl. Röm 5, 18 

IV. Bezeichnung eines nicht im logischen Subjekt durchführenden Handelns:         

vgl. Röm 2, 27 

V. Bezeichnung eines zeitlichen Handelns: vgl. Röm 11, 10 

VI. Bezeichnung eines mit Grund begründeten Handelns: vgl. Röm 15, 21 

 

Die präsentierte Suche nach dem genauen Grund der Verwendung von διά zeigt uns eine 

gewisse Grenze bzw. eine Tiefe des paulinischen Denkens. Die Tradition des Apostels, die 

Lösung des Problems mit unserer Präposition in die richtige Richtung zu führen, ist mit der 

Person Jesu Christi verbunden. An den fast 20 biblischen Stellen, wo der Autor διά verwendet, 

 
908 Vgl. Röm 6, 11. 13; 7, 4; 8, 10; 1 Kor 15, 16. 20. 21. 35. 42. 52; 2 Kor 1, 9 oder Phil 3, 11. 



 313 

lässt sich ein Leitfaden erkennen, durch den Christus in einer der drei konkreten Funktionen 

dargestellt wird: 

 

1. Person, durch die die missionarische Tätigkeit an den Apostel weitergegeben wird 

(vgl. Röm 1, 5) 

2. Person, durch die Gott gelobt und verehrt wird (vgl. Röm 1, 8) 

3. Person, durch die in einer vermittelnden Handlung das Heil zugeteilt wird (vgl. 

Röm 5, 1) 

Die weitere Vertiefung unserer exegetischen Studien bestätigt die vor kurzem 

aufgestellte These, dass die paulinische linguistische Konstruktion, mit der wir in unserem Vers 

zu tun haben, große Schwierigkeiten beim Versuch der richtigen Erkenntnis der Absicht des 

Autors mit sich bringt. Anderer Meinung ist aber F.F. Bruce, der die problematischen Umstände 

des Verses weniger in der Linguistik sucht, sondern im frühchristlichen Taufverständnis und 

der damit verbundenen Sprache.909 Solche Erklärung scheint nachvollziehbar zu sein, da sich 

die Behauptung von F.F. Bruce auf eine Taufformel bezieht, der die Sprache und somit ihre 

Konventionen zu Hilfe stehen. Es ist also anzunehmen, dass Paulus in unserem Fall die Sprache 

bewusst und klug benützt, um den Gläubigen bestimmte Wahrheiten des Glaubens in 

Thessalonich zu verkünden. 

Unsere systematische Untersuchung der Präposition διά, die in seiner 

wissenschaftlichen Arbeit auch M. Bednarz gewählt hat,910 ergibt keine klare Antwort, welche 

Bezeichnung von διά Paulus wirklich gemeint hat. Aus diesem Grund können wir noch auf dem 

methodistischen Weg unserer Exegese bleiben und so wie der polnische Theologe uns die 

Ansichten unterschiedlicher Bibelforscher anschauen, die unser Problem aus der Perspektive 

des weiteren Verlaufes des Textes zu deuten versuchen, wo steht: διὰ τοῦ Ἰησοῦ oder ὁ θεὸς 

τοὺς κοιμηθέντας διὰ τοῦ Ἰησοῦ: 

 

1. Meinung von P. Nepper-Christensen: Er vertritt die Meinung, dass die Präposition διά 

im Sinne von „wegen“ verstanden werden sollte, was als eine logische Folgerung auf 

die andere Präposition ἔνεκεν (wegen) hinweist, die man in den Kategorien eines 

Synonyms betrachten kann. Solche Situation kommt in Röm 8, 36 vor, wo wegen Jesu 

 
909 Vgl. F.F. Bruce, 1 & 2 Thessalonians (WBC, Bd. 45), Waco 1982, 97. 
910 Vgl. M. Bednarz, 1-2 list do Tesaloniczan, 331-333. 



 314 

die Rede von dem Märtyrertod ist. Die Stelle, an der man es mit einer sehr deutlichen 

Botschaft zu tun hat und die für P. Nepper-Christensen schlüssig wirkt, ist 2 Kor 4, 11. 

Wir sehen, dass sich die beiden vor kurzem präsentierten Perikopen auf die Verfolgung 

wegen Christus konzentrieren. Darauf versuchen auch die Vertreter dieser Meinung ihre 

Argumente zu bauen.911 Das, was uns bei dieser Erklärung schwierig erscheint, ist die 

paulinische Rede über den Tod allgemein, und nicht über den Tod, den die Gläubigen 

in Thessalonich für den Glauben an Christus auf sich genommen haben. 

2. Meinung von S. Légasse: Er ist der Meinung, dass Paulus durch die Zusammenstellung 

der Wörter κοιμάομαι (im Aor. Part.), ’Ιησοῦς, θεός und διά deutlich macht, wie Gott 

seinen Heilsplan durch Jesus verwirklicht. Konkret ist hier das Leben Jesu gemeint, 

dessen Tod für die gesamte ekklesiologische Gemeinschaft der Gläubigen steht. Solche 

Erklärung ist aber im breiten Kontext zu verstehen, wo nicht nur die Menschen Glieder 

dieser Gemeinschaft sind, sondern auch Christus als das Haupt. In diesem Verständnis 

haben wir es g      mit einer Kausalwirklichkeit zu tun: Jesus stirbt für die Menschen – 

Menschen sterben für Christus und somit für die gesamte Kirche. Wir sehen, dass durch 

diese Meinung die Präposition διά im Sinne von ὑπέρ (für) verstanden werden sollte.912 

3. Meinung von F.F. Bruce: Er repräsentiert die Exegeten, die die Erklärung von διά in 

den anderen, in der Christologie begründeten Präpositionen suchen. Eine Besonderheit 

auf diesem Gebiet lässt sich in der Präposition ἐν (in) feststellen, die in der Phrase ἐν 

Χριστῷ (’Ιησοῦ) bzw. κυρίῳ im Corpus Paulinum 94-mal festzustellen ist. Aufgrund 

dieser grammatikalischen und linguistischen Konstruktion ist eine Verbindung 

zwischen Jesus und den Gläubigen wahrzunehmen. So eine Verbundenheit ist in 2 Kor 

5, 17 festzustellen. Eine andere Stelle kann auch Gal 2, 20 sein, wo der Gedanke des 

Sterbens und des Auferstehens besonders präsent vorkommt. In diesem Lichte kann 

man sagen, dass Paulus durch die Verwendung διά den LeserInnen die Hoffnung auf 

die Treue Gottes stärken will. Denn wenn der Mensch an Jesus Christus glaubt und 

somit in ihm lebt, dann wird er auch im Sterben in Christus leben. Es geht letztendlich 

um den Glauben, der dem Gläubigen das ewige Leben verleiht, was in der Beziehung 

mit Christus begründbar ist.913 

 
911 P. Nepper-Christensen, Das verborgene Herrenwort. Eine Untersuchung über 1 Thess 4, 13-18, in: StTh, Bd. 

19, (1965), 137-138. 
912 Vgl. S. Légasse, Les Épîtres de Paul aux Thessaloniciens, 252-253. 
913  F.F. Bruce, 1 & 2 Thessalonians, 97. 



 315 

4. Meinung von F.F. Röcker: Er geht davon aus, dass Paulus durch die Präposition διά 

die Heilstat Christi ansprechen will, „auf die sich die Hoffnung auf Auferstehung der 

Toten und das ,Sein-mit-Christus‘ allein gründen kann“. Solche Erklärung bezieht sich 

auf den ersten Teil des Verses, der wie eine Glaubensformel zu betrachten ist. Die 

paulinische Aussage vom Vers 14 ist aber eine Fortsetzung dieses Gedankens, der die 

„eschatologische Heilsvermittlung vom Glauben“ beschreibt. Konkret handelt es sich 

um eine Kausalsituation: Wenn jemand glaubt und in diesem Glauben eingeschlafen ist, 

wird er die Realität der eschatologischen Gemeinschaft mit Jesus erleben. Dieser 

eschatologische Glaube bezieht sich sowohl auf die Parusie als auch auf die Lebenden, 

die vor dem Entschlafen stehen.914 Aufgrund dieser Erklärung ist die Präposition διά im 

Kontext von μετά zu verstehen, wodurch die starke Gemeinschaft sowohl zu Lebzeiten 

als auch im Tod und danach mit Jesus zum Ausdruck kommt. 

5. Meinung von J. Stępień: Er ist der Meinung, dass eine Untersuchung nach Ansicht des 

Autors in Bezug auf die Verwendung der Präposition διά sehr schwierig ist und alle 

Antworten sehr hypothetisch scheinen. Aus diesem Grund schlägt er vor, auf das 

Problem aus einem weiteren Blickwinkel zu schauen und diese Meinungen 

anzunehmen, die wir mit Sicherheit auch vertreten können. Diese ist, dass Paulus mit 

διά alle Gläubigen meint, „die an Christus glauben, in der Verbundenheit mit ihm leben, 

durch ihn und in ihm sterben. Diese Menschen wird Gott mit Jesus führen, damit ihnen 

der Anteil an seiner Herrlichkeit gegeben wird.“915 

 

Wie unsere Untersuchungen zeigen, ist eine definitive Meinung über die genaue Absicht 

des Autors bei der Verwendung der Präposition διά sehr schwierig zu definieren. Aus unserer 

Perspektive scheint es angebracht zu sein, wenn wir die Erklärung von J. Stępień annehmen 

und als diejenige betrachten, die viel Klarheit und Übersicht in den Inhalt des paulinischen 

Briefes bringt. Diese Tatsache lässt sich gut im weiteren Verlauf des Textes erkennen, wo wir 

keine Information über die Auferstehung der Toten finden. Solche kausalen Reihenfolgen (Tod 

Jesu – seine Auferstehung – sein Wirken bei der Auferstehung der Toten) kann man aber 

aufgrund der Interpretation des polnischen Exegeten gut vertreten. Eine zusätzliche Bestätigung 

unseres Überlegens können wir im Verb ἄγω (führen, bringen) finden, das im Text im Futur, 

 
914 F.W. Röcker, Der erste Brief des Paulus auf die Thessalonicher, 236-237. 
915 J. Stępień, Listy do Tesaloniczan, 189. 



 316 

ἄξει (wird führen) steht. Obwohl Paulus diesen Begriff relativ selten verwendet, nur 5-mal916 

und außerhalb 1 Thess 4, 14 nie in einem eschatologischen Kontext, müssen wir die 

alttestamentliche Tradition unseres Terminus berücksichtigen. Jes 60, 0; 66, 20 oder Jer 16, 15; 

22, 3. 8; 29, 14 zeigen sehr deutlich, dass ἄγω im Sinne eines eschatologischen Gedankens 

verwendet werden kann. An dieser Stelle müssen wir auch W. R. Fritz recht geben, wenn er 

schreibt, dass ein „Begriff in solchem Zusammenhang zu selten belegt“917 ist, um ihn als einen 

apokalyptischen Terminus zu betrachten. Aus der breiteren Perspektive aber scheint es möglich 

zu sein, die Wendung ἄξει in Kategorien einer eschatologischen Aussage zu verstehen. 

Eine weitere Fortsetzung der Meinung von J. Stępień lässt sich durch σὺν αὐτῷ (mit 

ihm) erkennen. In diesen zwei Worten gibt der Autor allen Lesern die Gewissheit über die 

Gemeinschaft mit Christus, was eine Folge des Glaubens ist. Bei den weiteren exegetischen 

Untersuchungen müssen wir aber besonders auf ein mögliches eschatologisches Problem mit 

der Wendung σὺν αὐτῷ aufpassen. Man kann ziemlich leicht durch die paulinische 

Komposition „mit ihm“ der Meinung sein, dass die Auferstehung der Toten zugleich mit der 

Wiederkunft Christi geschehen wird. Dieser Meinung sind nicht nur die Exegeten, sondern auch 

die Dogmatiker, die die Parusie und die Auferstehung der Toten als zwei unterschiedliche 

Wirklichkeiten betrachten.918 Stattdessen müssen wir annehmen, dass Paulus eine sehr enge 

Relation Christus – Gläubige darstellen will. Aus dem direkten Zusammenhang des Textes ist 

die Communio mit Christus als eine Gemeinschaft aufgrund der Heilstaten Jesu und seiner 

Wirkung auf die menschliche Existenz anzunehmen. Aus der breiteren Perspektive, die uns 

besonders Phil 1, 23 und 2 Kor 5, 8 präsentieren, ist damit zu rechnen, dass Paulus womöglich 

eine eschatologische Beziehung meint. Diese Besonderheit der paulinischen Eschatologie 

bemerkt auch T. Niemas, der feststellt: „Jeder Gläubige, in dem während seines irdischen 

Lebens ,Jesus lebte‘ (…), der lebte und starb ,in Christus‘ (1 Kor 15, 18), ,durch Christus‘ (2 

Kor 4, 14), ,für Christus‘ (Röm 14, 18), ist nach dem Tod ,mit Christus‘ (Phil 1, 23). Dennoch 

ist der Rang der Verbindung mit dem Herrn nach dem Tod [und] der Rang der Liebe von den 

vollbrachten Werken ,im Leib‘ abhängig, die ein Beweis für die Bemühung der Gläubigen sind, 

damit sie ,Gott gefallen‘ (2 Kor 5, 9) und zwar egal, ob jemand im Leib oder außerhalb ihm 

ist.“ 919  Nicht anderes ist auch die Meinung von H. Merklein zu verstehen. Der deutsche 

 
916 Vgl. Röm 2, 4; 8, 14, 1 Kor 12, 2; Gal 5, 18. 
917 W.R. Fritz, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 278. 
918 Vgl. S. Légasse, Les Épîtres de Paul aux Thessaloniciens, 254; Benedikt XVI. – J. Ratzinger, Eschatologie. 

Tod und ewiges Leben (KKD, Bd. 9), Regensburg 61990, 134-171. 
919 T. Niemas, Perspektywa eschatologiczna praegzystencji wierzących w przekazie Pisma Świętego, 124. 



 317 

Neutestamentler meint in seiner wissenschaftlichen Untersuchung, dass jede eschatologische 

Rede im christologischen Bekenntnis begründet ist. Das weiß auch Paulus, der im 

Glaubensbekenntnis einleitet, dass „Jesus gestorben und auferstanden ist.“920 

Anhand der vor kurzem durchgeführten exegetischen Analyse lässt sich feststellen, dass 

Paulus durch seine Wendung ὁ θεὸς τοὺς κοιμηθέντας διὰ τοῦ Ἰησοῦ ἄξει σὺν αὐτῷ das 

Handeln Gottes beschreibt. Gott hat seinen Sohn gesandt, um den Menschen aufgrund ihres 

Glaubens die Möglichkeit zu geben, in Christus einzuschlafen, damit sie dann mit ihm in der 

Herrlichkeit eine eschatologische Gemeinschaft der Auferstandenen bilden können. Diese 

Perspektivenentwicklung setzt, wie dies R. Hoppe beschreibt, die Auferstehung der 

Entschlafenen voraus und spielt „auf die Auferweckung Jesu durch Gott an“. Weiter führt der 

deutsche Exeget aus: „[Der Gedanke des Apostels] leitet von Gottes lebenstiftendem Wirken 

an Jesus sein Handeln auch an den Toten in Christus her, die dann in der paulinischen 

Vorstellung mit den Lebenden am Parusietag des kommenden Jesus teilnehmen.“ 921  Bei 

näherer Betrachtung dieser Worte kann man aber der Meinung sein, dass die theologische 

Auffassung von R. Hoppe im Gegensatz zu unseren früheren Ausführungen steht, laut denen 

der Autor des Briefes den Thessalonichern die Kontinuität des Glaubens verkündet und die 

Gläubigen dadurch auch motiviert, im Glauben eine rettende Kraft zu sehen, besonders 

angesichts des Todes und des Lebens danach. 

Die Positionierung des deutschen Theologen kann den Eindruck hinterlassen, dass die 

Perspektive der Auferstehung nicht nur die Gläubigen betrifft, sondern alle Menschen, also 

auch diejenigen, die nicht gläubig sind. Diese Vorstellung bekommt ihre besondere Aktualität, 

wenn man nach F. Laub annimmt, dass die Thessalonicher sich durch Timotheus an Paulus 

gewandt haben, um ihm die aktuellen Themen des Glaubens, wie Fragen, Zweifel oder 

Glaubenszeugnisse, anzuvertrauen. 922  Angesichts der möglichen großen Anzahl an Nicht-

Glaubenden, die in der makedonischen Hauptstadt leben aber dennoch mit den Gläubigen 

sympathisieren oder ihnen auch ganz fern stehen, ist anzunehmen, dass die junge christliche 

Gemeinde wissen will, ob es eine Rettung für die Nicht-Glaubenden gibt. Unsere hypothetische 

Frage scheint nicht unrealistisch zu sein. Schauen wir uns noch die Meinung von M. Bednarz 

an, der in seinem Werk schreibt: „Das Schicksal der anderen ist selten ein Gegenstand für die 

Eschatologie des Apostels. Wir können dadurch jedoch nicht feststellen, ob er die Möglichkeit 

 
920 H. Merklein, Studien zu Jesus und Paulus II, 93. 
921 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 265-266. 
922 Vgl. F. Laub, 1. und 2. Thessalonicherbrief, 28. 



 318 

der Auferstehung der Sünder ablehnt. Für diese Tatsache interessiert er sich einfach nicht.“923 

Solche Interpretation scheint im Kontext unserer Überlegungen jedoch nicht zufriedenstellend 

zu sein und zusätzlich noch gegen die paulinischen Handlungen an den Heiden, d.h. an den 

Nicht-Glaubenden zu verstoßen. Einen Hinweis auf eine mögliche Lösung des Problems 

scheint die Apg zu sein, wo wir vom römischen Statthalter Felix erfahren, an den Paulus 

folgende Worte richtet: „und ich habe dieselbe Hoffnung auf Gott, die auch diese hier haben: 

dass es eine Auferstehung der Gerechten und Ungerechten geben wird“ (Apg 24, 15).924 Im 

Lichte des dargestellten Beispiels ist anzunehmen, dass Paulus mit seinen Worten in 1 Thes 4, 

14 direkt die Gläubigen meint. Es ist aber wichtig, die gesamten Handlungen des Apostels zu 

betonen, der niemandem das Heil verwehrt und das Tor zur Herrlichkeit Gottes offenlässt. Das 

sieht man auch in seinen Worten, die an die gesamte Menschheit gerichtet sind. Jedem 

Menschen wird das Heil Gottes angeboten, und als solches wird aufgrund von Gottes Gnade 

den Sieg über Sünde und Tod proklamiert.925 In Bezug auf unseren Text müssen wir aber sagen, 

dass es, obwohl Paulus nur über die schreibt, die in der Gemeinschaft mit Christus stehen, die 

Absicht des Autors zu sein scheint, indirekt all diejenigen anzusprechen, die dem Glauben 

fernstehen und nicht an Gott glauben. Solche Interpretation könnte aufgrund der Kraft der 

Heilstaten Jesu ihre Präsenz und ihre Auswirkung im allgemeinen Leben der Menschheit haben. 

Deswegen ist sie nicht auszuschließen. 

Wenn wir auf dem systematischen Weg unserer Überlegungen bleiben, können wir von 

der Hypothese ausgehen und sagen, dass Paulus über die Nicht-Glaubenden bewusst nicht 

schreibt. Stattdessen versucht er auf eine sehr kluge und psychologische Art und Weise den 

Glauben so darzustellen, dass er in diesem Lichte attraktiv wirkt. So eine Methode hätte 

verursachen können, dass es sich einfach und logisch lohnt, an Gott zu glauben und somit auch 

die rettende Macht Christi und die Herrlichkeit der Auferstehung zu erlangen. Man könnte 

vielleicht auch noch feststellen, dass der Autor die Menschen motiviert und einlädt, anstatt sie 

zu verderben. Solche Besonderheit der Interpretation der paulinischen Erfassung des 

soteriologischen Handelns Christi würde eine neue Perspektive der Glaubensverkündigung 

eröffnen und die Breite der theologischen Ansichten des Paulus zeigen. 

Die Frage, die noch auftaucht und uns beschäftigt, ist mit der Parusie Christi verbunden, 

und genau genommen, ist sie mit der Vorstellung der Parusie verbunden. Es wird im Kontext 

 
923 M. Bednarz, 1-2 Listy do Tesaloniczan, 335. 
924 Vgl. Apg 24, 1-27. 
925 Vgl. O. Hofius, Paulusstudien II (WUNT, Bd. 143), Tübingen 2002, 73-76. 



 319 

unserer früheren Exegese und Ausführungen konsequent sein, wenn wir davon ausgehen, dass 

die Menschen damals auch wissen wollten, wie diese Wiederkunft Christi ausschauen werde.  

Darauf gibt der Apostel aber leider keine Antwort. Aus dem Inhalt des Textes scheint es klar 

zu sein, dass der Akt der Parusie Christi ein Handeln Gottes ist, durch das die Beziehung zu 

Jesus Christus verstärkt und auf eine bis jetzt noch nicht vorstellbare Ebene der gegenseitigen 

Communio geführt wird. 

 

3.2.3.3 Zusammenfassung 

 

Der Arbeitstext unserer wissenschaftlichen Untersuchungen war in diesem Unterkapitel 

1 Thess 4, 14. Mithilfe der durchgeführten Exegese können wir feststellen, dass wir im Vers 14 

eine der zentralen Botschaften des gesamten Briefes finden. Diese bezieht sich auf den Glauben, 

den man als eine Handlung des gläubigen Menschen betrachten kann, der aufgrund seiner Treue 

zu Gott das Heil erlangt. Vielmehr ist der Glaube in 1 Thess 4, 14 als ein Glaubensakt 

dargestellt. Ihn soll man in den Kategorien eines dynamischen Geschehens betrachten, in dem 

es eine kausale Schlussfolgerung zu erkennen gibt. Wie unsere Untersuchungen beweisen, kann 

man den Glauben auch als ein Ereignis verstehen. Egal welche Option (Geschehen oder 

Ereignis) man nimmt, man muss dabei eine enorme Kraft wahrnehmen. Sie verursacht, dass der 

Gläubige auf den Tod nicht aus der Perspektive eines tödlichen Endes schauen soll, sondern 

wie auf einen Schlaf. In diesem Paradox geht es um eine Gegenüberstellung der Sphäre des 

Todes und des ewigen Lebens. Dieser Übergang vom weltlichen zum ewigen Leben geschieht 

durch die Macht Gottes, die den gläubigen Menschen durch Jesus Christus zu Gott holen wird. 

Die Aufgabe Jesu, von der hier die Rede ist, wird sich besonders in der Gemeinschaft mit ihm 

erweisen, die man womöglich sogar als eine eschatologische Relation bezeichnen kann. Wie 

diese Auferstehung tatsächlich ausschauen wird, lässt sich, so wie die Vorstellung der 

Wiederkunft Christi, schwer sagen. Wir können aber ohne weiteres feststellen, dass sowohl der 

Akt der Auferstehung als auch der Parusie Jesu ein Handeln Gottes wird, das die Gemeinschaft 

mit Jesus Christus auf eine besondere Art und Weise verstärkt. Im Sinne dieser Ausführungen 

ist es also wichtig, im Glauben eine rettende Kraft zu sehen, die eine neue eschatologische 

Perspektive für die Gläubigen eröffnet. Wie diese angesichts der Nicht-Glaubenden ausschauen 

wird, lässt sich schwer sagen. Unsere Untersuchungen zeigen jedoch, dass gerade jede 

Betrachtung des Glaubens in Bezug auf die Zukunft mit Hoffnung verbunden ist, die ein 

wichtiger Teil des Glaubens ist. 



 320 

3.2.4 Rückkehr zum alltäglichen Leben in 1 Thess 5, 8 

 

Apostel Paulus versucht mit allen ihm bekannten Mitteln den Christen in Thessalonich 

im Glauben eine neue Lebensperspektive zu eröffnen. In diesem Unterkapitel wird der 

Briefverfasser jedoch nicht nur die junge makedonische Gemeinschaft zukunftsorientieren, 

sondern auch in der Gegenwart auf dem mit Christus gegangenen Weg stärken, der nicht 

einfach wird. Das ist dem Völkerapostel bewusst. Deswegen versucht er den Briefempfängern 

zu zeigen, dass Christus ihm und somit auch allen Gläubigen die Kraft verleihen wird, die ihnen 

allen im Leben nötig sein wird. Diese Überzeugung ist stark in der jüdischen Tradition 

verwurzelt und erhält eine besondere Ausprägung in den Psalmen, vor allem aber in den 

Vertrauenspalmen, die sich sowohl auf Paulus als Einzelperson 926  als auch auf die 

Thessalonicher als Volk927 beziehen.928 Dieses Vertrauen auf Gott ist besonders angesichts der 

Angst zu betonen, die die Gläubigen vor der feindlichen Umgebung empfinden können. In 

solchen Situationen sollten Sie ihre ängstlichen Empfindungen durch das ergänzen, was Gott 

durch Christus allen versprochen hat, das Heil aufgrund der Gemeinschaft mit ihm. 

 

 

3.2.4.1 Textanalyse 

 

Zum letzten Mal in dieser Arbeit widmen wir uns der Textanalyse des Fragments aus 

dem ersten Brief an die Gemeinde in Thessalonich. Die Methode unserer Exegese wird die 

bereits vertraute Art und Weise der Forschung sein. Zuerst schauen wir uns die textkritischen 

Anmerkungen an, danach den Kontext der Perikope, ihren Inhalt und ihre Struktur und dann 

zum Schluss werden wir den gesamten Text auslegen, damit uns seine Botschaft helfen kann, 

das Thema dieser Arbeit besser zu verstehen. 

 
926 Vgl. Ps 23; 27. 
927 Vgl. Ps 46; 125. 
928  Vgl. H.-Ch. Schmitt, Arbeitsbuch zum Alten Testament. Grundzüge der Geschichte Israels und der 

alttestamentlichen Schriften, Stuttgart 2005, 423. An dieser Stelle scheint es wichtig, die Rolle der Psalmen in der 

paulinischen Theologie zu betonnen. In den Verweisen zu den anderen biblischen Büchern, die uns EÜ im Corpus 

Paulinum präsentiert, finden wir 35 Stellen, die sich direkt auf das Buch der Psalmen beziehen. Das ist keine 

geringe Zahl, besonders im Hinblick auf die unmittelbaren Zitate aus den poetisch-religiösen Texten des 

Alttestamentes (vgl. Röm 2, 6 – Ps 62, 13; 1 Kor 1, 19 – Ps 33, 10; Phil 4, 3 – Ps 69, 29), die wir in den Ansprachen 

des Apostels erkennen können. 



 321 

3.2.4.1.1 Textkritische Anmerkungen 

 

Unsere Perikope enthält keine textkritischen Anmerkungen und gilt somit als eine 

Überlieferung, die im Laufe der Geschichte mit keinen literarischen bzw. grammatikalischen 

Bemerkungen ergänzt worden ist. 

 

3.2.4.1.2 Die Perikope in ihrem Kontext 

 

Der Text 1 Thess 5, 8 gehört zum Briefabschluss, in dem sich Paulus unmittelbar vor 

dem Abschiedsgruß und seinem Segen an die Gemeinde wendet. Unser kurzer Text ist also ein 

Teil der größeren Botschaft, die man nach R.F. Collins als eine Anforderung verstehen soll, die 

mit der christlichen Taufkatechese verbunden ist.929  Ob der Theologe recht hat, lässt sich 

schwer bestätigen. Man kann aber nach H. Ravasz annehmen, dass Paulus in seinem Wort an 

die Thessalonicher den ganzen Menschen vor Augen hat, damit er in seiner Beziehung zu Gott, 

zu sich selbst und zu seinen Mitmenschen wachsen kann.930In diesem Lichte kann man sich 

nicht wundern, dass wir in 1 Thess 5, 8 mit einer Textpassage zu tun, die einen Charakter der 

Mahnung hat, die den gläubigen Menschen zeigen soll, wie wichtig angesichts des kurzen 

Lebens der Glaube ist, der sich auf den ganzen Menschen mit Seele und Körper bezieht. 

Deswegen versucht der Apostel die Briefempfänger auf zwei Ebenen theologisch 

vorzubereiten. Zuerst soll der Christ für den Tag des Herrn bereit sein. Seine gläubige 

Lebensausrichtung, die in Christus verwurzelt ist, ist aber eine Hilfe, sich gegen alle 

Strömungen der Welt zu setzen, die der christlichen Ordnung widersprechen. Diese Struktur 

sieht man besonders bei der Zusammenstellung der Verse, in denen man ein Muster der 

paulinischen Rhetorik mit zwei Varianten erkennen kann: 

 

 

 

 

 

 
929 R.F. Collins, Pierwszy list do Tesaloniczan, in: KKB (PSB), hrsg. v. R.E. Brown / J.A. Fitzmyer / R.E. Murphy, 

hrgs. v. pol. Ver. W. Chriostowski, übers. v. K. Bardski / E. Czerwimńska / M. Kantor / u. a., Warszawa 62021, 
1429. 
930 H. Ravasz, Aspekte der Seelsorge in den paulinischen Gemeinden, 226. 



 322 

Variante A: 

 

 

 

Variante B:  

 
Abb. 29: Zwei Varianten der Wahrnehmung der paulinischen Rhetorik im Hinblick auf 1 Thess 5, 8 

 

Beide Varianten zeigen eine sehr schlüssige Aussage, in der man konkret thematische 

Schwerpunkte erkennen kann. Doch das, was bei der ersten Darstellung besonders erkennbar 

ist, sind zwei Personalpronomen ihr (V. 4) und wir (V. 8), die ein mögliches Missverständnis 



 323 

verursachen können. Dieses Problem bemerkt auch M. Bednarz, der als mögliche Ursache 

dieses Problems die Ausrichtung der Botschaft des jeweiligen Verses sieht. Seine These 

begründet er wie folgt: „Im ersten Fall [V. 4] bezieht sich Paulus auf die im Vers 3 begonnene 

Überlegung. Im zweiten Fall meint er die gesamte ekklesiologische Gemeinschaft.“931 

Aus der Perspektive unserer exegetischen Arbeit scheint noch die Situation zwischen 

den Versen 8 und 9 interessant zu sein. Der Gedanken, den der Autor an beiden Stellen 

weitergeben will, ist mit der Konjunktion ὅτι und der Negation οὐκ gekennzeichnet. Diese Form 

dient sowohl der Begründung der früheren Aussage im Vers 8 als auch ihrer Botschaft, die eine 

Selbstständigkeit darstellt. 

 

 

3.2.4.1.3 Der Text und seine Struktur 

 

5 8 ἡμεῖς δὲ ἡμέρας ὄντες νήφωμεν 

ἐνδυσάμενοι θώρακα πίστεως καὶ ἀγάπης 

καὶ περικεφαλαίαν ἐλπίδα σωτηρίας· 

 5 8 Wir aber, die dem Tag gehören, wollen 

nüchtern sein und uns rüsten mit dem 

Panzer des Glaubens und der Liebe und 

dem Helm der Hoffnung auf Rettung. 

 

 Die Struktur des Verses scheint einheitlich zu sein. Das, was in unserem Text aber 

auffällt, sind zwei Wendungen: ἡμεῖς δὲ (wir aber) und νήφωμεν (wir wollen nüchtern sein). 

Die erste Wendung bezieht sich auf den früheren Verlauf des Textes und gibt den Eindruck, 

dass der Autor nur das bis jetzt Gesagte in der Form bzw. durch die Beschreibung des positiven 

Handelns zusammenfassen will. Im Verb können wir aber eine Ermunterung feststellen, die die 

neue Aussage vorbereiten soll, die im zweiten Teil des Verses zu erkennen ist. 

 

 

3.2.4.2 Auslegung und Interpretation 

 

Wie in den früheren Unterkapiteln dieser Arbeit werden wir unsere Aufmerksamkeit 

auch an dieser Stelle der genauen Exegese des Textes von 1 Thess 5, 8 schenken. 

 
931 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 369. 



 324 

V. 5 

 
ἡμεῖς δὲ ἡμέρας ὄντες νήφωμεν ἐνδυσάμενοι θώρακα 

πίστεως καὶ ἀγάπης καὶ περικεφαλαίαν ἐλπίδα 

σωτηρίας· 

Wir aber, die dem Tag gehören, wollen nüchtern sein 

und uns rüsten mit dem Panzer des Glaubens und der 

Liebe und dem Helm der Hoffnung auf Rettung. 
 

 Der Vers beginnt mit dem Personalpronomen ἡμεῖς (wir) und mit der Konjunktion δὲ 

(aber). Die Verwendung des Fürwortes in der 1. Person Plural zeigt einen Kreis von Personen, 

die Paulus anspricht und ihre Zugehörigkeit hervorhebt. Diese Form passt zur paulinischen 

Schreibmethode, auf die er, wie wir bereits früher als Wir-Form besprochen haben, immer 

wieder zurückgreift. Die zweite erwähnte Wortart ist die Konjunktion δὲ (aber), durch die ein 

Gegensatz ausgedrückt wird. R. Hoppe sieht darin eine indirekte Mahnung, die an die Begriffe 

und die damit verbundene Botschaft aus den Versen 6 und 7. λοιποὶ (übrigen), καθεύδοντες 

(Schlafenden), μεθυσκόμενοι (betrunke Seiende) anknüpft. Damit will, nach Meinung des 

deutschen Exegeten, Paulus „die verfehlte Existenz“ zeigen und ihr einen Kontrast 

gegenüberstellen.932 Es scheint, dass man hier auch nicht nur eine Genüberstellung erkennen 

kann, sondern vielmehr die Worte der Ermunterung. In ihnen soll jeder Mensch einen Antrieb, 

bzw. eine Motivation zur Stärkung der eigenen Leistungsfähigkeit in Bezug auf das Ausharren 

wahrnehmen. Diese Tatsache lässt sich auch in der früheren Phrase feststellen, die so gut, wie 

im gesamten Vers 6 zu finden ist: μὴ καθεύδωμεν ὡς οἱ λοιποὶ ἀλλὰ γρηγορῶμεν καὶ νήφωμεν 

(lasst uns nicht schlafen wie die übrigen, sondern lasst uns wachen und nüchtern sein). 

Nach dem kurzen Anfang, der jedoch sehr reich an Informationen ist, versucht der 

Verfasser des Briefes seine Absicht zu deuten. Konkret heißt das, er beschreibt, was die 

Thessalonicher unter dem Ausdruck „nüchtern“ verstehen und warum sie wachen sollen. Die 

Antwort des Paulus ist die Festigung des Bewusstseins derer, die Paulus als „wir“ bezeichnet 

und aus dem Kontext des Textes als Gläubige gelten. Dieser Meinung ist auch T. Holz, der 

meint, dass durch den Apostel der Status der Gläubigen, von denen im Vers 5 die Rede ist, 

gestärkt wird. Dies gelingt Paulus, indem er ἡμέρας ὄντες (dem Tag gehörend) schreibt. Für 

den deutschen Theologen bezeichnet solch eine theologisch-linguistische Methode „das Wort 

wieder ganz und nur den Herrentag.“ 933  Den weiteren Weg dieses exegetischen Denkens 

beschreibt und bestätigt auch G. Delling, der sich besonders mit der Bedeutung des Begriffes 

„Tag“ auseinandersetzt. In seinem Artikel gibt er zwar zu, dass ἡμέρα auch als Gerichtstag 

 
932 R. Hoppe, Der erste Thessalonicher, 306. 
933 T. Holz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 225. 



 325 

verstanden werden kann. Diese Erklärung begründet er in der Überlieferung aus 1 Thess 5, 5 

oder aus 1 Kor 3, 13. Auch die alttestamentliche Terminologie ( םוֹיהַ )934 ist für ihn in diesem 

Kontext besonders wichtig und weist auf die allumfassende Bezeichnung des Tages hin, der in 

Verbindung zu Gott und seiner Macht steht. Es scheint, dass der Terminus ἡμέρα im Laufe der 

Zeit eine Erweiterung ihres Inhalts erlebt hat, die auf die Sprachentwicklung und auf die 

spätjüdische Tradition zurückzuführen ist. In diesem Sinne wurde unser Begriff auch als Tag 

der Offenbarung und der Herrlichkeit des Christus verstanden. ἡμέρα steht also auch „im 

allerengsten Zusammenhang mit dem Tag des Weltgerichts. So ergibt sich durch die 

Kristallisation der Zukunftserwartungen um die Person Jesu ein fix bestimmter Inhalt des 

,Tages‘.“935 In diesem Lichte schreibt auch R. Hoppe in seiner Publikation. Der Theologe greift 

in seiner Deutung des Begriffes „Tag“ den Gedanken einer rettenden Handlung Gottes auf und 

verbindet ihn sowohl mit 1 Thess 5, 2 als auch mit 1 Thess 5, 9. Weiters betont er, dass diese 

Rettung ein Schlüssel ist, um die christliche Gemeindeexistenz im Kontext der Liebe, des 

Glaubens und der Hoffnung zu verstehen.936 

Aufgrund der oben zusammengestellten Informationen über den Sinn des Begriffes 

ἡμέρα und der paulinischen Absicht bei seiner Verwendung, scheint es aus der Perspektive des 

gesamten theologischen Betrachtungswinkels noch wichtig zu sein, sich die weiteren drei 

Termini aus dem Vers 5 anzuschauen, die in unserem Text von dem Autor indirekt 

angesprochen werden. Diese sind: φῶς (Licht), σκότος (Finsternis), νυκτός (Nacht). Schauen 

wir uns nun kurz die Bedeutung der erwähnten Begriffe an. Den ersten Terminus φῶς (Licht) 

kann man nach H. Conzelmann mithilfe des Propheten Amos eschatologisch betrachten.937 In 

diesem Sinne ist der Tag Jahwes Helligkeit, d.h. Gegenteil der Finsternis. Diese Vorstellung 

setzt eine Erwartung des Tages als Licht voraus, das durch das Heil allen zuteil werden soll.938 

Darüber schreibt auch Jesaja, bei dem wir lesen können: „Nicht mehr die Sonne wird dein Licht 

sein, um am Tage zu leuchten, noch wird dir der Mond als heller Schein leuchten, sondern der 

Herr wird dir ein ewiges Licht sein und dein Gott dein herrlicher Glanz.  Deine Sonne geht 

nicht mehr unter und dein Mond nimmt nicht mehr ab; denn der Herr ist dein ewiges Licht, zu 

 
934 Vgl. Mal 3, 19. 
935 G. Delling, ἡμέρα: D.: Der Gebrauch im NT, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 2, 955. 
936 R. Hoppe, Apostel – Gemeinde – Kirche. Beiträge zu Paulus und den Spuren seiner Verkündigung (SBAB.NT, 

Bd. 47), Stuttgart 2010, 93. 
937 H. Conzelmann, φῶς: B.: Die Wortgruppe im Alten Testament, E.: Neues Testament, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), 

Bd. 9, hrsg. v. G. Kittel / G. Friedrich, Stuttgart 2019, 314. 
938  Vgl. Am 5, 18. 20. 



 326 

Ende sind die Tage deiner Trauer“ (Jes 60, 19-20). An diese Tradition knüpft Paulus an, der 

das Substantiv φῶς im eschatologischen Kontext darstellt. Seine Absicht ist ebenso in Bezug 

auf das Verb φωτίζω zu betrachten, mit dem der Jüngste Tag beschreiben wird und wodurch 

auch das Verborgene ans Licht kommen wird. Die Bestätigung finden wir in 1 Kor 4, 5, wo der 

Heidenapostel feststellt:  ὥστε μὴ πρὸ καιροῦ τι κρίνετε ἕως ἂν ἔλθῃ ὁ κύριος, ὃς καὶ φωτίσει 

τὰ κρυπτὰ τοῦ σκότους καὶ φανερώσει τὰς βουλὰς τῶν καρδιῶν· καὶ τότε ὁ ἔπαινος γενήσεται 

ἑκάστῳ ἀπὸ τοῦ θεοῦ (Richtet also nicht vor der Zeit; wartet, bis der Herr kommt, der das im 

Dunkeln Verborgene ans Licht bringen und die Absichten der Herzen aufdecken wird. Dann 

wird jeder sein Lob von Gott erhalten). Die Folge des Lebens ist in diesem Licht nach Phil 2, 

15 das Leuchten der Erwählten und die Darstellung einer neuen Existenz, die der übrigen Welt 

gegenübersteht. In Bezug auf 1 Thess 5, 5 und 8, 8 ist also der Tag des Lichtes als eine 

Beschreibung der göttlichen Sphäre gemeint, zu der sich die Finsternis im Gegensatz 

befindet.939 

Der zweite Begriff, den wir bereits aufrufen, ist σκότος (Finsternis). Wie vor kurzem 

besprochen und durch H. Conzelmann präsentiert, ist die Bedeutung dieses Nomens ebenso wie 

bei φῶς, auch bei Amos zu suchen. Der deutsche Theologe schreibt wie folgt über den 

Propheten: „Amos kündigt hier [Am 5, 20] zunächst das innerweltliche Gericht über Israel an, 

und ,Licht‘ und ,Finsternis‘ sind bildlich gemeint.“940 Die so erkannte Aktion Gottes ist als eine 

aktive Verfinsterung zu verstehen, was in der Souveränität Gottes steht und mit dem Endgericht 

zu verstehen ist. Eine weitere Dynamik erkennt man bei Paulus, obwohl er sich, wie gewohnt, 

weiter in der jüdischen Tradition bewegt. Deswegen ist auch bei ihm das Wechseln von der 

Finsternis ins Licht ein Vorgehen, wie dies bei der Schöpfung der Fall war. Der Apostel 

konzentriert sich aber auf die Handlung, die im Herzen des Menschen geschieht. Diese ist die 

Bekehrung und gilt als Erleuchtung. Im Hinblick auf die Finsternis in 1 Thess 5, 5 ist jedoch 

der Bereich des Bösen gemeint, das beim Endgericht vom Verborgenen ins Licht geführt und 

enthüllt wird.941 Im Kontext dieser Aussage ist über die Werke der Menschen in Gal 5, 19ff zu 

lesen, die aufgrund des Berichtes über Almosen und Beten aus dem Matthäusevangelium (vgl. 

Mt 6, 1-14) genau zu dem passen, was Paulus über Gott und seine Macht in Bezug auf die bösen 

menschlichen Taten schreibt, die wie durch die Finsternis des Bösen zugedeckt sind. 

 
939 Vgl. H. Conzelmann, φῶς: B.: Die Wortgruppe im Alten Testament, E.: Neues Testament, in: ThWNT (Sd.-

Ausg.), Bd. 9, 336-337. 
940 H. Conzelmann, σκότος: B.: Die Wortgruppe im Alten Testament, E.: Neues Testament, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), 

Bd. 7, 431. 
941 Ebd., 442-443. 



 327 

Zum Schluss schauen wir uns den letzten Begriff νυκτός (Nacht) an. P.-G. Müller sieht 

in ihm zuerst einen starken Bezug zur alttestamentlichen Theologie und deren Tradition: die 

Darstellung der Erschaffung der Welt und die Nacht, die in diesem Kontext Gott die Ehre 

verkündet942, Gottes Macht in der Nacht943, Nacht als Ort der Wirkung Gottes944, Nacht als 

Aktionsraum des Bösen, der Gewalt, des Verbrechens oder der Scheol 945 . In der 

neutestamentlichen Narration gilt νυκτός als Sphäre des Gerichts und bekommt somit eine 

eschatologische Dimension. In diesem Zusammenhang schreibt auch Paulus, wenn er in 1 

Thess 5, 2 über die Wiederkunft Christi und die betrügerischen Handlungen in der Nacht 

berichtet, wodurch er zum Ausdruck bringt, dass man in der Nacht mit einem Dieb rechnen 

muss. Diese Selbstverständlichkeit ist so deutlich wie das Kommen des Herrn.946 In diesem 

Lichte scheint der Begriff νυκτός als Ort, in dem etwas Böses geschieht. Man vermutet, dass 

man in der Nacht auch einen Ort der Glaubensentscheidung entdecken kann. In ihm wird der 

Mensch gefragt, ob er in diesem Bereich bleiben will oder ob er vielleicht in der Wirklichkeit 

des Lichtes seine Existenz fortsetzen möchte. 

Wie wir sehen können, muss man den Terminus ἡμέρα in einem breiten Kontext 

verstehen, in dem man auch Platz für die weiteren Begriffe wie φῶς, σκότος und νυκτός findet. 

Nur in diesem breiten Zusammenhang scheint man die genaue Absicht des Apostels zu 

erkennen, der den Tag als Ort des Sieges und der Macht Gottes betrachtet. Wir können vielleicht 

sogar eine logische Denkweise durchführen und die zitierten Worte des Theologen T. Holz 

paraphrasieren und feststellen, dass der Apostel „einen Tag des Herrn“ meint, zu dem alle 

Gläubigen gehören.947 Unsere Probe des Verständnisses der paulinischen Theologie, mit der 

wir am Anfang des Verses 5 zu tun haben, können wir auch mithilfe eines Schemas darstellen: 

 

 
942 Vgl. Gen 1, 5. 
943 Vgl. Ps 4. 
944 Vgl. Ex 11, 4; 13, 21; 14, 21-28. 
945 Vgl. Ps. 91, 5; Weish 17, 13f; Gen 19, 33; Jer 49, 9; Ri 19, 25. 
946 Vgl. P.-G. Müller, νυκτός, in: EWNT, Bd. 2, 1181-1184. 
947 Vgl. T. Holz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 225. 



 328 

 

 
Abb. 30: Paulinische Bedeutung der Zugehörigkeit zum Tag des Herrn nach 1 Thess 5, 8 

 

Das präsentierte Diagramm zeigt eine konsequente Reihenfolge der Anerkennung der 

göttlichen Macht und die Führung des Lebens als gläubiger Mensch. Das, was aber besonders 

ins Auge fällt, ist die freie Wahl der Wirklichkeit, in der man sich befindet und somit auch die 

Konsequenz dieses Zustandes. Es scheint aber, dass die Methode des Paulus so konstruiert ist, 

dass jeder Mensch angesichts der Erkenntnis und der Akzeptanz des Tages des Herrn die 

Entscheidung trifft, das Leben in Finsternis und Nacht abzulehnen und das Leben in Licht und 

Tag zu wählen, wodurch man zum Tag des Herrn gehören wird. Nicht anders sind die Worte 

des schweizerischen Bibelwissenschaftlers M. Kreplin zu verstehen, der in seinen 

Ausführungen über die Christologie auf die Nähe Gottes hinweist. Sie verkündete Jesus und er 

tat dies in Wort und Tat, um die eschatologische Wende zu bezeugen und sie auch zu vollziehen. 

Aufgrund der Konfrontation des Menschen mit dieser Botschaft konnte man nicht einfach 

vorbeigegen. Stattdessen musste der Mensch im Urchristentum in der Gottesbeziehung 

wachsen, sobald auch diese verkündet wurde.948 

Der Theologe F.W. Röcker ist der Meinung, dass Paulus seine Beschreibung des Lebens 

und des Glaubens, d.h. die Annahme der Lehre des Apostels neben dem Ausdruck ἡμέρας 

zusätzlich noch durch den Adhortativ νήφωμεν (wollen nüchtern sein) ergänzt. Dieser Gedanke 

 
948  Vgl. M. Kreplin, Das Selbstverständnis Jesu. Hermeneutische und christologische Reflexion. Historisch-

kritische Analyse, (WUNT 2. Reihe, Bd. 141), Tübingen 2001, 339-343. 

TAG DES HERRN
ἡμέρα τοῦ κυρίου

ANNAHME
(Leben in:)

- Licht / φῶς
- Tag / ἡμέρα

ABLEHNUNG
(kein Leben in:)

- Finsternis / σκότος 
- Nacht / νυκτός 



 329 

des Autors beschreibt wiederum „die neue Identität der Christen (…), die eben Kinder des 

Tages sind.“949 Obwohl diese Erklärung erneut mehr Verständnis für den Inhalt des Textes mit 

sich bringt, kann aufgrund des durchaus seltenen Verbes νήφω eine Unklarheit entstehen, was 

der Briefverfasser eigentlich damit meint. Im Corpus Paulinum finden wir unser Wort nur an 

zwei Stellen: 1 Thess 5, 6. 8. Wie unsere Untersuchungen bereits in dieser Arbeit gezeigt haben, 

ist es noch zu wenig, um einen klaren Zusammenhang des Arbeitsbegriffes zu erkennen. Aus 

diesem Grund scheint es notwendig zu sein, auf die anderen biblischen Stellen zu schauen, an 

denen νήφω noch vorkommt.950 Diese sind 2 Tim 4, 5 und 1 Petr 1, 13; 4, 7; 5, 8. Damit wir 

einen besseren Überblick erhalten, versuchen wir die genannten Textpassagen 

zusammenzustellen: 

 

STELLE TEXT951 
ERKLÄRUNG DES 

KONTEXTS VON νήφω 

1 Thess 5, 6 

ἄρα οὖν μὴ καθεύδωμεν ὡς οἱ λοιποὶ ἀλλὰ 

γρηγορῶμεν καὶ νήφωμεν. 
Hoffnung 

Darum lasst uns nicht schlafen wie die übrigen, 

sondern lasst uns wachen und nüchtern sein! 

1 Thess 5, 8 

ἡμεῖς δὲ ἡμέρας ὄντες νήφωμεν ἐνδυσάμενοι 

θώρακα πίστεως καὶ ἀγάπης καὶ περικεφαλαίαν 

ἐλπίδα σωτηρίας· 

Wirklichkeit Wir aber, die dem Tag gehören, wollen nüchtern 

sein und uns rüsten mit dem Panzer des Glaubens 

und der Liebe und dem Helm der Hoffnung auf 

Rettung. 

 
949 F.W. Röcker, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 279. 
950 An dieser Stelle ist aber zu betonen, dass unsere exegetische Untersuchung den Bereich der dem Apostel Paulus 

zugeschriebenen Briefe verlässt und sich mit der neutestamentlichen Literatur, zu der die pseudepigraphischen 

und deuterpaulinischen Briefe gehören, begibt. Zur Verteidigung dieser Methode spricht das Ergebnis unserer 

Exegese, die zeigt, dass sich alle untersuchten Bibelstellen sehr gut ergänzen und viel dazu beitragen, die mögliche 

Absicht des Autors besser zu verstehen. Die so präsentierte Übersicht soll einen Modus Operandi ergeben, sodass 

wir 1 Thess 5, 8 besser verstehen können.  
951 Für die bessere Erkenntnis der Botschaft der jeweiligen biblischen Stelle wurden alle Texte vom Griechischen 

ins Deutsche neu übersetzt. 



 330 

2 Tim 4, 5 

Σὺ δὲ νῆφε ἐν πᾶσιν, κακοπάθησον, ἔργον ποίησον 

εὐαγγελιστοῦ, τὴν διακονίαν σου πληροφόρησον. 

Dienst 
Du aber sei in allen Dingen nüchtern, erleide das 

Ungemach,  

1 Petr 1, 13 

Διὸ ἀναζωσάμενοι τὰς ὀσφύας τῆς διανοίας ὑμῶν 

νήφοντες τελείως ἐλπίσατε ἐπὶ τὴν φερομένην ὑμῖν 

χάριν ἐν ἀποκαλύψει Ἰησοῦ Χριστοῦ. 

Wirklichkeit 
Deswegen gürtet die Lenden unseres Denkens; seid 

nüchtern und hofft ganz auf die Gnade, die euch bei 

der Offenbarung Jesu Christi gebracht wird!  

1 Petr 4, 7 

Πάντων δὲ τὸ τέλος ἤγγικεν. σωφρονήσατε οὖν καὶ 

νήψατε εἰς προσευχὰς 

Anbetung 
Das Ende aller Dinge ist aber nahe. Seid also 

besonnen und nüchtern in Gebeten!   

1 Petr 5, 8 

νήψατε, γρηγορήσατε. ὁ ἀντίδικος ὑμῶν 

διάβολος ὡς λέων ὠρυόμενος περιπατεῖ ζητῶν τινα 

καταπιεῖν· 

Kampf 
Seid nüchtern, wacht! Euer Widersacher, der Teufel 

geht wie ein brüllender Löwe umher und sucht, 

jemanden zu verschlingen.  

 
Tab. 5: Zusammenstellung und sachliche Erklärung der biblischen Stellen mit dem Begriff νήφω 

 

Wenn wir die zusammengestellten Textpassagen und die in ihnen erkennbaren 

Erklärungen des Kontexts mit νήφω vergleichen, müssen wir feststellen, dass wir es mit einem 

Begriff zu tun haben, der im übertragenen Sinne verstanden werden muss. In diesem Lichte 

können wir unser Verb als einen seelischen Zustand verstehen, der dem Menschen helfen soll, 

die Umgebung und die damit verbundenen Emotionen bzw. Wahrnehmungen auf eine 

nüchterne, ja objektive Art und Weise zu betrachten. Wenn wir mit diesen Informationen auf              

1 Thess 5, 8 schauen, dann scheint es richtig zu sein, dass wir von der Vorstellung des Apostels 

ausgehen sollten, die den Gläubigen als eine objektive Person bezeichnet. Sie kann mithilfe 

ihrer Objektivität in der Umgebung, wo man lebt, eine neue Wirklichkeit feststellen. Diese neue 

Wirklichkeit ist ein „Produkt“ des Glaubens, der die Gemeinschaft mit Gott voraussetzt. Solche 

Denkweise führt uns zur paulinischen Botschaft in 2 Kor 5, 17, wo der Apostel schreibt: „Wenn 



 331 

also jemand in Christus ist, dann ist er eine neue Schöpfung: Das Alte ist vergangen, Neues ist 

geworden.“ Aufgrund dieser Worte können wir die neue Wirklichkeit mit der neuen Schöpfung 

in Verbindung setzen. Denn wie die neue Wirklichkeit in der Gemeinschaft mit Christus 

entsteht, so entsteht auch eine neue Schöpfung aufgrund der menschlichen Beziehung zu Jesus 

Christus.952 In dieser Logik lohnt es sich, wie P. Tillich meint, dass die neue Schöpfung und 

somit auch die neue Wirklichkeit ein neues Sein ist.953 

Wie der Mensch auf sein neues Sein reagieren und wie er damit umgehen soll, 

beschreibt M. Trowitzsch. Er stellt fest: „Diese Kreatur ist dankbar. Darin erkennt sie Gott und 

darin wird sie selbst neue Kreatur: dass die dankbar wird.“954 Die Schlussfolgerung dieser 

theologischen Ausführung fasst Paulus im zweiten Teil unseres Verses zusammen, in dem er 

an die Thessalonicher schreibt: ἐνδυσάμενοι θώρακα πίστεως καὶ ἀγάπης καὶ περικεφαλαίαν 

ἐλπίδα σωτηρίας. Durch die Schreibmethode des Apostels sehen wir also, dass die 

Thessalonicher als gläubige Menschen nicht nur in der Dankbarkeit oder in der Erkenntnis der 

neuen Schöpfung existieren sollen. Stattdessen sind sie motiviert, nach Meinung von.                  

W. Marxsen gegen die Versuchung durch die Mächte der Nacht zu kämpfen und ihnen 

Widerstand zu leisten.955 Zu erkennen ist in diesem Zusammenhang auch eine indirekte Bitte 

bzw. eine Aufforderung an alle Gläubigen, den Glauben zu schätzen und zu verteidigen. Für 

Paulus ist dieser Glaube ein Schatz, mit dem man angesichts der Bedrohung 

demenentsprechend umgehen soll.956 

Damit der gläubige Mensch den Kampf erfolgreich beenden, bzw. sich gut wehren kann, 

gibt Paulus einen Hinweis auf die Hilfe, die die Thessalonicher bereits erhalten haben. Diese 

Hilfe wird in unserem Text durch das Verb ἐνδυσάμενοι (angezogen habend) als Partizip Aorist 

Medium in einer adverbialen Partizipialkonstruktion ausgedrückt. Diese Form weist nach 

Meinung von F.W. Röcker darauf hin, dass „sich die neue Identität durch bereits angelegte, 

neue ,funktionale‘ Kleidungsstücke, die der neuen Identität als nüchterne Kinder des Tages 

dienlich sind, ausweist.“ Der Theologe geht noch weiter und stellt fest: „Nüchternheit im o.g. 

Sinne ist also möglich, nachdem und weil die neue Kleidung angelegt worden ist.“957 Solch 

eine Überlegung scheint aber nicht im Gegensatz zu den bis jetzt geführten exegetischen 

 
952 Vgl. A. Paciorek, Drugi list do Koryntian, 293. 
953 P. Tillich, Systematische Theologie I / II, Göttingen 1987, 130. 
954 M. Trowitzsch, Karl Barth heute, Göttingen 2007, 328. 
955 Vgl. W. Marxsen, Der erste Brief an die Thessalonicher, 69. 
956 Vgl. 1 Kor 6, 19-20; 7, 23; 2 Kor 4, 6-18. 
957 F.W. Röcker, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 279. 



 332 

Forschungen zu sein. Stattdessen gewinnen wir einen breiteren Überblick, der sich nirgends 

dem bereits Gesagten widerspricht. Er ergänzt sich sogar in der Botschaft und präsentiert einen 

großen Reichtum des paulinischen Denkens. Für das bessere Verständnis lässt sich all das 

mithilfe eines Diagramms darstellen: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

Abb. 31: Darstellung des Lebens des gläubigen Menschen im Sinne von 1 Thess 5, 8 

 

Anlehnend an das oben dargestellte Schema sehen wir, dass Paulus mit der 

Beschreibung eines neuen Seins, bzw. einer neuen Wirklichkeit, sowohl die weltliche als auch 

die menschliche Ebene meint. Konkret heißt das, dass der gläubige Mensch aufgrund der 

nüchternen Wahrnehmung nicht nur die christliche Ordnung der Welt sehen soll, sondern auch 

die eigene Entwicklung, die der Glaube verursacht. Nach M. Bednarz ist diese neue 

Entwicklung auch eine neue Form der Identität mit Christus.958 Der Theologe bemerkt dabei 

eine konkrete Lebensweise, die der Beziehung mit Christus würdig ist.959 Die beiden Ebenen 

sind aber nicht als Enklaven zu betrachten. Sie sind ein Teil der gesamten Welt, zu der sie in 

einem Verhältnis stehen. Deswegen ist es für den Apostel wichtig, dass der im Glauben und in 

der Gemeinschaft lebende Mensch seine neue Identität als habitus infusus erkennt. Kraft dieser 

 
958 Vgl. Gal 3, 27; Röm 13, 13-14 oder 1 Kor 15, 53-54. 
959 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 375. 



 333 

Erkenntnis wird er zuerst die Offenbarung Gottes in dem Maß entdecken, das Gott selber von 

ihm erwartet. Zusätzlich wird der Gläubige in seinem Handeln die göttliche Gnade bestätigen, 

die das Leben im Geist verwirklicht und mit Christus personifiziert. 960  Bei all diesen 

Wahrnehmungen soll man jedoch vorsichtig sein und diesen Zustand des eigenen Ichs vor dem 

beschützen, was die Harmonie der neuen Existenz und der neuen Ordnung bedroht, d.h. die 

nicht-christliche Welt. 

Die Verteidigung und der Schutz, die die Christen mit dem Glauben erhalten, sind: der 

Panzer des Glaubens und der Liebe und der Helm der Hoffnung auf Rettung (θώρακα πίστεως 

καὶ ἀγάπης καὶ περικεφαλαίαν ἐλπίδα σωτηρίας). Im Kontext der paulinischen Phrase lohnt es 

sich, noch die Worte des polnischen Theologen zu zitieren, der in seinem Werk schreibt: „Im 

täglichen Leben und in den moralischen Entscheidungen soll man gemäß der Veränderung 

leben, die sich vollzogen hat. Das bedeutet einen Kampf, den man mit der richtigen Ausrüstung 

führen muss. Deswegen sind drei theologische Tugenden unbedingt notwendig: Glaube, 

Hoffnung und Liebe.“961 Wir sehen also, dass die Ausrüstung, von der in 1 Thess 5, 8 die Rede 

ist, zusätzlich mit den konkreten Attributen der sittlich wertvollen Eigenschaften des Menschen 

ergänzt wird. Diese Form der Botschaft verwundert und ist zum Teil nicht nachvollziehbar. 

Versuchen wir daher die Absicht des Briefverfassers zu erforschen, um die Tiefe seiner 

Botschaft zu erkennen. 

Der erste Schritt unseres Studiums soll die Suche nach dem Grund der Verwendung der 

Begriffe θώραξ (Brustpanzer) und περικεφαλαία (Helm) sein. Eine derartige Militärsprache 

muss eine Ursache haben und sich auf eine konkrete Gegebenheit beziehen. Den ersten Hinweis 

finden wir in der wissenschaftlichen Arbeit der Geschichtsprofessoren E. Nemeth und                  

F. Fodorean. Die beiden Forscher haben die römische Militärgeschichte untersucht und 

aufgrund der Ergebnisse feststellt, dass als Folge der Schlacht von Actum im Jahre 42 v. Chr. 

ca. 300.00 Soldaten im Rahmen der Demobilisierung entlassen wurden.962 Für ihren Dienst hat 

man ihnen neben Geld auch Land angeboten. Aus den früheren Untersuchungen wissen wir, 

wie attraktiv das Gebiet bei Philippi und an der Küste des Ägäischen Meers für die Soldaten 

gewesen ist. Dabei müssen wir noch zwei große Schlachten (Philippi, Actum) mit unzähligen 

Veteranen erwähnen, die sowohl in der Nähe der Stadt Thessalonich als auch in der näheren 

Umgebung (31 und 42 v. Chr.) stattgefunden haben. Wenn wir dazu noch das Jahr der Ankunft 

 
960 Vgl. Z.J. Kijas, Traktat o Duchu Świętym i łasce (Dogmatyka, Bd. 4), Olsztyn 2007, 600. 
961 Ebd., 376. 
962 E. Nemeth / F. Fodorean, Römische Militärgeschichte (GK), Darmstadt 2015, 68. 



 334 

von Paulus in der makedonischen Hauptstadt dazurechnen, dann müssen wir feststellen, dass 

der Apostel mit den ehemaligen Soldaten, bzw. mit den Thessalonichern in Kontakt getreten 

ist, die die Militärsprache bestens gekonnt haben. Während unserer Überlegungen dürfen wir 

die benachbarte Provinz Moesia nicht vergessen, wo nach E. Nemeth und F. Fodorean zwei 

Legionen mit 8400 bis 12000 Soldaten stationiert waren.963 Man soll auch die Tatsache vor 

Augen haben, dass sowohl die Via Egnatia von den Römern beschützt als auch die Hafenstadt 

Thessalonich vom Militär besucht worden sind. All diese Fakten sprechen für einen vertrauten 

Umgang mit militärischen Begriffen. Dabei können wir uns nur wundern, warum der Apostel 

z.B. nichts über Θυρεός (Schild) oder μάχαιρα (Schwert) schreibt! Solche Formulierungen 

wären doch eine logische Folgerung zum Kampf und dem Schutz gegen das Böse. 

Eine mögliche Erklärung kann man in einer simplen Tatsache finden. Für einen 

Kämpfer sind bestimmte Körperteile besonders von Bedeutung. Ein Schild schützt zwar vor 

dem Angriff, aber er beschützt den Menschen nie so gut wie ein Brustpanzer, der am Körper 

eng anliegend ist. Dasselbe gilt für den Helm. Außerdem scheint es für Paulus klar zu sein, dass 

bei Verletzungen konkrete Organe und Glieder, wie z.B. Herz und Kopf, am meisten gefährdet 

sind. Wenn wir uns auch die bis jetzt besprochenen Formen der linguistischen Weitergabe der 

Botschaften näher anschauen, dann erkennen wir, dass sie normalerweise sehr kurz und 

prägnant konstruiert sind. Die Form, mit der wir in unserem Vers zu tun haben, passt dann gut 

zu diesem Bild. 

Der zweite Schritt ist die schon oben erwähnte Schreibart des Apostels. In seinen 

Aussagen sind seine militärischen Vergleiche in der alttestamentlichen Tradition verwurzelt. 

So eine Situation haben wir auch in unserem Text. Der Prophet Jesaja schreibt über die Hilfe 

des Herrn im Kampf gegen das Böse und verwendet dabei genau die Termini θώραξ und 

περικεφαλαία. In der Überlieferung der LXX steht es folgendermaßen: „Er legte die 

Gerechtigkeit an wie einen Panzer und setzte den Helm der Hilfe an“ (Jes 59, 17). Dieselbe 

Thematik finden wir auch im Buch der Weisheit, wo man lesen kann: „Als Panzer zieht er 

Gerechtigkeit an, und als Helm setzt er strenges Gericht auf“ (Weis 5, 18). Das jüdische Erbe, 

das für den Apostel so wichtig ist, können wir als einen wesentlichen Hinweis auf seine 

metaphorische Botschaft betrachten, die mit unseren früheren Überlegungen bzgl. der 

militärischen Tradition gut zusammenpasst und eine Ergänzung des gegenwärtigen Lebens der 

Thessalonicher ist. 

 
963 Ebd., 11. 



 335 

Es scheint jedoch, dass sich der Apostel bei der Verwendung von θώραξ und 

περικεφαλαία eher an die jüdische Überlieferung hält. Die Bestätigung dieser These lässt sich 

durch die Zusammenstellung der Texte aus dem Alten und Neuen Testament erkennen: 

 

 ATTRIBUTE HANDELSSUBJEKT 

 AT NT AT NT 

PANZER Gerechtigkeit Glaube + Liebe 
Herr (JHWH) Herr (Christus) 

HELM Heil / Gericht Hoffnung auf Rettung 

 
Tab. 6: Vergleich der Attribute und Handelssubjekte im AT und NT in Bezug auf die Begriffe                                                                   

θώραξ und περικεφαλαία in 1 Thess 5, 8 

 

Das Ergebnis unserer Zusammenstellung ist nicht nur die Verbundenheit der 

alttestamentlichen und neutestamentlichen Tradition, sondern auch die Annahme der ältesten 

Texte und seine Entwicklung im Geist der Offenbarung. Wir können also sagen, dass Paulus 

die Kontinuität des Versprechens des JHWHs deutlich beachtet und dieses ins Lichte der 

Heilstaten Christi stellt. Unter diesen Kriterien müssen wir auch auf die Attribute schauen, die 

uns „Panzer“ und „Helm“ anbieten. Warum gerade diese drei (Glaube, Liebe, Hoffnung) mit 

den beiden Rüstungsstücken dargestellt worden, ist nach Meinung von T. Holtz irrelevant. So 

schreibt er darüber: „Ein spezifisch begründeter Bezug des Glaubens und der Liebe zum Panzer 

ist nicht erkennbar; er darf auch nicht gesucht werden. Das Bild als Ganzes trägt die Aussage, 

nicht seine einzelnen Teile. Die Ausführung dient nur der Anschaulichkeit. Das gilt auch für 

die Zuordnung der Hoffnung zum Helm (…).“ 964  Aufgrund dieser Meinung müssen wir 

feststellen, dass die, durch Paulus ausgesuchten Begriffe eher die Aufmerksamkeit auf die 

Tugenden richten, die durch die Genitive Konstruktion mit θώραξ und περικεφαλαία verbunden 

werden. Was aber diese Termini betrifft, müssen wir nach R. Hoppe sagen, dass die „nicht 

offensiv gegen Außenwelt gerichtet [sind], sondern mit ihnen wollen sich deren Träger nur 

defensiv gegen Angriffe von außen wehren.“965 

 
964 T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 226-227. 
965 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 307. 



 336 

Nachdem wir nun die paulinische Sprache der Metaphern erklärt haben, schauen wir 

uns noch die in diesem Unterkapitel öfters angesprochenen Tugenden an. Wir finden bei 

näherer Betrachtung eine direkte Verbindung zwischen 1 Thess 1, 3, wo wir uns in der Triade 

über die in der Moral beheimateten Begriffe unterhielten, und unserer Stelle, an der nur die 

Reihenfolge anders dargestellt wurde. Für S. Schreiber ist es die Absicht des Autors, der „die 

Identität der Christen [wiederum] kompakt zusammenfasst.“966 Was aber im Zusammenhang 

mit der gesamten Botschaft des Verses auffällt, ist für die Exegeten ein Hinweis auf die 

eschatologische Rettung.967 G.D. Fee geht sogar weiter und stellt fest, dass diese Hoffnung eine 

Bekräftigung der „absoluten Sicherheit für die Zukunft des Gläubigen [in Christus ist].“968 

Unter diesen Umständen müssen wir die Erklärung der Triade aus 1 Thess 1, 3 ergänzen und 

annehmen, dass Glaube, Hoffnung und Liebe nicht nur die Identität der Gemeinde ausmachen, 

sondern auch die Beziehungen unter den Gläubigen stärken, die einen gemeinsamen im 

Vertrauen aufeinander führenden Weg mit Christus und zu Christus hin vor Augen haben. Diese 

Absicht des Paulus ist angesichts der jungen Gemeinschaft nachvollziehbar, da er selber weiß, 

dass das Umfeld für die Thessalonicher nicht verständlich, widerstandlos oder arglos ist. Damit 

aber die irdische Pilgerschaft der makedonischen Glaubensgemeinschaft das Ziel (Heil) 

erlangen kann, wird sie mit geistiger Ausrüstung bewaffnet. Diese Tatsache lässt sich auch 

aufgrund der Ansichten Gottes verstehen, der in der Offenbarung nicht nur sich selbst zeigen 

will, sondern vielmehr das, was ihm „am Herzen liegt.“969 Seine Absicht ist in diesem Sinne 

die Rettung des Menschen, was diesem durch seine Standhaftigkeit im Glauben beim Erreichen 

dieses Zieles helfen soll. Gott weiß aber, dass der Mensch dabei eine Hilfe braucht. Das versteht 

auch Paulus. Deswegen betet er bei Tag und Nacht und versucht alles am Glauben der 

Thessalonicher zu ergänzen, was ihm noch fehlt. 

 

 

 

 
966 S. Schreiber, Der erste Brief an die Thessalonicher, 282. 
967  Vgl. ebd.; Vgl. N. Baumert / M-I. Seewann, In der Gegenwart des Herrn, 82; P. Rompf, Die 

Thessalonicherbriefe, 319. 
968 G.D Fee, The First and Second Letters to the Thessalonians (The New International Commentary on the New 

Testament), Cambridge 2009, 196. 
969 Vgl. R. Blank, Gott und seine Schöpfung. Gotteslehre, Schöpfungslehre (Studiengang Theologie, Bd. VI, 1) 

Zürich 22013, 75-78. 



 337 

3.2.4.3 Zusammenfassung 

 

Die letzte exegetische Untersuchung unserer wissenschaftlichen Arbeit ist 1 Thess 5, 8. 

Der Vers, der in unserem Interesse liegt, gehört zum Abschluss des Briefes. Das ist auch der 

Grund, warum man in der gesamten Botschaft der analysierten biblischen Stelle deutliche 

Merkmale erkennen kann, die die Thessalonicher nochmals im Glauben ermutigen und stärken 

sollen. Diese Worte der Mahnung sind im Sinne einer Motivation wahrnehmbar und geben den 

Menschen die Fähigkeiten, im gläubigen Leben auszuharren. Eine derartige Aussage des 

Apostels hat ihre Quelle im Bewusstsein des Gläubigen, das ihn ständig erinnern soll, dass er 

zum Tag des Herrn gehört. Konkret heißt das: Man ist zukunftsorientiert und unser Alltag 

nähert sich dem Tag der Offenbarung, der Herrlichkeit Gottes bzw. des Weltgerichtes. Diese 

Zugehörigkeit, die die Gemeinschaft mit Gott zur Lebenszeit voraussetzt, hat aber die 

Konsequenz, die Anerkennung der göttlichen Macht und die Führung des eigenen Lebens als 

gläubiger Mensch zu akzeptieren. Es bleibt jedoch dem Menschen die freie Entscheidung, ob 

er tatsächlich bei Gott bleiben will. Wenn er sich dazu entscheidet, muss er sich auch der 

Konsequenz des sich von Gott getrennten Zustandes bewusst sein. Der Apostel geht aber davon 

aus, dass der Mensch aufgrund der Begegnung mit dem Glauben beginnt, sehr nüchtern auf die 

gesamte Welt zu schauen. In diesem Schauen erkennt er auch die neue Wirklichkeit, die ein 

„Produkt“ des Glaubens ist. Die so entstandene Aufnahme führt zur Entstehung einer neuen 

Schöpfung und eines neuen Seins, mithilfe derer sich der Gläubige vor den Angriffen des Bösen 

schützen kann. Zusätzlich gibt der Autor des Thessalonicherbriefes seinen Empfängern 

konkrete Hinweise, mit welchen Mitteln sich ein Gläubiger wehren kann. Diese sind: Glaube, 

Liebe und Hoffnung, die man wie einen Schutzpanzer eines Kämpfers tragen kann, damit man 

den Kampf gut überstehen kann. Damit sich der Gläubige in dieser metaphorischen Sprache 

besser auskennt, ist dem Kontext des Textes zu entnehmen, dass uns dieser Schutz von Christus 

angeboten wird. 

 

 

 

 

 



 338 

Fazit 

 

Als Resümee des letzten Kapitels unserer wissenschaftlichen Arbeit kann man 

feststellen, dass der Zugang zum Verständnis der paulinischen Glaubensverkündigung in 1 

Thess über zwei Wege führt. Der erste ist die Vertiefung des geographisch-historischen 

Bereiches und der zweite die Vertiefung des exegetischen Bereichs. 

Gemäß der Vertiefung des ersten Bereichs lässt sich feststellen, dass Thessalonich eine 

wichtige Stadt war, als Paulus sie im Jahre 49/50 besuchte. Sie profitierte von ihrer 

geographischen Lage, was besonders dank der Via Egnatia geschah, die Rom mit Byzantion 

verband. Im Jahre 169 v. Chr. befand sich Makedonien mit Thessalonich unter römischem 

Einfluss und im Jahre 146 v. Chr. wurde das gesamte Gebiet in die neue römische Provinz 

Makedonien eingegliedert, deren Hauptstadt Thessalonich wurde. Diese administrative 

Änderung verursachte unter anderem die Stellung des römischen Rechtssystems über das 

bisherige oder die Gründung neuer Institutionen, die das Leben der Stadtbewohner massiv 

beeinflussten. Zusätzlich wurden viele Religionen vom Osten und Westen mit dem neu 

eingeführten und propagierten Kaiserkult eingeführt. In diese Stadt, wo in der Religion 

Synkretismus und in der Gesellschaft Macht, Karriere und sozialer Status vorherrschten, kam 

der Apostel Paulus und verkündete den Glauben von Jesus Christus, der für diese hierarchisch 

geordnete Welt nicht nur neu war, sondern sie vielmehr auch schockierte. Nach der 

missionarischen Tätigkeit, die ihren Anfang in der Synagoge hatte, wurde Paulus von den Juden 

aus der Stadt verbannt. Es gelang ihm aber trotzdem, Menschen von der Frohen Botschaft zu 

begeistern und den Glauben anzunehmen. Mit ihnen blieb er in Kontakt, indem er entweder aus 

Athen oder aus Korinth zwischen 49-52 persönlich an die Gemeinde einen Brief verfasste. 

Graphisch lässt sich unser Studium des ersten Teiles des dritten Kapitels wie folgt 

darstellen: 

  

 

 

 

 

 



 339 

 

Abb. 32: Faktoren des Sitzes im Leben der Glaubensverkündigung bei Paulus in Thessalonich 

 

Der zweite Teil des Kapitels, der durch die Exegese der Stellen von 1 Thess 1, 2-10; 3, 

2. 5-7. 10; 4, 14 und 5, 8 gekennzeichnet war, brachte genaue Informationen und Hinweise über 

die paulinische Theologie und somit den Inhalt seiner Glaubensverkündigung. All das ist 

besonders in der ersten Perikope zu sehen. In ihr präsentierte der Briefverfasser nicht nur das 

Thema des Schreibens, sondern gab uns vielmehr einen allgemeinen Überblick über sein 

Denken, das besonders von Dankbarkeit geprägt war. Diese Dankbarkeit ist, obwohl sie an die 

Gemeinde in Thessalonich gerichtet war, bei Gott begründet. Wir können hier eine 

zweidimensionale Klassifikation des paulinischen Zugangs zur Weltbetrachtung sehen. Der 

Apostel spricht zwar von der Dankbarkeit, deren Adressaten die Thessalonicher sind, weist aber 

drauf hin, dass die gesamte zum Ausdruck gebrachte Dankbarkeit bei Gott ihre Quelle hat. Wir 

sehen also zwei Sphären, eine menschliche und eine göttliche. Beide sind schon zum Beginn 

des Briefes miteinander verbunden und sprechen das Thema an, in dem das Gebet der Punkt 

ist, wodurch in dem zwei Ebenen in Berührung kommen und somit eine Beziehung zwischen 

Gott und Menschen darstellen. 

 Die Haltung des Briefverfassers bei der Darstellung seines geistigen Denkens kann 

niemanden wundern. Denn die Werke der Gläubigen in der Gemeinde in Thessalonich sind der 

Grund, warum Paulus Gott und den Thessalonichern dankt. Diese Werke sind Glaube, Liebe 

und Hoffnung. Die Nennung dieser drei Subjekte ist kein Zufall, sondern ein bewusster 

Vorgang, der den Namen „Triade“ hat. Die Exegeten weisen in ihren Untersuchungen auf eine 

weitere Triade hin: Mühe – Liebe – Geduld. Beide Kompositionen sind jedoch sehr eng 

miteinander verbunden und beschreiben einen gewissen Werdegang, der durch die drei 

erwähnten Begriffe zum Ausdruck gebracht wird. Am Anfang dieses theologischen Prozesses 

steht der Glaube. Dieser Glaube ist die Darstellung einer innigen Gemeinschaft mit Gott. Dabei 



 340 

geht es primär um das Vertrauen und das Hineinwachsen und zugleich auch um das Bemühen, 

das oft mit Mühe gekennzeichnet ist. Die Haltung aus dem Glauben bzw. durch den Glauben 

motiviert den Menschen und ermöglicht ihm gleichzeitig die Wahrnehmung der 

allumfassenden Liebe, in der die neue Wirklichkeit präsentiert wird. Die so entstandene 

Neuordnung ist zukunftsorientiert und muss als solches mit Hoffnung (Geduld) markiert 

werden. Hier ist eine konkrete Ausrichtung des Menschen gemeint, die die volle Gemeinschaft 

mit Gott suchen soll, die nur durch Christus und seine Erlösung (inkl. mit Parusie) geschehen 

kann. 

 Der vor kurzem beschriebene Weg des gläubigen Menschen, worüber Paulus in den 

ersten Versen des ersten Briefes an die Thessalonicher schreibt, findet seinen definitiven 

Beginn bei der Erwähnung Gottes. Gott als Schöpfer und als das Wesen, das in seinem Handeln 

völlig souverän ist, will seiner Schöpfung einen Heilsplan anbieten, in dem es zur Stiftung einer 

Beziehung zwischen dem Schöpfer und dem Geschöpf kommt. Diese Einladung, die von Gott 

ausgeht, soll als Berufung des Menschen verstanden werden. Der Mensch, der befähigt ist, diese 

Berufung wahrzunehmen, kann nur im Leben aus dem Glauben verwirklicht werden. Das, was 

Paulus bei diesem schematischen Geschehen proklamiert, schließt niemanden aus. Konkret 

wird das bei dem Verständnis des Gottesvolkes sein, das nach Paulus neu überdacht und vertieft 

werden muss. Es geht dem Apostel nicht mehr nur um die Juden, die die Privilegien des 

erwählten Volkes genießen können, sondern viel um die gesamte Menschheit, die man als 

Adressat der göttlichen Botschaft betrachten muss. 

 Die Verkündigung dieser Frohbotschaft von Jesus Christus, der Gott offenbart und die 

Reaktion des Menschen auf das christologische Wirken soll man aus der Perspektive einer 

wirkenden Kraft verstehen. Sie motiviert den Menschen, an Gott zu glauben und zugleich 

diesen Glauben auch weiterzuverkünden. Das ist für Paulus die Lebensaufgabe, die Aufgabe, 

die bezeugt, wie Gott in der menschlichen Geschichte interveniert. Auf diese Intervention muss 

der Mensch missionarisch antworten. Konkret heißt das aber nicht nur mithilfe der Worte zu 

handeln, sondern auch mit konkreten Taten und mit der Überzeugung, dass der Hl. Geist am 

Werk ist und sowohl die Menschen für die Frohe Botschaft öffnet als auch die Kraft verleiht, 

die man zum Leben nach dieser Botschaft auch braucht. Für Paulus sind die Thessalonicher ein 

gutes Beispiel dafür. Deswegen sollten sie als Nachahmer gelten, die neben Paulus und seinen 

Mitgliedern die Frohbotschaft annahmen, im eigenen Leben verwirklichten und durch konkrete 

Handlungen den so entstandenen Glauben weiterverkündeten.  



 341 

 Die Berufung auf die eigenen Leistungen, von denen am Anfang die Rede gewesen ist, 

ist nur ein kleiner Teil der paulinischen Theologie. In ihr weist der Apostel auf Christus hin, 

der die wahre Quelle zum Nachahmen ist und zugleich auch das Vorbild und das Beispiel für 

die Menschen. Die Thessalonicher haben diese Intention erkannt und sie mit erkennbaren 

Worten und Taten 

„übersetzte“, wodurch der 

Glaube an Gott nicht nur 

eine Dynamik erhalten hat, 

sondern vielmehr eine 

authentische Wirklichkeit 

geworden ist. Diese 

Tatsache hat fasziniert, 

besonders im Lichte einer 

Erklärung dessen, was 

früher für die Menschen 

verborgen gewesen ist und 

nun sichtbar und 

verständlich geworden ist. 

Gott lässt sich erkennen. 

Im Glauben an ihn, was 

durch Christus zu Stande 

kommt, kommt es zur 

Offenbarung des 

göttlichen Wirkens in der 

Welt, in der Gott die ganze 

Zeit mithilfe des Hl. 

Geistes wirkt und den 

Menschen stärkt. Grafisch 

lässt sich dies 

folgendermaßen 

darstellen: 

 
Abb. 33: Beschreibung des Glaubensaktes nach 1 Thess 

 

GOTT

Handeln Gottes an den 
Menschen durch 

CHRISTUS

Anerkennung des 
göttlichen Handelns durch 
den Menschen in der Kraft 

des HL. GEISTES

Verwirklichung der 
Frohbotschaft im eigenen 

Leben mithilfe des HL. 
GEISTES

Verkündigung dieser 
Frohbotschaft im eigenen 

Leben mithilfe des HL. 
GEISTES

Bestätigung des Wirkens 
des GLAUBENS an GOTT

im eigenen Leben



 342 

Der so entstandene Prozess der Glaubensannahme, in der Gott vom Anfang bis zum 

Schluss am Werk war bzw. ist, verstärkte die Glaubwürdigkeit des Glaubens. So gesehen ist 

der Glaube eine Sphäre der göttlichen Begegnung, die nicht durch bestimmte religiöse 

Handlungen, sondern in allen Aspekten des menschlichen Lebens möglich war und ist. Auch 

das verstanden die Thessalonicher. Deswegen beschlossen sie in ihrem Leben radikale 

Entscheidungen zu treffen, indem sie die Verehrung der diversen Gottheiten ablehnen und sich 

Gott zu wenden, der sich erkennen lässt und durch den Glauben das Leben der Menschen 

verändert. Diese Wendung bezieht sich aber nicht nur auf die Juden. Paulus spricht die 

Einladung für die gesamte Menschheit aus. Das bedeutet einen wahren Wendepunkt in der 

Ausbreitung des Glaubens, der auch von den Heiden angenommen worden ist. Diese Offenheit 

des Glaubens soll für die Juden eine Form der Kontinuität des gläubigen Lebens sein. Für die 

Heiden aber ist es eine Form des Einstiegs in die neue Welt, in der Gott auf den Menschen 

zugeht und sich ihm durch Christus offenbart. Die so entstandene Relation Gott – Mensch 

hinterlässt in erster Linie Spuren im gegenwärtigen Leben, indem der Mensch sein Leben 

radikal verändert. Die Annahme des Glaubens bedeutet aber auch die Ausrichtung nach vorne. 

Die Frohe Botschaft, die Paulus verkündet, ist in diesem Sinne zukunftsorientiert. Das sieht 

man besonders in der Botschaft der Parusie Christi, die im Plan Gottes beinhaltet ist. Dieser 

Plan setzt durch die erwähnte Parusie die Erwartung voraus, die Christus in der messianischen 

Herrlichkeit darstellt und den Prozess der Glaubensannahme bzw. ihre Auswirkung nicht mehr 

in der Sphäre eines zeitlich eingeschränkten Ereignisses verstehen lässt. Stattdessen bezeugt 

der Glaube Gott als den Schöpfer, der seine Schöpfung heilen will. Die Konsequenz dieser 

Heilung ist eine Beziehung zwischen dem Schöpfer und seiner Schöpfung, die sogar durch den 

Tod nicht zerstört werden kann.  

Die ewige Beziehung, von der vor kurzem die Rede gewesen ist, ist möglich, weil im 

Heilsplan Gottes die wesentliche Rolle Christus zugeschrieben ist. Jesus Christus, in dem das 

Heil das konkrete Gesicht Gottes erhält, ist mit Gott eins. Deswegen wird dieser Christus von 

Gott von den Toten auferweckt, und das Tor zum ewigen Leben wird geöffnet, und somit 

bekommt auch die göttliche Liebe den höchsten Ausdruck. Wenn Gott mit Christus eins ist und 

dadurch die Liebe Gottes und das Heil für den Menschen möglich geworden sind, dann ist das 

nur durch Christus erreichbar, der selber ein Mensch ist. Paulus verkündet in diesem Lichte 

Jesus Christus, der Gott und Mensch ist und durch diese Personalunion die Brücke zwischen 

der menschlichen und der göttlichen Welt aufgebaut hat. Diese Brücke ist der Glaube!  

Die vor kurzem dargestellte paulinische Theologie und die Verkündigung der Frohen 

Botschaft durch den Apostel zeigen eine besondere Relation, in der Gott Menschen sucht, um 



 343 

mit ihnen in Verbindung zu bleiben. Der Mensch ist aber fähig, auf das Handeln Gottes zu 

reagieren und ihm eine Antwort zu geben. Diese ist im alltäglichen Leben erkennbar, zu dem 

auch der Tod gehört. Dieser Tod, zu dem auch für den Apostel die Auferstehung gehört, zeigt 

Christus als denjenigen, der in der Macht Gottes steht und in diesem Licht die Attribute eines 

Retters hat. Diese soteriologische Aufgabe, die Jesus Christus zugeschrieben wird, ist 

eschatologisch ausgerichtet und als solche auch zu verstehen. Diese Tatsache beschreibt in ihrer 

theologischen Auslegung aber nur eine Seite des paulinischen Verständnisses der Funktion 

Christi. Die zweite Seite ist in der ersten begründet, durch die die Rettung Jesu in Bezug auf 

die Anthropologie und besonders auf die Hamartiologie bestätigt wird. Konkret handelt es sich 

hier um Versöhnung und Rechtfertigung, die dem Menschen die Gemeinschaft mit Gott so 

wiederherstellen, wie Gott das selber will. Die erwähnte Versöhnung und Rechtfertigung sind 

im Glauben an Christus verwurzelt. Er macht den Menschen fähig, die göttliche Gerechtigkeit 

zu erlangen, was das Gesetz durch die menschliche Schwäche nicht gewährleisten kann. Der so 

entstandene Weg des Glaubens, der mit der eschatologischen Rettung und der Versöhnung 

verbunden ist, führt zum Vorgeschmack auf die volle Gemeinschaft mit Gott, die in der 

Erlösung ihre Krönung erhält und mit der Rettung des Menschen in Bezug auf das Erlangen 

des Heils ihren Höhenpunkt darstellt. Der Schlüssel zu dieser Theologie des Paulus ist die Liebe 

Gottes. Sie bekommt in der Person Jesu ein konkretes Gesicht. Deswegen ist Paulus bereit, sein 

ganzes Leben für Christus zu opfern und hört nie auf, den Glauben an ihn zu verkünden und 

danach auch zu leben. 

Der so von Paulus beschriebene Glaubensprozess, von dem die Perikope 1 Thess 1, 2-

10 berichtet, ist im Lichte der wissenschaftlichen Analyse nicht nur der Anfang des Briefes, 

sondern vielmehr die Klarstellung, worum es sich im Glauben handelt und warum er für das 

menschliche Leben so wichtig ist. Nichts anderes berichtet uns auch 1 Thess 3. 2. 5-7. 10. Diese 

Perikope stellt sehr deutlich fest, dass der Glaube keine Garantie gibt, ihn nicht verlieren zu 

können. Das ist auch der Grund, warum Paulus seinen Mitarbeiter Timotheus nach 

Thessalonich schickt, damit er sich selber vor Ort ein Bild von der weiteren Entwicklung des 

Glaubens unter den Thessalonichern machen kann. Diese Aufgabe ist für den Apostel ein 

wichtiger Teil des Werkes Gottes, in dem der Mensch der wahre Mitarbeiter und zugleich auch 

ein Werkzeug Gottes ist. Die Mission, mit der Timotheus beauftragt worden ist, hat eine 

doppelte Ausrichtung. Es lässt sich feststellen, dass in erster Linie Paulus selbst die Mission 

seines Wegbegleiters indizierte, aber die weitere Analyse weist auf Gott hin, der Gründer und 

Initiator der Mission ist. 



 344 

Die doppelte Charakterisierung der missionarischen Tätigkeit sieht man bei den 

Aufgaben der nach Thessalonich geschickten Missionare. Diese sind Stärkung und Ermahnung, 

was durch ein tröstendes Handeln geschehen soll. Obwohl bei diesem Handeln ein konkreter 

Mensch am Werk ist, ist er als eine ausführende Hand Gottes zu verstehen, denn Gott will die 

Menschen stärken und ermahnen, damit sie im Glauben ausharren. Wir sehen hier also ein sehr 

klares Beispiel, wie weit die Initiative Gottes gehen kann, damit der Mensch im Glauben 

standhaft bleibt. Diese Ernsthaftigkeit versteht Paulus und überlegt, ob seine Methoden bei der 

Verkündigung ausreichend gewesen sind. Er weiß doch, dass der Versucher, in der paulinischen 

Sprache Satan, das Ziel hat, den Menschen vom Glauben zu distanzieren und die Gemeinschaft 

mit Gott zu zerstören. 

Die erhaltene Nachricht über die positive Entwicklung bei der Glaubensannahme und 

seine Befestigung im alltäglichen Leben nennt der Apostel „gute Nachricht“. Wir haben an 

dieser Stelle eine Beschreibung, was man unter dem Begriff „gute Nachricht“ verstehen kann. 

Es ist nicht nur das Wort, das verkündet wird. Es ist auch das gelebte Leben und zwar nach dem 

Evangelium, das Paulus den Thessalonichern anvertraut hat. Im Glauben ist dieses Leben der 

Thessalonicher verankert. Durch ihn sind sie stark und bereit, selber die Zeugen dieses 

Evangeliums zu sein. Diese Bereitschaft ist für Paulus ein Grund zur Freude, die sowohl bei 

den Thessalonichern als auch bei den Missionaren spürbar ist. Diese Freude lassen sich die 

Verkünder des Glaubens nicht nehmen, auch angesichts der Nöte und Bedrängnisse, mit denen 

sie immer rechnen müssen. 

Die Probleme, denen der Völkerapostel ausgesetzt ist, können ihn nicht hindern, mit den 

Gläubigen in Kontakt zu bleiben. Er besucht die Gemeinde und bleibt mit ihnen durch 

Briefkorrespondenz in Kontakt, ja er schickt sogar seine Mitarbeiter, damit der Glaube in der 

Form bleibt bzw. die Form erhält, die Gott selber auch für den Meschen will. Gott, der der 

Schöpfer seiner Schöpfung ist, will mit ihr verbunden bleiben. Diese Verbundenheit soll nicht 

durch Raum und Zeit eingeschränkt sein. Wenn Gott am Werk ist, ist das ein wahres Opus Dei 

und somit in den Kategorien der Ewigkeit zu verstehen. Eine derartige Wahrnehmung der 

Verbundenheit mit Gott verleiht die Gewissheit einer sichereren Zukunft, die Hoffnung 

voraussetzt. Diese Botschaft enthält die Perikope 1 Thess 4, 14, in der der Glaube als 

Glaubensakt dargestellt wird. Es handelt sich also um eine Dynamik bzw. ein Geschehen oder 

ein Ereignis. Bei all diesen Beschreibungen lässt sich eine außergewöhnliche Kraft erkennen, 

die verursacht, dass der gläubige Mensch auf seinen Tod aus einer völlig anderen Perspektive 

schaut. Der Tod bedeutet nicht mehr das Ende, sondern einen Übergang, was durch ein 

Einschlafen geschieht, das zugleich die Sphäre des Todes und des ewigen Lebens voneinander 



 345 

trennt. Die so entstandene neue Wirklichkeit der Gemeinschaft mit Gott durch den Tod hinaus 

geschieht. Die Macht Gottes, die im Stande ist, eine Entstehung des ewigen Lebens 

darzustellen, erweckt bei dem mit Christus verbundenen Gläubigen eine eschatologische 

Hoffnung. In ihr ist auch die Auferstehung der Toten gemeint, deren genaue Schilderung, wie 

die Parusie Christi, nicht näher definierbar ist. Das, was aber klar ist, ist in dieser 

eschatologischen Hoffnung der Ausgangspunkt der Gemeinschaft mit Christus, und zwar auf 

eine besondere Art und Stärke. Im Lichte dieser theologischen Informationen muss man im 

Glauben eine rettende Kraft sehen, der sich sogar der Tod nicht widersetzen kann. 

Die Ankündigung des Lebens nach dem Tod soll man nicht nur zukunftsorientiert 

betrachten. Paulus will durch seine Aussage den gläubigen Menschen einen Blick auf die 

weitere Entfaltung des Lebens geben, das bis in alle Ewigkeit mit Gott verbunden sein kann. 

Gleichzeitig versucht der Apostel in der Gegenwart und im Alltag zu bleiben. Dazu motiviert 

er auch die Christen. Sie sind nämlich fähig, im Glauben auszuharren. Deswegen sollen sie zum 

eigenen Leben zurückkehren und mit den Worten der apostolischen Mahnung das eigene 

Bewusstsein als ein gläubiger Mensch und als ein Zugehöriger den Tag des Herrn stärken (vgl. 

1 Thess 5, 8). Das wird aber nur dann gelingen, wenn man die göttliche Macht anerkennt und 

die Führung des Lebens aus dem Glauben heraus akzeptiert. Die Entscheidung liegt bei jedem 

Menschen, der frei wählen kann, ob er auf dem Weg des Glaubens unterwegs sein will. Wenn 

jemand aber wirklich im Glauben lebt und sein Leben mit Christus verbindet, ist für Paulus die 

Entscheidung nur eine, Ja für Gott und Ja zum Ausharren im gläubigen Leben. Der 

Völkerapostel bleibt bei seiner Ausführung aber sehr realistisch und zeigt sich als einer, der mit 

beiden Beinen auf dem Boden steht. Deswegen gibt er gleich zu, dass die simple Entscheidung 

Ja nicht genügen wird. Er weiß, wie schwierig es ist, im neuen Sein zu leben und als neue 

Schöpfung dem Schöpfer gegenüberzustehen. Den Grund dafür sieht er in den Anruufen des 

Bösen, die den Gläubigen von Gott trennen wollen. Gott gibt aber jedem konkrete Hinweise, 

wie man im Glauben standhaft bleiben kann. Diese sind: Glaube, Liebe und Hoffnung. Sie 

gelten als Schutzpanzer und ermöglichen, das Ziel zu erreichen, d.h. die Gemeinschaft mit Gott, 

die im Glauben zu finden ist. 

In der Betrachtung der paulinischen Theologie und seines Verständnisses des Glaubens 

können wir abschließend feststellen, dass der Apostel im ersten Brief an die Gemeinde in 

Thessalonich eine gewisse Beschreibung des besseren Lebens darstellt, das uns mit Gott 

verbindet und uns in dieser Verbindung auch leben lässt. Die Thessalonicher erkennen diese 

Relation Mensch – Gott und dafür dankt ihnen Paulus. In dieser Dankbarkeit ist er mit seinen 

Mitgliedern der ekklesiologischen Gemeinschaft verbunden, so wie alle mit Gott durch Christus 



 346 

verbunden sind. Die so entstandene Relation verleiht der sicheren Zukunft Hoffnung. Diese 

Ausrichtung soll den Gläubigen helfen, im alltäglichen Leben aus dem Glauben zu leben und 

Christus zu verkünden. Das Schema der soeben beschriebenen Methode der Vertiefung und der 

Auslegung des menschlichen Lebens, in dem der Glaube das Fundament ist, lässt sich wie folgt 

graphisch darstellen: 

Abb. 34: Allgemeine graphische Zusammenfassung des dritten Kapitels 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 347 

Abschließende Zusammenschau  
 

Das Ziel dieser Arbeit war die Präsentation der wissenschaftlichen Studie über die 

Glaubensverkündigung bei Apostel Paulus im Lichte des ersten Briefes an die Gemeinde in 

Thessalonich. Die Untersuchung wurde mithilfe zweier unterschiedlicher Zugangsmethoden 

der Analyse (historisch – exegetisch) durchgeführt, was auch im Thema der Arbeit 

berücksichtigt wurde. Hinsichtlich dieser Auseinandersetzung war das Problem der Arbeit nicht 

nur theologisch relevant, sondern auch geschichtlich, wodurch man eine Bereicherung erfahren 

konnte. Die erwähnten Untersuchungsbereiche zeigten sich in der Annahme sehr komplex und 

manchmal sogar ziemlich detailliert. Eine derartige Situation verlangte die Bearbeitung einer 

genauen Struktur, die im Rahmen der Vertiefung der präsentierten Thematik die Spezifität der 

Arbeit beleuchtete und somit Antworten auf gestellte Fragen gab. 

Der Beginn unserer wissenschaftlichen Arbeit waren geschichtliche Aspekte, die für das 

Verständnis der Glaubensverkündigung wichtige Hintergrundinformationen lieferten. Häufiger 

Machtwechsel, blutige Auseinandersetzungen, soziale Ungerechtigkeiten, kulturelle 

Unterschiede und religiöser Synkretismus waren Hauptbestandteile der Antike. In dieser Welt 

war Apostel Paulus unterwegs. Als gelernter Jude, der vom Auferstandenen bekehrt und 

erleuchtet wurde, begann er dieser Welt eine neue Ordnung zu geben. In ihr ging es um den 

Glauben an Gott. Laut diesem Glauben war Paulus der Meinung, dass der Mensch in seinem 

Leben bereit für die Begegnung mit Gott ist. In dieser Bereitschaft konnte der Mensch auch den 

handelnden Gott erkennen, die Kraft des Geistes spüren und in einer Gemeinschaft mit ihm und 

den Mitmenschen sein Leben vertiefen.  

Im nächsten Teil der Arbeit stellten wir die Formen der Glaubensweitergabe bei Paulus 

da. Durch sie wollte der Apostel den Menschen zum Glauben führen und ihn in diesem Glauben 

auch stärken. Um dieses Ziel zu erreichen, nützte er die Gegebenheiten seiner Zeit. Durch seine 

Bereitschaft alles für Christus zu tun, entwickelte er auch neue Formen der 

Glaubensweitergabe.  

1. Angenommene Formen: Straßennetz, Schiffsreisen, Briefkorrespondenz, römische 

Gesetzgebung 

2. Entwickelte Formen: Evangelisierung, Vermittlung, Propaganda, Mission, 

Tradition, κοινωνία 

Mithilfe dieser Formen begann er in der Hauptstadt der Provinz Makedonien Thessalonich den 

Glauben zu verkünden. Thessalonich war eine wichtige Stadt, in der sich die Ordnung der 



 348 

damaligen Welt widerspiegelte. Dort begann der Völkerapostel im Jahr 49/50 n. Chr. den 

Glauben zu verkünden. Nach seinem bewegten Aufenthalt blieb er stets mit den 

Thessalonichern verbunden. Der Ausdruck dieser Gemeinschaft war unter anderem die 

Briefkorrespondenz. An dieser Stelle ist der erste Brief an die Thessalonicher zu nennen, der 

zwischen 45 - 51 Jahr in Korinth oder in Athen geschrieben wurde und somit als das älteste 

paulinische Schriftstück gilt. In diesem Brief lässt sich die Glaubensverkündigung als eines der 

Hauptthemen erkennen.   

 Paulus verkündete den Glauben über Jesus Christus und fand glühende Anhänger. Es 

gelang ihm, Menschen von der Frohen Botschaft zu begeistern und den Glauben anzunehmen. 

Das Denken von Paulus war von Dankbarkeit geprägt. Er danke Gott und den Thessalonichern. 

Konkret sah der Apostel den Glauben der thessalonichen Gemeinde in ihren Werken, die 

Glaube – Liebe – Hoffnung waren, die sog. Triade. Es gab jedoch noch eine zweite Triade: 

Mühe – Liebe – Geduld. Beide Triaden waren eng miteinander verbunden und ergänzten sich 

in vielen Punkten. Der Glaube präsentierte sich als eine innige Gemeinschaft mit Gott. An 

dieser Stelle war die volle Gemeinschaft gemeint, in der es auch um das Heil ging, also um die 

eschatologische Rettung. Der Schlüssel dazu war die Liebe Gottes, die in Person Jesu ein 

Gesicht erhielt.  

 Paulus motivierte die Menschen an Gott zu glauben und zugleich diesen Glauben weiter 

zu verkünden. Das war seine Lebensaufgabe. Durch sie entstand die Communio unter den 

Glaubenden, die mit Gott durch Christus innig verbunden waren. Diese Tatsache entsprach der 

Berufung des Menschen, Gott zu suchen, ihn zu erkennen, in ihm zu leben und mit ihm in die 

Zukunft zu schauen. All das war durch den Glauben möglich, der den Menschen motivierte und 

stärkte, sich in der neuen Wirklichkeit des Lebens zu verwirklichen, das für alle (Juden, 

Christen, Heiden,…) zu erreichen war (vgl. 1 Thess 1, 2-10).  

 In der missionarischen Tätigkeit sah Paulus die aufbauende Kraft dieser neuen Ordnung, 

die ihren Grund im Glauben an Christus hatte. In diesem Glauben war die Initiative Gottes zu 

erkennen, der jeden stärken und ermahnen wollte. Das geschah durch das Evangelium, dessen 

Zeugen die Thessalonicher selber waren, weil sie für die Menschen ein Vorbild im Glauben 

wurden (vgl. 1 Thess 3. 2. 5-7. 10). 

 Die Ausrichtung des eigenen Lebens in, mit und durch Gott verlieh nicht nur die Kraft 

des Geistes in der Gegenwart, sondern proklamierte auch eine sichere Zukunft mit Hoffnung 

bei Gott, von dem Rettung bzw. Heil zu erwarten war (1 Thess 4, 14). Der so gestärkte 

Menschen, der eine Lebensperspektive hatte, konnte zum alltäglichen Leben zurückehren und 



 349 

durch das eigne Leben, den neuen Himmel und die neue Erde verkünden.  Deswegen motivierte 

Paulus die Christen in der Perikope 1 Thess 5, 8 immer auf dem Weg des Glaubens zu bleiben 

und unter seiner Führung stets unterwegs zu sein. Wenn man Ja sagt, muss man auch bereit 

sein, in diesem neuen Sein zu bleiben und sich den Angriffen des Bösen zu widersetzen. Bei 

dieser Betrachtung war er ein Realist. Er verstand, wie schwierig dieser Kampf war. Gott gab 

aber jedem Gläubigen konkrete Hinweise, wie man im Glauben standhaft blieben konnte – das 

waren Glaube/Mühe – Liebe – Hoffnung/Geduld. Sie waren wie ein Schutzpanzer, der dem 

Gläubigen nötige Hilfe verlieh und ihm somit Freude am Leben schenkte. 

 Wenn man abschließend nochmals auf die paulinische Glaubensverkündigung in der 

Gemeinde in Thessalonich zurückschaut, muss man feststellen, dass der Glaube für den Apostel 

ein komplettes System ist, das so gut wie alle Bereiche des menschlichen Lebens im Auge 

behält. Die Analyse der Theologie des Apostels bestätigt diese Feststellung. Ein gutes Beispiel 

dafür liefert uns eine breite Palette der Themen, von denen der Völkerapostel in Bezug auf die 

Thessalonicher und die gesamte Menschheit immer wieder spricht. Obwohl diese Methode auf 

den ersten Augenblick die gesamte Theologie chaotisch darstellen kann, ist sie im breiten 

Kontext zu betrachten. Mit so einem Fall hat man in 1 Thess zu tun. Die präsentierte Analyse 

bezeugt das! Sie beantwortet auch alle Fragen, die in der Einleitung gestellt werden und somit 

zeigt das Thema die gesamte Arbeit als inhaltlich erklärt. Im Zuge dieser These muss man 

sagen, dass die Glaubensverkündigung im Lichte des ersten Thessalonicherbriefes ein Erfolg 

ist. Eine weitere wissenschaftliche Analyse ist jedoch nicht möglich, da kein Vergleich mit 

anderen, paulinischen Briefen stattfinden kann. So eine Untersuchung wäre eine wichtige 

Ergänzung dieser Arbeit. Man kann aber hoffen, dass die hier präsentierten Resultate der 

wissenschaftlichen Forschung zu weiteren Publikationen führen werden. Ja, im Sinne vom 

Psalm 100, 2: „Dient dem Herrn mit Freuden!“ 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 350 

Graphische Skizze der Arbeit: Glaubensverkündigung bei Apostel Paulus im Lichte des 

ersten Briefes an die Thessalonicher. Eine historisch-exegetische Untersuchung. 

 

 



 351 

Abkürzungen 
 

 

BIBLISCHE TEXTE: 
 

 

- Biblische Abkürzungen nach: Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift. Das Alte und 

Neue Testament, Stuttgart 1979-1980. 

 

- Abkürzungen in der Textkritik nach: Das Neue Testament. Griechisch und Deutsch, E. 

NESTLE – B. ALAND (Hrsg.), Stuttgart 2007. 

 

- Abkürzungen der Bibelversionen: 

§ StBib  = Studia Biblica 

§ ESV  = Englisch Standard Version der Bibel 

§ NAB  = New American Bible  

§ EÜ  = Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift 

§ LXX  = Septuaginta 

§ Vg.  = Vulgata 

§ BHS  = Biblia Hebraica Stuttgartensia 

 

 

 

ABKÜRZUNGEN DER ZEITSCHRIFTEN, SERIEN, LEXIKA UND 

WÖRTERBÜCHER: 
 

- nach: Lexikon für Theologie und Kirche. Abkürzungsverzeichnis, W. KASPER (Hrsg.), 

Freiburg i Br. – Basel – Rom – Wien 1993. 

 

- Sonstige Abkürzungen: 

 

AJBI   = Annual of the Japanese Biblical Institute 

AKG   = Arbeiten zur Kirchengeschichte 



 352 

AMTh   = ΑΡΧΑΙΟΑ ΜΟΥΣΕΙΟ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ 

ATD   = Das Alte Testament Deutsch 

AW   = Antike Welt 

AzTh   = Arbeiten zur Theologie 

BE    = Biblische Enzyklopädie 

Blub   = Biblia Lubelska 

BNT   = Die Botschaft des Neuen Testaments 

BTSt   = Biblical Tools and Studies 

BZ.TNT   = Biblioteka Zwojów (Tło Nowego Testament) 

CEB    = Commentaire Évangélique de la Bible 

EGRA    = Enzyklopädie der griechisch-römischen Antike 

EvQ    = Evangelical Quarterly 

FRLANT  = Forschung zur Religion und Literatur des Alten und Neuen 

 Testaments 

GK   = Geschichte Kompakt 

GS   = Geistliche Schriftlesung 

HTA.NT  = Historisch Theologische Auslegung. Neues Testament 

ISBSup  = Introduzione allo studio della Bibia. Suplementi 

JBTh   = Jahrbuch für Biblische Theologie 

JSNTSup  = Journal for the Study of the New Testament (Supplement Series) 

KKB   = Katolicki komentarz biblijny  

KStTh   = Kohlhammer Studienbücher Theologie 

KTPdBT.NT  = Komentarz teologiczno-pastoralny do Biblii Tysiąclecia 

Lat Lateranum  = Facultas Theologica Pontifici Athenaei Lateranensis 

LD   = LD (Commentaire) 

LKD   = Lexikon der katholischen Dogmatik 

LOB.NT  = Leggere oggi la Bibbia (Nuovo Testamento) 



 353 

MWF.NF  = Missionswissenschaftliche Forschungen. Neue Folge 

NIGTC  = The New International Greek Testament Commentary 

NKB.NT  = Nowy Komentarz Biblijny. Nowy Testament 

NKB.ST  = Nowy Komentarz Biblijny. Stary Testament 

NovTSup  = Novum Testamentum (Supplements) 

NThGR   = Neue Theologische Grundrisse 

NTM   = Testament Message 

NVB   = Nuovissima versione della Bibbia 

OGG   = Oldenbourg Grundriss der Geschichte 

PAwB    = Potsdamer Altertumswissenschaftliche Beiträge 

PNG    = Paulus neu gelesen 

PSB   = Prymasowska Seria Biblijna 

PŚNT   = Pismo Święte Nowego Testamentu 

SKK.NT  = Stuttgarter Kleiner Kommentar zum Neuen Testament 

SOCr   = Scritti delle origini cristiane 

STAC    = Studien und Texte zu Antike und Christentum  

STB   = Słownik teologii biblijnej 

TF:WBzk-eL  = Theologische Forschung: Wissenschaftliche Beiträge zur 

kirchlich evangelische Lehre 

ThS. NF   = Theologische Studien. Neue Forschung 

TiD   = Theologie im Dialog 

VV    = Verbum Vitae 

WBC   = Word Biblical Commentary 

WBC   = Word Biblical Commentary 

WMANT   = Wissenschaftliche Monographen zum Alten und Neuen 

 Testament 

 



 354 

ALLGEMEINE ABKÜRZUNGEN UND ZEICHEN: 
 

 

a. d.    =  an der 

Abb.    =  Abbildung 

Aufl. d.   =  Auflage der 

Bd.    =   Band 

bzgl.    =  bezüglich 

bzw.    =  beziehungsweise 

ca.    =  circa 

CT    =  Connecticut 

d. h.    =  das heißt 

dt.    =  deutsch 

Ebd.    =  ebenda 

Frankfurt a. M.  =  Frankfurt am Main 

Freiburg i. Br.   =  Freiburg im Breisgau 

Fs.    =  Festschrift 

Ges.-Ausg.   =  Gesamtausgabe 

griech.    =  griechisch  

Hl.    =  heilig 

Hrsg.    =  Herausgeber  

hrsg. v.   =  herausgegeben von  

inkl.    =  inklusiv  

Jh.     =  Jahrhundert  

JR    =  Junior  

km    =  Kilometer  

Konst.    =  Konstitution  



 355 

lat.    =  lateinisch 

LVR    =  Landschaftsverband  

Mainz a. Rh.   =  Mainz am Rhein 

Marburg a .d. Lahn  =  Marburg an der Lahn 

n. Chr.    =  nach Christus   

OCD    =  Ordo Carmelitarum Discalceatorum 

PA   =  Pennsylvania 

pol. Ver.   =  polnische Version  

Reinbek b. Hamburg  =  Reinbek bei Hamburg   

Sd.-Ausg.   =  Sonderausgabe  

sog.    =  sogenannt 

Tabb.    =  Tabelle 

u.    =  und 

u. a.    =  und andere  

übers. v.   =  übersetzt von 

V.    =  Vers 

v. a.    =  vor allem 

v. Chr.    =  vor Christus 

vgl.    =  vergleich  

VV    =  Verse 

wahrsch.   =  wahrscheinlich  

z.B.    =  zum Beispiel 

  

†   =  gestorben 

 

 



 356 

Zusammenfassung des textkritischen Apparates 
 

 

1 Thess 1, 2-10 
 

 ARBEITSTEXT TEXTKRITISCHE ANMERKUNGEN  

V. Text Quellen Form Text Quellen Ergänzung 

2. 
μνείαν ¯ 

ποιούμενοι 

À*; A; B; I; 0278; 

6; 33; 81; 323; 

1739; 1881; m; vgst 

Einfügung υμων 

À2; C; D; F; G; K, 

L; P; Y; 104; 365; 

630; 1175; 1241; 

1505; 2464; 𝔚; it; 

vgcl.ww; sy; Ambst 

 

3.       

4. τοῦ 

À; A; C; K; P; Y; 

0278; 81; 104; 945; 

1175; 1505; 1739; 

1881 

Auslassung  
B; D; F; G; L; 33; 

365; 630; 1241; 

2464; 𝔚 

 

5. 

ἡμῶν a. Ü. 
andere 

Leseart 

tou qeou C des Gottes 

tou qeou 

uµwn 
À* eures Gottes 

εἰς 

À; B; C*vid; K; L; 

Y; 33; 81; 104; 

365;630; 1175; 

1241; 1505; 1739; 

1881; 2464; 𝔚 

andere 

Leseart 

proV uµας 
A; C2; D; F; G; 

0278 
 

en  uµin P  

ἐν 

A; C; D; F; G; K; L; 

P; Y; 0278; 81; 

104; 365; 630; 

1175; 1241; 1505; 

1739; 1881; 2464; 

𝔚; lat 

Auslassung  À; B; 33; r; vgmss  

ἐν 

B; D; F; G; K; L; 

Y; 0278; 326c; 365; 

630; 1175; 1241; 

1505; 2464; 𝔚; it; 

vgcl.ww; sy(p) 

Auslassung  

À; A; C; P; 048; 

33; 81; 104; 326*; 

945; 1739; 1881; 

vgst 

 

6. 
χαρᾶς ¯ 

πνεύματος 
 Einfügung kai B; vgmss  



 357 

7. τύπον 
B; D*.c; 6; 33; 81; 

104; 1739; 1881; 

lat; syp 

andere 

Leseart 
τύπους 

À; A; C; D2; F; G; 

K; L; P; Y; 0278; 

365; 630; 1175; 

1241; 1506; 2464; 

𝔚; syh 

 

8. 

ἐν τῇ 

À; C; D; F; G; L; P; 

Y; 0278; 81; 104; 

1175; 1241; 2464; 

𝔚; lat 

andere 

Leseart 
τῇ 

1881 / - B; K; 6; 

33; 365; 614; 

629; 630; 1505; 

1739; r; vgmss 

 

ἀλλ’ ¯ ἐν 

À; A; B; C; D*; F; 

G; P; Y; 33; 81; 

1739; 1881; 2464; 

it; vgst.ww; sy 

Einfügung kai 

D2; K; L; 0278; 

104; 365; 630; 

1175; 1241; 1505; 

𝔚; m; vgcl; Ambst 

 

9. ἡμῶν a. Ü. 
andere 

Leseart 
uµwn 

B; 81; 323; 614; 

629; 630; 945; ar; d; 

vgmss; samss; boms 

unser / euer 

10. 

ἀναμένειν a. Ü. 
andere 

Leseart 
υπομένειν 𝔓46vid 

zu erwarten / 

zu warten 

τῶν 

À; B; D; F; G; I; L; 

P; Y; 0278; 33; 81; 

104; 365; 630; 

1175; 1241; 1505; 

1739; 1881c; 𝔚 

Auslassung  
𝔓46vid; A; C; K; 

323; 629; 945; 

1881*; 2464; Eus 
 

ἐκ 
À; B; P; 0278; 33; 

81; 1505; 1739; 

1881; 2464 

andere 

Leseart 
απο 

C; D; F; G; K; L; 

Y; 104; 365; 630; 

1241; 𝔚; latt 

 

 

 

1 Thess 3, 2. 5-7. 10 
 

 ARBEITSTEXT TEXTKRITISCHE ANMERKUNGEN  

V. Text Quellen Form Text Quellen Ergänzung 

2. 
καὶ συνεργὸν 

τοῦ θεοῦ 
D*; 33; b; Ambst 

andere 

Leseart 

καὶ συνεργoν B; vgmss 
und den 

Gehilfen 

kai diakonon 

tou qeou 

À; A; P; Y; 0278; 

6; 81; 1241; 1739; 

1881; 2464; lat; co; 

Bas 

und den 

Dienern 

Gottes 

kai diakonon 

tou qeou kai 

D2; K, L; 104; 365; 

630; 1505; 𝔚; 

vgmss; syp.h** 

und den 

Dienern 

Gottes und 



 358 

sunerγoν 

hµwn 

unseren 

Gehilfen  

diakonon kai 

sunerγoν tou 

qeou 

F; G 

Diener und 

Gehilfe 

Gottes 

παρακαλέσαι 

¯ ὑπὲρ 

À; A; B; D*; F; G; 

I; P; Y; 0278; 6; 33; 

81; 104; 326; 629; 

1505; 1739; 1881; 

2464; lat; syh 

Einfügung uµaV 
D2; K; L; 365; 

630; 1175; 1241; 
𝔚; vgms; syp 

 

ὑπὲρ 

À; A; B; D*; F; G; 

I; K; P; Y; 0278; 

33; 81; 104; 1505; 

1739; 1881; 2464;  

andere 

Leseart 
peri 

D2; L; 365; 630; 

1175; 1241; 𝔚 
 

5. πίστιν ὑμῶν  Umstellung ὑμῶν πίστιν B; 0278  

6.       

7. ἡμῶν ¯ διὰ  Einfügung kai  A  

10.       

 

 

1 Thess 4, 14 
 

 ARBEITSTEXT TEXTKRITISCHE ANMERKUNGEN  

V. Text Quellen Form Text Quellen Ergänzung 

14. καὶ ὁ θεὸς  Umstellung ὁ θεὸς καὶ B; 1739;  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 359 

Literaturverzeichnis 
 

 

Texte der Hl. Schrift 

 

ALAND B. / ALAND K. / KARAVIDOPOULOS J. / u. a. (Hrsg.), Novum Testamentum Graece, 28. 

revidierte Ausgabe, hrsg. v. Institut für Neutestamentliche Textforschung 

Münster/Westfalen unter Leitung von STRUTWOLF H., Stuttgart 2012. 

ALAND B. / ALAND K. / KARAVIDOPOULOS J. / u. a. (Hrsg.), Das Neue Testament. Griechisch 

und Deutsch, 27. Auflage des Novum Testamentum Graece, Deutsche Texte: Revidierte 

Fassung der Lutherbibel von 1984 und Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift 1979, 

hrsg. v. Institut für Neutestamentliche Textforschung Münster / Westfallen von ALAND 

B. und ALAND K., Stuttgart 2003. 

Biblia Hebraica Stuttgartensia (BHS), hrsg. v.  ELLIGER W. / RUDOLPH W., Stuttgart 51997. 

Biblia sacra iuxta vulgatam versionem (Vg.), hrsg. v. WEBER R., Stuttgart 31983. 

Septuaginta id est Vetus Testamentum graece iuxta LXX interpretes, hrsg. v. RAHLFS A. Bd. 1-

2, Stuttgart 81965. 

 

Übersetzungen der Hl. Schrift 

 

Das Alte Testament. Interlinearübersetzung Hebräisch-Deutsch und Transkription des 

hebräischen Grundtextes nach der Biblica Stuttgartensia, hrsg. v. STEUER R.M., Bd. 1: 

Genesis – Deuteronomium, Witten – Stuttgart 42018. 

Die Bibel. Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift (Ges.-Ausg.), Stuttgart 2017. 

Die Heilige Schrift des Alten und Neuen Bundes, hrsg. v. PARSCH P., Klosterneunburg 1934. 

Die Heilige Schrift. Einheitsübersetzung (EÜ). Das Alte Testament, Stuttgart 1980. 

Die Heilige Schrift. Einheitsübersetzung (EÜ). Das Neue Testament, Stuttgart 1979. 



 360 

DIETZFELBINGER E., Das Neue Testament. Interlinearübersetzung Griechisch- Deutsch. 

Griechischer Text nach der Ausgabe von Nestle-Aland (26. Auflage), Neuhausen – 

Stuttgart 1986. 

KUSS O. / SCHMIDL M. / SUNCKEL J., Münchner Neues Testament. Studienübersetzung, 

Düsseldorf 82007. 

Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu. W przekładzie Oryginalnym, Poznań – Warszawa 
21971. 

Revidierte Lutherbibel (LUT), Stuttgart 1984. 

Septuaginta Deutsch. Das griechische Alte Testament in deutscher Übersetzung, hrsg. v. 

KRAUS W. / KARRER M., Stuttgart 2009. 

Septuaginta Deutsch. Das griechische Alte Testament in deutscher Übersetzung, hrsg. v. 

KRAUS W. / KARRER M., Stuttgart 2009. 

Stuttgarter Altes Testament.  Einheitsübersetzung mit Kommentar und Lexikon, hrsg. v. ZENGER 

E., Stuttgart 2005. 

Stuttgarter Neues Testament. Einheitsübersetzung mit Kommentar und Lexikon, Stuttgart 
42008. 

The English Standard Version (ESV), Wheaton 2001. 

The New American Bible with Revised New Testament and Revised Psalms, and with Roman 

Catholic Deutero-Canon (NAB), Washington 1991. 

 

Qumranschriften 

 

MUCHOWSKI P. (Hrsg.), Rękopisy znad Morza Martwego. Qumran – Wadi Murabba‛at – 

masada – Nachal Chewer (BZ.TNT, Bd. 5), Kraków 1996. 

 

 

 

 

 



 361 

Konkordanzen 

 

ALAND K. (Hrsg.), Vollständige Konkordanz zum griechischen Neuen Testament. Unter 

Zugrundelegung aller Modernen kritischen Textausgaben und des Textus Receptus, Bd. 

1-2, Berlin 1983. 

FLIS J., Konkordancja Starego i Nowego testamentu do Biblii Tysiąclecia, Warszawa 21996. 

SCHIERSE F.J., Konkordanz zur Einheitsübersetzung der Bibel, Düsseldorf – Stuttgart 1985. 

SCHMOLLER A., Handkonkordanz zum griechischen Neuen Testament (Text nach Nestle), 

Stuttgart 71982. 

    

Kirchliche Verlautbarungen 

 

Katechismus der Katholischen Kirche. Vollständiger Text der Neuübersetzung aufgrund der 

Editio typica Latina (KKK), München – Leipzig – Einsiedeln u. a., 2005. 

 

Wörterbücher, Lexika, Grammatik, Atlasse 

 

ARNET S., Wortschatz der Hebräischen Bibel. 2500 Vokabeln alphabetisch und thematisch 

geordnet mit Register deutsch-hebräisch, Zürich 2006. 

BAUER W., Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen Testamentes und der 

frühchristlichen Literatur, Berlin – New York 61988. 

BLASS F. / DEBRUNNER A. / REHKOPF F., Grammatik des neutestamentlichen Griechisch, 

Göttingern 161984. 

BROCKKAUS R. (Hrsg.), Wer ist wer in der Bibel? Personenlexikon zum Buch der Bücher, 

Wuppertal 1996. 

Exegetisches Wörterbuch zum Neuen Testament, hrsg. v. BALZ H. / SCHNEIDER G., Bd. 1-3, 

Stuttgart – Berlin – Köln 21992. 

FOHRER G., Hebräisches und aramäisches Wörterbuch zum Alten Testament, Berlin 1971. 



 362 

FRISK H., Griechisches etymologisches Wörterbuch, Bd. 1-3, Heidelberg 42006. 

GESENIUS W. / BUHL F., Hebräisches und aramäisches Handwörterbuch über das Alte 

Testament, Berlin – Göttingen – Heidelberg 171962. 

HAUBECK W. / V. SIEBENTHAL H., Neuer sprachlicher Schlüssel zum griechischen Neuen 

Testament. Matthäus bis Offenbarung, Gießen 32015. 

Herders Neues Bibellexikon, hrsg. v. KOGLER F., Freiburg – Basel – Wien 22009.  

KLASSÜHLKE, R., Kleines Wörterbuch zum Neuen Testament. Griechisch-Deutsch, Freiburg i. 

Br. 42005. 

Lexikon der Bibelhermeneutik. Beriefe – Methoden – Theorien – Konzepte, hrsg. v. 

WISCHMEYER O., Berlin – Boston 2013. 

Lexikon der katholischen Dogmatik (LKD), hrsg. v. BEINERT W., Freiburg i. Br – Basel – Wien 

1987. 

Lexikon für Theologie und Kirche, hrsg. v. KASPER W., Bd. 2-8 u. 10, Freiburg – Basel – Rom 

– Wien 1994-2001. 

Lexikon zur Bibel. Personen, Geschichte, Archäologie und Theologie der Bibel, hrsg. v. 

Rienecker F. / Maier G. / Schick A. / u. a., Holzgerlingen 52021. 

MORGENTHALER R., Statistik des neutestamentlichen Wortschatzes, Zürich – Stuttgart 21973. 

PACIOREK A., Elementy składniowe biblijnego języka greckiego (StBib, Bd. 2), Kielce 2001. 

PETSCHENIG M., Der kleine Stowasser. Lateinisch – deutsches Schulwörterbuch, Wien 1971.  

Realencyklopädie für protestantische Theologie und Kirche (RE), hrsg. v. WISSOWA G., Bd. 

1/2, Stuttgart 1894. 

RIENECKER F., Sprachlicher Schlüssel zum Griechischen Neuen Testament nach der Ausgabe 

von D. Eberhard Nestle, Gießen 232015. 

Słownik teologii biblijnej (STB), hrsg. v. LÉON-DUFOUR X., übers. v. ROMANIUK K., Poznań – 

Warszawa 41994. 

Słownik teologii św. Pawła (PSB), hrsg. v. HAWTHORNE G.F. / MARTIN R.P. / REID D.G., hrsg. 

v. pol. Vers. BARDSKI K., übers. v. CANGHELARIS L. / CZWOJDRAK A. / FORTUNA T. / u. 

a., Warszawa 2000. 

Theologische Realenzyklopädie (TRE), hrsg. v. KRAUSE G. / MÜLLER G., Bd. 7 u. 13, Berlin – 

New York 1981ff. 



 363 

Theologisches Handwörterbuch zum Alten Testament (THAT), hrsg. v. ALBERTZ A. / 

WESTERMANN C., Bd. 2, Gütersloher – München 62004. 

Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testamenten (Sd.-Ausg.), hrsg. v. KITTEL G. / FRIEDRICH 

G., Bd. 2-9, Stuttgart 2019.  

WITTKE A.-M. / OLSHAUSEN E. / SZYDLAK R. / u. a. (Hrsg.), Historischer Atlas der antiken Welt 

(Sd.-Ausg.), Stuttgart 2012.  

 

Bibelkommentare 

 

Kommentare zu 1 Thess 

 

BARCLAY W., Listy do Tesaloniczan, übers. v. KIRCUN A. (JR), Warszawa 1981. 

BASSIN F., Les épîtres de Paul aux Thessaloniciens (CEB, Bd. 13), Vaux-sur-Seine 1991. 

BAUMERT N. / SEEWANN M.-I., In der Gegenwart des Herrn. Übersetzung und Auslegung des 

ersten und zweiten Briefes an die Thessalonicher (PNG, Bd. 5), Würzburg 2014. 

BEDNARZ M., 1-2 List do Tesaloniczan (NKB.NT, Bd. 13), Częstochowa 2007. 

BRUCE F.F., 1 & 2 Thessalonians (WBC, Bd. 45), Waco 1982. 

COLLINS R.F., Pierwszy list do Tesaloniczan, in: KKB (PSB), hrsg. v. BROWN R.E. / FITZMYER 

J.A. / MURPHY R.E., hrgs. v. pol. Ver.  CHRIOSTOWSKI W, übers. v. BARDSKI K. / 

CZERWIMŃSKA E. / KANTOR M./ u. a., Warszawa 62021. 

DA SPINETOLI O., Lettere ai Tessalonicesi (NVB, Bd. 38), Cinisello Balsamo 41992. 

FAUSTI S., Kres czasu. Lectio w oparciu o Pierwszy List do Tesaloniczan, übers. v. GRYZIEC 

P.R., Kraków 2014. 

FEE G.D, The First and Second Letters to the Thessalonians (The New International 

Commentary on the New Testament), Cambridge 2009. 

GAVENTA B.R., First and Second Thessalonians (Interpretation a Bible Commentary for 

Teaching and Preaching), Louisville 1998. 

HAHN E., 1. und 2. Thessalonicherbrief, in: Edition C. Bibelkommentar. Neues Testament, Bd. 

4, hrsg. v. MAIER G., Wuppertal 2018. 



 364 

HAUFE G., Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher (ThHK, Bd. 12/1), Leipzig 1999. 

HOINLE G., Vor dem 2. Kommen Christi. Der erste Brief des Apostels Paulus an die 

Thessalonicher, Schweinfurt 2012. 

HOLTZ T., Der erste Brief an die Thessalonicher (EKK.NT, Bd. 13), Neukircen – Vluyn 2014. 

HOPPE R., Der erste Thessalonikerbrief. Kommentar, Freiburg i. Br. – Basel – Wien 2016. 

IOVINO P., La prima lettera ai Thessalonicesi (SOCr, Bd. 13), Bologna 1992. 

KNOCH O., 1. und 2. Thessalonicherbrief (SKK.NT, Bd. 12), Stuttgart 1987. 

LAUB F., 1. und 2. Thessalonikerbrief. Kommentar zum Neuen Testament mit der 

Einheitsübersetzung, Bd. 13, Würzburg 32000. 

LÉGASSE S., Les Épîtres de Paul aux Thessaloniciens (LD.C, Bd. 7), Paris 1999. 

LÜDEMANN G., Der älteste christliche Text. Erster Thessalonicherbrief, Springe 2012. 

MACDONALD W., Der erste Thessalonicherbrief, in: Kommentar zum Neuen Testament, hrsg. 

v. FARSTADS A., übers. v. EICHLER C., Pößneck 72018. 

MALHERBE A.J., Paul and the Thessalonikas. The Philosophisc Tradition of Pastoral Care, 

Philadelphia (PA) 1987. 

MARXSEN W., Der erste Brief an die Thessalonicher (ZBK, Bd. 11/1), Zürich 1979. 

ORSATTI M., 1-2 Tessalonicesi (LOB.NT, Bd. 2/10), Brescia 1996. 

REINMUTH E., Der erste Brief an die Thessalonicher, in: Die Briefe an die Philipper, 

Thessalonicher und an Philemon (NTD, Bd. 8/2), hrsg. v. WALTER N. / REINMUTH E. / 

LAMPE P., Göttingen 1998. 

RÖCKER F.W., Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher (HTA.NT), Holzgerlingen 

2021. 

ROMPF P., Die Thessalonicherbriefe. Eine Auslegung, Norderstedt 2018. 

ROSSE H., Der erste und zweite Thessalonicherbrief (BNT), Neukirchen – Vluyn 2016. 

SCHREIBER S., Der erste Brief an die Thessalonicher (ÖTK, Bd. 13/1), Gütersloh 2014. 

SCHÜRMANN H., Der erste Brief an die Thessalonicher (GS, Bd. 13), Bautzen 21962. 

SMOLKA O.B, Pierwszy list do Tesaloniczan, in: KTPdBT.NT, Bd. 3, hrsg. v. FELCZYŃSKI Z., 

Poznań 2014. 



 365 

STĘPIEŃ J., Listy do Tesaloniczan, in: Listy do Tesaloniczan i pasterskie. Wstęp – przekład z 

oryginału – komentarz (PŚNT, Bd. 9), Poznań 1979. 

TRIMAILLE M., Lettere ai Tessalonicesi, in: Lettere di Paolo. Bd. 2: Efesini, Filippesi, 

Colossesi, 1-2 Tessalonicesi, 1-2 Timoteo, Toto, Filmone, Ebrei, hrsg. v. REYNIER C. / 

TRIMAILLE M. / VANHOYE A., Cinisello Balsamo 2000. 

 

Kommentare zu sonstigen biblischen Büchern 

 

ALETTI J.-N., Saint Paul, épitre aux Philippiens. Introduction, traduction et commentaire (EtB), 

Bd. 55, Paris 2005. 

BERGES U., Jesaja 55 – 66 (HThK.AT, Bd. 45), Freiburg – Basel – Wien 2022. 

BILLERBECK P., Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch, Bd. 1: Das 

Evangelium nach Markus, München 1926. 

BÖHMERLE T., Der Brief von der Freude (Philipperbrief), Karlsruhe 2004. 

BORSE U., Der Brief an die Galater (RNT), Regensburg 31984. 

BRZEGOWY T., Księga Izajasza, (NKB.ST, Bd. 12/3), Częstochowa 2019. 

DOHMEN CH., Exodus 19-40 (HThK.AT, Bd. 5), Freiburg – Basel – Wien 2004. 

ERNST J., Die Briefe an die Philipper, an Philemon, an die Kolosser, an die Epheser (RNT), 

Regensburg 61974. 

FAUSTI S., Wolność dzieci Bożych. Komentarz do Listu do Galarów, übers. v. RODZIEWICZ-

DAKTÓR L., Kraków 2014. 

FLIS J., List do Filipian (NKB.NT, Bd. 10), Częstochowa 2011. 

GETTY M.A., Philippians und Philemon (NTM, Bd. 14), Wilmington 1980. 

GNILKA J., Das Evangelium nach Markus (EKK, Bd. 1), Zürich 1978. 

GNILKA J., Der Philipperbreif (HThK.NT, Bd. 10/3), Freiburg i. Br. – Basel – Wien 1968. 

GREENBERG M., Ezechiel 21 – 37 (HThK.AT, Bd. 51), Freiburg – Basel – Wien 2005. 

GRÜN A, Die Freude wird vollkommen sein. Die Botschaft des Paulus an die Christen in 

Philippi, Freiburg i. Br. – Basel – Wien 2005. 



 366 

HARTMANN M. / OSBORNE T.P., Jesu Taten gehen weite.r Die Apostelgeschichte, Stuttgart 

2015. 

HAWTHORNE G.F., Philippians (Revised and expanded R.P. Martin) (WBC, Bd. 43), Waco 

2004. 

HECHT A. / THÜSING H., Das älteste Jesusbuch. Das Markusevangelium, Stuttgart 42018. 

HIEKE T., Levitikus 1-15 (HThK.AT, Bd. 6,), Freiburg i. Br 2014. 

ECKART K.G., Der zweite Brief des Apostels Paulus an die Thessalonicher (ZThK, Bd. 58), 

Tübingen 1961. 

KURZ W.S., Dzieje Apostolskie. Katolicki Komentarz do Pisma Świętego, Bd. 5, Poznań 2021. 

LANGENBERG H., Der Galaterbrief. Die bedingungslose Gnade und das Problem der göttlichen 

Gerechtigkeit, Hamburg 2012. 

LANGKAMMER H., List di Filipian, Tłumaczenie, wstęp i komentarz (BLub), Lublin 2001. 

MUSSNER F., Der Galaterbrief (HThK.NT Sd.-Ausg.), Freiburg i Br. – Basel – Wien 2002. 

O’BRIEN P.T., The Epistle to the Philippians (NIGTC), Grand Rapids 1991. 

PACIOREK A., Drugi list do Koryntian (NKB.NT, Bd. 7), Częstochowa 2017. 

PACIOREK A., Pierwszy list do Koryntian (NKB.NT, Bd. 8), Częstochowa 2017. 

PESCH R., Die Apostelgeschichte: Apg 13-28 (EKK, Bd. 5/2), Zürich – Einsiedeln – Köln 1986. 

PLAUT W.G., הרוח  – Tora. In jüdischer Auslegung, Bd. 1: Bereschit – חישארכ  – Genesis, übers. 

v. BÖCKLER A., Gütersloh 1999. 

ROSIK M., Pierwszy list do Koryntian (NKB.NT, Bd. 7), Częstochowa 2009. 

SCHENK W., Die Phillipperbriefe des Paulus, Stuttgart – Berlin – Köln – Mainz 1984. 

SCHILIER H., Der Brief an die Galater (KEK.NT, Bd. 7), Göttingen 121962. 

SCHLIER H., Der Brief an die Galater (KEK.NT, Bd. 7), Göttingen 151989 (6. Aufl. d. 

Neubearbeitung), 

SCHLIER H., La lettera ai Romani. Testo greco, traduzione e commento, Brescia 1982. 

SCHNEIDER G., Der Brief an die Galater (GS, Bd. 9), Bautzen 21968. 

SCHNEIDER G.H., Die Apostelgeschichte, Bd. 1: Einleitung, Kommentar zu Kap. 1, 1 – 8, 40 

(HThK.NT, Bd. 5/1), Freiburg i Br. – Basel – Wien 1982. 



 367 

SCHNEIDER G.H., Die Apostelgeschichte, Bd. 2: Kommentar zu Kap. 9, 1 – 28, 31 (HThK.NT, 

Bd. 5/1), Freiburg i. Br. – Basel – Wien 1982. 

SCHRAGE W., Der erste Brief an die Korinther: 1 Kor 6, 12 – 11, 16 (EKK.NT, Bd. 7/2), Zürich 

– Einsiedeln – Köln 1995. 

STASIAK S., List do Rzymian (NKB.NT, Bd. 6), Częstochowa 2020. 

WEISER A., Das Buch Hiob (ATD: Neues Göttinger Bibelwerk, Bd. 13), Göttingen 61974. 

WESTERMANN C., Genesis (BK.AT, Bd. 1/1), Düsseldorf, 21974. 

WILCKENS U., Das Markusevangelium, in: Studienbibel Neues Testament, Basel 2015. 

WITTE M., Das Buch Hiob (ATD: Neues Göttinger Bibelwerk, Bd. 13), Göttingen 2021. 

ZIMMERLI W., 1. Mose 1-11. Die Urgeschichte (ZBK), Zürich 31967. 

 

 

Monographien und Einzelstudien 
 

ACKERMANN E. (Hrsg.), Cicero. Vom Sinn und Zweck des guten Lebens, Köln 2018. 

ALAND K. (Hrsg.), πειράζω, in: Vollständige Konkordanz zum griechischen Neuen Testament. 

Unter Zugrundelegung aller Modernen kritischen Textausgaben und des Textus 

Receptus, Bd. 1 / Tl. 2: Μ – Ω, 1111. 

ALBERTZ R. / WESTERMANN C., חַוּר , in: THAT, Bd. 2, 726. 

ALLMANI-SOURI V., The imperial cult, in: Roman Thessaloniki (AMTh), übers. v. HARDY D., 

hrsg. v. GRAMMENOS D.V., Thessaloniki 2003. 

ANDRIKOPOULOU J.-N., Alle Wege führen nach Rom – Das römische Straßennetz, in: Auf Achse 

mit den Römern. Reisen in römischer Zeit (Führer und Schriften des LVR-

Archäologischen Parks Xanten, Bd. 25), hrsg. v. MÜLLER M, Nünnerich – Asmus 2020. 

ANGELA A., Liebe und Sex im Alten Rom, München 22014. 

ARISTOTELES, Die Nikomachische Ethik, übers. v. GIGON O., München 72006. 

ARNDT A., Vermittlung, in: LThK, Bd. 10, 696-697. 

ARNDT A., Vermittlung, in: LThK, Bd. 10, 696-697. 

AUFFART C., Dionysos in: LThK, Bd. 3, 250. 



 368 

BALTES G., Paulus – Jude mit Mission. Alter Glaube in einer veränderten Kultur, Marburg a. 

d. Lahn 2016. 

BARTELS J. / BLUM H. / FÜNDLING J., Die Antike. Grundzüge der griechischen und römischen 

Geschichte, München 2015. 

BAUER W., εὐαγγέλιον, in: Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen 

Testamentes und der frühchristlichen Literatur, 643-644. 

BAUER W., θυσιαστήριον, in: Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen 

Testamentes und der frühchristlichen Literatur, 643-644. 

BAUER W., λόγος, in: Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen 

Testamentes und der frühchristlichen Literatur, 968-972. 

BAUER W., μετανοέω, in: Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen 

Testamentes und der frühchristlichen Literatur, 1036. 

BAUMERT N., Koinonein und Metechein – Synonym?. Eine umfassende semantische 

Untersuchung (SBB, Bd. 51), Stuttgart 2003. 

BEAUMONT M., Bibelwissen kompakt. Geschichte – Person – Lebenswelt, übers. v. OEPPING M. 

/ BAYER M., Oxford 2006. 

BECHERT T., Die Provinzen des Römischen Reiches. Einführung und Überblick, Mainz a. Rh. 

1999. 

BECKER J., Die Erwählung der Völker durch das Evangelium. Theologiegeschichtliche 

Erwägungen zum 1 Thess, in: Studien zum Text und zur Ethik des Neuen Testamentes 

(Fs. H. Greeven) (BZNW, Bd. 47), hrsg. v. SCHRAGE W., Berlin – New York 1986. 

BECKER J., Paulus. Der Apostel der Völker, Tübingen 21992. 

BEHM J., μορφή, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 4, 750-760. 

BENDIK I., Paulus in neuer Sicht? Eine kritische Einführung in die „New Perspective on Paul“ 

(Judentum und Christentum, Bd. 18), Stuttgart 2010. 

BENDIK I., Paulus in neuer Sicht? Eine kritische Einführung in die „New Perspective on Paul“ 

(Judentum und Christentum, Bd. 18), Stuttgart 2010. 

BENEDIKT XVI. –RATZINGER J., Eschatologie. Tod und ewiges Leben (KKD, Bd. 9), 

Regensburg 61990. 

BENGSTON H., Herrschergestalten des Hellenismus, München 1975. 



 369 

BENKE C., Kleine Geschichte der christlichen Spiritualität, Freiburg i. Br – Basel – Wien 2007. 

BETZ O., Mission: III. Neues Testament, in: TRE, Bd. 23, 23-24. 

BLANK R., Gott und seine Schöpfung. Gotteslehre, Schöpfungslehre (Studiengang Theologie, 

Bd. VI, 1) Zürich 22013. 

BORGEN P., Targumic Character of the Prologue of John (NTS, Bd. 16), Cambridge 1970. 

BORMANN L., Philippi. Stadt und Christengemeinde zur Zeit des Paulus (NovTSup, Bd. 78), 

Leiden – New York – Köln 1995. 

BORNKAMM G., Paulus, Stuttgart – Berlin – Köln 71993. 

BORSCHE T., Tradition: I. Philosophisch-anthropologisch, in: LThK, Bd. 10, 148. 

BÖSEN W., Kreuzigung, in: LThK, Bd. 6, 460-461. 

BÖTTIGHEIMER CH., Die Reich-Gottes-Botschaft Jesu. Verlorene Mitte christlichen Glaubens, 

Freiburg i. Br. – Basel – Wien 2020. 

BOWERS W.P., misja, in: Słownik teologii św. Pawła (PSB), 319-320. 

BRANDSCHEIDT R., Jahwe, in: LThK, Bd. 5, 712-713. 

BREUNING W., Nauka o Bogu (Podręcznik teologii dogmatycznej w jedenastu traktatach, Bd. 

2), übers. v. FENRYCHOWSKA J., Kraków 1999. 

BÜCHSEL F., εἴδωλον, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 2, 374-375. 

BULTMANN R., Theologie des Neuen Testaments, Tübingen 41961. 

BULTMANN R., πίστις, in ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 6, 174-230. 

BULTMANN R., πίστις: III. πίστις und πιστεύω bei Paulus, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 6, 218-

230. 

BUSSEMER T., Propaganda. Konzepte und Theorien, Wiesbaden 2005. 

CAMPBELL W.S., Izrael, in: Słownik teologii św. Pawła (PSB), 319-321. 

CHANIOTIOS A., Die Öffnung der Welt. Eine Globalgeschichte des Hellenismus, übers. v. 

HALLMANNSECKER M., Darmstadt 2019. 

CHRIST K., Geschichte der römischen Kaiserzeit. Von Augustus bis zu Konstantin, München 
62009. 

CHROSTOWSKI W., Święty Paweł. Na rozdrożach synagogi i kościoła, Warszawa 2021. 



 370 

COLLET G., Evangelisation, Evangelisierung: II. Missionswissenschaft, in: LThK, Bd. 3, 1034. 

COLLET G., Missionswissenschaft, in: LThK, Bd. 7, 324. 

CONZELMANN H., σκότος: B.: Die Wortgruppe im Alten Testament, E.: Neues Testament, in: 

ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 7, 431. 

CONZELMANN H., φῶς: B.: Die Wortgruppe im Alten Testament, E.: Neues Testament, in: 

ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 9, 336-337. 

CONZELMANN H., φῶς: B.: Die Wortgruppe im Alten Testament, E.: Neues Testament, in: 

ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 9, 314. 

DANIELS M., Mythologien der Welt. Alle großen Kulturen im Überblick, München 2017. 

DAUBNER F., Makedonien nach den Kriegen (168 v. Chr. – 14. n. Chr.), Stuttgart 2018. 

DEBRUNNER A., λόγος, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 4, 69ff. 

DELLING G., ἡμέρα: D.: Der Gebrauch im NT, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 2, 955. 

DESELAERS P. / VORHOLT R., Tod und Auferstehung (NEB-NT-Themen, Bd. 13), Würzburg 

2000. 

DESELAERS P., Berufung: II. Altes Testament, in: LThK, Bd. 2, 302. 

DORN K., Basiswissen Bibel: Das Neue Testament, Paderborn 2016. 

DORN K., Paulus. Geschichte – Überlieferung – Glaube, Brill 2019. 

DRANE J. (Hrsg.), Encyklopedia biblii. Źródła – Historia – Tradycja, übers. v. STOPA M. 

Warszawa 22000. 

DROYSEN J.G., Geschichte des Hellenismus, Bd. 2: Geschichte der Didadochen, Buch 1, hrsg. 

v. BAYER E., Darmstadt 32008. 

DÜCKERS P., Evangelium, in: LThK, Bd. 3, 1058. 

DUNN J.D.G., The Body of Christ in Paul, in: Worship, Theology and Ministry in the Early 

Church (JSNTSup, Bd. 87), hrsg. v. WILKINS M.J. / PAIGE T., Sheffield 1992. 

DUNN J.D.G., The Theology of Paul the Apostle, Grand Rapids 1998. 

EBEL E., Das Missionswerk des Paulus, in: Paulus. Leben – Umwelt – Werk – Briefe, hrsg. v.  

WISCHMEYER O., Tübingen 22012. 

EBEL E., Die Attraktivität früher christlicher Gemeinden. Die Gemeinde von Korinth im Spiegel 

griechisch-römischer Vereine (WUNT II, Bd. 178), Tübingen 2004. 



 371 

ECKERT J., ἐκλektόV, in: EWNT, Bd. 1, 1019. 

ECKERT J., ἐκλεκτός, in: EWNT, Bd. 1, 1016. 

ECKHHARD B., Ethnos und Herrschaft. Politische Figurationen jüdischer Identität von 

Antiochos III. bis Herodes I (Studia Judaica, Bd. 72), Berlin – Boston 2013. 

ECKSTEIN H.-J., Der aus Glauben Gerechte wird leben. Beiträge zur Theologie des Neuen 

Testaments (Beiträge zum Verstehen der Bibel, Bd. 5), Münster 2003. 

EGER CH., Xanten. Der Limes am Niederrhein, in: Roms fließende Grenzen. Archäologische 

Landesausstellung Nordrhein-Westfalen (Schriften zur Bodendenkmalpflege in 

Nordrhein-Westfalen, Bd. 12), hrsg. v. CLAßEN E. / RIND M.M. / SCHÜRMANN T. / u. a., 

Darmstadt 2022. 

ELLIGER W., Mit Paulus unterwegs in Griechenland. Philippi, Thessaloniki, Athen, Korinth, 

Stuttgart 2007. 

ELLIGER W., Paulus in Griechenland. Philippi, Thessaloniki, Athen, Korinth, Stuttgart 21990. 

FEIERSTEIN L.R., Diaspora, in: Handbuch Jüdische Studien, V. BRAUN CHR.  (Hrsg.) / BRUMLIK 

M., Köln – Weimar – Wien 2018. 

FEINBERG-VAMOSH M., Land und Leute zur Zeit Jesu, übers. v. STEINHAUER B., Düsseldorf 

2001. 

FENASSE J.-M. / GUILLET J., Niebo, in: STB, 538-541. 

FICHTNER J., ὀργή: 2. Die Objekte des Zornes Gottes; 4. Die Motive des göttlichen Zornes, in: 

ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 5, 397-398 u. 402-404. 

FISCHER G. / BACKHAUS K., Sühne und Versöhnung. Perspektive des Alten und Neuen Bundes 

(NEB, Bd. 7), Würzburg 2000. 

FISCHER G. / BACKHAUS K., Sühne und Versöhnung. Perspektiven des Alten und Neuen 

Testamentes (NEB-NT-Themen, Bd. 7), Würzburg 2000. 

FISCHER G., „Jahwe der Treue und lebendige Gott“. Einige Bemerkungen zu Gott, wie das Alte 

Testament ihn beschreibt (SBAB.AT, Bd. 70), Stuttgart 2019. 

FISCHER G., Die Anfänge der Bibel. Studien zu Genesis und Exodus (SBAB.AT, Bd. 49), 

Stuttgart 2011. 

FISCHER J., Sklaverei (Geschichte in Quellen - Antike), Darmstadt 2018. 



 372 

FLAVIUS JOSEPHUS, Jüdische Altertümer XII - XV, Bd. 2, übers. v. CLEMENTZ H., Altmünster 

2022. 

FLIS J., Paulus als Sklave im Lichte des Philipperbriefes, in: Weg, Wahrheit, Leben. Im Dienst 

der Verkündigung (Fs. K. Küng), hrsg. v. KREIML J. / STARK T.H. / STICKELBROECK M., 

Regensburg 2010. 

FRANKEMÖLLE H., Frühjudentum und Christentum. Vorgeschichte – Verlauf – Auswirkung (4. 

Jahrhundert v. Chr. bis 4. Jahrhundert n. Chr.) (KStTh, Bd. 5), Stuttgart 2006. 

FREVEL CH., Geschichte Israels (KStTh), Stuttgart 22018. 

FREY J., ‘Himmels-Botschaft’. Kerygma und Metaphorizität der neutestamentlichen Rede vom 

‘Himmel’, in: JBTh, Bd 10 (2005): Himmel, Göttingen 2006. 

FRIEDMANN D.N. / O´CONNOR P., JHWH, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 3, 533-554. 

FUNIOK R., Propaganda, in: LThK, Bd. 8, 629. 

GALUSZKA T., Piękny Bóg, piękny człowiek. Zło z perspektywy teologii piękna Tomasza z 

Akwinu, Poznań 2021. 

GANSINIEC Z., fryzury, in: Kultura materialna starożytnej Grecji. Zarys, Bd. 3, hrsg. v. 

MAJEWSKI K., Wrocław – Warszawa – Kraków – Gdańsk, 1978. 

GANSINIEC Z., odzież, in: Kultura materialna starożytnej Grecji. Zarys, Bd. 3, hrsg. v. 

MAJEWSKI K., Wrocław – Warszawa – Kraków – Gdańsk, 1978. 

GEHRKE H.-J., Geschichte des Hellenismus (OGG, Bd. 1A), München 21995. 

GEHRKE H.-J., Hellenismus, in: Geschichte der Antike. Ein Studienbuch, hrsg. v. GEHRKE H.-J. 

/ SCHNEIDER H., Berlin 52019. 

GIEBEL M., Reisen in der Antike, Düsseldorf – Zürich 1999. 

GNILKA J., Wie das Christentum entstand, Bd. 2: Paulus von Tarsus. Apostel und Zeuge, 

Freiburg i. Br. 1997. 

GNILKA J., Wie das Christentum entstand. Bd. 1: Jesus von Nazareth. Botschaft und Geschichte, 

Freiburg i. Br. 62004. 

GOLDSWORTHY A., Pax Romana. Wojna, pokój i podboje w świecie rzymskim, übers. v. 

RADOMSKI N., Poznań 2017. 

GRETHER O. / FICHTNER J., ὀργή: B. Der Zorn des Menschen und der Zorn Gottes im AT, in: 

ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 5, 392. 



 373 

GUILLET J., Powołanie, in: STB, 747. 

GÜNTHER L.-M., Griechische Antike (Studium Geschichte), Tübingen 22011. 

Guzewicz M., Agape w Ewangelii, in: Żyjemy dla Pana (Fs. Sr. E.J. Jezierska), hrsg. v. ROSIK 

M., Wrocław 2005. 

HAINZ J., Koinonia. „Kirche“ als Gemeinschaft bei Paulus (BU, Bd. 16), Regensburg 1982. 

HAMMOND N.G.L., Starożytna Macedonia. Początki, instytucje, dzieje, übers. v. CHANKOWSKI 

A.S., Warszawa 1989. 

HAND F., Mission in neutestamentlicher Sicht. Aufsätze, Vorträge, Predigten (MWF.NF, Bd. 

8), Erlangen 1999. 

HARDER G., στηρίζ: B: Die Wortgruppe im Alten Testament, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 7, 

654-655. 

HARDER G., στηρίζω: D: Die Wortgruppe im Neuen Testament, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 7, 

655-656. 

HARRINGTON W.J., Klucz do Biblii, übrs. v. MARZĘCKI J., Warszawa 1982. 

HAUCK F., κοινωνός, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 3, 806. 

HAUCK F., κοινωνός, κοινωνέω, κοινωνία, συγκοινωνός, συγκοινωνέω, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), 

Bd. 3, 798-799. 

HECKEL T.K., Vom Evangelium des Markus zum vielgestaltigen Evangelium (WUNT, Bd. 120), 

Tübingen 1999. 

HEGEL G.W.F., Vorlesung über die Philosophie der Geschichte, Bd. 2, Frankfurt a. M. 1989. 

HEININGER B., Die religiöse Umwelt des Paulus, in: Paulus. Leben – Umwelt – Werk – Briefe, 

hrsg. v. WISCHMYER O., Tübingen 22012. 

HENGEL M. / SCHWEMER A.M., Der messianische Anspruch Jesu und die Anfänge der 

Christologie (WUNT, Bd. 138,) Tübingen 2001. 

HENGEL M. / SCHWEMER A.M., Paulus zwischen Damaskus und Antiochien. Die unbekannten 

Jahre des Apostels (WUNT, Bd. 108), Tübingen 1998. 

HERTZBERG A., Der Judaismus (Die großen Religionen der Welt, Bd. 5), übers. v. MEYER-

GRÜNEWALD E., Genf 1972. 

HERTZBERG A., Judaismus. Die Grundlagen der jüdischen Religion, München 1993. 



 374 

HÖFFER O., Moral und Recht: Eine philosophische Perspektive, in: StZ, Bd. 2, (1980). 

HOFIUS O., Paulusstudien (WUNT, Bd. 51), Tübingen 21994. 

HOFIUS O., Paulusstudien II (WUNT, Bd. 143), Tübingen 2002. 

HOMER, Die Odyssee (14, 152-167), übers. v. SCHADEWALDT W., Reinbek b. Hamburg 62020. 

HONSELL H., Römisches Recht (Springer-Lehrbuch), Luxemburg - Berlin 82015. 

HOPPE R., Apostel – Gemeinde – Kirche. Beiträge zu Paulus und den Spuren seiner 

Verkündigung (SBAB.NT, Bd. 47), Stuttgart 2010. 

HULMI S., Paulus und Mose. Argumentation und Polemik in 2 Kor 3 (Schriften der Finnischen 

Exegetischen Gesellschaft, Bd. 77), Göttingen 1999. 

HUTTNER U., Römische Antike (Studium Geschichte), Tübingen 22013. 

JACZYNOWSKA M., Historia starożytnego Rzymu, Warszawa 61986. 

JANTZEN J., Mimesis: I. Philosophisch, in: LThK, Bd. 7, 263. 

JEZIERSKA E.J., Życie wierzącego w myśl św. Pawła, Wrocław 22008. 

JOHANNES PAUL II., Auf, lasst uns gehen! Erinnerungen und Gedanken, Augsburg 2004. 

JÜNGLING H.W., Das Buch Jesaja, in: Einleitung in das Alte Testament, (KStTh.AT, Bd. 1/1), 

hrsg. v. BITTER G. / FREVEL C. / KLAUCK H.-J. / u. a., Stuttgart 82011. 

KAERST J., Antipatros, in: RE, Bd. 1/2, 2508. 

KAHL B., Traditionsbruch und Kirchengemeinschaft bei Paulus. Eine exegetische Studie zur 

Frage des „anderen Evangeliums“ (AzTh, Bd. 60), Berlin 1976. 

KAISER O., Der Gott des Alten Testaments. Theologie des AT 1: Grundlegung, Göttingen 993. 

KÄSEMANN E., In der Nachfolge des gekreuzigten Nazareners. Aufsätze und Vorträge aus dem 

Nachlass, Tübingen 2005. 

KIEBURG H., in: AW, Bd. 3, (2019). 

KIJAS Z.J., Traktat o Duchu Świętym i łasce (Dogmatyka, Bd. 4), Olsztyn 2007. 

KLAUCK H.-J., Die antike Briefliteratur und das Neue Testament, Paderborn 1998. 

KLAUCK H.-J., Die antike Briefliteratur und das Neue Testament. Ein Lehr- und Arbeitsbuch, 

Paderborn – München – Wien – Zürich 1998. 

KLINGNER D., Paulus. Was? Wann? Wo? Alle Orte, die er besuchte, Leipzig 2008. 



 375 

KNAPP A., Heller als Licht. Biblische Gedichte von Andreas Knapp, Regensburg 32016. 

KNAPP A., Tiefer als das Meer. Gedichte zum Glauben, Regensburg 42012. 

KNIERIM R., Zur Gestaltung der alttestamentlichen Hamartiologie, in: Sünde. Ein 

unverständlich gewordenes Thema (German Edition), hrsg. v. BRANDT S. / SUCHOCLI 

M.H. / WELKER W., Neukirchen-Vluyn 1997. 

KOBEL E., Paulus als interkultureller Vermittler. Eine Studie zur kulturellen Positionierung des 

Apostels der Völker (Studies in Cultural Contexts of the Bible, Bd. 1), Paderborn 2019. 

KOENEN K. / KÜHSCHELM R., Zeitwende. Perspektiven des Alten und Neuen Testaments (NEB-

NT - Themen, Bd. 2), Würzburg 1999. 

KOLLMANN B., Einführung in die Neutestamentliche Zeitgeschichte (Einführung Theologie), 

Darmstadt 32014. 

KONRADT M., Ethik im Neuen Testament (Grundrisse zum Neuen Testament. Das Neue 

Testament Deutsch – Ergänzungsreihe, Bd. 4), Göttingen 2022. 

KORFF W., Ethik: Theologisch. II: Geschichte, in: LThK, Bd. 3, 919. 

KRAUS G., Gnade, in: LKD, 205-206. 

KREMER J., Der erste Brief an die Korinther (RNT), Regensburg 1997. 

KREPLIN M., Das Selbstverständnis Jesu. Hermeneutische und christologische Reflexion. 

Historisch-kritische Analyse, (WUNT 2. Reihe, Bd. 141), Tübingen 2001. 

KUMANIECKI K., Historia kultury starożytnej Grecji i Rzymu, Warszawa.    1964. 

KÜNG K., Ich glaube an Gott, meinen Vater und Schöpfer, in: Katechesen zum Credo, hrsg. v. 

KREIML J., Regensburg 2014. 

KUNISZ A., Numizmatyka rzymska, in: Vademecum historyka starożytnej Grecji i Rzymu, Bd. 

1, hrsg. v. WIPISZYCKA E., Warszawa 1985. 

KUTSCH E., Bruderschaft, Schwesternschaft, Kommunitäten, in: TRE, Bd. 7, 195-196. 

ŁACH J.B., Księgi nowego przymierza: Ewangelie – Dzieje Apostolskie – Listy – Apokalipsa, 

Ujęcie teologiczno-chrystologiczno-praktyczne (PŚNT, Bd. 13, Erg.), Poznań 2020. 

LANDMESSER C., Umstrittener Paulus. Die gegenwärtige Diskussion um die paulinische 

Theologie, in: ZThK, Bd. 105, (2008), 409. 

LEON-DUFOUR X., Eucharystia, in: STB, 265. 



 376 

LEY ST., Kirche Jesu Christi als Communio. Entstehung, Spezifika und Perspektiven der 

Ekklesiologie Walter Kaspers (TiD, Bd. 18), Freiburg – Basel – Wien 2017. 

LIETZMANN H., Messe und Herrenmahl. Eine Studie zur Geschichte der Liturgie (AKG, Bd. 8), 

Berlin – Bosten 1926. 

LITEWSKI W., Podstawowe wartości prawa rzymskiego, Kraków 2001. 

LÖWITH K., Mensch und Menschenwelt. Beiträge zur Anthropologie, in: Sämtliche Werke, Bd. 

1 (Sd.-Ausg.), hrsg. v. STICHWEH K. / D. LAUNAY M.B., Stuttgart 1981. 

LÜDEMANN G., Paulus, der Heidenapostel, Bd. 1: Studien zur Chronologie, Göttingen 1980. 

LÜNEMANN G., Kritisch exegetisches Handbuch über die Briefe an die Thessalonicher (KEK), 

Göttingen 31867. 

LÜTTICKE L. / POPLUTZ U., Vom Beten im Matthäusevangelium, in: JBTh, Bd. 32 (2017): Beten, 

Göttingen 2019. 

LYONNET S., Szatan, in: STB, 930. 

LYONNET S., Szatan, in: STB, 931. 

MACAULAY D., Eine Stadt nach Plan. So bauten die alten Römer, übers. v. HARTZ C., 

Nünnerich – Asmus 22002. 

MANTHE U., Geschichte des römischen Rechts, Passau 2019. 

MANZI F., Listy św. Pawła. Wprowadzenie, übers. v. GRYZIEC P.R., Kraków 2021. 

MARCOLONGO A., Warum Altgriechisch genial ist. Eine Liebeserklärung an die Sprache, mit 

der alles begann, übers. v. THOMSEN A., Krugzell 32021. 

MARGULL J., Mission. III: A. Begründung und Ziel, in: RGG3, Bd. 4, 973-980. 

MARKSCHIES CH., Das antike Christentum. Frömmigkeit, Lebensformen, Institutionen, 

München 32016. 

MARTY W.H., Die Zeit, in der Jesus lebte, übers. v. TRÄGER M. / MÜCKE-SELLNROD M., 

Dillenburg 2014. 

MAYR J.J.M., Glaubensweitergabe in paulinischen Gemeinden (Schriften der Philosophisch-

Theologischen Hochschule St. Pölten, Bd. 4), Regensburg 2012. 

MEDARD K., Parusie: I. Biblisch-theologisch, in: LThK, Bd. 7, 1402-1403. 

MEIJER F., Paulus. Der letzte Apostel, übers. v. HIMMELBERG W., Berlin 2012. 



 377 

MEIßNER B., Hellenismus, Darmstadt 22016, 37. 

MEN A, Der Menschensohn, übers. v. M. Schierhorn, hrsg. v. MERTES K., Freiburg a. Br. – 

Basel – Wien 2006. 

MERKLEIN H., Studien zu Jesus und Paulus II (WUNT, Bd. 105), Tübingen 1998. 

MICKIEWICZ F., Teologiczna etyka Świętego Pawła, Częstochowa 2017. 

MIELCAREK K., Chrystologia ewangelii synoptycznych, in: Teologia Nowego Testamentu 

(Biblioteca Biblica), Bd. 1. Ewangelie synoptyczne i Dzieje Apostolskie, hrsg. v. ROSIK 

M., Wrocław 2008. 

Miquel P. / Gall Y.L., Tak żyli ludzie w cesarstwie rzymskim. Od wojny z Galami do czasów 

świętości cesarstwa, übers. v. LATKO P., Wrocław 1991. 

MOUKALA CH., Geschichte als Vermittlung von Gott und Mensch. Eine kritische 

Auseinandersetzung mit Wolfhart Pannenberg (Theos – Studienreihe Theologische 

Forschungsergebnisse, Bd. 123), Hamburg 2015. 

MÜHLING M., Grundinformation Eschatologie. Systematische Theologie aus der Perspektive 

der Hoffnung, Göttingen 22022. 

MÜLLER G.L., Katholische Dogmatik. Für Studium und Praxis der Theologie, Freiburg i. Br., 
32010. 

MÜLLER N., Der sogenannte schriftliche Plural: neu betrachtet: Zur Frage der Mitarbeiter als 

Mitverfasser der Paulusbriefe (BZ, Bd. 42), (1998). 

MÜLLER P.-G., νυκτός, in: EWNT, Bd. 2, 1181-1184. 

MURPHY-O’CONNOR J., Vita di Paolo (ISBSup, Bd. 13), Brescia 2003. 

MUSSNER F.H., Apostelgeschichte (NEB.NT, Bd. 5), Würzburg 52016. 

MUSZYTOWSKA D., Powołanie wiernych do wspólnoty z Jezusem Chrystusem (1 Kor 1, 9), in: 

Przemawiaj do nich moimi słowami (Fs. R. Rumian), hrsg. v. GODLEWSKI Z., Warszawa 

2007. 

NAGATA T., A Neglected Literary Feature of the Christ Hymn in Phil 2:6-11 (AJBI, Bd. 9), 

(1983). 

NEHER A., Jüdische Identität. Einführung in den Judaismus, Hamburg 1995. 

NEMETH E. / FODOREAN F., Römische Militärgeschichte (GK), Darmstadt 2015. 



 378 

NEPPER-CHRISTENSEN P., Das verborgene Herrenwort. Eine Untersuchung über 1 Thess 4, 13-

18, in: StTh, Bd. 19, (1965). 

NIEMAND CH., Christus als Bild Gottes. Protologische Herkunftschristologie beim Apostel 

Paulus (2 Kor 3, 18; 4,4.6 und Röm 8, 29), in: SNTU (Serie A: Aufsätze), Bd. 43, hrsg. 

v. HUBER K., Linz 2018. 

NIEMAS T., Perspektywa eschatologiczna preegzystencji wierzących w przekazie Pisma 

Świętego (Bibliotheca Biblica), Wrocław 2016. 

O’RELLY B. / DUGARD M., Killings Jesu. Die wahre Geschichte, übers. v. SCHUHMACHER S. / 

JENDRICKE B., München 2014. 

Oepke A., παρουσία, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 5, 863-866. 

ÖHLER M., Geschichte des früheren Christentums (Basiswissen Theologie und 

Religionswissenschaft), Göttingen 2018. 

OSTMEYER K.-H., Jüdische Gebete aus der Umwelt des Neuen Testaments. Ein Studienbuch, 

übers. v. OSTMEYER K.-H., (BTSt, Bd. 37), Leuven – Paris – Bristol, CT 2019. 

OSWALD W. / TILLY M., Geschichte Israels. Von den Anfängen bis zum 3. Jahrhundert n. Chr. 

(GK), Darmstadt 2016. 

PAUSCH E., Dem Vorbild Gottes folgen. Wie der Begriff der Mission heute gefüllt werden kann, 

in: EK, Bd. 32, (1999). 

PENNA R., La Chiesa come corpo di Cristo secondo s. Paolo: metafora sociale-comunitaria o 

individuale-cristologica?, in: Lat Lateranum, Bd. 68 (2022), 252-253. 

PESCH O.H., Glaube: I. Anthropologisch, in: LThK, Bd. 4, 666-667. 

PESCH R., Das Abendmahl und Jesu Todesverständnis (QD, Bd. 80), Freiburg 1978. 

PHILHOFER P., Die frühen Christen und ihre Welt. Greifswalder Aussatz 1996-2001 (WUNT, 

Bd. 145), Tübingen 2002. 

PILHOFER P., Philippi, Bd. 1: Die erste christliche Gemeinde Europas (WUNT, Bd. 87), 

Tübingen 1995. 

PLATON, Der Staat 393-394, in: Platon. Sämtliche Dialoge, Bd. 5, hrsg. v. HILDEBRANDT K. / 

RITTER C. / SCHNEIDER G., Hamburg 1993. 

PLATON, Georgias 46, in: Platon. Sämtliche Dialoge, Bd. 1, hrsg. v. HILDEBRANDT K. / RITTER 

C. / SCHNEIDER G., Hamburg 1993. 



 379 

PLATON, Sophistes 45-47, in: Platon. Sämtliche Dialoge, Bd. 6, hrsg. v. HILDEBRANDT K./ 

RITTER C. / SCHNEIDER G., Hamburg 1993. 

PLATON, Theätet, 11, in: Platon. Sämtliche Dialoge, Bd. 4, hrsg. v. HILDEBRANDT K. / RITTER 

C. / SCHNEIDER G., Hamburg 1993. 

POHL A., Der Brief des Paulus an die Galater (Wuppertaler Studienbibel. Ergänzung Neues 

Testament), Wuppertal 1995. 

Popkes P., πειράζω, in: EWNT, Bd. 3, 151-158. 

POPKES P., πειράζω, in: EWNT, Bd. 3, 154. 

PRINZ A., Der erste Christ. Die Lebensgeschichte des Apostels Paulus, Weinheim 2007. 

QUELL G., δίκη, δίκαιος, δικαιοσύνη, δικαιόω, δικαιίωμα, δικαίωσις, δικαιοκρισία. Der 

Rechtsgedanke im AT, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 2, 176-178. 

RAHNER K., Im Alltag nicht alltäglich werden. Oder: Wie der Alltag zum Gebet wird, hrsg. v. 

BATLOGG A.R. / SUCHLA P., Ostfildern 2019. 

RAKOCY W., Paweł Apostoł. Chronologia życia i pism, Częstochowa 2003. 

RAMBIERT-KWAŚNIEWSKA A., Synagoga w Ostii. Niemy świadek początków chrześcijaństwa 

(Archeolog czyta biblię), Wrocław 2016. 

RAPP U., Das Wunder ist nur im Lob zu sagen. Versuche zur Wunderrede im Buch Jesus Sirach, 

in: Heilungen und Wunder. Theologische, historische und medizinische Zugänge, hrsg. 

v. PICHLER J. / HEIL CH., Darmstadt 2007. 

RATZINGER J. – BENEDIKT XVI., Jesus von Nazareth. Bd. 2: Vom Einzug in Jerusalem bis zur 

Auferstehung, Freiburg i. Br. – Basel – Wien 2011. 

RATZINGER J., Zur Lehre des zweiten Vatikanischen Konzils. Formulierung – Vermittlung – 

Deutung (Josef Ratzinger Gesamte Schriften, Bd. 7), Bd. 2, Freiburg – Basel – Wien 

2012. 

RAVASZ H., Aspekte der Seelsorge in den paulinischen Gemeinden. Eine exegetische 

Untersuchung anhand des 1. Thessalonicherbriefes (WUNT II, Bd. 443), Tübingen 

2017. 

REALE G., Historia filozofii starożytnej, übers. v. ZIELIŃSKI E.I., Bd. 3, Lublin 2004. 



 380 

REINBOLD W., Propaganda und Mission im ältesten Christentum. Eine Untersuchung zu den 

Modalitäten und der Ausbreitung der früheren Kirche (FRLANT, Bd. 188), Göttingen 

2000. 

REISER M., Gericht Gottes: II. Biblisch-theologisch, in: LThK, Bd. 4, 515. 

RENDTORFF R., Der Pentateuch als Gründungsmythos bzw. „Gründungsurkunde Israels“, in: 

Einleitung in das Alte Testament (KStTh, Bd. 1/1), hrsg. v. FREVEL CH., Stuttgart 92011. 

RENGSTORF K.H., δοῦλος, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 2, 264f. 

RICHARD E., Early Pauline Thought. An Analysis of 1 Thessalonians, in: Pauline Theology. Bd. 

1: Thessalonians, Philippians, Galatians, Philemon, hrsg. v. BASSLER J.M., 

Minneapolis 1991. 

RIESNER R., Messias Jesus. Seine Geschichte, seine Botschaft und ihre Überlieferung, Gießen 

2019. 

RIESNER R., Messias Jesus. Seine Geschichte, seine Botschaft und ihre Überlieferung, Gießen 

2019. 

RIGAL J., Trois approches de l'ecclésiologie de communion: Congar, Zizioulas, Moltmann, in: 

NRTh, Bd. 120, (1998). 

ROHR R., Paulus. Der unbekannte Mystiker, übers. v. B. Kern, Stuttgart 22019. 

ROLOFF J., Apostolat – Verkündigung – Kirche. Ursprung, Inhalt und Funktion des kirchlichen 

Apostelamtes nach Paulus, Lukas und den Pastoralbriefen, Gütersloh 1965. 

ROSA S., Teologia Fundamentalna. Bd. 2: Eklezjologia (ACADEMICA, Bd. 26), Tarnów 
32004. 

ROSIK M., Judaizm u początków ery chrześcijańskiej (Biblioteca Biblica), Wrocław 2003. 

RUFFING K., Wirtschaft in der griechisch-römischen Antike (GK), Darmstadt 2012. 

SCHÄFER P., Geschichte der Juden in der Antike. Die Juden Palästinas von Alexander dem 

Großen bis zur arabischen Eroberung, Stuttgart 1983. 

SCHEELE P.-W., Wort des Lebens. Eine Theologie des Wortes, Würzburg 2007. 

SCHLIER H., Der Apostel und seine Gemeinde. Auslegung des ersten Briefes an die 

Thessalonicher, Leipzig 1974. 

SCHLIER H., Grundzüge einer paulinischen Theologie, Freiburg – Basel – Wien 1978. 



 381 

SCHLIESSER B., Was ist Glaube? Paulinische Perspektive (ThS. NF, Bd. 3), Zürich 2011. 

SCHMID K., Theologie des Alten Bundes (NThGR), Tübingen 2019. 

SCHMITHALS-MARBURG W., Paulus und die Gnostiker. Untersuchengen zu den kleinen 

Paulusbriefen (TF: WBzk-eL, Bd. 35), Hamburg – Bergstedt 1965. 

SCHMITT H.-CH., Arbeitsbuch zum Alten Testament. Grundzüge der Geschichte Israels und der 

alttestamentlichen Schriften, Stuttgart 2005. 

SCHMITZ O., παρακαλέω: F: παρακαλέω und παράκλησις im Neuen Testament, in: ThWNT (Sd.-

Ausg.), Bd. 5, 790-798. 

SCHMITZ W., Haus und Familie im antiken Griechenland (EGRA, Bd. 1), München 2007. 

SCHNEIDER H., Rom von den Anfängen bis zum Ende der Republik (6. Jh. bis 30 v. Chr.), in: 

Geschichte der Antike. Ein Studienbuch, hrsg. v. GEHRKE H.-J. / SCHNEIDER H., Berlin 
52019. 

SCHNELLE U., Die ersten 100 Jahre des Christentums. 30-130 n. Chr. Die 

Entstehungsgeschichte einer Weltreligion, Göttingen 22016. 

SCHNELLE U., Paulus. Leben und Denken, Göttingen 22014. 

SCHNELLE U., Theologie des Neuen Testaments, Göttingen 22014. 

SCHREIBER S., Briefliteratur im Neuen Testament, in: Einleitung in das Neue Testament (KStTh, 

Bd. 6), hrsg. v. EBNER M. / SCHREIBER S., Stuttgart 32020. 

SCHREIBER S., Der erste Thessalonicherbrief, in: Einleitung in das Neue Testament (KStTh, 

Bd. 6), hrsg. v. BITTER G. / DASSMANN E. / KLAUCK H.-J. / u. a., Stuttgart 2008. 

SCHRÖTER J. / ZANGENBERG J.K. (Hrsg.), Texte zur Umwelt des Neuen Testamentes, Tübingen 
32013. 

SCHWEIZER E., Erniedrigung und Erhöhung bei Jesus und seinen Nachfolgern (AThANT, Bd. 

28), Zürich 21962. 

SEESEMANN H., Der Begriff κοινωνία im Neuen Testament (BZNW, Bd. 14), Gießen 1933. 

SEESEMANN H., πειράζω, in: ThWNT (Sd.-Aug.), Bd. 6, 23-37. 

SEUBERT H. / THIESSEN J., Auf den Spuren des Apostels Paulus in Griechenland. Historischer, 

philosophischer und theologischer Reisebegleiter, Windsbach 22018. 



 382 

SIEGERT F., Einleitung in die hellenistisch-jüdische Literatur. Apokrypha, Pseudepigrapha und 

Fragmente verlorener Autorenwerke, Berlin – Boston 2019. 

SIGISMUND M., Individuum, Familie und Gesellschaft, in: Neues Testament und Antike Kultur, 

Bd. 4: Karten – Abbildungen – Register, hrsg. v. ERLEMANN K., Neukirchen-Vluyn 

2006. 

SŁUPEK R., Współczesne debaty o kościele. Ich historyczne uwarunkowania i perspektywy, 

Wrocław 2019. 

SMITH J., Über den Schiffbau und die nautischen Leistungen der Griechen und Römer im 

Alterthum, übers. v. THIERSCH H., Marburg 1851. 

SÖDING T., Das Wort vom Kreuz (WUNT, Bd. 93), Tübingen 1997, 

SONNABEND H., Triumpf einer Untergrundsekte. Das frühere Christentum von der Verfolgung 

zur Staatsreligion, Freiburg i. Br. 2005. 

STABRYŁA S., Starożytna Grecja, Warszawa 1988. 

STABRYŁA S., Zarys kultury starożytnej Grecji i Rzymu, Warszawa 2016. 

STÄHLIN G. / SCHMITZ O., παρακαλέω: D: Trost und Trostlosigkeit im Alten Testament, in: 

ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 5, 786. 

STÄHLIN G., παρακαλέω: C: Trost und Tröster in der außerbiblischen Antike, in: ThWNT (Sd.-

Ausg.), Bd. 5, 777-778. 

STASIAK S., Miłość Boża rozlana w sercach naszych (Rz 5, 5), in: VV, Bd. 23 (2013). 

STEGEMANN E.W. / STEGEMANN W., Urchristliche Sozialgeschichte. Die Anfänge im Judentum 

und die Christusgemeinden in der mediterranen Welt, Stuttgart – Berlin – Köln 21997. 

STEGEMANN W., Jesus und seine Zeit (BE, Bd. 10), Stuttgart 2010. 

STEIMLE C., Religion im römischen Thessaloniki. Sakraltopographie, Kult und Gesellschaft 168 

v. Chr. – 324 n. Chr. (STAC, Bd. 47), Tübingen 2008. 

STEIN E. (Teresia Benedicta a Cruce OCD), Welt und Person. Beitrag zum christlichen 

Wahrheitsstreben, Bd. 6, Louvain 1962. 

STETTLER CH., Das Endgericht bei Paulus (WUNT, Bd. 371), Tübingen 2017. 

STOTT J., Das Kreuz. Zentrum des christlichen Glaubens, Marburg 22019. 

STRECKER G., εὐαγγέλιον, in: EWNT, Bd. 2, 117. 



 383 

STRZELCZYK G., Traktat o Jezusie Chrystusie (Dogmatyka, Bd.1), Olsztyn 2005. 

STUHLMACHER P., Biblische Theologie und Evangelium (WUNT, Bd. 146), Tübingen 2001. 

SULOWSKI J. (Hrsg.), Św. Augustyn. Objaśnienie Psalmów (Ps 78-102), Bd. 4, übers. v. 

SULOWSKI J., Warszawa 1986. 

TATARKIEWICZ W., Historia filozofii, Bd. 1, Warszawa 222007. 

THEIßEN G., Die Religion der ersten Christen. Eine Theorie des Urchristentums, Gütersloh 
42008. 

THEOBALD M., Rechtfertigung: III. Frühjudentum, in: LThK, Bd. 8, 884-885. 

TILLICH P., Systematische Theologie I / II, Göttingen 1987. 

TOYNBEE A. / LEUTNER H., Auf diesen Felsen. Das Christentum – Grundlage. Weg zur Macht, 

London 1966. 

TRAUGOTT H., Bei dem Herrn sein allezeit. Arbeitsheft zur Bibelwoche 1986/87. Der 1. 

Thessalonicherbrief in sieben Abschnitten (Texte zur Bibel, Bd. 2), Neukirchen – Vluyn 

1986. 

TROWITZSCH M., Karl Barth heute, Göttingen 2007. 

TSCHOS C., Die Religion in der römischen Provinz Makedonien (PAwB, Bd. 40), Stuttgart 

2012. 

ULRICHS K., Christusglaube. Studium zum Syntagma πίστις Χριστοῦ und zum paulinischen 

Verständnis von Glaube und Rechtfertigung (WUNT II, Bd. 227), Tübingen 2007. 

UNTERGASSMAIR F.G., Danksagung, in: LThK, Bd. 3, 18-19. 

UNTERGASSMAIR F.G., Gebet: II. Biblische-theologisch: 2. Neues Testament, in: LThK, Bd. 4, 

310-311. 

UNTERMAN A., Żydzi. Wiara i wiedza, übers. v. ZABIEROWSKI J., Warszawa 22002. 

V. BROCKE CH., Athen, in: Neues Testament und Antike Kultur, Bd. 2: Familie – Gesellschaft – 

Wirtshaft, hrsg. v. SCHERBERICH K., Neukirchen-Vluyn 2005. 

Versöhnung, in: Herders Neues Bibellexikon, 779. 

Versöhnung, in: Lexikon zur Bibel. Personen, Geschichte, Archäologie und Theologie der 

Bibel, 1214-1215. 

VEYNE P., Die griechisch-römische Religion. Kult, Frömmigkeit und Moral, Stuttgart 22015. 



 384 

VIEWEGER D., Geschichte der biblischen Welt. Persische bis römische Zeit, Bd. 3, Gütersloh 

2019. 

VOIGT F., Vermittlung im Streit. Das Konzept theologischer Vermittlung in den Zeitschriften 

der Schulen Schleiermachers und Hegels (WUNT, Bd. 140), Tübingen 2006. 

WAHL O., Gebet: II. Biblisch-theologisch: 1. Altes Testament in: LThK, Bd. 4, 310. 

WALKER P., Unterwegs auf den Spuren des Paulus, Das illustrierte Sachbuch zu seinen Reisen, 

Stuttgart 2008. 

WALKER P., Unterwegs auf den Spuren des Paulus, Stuttgart 2008. 

WALTER W., Die Philipper und das Leiden, in: Die Kirche des Anfangs (Fs. H. Schülermann), 

hrsg. v. SCHNACKENBURG R. / ERNST J. / WANKE J., Leipzig 1978. 

WAWRZINEK CH., Tore zur Welt. Häfen in der Antike, Darmstadt 2016. 

WEGENAST K., Das Verständnis der Tradition bei Paulus und in den Deuteropaulinen 

(WMANT, Bd. 8), Neukirchen 1962. 

WEISER A., δουλεύω, in: EWNT, Bd. 1, 846. 

WENDET CH., Der allen gemeinsame Feind? Piraterie im Kontext antiker Reichsbildung, in: 

AW, Bd. 2, (2016). 

WENHAM D., Tom Wright, Justification: God’s Plan und Paul’s Vision. A review article, in: 

EvQ, Bd. 92, (2010), 264f. 

WESCH-KLEIN G., Die Provinzen des Imperium Romanum. Geschichte, Herrschaft, Verwaltung 

(GK), Darmstadt 2016. 

WILK F., Die Bedeutung des Jesajabuches für Paulus (Forschungen zur Religion und Literatur 

des Alten und Neuen Testaments, Bd. 179), Göttingen 1998. 

WILK J., „Teologia kontaktu” na podstawie Listu św. Pawła do Filipian i Dziejów Apostolskich 

16, Katowice 2006. 

WILLMES B., Versuchung: I. biblisch-theologisch, in: LThK, Bd. 10, 737. 

WILMER H., Trägt. Die Kunst, Hoffnung und Liebe zu glauben, Freiburg i. Br – Basel – Wien 
32020. 

WISCHMEYER O., Die religiöse Umwelt des Paulus, in: Paulus. Leben – Umwelt – Werk – 

Briefe, hrsg. v. WISCHMEYER O., Tübingen 22012. 



 385 

WISCHMEYER O., Liebe IV, Neues Testament, in: TRE, Bd. 13, 141. 

WITHERINGTON III. B., New Testament History. A. Narrative Account, Grand Rapids – Carlisle 

2001. 

WOLLENWEDER S., Frühere Glaubensbekenntnisse, in: Jesus Handbuch, hrsg. v. SCHRÖDER J. 

/ JACOBI CH., Tübingen 2017. 

WOLTER M., Paulus. Ein Grundriss seiner Theologie, Neukirchen – Vluyn 22015. 

WRIGHT N.T., Worum es Paulus wirklich ging, übers. v. BEHRENS R., Gießen 22017. 

ZATWARDNICKI S., Od teologii objawienia do teologii natchnienia. Studium inspirowane 

twórczością Geralda O’Collinsa i Josepha Ratzingera, Lublin 2022. 

ZELLER D., Der eine Gott und der eine Herr Jesus Christus. Religionsgeschichtliche 

Erwählung, in: Neues Testament und die hellenistische Umwelt (BBB, Bd. 150), Berlin 

2006. 

ZENGER E. / FREVEL C., Heilige Schrift der Juden und der Christen, in: Einleitung in das Alte 

Testament, (KStTh, Bd. 1/1), hrsg. v. BITTER G./ FREVEL C. / KLAUCK H.-J. / u. a., 

Stuttgart 82011. 

 

 

Webseiten 

 

Das Gebet, in: https://www.katechese.at/material/09.-das-gebet (Stand: 17.12.2021). 

Das jüdische Mosaik, in: https://www.sonntagsblatt.de/artikel/kultur/die-stadt-maria-

magdalenas (Stand: 01.12.2022). 

Das Zentrum des Stadt Thessalonich, in: https://romeartlover.tripod.com/Thessalo.html (Stand: 

6.01.2022). 

Deus caritas est, 1, in: https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/doc 

uments/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html (Stand: 17.12.2021). 

Die Ansprache von Papst Benedikt XVI am 26. Mai 2006 in Tschenstochau, in: 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2006/ may/documents/hf_ 

ben-xvi_spe_20060526_ jasna-gora.html (Stand: 18.12.2021). 

https://www.katechese.at/material/09.-das-gebet
https://www.sonntagsblatt.de/artikel/kultur/die-stadt-maria-magdalenas
https://www.sonntagsblatt.de/artikel/kultur/die-stadt-maria-magdalenas
https://romeartlover.tripod.com/Thessalo.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/


 386 

Die Diadochenreiche, in: https://emanualaltegeschichte.blogs.uni-hamburg.de/diadoch 

enreiche/ (Stand: 16.01.2023). 

DV, 3, in: https://www.vatican.va/archive/hist _councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_const_ 19651118_dei-verbum_ge.html (Stand: 10.11.2021). 

EN, 1, in: https://www.vatican.va/content/paul-vi/de/apost_exhortations/documents/hf_p -

vi_exh_19751208_ evangelii-nuntiandi.html (Stand: 12.12.2022). 

Ernährung der Antike, in: https://www.carnuntum.at/de/aktuelles-in-und-ueber-carnun 

tum/roemisch-kochen/ernaehrung-in-der-antike-grundnahrungsmittel-und-versorgu ng 

(Stand: 22.01.2023). 

Glauben (AT), in: https://www.bibelwissenschaft.de/wibilex/das-bibellexikon/lexikon/sach 

wort/anzeigen/details/glauben-at/ch/6ade25a05ce4b070a52bd0eb43223789/ (Stand: 

10.12.2021). 

Gottes Bezeichnung / Gottesnamen (NT), in: https://www.bibelwissenschaft.de/wibilex/das-

bibellexikon /lexikon/sachwort/anzeigen/details/gottesbezeichnungen-gottesnamen-

nt/ch/68fa0523176d95e5a7e4bea75347 84 aa/ (Stand: 18.12.2021). 

Kalender im AT, in: https://www.bibelwissenschaft.de/wibilex/das-bibellexikon/lexiko 

n/sachwort/anzeigen/details/kalenderat/ch/3cbe2395e01b677ca96643b0e8928a35/#h0 

(Stand: 13.02.2023). 

LG, 35, in: https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documen ts/vat-

ii_const_1964 1121_lumen-gent ium_ge.html (Stand: 01.12.2022). 

LG, 9, in: https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_const_1964 1121_lumengentiu m_ge.html (Stand: 11.11.2022). 

Parusie, in: https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/start.xav?st art=%2 

F%2F*%5B%40attr_id%3D%27verw.parusie%27%20and%20%40outline_id%3D 

%27hwph_verw.parusie%27%5D (Stand: 12.01. 2022). 

RM, 1, in: https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-

ii_enc_07121990_ redemptoris-missio.html (Stand: 16.05.2023). 

Seefahrt, in: http://www.remerstrasse.net/hautnavigation/karte/roemische-strassen/ (Stand: 

19.11.2020). 

Seneca, epistulae morales 47, in: https://www.lateinheft.de/seneca/seneca-epistulae-morales-

epistula-47-ubersetzung/ (Stand: 14.01.2022). 

https://www.vatican/
http://www.v/
https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/s
http://www.remerstrasse.net/hautnavigation/karte/roemische-strassen/
https://www.lateinheft.de/seneca/seneca-epistulae-morales-epistula-47-ubersetzung/
https://www.lateinheft.de/seneca/seneca-epistulae-morales-epistula-47-ubersetzung/


 387 

Theokritos, Idyll XVII: Ἐγκώμιον εἰς Πτολεμαῖον, in: http://www.zenoorg/Lite 

ratur/M/Theokrit/Lyrik/I dyllen /17. +Lob +des+Ptolemäos (Stand: 12.05.2020). 

Thessaloniki, in: https://cms.ibep-prod.com/app/uploads/sites/18/2023/08/Thessaloniki_T 

hessalonich___2018-09-20_06_20.pdf (Stand: 02.01.2022). 

Via Egnatia, in: https://www.alaturka.info/de/projekt-roemer-strassen/14-via-egnatia (Stadt: 

19.04.2020). 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 388 

 

 

Abbildungsverzeichnis  
 

 

Abb. 1: Graphische Darstellung der Textanalyse der ausgewähllten biblischen Stellen aus 1 

Thess ......................................................................................................................................... 12 

Abb. 2: Die Diadochenreiche um 270 v. Chr ........................................................................... 19 

Abb. 3: Die Herrschaftsgebiete der Herodessöhne ................................................................... 33 

Abb. 4: Das Mosaik aus der Synagoge von Magdala aus dem 1. Jh. n. Chr. ........................... 39 

Abb. 5: Die soziale Struktur der Gesellschaft im Römischen Imperium .................................. 54 

Abb. 6: Prozentuelle Darstellung der gesellschaftlichen Struktur. ........................................... 55 

Abb. 7: Graphische Darstellung der Faktoren des Sitzes im Leben bei der paulinischen 

Glaubensverkündigung ............................................................................................................. 71 

Abb. 8: Graphische Darstellung der göttlichen Offenbarung in Bezug auf die 

Vermittlungsfunktion ................................................................................................................ 90 

Abb. 9: Angenommene und entwickelte Formen der Glaubensverkündigung bei Paulus ..... 108 

Abb. 10: Verlauf der ganzen Via Egnatia. .............................................................................. 113 

Abb. 11: Struktur der Gesellschaft zur Zeit des Paulus .......................................................... 122 

Abb. 12: Der Weg des Apostels Paulus von Philippi nach Thessalonich ............................... 135 

Abb. 13: Stadtplan von Thessalonich ..................................................................................... 136 

Abb. 14: Thessalonich heute, der Blick auf das alte Zentrum der Stadt (Forum) .................. 145 

Abb. 15: Das Schema der vorgekommenen Stellen mit dem Begriff "Evangelium" im Mk-Ev

 ................................................................................................................................................ 198 

Abb. 16: Der Prozess der Bildung eines gläubigen Menschen zum Vorbild ......................... 223 

Abb. 17: Graphische Darstellung der Gliederung von 1 Thess 1, 9 ....................................... 239 

Abb. 18: Grundrahmen der Botschaft von 1 Thess 1, 10 ....................................................... 240 

Abb. 19: Zusammenstelung der Eingliederung von 1 Thess 1, 9-10 ...................................... 240 

Abb. 20: Relation zwischen Geschichte und Gesetz in der Tora ............................................ 250 

Abb. 21: Prozess der Rechtfertigung an Abraham aus der Sicht von Röm 4, 2-7 .................. 255 

Abb. 22: Neutestamentliche Ergänzung des Modells der Relation zwischen Geschichte und 

Gesetz in der Tora nach dem dt. Theologen R. Rendtorff ...................................................... 256 

Abb. 23: Thematische Darstellung der Überschriften der Perikope 1 Thess 3, 1-13 ............. 271 



 389 

Abb. 24: Zusammenfassung der gegenseitigen Relation zwischen den Versen von 1 Thess 3, 1-

13 ............................................................................................................................................ 272 

Abb. 25: Graphische Darstellung der Verse von 1 Thess 3, 2. 5-7. 10 im Kontext ihrer Aussage 

(Ursache-Wirkung) ................................................................................................................. 274 

Abb. 26: Darstellung des paulinischen Missionsverständnisses nach 1 Thess 3, 2 ................ 278 

Abb. 27: Schematische und genaue Darstellung der Verkündigung des Glaubens im Sinne der 

Stärkung und der Ermahnung nach 1 Thess 3, 2 .................................................................... 284 

Abb. 28: Graphische Darstellung der inhaltlichen Konstruktion von 1 Thess 4, 13-18. ........ 308 

Abb. 29: Zwei Varianten der Wahrnehmung der paulinischen Rhetorik im Hinblick auf 1 Thess 

5, 8 .......................................................................................................................................... 322 

Abb. 30: Paulinische Bedeutung der Zugehörigkeit zum Tag des Herrn nach 1 Thess 5, 8 .. 328 

Abb. 31: Darstellung des Lebens des gläubigen Menschen im Sinne von 1 Thess 5, 8 ......... 332 

Abb. 32: Faktoren des Sitzes im Leben der Glaubensverkündigung bei Paulus in Thessalonich

 ................................................................................................................................................ 339 

Abb. 33: Beschreibung des Glaubensaktes nach 1 Thess ....................................................... 341 

Abb. 34: Allgemeine graphische Zusammenfassung des dritten Kapitels ............................. 346 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 390 

 

Tabellenverzeichnis  
 

 

Tab. 1: Zusammenstellung unterschiedlicher philosophischer Strömungen im Hellenismus .. 42 

Tab. 2: Zusammenstellung der griechischen und römischen Götter und ihrer Funktionen ...... 49 

Tab. 3: Detaillierte Darstellung der gesellschaftlichen Struktur ............................................... 56 

Tab. 4: Begriff des Zornes bzw. des Gerichts Gottes aus der paulinischen Perspektive ........ 262 

Tab. 5: Zusammenstellung und sachliche Erklärung der biblischen Stellen mit dem Begriff 

νήφω ........................................................................................................................................ 330 

Tab. 6: Vergleich der Attribute und Handelssubjekte im AT und NT in Bezug auf die Begriffe                                                                   

θώραξ und περικεφαλαία in 1 Thess 5, 8 ............................................................................... 335 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 391 

Danksagung - εὐχαριστιῶν ἔκφρασισ 
 

 

Τὸ ἀκροτελεύτιον  τοῦ ἐμοῦ ἔργου κεφάλαιον μικρόν τι δεῖγμα γραφῆς εὐχαριστιῶν 

ἐστι! 

Ἐγχείρημα τοῦτόν ἐστι οὐκ εὐχερὲς διὰ τὸ πλῆθος τῶν συμπαρασταθέντων μοι κατὰ 

τὴν συγγραφὴν τοῦ πονήματος οἵτινες ὡς στῦλοι, μεταφορικῶς εἰπεῖν, ἐστήριξαν τὴν ἐμὴν 

μετριότητα κατὰ τὴν ὑστάτην τῶν ἐπιστημονικῶν μου ἐρευνῶν περίοδον τὴν ἔχουσαν, Θεοῦ 

εὐδοκίᾳ, εὐτυχῆ τὴν λῆξιν. Οὐδόλως δὲ μακρυγορήσω τοῦτο ποιῶν καίτοι ἄξιον τὸ τῆς 

εὐγνωμοσύνης μέγεθος τῇ τοῦ πονήματος ἐκτάσει φθάσαι ὥστε τὸ ἀναρίθμητον τῶν 

συμβουλῶν καὶ ἐμπνεύσεων καὶ ἐρεθισμάτων περιληφθῆναι. 

Χάριτας ἄγω μὲν ἐν πρώτοις τῷ ἐμῷ καθηγητῇ, ἐλλογιμωτάτῳ κυρίῳ S. Stasiak διὰ τὴν 

παρασχεθεῖσαν μοι μεθ΄ὑπομονῆς καὶ ἐγκαρδιότητος ὑποστήριξιν καὶ βοήθειαν οὐχ ἦττον δὲ 

καὶ τοῖς πρὸ αὐτοῦ ἐλλογιμωτάτοις καθηγηταῖς τοῖς εἰς ἐμὲ  τὴν πρὸς τὴν εἰδικὴν ταύτην 

ἐπιστήμην ἀγάπην ἐξεγείρασι, τῷ μακαριστῷ   J. Flis καὶ τῷ κυρίῳ J. Pichler. Παρομοίαν 

εὐγνώμονα μνείαν ποιοῦμαι τῶν τὰς γραμματικὰς καὶ πραγματολογικὰς αὐτῶν συμβουλὰς 

παρασχόντων ἐντιμωτάτων κυρίων M. Granner, M. Kahl, G. Kunst καὶ H. Steinhauer. Τῆς ἐμῆς 

ἐν τῇ  πατρίδι οἰκογενείας μὴ ἐξαιρουμένης, εὐγνώμων ὁσαύτως εἰμὶ πρὸς τὰς σεβαστάς μοι 

οἰκογενείας Leutgeb τε καὶ Gabmann διὰ τὴν φιλοξενίαν καὶ τὰς παρασχεθείσας μοι πολλαπλὰς 

ἐν ταῖς αὐτῶν οἰκίαις φιλοφρόνους ὑπηρεσίας. 

Γνωστὸν δὲ τοῖς πᾶσι ἐστὶ  ὅτι πλὴν τῆς ἐν τῇ ἐπιστήμῃ μυήσεως ἐκ τῶν ὧν οὐκ ἄνευ ἡ 

τῆς ψυχῆς ἐπιμέλειά ἐστιν καὶ ἡ ἐπὶ τὸν μόνον ἀληθινὸν Τριαδικὸν Θεὸν ἐλπίς. Ὅθεν καὶ 

ἀνεκτίμητον δι΄ἐμὲ θεωρῶν τὴν προσφερθεῖσαν μοι ποιμαντικὴν καθοδήγησιν ὑπὸ τοῦ 

αἰδεσιμωτάτου Πατρὸς W. Tracz, τούτῳ τὰς ἐγκαρδίους εὐχαριστίας ὑποβάλλω. 

Οὐκ ἔστι μοι πλῆθος ἑταίρων ἀλλ΄ὀλίγους κέκτημαι φίλους οἷς ἀξιοχρέως τὰς ὀφειλὰς 

καὶ τὴν τιμὴν ἀποδίδωμι σὺν τῇ βεβαιότητι τῆς ἐλπίδος τῆς παρ΄ αὐτῶν περαιτέρω ἐν τῷ βίῳ 

βοηθείας. 

Κατακλείων τὸν τοῦ πονήματος ἀναγνώστην χαιρετῶ καὶ τούτῳ τὴν χάριν χαρίζομαι 

διά τε τὴν ἐπιείκειαν καὶ τὴν ἕως ἄκρου μελέτης ἐπιμέλειαν. 

Εἴη ὁ τῆς ἐμῆς προσπαθείας καρπὸς  τῇ Ἐπιστήμῃ τῆς Θεολογίας συνεισφορὰ ἐλαχίστη 

καί, Θεοῦ χάριτι, εἰς τὰ μέλλοντα τῆς ἐρεύνης ἀποβλέπουσα. 

Ἐρρωσθε ἅπαντες καὶ κραταιοῦσθε ἐν Κυρίῳ. 



Streszczenie 

Tematem niniejszej pracy jest przedstawienie i wyjaśnienie, w jaki sposób Apostoł Paweł głosił 

wiarę w Kościele w Tesalonice. Badanie zakłada analizę działalności Pawła w odniesieniu do 

pierwszego listu do Tesaloniczan. Dodatkowo autor ogranicza zakres badania do dwóch 

obszarów – historycznego i egzegetycznego. Wynik takiej struktury pracy ma również 

odpowiedzieć na pytanie, czy głoszenie wiary przez Apostoła w Tesalonice należy uznać za 

sukces, czy porażkę. 

Praca składa się z trzech rozdziałów: 

W pierwszym rozdziale, zatytułowanym "Wprowadzenie", opisani są Paweł oraz środowisko 

jego czasów. Autor poświęca szczególną uwagę podejściu historyczno-socjologicznemu, które 

ma służyć jako tło do dalszych badań. W tym kontekście rozumiane jest również opisanie 

sytuacji religijnej i polityczno-społecznej, w której Apostoł Paweł żył. Poprzez zarys jego 

osoby przedstawiono go nie tylko jako jednostkę, ale także jako kogoś, kto miał specyficzne 

rozumienie wiary. Starał się powierzyć tę wiarę ludziom swoich czasów, głosząc ją na różne 

sposoby. 

Rozdział 2, zatytułowany "Formy głoszenia wiary", składa się z dwóch podrozdziałów, które 

umożliwiają spojrzenie na sposoby głoszenia wiary przez Pawła z dwóch perspektyw – 

przyjętych i rozwiniętych form. Pierwsza część badania wskazuje na formy, które Apostoł 

zaczerpnął z realiów swoich czasów. Należą do nich: sieć dróg, podróże morskie, 

korespondencja listowna oraz prawo rzymskie. Druga część ukazuje formy, które Paweł sam 

rozwijał, by osiągnąć cel, jakim było głoszenie wiary. Autor pracy wymienia tu sześć sposobów 

głoszenia wiary: ewangelizacja, mediacja, propaganda, misja, tradycja i κοινωνία. Wszystkie te 

dziesięć metod lub ich kombinacje przyczyniły się do tego, że Paweł głosił wiarę 

Tesaloniczanom. 

Trzeci rozdział, "Pierwszy List do Tesaloniczan jako miejsce głoszenia wiary", zwraca uwagę 

głównie na tło Listu do Tesaloniczan, czyli na geograficzno-historyczne pogłębienie miasta 

oraz przybycie Apostoła, a także na jego działalność w tym mieście oraz próbę datowania 

powstania listu. Z tymi informacjami koncentrujemy się na treści listu, z którego wybrano 

cztery fragmenty, gdzie poprzez wstępną analizę egzegetyczną wiara odgrywa szczególną rolę 

i kieruje treścią głoszenia Pawła. Te fragmenty to: 1 Tes 1,2-10; 3,2-5.7.10; 4,14 oraz 5,8. 

Zawierają one także przesłania, które należy rozumieć jako pewne wytyczne głoszenia: 



dziękczynienie, więź, bezpieczna przyszłość z nadzieją, powrót do codziennego życia. To 

badanie egzegetyczne pokazuje, poprzez konkretne fragmenty biblijne, że wiara jest związana 

z życiem człowieka. W tym życiu, które jest pogłębione w odniesieniu do 1 Tes, człowiek 

zostaje umocniony we wszystkich aspektach swojego istnienia z Bogiem, przez Jezusa 

Chrystusa, w społeczności. Ta siła, która płynie z wiary, może być uznana za cechę 

charakterystyczną najstarszych listów Pawła, w których Apostoł przedstawia swoją teologię, 

obejmującą wiarę i jej głoszenie. 

Autor ma nadzieję, że to naukowe badanie przyczyni się do dalszych badań nad głoszeniem 

wiary przez Pawła. W czasach, gdy wiara jest odrzucana przez wielu ludzi, rola wielkiego 

głosiciela z Tarsu wydaje się szczególnie pomocna w poszukiwaniu nowych dróg głoszenia i 

jego znaczenia dla świata 

 



Summary 

 

The subject of this thesis is the presentation and explanation of how Apostle Paul proclaimed 

the faith in the church of Thessalonica. 

The study shows in its assumption the Pauline activity in relation to the first letter to the 

Thessalonians.  

In addition, the author wants to limit the scope of the study to two areas - historical and 

exegetical. The result of the scientific paper structured in this way should also provide the 

answer as to whether the Apostle's proclamation of faith in Thessalonica should be regarded as 

a success or a defeat. 

The dissertation consists of three chapters: 

In the first chapter, entitled Introduction, Paul and the environment of his time are described. 

In this part of the paper, the author devotes great attention to the historical-sociological 

approach which should also serve as a background for further investigations. The description 

of the religious and political-social situation is also to be understood in this context. The Apostle 

Paul lived in the environment presented in this way. Through the outline of his person, he was 

not only presented as an individual person, but also as someone who had a specific 

understanding of faith. He tried to entrust this faith to the people of his time, proclaiming it in 

many ways. 

Chapter 2 "Forms of Proclamation of the Faith" consists of 2 subchapters that allow the Pauline 

forms of proclamation of the faith to be viewed from 2 perspectives - the adopted and developed 

forms. The first part of the inquiry points to the forms which the Apostle used from the realities 

of his time. These include: road network, voyages, letter correspondence and Roman law. The 

second part shows the forms that Paul himself developed to achieve the goal, which is the 

proclamation of the faith.  

The author of the dissertation mentions six forms at this point: evangelization, mediation, 

propaganda, mission, tradition and  κοινωνία. All these 10 methods or constellations 

contributed to the fact that Paul proclaimed the faith with its content to the Thessalonians. 

The third chapter, "The First Letter to the Thessalonians as a Place of Proclamation of the 

Faith", draws attention primarily to the background of the Letter to the Thessalonians, i.e. to 

the geographical-historical deepening of the city and to the arrival of the Apostle as well as on 



his activity in this city as well as on the test of the dating of the letter's origin. With this 

information, we concentrate on the content of the letter, from which four passages have been 

selected in which, through an exegetical preliminary analysis, faith plays a special role and 

guides the content of Paul's proclamation of the faith. These passages are: 1 Thess 1:2-10; 3,2.5-

7.10; 4,14 and 5,8. At the same time, they also contain the messages that should be understood 

as a certain guideline of the proclamation: thanksgiving-connectedness-secure future with 

hope-return to everyday life. This exegetical study shows, through concrete biblical passages, 

that faith is linked to human life. In this life, which is deepened with regard to 1 Tess, man is 

strengthened in all aspects of his existence with God through Jesus Christ in a community. This 

strength, which comes from faith, can be considered the characteristic of the oldest Pauline 

letters, in which the Apostle presents his theology, which includes faith and its proclamation. 

The author hopes that this scientific study will lead to further investigations of Paul's 

proclamation of the faith. At a time when the faith is rejected by many people, the role of the 

great herald from Tarsus seems to be particularly helpful in the search for new ways of 

proclamation and its significance for the world. 


	Strona tytułowa
	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung
	1. Paulus und die Umwelt seiner Zeit
	1.1. Paulus und die Umwelt seiner pastoralen Tätigkeit
	1.2. Paulus

	2. Formen der Glaubensverkündigung
	2.1. Angenommene Formen
	2.2. Entwickelte Formen

	3. Der erste Brief an die Thessalonicher als Ort der Glaubensverkündigung
	3.1. Geographisch-historischer Zugang
	3.2. Glaubensverkündigung in der Gemeinde von Thessalonich
	3.2.1. Danksagung in 1 Thess 1, 2-10
	3.2.2. Verbundenheit in 1 Thess 3, 2. 5-7. 10
	3.2.3. Sichere Zukunft mit Hoffnung in 1 Thess 4, 14
	3.2.4. Rückkehr zum alltäglichen Leben in 1 Thess 5, 8

	Fazit

	Abschließende Zusammenschau
	Abkürzungen
	Zusammenfassung des textkritischen Apparates
	Literaturverzeichnis
	Abbildungsverzeichnis
	Streszczenie
	Summary

