Papieski Wydzial Teologiczny

we Wroclawiu

ks. mgr lic. Tomasz Grzegorz Kuziora

Glaubensverkiindigung bei Apostel Paulus
im Lichte des ersten Briefes an die Thessalonicher.

Eine historisch-exegetische Untersuchung.

Praca doktorska
przygotowana w Katedrze Teologii Starego Testamentu

pod kierunkiem naukowym ks. prof. dr hab. Stawomira Stasiaka

Wroctaw 2024



Paulus

Mann von law and order
sattelfest und hoch zu Ross
die Reitpeitsche geschwungen
zur Dressur nach den

alten Paragraphen

dass Gott aber

gegen alle Regeln
einen Hingerichteten
aus dem Tod aufrichtet

wirft ihn vom Pferd

wenn Liebe es vermag

selbst das eherne Gesetz des Todes
auller Kraft zu setzen

dann bleibt als einziges Gesetz

die Gnade’

U A. Knapp, Heller als Licht. Biblische Gedichte von Andreas Knapp, Regensburg 2016, 80.



glauben

glaube

und du wirst mehr sehen

als den augenschein

der blumenstrauB3 fiir dich ist

mehr als blof3 floristik

hore

mein lied fiir dich
zwischen den tonen
schwingt unaussprechliches

mehr als nur akustik

schaue

mir tiefer in die augen
dich selber vergessend
siehst du endlich

mehr als nur sein spiegelbild

glaube

deinen eigenen herzen

dann wird dir in allen dingen
das geheimnisvolle

mehr geschenkt?

2 A. Knapp, Tiefer als das Meer. Gedichte zum Glauben, Regensburg 2012, 8.



INHALTSVERZEICHNIS

EINLEITUNG ...ttt ettt ettt sttt ettt eat s et e et e b e b e stesneeneeneenes 8
1.  PAULUS UND DIE UMWELT SEINER ZEIT .......ccceoiiiiiiiinieieieieeeneseeeeeeeeie 13
1.1 Paulus und die Umwelt seiner pastoralen Tétigkeit.......................cocccoeiiinnis 14
1.1.1 Historisch-s0ziologischer Zugang .............ccoecveiiieriieniieniiecieeeeeie e 14
LITT GeSCHICRE. ...t 15

1.1.1.2 Kulturelle STUation.........coeeiiirieriiiienieieeenieeeeeeee e 35
1.1.1.2.1  Judische KUltur ......oo.oiiiiiiniiiiiceeeeeeeee e 36

1.1.1.2.2  Hellenistische Kultur ...........cccccooiiniiiiniiniiieieeeeeeeee e 39

1.1.1.2.3  ROmische Kultur.........ccoooeeiiiiiiniiniiiiiieeeeeeeeeee e 44

1.1.2 Religiose STtUAtION .......eeiiieiieiiieiieeie ettt e 48
1.1.3 Politisch-s0ziale STtUAtION .......cceriiiiiiiiiiinieieeee e 52
1.1.4 ZUSAMMENTASSUING ....vviiiiieiieeiieeiie et esieeete et e steeteeeeteeseessbeeseesabeesseessseensaens 56

1.2 PaUlUS oot et 58
1.2.1 Das Leben des Apostels Paulus ........c.oooeeeiieiiiiiieiieiiiceceeeeee e 58
1.2.2 Glaubensverstdndnis bei Paulus ........c..cooceeviiiiiiininiiniiccceeee 63
1.2.3 ZUSAMMENTASSUING ...cvviiiiieiieeiieeiie et esieeete et et eeteeseteeaeessseeseesaseenseessseensaens 70
FATIE ..ot 71

2 FORMEN DER GLAUBENSVERKUNDIGUNG .......cccovtieriirrirerineriesierenesiesienecenns 73
2.1 Angenommene FOrmen ................coooiiiiiiiiiiiiiiieeeece e 73
2.1.1 SHABENNEGLZ ..ottt 74
2.1.2 SCRIFESTEISEN ..ot 76
2.1.3 BriefKorreSpondenz...........cooveiiiiiieiiieiieeieee e 78
2.1.4 ROMiSChe GESEIZZEDUNG........ccvieiieiiieiieeie ettt 80
2.1.5 ZUSAMMENTASSUING ...cvvieiiieiieiieetie et esieeeteeieesteebeeseteeaeessbeeseesasaenseessseensaens 82

2.2 Entwickelte FOrmen.............cocoiiiiiiiiiiiiicccee e 84
2.2.1 EVan@eliSICIUNG .......oovviiiiiieiieeii ettt ettt et aae e 84



222 VEIMITIUNG .....oieiiiiiieiiecit ettt sttt aae e e e 86

223 Propaganda ..........cccueeuieiiieiiece e 93
2.2.4 IMISSION ..ttt ettt ettt et b et et sb ettt e bt et e s beenbe et 94
2.2.5 TTAAIEION ..ttt st et 98
2.2.6 KOTVEIVIOL ¢ttt ettt et ettt ettt et sat e et e st et e st e e e e saees 100
2.2.7 ZUSAMMENTASSUING ...cvvieiiieiiieiieeieeete et eite ettt e eteesteeeebeebeeesaeeseesnseeseasnnas 106

FATAL ..o et 108

3  DER ERSTE BRIEF AN DIE THESSALONICHER ALS ORT DER

GLAUBENSVERKUNDIGUNG.......ccuutimiiimrireieisesiesisssesiesseessesessssssssesssessesssessessssssens 110
3.1 Geographisch-historischer Zugang...................ccoccovviiiiniiiiniiiee e, 111
3.1.1 Die Stadt ThessaloniCh ........c.cooiiiiiiiiiiiiiieee e 111
3.1.1.1  Geographisch-topographische Lage ...........cccccceeviiniiiiiieniieiecieeeee, 112
3112 GESCHICHLL. ...t 113
3.1.1.3  Politisch-soziologische Situation............cceeceerieeriienieeniienieeieeie e 118
3.1.1.4  Religifse SitUAtION.....cceeeiieriieetieriieeieeeiie ettt ettt seteeaeesseeeseeseee e 125
3.1.2 Thessalonich als Ort der Glaubensverkiindigung .............ccccceeveveeiienieeneennee. 132
3.1.2.1 Ankunft des Apostels in Thessalonich ............cccocceeveiiiiieniiiiniiiniiieiee, 132
3.1.2.2  Die Tatigkeit des Paulus in Thessalonich...........ccccoceveiiininincniincenens 137
3.1.2.3  BriefentStehung.........coooieeiiiiiiieiieieeieee e 145
3.1.3 ZUSAMMENTASSUING ...cvvieiiieiiieiieeiteeie et eite et etteebe e et e eabeebeeesbeesaesnseenseannnas 153
3.2  Glaubensverkiindigung in der Gemeinde von Thessalonich ........................... 154
3.2.1 Danksagung in 1 Thess 1, 2-10......ccccuieiiiiiiiiiiiiieeieeeeeie e 154
3211 TeXtanaAlyS@ ....c.eeeuieeiieiiieeiieiie ettt ettt ettt et et ebeenne 155
3.2.1.1.1 Textkritische ANMErKUNZEeN ..........ccceevevierieeiiienieeiieiee et 155
3.2.1.1.2 Die Perikope in ihrem Kontext...........cccevieriiienieniiieieeieeieeieeeeene, 160
3.2.1.1.3 Der Text und s€ine StruKtUL........cccuereeriiriirienieniereeieeeseee et 161

3.2.1.2  Auslegung und Interpretation ...........ccceeeeeeierieerieenieeiieeie e 164
3.2.1.3  ZuSammEeNnTtasSUNG .........cccuierieeiiieniieeiienieeieeeteeteeeieeeteesabeebeessaeeseesaseenne 262



32.2 Verbundenheit in 1 Thess 3, 2. 5-7. 10 ...coiiiiiiiiiieiiiieeeeeeeeeee e 268

3.2.2.1  TeXtANAlYS@ .....eevuieeiieiiieeiieiie ettt ete ettt ettt ettt e nbe e 268
3.2.2.1.1 Textkritische ANMErKUNZeN ..........ccceeevvieriieeiiienieeiieie e 269

3.2.2.1.2 Die Perikope in ihrem Kontext..........cccoevieriiieniiiiiienieeiieieeieeieeee, 271

3.2.2.1.3 Der Text und $€ine StruKtUL........cocveruieiiiriirieienierieeieee et 273

3.2.2.2 Auslegung und Interpretation ...........ccceeeeeeiiierieeiiienieeiieeie e 275

3.2.2.3  ZUSamMMENTASSUNG .....ccueieiiiiiieiieiieeiieeiie et e eite et e eeeeteesebeebeessaeeseeseseenne 303

323 Sichere Zukunft mit Hoffnung in 1 Thess 4, 14 ......ccccoooiiiiiiiiieiieeeeeeee 307
3.2.3.1  TeXtanaAlyS@ ....c.eevuiieiieiiieeiieiie ettt ettt ettt ettt st et eneeeebe e 307
3.2.3.1.1 Textkritische ANMErKUNZEeN .........ccccuevvieriieeiiieniieeieeiee et 307

3.2.3.1.2 Die Perikope in ihrem Kontext...........cccoevieriiienieniiieieeieeieeieeeeee 308

3.2.3.1.3 Der Text und $€ine StruKtUL........cocuereeiiriinieenieseeieeeseeee e 309

3.2.3.2 Auslegung und Interpretation ...........ccceeeeeeeeieenieerieenieeieeeie e 310

3.2.3.3  ZUSamMENTASSUNG .....ccueeeiiiriieeiieiieeiieeiie et eete et e eaeeteesebeebeessaeeseesnseenne 319

3.24 Riickkehr zum alltéglichen Leben in 1 Thess 5, 8....cccocveviiniiiiniiniiicneenne, 320
3241 TeXtanaAlyS@ ....c.ceoiieiieiiieeiieiie ettt ettt ettt ettt st sae s e neeenne 320
3.2.4.1.1 Textkritische ANMErKUNZEN .......c.cooiieiiieriiieiieiieeieeiee e 321

3.2.4.1.2 Die Perikope in ihrem Kontext...........cccoevieriiienieiiiieieeieeieeieeeeee, 321

3.2.4.1.3 Der Text und s€inNe StrUKtUL........cocverieeiiirienieienieneeie e 323

3.2.42 Auslegung und Interpretation ...........ccceeeeeeiienieeriienieeieeeie e 323

3.2.43  ZUSaMMENTASSUNG .....couvieiiiiiieiieeiieeiieeiee et e eite et e ee bt e sebeebeessaeeseesaseenne 337

FATAL ..o et 338
Abschliefende ZusammenSChau..........cc.eiviiiiiiiiiniiie e 347
ADKUIZUNZEN. ..ottt ettt ettt e et et e e bt eeateesbeessbeenseeesbeenseessseenseesasaenseennnas 351
Zusammenfassung des textkritischen APParates .........ccoecverieeiienieeiiienieeie e enee e 356
TTRESS 1, 2-T0 ..ottt e e et e e e e e e e et eeaeeeeeenaarrnreeaaeas 356
TTRESS 3, 2. 5-T. 10 .ttt e e e e e e e e e e e arrrraeeaees 357

T TRESS Ay 1.t e e et et e e e e e e e et e e e e e e eeeearrareaeeeas 358



LIteraturVETZEICHIIS . oo 359

Texte der HL. SChrrift...... ..o 359
Ubersetzungen der HL SChIrift ..................ccocovoiiiiiiieeeeeeeeeeee e 359
QUIIranSCREIFIEN. ... ..o e 360
KONKOrAANZEN ..ottt 361
Kirchliche Verlautbarungen ................cccoooiiiiiiiiniiiiiiieeeeeee e 361
Worterbiicher, Lexika, Grammatik, Atlasse..............cccccoovvviiiiiiiiiiiiiiieeeeeeieeee. 361
BibelKOMmMENTATe............ooiiiiiiiiiiiiii e 363
Kommentare zu 1 Thess ... 363
Kommentare zu sonstigen biblischen Biichern........................c.ooocoiiinii. 365
Monographien und Einzelstudien .................c.cccooiiiiiiiiiiiiiee e, 367
WEDSCITEIN........oouiiiiiiiiii ettt sttt 385
AbDIIAUNZSVETZEICHNIS .....eeeuiiiiiiiiiecie et ettt ettt e s e et esaaeebeeennes 388
TabelleNVEIrZEICHNIS .....ccuiiiiiiiieiie ettt ettt ettt e e teesabeebeesnseenseens 390
Danksagung - e0(0PIOTIAV EKQPOOIO .....eeueeerrereieereerireeteenteeereenseesseesseesseesseesseesseesssessseens 391



EINLEITUNG

Paulus von Tarsus, genannt auch Voélkerapostel oder Heidenapostel, gelingt es wahrend
seiner missionarischen Tétigkeit zahlreiche christliche Gemeinden zu griinden. Mit einigen
blieb er in Kontakt durch die Briefkorrespondenz. Ein Brief, der unsere besondere
Aufmerksamkeit gewinnt, ist die Korrespondenz mit der Gemeinde in Thessalonich und
insbesondere der erste Brief an diese makedonische Gemeinde. Die genaue Lektiire dieses
Werkes kann den Eindruck erwecken, dass der Autor den Briefempfiangern die Bedeutung des
Glaubens bemerkenswert ans Herz legen will. Zusétzlich versucht er den glédubigen
Thessalonichern diesen Glauben als Teil des Lebens so zu prisentieren, dass sie in ihrem
eigenen Alltag in der Beziehung zu Gott wachsen und zugleich diesen Glauben auch

verwirklichen sollen.

Die wissenschaftliche Studie dieser Arbeit wird gerade diesen von Paulus verkiindeten
Glauben unter die Lupe nehmen und sich mit ihm als dem Gegenstand der Untersuchung
auseinandersetzen. Diesen Weg beschreibt das Thema der Arbeit, das lautet:
,,Glaubensverkiindigung bei Apostel Paulus im Lichte des ersten Briefes an die Thessalonicher.
Eine historisch-exegetische Untersuchung.* Unsere Analyse soll uns nicht nur die bereits sehr
allgemein geschilderte Charakterisierung des ersten Thessalonicherbriefes vertiefen, sondern
viel mehr die Fragen beantworten, wie der Volkerapostel zum Glauben stand, wie er ihn den
Thessalonichern verkiindete, welche Methoden er dabei verwendete, welche Glaubensinhalte
fiir ihn besondere Bedeutung hatten. Die Suche nach Antworten werden wir aber versuchen,
zugleich mit der historischen Reflexion sowohl iiber die Vita des Apostels und der zu dieser
Zeit lebenden Menschen als auch tiber die geschichtlichen Entwicklungen, die einen Einfluss
auf das menschliche Leben in Thessalonich und in diesem Teil der Welt hatten. Nicht zu
vergessen ist auch die Beantwortung der indirekten Frage, die das Thema unserer Arbeit enthélt,
ob man die Glaubensverkiindigung dem Apostel in dieser epistographischen Form als Erfolg
oder Niederlage zuschreiben kann. Damit uns eine sachliche Studie gelingt, werden wir uns im
konkreten Rahmen der Forschung bewegen, zu der die historische und exegetische

Untersuchung gehort.

Der vor kurzem angesprochene Arbeitsbereich und somit das Problem der
wissenschaftlichen Analyse, vor der wir stehen, scheint in seinem Zusammenhang ein Novum
zu sein. Wir finden zwar genug Publikationen, Monographien oder biblische Studien iiber den

Glauben, seinen Inhalt in Bezug auf Paulus und seine Tétigkeit oder auch iiber die Geschichte



der Antike, aber die konkrete Verbindung dieses Guts mit der Verkiindigung in der Gemeinde
in Thessalonich hinterldsst eine gewisse Liicke. Zusétzlich kann man der Meinung sein, dass
gerade das Thema der Glaubensverkiindigung und die Situation in der thessalonischen
Gemeinde ein Phdnomen verursacht, das einerseits nach den Griinden der Verkiindigung fragt,
andererseits aber im Kontext einer missionarischen Tatigkeit des Paulus und seiner Methoden
der Verkiindigung, gemél unseren Recherchen, noch nicht in solchem Ausmal} dargestellt
wurde. Dieser Stand der Dinge, den wir in der wissenschaftlichen Literatur finden, ldsst diese
Arbeit als notwendigen Beitrag bei der Fragestellung sein, wie es Paulus konkret gelingt (oder

auch nicht), den christlichen Glauben nicht nur weiterzugeben, sondern vielmehr zu verkiinden.

Die paulinische Glaubensverkiindigung aus der Perspektive des ersten Briefes an die
Gemeinde in Thessalonich wirkt vom Inhalt her wie eine wissenschaftliche Untersuchung, die
ihre Aktualitdt in der Welt von heute erhélt und sollte auch als eine wichtige Unterstiitzung von
der neutestamentlichen Seite her angesehen werden, um den christlichen Glauben und seine
Botschaft in ihrer urspriinglichen Form besser zu verstehen. Den Schliissel zu diesem richtigen
Verstidndnis gibt uns der Begriff miotig (Glaube), den wir im Corpus Paulinum an 91
verschiedenen Stellen finden: 40-mal in Rom, 7-mal in 1 Kor, 7-mal in 2 Kor, 5-mal in Phil, 8-
mal in 1 Thess, 22-mal in Gal und 2-mal in Phlm. Aufgrund der Sonderstellung des Briefes an
die Thessalonicher, die durch das Entstehungsdatum verursacht wird, gilt dieser Brief als ein
besonderes Objekt der exegetischen Forschung. Nicht anders ist es auch mit der Gemeinde in
Thessalonich. Zu diesem Schema passt auch gut die Person des Apostels und die Umwelt seiner
pastoralen Tétigkeit. Obwohl gerade diese Themen, die sich mit dem Vdlkerapostel als
Gegenstand der Untersuchung auseinandersetzten, methodisch richtig vertieft werden, lohnt es
sich aus der Sichtweise des gesamten Inhalts der Arbeit auch diese Aspekte anzusprechen und
sie so zu analysieren, dass unsere Studie eine Rahmenordnung von Paulus und seinem Leben

bis zum Leben der Thessalonicher einerseits und dem Glauben an Gott andererseits darstellt.

Diese Absichten motivieren uns zum Beginn unserer schriftlichen Auseinandersetzung
mit der Glaubensverkiindigung in der thessalonichen Gemeinde, die Aufmerksamkeit der
Person Paulus und seinem Lebensraum zu widmen. Der erste Schritt ist die Erforschung des
historisch-soziologischen Zuganges. Die Geschichte und ihre Bedeutung sollen uns einen
soliden Hintergrund schaffen, um die allgemeine Situation der damaligen Welt besser zu
verstehen. Um dieses Ziel zu erreichen, werden wir in unserer Analyse systematisch vorgehen,
indem wir uns mit der Entwicklung der Geschichte auseinandersetzen, die sich sowohl direkt

als auch indirekt auf den Apostel Paulus bezieht und in seinem Leben und im Leben der

9



Menschen seiner Zeit erkennbare Spuren hinterlassen hat. Obwohl diese Methode eine
Herausforderung mit sich bringt, da einen zeitlichen Rahmen fiir derartige Studien festzulegen
nicht einfach ist, soll man diese historische Ausfiihrung zum Beginn unserer Arbeit als ein
notwendiges Verfahren betrachten, durch das wir auch konkrete Prozesse in der damaligen
Gesellschaft begreifen konnen und somit die paulinische Intention versténdlicher auffassen.
Zunichst werden wir uns den drei groen Kulturen zuwenden, die aus der geschichtlichen
Entwicklung hervorgehen. Danach werden wir die religiose und politisch-soziologische

Situation der damaligen Zeit untersuchen.

Genauer beleuchten werden wir das Leben des Apostels Paulus und sein
Glaubensverstdndnis. Das Kennenlernen einer so charakteristischen Person wie Paulus ist aus
unserer Sicht notwendig, um seine Intentionen und Handlungen besser verstehen zu koénnen.
Besonders wichtig ist uns seine Wahrnehmung des Glaubens an Christus und dessen
Verkiindigung. In diesem Zusammenhang wollen wir die Bewirkung des Glaubensannahme

beleuchten und diese Besonderheit im menschlichen Leben darstellen.

Unsere Aufmerksamkeit wollen wir auch den diversen Formen der Glaubensweitergabe
schenken. Dazu gehdren die angenommenen Formen und die entwickelten Formen. Diese

halfen Paulus den Glauben zu verkiinden.

In diesem Zusammenhang fallt unser groBes Augenmerk auf die Stadt Thessalonich und
ihre Bewohner. Die Glaubensverkiindigung in dieser Gemeinde steht hier im Mittelpunkt.
Damit wir uns bei dieser Tatigkeit nicht verlaufen, werden wir alle Stellen im ersten Brief an
die Thessalonicher finden, wo der Begriff Glaube (wioctig) als Substantiv vorkommt. Diese

sind:

1Thess 1,3 pvnupovevovieg budv tod Epyou tiig TLETEMG Kol Tod KOTOL THG Aydmng (...)
1 Thess 1, 8
1 Thes 3, 2

1 Thess 3, 5

...) &v ovTl TOm® 1) TLOTIS VUAV 1) TPOG TOV BedV EEeANALOeY (...)
...) €lg 10 (...) mopaxarécol VREP THG TLOTEMG VUAV

...) Erepya gig TO yvdvol TV TLETLY DpdV (...)

1 Thess 3, 7
1 Thess 3, 10
1 Thess 5, 8

(
(
(

1 Thess 3,6 (...) Tywobov (...) edayyehoouévov Huiv T TLETIV kai TV dydmny dudv (...)
(...) mapexinOnuev (...) &t maon tij (...) OAiyer MUV S Tfig DUAV TIOTEWMS
(...) €ig 70 (...) KoTOPTiGOL TO VOTEPHUATO THS TIGTEMS VUAV
(...

) évdvodpevol Ompoka TIOTEMG Kai dydnng (...)

Diese Zusammensetzung der Stellen, in denen miotig als Substantiv vorkommt, bildet
das Grundgeriist unserer exegetischen Arbeit. Die Betrachtung unseres Begriffes nur in einer

grammatikalischen Form scheint eine gewisse Allgemeinheit zu duflern, die fiir die Qualitdt

10



unserer Studie nicht unbedingt ein Vorteil wire. Deswegen lohnt es sich im Zuge der Einleitung
auch auf die Bibelstellen im ersten Brief an die Gemeinde in Thessalonich hinzuweisen, wo
niotig als Adjektiv (miotog) 1-mal (5, 24) und als Verb (motedw) 5-mal (1, 7; 2, 4; 2, 10; 2, 13;
4, 14) vorkommen. Dabei muss man auf eine Stelle 1 Thess 4, 14 (i yap moTedopev Ot
‘Incodg anébavev) besonders hinweisen. Thr ist deshalb eine grole Bedeutung zuzuschreiben,
weil sie sich auf die Heilsereignisse bezieht und somit dem Glauben ein enormes Gewicht
verleiht. Die besondere Stellung von 1 Thess 4, 14 darf aber nicht nur im Lichte einer gewissen
Relativierung der restlichen biblischen Uberlieferungen betrachtet werden, von denen vor
kurzem die Rede war, sondern viel mehr als eine Beschreibung der Heilsbotschaft, die im
Zentrum des christlichen Lebens und des Heilsgeschehens zu sehen ist. Zusétzlich ist auch zu
erwdhnen, dass es Exegeten gibt, die das Verb von 1 Thess 4, 14 auch als Substantiv

libersetzen?, was zu unseren allgemeinen Untersuchungsvorgaben passt.

Um einen besseren Uberblick der Exegese zu gewinnen und die Einheit des biblischen
Textes zu bewahren, wurde die Glaubensverkiindigung in vier Bereiche eingeteilt, die im ersten

Thessalonicherbrief eine konkrete Botschaft des Autors beinhalten.

1. 1Thess1,2-10

2. 1 Thess 3,2.5-7. 10
3. 1Thess4, 14

4. 1 Thess 5, 8

Zusitzlich wurden diese oben prisentierten Stellen von uns mit einem Titel benannt.
Die Art und Weise der methodischen Arbeit soll uns helfen, dem bearbeiteten Text bereits im
Vorfeld eine Ausrichtung zu geben, die dann in der wissenschaftlichen Ausfithrung Klarheit
und Uberblick verschaffen sollen.* Diese Titel sind: 1 Thess 1, 2-10 (Danksagung); 1 Thess 3,
2. 5-7. 10 (Verbundenheit); 1 Thess 4, 14 (Sichere Zukunft mit Hoffnung); 1 Thess 5, 8
(Riickkehr zum alltaglichen Leben).

Der Weg der Exegese dieser vier Texte wird sachlich und methodisch sein und sich in
eigener Struktur auf jede einzelne Perikope, die von uns vom Griechischen ins Deutsche
iibersetzt wird, beziehen. Graphisch kann man diese wissenschaftliche Untersuchung wie folgt

présentieren:

3 Vgl. EU.
# Unsere Vorgangsweise kann man mithilfe jeder biblischen Ubersetzung verstehen, in der bestimmte Kapitel oder

Verse von den Autoren genannt werden.

11



Textkritische Anmerkung
Textanalyse Die Perikope in ihrem Kontext

TEXT Der Text und seine Struktur

Auslegung und Interpretation

Zusammenfassung

Fazit

Abb. 1: Graphische Darstellung der Textanalyse der ausgewdihllten biblischen Stellen aus 1 Thess

Den Abschluss der Arbeit wird eine allgemeine Zusammenfassung bilden. In diesem
wichtigen Kapitel werden von uns endgiiltige Schlussfolgerungen prisentiert. Um einen
besseren Uberblick und mehr Klarheit zu erlangen, werden wir unmittelbar nach abschlieBender
Zusammenschau eine graphische Skizze der Arbeit vorstellen. Diese Methode soll alle Teile
unserer Analyse in erster Linie bildhaft miteinander verbinden und gleichzeitig dazu beitragen,

dass man unsere Absichten bei der Vertiefung des Themas besser versteht.

Die Untersuchungen unserer Textstellen aus 1 Thess werden sich nur auf die Schriften
des Corpus Paulinum beziehen. Zum besseren Verstindnis der Lesbarkeit werden die Zitate
aus 1 Thess kursiv geschrieben. Eine Besonderheit finden wir auch in der Verwendung von
Vergleichen der Bibelstellen (vgl.). Sobald sie sich direkt auf biblische Stellen beziehen,
werden diese im laufenden Text gekennzeichnet. Ansonsten befinden sich die Vergleiche in
FuBnoten. Was die Literatur betrifft, greifen wir auf Monographien, Hilfsmittel, Kommentare,
Studien, etc. aus 5 grolen Sprachfamilien (polnisch, deutsch, englisch, franzosisch, italienisch)
zuriick. Dort, wo der Ubersetzer des Werkes nicht angegeben wird, gelten wir als die

Ubersetzter.

Auf der letzten Seite werden die Dankensworte stehen. Wenn man sich mit den
paulinischen Schriften so intensiv auseinandersetzt, wichst man auch in manche Denkweise
des Volkerapostels hinein, der seine Gedanken laut der Uberlieferung in der griechischen

Sprache verfasst hat. Das werden wir auch tun.

12



1. PAULUS UND DIE UMWELT SEINER ZEIT

Wihrend seiner apostolischen Tatigkeit gelang es dem Apostel Paulus, vier Missionsreisen
zu organisieren, an denen er auch selber teilnahm.> Im Laufe dieser aktiven Ausiibung seiner
Berufung besuchte er auf zwei Kontinenten zahlreiche Stidte und Orte, in denen er das
Evangelium verkiindete. Durch diese Tétigkeit kam er mit unterschiedlichen Menschen in
Beriihrung, die ihr Leben in vielféltigen kulturellen und religidsen Verhéltnissen ausiibten. Die
Lebenssituationen, mit denen Paulus konfrontiert wurde, waren sehr verschieden und oft von

der jeweiligen Lage des Ortes abhéingig.

All diese Faktoren werden in diesem ersten Kapitel beriicksichtigt und dementsprechend
methodisch untersucht. Die dadurch gewonnenen Ergebnisse der wissenschaftlichen Studien
sollen uns einen Hintergrund fiir das bessere Verstdndnis der Person und des Umfelds des
Missionars schaffen. Damit dieses Bild auch eine solide Grundlage hat, werden wir uns in erster
Linie mit Paulus und seiner pastoralen Tétigkeit auseinandersetzen. Die Vorgangsweise soll
uns sowohl einen historischen und kulturell-religiosen Zugang, als auch einen personlichen
Einblick in den Glauben ermdoglichen, der in der Zeit des missionarischen Wirkens des Apostels

in einer sehr komplexen Umwelt zur Geltung kommt.

5 Es wurde angenommen, dass Apostel Paulus nur drei Missionsreisen unternahm. Die ,,neuen‘ wissenschaftlichen
Untersuchungen weisen aber darauf hin, dass es womoglich mehr solcher Missionen gab. Zu erwdhnen ist hier
z.B. die angebliche paulinische Reise nach Spanien. Unter die vier Missionsreisen fallen die, die wir als Erste (vgl.
Apg 13, 1 - 14, 28), Zweite (vgl. Apg 15, 36 — 18, 22), und Dritte (vgl. Apg 18, 23 —21, 17) bezeichnen, als auch
seine Uberstellung nach Rom, nachdem er nach seiner Verhaftung in Jerusalem an das kaiserliche Gericht
appelliert hatte (vgl. Apg 27, 1ff). Aufgrund der pastoralen Tétigkeit wahrend seiner Reise nach Rom wird auch

diese als eine Missionsreise betrachtet, was auch durch viele Exegeten vertreten wird.

13



1.1 Paulus und die Umwelt seiner pastoralen Tatigkeit

Der beriihmte deutsche Philosoph G.W.F. Hegel sagte einmal: ,,Die Weltgeschichte geht
von Osten nach Westen, denn Europa ist schlechthin das Ende der Weltgeschichte, Asien der
Anfang.“ ¢ Es scheint, dass diese Aussage sehr passend fiir unsere wissenschaftliche
Untersuchung ist. Sie beschreibt nicht nur die Geschichte der Philosophie, sondern auch die
Geschichte der Verkiindigung des Glaubens durch den Apostel Paulus. Diese Verkiindigung
und die damit verbundenen Umstinde, die mit der Umwelt der paulinischen Tatigkeit

verbunden sind, werden der Gegenstand dieses Unterkapitels sein.

Zu Beginn werden wir unsere Aufmerksamkeit dem historisch-soziologischen Zugang
widmen, indem wir uns zuerst die geschichtlichen Aspekte anschauen. Mit diesem Wissen
werden wir versuchen, die drei groften Kulturen (jlidische, hellenistische, romische) aus dem
Bereich der Mission des Paulus zu vertiefen. Dieselbe Methode werden wir auch bei der
Analyse des religiosen Lebens der Menschen anwenden, mit denen der Apostel in Beriihrung
gekommen ist. Der Abschluss dieses Kapitels wird die Betrachtung der politisch-sozialen

Situation der damaligen Zeit in den Gebieten der Glaubensverkiindigung sein.

Die eingefiihrten wissenschaftlichen Untersuchungen sollen uns einen allgemeinen
Uberblick iiber das Umfeld bzw. den Hintergrund schaffen, der uns hilfreich sein wird, die

weiteren Teile dieser Arbeit besser zu verstehen.

1.1.1 Historisch-soziologischer Zugang

Einen konkreten geschichtlichen Zeitraum festzustellen, der aus der Perspektive unserer
wissenschaftlichen Arbeit wichtig ist, scheint aufgrund des turbulenten Charakteristikums der
Antike schwer zu sein. Diese Problematik bezieht sich direkt auf die soziologische Struktur der
damaligen Gesellschaft, die sehr eng mit den historischen Geschehnissen verbunden ist. Wenn
wir aber auf die klassische Welt und ihre Besonderheiten zuriickschauen, dann miissen wir
annehmen, dass bei der Betrachtung der Umwelt des paulinischen Wirkens unsere
Aufmerksamkeit besonders dem Beginn der christlichen Jahrzdhlung und iher Auspriagung in

ihrer fritheren Phase gelten soll. In diesem Lichte ist gerade die Person Christi und, wie dies

® G.W.F. Hegel, Vorlesung iiber die Philosophie der Geschichte, Bd. 2, Frankfurt a. M. 1989, 134.
14



W. Stegemann formuliert, die Zeit Jesu in einem breiten Kontext zu betrachten. Dieser
Zusammenhang ist aber nicht nur durch die historische Person Jesu eingeschrankt, sondern
findet seine Fortsetzung in der Epochen-Matrix der Geschichte des Judentums und des
Christentums.” Eine derartige Erkldrung erdffnet einen breiteren Spielraum fiir die weiteren
Diskussionen iiber den Gegenstand unserer Untersuchungen. Zum anderen aber zeigt sie uns,
dass es notwendig ist, den historischen Zugang zur pastoralen Tétigkeit des Apostels Paulus
sowohl mit Jesus Christus, d.h. seiner historischen Person, als auch der Auswirkung seiner
Lebenszeit, zu verbinden, die unmittelbar vor der Geburt Christi und im Bereich des Judentums
einzuordnen ist. Auf dieses Problem weist B. Witherington III hin, der in seinem Werk iiber die
,,New Testament era“ schreibt und sie in einem Zeitraum von 6 v. Chr. bis 100 n. Chr. platziert.?
Wenn wir auf diesem Weg des Studiums bleiben, der methodisch sinnvoll erscheint, dann
versuchen wir uns nun die wesentlichen Aspekte des historischen Vorgehens der angegebenen
zeitlichen Angaben anzuschauen. Diese wichtigen Ereignisse der Geschichte, die sich innerhalb
der iiber 100-jihrigen Weltgeschichte ereignet haben, sollen uns einen Uberblick verschaffen,

der die paulinische Tétigkeit besser beleuchten soll.

1.1.1.1 Geschichte

Beim Studium der Geschichte, die eine gewisse Problematik darstellt, lohnt es sich, sich
nach den Untersuchungen von B. Witherington III zu orientieren. Dieser Forscher ist der
Meinung, dass jede Art der geschichtlichen Ausfiihrung iiber die Bibelwissenschaft, zu der
Paulus mit seiner Mission in Thessalonich® gehort, ihren Beginn beim Aufstieg der Herodianer
und der Geburt Jesu nicht im Jahre 0 hat, sondern friiher, hochstwahrscheinlich im Jahre 6 v.

Chr.'0

Wenn wir in unseren wissenschaftlichen Uberlegungen von diesem Standpunkt der

historischen Reflektion ausgehen, dann miissen wir unser Studium aus der Perspektive der

7 Vgl. W. Stegemann, Jesus und seine Zeit (BE, Bd. 10), Stuttgart 2010, 15-27.

8 B. Witherington II1., New Testament History. A. Narrative Account, Grand Rapids — Carlisle 2001, 10.

° In unseren wissenschaftlichen Analysen verwenden wir den Namen Thessalonich und nicht Thessaloniki.
Ausnahmen sind nur Zitate, die wir verwenden werden. Vgl. Thessaloniki, in: https://cms.ibep-
prod.com/app/uploads/sites/18/2023/08/Thessaloniki_Thessalonich____2018-09-20 06 20.pdf (Stand: 02.01.
2022).

10Vgl. B. Witherington I11., New Testament History, 29-49.

15


https://cms.ibep-prod.com/app/uploads/sites/18/2023/08/Thessaloniki_Thessalonich___2018-09-20_06_20.pdf
https://cms.ibep-prod.com/app/uploads/sites/18/2023/08/Thessaloniki_Thessalonich___2018-09-20_06_20.pdf

Herrschaft des Konigs Herodes des Grof3en betrachten, der einen wichtigen Einfluss auf Israel
zur Zeit um die Geburt Jesu Christi hatte. Es scheint jedoch, dass so eine genaue Festsetzung
des zeitlichen Rahmens die eventuelle Sicht der Dinge beeintrdchtigen kann. Eine &hnliche
Meinung ldsst sich auch bei H. Frankemolle erkennen. Der deutsche Theologe beschiftigt sich
unter anderem mit der Geschichte des Friihjudentums und des Urchristentums. !! Diese
Zeitspanne, die er zwischen dem 4. Jh. v. Chr. und dem 4. Jh. n. Chr. festgesetzt hat, schildert
uns einen Prozess des Wandels der Geschichte, in der Paulus als eine geschichtliche Person
beheimatet gewesen ist und als Verkiinder des Glaubens gewirkt hat. Zusétzlich sind diese
historischen Entwicklungen, die uns vom deutschen Neutestamentler prisentiert werden, eine

Artder Illustration der Welt, in der die Thessalonicher gelebt haben.

Der Ausgangspunkt dieses historischen Studiums sind zwei grofe Gestalten der Antike:
Konig Philippi von Makedonien und sein Sohn Alexander der Grof3e. Beiden gelingt es nicht
nur durch eine expansive Politik das eigene Reich zu vergréfern, sondern, wie dies
H. Frakemolle feststellt, ein neues Zeitalter, ,,den Hellenismus®, anzusetzen.!? Dieses Ziel
wurde durch die Zerstérung der damaligen Reiche, wie z.B. das Perserreich, oder durch die
gleiche Weltsprache ,,Koine* erreicht. Das so entstandene Sprach- und Wirtschaftsgebiet
verdnderte die Weltkarte sowohl im Westen als auch im Osten. In diesem Bereich befand sich
auch das gesamte Griechenland und Paléstina, die als Orte gelten, die sich im Kontext unserer

wissenschaftlichen Untersuchungen als relevant erweisen.

Alexander der Grof3e, der im Jahre 336 v. Chr. das Reich Makedonien von seinem Vater
Philipp II iibernommen hatte, besiegte innerhalb von drei Jahren die Perser. Seine Kronung war
der Sieg bei Issos (333 v. Chr.) in der Ndhe von Tarsos. Dieser Erfolg eréffnete dem grof3en
makedonischen Herrscher das Tor zur weiteren militirischen und politischen Expansion nach
Osten. Diese Richtung des Alexanderzuges war vor allem nach Meinung von L.-M. Giinther
durch seine privaten Absichten motiviert.!3 Es scheint, dass diese Eroberungspline durch
seinen Vater massiv beeinflusst worden sind, der durch die gewonnene Schlacht bei Chaironeia
im Jahre 338 v. Chr. die Stadt Athen erobert hatte und somit neben dem Norden auch den Siiden
Griechenlands in sein Reich eingeschlossen hatte. Diese Tatsache hatte die politische Situation

des Landes stabilisiert, wodurch Alexander seine Aufmerksamkeit Agypten widmen konnte.

' Vgl. H. Frankemélle, Friihjudentum und Christentum. Vorgeschichte — Verlauf — Auswirkung (4. Jahrhundert
v. Chr. bis 4. Jahrhundert n. Chr.) (KStTh, Bd. 5), Stuttgart 2006, 5-6.

12 Ebd., 48.

13 Vgl. L.-M. Giinther, Griechische Antike (Studium Geschichte), Tiibingen 22011, 304-305.

16



Nachdem er die Gebiete von Syrien mit Paléstina erobert hatte, beschloss er im Jahre 332 v.
Chr., Jerusalem nicht wie die Stadt Tyrus und spéter Gazer zu belagern. Stattdessen bestitigte

“14 in Jerusalem und den Hohepriester

er ,,den autonomen Status der jiidischen Tempelprovinz
Jaddus in seinem Amt. Zusitzlich lieB er noch die Altesten an der Spitze der judiischen Provinz
wirken. Mit seiner Entscheidung bestétigte er auch die Privilegien, die das jiidische Volk unter
den Persern genoss. Selbst zog er aber weiter und gewann weitere Kidmpfe auf den

Schlachtfeldern, bis er schlieBlich im Jahre 323 in Babylon starb.

Sein Tod verursachte den Zerfall seines Reiches, das ,,Alexanderreich* genannt wurde.
In Folge dieses Prozesses wurden die Gebiete unter den Generdlen des makedonischen
Herrschers aufgeteilt. Zu denen gehorten folgende Feldherren, denen auch bestimmte Gebiete
zugeteilt wurden: Ptolemaios (Agypten), Stasandros (Areia), Neuoptolemos (Armenien),
Seleukos (Babylon), Sibyrtios (Gedrosien-Arachosien), Peithon (GroB-Medien), Nikanor
(Kappadokien), Asandros (Karien), Tlepolemos (Karmanien), Philoxenos (Kilikien), Kleitos
der WeiBle (Lydien), Antipatros (Makedonien), Atropates (ndrdlicher Teil von Medien),
Amphimachos (Mesopotamien), Oxyartes (Parapanisaden), Philippos (Parthien), Peukestas
(Persis), Leonnatos (Phrygien am Hellespont), Antigenes (Susia), Laomedon (Syrien) und
Lysimachos (Thrakien). Bei dieser groBBen Zahl der Diadochen und aus der Perspektive unseres
wissenschaftlichen Studiums scheinen vier Namen besondere Bedeutung zu haben. Dieser
Meinung ist auch K. Kumaniecki. Der polnische Historiker nennt in seinen historischen
Untersuchungen Antigonos, Seleukos, Lysimachos und Ptolemaios, die im Laufe ihrer
Regierungszeiten durch ihre Politik und ihre eigenen Féhigkeiten zu den Griindern der
wichtigen Dynastien (Seleukidenreich, Ptoleméerreich, Reich des Lysimachos, Dynastie der
Antgoniden) wurden.'> Bevor wir uns mit den Ereignissen um die Personen von Antigonos,
Seleukos, Lysimachos und Ptolemaios auseinandersetzen, schauen wir noch auf die
Entwicklungen bei der Weiterfiihrung des Erbes Alexanders des Grof3en als einen einheitlichen
Reich. Diese Losung brachte auf Dauer keine guten Resultate. Die Machtkdmpfe zwischen den
ehemaligen Militdrvertrauten des makedonischen Konigs nahmen an Stérke und Brutalitit zu.
Die direkten Folgen dieser Auseinandersetzungen waren 6 Kriege, die als Diadochenkriege
bezeichnet werden und die man in folgende Zeitrahmen einordnen kann. Zusétzlich lassen sich

durch zahlreiche Quellen auch die Biindnisse und die Koalitionen feststellen:

I: 321-320 v- Chr. - Antipatros, Krateros, Ptolemaios gegen Perdikkas

14 H. Frankemolle, Friihjudentum und Christentum, 52.

15 Vgl. K. Kumaniecki, Historia kultury Starozytnej Grecji i Rzymu, Warszawa 1964, 239.
17



II: 318-316 v. Chr. - Kassander, Antigonos gegen Polyperchon, Eumenes

III: 315-311 v. Chr. - Kassander, Ptolemaios, Lysimachos gegen Antigonos,
Demetrios, Polyperchon

IV: 308-301 v. Chr. - Kassander, Ptolemaios, Lysimachos, Seleukos gegen
Antigonos, Demetrios

V:288-283 v. Chr. - Pyrrhos, Ptolemaios, Lysimachos, Seleukos gegen
Demetrios

VI: 282-277 v. Chr. - Seleukos gegen Lysimachos

Aus Sicht unserer wissenschaftlichen Arbeit und mithilfe des vor kurzem zitierten
polnischen Historikers, schauen wir uns nun nédher die militdrischen Kdmpfe zwischen den vier
grofiten und, wie bereits festgestellt wurde, wichtigsten Diadochen an. In der Schlacht von
Ipson im Jahre 301 v. Chr. kam es zu einer neuen Aufteilung der Herrschaftsgebiete, zu denen
auch Judda gehorte, das seit dem Jahr 315 unter der Kontrolle des Antigonos stand. Seine
Niederlage bei dem in der heutigen Tiirkei gelegenen Ort Ipson, verursachte, dass Seleukos
Vorderasien und Syrien erhielt. Ptolemaios gelang es, die Bestdtigung seiner Herrschaft {iber
Agypten zu erreichen. Nachdem Lysimachos im Jahre 281 v. Chr. in der Schlacht von
Kurupedien gegen Seleukos verloren hatte und ums Leben gekommen war, iibernahm
Antigonos Gonatas, der Neffe des verstorbenen Antigonos, die politische und militirische
Fiihrung in Makedonien, Thrakien, Thessalien und in einigen Teilen Griechenlands. Diesem
gelang es, das Erbe seines Vaters Demetrios 1. zu {ibernehmen und das Antigonidenreich
weiterzufithren. Fiir B. Kollmann gehoren diese drei Herrscher zu den groften hellenistischen
Vertretern der GroBmacht.!® Es scheint schwierig zu sein, dieser These zu widersprechen.
Denn, wie die historischen Entwicklungen der Antike beweisen, erhielten diese drei
GroBmaichte eine bedeutende Rolle bei der Ausiibung der Herrschaft in der damaligen Zeit.

Dies sieht man auf der unten angefiihrten Karte, die die drei Diadochenreiche darstellt:

16 B. Kollmann, Einfiihrung in die Neutestamentliche Zeitgeschichte (Einfiihrung Theologie), Darmstadt 32014,
25.

18



Diadochenreiche (um 270 v. Chr.)
I Konigreich der Seleukiden

P )

X ¥ Ptolemderreich und ptol.
I o )

- $ Konigreich der Antigoniden
Pella.

Kyrene
Alexandria ¢
Memphis

{ \ 3 A
\ A L .
\ ) y —
\ \ -

>

Abb. 2: Die Diadochenreiche um 270 v. Chr'”

In der Folge des Prozesses der Erschaffung einer neuen Machtordnung wurde das
jiidische Territorium ein Teil des Ptoleméderreiches. Der deutsche Bibelforscher B. Kollmann
beschreibt Ptolemaios als einen Mann, der sich ,,die umfassende Etablierung des Hellenismus

als Geistesmacht zur Aufgabe“!®

gemacht hat. Diese Tatsache ldsst sich besonders in der
Verbreitung der griechischen Sprache erkennen, die nicht nur als Amtssprache gegolten hat,
sondern auch zum wichtigen Erkennungszeichen der Oberschicht geworden ist. An dieser Stelle
steht auch das allgemeine Wachstum der Bedeutung der Kultur im menschlichen Leben. Dieser
Entwicklungsprozess verursachte, dass das Ptoleméerreich ein Zentrum fiir die Kultur wurde.
Ein konkretes Beispiel dieses kulturellen Aufschwungs konnen wir in der Stadt Alexandrien
sehen, die in der damaligen Zeit eine Musterstadt geworden ist.!® Historisch betrachtet, war
damals Agypten ein sehr wichtiger Teil des Reiches. Es scheint, dass darauf auch W.H. Marty
hinweist, indem er iiber die Deportierung von 100. 000 Juden nach Agypten schreibt und dies
mit der grof3en Diaspora der Juden in diesem afrikanischen Staat verbindet. Zu betonen ist zwar

die hellenistische Herrschaft des Ptolemaios, aber, was die jiidische Kultur betrifft, l4sst sich in

der Ausiibung der jiidischen Traditionen eine Freiheit feststellen.?’ Diese Tatsache kann man

17" Die Diadochenreiche, in: https://emanualaltegeschichte.blogs.uni-hamburg.de/diadochenreiche/ (Stand:
16.01.2023).

18 B, Kollmann, Einfiihrung in die Neutestamentliche Zeitgeschichte, 26.

Y Vgl. B. MeiBner, Hellenismus, Darmstadt 22016, 37, 104-105.

20 W.H. Marty, Die Zeit, in der Jesus lebte, iibers. v. M. Triger / M. Miicke-Sellnrod, Dillenburg 2014, 57.

19


https://emanualaltegeschichte.blogs.uni-hamburg.de/diadochenreiche/

jedoch nicht in einem allgemeinen Kontext betrachten. Es gab unter den Juden auch
Stromungen, die sich an die Etablierung der hellenistischen Entwicklungen gut anpassten. Eine
besondere Form dieser Tendenz waren die Tobiaden, die als eine sehr prominente jiidische
Familie im Hellenismus eine neue Orientierung fanden. All diese Prozesse verursachten eine
gewisse Anndherung der jiidischen Kultur an den Hellenismus. Eine Besonderheit dieser
Verbindung zeigt die Entstehung der griechischen Bibel, der Septuaginta, die in Alexandrien

in Agypten entstanden ist.

Die politische und kulturelle Macht des Ptolemierreiches dauerte nicht ewig. Gegen
Ende des 3. Jh. v. Chr. kam es zu einer langsamen Schwéchung der Herrschaft der Ptolemaéer.
Von diesen Umstanden profitierte das Seleukidenreich, das nach Meinung von K. Kumaniecki
in vielen Aspekten an das Ptoleméerreich erinnerte.?! Seleukos, der die Dynastie der Seleukiden
griindete und der die Grenze seines Reiches von Kleinasien bis nach Baktrien festlegte, starb
im Jahr 281 v. Chr. Seinen Nachfolgern gelangen keine groBen Anderungen des Grenzreiches.
Von allen Thronnachfolgern des Seleukos scheint ein Name besonders wichtig zu sein. Dieser
ist Antiochos III der GroBBe. Obwohl er in der ersten Phase seiner Regierung die Schlacht von
Raphia gegen Ptolemaios IV. verloren hatte, galt er als einer, der seine Macht zur Zeit der
politischen Schwiéche des Ptolemierreiches iibernahm, und wie das D. Vieweger feststellt, ,,an
die GroBmachtvorstellung des Reichsgriinders ankniipften [konnte]“. 2> Diese Meinung
bestdtigten die Eroberungen des Herrschers vom Seleukidenreich. Antiochus der GroBe
eroberte die restlichen Teile Kleinasiens und die Gebiete bis nach Indien und das heutige
Afghanistan. Nach dem Tod von Ptolemaios IV. gewann er die Schlacht von Paneas (200 v.
Chr.) und iibernahm die Herrschaft {iber die Levante. Das an Macht wachsende Reich wurde
schnell von den Romern als Bedrohung angesehen. Diese Tatsache ldsst sich durch seine
militdrischen Aspirationen bestitigen, und besonders durch seinen Feldzug in Thrakien. Bei all
diesen historischen Fakten ist es wichtig, die Meinung des deutschen Bibelforschers Ch. Frevel
zu beriicksichtigen und noch zusitzlich auf die die ganze Zeit vorhandene Gefahr seitens der
Ptolemder hinzuweisen. Sie iibten zwar {iber Syrien und Paldstina keine politische Herrschaft
aus, aber sie wollten dennoch die Wiederherstellung des alten Einflusses. Zusitzlich verweist
der Wissenschaftler auf die Parther, die ihre Position in der Region immer starker proklamieren

wollten.?

2 K. Kumaniecki, Historia kultury Starozytnej Grecji i Rzymu, 245.
2 D. Vieweger, Geschichte der biblischen Welt. Persische bis rémische Zeit, Bd. 3, Giitersloh 2019, 123.
2 Ch. Frevel, Geschichte Israels (KStTh), Stuttgart 22018, 372.

20



Diese Probleme forderten von Antiochus dem Groflen ein besonderes Konnen. Professor
W.H. Marty vertritt die These, dass der Herrscher einen sehr groBen Fehler beging, als er
beschloss, im Zuge seines militdrischen Kampfzuges die in Makkedonien bereits anwesenden
Romer anzugreifen.?* Die Folgen dieser Entscheidung bzw. der Niederlage waren sehr
vielseitig. Der Sohn Antiochus IV wurde als Geisel nach Rom verschleppt. Das Reich des
Antiochus wurde zum Zahlen des Tributs verpflichtet. Zusétzlich wurden die Seleukiden noch
vor neue Herausforderungen gestellt, zu denen die innerpolitischen Probleme wie die
Auseinandersetzungen mit diversen politischen Stromungen gehorten. An dieser Stelle sind

noch die drangenden Parther zu betonen, die aus Eurasien die Levante erobern wollten.

Zu einer Besserung der Situation kam es nach dem Tod von Antiochus nicht. Sein
Nachfolger wurde Seleukos IV. Um die finanzielle Lage seines Herrschaftsgebietes zu retten,
erhohte er die schon damals hohen Steuern. Das Volk, das diese Entscheidung besonders spiirte,
waren die Juden, die man mit hoheren Abgaben belastete. Wéhrend dieser schwierigen
Entwicklungen gelang es dem nach Rom verschleppten Sohn von Antiochus dem Grofen
zurlickzukehren. Unter dem Befehl von Seleukos IV. iibte er seine begrenzte Macht aus, bis er

den Konig ermordete und den Thron iibernahm.

Obwohl der neue Konig des Seleukidenreiches seine Macht genieen konnte, blieb er
von den alten Problemen nicht verschont. Die Steuereinnahmen und die Zahlungen an Rom
verursachten grole Unruhe in der Bevolkerung. Zusédtzlich begann sich Antiochus IV. sehr
stark in die Politik Agyptens einzumischen, das mit den Seleukiden familiir verbunden war.?®
Diese Tatsache fand keine Akzeptanz bei den Romern, bei denen der neue Herrscher immer
mehr Arger bereitete. Dies lieB sich besonders im Hinblick auf die durch die innenpolitischen
Konflikte in Agypten verursachte Storung bei den Lieferungen des Getreides an Rom
nachvollziehen.?® Neben dieser Problematik blieb die Situation im Reich angespannt. Diese
verschlechterte sich diametral nach dem romischen Edikt iiber die Erh6hung des Tributes. Um

die Romer nicht zu verdrgern und dadurch seine Herrschaft zu gefédhrden, beschloss der Konig,

24 W.H. Marty, Die Zeit, in der Jesus lebte, 59.

25 Antiochus II1. niitzte die wirtschaftliche und politische Schwiche des Ptolemierreiches und zwang Ptolemaios
V. die seleukidische Prinzessin Kleopatra I. zu heiraten. Aus dieser Ehe gingen drei Kinder hervor: Ptolemaios
VL., VII. und Kleopatra II. Unter den Geschwistern entstand ein Konflikt {iber die Thronnachfolge. Neben Rom,
das sich in diese Streitereien einmischte, beschloss sich auch Antiochus zu engagieren und sich dabei militérisch
zu beteiligen.

26 Vgl. Erndhrung der Antike, in: https://www.carnuntum.at/de/aktuelles-in-und-ueber-carnuntum/roemisch-

kochen/ernaehrung-in-der-antike-grundnahrungsmittel-und-versorgung (Stand: 22.01.2023).
21


https://www.carnuntum.at/de/aktuelles-in-und-ueber-carnuntum/roemisch-kochen/ernaehrung-in-der-antike-grundnahrungsmittel-und-versorgung
https://www.carnuntum.at/de/aktuelles-in-und-ueber-carnuntum/roemisch-kochen/ernaehrung-in-der-antike-grundnahrungsmittel-und-versorgung

das Geld bei den Juden zu suchen. Er erh6hte ihnen die Steuern und raubte ihre Schitze, zu
denen auch die gehorten, die im Tempel zur religiésen Praxis dienten. 2’ Was diese
Entscheidungen verursachte und wie Aniochus bei der jiidischen Bevolkerung angesehen
wurde, schildert wie folgt, W.H. Marty: ,,Er war von Arroganz getrieben und kdmpfte
leidenschaftlich fiir die Verbreitung und den Sieg der griechischen Kultur. Im Gegensatz zu den
Ptolemdern, die den Juden die griechische Lebensart nie aufgezwungen hatten, wollte
Antiochus seine Untergebenen hellenisieren — besonders aber die ihm so verhassten Juden. Er
verlangte von ihnen, ihr Judentum aufzugeben und sich anzupassen, wobei er die Dissidenten
mit gnadenlosen und brutalen Mitteln verfolgte; dies fiihrte dazu, dass die Juden fiir ihre

28

Unabhéngigkeit kampften.

Im Zuge der politischen Entscheidungen des Antiochus, auf die, wie bereits festgestellt
wurde, die Hellenisierung und die Umsetzung der eigenen Vorstellungen groen Einfluss
hatten, flihrten die weiteren Entwicklungen unter den Juden zum Verbot der Befolgung der Tota
(z.B. keine Beschneidung, keine Feier des Sabbats) oder zur zwanghaften Durchfiihrung der
diversen Feste zu Ehren der griechischen Gétter, wie z.B. Zeus. Die Kronung der neuen
religidsen Ordnung war aber die Entweihung des Tempels in Jerusalem und seine Nutzung als
Zeus-Tempel. Derartige Methoden der Machtausiibung verursachten in der jiidischen
Bevdlkerung massive Proteste, die im Jahre 166 v. Chr. zum militirischen Aufstand gegen
Antiochus und die durch ihn proklamierte hellenistische Kultur fiihrten. An der Spitze der
Ausschreitungen  stand Judas  Makkabaios, nach dem die Ausschreitungen,
,Makkabderaufstand“ benannt wurden. Obwohl die seleukidischen Truppen Widerstand
leisteten, gelang es den Freiheitskdmpfern, nicht nur den ,,véterlichen Kult* in Jerusalem wieder
zu erlauben, sondern auch die Gebiete zu erobern bzw. die Juden zu befreien. Die Macht der
Makkabier als Familie gewann an Bedeutung, besonders nach dem Tod des Antiochus im Jahr

164.

Drei Jahre spiter starb Judas Makkabaios im Kampf. Der Nachfolger wurde sein Bruder
Jonathan und dessen Nachfolger der zweite Bruder Simon. Das Resultat seiner Macht war die
Stabilisierung der Innen- und AuBenpolitik und letztendlich auch die Schaffung eines
unabhingigen jiidischen Staates. Als Datum sehr wichtig erwies sich in der Entstehung der
neuen jlidischen Macht das Jahr 165 v. Chr. In diesem Jahr wurde der Tempelkult zur Ehre
JHWHs wiedereingefiihrt. Derartige Erfolge fiihrten auch zur Griindung der hasmonéischen

27 Vgl. 1 Makk 6, 1-4; 2 Makk 1, 13-16; 9, 2.
28 W.H. Marty, Die Zeit, in der Jesus lebte, 60.
22



Dynastie, fiir die nicht nur die Proklamierung der Unabhéngigkeit wichtig war, sondern auch
die VergroBerung der Gebiete. Diese Pldne und Triumphe waren nach W. Oswald und M. Tilly
durch die Biindnisse zwischen den jiidischen Anfiihrern und den Romern mdglich, fiir die die
Seleukiden ein groBer Feind waren.?” Ein zusitzlicher Vorteil fiir die Freiheitskdmpfer waren
auch die Thronrivalititen im seleukidischen Reich. Diese zum gréfiten Teil interfamilidren
Auseinandersetzungen fithrten zur Schwichung der bereits abgeschwéchten Herrschaft der

Seleukiden, was die Juden eben ausniitzten.

Die politische Autoritit der Makkabder, an deren Spitze Johannes Hyrkanos I. stand,
wuchs. Obwohl der Sohn von Simon Makkabaios sein Territorium vergroferte, wurde er bis zu
seinem Tod im Jahr 104 v. Chr. mit den vielen feindlichen Stromungen am koniglichen Hof
konfrontiert. Der Grund dafiir war der Widerstand bei der Torainterpretation der Hasmonéer,
was man, wie B. Eckhard feststellt, z.B. im Fall der Iduméder gut sehen kann. Nach der
Eroberung der siidlichen Gebiete von Judda und der Unterordnung der Iduméer wurde dieses
Volk durch die Beschneidung mit dem gleichen Status eingestuft wie die Juden. Unter vielen

Juden sorgte diese Eingliederung fiir Emporung und Inakzeptanz.>°

Eine groBere Unruhe im jlidischen Staat verursachte die politische und militirische
Machtausiibung des Sohnes von Johannes Hyrkanos, Alexander Jandus. Die Griinde dieser
Situation sind fiir die Historikerin M. Feinberg-Vamosh in den Aspirationen des neuen
Herrschers zu suchen, der trotz der Aufgabe als Hohepriester, ,,sich den Konigstitel zugelegt
hatte.“3! Die Pharisder waren gegen eine derartige Vorgehensweise. Auf der anderen Seite des
Konfliktes standen die Sadduzder. Die Streitigkeiten verschlimmerte noch die durch den Konig
eingefiihrte Hellenisierung der jliidischen Briuche. All das verursachte einen inneren Konflikt,
der 6 Jahre dauerte und mit groBer Brutalitit bekdmpft wurde.’? Die angespannten Verhéltnisse
zwischen den beiden Parteien endeten auch nicht mit dem Tod von Konig Alexander im Jahre
67 v. Chr. Nach seinem Ableben iibernahm seine Frau Salome Alexandra die Herrschaft. Um
ein gewisses Gleichgewicht im Staat zu bewahren und somit einen Grund fiir den Frieden zu
schaffen, beschloss die Konigin, ihrem iltesten Sohn Johannes Hyrkanos II, hinter dem die

Pharisder standen, das Amt des Hohepriesters anzuvertrauen. Der zweite Sohn, Aristobulus II.,

2 Vgl. W. Oswald / M. Tilly, Geschichte Israels. Von den Anfiingen bis zum 3. Jahrhundert n. Chr. (GK),
Darmstadt 2016, 120.

30'Vgl. B. Eckhhard, Ethnos und Herrschafi. Politische Figurationen jiidischer Identitiit von Antiochos III. bis
Herodes I (Studia Judaica, Bd. 72), Berlin — Boston 2013, 312-314, 321-324, 334 u. 339f.

3 M. Feinberg-Vamosh, Land und Leute zur Zeit Jesu, iibers. v. B. Steinhauer, Diisseldorf 2001, 7.

32 Vgl. Flavius Josephus, Jiidische Altertiimer XII - XV, Bd. 2, iibers. v. H. Clementz, Altmiinster 2022, 85-92.

23



auch Aristobul genannt, wurde dagegen mit der militérischen Fiihrung betraut. Im Kreis seiner
Befiirworter standen die Sadduzier, die im Konflikt mit den Pharisédern waren. Nach ein paar
Jahren der relativen innenpolitischen Stabilitit, die M. Feinberg-Vamosh Salome zuschreibt,

starb die K6nigin und die Streitigkeiten brachen mit neuer Kraft aus.*?

Die beiden Geschwister standen an der Spitze der sich gegenseitig bekdmpfenden Lager.
Die beiden Briider erhoben den Anspruch auf den Titel des Hohepriesters, der mit sehr vielen
Vorteilen und besonders mit viel Macht verbunden war. Der Hohepriester besall die hochste
Autoritét bei religiosen Fragen, hatte die Aufsicht iiber alle Gottesdienste, durfte den Raum mit
dem Allerheiligsten im Tempel betreten und in seinen Kompetenzen standen auch die
Verwaltung des Tempels, sowie die Kontrolle iiber viele Aspekte der 6ffentlichen Verwaltung.
Zusitzlich war der Hohepriester seit der Zeit der Makkabéer der oberste politische Fiihrer des
Volkes und der Vorsitzende des Hohen Rates.** Im Lichte solcher Privilegien und Sonderrechte
wollte jeder von den Briidern diesen geistlichen Titel fiir sich haben. Aufgrund der Tradition
stand jedoch diese Funktion dem élteren Sohn Hyrcanus zu, womit Aristobulus nicht

einverstanden war.

Der so entstandene Konflikt bekam eine derartige Dynamik, dass es im jiidischen Staat
zu einem Biirgerkrieg kam. In der ersten Phase des Kampfes erwies sich der Jiingere der Briider
als Sieger, dessen Kronung ihm nicht nur den Konigstitel sondern auch das Recht zur Ausiibung
der Priesterschaft brachte. Diese Tatsache veridnderte sich mit der Entscheidung der Romer,
sich in den jiidischen Biirgerkrieg einzumischen. Den Grund dafiir sieht M. Feinberg-Vamosh
vor allem in der mdglichen Eskalation des Konfliktes und deswegen ,.fiirchteten [die Romer]
(...) Streitigkeiten am Rand ihres Reiches.“*> Mit der direkten Aufgabe, den Kdmpfen unter
den Juden ein Ende zu setzen, wurde der romische Feldherr Pompeius beauftragt, der zu dieser
Zeit gegen den Armenierkonig in Syrien kdmpfte. Nachdem Gnaeus Pompeius Magnus seine
militdrischen Ziele gegen Konig Tigranes erreicht hatte, kam er im Jahr 63 v. Chr. mit seinen
Legionen nach Paldstina und stellte sich auf die Seite des dlteren Bruders. Die Reaktion von
Aristobulos war aus der Perspektive der weiteren Entwicklungen katastrophal. Er
verbarrikadierte sich mit seinen Soldaten in Jerusalem und verteidigte sich dort drei Monate

lang, bis die Romer mit den Soldaten des Hyrkanos die Stadt eingenommen hatten.

33 Vgl. M. Feinberg-Vamosh, Land und Leute zur Zeit Jesu, 7.
3 Vgl. Makk 14, 41-44.
35 M. Feinberg-Vamosh, Land und Leute zur Zeit Jesu, 7-8.

24



Im Zuge der weiteren politischen und militdrischen Handlungen wurden alle Anhinger
des Aristobulos II. brutal bestraft. Er selbst wurde festgenommen und nach Rom gebracht, wo
er schlielich im Jahr 49 v. Chr. starb. Der verdringte Hohepriester Hyrkanos wurde wiederum
in sein Amt eingesetzt. Diese Funktion durfte er aber nicht mehr in diesem groen Ausmafl
ausiiben, denn schon 57. v. Chr. wurde ihm jegliche politische Fiithrung durch die Romer
entzogen. Judda mit dem jlidischen Staat der Hasmonder wurde offiziell unter die Macht des
Roémischen Imperiums gestellt. Uber die Situation der Juden und ihres Staates schreiben, wie
folgt, W. Oswald und M. Tilly: ,,Das Konigtum und das erbliche Hohepriesterum in Jerusalem
wurden abgeschafft, simtliche militdrische Anlagen und Festungen in Judida wurden zerstort.
Zwar gestand der romische Feldherr den Judédern die Selbstverwaltung ihres Gemeinwesens zu,
ebenso dem Tempel das Privileg, Steuern und Abgaben fiir kultische Zwecke zu erheben, doch
(...) [musste der jlidische Staat als] (...) sichtbares Zeichen seiner Abhidngigkeit als
Klientelstaat (...) fortan harte Tributzahlungen an Rom entrichten.**® Diese Situation ldsst sich
auch durch konkrete Ereignisse nachvollziehen, und besonders durch die Einrichtung der
Provinz Syria, was zwischen den Jahren 64 und 63. stattgefunden hat. Dem neuen rdmischen
Gebiet wurde auch ein neuer Herrscher, Statthalter Scaurus, zugeteilt, der seine Macht im
Namen des Imperiums ausiiben durfte. Diese Tatsache sah aber in Judda anders aus, das nur
teilautonom sein durfte. Laut den historischen Untersuchungen von Ch. Frevel war diese
Teilautonomie besonders auf die Funktion des Hohepriesters ausgerichtet. So schreibt er
dariiber: ,,.Der Hohepriester hat Jurisdiktions- und Exekutivgewalt, bleibt aber zugleich

vollstindig abhidngig von Rom.’

Die politische Lage dnderte sich unter dem Statthalter Aulus Gabinius. Die Erhéhung
der Steuern fiir die Finanzierung der rémischen Truppen und der jiidische Konflikt um den Titel
des Hohenpriesters fithrten zum Aufstand unter den Juden gegen die Romer. Der Aufstand
Alexanders und Antigonus’, der von den Historikern so genannt wird, wurde schnell militérisch
bekdmpft. Wihrend dieser Kdmpfe wurde auch der aus der romischen Gefangenschaft
geflohene, ehemalige Hohepriester Aristobulos umgebracht. Eine der grofen Folgen dieser
militdrischen Auseinandersetzung war die Einschrankung der Macht des Hohepriesters, die sich

von nun an auf den kultischen Bereich bezog.®

36 W. Oswald / M. Tilly, Geschichte Israels, 131.
37 Ch. Frevel, Geschichte Israels, 407.
38 Ebd.

25



Die politischen Wirren lieBen sich nicht nur auf Judda beschrinken. Das Romische
Imperium musste sich ebenso den inneren Problemen und Machtkdmpfen stellen. Das grofle
Triumvirat, das im Jahre 60 v. Chr. als Biindnis zwischen Markus Licinius Crassus, Gnaeus
Pompeius Magnus und Gaius Julius Caesar zusammengeschlossen wurde, um die gesamte
Politik bzw. die Macht im Reich zu regeln, brach auseinander. Im Jahre 53. v. Chr. starb Crassus
im Kampf gegen die Parther. Unter den beiden weiteren Herrschern kam es zum Kampf um die
Herrschaft, die letztendlich Caesar gewinnen konnte. Die bereits in diesem Kapitel zitierte
Wissenschaftlerin M. Feinberg-Vamosh stellt in ihren Untersuchungen fest, dass die Juden im
Konflikt zwischen Pompeius und Caesar auf der Seite des Zweiten waren. Den Grund dafiir
sieht sie in der Vergangenheit. Als Pompeius mit seinen Legionen Jerusalem eroberte und
Aristobulus besiegte, ging er in den Tempel hinein, um aus Neugier das Allerheiligste zu sehen.
Die Tat, wie dies die jlidische Historikerin beschreibt, ,,haben die Juden Pompeius nie vergessen

und verziehen.*3?

Als grofler Befiirworter fiir Caesar erwies sich Antipater, auch Antipas genannt, der
unter den Hasmonéern zum Gouverneur von Idumoa erwéhlt wurde. Als Dank dafiir und auch
fiir die Hilfe, den Aufstand Alexanders und Antigonus® niederzuschlagen, besonders aber fiir
seine militdrische Unterstiitzung der rémischen Truppen in Agypten, erhielt er vom neuen
romischen Herrscher den Titel ,,Statthalter”. Bei der Belohnung der Juden fiir die Treue wurde
auch Hyrkanos nicht {ibergangen, der zum Hohepriester ernannt wurde. Auflerdem erlaubte
Casar viele Privilegien fiir das jiidische Volk. W.H. Marty schreibt dariiber, wie folgt: ,,Er
gewidhrte den Juden Religionsfreiheit und gab ihnen die Erlaubnis, die Mauern in Jerusalem,
die Pompeius hatte niederreiBen lassen, wiederaufzubauen.“*’ Unter diesen Verhéltnissen
ernannte der herrschende Antipater seinen dlteren Sohn Phasael zum Verwalter von Judéda und

Peria, den zweiten Sohn Herodes aber zum Verwalter von Galil4a.

Obwohl die Familie von Antipas von nun an grof3e Macht genieflen konnte, wurde sie
stets mit den Vorwiirfen der Juden konfrontiert, die, wie das D. Vieweger feststellt, in ihrem
rasanten Aufstieg ,,Neid und Angst* sahen.*! Es scheint, dass bei der Anerkennung der
Autoritit von Antipas und seinen S6hnen auch die Herkunft der Familie eine bedeutende Rolle
gespielt hat. Nicht anders hat die Herkunft von Antipas Hyrkanos gesehen. Das Problem war

auch die befiirwortende Politik des Statthalters gegeniiber den Iduméern. All das 16ste die

39 M. Feinberg-Vamosh, Land und Leute zur Zeit Jesu, 8.
40 W.H. Marty, Die Zeit, in der Jesus lebte, 117.
41D, Vieweger, Geschichte der biblischen Welt, 236.

26



jlidischen Proteste aus und fand keine Akzeptanz.*? Aus diesem Volk der Iduméer stammte
nidmlich Antipas. Das Gesetz der Juden sagte aber: ,,Nur aus der Mitte deiner Briider darfst du
einen Konig iiber dich einsetzen™ (Dtn 17, 5). Die familidre Situation in der Gesellschaft
verschlechterte auch die Person Herodes, der bei den Galildern aufgrund seiner Politik immer
weniger Ansehen gewann.*? Die negative Einstellung zur Familie von Antipas vergroBerte sich
noch zusitzlich, weil Herodes im Prozess gegen Hezekias einen Anfiihrer eigenméichtig
hinrichten lieB. Er lieB ihn und seine Anhénger hinrichten, ohne vorher die Geklagten vor
Gericht zu stellen. Ein derartiges Ubergehen des jiidischen Gesetzes ermdglichte den
Familiengegnern, den jungen Herodes vor das Synhedrion, den jiidischen Hohen Rat, zu stellen.
Die Ernsthaftigkeit der mdglichen Anklage und die eventuellen Folgen fiir das Romische
Imperium, in dem sowohl Herodes als auch sein Vater mit dem Bruder die Interessen der Romer
vertraten, motivierte den Statthalter von Syrien, Sextus Caesar, zu intervenieren und den
geklagten Sohn von Antipas unter seinen Schutz zu stellen. Angesichts dieser Tatsache riskierte
der Hohe Rat keinen Konflikt mit Rom und musste Herodes frei lassen. Um die Position
Herodes unter den Juden zu stdrken, wurde er von den Romern mit mehr Macht betraut. Im
Zuge dieser politischen Handlung wurde Herodes zusétzlich zu seinen fritheren Funktionen
noch zum Statthalter von Samaria und den heutzutage nicht mit Sicherheit definierten Gebieten
von Koilesyrien bestellt. Die Historiker A. Toynbee und H. Leutner meinten, dass der jiingere
Sohn von Antipas merken musste, wie viel die romische Macht in diesem Weltteil bedeutete
und dass die Unterstiitzung dieser Herrschaft nur Vorteile fiir ihn bringen konnte.** Diese These
lasst sich durch den anderen Historiker Flavius Josephus bestdtigen, der {iber Herodes
Folgendes schreibt: ,,Herodes hielt es ndmlich fiir klug, den R6mern diesen Dienst zu erweisen

und sich ihr Wohlwollen auf fremde Kosten zu erringen®.4>

Eine groBe Unruhe in der damaligen Weltordnung, die aus jiidischer Sicht in den
romischen Hénden lag, brachte im Jahre 44. v. Chr. die Ermordung von Caesar durch Marcus
Iunius Brutus und Gaius Longinus Cassius. Der aus diesem Grund entstandene Biirgerkrieg
verursachte die Teilung des Imperiums in zwei Teile. Im Osten herrschte Markus Antonius und

im Westen Oktavian. Von den Kriegswirren schienen wiederrum die Gegner von Antipater zu

42 Vgl. B. Eckhhard, Ethnos und Herrschaft, 312-314, 321-324, 334 u. 339f.

43 Vgl. B. O’Relly / M. Dugard, Killings Jesu. Die wahre Geschichte, iibers. v. S. Schuhmacher / B. Jendricke,
Miinchen 2014, 111.

4 Vgl. A. Toynbee / H. Leutner, Auf diesen Felsen. Das Christentum — Grundlage. Weg zur Macht, London 1966,
44,

4 Flavius Josephus, Jiidische Altertiimer XIV, Bd. 2, 117-118.

27



profitieren, denen es gelang, diesen zu vergiften. Die zweite Gruppe, die die instabile politische
Situation ausniitzen wollte, bildete Antigonos, der Sohn des ermordeten Aristobulos III. Er
wollte das Ziel seines Vaters erreichen und seinen Onkel, Hyrkanos, vom Thron des
Hohepriesters absetzen. Bevor es aber zu den blutigen Auseinandersetzungen unter den Juden
kam, reisten die beiden Briider Phasael und Herodes mit Hyrkanos zu Mark Anton und brachten
ihm zahlreiche Geschenke. Er bestétigte Johannes Hyrkanos II. in seinem Amt als Hohepriester
und Ethnarch. Die Geschwister erhielten jedoch einen neuen Titel und durften sich ab nun

Tetrarchen nennen, was so viel wie Gebietsherrscher bedeutete.

Die neuen Titel beschiitzten Phasael und Herodes jedoch nicht vor den Pldnen des
Antigonos. Er niitzte die Abwesenheit von Mark Anton, der sich in Agypten bei Kleopatra VII
befand, und verbiindete sich mit den Parthern, indem er ihnen groBen Reichtum versprach,
sobald sie ihm geholfen hitten, ihn zum Hohepriester in Jerusalem zu machen. Die Parther
versprachen Unterstiitzung und fielen in Syrien ein. Mithilfe der parthischen Truppen drang
Antigonos in Jerusalem ein. W.H. Marty beschreibt es so: ,,Aber selbst nach einem langen
Kampf konnte er Herodes nicht bezwingen.“*¢ Weiter konnen wir noch lesen: ,,Dann kam der
General der Parther nach Jerusalem und schlug ein Treffen vor.“4” Dahinter war jedoch eine
Intrige geplant, durch die man Herodes, Phasael und Hyrkanos gleich besiegen wollte. Diese
Pléne erkannte der Tetrarcher Herodes rechtzeitig und brachte sich in Sicherheit. Phasael und
Hyrkanos, die am Treffen teilgenommen hatten, wurden von den Parthern und Antigonos
festgenommen. Die Erkldrung dieser Vorgangsweise der Parther ist fiir M. Feinberg-Vamosh
eine besondere Taktik. Die Wissenschaftlerin meint, dass das parthische Volk den Biirgerkrieg

gewinnen wollte, dabei aber alles tat, um nicht in den jiidischen Krieg eingezogen zu werden.*

Die Festnahme bewirkte nicht nur die Gefangenschaft, sondern fiihrte zur bewussten
Verletzung des amtierenden Hohepriesters. Er durfte nimlich nun nach dem Gesetz sein Amt
automatisch nicht mehr erfiillen, da dieses Amt nur fiir Ménner vorgesehen war, die keine
korperlichen Einschrankungen hatten. Nachdem Hyrkanos die Ohren abgeschnitten worden
waren, war er von seinen Pflichten entbunden. Phasael starb dagegen in der Gefangenschaft.
Der Einzige, dem es gelungen war, der Falle zu erkommen, war Herodes. Er floh mit seiner
Familie und seinen Truppen und fand Zuflucht in Rom. Dort erhielt er Hilfe von Mark Anton

und von Oktavian. Auch der Senat war bereit, dem Tetrarchen zu helfen. Als sichtbares Zeichen

46 W.H. Marty, Die Zeit, in der Jesus lebte, 123.
47 Ebd.

48 M. Feinberg-Vamosh, Land und Leute zur Zeit Jesu, 11.
28



der Anerkennung und der Unterstiitzung seitens des Imperiums wurde er zum Konig (Rex,
socius et amicus populi romani) von Judda ernannt. Die Forscher W. Oswald und M. Tilly
bemerkten in ihren Untersuchungen iiber die Geschichte Israels, dass dieser Titel ,,nur ad
personam und auf Lebenszeit (...) [verlichen wurde. Dabei] durfte [er] keine eigene

AuBenpolitik betreiben und hatte nur das Pragerecht fiir Kupfermiinzen.**

Mit dem neuen Titel und mit der militarischen Unterstiitzung durch die Romer begann
Herodes langsam sein Konigreich zuriickzugewinnen. Im Sommer 37 v. Chr. nahm er nach
brutalen und oft gnadenlosen Ké&mpfen Jerusalem ein, wodurch er alle seine Feinde besiegen
konnte. Auf Befehl von Mark Anton wurde Antigonos ein paar Jahre spéter hingerichtet. Diese
Tatsache musste Herodes sehr erleichtern, denn, wie W.H. Marty bemerkt, musste er damit
rechnen, dass Antigonus die Romer ,,von seinem rechtméfBigen Anspruch auf den Thron (...)
[hitte liberzeugen konnen].*>° Die Brutalitit Herodes® fithrte zu Hinrichtung aller Anhénger
des vor kurzem inthronisierten Hohepriesters, zu denen vor allem die Sadduzéer gehorten. Der
Hohe Rat wurde neu organisiert und in der Folge dieses Prozesses durfte er nur in religidsen
Angelegenheiten agieren. Konig Herodes, auch Herodes der GroBle genannt, begann seine
Herrschaft zu stabilisieren. Wir konnen annehmen, dass ihn seine Erfahrungen dazu
motivierten, sich auf eine gute militdrische Unterstlitzung zu konzentrieren. Daher finanzierte
er mit eigenen Mitteln die Stationierung einer romischen Legion in Jerusalem. Zusétzlich baute
er diverse Festungen, wie z.B. die Festung Antonia. Wiederum konnen wir annehmen, dass die
Pléane des Konigs groe Befiirwortung in Rom fanden. Es ist doch an dieser Stelle nicht zu
iibersehen, wie problematisch die Provinz Syrien war. Deswegen schreiben B. O’Reilly und
M. Dugard auch iiber dieses Gebiet: ,,In dieser Region [fanden] mehr Aufstinde als irgendwo

sonst im machtigen Romischen Reich [statt].«!

Die neue Herausforderung nach der Sicherung seines Thrones war fiir Herodes die
Ernennung eines neuen Hohepriesters. Mit dem hochsten religiosen Amt wurde Hananiel aus
dem Stammbaum des Hohepriesters Zadok betraut. Er gehorte jedoch nicht zu den Nachfolgern
der Hasmonder, die sich als die Privilegierten und Rechtsinhaber flir die Ausiibung des
priesterlichen Dienstes sahen. Die Mutter von Herodes‘ Frau sprach sich in diesem Konflikt fiir
ihren Sohn Aristobulus aus, was zur Absetzung von Hananiel fiihrte und letztendlich auch zur

Einflihrung von Aristobulus. Dieser wartete mit seiner Mutter Alexandra nur darauf, wie man

4'W. Oswald / M. Tilly, Geschichte Israels, 136.
S0'W.H. Marty, Die Zeit, in der Jesus lebte, 127.
SI'B. O’Relly / M. Dugard, Killings Jesu, 76.

29



den Konig entmachten konnte und versuchte stets, Herodes unter den Juden zu diskreditieren.
Herodes wartete nur auf eine gute Gelegenheit. Er brachte ihn um und setzte nochmals den
zuvor abgesetzten Hananiel erneut ein. Dadurch konnte Herodes zwar die Stimmung im Volk
verbessern, da ihn seine religiose Autoritdt davor bewahrte, ins schlechte Licht gestellt zu
werden, jedoch brachte ihm diese Entscheidung viele Feinde unter den Familienmitgliedern.
Die Methode des Konigs, eventuelle Bedrohungen aus dem Weg zu rdumen, war der Mord, wie
man am Beispiel von Aristobulos sehen konnte. Er zdgerte deswegen nicht und liel seine
Schwiegermutter und seine Frau toten. Mit demselben Schicksal musste jeder rechnen, der sich

gegen den Konig erhob bzw. seine Herrschaft in Frage stellte.

Bei all den negativen Seiten Herodes™ miissen wir nach H. Frankemélle feststellen, dass
sein Bild auch positive Ziige hatte. Denn, wie der deutsche Bibelwissenschaftler meint, wurde
durch seine Politik eine hohe Steuer eingehoben, was zu einer enormen Zunahme des
wirtschaftlichen Einkommens fiihrte. Das, was in diesem Zusammenhang wichtig erscheint, ist
auch seine groBe Bereitschaft, angesichts des Notjahres 24/23 v. Chr., dem jiidischen Volk
betrichtliche Steuersummen zu erlassen. Im Kontext seiner Machtausiibung ist auch der
bauliche Aufschwung im Land zu betonen. Man baute neue Stralen, Stidte wie Samaria oder
Céasarea und forderte die hellenistische Kultur. Dies durfte man besonders in Jerusalem
wahrnehmen, das ,,er zur hellenistischen Stadt ausbauen [lie3], und nicht zuletzt liel er auch
den Tempel selbst seit 20 v. Chr. mit groem Glanz neu bauen. Dabei war er klug genug, ihn —
gemil der Tota — von Priestern errichten zu lassen, die vorher zu Bauarbeitern ausgebildet

wurden. ‘2

Die Meinung von H. Frankemdlle ldsst uns die Auffassung des anderen deutschen
Wissenschaftlers, P. Schifer, besser verstehen, der die Taten Herodes® aus der Perspektive
seiner Macht betrachtet, die von Rom abhéngig war und deretwegen er auch die Ideen des
Romischen Imperiums in seinem Reich umsetzte. So schreibt der Historiker: ,,Durch die
Ernennung des Herodes zum Konig dnderte sich die staatsrechtliche Grundlage auch insofern,
als nicht mehr die iiberlieferten ,Gesetze der Viter* die Basis der Rechtsordnung bildeten,
sondern die Gesetze des romischen Reiches: die Torah als Rechtsgrundlage wurde durch das

« 53

romische Rechtssystem ersetzt“. > Die so durch ihn durchgefiihrte bzw. unterstiitzte

Romanisierung der jiidischen Bevdlkerung sah man in der 6ffentlichen Ehrung des Kaisers, fiir

52 H. Frankemélle, Friihjudentum und Christentum, 113.
33 P. Schifer, Geschichte der Juden in der Antike. Die Juden Paldstinas von Alexander dem Grofen bis zur

arabischen Eroberung, Stuttgart 1983, 103.
30



den er nicht nur einen Tempel in Samaria oder in Cisarea bauen lie8, sondern fiir den auch
Festspiele veranstaltet wurden. Zeichen der Romanisierung war auch das Schmiicken des
Haupteingangs zum Tempel in Jerusalem mit einem goldenen Adler, der fiir viele Juden ein

Symbol der Romer war.

Aus der Perspektive dieser zwei Spannungsfelder, zu denen der Gehorsam Roms
einerseits und allgemein betrachtet, die Akzeptanz jlidischen Riten und Gesetzte andererseits
gehoren, lohnt es sich, die Umstinde um die Erbschaft und somit die Erbfolge zu betrachten.
Denn, wie M. Feinberg-Vamosh beschreibt, musste sich Kaiser Augustus, der als Oktavian den
Gewinn des Konfliktes mit Marcus Antonius zichen konnte, nach der Weihe des neuen
Jerusalemer Tempels den neuen Herrscher des Imperiums stellen und seinen Thronnachfolger
nennen.>* Herodes, der insgesamt mit 10 Frauen verheiratet war, musste sich zwischen den zwei
Sohnen Alexander und Aristobulus entscheiden. Die beiden waren S6hne von seiner Frau
Marianne, die er gleichzeitig mit ihrer Mutter Alexandra hatte ermorden lassen. Die
Geschwister befanden sich jedoch seit ldngerer Zeit auf dem kaiserlichen Hof, wo sie eine
Ausbildung bekamen. Durch sein Geschick, das Herodes bereits frither beim Kaiser hatte
beweisen konnen, als dieser von ihm Rechenschaft verlangte, warum er auf der Seite des
Marcus Aurelius stehe, konnte er Zeit gewinnen. Der Wissenschaftler K. Dorn meint, dass der
Konig sich mit dieser Entscheidung sehr schwer getan hat.>> Ob Herodes tatsdchlich derselben
Meinung war wie der Kaiser, dass nur diese zwei seiner Kinder bzgl. der Nachfolge in Frage
kémen, ldsst sich nicht bestétigen. Diese Situation zeigt jedoch, wie sehr der Konig an die Macht
des Imperiums gebunden war. Seine Position war einzig und allein vom Romischen Reich
abhéngig. Wiederum durch interfamilidre Beschworungen fielen die beiden S6hne bei Herdoes
in Ungnade und wurden dann spéter zum Tode verurteilt. Den Konflikt in der Familie niitzte
ein anderer Sohn von Herodes, nimlich Antipas, der schlieflich durch den Kaiser auch als
Nachfolger anerkannt wurde. Diese Anerkennung half ihm aber nicht, da Herodes der Grof3e
erfuhr, dass er, seinen Vater toten wollte, um auf diese Art und Weise schneller den Thron
besteigen zu konnen. Da lie8 Herodes auch diesen Sohn umbringen. Dies geschah 5 Tage vor

dem Tod des Konigs, der in der Zwischenzeit gesundheitlich schwécher geworden war.

Nachdem Herodes im Jahre 4 v. Chr., also nach 35 Jahren seiner Herrschaft, gestorben

war, fand man in seinem Testament seinen letzten Willen, den er nach laut B. Kollmann nach

5% M. Feinberg-Vamosh, Land und Leute zur Zeit Jesu, 13.
55 Vgl. K. Do, Basiswissen Bibel: Das Neue Testament, Paderborn 2016, 36.

31



der Hinrichtung Antipaters gedndert hatte. ° Laut seinem Testament sollten die
Herrschaftsgebiete {iber die die Geschwister als Tetrarchen herrschen sollten, unter seinen drei
weiteren Sohnen Archelaus, Antipas und Philippus aufgeteilt werden. Die genaue Aufteilung
war: Antipas: Perda und Galilda, Philippus: die Gebiete norddstlich des Sees Genezareth und
Archelaus: Judda, Iduméa und Samaria, wodurch er als Haupterbe galt. In der Zeit dieses

Regierungswechsels von Herodes zu seinen Sohnen kam Jesus auf die Welt.>’

Zwar wurde das gesamte Reich des Konigs Herodes aufgeteilt, aber es fehlte dabei noch
die endgiiltige Entscheidung des Kaisers, der allein den Konigstitel verleihen konnte. Um eine
offizielle Bestdtigung der Ernennung zur koniglichen Wiirde zu erhalten, reiste Archelaus nach
Rom. Dasselbe tat Herodes Antipas, hinter dem viele Familienmitglieder des verstorbenen
Konigs Herodes des Groflen standen. Wiahrenddessen traf bei Augustus eine Delegation der
Juden ein, die den Kaiser bat, das Konigreich aufzuldsen. Fiir B. Kollmann lag diese Forderung
daran, dass die Juden ,,nach den viterlichen Gesetzen leben (...) [wollten].**® Diese Bitte war
durch die neuen Erfahrungen zusitzlich motiviert. Wahrend die Briider Archelaus und
Philippus beim Kaiser waren, entstand in Jerusalem ein Aufstand. Nach Auffassung des vor
kurzem zitierten deutschen Professors wurde dieser von Antipas durch seine harten und
brutalen Entscheidungen verursacht und mithilfe des romischen Statthalters Versus
niedergeschlagen.>® Das Urteil Augustus‘ war im Sinne des verstorbenen Konigs der Juden.
Allerding war der Kaiser nicht bereit, Archelaus den Konigstitel sofort zu verleihen. Augustus
verlangte, dass sich Archelaus als wiirdig erweise. Die Juden hatten Anklage gegen ihn erhoben
und Archelaus musste sich fiir seine Brutalitit und Ungerechtigkeit rechtfertigen. Kaiser zeigte
keine Geduld dem Thronpritendenten gegeniiber und erwies sich als ebenso gnadenlos wie
dieser selbst. Archelaus wurde bestraft und in Verbannung geschickt. Von nun an regierte in
Judda, Samaria und Iduméa ein romischer Prifekt. Die genaue Karte mit dem aufgeteilten

Territorium des Reiches schaute folgendermalen aus:

56 B. Kollmann, Einfiihrung in die Neutestamentliche Zeitgeschichte, 80.
ST Vgl. Mt 2, 22.

58 B. Kollmann, Einfiihrung in die Neutestamentliche Zeitgeschichte, 83.
% Ebd.

32



Unter rémischer
Verwaltung

Tetrarchie des
Antipas

Tetrarchie des
Philippus

sssnans Dekapolis

0 20  40km

Abb. 3: Die Herrschaftsgebiete der Herodesséhne®’

Uber dem romischen Priifekten stand in Syrien ein Statthalter. Diese Funktion iibernahm
Quirinius.®! Im Jahre 14 n. Chr. kam ein neuer Kaiser, Tiberius, an die Macht. Ihm zu Ehren
baute Herodes Antipas eine neue Stadt, die nach hellenistischer Ordnung entstanden war und
nannte sie Tiberias. Die Geschwister Philippus und Herodes Antipas, die in Wirklichkeit nur
Halbbriider waren, charakterisierte eine andere Art der Ausiibung der Herrschaft. Philippus
zeichnete sich durch seine milde und gerechte Machtausiibung aus, Herodes dagegen verlangte
hohe Steuern in Galilda, damit er seine Bauvorhaben zu Ehren des Kaisers erreichen konnte.
Diese Tatsache fiihrte zu groflen finanziellen und sozialen Krisen in der Gesellschaft. Diverse
Widerstinde und zahlreiche Réubergruppen verschlechterten zusitzlich noch die Lage im
Gebiet des Tetrarches Herodes. Nach dem Tod von Philippus im Jahre 34 n. Chr., der keine
Kinder hinterlassen hatte, iibernahm sein Land der Statthalter und gliederte es in der Provinz

Syrien ein.

0 W. Oswald / M. Tilly, Geschichte Israels, 143.
61 Vel. Lk 2, 1-3.
33



All diese Ereignisse geschahen aber wihrend bzw. kurz vor der Ernennung des neuen
romischen Priafekten in Judéa, Pontius Pilatus, im Jahre 26, der seinen Sitz in Caesarca am Meer
hatte. Er erwies sich als einer, der sich schnell bei den Juden unbeliebt machte. Eine seiner
ersten Entscheidungen war der Bau einer neuen Wasserleitung, die zu Ehren des Kaisers
errichtet wurde. Aufgrund von Geldmangel lie§ er den Tempelschatz beschlagnahmen und
konnte damit das groBe Bauwerk finanzieren. Der Arger und die Proteste der Juden
verursachten eine Anklage gegen ihn beim Kaiser, damals noch Tiberius, der im Jahre 37 n.
Chr., kurz nach der Abberufung seines Statthalters in Judéa, starb. Dazwischen gelang es dem
noch lebenden Kaiser Tiberius, Marcellus zum neuen Prafekten von Judida zu ernennen. Seine
kurze Regierungszeit wurde besonders durch militdrische Vorbereitungen fiir den Krieg gegen
Aretas IV., den Konig der Nabatder geprdgt. Der neue Kaiser Caligula machte zundchst
Claudius zum nédchsten Statthalter. Seine harte Politik gegen die Juden verschaffte dem
romischen Beamten keine ruhige Amtszeit. Claudius ernannte zusitzlich noch Herodes Agrippa
(Sohn des getoteten Aristobulos), den er von seinem Aufenthalt in Rom kannte, zum Nachfolger
von den Gebieten des verstorbenen Tetrarchen Philippus. Nach M. Ohlers Auffassung war diese
Bekanntschaft der Grund, warum auch Agrippa mit dieser Aufgabe betraut und als Konig
eingesetzt wurde.%? Diese Situation fand keine Akzeptanz bei Herodes Antipas, der iiber sein
Gebiet nur als Tetrarch oder nur in der Art als ,,Konig* herrschte, ohne diese Wiirde jemals
vom Kaiser erhalten zu haben.®* Um dies zu dndern, reiste er nach Rom. Dort fand er jedoch

kein Gehor. Stattdessen wurde er verbannt und im Jahre 39 n. Chr. starb er.

Nach dem Tod von Caligula im Jahre 41 n. Chr. wurde Claudius der neue Kaiser des
Romischen Imperiums. Unter den Juden herrschte eine schlechte Stimmung gegen Rom, da der
vor kurzem ermordete Kaiser eine sehr starke antijiidische Politik betrieben hatte. Der
Hohepunkt der schlechten Stimmung war der Wunsch, dem Kaiser als Gott eine Statue im
Tempel in Jerusalem aufzustellen. Zu dieser Umsetzung kam es aber nicht. Claudius, der
Herodes Agrippa viel zu verdanken hatte, besonders, wie dies M. Ohler bemerkt, in Bezug auf
seinen Kaisertitel, ernannte ihn zum Herrscher des Gebietes von Herodes Antipas.5* Agrippa
war ein Herrscher, der sowohl bei den R6mern als auch bei den Juden Gefallen finden wollte.
Einerseits war er um die Umsetzung der rdmischen Politik bemiiht, andererseits versuchte er

die jiidischen Gesetze zu beachten. Der Historiker W.H. Marty vertritt in diesem Kontext die

62 Vgl. M. Ohler, Geschichte des fiiiheren Christentums, Gottingen 2018, 27.
Vgl Mt 14, 1; Mk 6, 14; Lk 3, 1.
4 M. Ohler, Geschichte des fiiiheren Christentums, 27.

34



These, dass das der Grund war, warum er die Christen so verfolgte.®® Er starb im Jahre 44 n.
Chr.% Da sein Sohn Agrippa II. noch nicht das erforderliche Alter hatte, iibernahmen die R6mer
im ganzen Land die Herrschaft, was die gesellschaftlichen Spannungen wiederum verstérkte.
Dieser Situation musste sich Felix als Statthalter widersetzen. Die Lage entschérfte sich auch
nicht, nachdem Agrippa II. um 53 die Gebiete norddstlich des Sees Genezareth als
Herrschaftsgebiet und die Oberaufsicht iiber den Tempel erhalten hatte. Die standigen Unruhen
im jiidischen Volk fiihrten zur Absetzung von Felix, der durch Festus im Jahre 60 n. Chr. ersetzt

wurde.

All diese Versuche brachten keine dauerhaften Resultate. Unmut, Arger und Hass, die
auerdem durch groB3e Arbeitslosigkeit und schlechte wirtschaftliche Lebenssituationen ergénzt
wurden, nahmen zu. Es kam daher immer wieder zu Aufstinden der Juden. Einer der groBten
fand im Jahre 66 n. Chr. statt, wurde jedoch durch die Geschicke von Agrippa II. rechtzeitig
beendet. Das war aber nicht mehr der Fall im Jahre 70 n. Chr. Der neue Aufstand wurde mit
der Zerstorung des Jerusalemer Tempels und durch die Verbannung der Juden beendet. Kaiser
Vespasian wollte sich nicht mehr auf diplomatische Verhandlungen mit den Juden und dessen
Befiirwortern einlassen. Folgendes schreibt der romische Geschichtsschreiber Licius Cassius
Dio iiber das Schicksal der Juden: ,,Da stiirzten sich die einen freiwillig in die Schwerter der
Romer, die anderen erschlugen sich gegenseitig, andere brachten sich selbst um, wieder andere
sprangen in die Flammen. Und es schien fiir alle nicht so sehr Verderben, sondern eher Sieg

und Heil und Gnade zu bedeuten, mit dem Tempel zusammen unterzugehen. ¢’

1.1.1.2 Kulturelle Situation

Die Glaubensverkiindigung bei Apostel Paulus geschah in einem sehr groflen
Wirkungsbereich seiner Tétigkeit. Er verkiindete die Frohe Botschaft von Paldstina iiber die
Gebiete von Kleinasien und Griechenland bis nach Rom. Uberall, wohin er mit seiner Mission
ging, lernte er nicht nur die Menschen kennen, sondern auch ihre Kulturen, in denen sie ihr

alltigliches Leben fiihrten.

5 W.H. Marty, Die Zeit, in der Jesus lebte, 164.
% Vgl. Apg 12, 19-23.
67 K. Christ, Geschichte der rémischen Kaiserzeit. Von Augustus bis zu Konstantin, Miinchen 2009, 252.

35



In diesem Unterkapitel werden wir uns mit drei groen Kulturkreisen
auseinandersetzen, die die damalige Gesellschaft gepréigt und beeinflusst haben. Dort sind auch
die Empfanger des Glaubens zu finden. Die Schilderung dieser kulturellen Situation soll uns
helfen, sowohl die Art und Weise der Verkiindigung als auch deren Formen der Weitergabe

besser zu verstehen.

1.1.1.2.1 Judische Kultur

Eine Probe der Beschreibung der jiidischen Kultur zur Zeit des Apostels Paulus, muss
aus dem religidsen Blickwinkel betrachtet werden. Die enge Beziehung der Religion einerseits
und der Kultur andererseits, liegt fiir M. Rosik daran, dass ,,jede Lebensform durch das religidse
Gesetz bestimmt war. Diese Tatsache kam aus der tiefen Uberzeugung der Juden heraus, dass
Gott sich fiir den Menschen interessierte, und zwar in jedem Aspekt seines Lebens. Gott
interessierte sich nicht nur fiir den Einzelnen, sondern in der Kategorie des gesamten Volkes
als sein auserwihltes Volk.*“6® Weiters schreibt der polnische Theologe noch: ,,Gott initiierte
alleine den Bund, in dem die Form des soziologischen und politischen Lebens beschrieben

wurde.“®?

Das Phéanomen der gegenseitigen Relation zwischen Kultur und Religion muss also im
Sinne einer engen bzw. untrennbaren Beziehung innerhalb des menschlichen Lebens und den
religidsen Ansétzen sein, die dieses Leben auch bestimmen. Es scheint, dass A. Hertzberg sehr
zutreffend diese Einzigartigkeit beschreibt. In seinem Werk weist der Rabbiner auf die Liebe
des Menschen hin, die ihn motiviert, Gott zu dienen und somit sein ganzes Leben nach ihm
auszurichten. Diese Einsicht formuliert er wie folgt: ,,Es gibt drei Elemente in der Liebe zu
Gott: Freude, Verehrung und Eifer. Gott zu lieben heif}t (...) Seiner Heiligkeit nachzufolgen,
wie man etwas nachfolgt, das man sehr begehrt, indem man Seinen Namen (...) erwédhnt oder
Sein Lob verkiindet, oder Seine Thora studiert oder aus Seiner gottlichen Natur eine Quelle des
Vergniigens und der Wonne zu machen weil}, ebenso real wie jemand, der die Frau seiner

Jugend oder seinen einzigen Sohn sehr liebt.*”°

8 M. Rosik, Judaizm u poczqtkéw ery chrzescijaniskiej (Biblioteca Biblica), Wroctaw 2003, 11.

 Ebd.

0 A. Hertzberg, Der Judaismus (Die groBen Religionen der Welt, Bd. 5), iibers. v. E. Meyer-Griinewald, Genf
1972, 90.

36



Die so dargestellte Besonderheit der jiidischen Kultur, die ihre Umsetzung und
Erflillung in allen Aspekten des menschlichen Lebens nachvollziehen konnte, sah man gut in
den jiidischen Festen. Diese bewahrten die Erinnerung der Juden an verschiedene Ereignisse
aus der Geschichte auf, in der JWHW an seinem auserwihlten Volk GroBes tat.”! Zu diesen
Festen gehorten: Passahfest’?, Wochenfest’® und Laubhiittenfest’*. Diese und andere Feste
hatten eine Ordnung im Kalender, dessen Tage von der Erschaffung der Welt angezéhlt wurden.
Auch der gesamte Aufbau des Kalenders hatte einen religiosen Ursprung.’”> Die Kette der
untergeordneten Prinzipien hatte also ihren Anfang in der Religion, die dann durch die konkrete

Ausiibung des Lebens, die jiidische Kultur griindete.

Zur Pflege der Kultur gehorten nicht nur, wie bereits erwihnt, die Feiern der
vorgegebenen religidsen Feste, sondern auch die Momente des Alltags. Diese waren in der
konkreten Form der Liturgie begriindet. Beschneidung, Etappen der erzieherischen Bildung,
Hochzeit oder Trauer wurden durch konkrete Rituale und Zeremonien geregelt. In diesem
Lichte waren auch die Formen der Beschiftigungen organisiert. Die meisten Juden waren
Landwirte. In den Stadten beschiftigten sie sich vor allem mit Handwerk und Kleinhandel. Die
relativ simpel organisierte Tétigkeit lag nach Meinung von M. Beaumot in der Verantwortung
der Menschen, die von Gott das Land erhalten hatten. Diese Gabe geschah ,,nicht, damit die
Israeliten (...) wie alle anderen Volker schalten und walten, sondern um einen Ort zu schaffen,
an dem Gott selbst in Gestalt seiner ,Herrlichkeit* auf Erden prédsent sein kann. Die Gabe des
Landes ist auch Aufgabe, das Leben miteinander und mit der Schépfung gerecht zu gestalten. 76
In diesem Sinne wohnten die Familien in ihren H&usern und teilten miteinander die
Réaumlichkeiten. Zu den tiglichen Aufgaben gehdrten nicht nur die beruflichen Tétigkeiten,

sondern auch Getreide mahlen’’, Brot backen’® oder Wasser holen”. Das Wesentliche im

"l In diesem Kontext ist auch die Bezeichnung ,,Isracls Geburtsstunde* zu verstehen. Diese Bezeichnung bezieht
sich auf die Befreiung der Israeliten aus der Knechtschaft in Agypten.

2 Vgl. Ex 12, 1-49.

3 Vgl. Lev 23, 15-22.

" Vgl. Lev 23, 33-43.

5 Vgl. Kalender im AT, in: hitps://www.bibelwissenschaft.de/wibilex/das-bibellexikon/lexikon/sachwort/anzei
gen/details/kalender-at/ch/3cbe2395e01b677ca96643b0e8928a35/#h0 (Stand: 13.02.2023).

76 M. Beaumont, Bibelwissen kompakt. Geschichte — Person — Lebenswelt, iibers. v. M. Oepping / M. Bayer,
Oxford 2006, 35.

7 Vgl. Mt 24, 41.

8 Vgl. Mt 13, 33.

" Vgl. Gen 24, 11-13.

37


https://www.bibelwissenschaft.de/wibilex/das-bibellexikon/lexikon/

Alltag betraf jedoch die Kinder. An dieser Stelle ist besonders die schulische Bildung gemeint,
fiir die der Vater zustéindig war. Der Unterricht fand am Anfang zuhause, dann in den Gebduden
der Synagogen statt. Dort lehrte man die Schriften, Gesetze und die Thora. Der religiose
Einfluss war auch in der Esskultur sichtbar. Zu ihr zéhlte ebenso die Zubereitung der Speisen,
wobei man auf die Vorschriften achten musste. Diese Vorschriften regelten auch das geistliche
Leben. Man versammelte sich an jedem Sabbat und an jedem Feiertag in der Synagoge, wo
man gemeinsam betete, Schriftlesungen las und Lobpreisungen sprach. Das Gebet beschriankte
sich nicht nur auf die Synagoge, sondern galt als Vorschrift und als wesentlicher Teil des
Alltags, in dem man so gut wie bei jeder Beschéftigung beten konnte bzw. verpflichtet dazu

war.80

Die Religion hinterlieB auch grole Spuren in den anderen Formen der Ausiibung der
Kultur, zu der die Literatur gehorte. Sie wurde durch religiose Gesetze, Schriften der Propheten
bzw. der Weisen und durch andere Arten von Texten, wie z.B. Psalmen in der Thora und ihrer
Botschaft, beheimatet. Dieselbe Richtung der kulturellen Entwicklung bzw. aktiven Umsetzung
fand man in der Architektur, die sich aufgrund der religiosen Bauvorhaben besonders
entwickelte. In diesem Licht ist auch die Musik zu betrachten, die ihre Entwicklung und ihren
Aufschwung den liturgischen Brauchen und Riten verdankte. Die Religion hinterlie3 ebenso
thre Spuren im Denken der Menschen. Der deutsche Forscher A. Unterman stellt in diesem
Kontext fest, dass die religiose Kultur mit ihren allgemeinen Auspragungen keine Entwicklung

des Denkens verursachte, die von Anfang an nur mit der Weisheit der Thora verbunden war.?!

Die jiidische Identitdt, von der A. Neher schreibt, war flir den jiidische Wissenschaftler
ein wichtiger Teil des Geschichtsbewusstseins.?? Dieses Faktum betraf nicht nur die bis jetzt
besprochenen Faktoren. Viel mehr hob die jlidische Kultur den Menschen als eine gottliche
Schopfung hervor, die durch weitere Vorschriften erkennbar war. In diesem Kontext ist die
Mode der Juden und ihre Verbindung zur Tradition zu verstehen. In Nun 15, 37-39 lesen wir
dazu: ,,Der Herr sprach zu Mose: Rede zu den Israeliten und sag zu ihnen, sie sollen sich
Quasten an ihre Kleiderzipfel ndhen, von Generation zu Generation, und sollen an den Quasten
eine violette Purpurschnur anbringen; sie soll bei euch zur Quaste gehéren. Wenn ihr sie seht,
werdet ihr euch an alle Gebote des Herrn erinnern, ihr werdet sie halten und eurem Herzen und

euren Augen nicht nachgeben, wenn sie euch zur Untreue verleiten wollen. Ihr sollt so an alle

80 Vgl. A. Hertzberg, Judaismus. Die Grundlagen der jiidischen Religion, Miinchen 1993, 400-407.
81 Vgl. A. Unterman, Zydzi. Wiara i wiedza, iibers. v. J. Zabierowski, Warszawa 22002, 165.
82 Vgl. A. Neher, Jiidische Identitiit. Einfiihrung in den Judaismus, Hamburg 1995, 35.

38



meine Gebote denken und sie halten; dann werdet ihr eurem Gott heilig sein.” Eine &hnliche
Situation widerspiegelte sich in der Kunst, die durch Vorschriften in unserem jetzigen
Verstindnis eingeschrinkt war. So wie in zahlreichen Lebensbereichen die Thora, die
Anweisungen fiir die Auslegung und die Interpretation hatte, mussten auch die Kiinstler ihre
Grenzen und Einschrinkungen anerkennen. Dazu lesen wir in Ex 20, 4-5: ,,Du sollst dir kein
Gottesbild machen und keine Darstellung von irgend etwas am Himmel droben, auf der Erde
unter oder im Wasser unten der Erde. Du sollst dich nicht vor anderen Géttern niederwerfen
und dich nicht verpflichten, ihnen zu dienen.“ Ein gutes Beispiel, wie man diese Gesetze
konkret in der Entfaltung der Kunst befolgt hat, findet man in der Entstehung der Mosaiken,
die keine Motive von Menschen oder Tiergestalten enthalten haben. Ein Modell fiir derartige
Vorgaben zeigen uns die Ausgrabungen. Ein Foto mit einem Mosaik aus einer Synagoge finden

Wir unten:

Abb. 4: Das Mosaik aus der Synagoge von Magdala aus dem 1. Jh. n. Chr.%3

1.1.1.2.2 Hellenistische Kultur

Der groBle deutsche Historiker H.-J. Gehrke begann seine Ausfithrungen iiber den
Hellenismus mit dem Namen J.H. Droysen, dem diese kulturelle Bezeichnung zu verdanken

ist. Dann klassifizierte er den Begriff ,,Hellenismus®, der auf den groBen, eben genannten,

8 Das jiidische Mosaik, in: https://www.sonntagsblatt.de/artikel/kultur/die-stadt-maria-magdalenas (Stand:
01.12.2022).

39


https://www.sonntagsblatt.de/artikel/kultur/die-stadt-maria-magdalenas

“84 Weiters stellte er fest,

Historiker zuriickgeht, als eine ,,Epoche der griechischen Geschichte
dass das entscheidende Merkmal dieser Epoche ,,in der Synthese der griechischen und der
orientalischen Kultur“® lag. Eine derartige Beschreibung weist in erster Linie auf die Person
von Alexander den Grof3en hin, mit der diese Epoche eng verbunden war. In den fritheren
Untersuchungen {iber die Geschichte des jiidischen Volkes lie sich leicht erkennen, dass in
diesem Teil der Welt die hellenistische Kultur, die ein Bestandteil der griechischen Kultur war,

eine wesentliche Rolle spielte und wichtige vielseitige Spuren hinterlieB3.

Die besondere Bedeutung der hellenistischen Kultur war von Anfang an und, wie bereits
erwdhnt, ein Teil des griechischen Weltbildes. Dies sah man in der Philosophie, die schon im
klassischen Griechenland die Quelle der Moral, Spiritualitit und Sitte war. Im Hellenismus
dnderte sich in dieser Materie nicht viel. Man griindete weiter neue Schulen, in denen man
diverse Denkweisen praktizierte. Die dort studierenden Schiiler suchten unter der Aufsicht ihrer
Lehrer Antworten auf die wichtigsten Lebensfragen: Wie soll man leben? Was ist das
Wichtigste im Leben? Welche Bedeutung hat das Leben an sich? Was ist das Gute? etc. Zu
ihnen gehorten unter anderem die Suche nach Freiheit, Gliick, Zufriedenheit oder
Selbstgeniigsamkeit. Diese Suche nach Antworten und die Vertiefung der Begriffe, die mit der
Welt verbunden waren, bildeten unterschiedliche Stromungen, die man mithilfe von

W. Tatarkiewicz und G. Reale folgendermaBBen zusammenstellen und beschreiben kann:

Name der
philosophischen Einige Vertreter Erkennungsmerkmale
Stromung
Besondere Bedeutung fiir Physik und Ethik. Die
Zenon v. Kition Physik galt als die Erkldrung der Welt, die
Kleanthes einheitlich ist, in Bewegung ist, verniinftig und als
Stoizismus®® Ariston v. Chion Ganzes ist. Die Ethik stellte den Menschen in den

Chrysippos v. Soloi ~ Mittelpunkt. Sein Ziel war der Verzicht auf die
Poseidonios Bindungen die halfen, die Kontrolle iiber sich

selbst zu erlangen.

8 H.-J. Gehrke, Hellenismus, in: Geschichte der Antike. Ein Studienbuch, hrsg. v. H.-J. Gehrke / H. Schneider,
Berlin 52019, 211.

85 Ebd.

8 Vgl. W. Tatarkiewicz, Historia filozofii, Bd. 1, Warszawa 222007, 145-153; Vgl. G. Reale, Historia filozofii
starozytnej, iibers. v. E.I. Zielinski, Bd. 3, Lublin 2004, 331-333.

40



Das Wesentliche war der Sinn und die Ordnung
des Alls. Die Prozesse der stoizistischen
Erkenntnis fiihrten zum Unterschied zwischen
dem Unwichtigen und Wichtigen. Das, was
zahlte, waren die Tugenden, die den Menschen

zum Gliick und zur Einheit fihrten.

Es gibt keine Beweise fiir eine grole Ausbreitung
des  Kynismus. Die  Vertreter  dieser
philosophischen Strémung waren vor allem die
wandernden Philosophen. Inhaltlich sprachen sie

Bion v. Borysthenes ] ] ]
) sich fiir die Armut und die Ablehnung der Macht
5 Menippos v. Gadura . ) o
Kynismus ) aus. Um das Ziel der volligen Unabhéngigkeit und
Kerikides ]
die Wahrnehmung der Freiheit zu erreichen, war
Meleagros .
der Geist, der Uiber die Natur des Menschen stand.

Deswegen waren die Kyniker Menschen, die sich
von der Gesellschaft zurlickzogen und in der

Askese lebten.

Die wesentlichen Bestandteile dieser Lehre waren
Ethik und Physik. Die Ethik verkiindete den
Hedonismus des Lebens, dessen Kronung das

] Erreichen des Gliicks bei den Menschen war.
Epikur ) .

Dabei war es fiir die Epikureer wichtig, auf die

Hermarch )
" Tugenden und die Vernunft zu achten. Die

Epikureismus Apollodor v. Tarsos ] .
Tugenden waren jedoch nur ein Mittel zum Gliick,
Zenon v. Sidon
das durch das Denken des einzelnen definierbar
Philodemus ] .

war. Die Physik definierte die Ordnung der Welt,

die aus Atomen bestand, die aufgrund der
mechanistischen Kraft und ohne die gottliche
Initiative das All erschaffte. Die Gotter lebten

aber in einer anderen Sphére und konnten ihren

8 Vgl. G. Reale, Historia filozofii starozytnej, 70-71.
88 Vgl. W. Tatarkiewicz, Historia filozofii, Bd. 1, 155-162; Vgl. G. Reale, Historia filozofii starozytnej, 194-199.

41



Zustand unabhéngig vom All genieBlen. Das, was
wirklich zdhlte, war die Weltanschauung, durch
die der Mensch sich von Angst und Leid befreien
konnte. Dies galt besonders im Hinblick auf den
Tod, der sowohl den Korper als auch die Seele
betraf. Dieses Ziel zu erreichen war nur mithilfe
der Philosophie moglich. Die galt als Rettung und
Hilfe beim Empfinden der Freude in den
menschlichen Erlebnissen. Sie waren die
sinnhaften Empfindungen und zugleich auch die

Beweise der absoluten Glaubwiirdigkeit.

Pyrrhon v. Elis
Skeptizismus® Arkesilaos

Karneades v. Kyrene

Die Grundziige dieser philosophischen Lehre war
die Bereitschaft zur Zuriickhaltung im Urteilen.
Um dieses Ziel zu erreichen, musste man alles
durch einen systematischen Prozess hinterfragen.
Diese Methode ermoglichte es, das Wahre und
Wirkliche im Leben zu entdecken. Dabei ging es
nicht um das Zweifeln, sondern viel mehr um die
Priifung. Sie fiihrte jedoch nur zu hoher
Wahrscheinlichkeit, die das Wahre in der Welt

erleuchten konnte.

Tab. 1: Zusammenstellung unterschiedlicher philosophischer Stromungen im Hellenismus

Neben Stoizismus, Kynismus, Epikureismus und Skeptizismus, die im Hellenismus ein

Novum waren, entwickelte die Philosophie die friiheren Stromungen. Mittlerer Platonismus
oder Aristotelismus sind gute Beispiele dafiir. Das Zentrum des philosophischen Denkens war
Athen. Dort gab es die meisten Schulen bzw. Akademien und die Moglichkeit, sich gegenseitig
mit den jeweiligen Argumenten auszutauschen. Die grole Bedeutung dieser Stadt war durch

die Hegemonie Athens in der politischen Welt entstanden, die im Laufe der Verbreitung der

8 Vgl. W. Tatarkiewicz, Historia filozofii, Bd. 1, 167-171; Vgl. G. Reale, Historia filozofii starozytnej, 480-498.

42



hellenistischen Kultur immer mehr an Bedeutung verlor, was durch die groflen eroberten

Gebiete nachvollziehbar war.?°

Die weiteren Merkmale der hellenistischen Kultur passten gut zu allen Lebensbereichen,
die durch die Verbreitung der Philosophie beeinflusst wurden. Zu nennen sind an dieser Stelle
die griechischen Vorstellungen der Welt, die ihren Sitz im Leben fiir die Griechen in einer
bestimmten Ordnung hatten. Die Stddte wurden nach einem geometrischen Plan gebaut, der das
ideale griechische Vorbild présentierte. Theater, Malerei, Bildhauerei, all das diente nicht nur
der Verschonerung des Lebens, sondern stellte das Leben schlechthin dar. Damit dieses Leben
besser gelebt werden konnte, baute man zahlreiche Orte, die zum Treffen bzw. zur
Organisierung diverser Veranstaltungen oder Feste fiihrten. In dieser Kategorie ist auch die
Entstehung einer neuen Bauform fiir das Handeln zu verstehen. Dasselbe betraf die
gesellschaftlichen Strukturen, in denen die Bildung eine sehr hohe Bedeutung hatte. Man
errichtete daher neue Schulen ,,Gymnasien®, wo man eine wissenschaftliche Ausbildung
erhielt. Neben den zahlreichen Bildungszentren baute man auch Bibliotheken. All das
verursachte ein schnelles Entwicklungstempo der Bildung und fiihrte, wie S. Stabryla meint,

zur Entstehung von separaten und spezialisierten Wirtschaftsdisziplinen.”!

Die hellenistische Kultur brachte ihre Sprache hervor — Koine-Griechisch. Sie verhalf
dem Hellenismus seine Ideen so weit zu verbreiten, dass diese neben Griechenland auch in
Rom, Kleinasien und in Asien bekannt waren. Im Handel und auch in der Literatur, die ebenso
eine neue Geltung bekommen hatte, war die griechische Sprache prisent und, wie dies
B. Meiflner bemerkt, auch eine enorme Bedeutung bei der Geschichtsschreibung in der
damaligen Welt hatte. °> Die Erleichterung der zwischenmenschlichen Kommunikation
hinterlie viele Spuren in den weitgehenden Entwicklungen auf wissenschaftlicher Ebene.
Mathematik, Medizin, Linguistik oder Politik zogen Vorteile daraus. In diesem Lichte wundert
es niemanden, dass immer mehr Menschen Griechisch sprachen. Manchmal fiihrte diese
Tatsache zur Verbannung der eigenen Sprache. Darauf wies H. Sonnabend hin, indem er tiber

die Juden in Alexandrien schrieb, dass sie mehr griechisch als hebréisch konnten.”

% Vgl. Ch. v. Brocke, Athen, in: Neues Testament und Antike Kultur, Bd. 2: Familie — Gesellschaft — Wirtshaft,
hrsg. v. K. Scherberich, Neukirchen-Vluyn 2005, 140; Vgl. K. Kumaniecki, Historia kultury starozytnej Grecji i
Rzymu, 246.

LS. Stabryta, Starozytna Grecja, Warszawa 1988, 193.

2 Vgl. B. MeiBner, Hellenismus, 109-115.

93 H. Sonnabend, Triumpf einer Untergrundsekte. Das friihere Christentum von der Verfolgung zur Staatsreligion,

Freiburg i. Br. 2005, 20.
43



Die hellenistische Kultur iibte Druck auf die Mode aus. Die Kleidungen erfiillten nicht
nur die Funktion zum Schutz des Korpers, sondern hatten nach Z. Gansiniec, eine viel grof3ere
Aufgabe. Die Kleidung galt als Schmuck, der dsthetische Qualitédt hatte und durch die man
genau die unterschiedliche gesellschaftliche Zugehorigkeit feststellen konnte.** In diesem
Kontext waren auch alle Formen des getragenen Schmucks zu betrachten. Die hellenistische
Kultur bezog sich auch auf die Frisuren, tiber die die polnische Wissenschaftlerin schreibt, dass
sie bis heute in unserem Kulturkreis getragen werden.”> Dieses Phdnomen ist auch im Sport zu
erkennen, der seit dem Beginn der Antike und iiber den Hellenismus hinaus bis zur heutigen

Zeit eine wichtige Rolle in der Kultur spielt.

1.1.1.2.3 Romische Kultur

Die Krise der griechischen Herrschaft bereitete die Biihne fiir eine neue politisch-
kulturelle Dominanz. Diese Tatsache scheint fiir A. Chaniotis eine logische Folgerung zu sein,
denn er stellt fest: ,,Die Menschheit strebt naturgemill eine dkumenische Einheit unter der
Fiihrung und Herrschaft des besten Mannes oder der besten Nation an.“°® Diese Rolle
iibernahmen die Romer, die im Jahre 86 v. Chr. die Stadt Athen eroberten und spéter auch die

weiten Gebiete bis nach Judia.

In den eroberten Territorien sah das Romische Reich eine gute Gelegenheit, das eigene
Kernland zu beschiitzen. Denn, nach Meinung von H. Schneider, wurde den Romern klar, ,,dass
Italien durch seine geographische Lage keineswegs vor Invasionen von aulen geschiitzt war.
Die Sicherheit Italiens war nach romischer Auffassung nur dann gewéhrleistet, wenn die
Entstehung von GroBfmichten im weiteren Umfeld Italiens verhindert werden konnte.“®7 Im
weiteren Verlauf derartiger Strategien kam es zur Verbreitung der rdmischen Kultur, zu der
neben der Sprache, auch ein eigenes Weltbild gehorte. Der romische Geist begann langsam fast

in jedem Lebensbereich sichtbar zu werden. Landwirtschaft, Kunst, Vergniigung, Handel,

94 Z. Gansiniec, odziez, in: Kultura materialna starozytnej Grecji. Zarys, Bd. 3, hrsg. v. K. Majewski, Wroclaw —
Warszawa — Krakow — Gdansk, 1978, 9.

95 Z. Gansiniec, fiyzury, in: Kultura materialna starozytnej Grecji, 105.

% A. Chaniotios, Die Offiung der Welt. Eine Globalgeschichte des Hellenismus, {ibers. v. M. Hallmannsecker,
Darmstadt 2019, 179.

7 H. Schneider, Rom von den Anfiingen bis zum Ende der Republik (6. Jh. bis 30 v. Chr.), in: Geschichte der
Antike. Ein Studienbuch, hrsg. v. H.-J. Gehrke / H. Schneider, Berlin 32019, 300.

44



Bauwesen und Handarbeit wurden sukzessiv zur Biihne einer neuen Lebensweise. Uber diesen
Zustand schreiben interessant P. Miquel und Y.L. Gall: ,,Die ganze Mittelmeer-Zivilisation

zerschmolz durch Rom in einem GefiB.“%%

Beim weiteren Studium dieses Prozesses miissen wir aber unsere wissenschaftlichen
Uberlegungen wiederrum von der Meinung vieler Historiker abhiingig machen. Den Grund fiir
diese Vorgangsweise schildert uns H. Schneider: ,,Es bleibt aber eine hochst bedeutsame
Tatsache, dass die kulturelle Entwicklung Roms vom 3. bis zum 1. Jh. v. Chr. in hohem Maf}
durch die Rezeption griechischer Kultur geprigt gewesen ist.“?° Wir sehen also, dass die
romische Kultur als Gegenstand unserer Untersuchung eine gewisse Entwicklung gemacht hat,
die unter einigen Aspekten im Sinne eines Teiles des Hellenismus und der griechischen
Zivilisation betrachtet werden kann bzw. muss. Dieselbe Auffassung finden wir bei
M. Jaczynowska, die schreibt: ,Im Zentrum der groen Eroberungen kam Rom direkt in
Beriihrung mit der griechischen Kultur und ordnete sich in bedeutsamen Maf3e ihren Einfliissen
unter.“!%" Wenn wir schlieBlich die rémische Kultur niher definieren, dann tun wir das in erster
Linie aus der Perspektive der Annahme bzw. einer Verbesserung. Diese Einmaligkeit kann man
mit dem Beispiel der Philosophie gut sehen. Die gesamte romische Philosophie basierte in ihrer
Entwicklung und der Form der Erweiterung auf dem Erbe der Griechen, was T. Tatarkiewicz
in seinem Werk interessant formuliert: ,,Die ganze romische Philosophie war durch den
Dilettantismus gekennzeichnet. (...) Niemand entwickelte [sie] weiter (...). Deswegen blieb
die Philosophie der damaligen Zeit in ihrem Grund griechisch.“!! Alle Stromungen, die man
in der Philosophie der Romer findet, sind nur gewisse Auffrischungen, zu denen der
Platonismus oder der Stoizismus gehoren. Mit dem Geist der ,,Erfrischung™ hat man auch
andere wissenschaftliche Bereiche, wie z.B. Militdr, Architektur oder Kunst belebt und

weiterentwickelt.

Der Prozess der gegenseitigen Beziehungen in der Kultur wurde durch den Staatsapparat
unterstiitzt. Damit die Assimilation der romischen Kultur durch die heimische Bevolkerung
schneller voranging, baute man oft in den eroberten Lindern eigene Siedlungen. Diese hatten
einerseits das Ziel die romische Lebensart vor Ort prisenter zu machen und andererseits auch

die Romer zu motivieren, selbst auBerhalb Italiens im Geist des Romischen Imperiums zu leben.

%8 P. Miquel / Y.L. Gall, Tak zyli ludzie w cesarstwie rzymskim. Od wojny z Galami do czaséw $wietosci cesarstwa,
iibers. v. P. Latko, Wroctaw 1991, 12.

9 H. Schneider, Rom von den Anfiingen bis zum Ende der Republik, 338.

100°M, Jaczynowska, Historia starozytnego Rzymu, Warszawa 61986, 123.

101'W, Tatarkiewicz, Historia filozofii, Bd. 1, 155.

45



Ein Beispiel dieses Vorgehens konnen wir in der Stadt Philippi sehen, die aufgrund ihres
romischen Charakters Kolonie geheiflen hat. Dieser Faktor wird bemerkenswert durch P.
Philhofer beschrieben, dass Paulus eigentlich nach seiner ,,Ankunft in Philippi schon in Rom

war, <102

Die Betrachtung der romischen Kultur nur im Licht einer weiteren kulturellen
Entwicklung, scheint aus historischer Sicht der Dinge ein Missbrauch bzw. eine Manipulation
der Fakten zu sein. Es ist ndmlich ein Faktum, dass es den Romern gelungen war, in einigen
Gebieten richtige Vorldufer zu sein. Darauf weist auch P. Miguel hin, indem er feststellt, dass
,,die Romer die ersten Maurer in der westlichen Welt waren.“!? Die Erfindung des Opus
Caementitium als ein starkes Bindemittel zwischen Steinen oder Ziegeln, ermdglichte das
Bauen von zahlreichen Gebauden, die bis dahin bautechnisch nicht im Bauwesen moglich
waren. Es entstanden hohe Wohnhduser, Aquiddukte, Tempeln, Basiliken und Triumphbdgen.
All das fiihrte zur Bliitezeit der Architektur, in der man neue Bauformen, wie Gewdlbe oder
Bogen, entwickelte. Die neuen baulichen Konstruktionen, wie Theater oder Tavernen, férderten
die weitere Auspragung der romischen Kultur, die auch eine Form der Integration bzw. einer

kulturellen Assimilation fiir die eroberten Volker darstellte.!%*

Derartige Bautechniken dienten der Verbesserung des Komforts, der fiir die Romer eine
wichtige Rolle spielte. FuBbodenheizungen, Kanalisation, Abwassersysteme, Latrinen oder
Thermen erhohten nicht nur die Sauberkeit, sondern machten das romische Leben attraktiver.
Diese Errungenschaften ermdglichten fiir damalige Zeiten ein Leben auf hochstem Niveau. Das
Bild der Schonheit, das die romische Kultur prigte, fand ihre Anerkennung und Wertschétzung
in der Malerei und Skulptur. Die genauen Proportionen in der Kunst galten oft als Vorbilder.!%
Das Ziel der Perfektion, das sich dadurch entwickelte, motivierte Frauen zur stundenlangen
Pflege ihres Aussehens. Dasselbe taten auch Minner fiir ihre Korperpflege. In dessen Folge
entwickelte sich die Medizin weiter. Die Geburt durch den Kaiserschnitt, die Trepanation, die
Durchfiihrung der Operationen oder die Zahnpflege waren die Friichte der Glorifikation des

menschlichen Lebens, dessen Genuss fiir die Romer sehr wichtig war. Aus diesem Grund

102°p_Philhofer, Die fiiihen Christen und ihre Welt. Greifswalder Aussatz 1996-2001 (WUNT, Bd. 145), Tiibingen
2002, 155.

103 p_ Miquel, Tak zyli ludzie w cesarstwie rzymskim, 26.

104 Vgl. J. Bartels / H. Blum / J. Fiindling, Die Antike. Grundziige der griechischen und romischen Geschichte,
Miinchen 2015, 221.

105 vgl, K. Kumaniecki, Historia Kultury starozytnej Grecji i Rzymu, 32.

46



schrieb man neue Theaterauffiihrungen und Musikstiicke, die man spidter vor tausenden
Zuschauern présentieren konnte. Die grofite Form des Vergniigens brachten aber die Kdmpfe
der Gladiatoren, die entweder untereinander oder gegen wilde und gefdhrliche Tiere
stattfanden. Dabei versuchte man die wichtigsten militdrischen Schlachten darzustellen. Zu

diesem Zweck baute man Amphitheater, manchmal sogar mit einem kiinstlichen Pool.

Die neue Kultur brachte auch eine neue Sprache hervor — Latein, das sich, wie
S. Stabryla in seinen wissenschaftlichen Untersuchungen iiber die Romer bemerkt, im Laufe
der neuen Eroberungen rasch verbreitete. % Sowohl die Lingua Latina als auch ihre
Beherrschung im Imperium ermdglichte den besseren Austausch an Informationen, wofiir die
Acta diurna (Tagesgeschehen) dienten. Falls jemand nicht lesen, bzw. sich die Nachrichten
nicht leisten konnte, hatte er immer die Mdoglichkeit, sie in einer vorgelesenen Form
wahrzunehmen. Die Auseinandersetzung mit der Sprache im alltidglichen Leben und das
Kennen der eigenen Geschichte verbesserten die Bildung, welche Burschen und Médchen
zwischen dem 7. und 15. Lebensjahr absolvierten.!’” In den schulischen Einrichtungen mit
mehreren Ausbildungsstufen lehrte man u.a. Mathematik, Musik, Grammatik, Geografie oder
Geschichte. Im Unterricht beherrschte man Lesen und Schreiben. In den meisten Fillen
gehorten Latein und Griechisch zu den Hauptsprachen. Durch eine gute Ausbildung war es
mdglich, ein guter Redner bzw. Politiker zu werden. In diesem Geiste entwickelte sich auch die
Literatur. Prosa (Cicero) oder Dichtungen (Vergil) sind Beispiele dieses bildenden Systems.
Die nichste Frucht der guten Ausbildung war die Poesie, die zur Entwicklung der Tragddie,
Komodie oder Pantomime beitrug. Der polnische Wissenschaftler K. Kumaniecki behauptet,
dass bei all diesen Darstellungen ,,als Thema hauptsidchlich die mystischen und goéttlichen
Personen waren.“!%® Diese Situation war durch die groBe Anzahl der Kulturen und Religionen
moglich, die im Romischen Imperium ihren Platz fanden. Dieser kulturelle Reichtum, den man
im Romischen Reich finden konnte, war auch durch die vielen Orte, die das Privileg hatten,
romische Miinzen zu schlagen und sie damit in Umlauf zu bringen. ' Es ist nicht
auszuschlieBen, dass gerade Thessalonich aufgrund ihrer Stellung als Stadt dieses Privileg

hatte.

106 Vgl, S. Stabryta, Zarys kultury starozytnej Grecji i Rzymu, Warszawa 2016, 195-197.

107 p_ Miquel, Tak zyli ludzie w cesarstwie rzymskim, 38.

108 K. Kumaniecki, Historia Kultury starozytnej Grecji i Rzymu, 54.

109Vgl. A. Kunisz, Numizmatyka rzymska, in: Vademecum historyka starozytnej Grecji i Rzymu, Bd. 1, hrsg. v.
E. Wipiszycka, Warszawa 1985, 279.

47



Eine Revolution geschah auch in der Landwirtschaft, um die sich der Besitzer durch
seine Verwalter kiimmerte. Die Verwalter hatten die Sklaven unter sich, die jegliche Arbeit
verrichten mussten. Wahrenddessen sal3 der Herr des Landguts oft in den Stidten oder in seinem
Palast und erteilte Befehle und profitierte finanziell, indem er die Ernte oder die Tiere verkaufte.
Damit jedoch die landwirtschaftliche Tatigkeit effizienter wurde, entwickelte man zahlreiche
Gerédte und suchte neue Methoden, um den Ackerboden fruchtbarer zu bebauen. Der grofie
Bedarf an Nahrungsmitteln, insbesondere an Kornern, 6ffnete andere Wirtschaftszweige, wie
den Handel. Man importierte neue Produkte aus fernen Landern, das wiederum motivierte den
Staatsapparat Losungen zu finden, die Waren schneller und sicherer zu transportieren. Dies
verursachte, dass die Romer nicht nur mit neuen Kulturen in Beriihrung kamen, sondern auch

mit anderen Religionen.

1.1.2  Religidse Situation

Die religiose Situation des Romischen Imperiums war dhnlich wie seine kulturelle Lage.
Die zahlreich eroberten Gebiete mit ihren anthropogenen Umfeldern beeinflussten das religidse
Leben der Menschen. All das verursachte, dass die geistigen Verhiltnisse im Romischen
Imperium sehr komplex waren. In diesem Kontext vertritt K. Kumaniecki die Meinung, dass
jede Art der wissenschaftlichen Untersuchung iiber die Religiositit der Romer eine Ahnlichkeit
mit der kulturellen Entwicklung hat. Aus diesem Grund schreibt er iiber ,,eine endgiiltige
Hellenisierung der romischen Religion.“!!® Wie dieser Prozess genau ausgeschaut hat und in
welchem Ausmal} man ihn betrieben hat, 14sst sich aufgrund der wenigen Quellen nicht genau
definieren.!!! Erst ab dem 1. Jh. n. Chr. kann man von einer Transparenz bei der Aneignung

des religiosen Lebens durch die Romer niher berichten.

Hilfreich bei der Gewinnung einer Ubersicht, wie das Romische Reich die
hellenistischen Vorstellungen im Bereich der Religiositdt iibernommen hat, schildert uns
M. Daniels. Er ist der Meinung, dass die Faszination des griechischen Denkens eine besondere

Rolle dabei gespielt hat. Ihm ist es auch gelungen, die romische und hellenistische Religion

110 K Kumaniecki, Historia Kultury starozytnej Grecji i Rzymu, 54.
""1'Ebd., 354.

48



zusammenzustellen und mithilfe des Studiums der Mythen folgende Gottheiten und ihre Rollen

darzustellen:!!?

FUNKTION GRIECHISCHER GOTT ROMISCHER GOTT
Gottvater und oberste Zeus — Jupiter
Gottheit
Gottes Mutter Hera — Juno
Gott des Meeres Poseidon — Neptun
Gottin der Liebe Aphrodite — Venus
Gott des Krieges Ares — Mars
Gott des Spiels Dionysos — Bacchus
Gott der Unterwelt Hades — Pluto
Gottin des Ackerbaues Demeter — Ceres
Gottin der Jagd und Artemis — Diana
der Fruchtbarkeit
Gottin der Weisheit, Athene — Minerva
Schutzgottin

Tab. 2: Zusammenstellung der griechischen und romischen Gotter und ihrer Funktionen

Alle Gétter, sowohl die griechischen als auch die romischen, hatten einen Tempel, der
ihnen geweiht war. Diese standen an einem zentralen Platz und ihre Gestalt war in der Form
eines Denkmales. Dabei war auch ein Altar. Dazu kamen noch zahlreiche Gottheiten, die nur
lokal verehrt wurden. Fiir den Vollzug der Religiositidt und die damit verbundenen Rituale,
waren Priester oder Priesterinnen zustindig. Diese organisierten Prozessionen und Opferkulte

und schauten, dass alle Feste dem Kalender nach richtig und ordnungsgemif abliefen.

Eine derartige Frommigkeit gehdrte im Imperium zum 6ffentlichen Interesse. Deswegen

hielten die Romer die Verehrung ihrer Gotter als eine 6ffentliche Form der Religion. Das war

12 M. Daniels, Mythologien der Welt. Alle grofen Kulturen im Uberblick, Miinchen 2017, 175-177.
49



auch der Grund, warum diese Gottheiten neben den vielen Tempeln auch kleine Kapellen an
den Straflenrdndern oder Nischen, z.B. in den eigenen Héusern, hatten. Zusitzlich trug man
Amulette mit der jeweiligen Gottheit oder man organsierte sogar eigene Feste zu ihren Ehren,
um das eventuelle Wohlwollen zu erlangen, indem die Gotter den Einfluss auf die menschliche

Geschichte nahmen.

Im Sinne der offentlichen Frommigkeit muss man auch den Kaiserkult betrachten.
Dieser diente dem Herrscher des Imperiums zur Vergotterung seiner eigenen Person, die auf
der gleichen Stufe stand wie jede andere Gottheit. Der Neutestamentler M. Ohler stellt in seinen
wissenschaftlichen Untersuchungen fest, dass der Kaiserkult besonders im Osten eine gewisse
Akzeptanz gefunden hat. So schreibt er dariiber: ,,Im Osten des Imperium Romanum wurde die
Kaiserverehrung problemlos aufgenommen, da dort schon seit Ende des 5. Jh. v. Chr. einzelne
Personen, die sich durch militdrische oder politische Erfolge hervorgetan hatten, noch zu
Lebzeiten als gottlich verehrt wurden.“!!3 Eine Sonderstellung hatte dabei Judda. Die Juden
verehrten JHWH als den einzigen Gott. [hm brachten sie Opfer und verehrten ihn durch Gebete
und bestimmte Feste. Obwohl die jiidische Religion, im Unterschied zu den griechischen oder
romischen religiosen Vorstellungen, eine monotheistische Religion war, gehdrte sie im Licht
des Verstindnisses der Ordnung der Romer zur offentlichen Religiositit. Der Tempel fiir
JHWH stand in Jerusalem, wo man die Bundeslade mit den 10 Geboten als Zeichen des Bundes
und der Gegenwart Gottes aufbewahrte. Das Heiligtum dieses Ortes war mit der Offenbarung
Gottes an Mose verbunden, der die Aufgabe personlich von Gott erhalten hatte, diese 10 Gebote
zu bewahren und als Zeichen der Verbundenheit zwischen seinem ausgewihlten Volk und ihm
zu verstehen.!' Der Glaube an den einen Gott prigte das ganze Leben der Juden, auch derer,
die in der Diaspora lebten.!!> Sie wurden auch von Gott personlich verpflichtet, ihm durch
konkrete Feste und Aufgaben zu dienen. !'® Eine besondere Aufgabe hatte dabei der
Hohepriester, dem nur einige liturgische Tétigkeiten zustanden. Die Antwort der Juden auf die
Offenbarung Gottes war der Gehorsam der Thora gegeniiber, in der sich alle Gesetze und
Vorschriften befanden. Als Zeichen des Bundes zwischen Gott und den Menschen diente auch

die Beschneidung. Sie war ebenso ein Merkmal der Zugehorigkeit zum Judentum.

3 M. Ohler, Geschichte des friiheren Christentums (Basiswissen Theologie und Religionswissenschaft),
Gottingen 2018, 48.

114 vgl. Ex 19,1 — 24,18.

115 ygl. L.R. Feierstein, Diaspora, in: Handbuch Jiidische Studien, Chr. v. Braun (Hrsg.) / M. Brumlik, KéIn —
Weimar — Wien 2018, 99-110.

116 vgl. Ex 25,131, 17.

50



Die hochste Aufsichtsfunktion hatte der Hohe Rat. Er bestand aus Weisen und iibte
politische, religiose und juristische Macht aus. In seinem Gremium saflen zwei Gruppen: die
Pharisder (Ausleger der Schrift - Thora), die an die Auferstehung glaubten und die Sadduzéer
(Umsetzer und Aufseher der Vorschriften und Gesetze), die die Auferstehung leugneten. Sie
sahen sich regelméfig im Tempel und trafen die wichtigsten Entscheidungen zu den aktuellen
Themen. Zusammen mit anderen Gruppen, wie Zeloten oder Essener, bildeten sie das religidse

Milieu der Juden.

Die zweite Gruppe im religiosen Leben bildeten die nicht-6ffentlichen Formen der
Frommigkeit. Zum Kreis ihrer Anhinger gehdrten Menschen, die ihre Religion nur in einer
kleinen Gruppe bzw. personlich in einer gewissen Art und Weise ausiibten. Nach Meinung von
K. Kumaniecki wurde die Entwicklung dieser Frommigkeit durch die Ostkulten verursacht und
durch sie beeinflusst.!!” Der polnische Historiker ist nebenbei auch der Auffassung, dass diese
nicht-6ffentlichen Formen der Religiositét sehr stark von der konkreten menschlichen Situation
abhéngig waren. So schreibt er dariiber: ,,Die Leute litten unter dem starken Elend und beugten
sich unter den schweren Steuern.“!!® In diesem Sinne konnen wir uns vorstellen, dass damals
viele in den ,,fremden* Religionen des Ostens eine Art Hilfe und Trost suchten. Das bestitigen
die blithenden Kulte wie Kybale, Attis oder Mithras. Viele von diesen Kulten wurden im Laufe
der Zeit durch den Staat offiziell anerkannt. Der Grund dafiir kann an der GroBe ihrer
Verbreitung oder an den politischen Interessenten liegen, indem die jeweilige Frommigkeit das
Bild des Imperiums und seine Identitét stirkte oder auch in der gerade herrschenden Mode in

der Gesellschaft hervorgehoben wurde.!'"®

Eine dritte Gruppe der Frommigkeit bildeten der Aberglaube bzw. der Volksglaube.
Seine Form der Praktizierung beschriankte sich vor allem auf sehr kleine Gemeinschaften oder
Gruppen, manchmal sogar nur auf Familienmitglieder. Der Glaube der Menschen der
damaligen Zeit wurde sehr stark von Mythen, eigenen Vorstellungen oder Magie beeinflusst.
Zu dieser Tatsache fiihrten das Orakeln oder die Hellseher, die den Menschen Kraft von den
Gottern versprachen. All das war sehr eng mit dem alltdglichen Leben verbunden, in dem die

Religion eine wesentliche Rolle spielte. Die Erkliarung dieses Phidnomens soll man im

7 K. Kumaniecki, Historia Kultury starozytnej Grecji i Rzymu, 527.
118 Bbd.
19 vgl. M. Ohler, Geschichte des fiiiheren Christentums, 45-47.

51



damaligen Verstandnis des Menschen suchen, fiir die es keine Sékularisierung gab und somit

keine Trennung zwischen einem religiosen oder nicht-religiosen Leben. 2

1.1.3 Politisch-soziale Situation'?!

Jeder Staat und jedes Imperium braucht ein politisches Zentrum, in dem die wichtigsten
Entscheidungen getroffen werden. Seit dem Beginn der Entstehung bis zum Niedergang der
romischen Herrschaft (zwischen 8. Jh. v. Chr. und 7. Jh. n. Chr.) befand sich dieser
Knotenpunkt in Rom. Diese Stadt war auch die Schaubiihne fiir die Neuordnung des
Stattwesens, das im Jahre 27 v. Chr. durch Augustus proklamiert wurde. Die Staatsreform, von
Republik zum Kaisertum, brachte eine Revolution im Imperium. Nach der praktischen
Umsetzung der neuen politischen Macht stand nicht mehr der Senat mit den Senatoren an der
Spitze des Imperiums, sondern der Kaiser. Es scheint, dass die Bezeichnungen Imperator oder
pater patrae sehr gut die Rolle des neuen romischen Herrschers darstellen. Nach den
Untersuchungen von U. Huttner, miissen wir jedoch von dem Standpunkt ausgehen, dass zu
Beginn der politischen Umstrukturierung des Imperiums die Aufteilung der Privilegien nicht
gleich verdndert wurde. Aufgrund dieser Tatsache besallen die Senatoren weiterhin einen
gewissen Einfluss auf die Politik. Im Laufe der Zeit wuchs aber die Rolle des Kaisers massiv.
Er besa3 die Macht bei menschlichen, stattlichen oder privaten Themen, was damit so gut wie

alle Bereiche der Fiihrung beinhaltete.!??

Aufgrund der GroBBe des Imperiums wurde es in Provinzen geteilt, die unterschiedlich
verwaltet wurden. Prinzipiell gab es entweder kaiserliche oder senatorische Provinzen. An der
Spitze jedes administrativen Gebietes des Imperiums stand ein Statthalter, der immer dem

Kaiser untergeordnet war und jederzeit abberufen werden konnte.

Eine wichtige Anderung des politisch-sozialen Lebens zur Lebens- und Wirkenszeit des

Apostels Paulus, war die schnelle finanzielle Bereicherung von vielen romischen Biirgern, die

120 ygl. Ch. Schulte, Sikularisierung. III. Historisch, in: LThK, Bd. 8, hrsg. v. W. Kasper, Freiburg — Basel — Rom
— Wien 1999, 1469.

121 Damit man Wiederholungen bzw. Verdoppelungen vermeidet, befindet sich in diesem Kapitel nur eine
allgemeine Zusammenfassung der politisch-sozialen Situation im Romischen Imperium. Ein genaues Bild des
gesellschaftlichen Lebens soll uns spiter ein Kapitel schildern, in dem wir uns konkret mit dieser Problematik in
der Stadt Thessalonich auseinandersetzen werden.

122 Vgl. U. Huttner, Romische Antike (Studium Geschichte), Tiibingen 22013, 245-248.
52



zur gesellschaftlichen Elite gehorten. An dieser Stelle sind besonders die Patrizier, die adelige
Oberschicht, gemeint. Dazu gehorten auch viele Beamte, die nicht nur ein wesentlicher Teil des
administrativen Apparates der Verwaltungen waren, sondern weil sie nach Reichtum strebten
und sehr korrupt waren.!?3 Im Hinblick auf diese Informationen scheinen die historischen
Untersuchungen von K. Kumaniecki interessant zu sein. In seinem Werk schreibt er, dass all
diese gesellschaftlichen Verdnderungen bei der Erlangung des Reichtums eine massive
Teuerung des Lebens verursacht haben. Zusdtzlich bemerkt er auch, dass diese Tatsache
besonders in der Provinz spiirbar gewesen ist. Grundsitzlich hat, seiner Meinung nach, diese

Teuerungstendenz zu groBen finanziellen Schulden in der Gesellschaft gefiihrt.!?*

Die zweite Seite der entstandenen wirtschaftlichen Situation war ein groles Wachstum
des Handels und somit der Wirtschaft. Diese Konjunktur brachte dem Romischen Reich enorme
Vorteile. Zum einen mussten diec Menschen fiir hohe Zinsen Geld vom Staat leihen, andererseits
wurde die wirtschaftliche Situation des Imperiums immer besser. Man hatte genug Geld fiir
neue Eroberungen und Expansionen, wovon das Imperium wiederum profitierte. Nach der
Unterwerfung des neuen Gebietes, legte man wieder Steuern fest. Es entstanden Gesetze, die
das soziale und politische Leben organisierten. Das Gesetz war auch mallgebend fiir die
Bezeichnung eines Menschen als Romer (populus Romanus) und Nicht-Romer (peregrinus),
und dies bedeutete sehr viel. Ein romischer Biirger besall wesentlich mehr Rechte und Pflichten,
wodurch er in seinen Anliegen auf die Hilfe des Imperiums vertrauen durfte. Der
Bibelwissenschaftler M. Ohler bemerkt, dass die rémische Gesellschaft noch ein wichtiges
Merkmal besall. Man unterschied die Menschen, ob sie in der Stadt oder am Land lebten. Dabei
war aber nicht nur die Lebensqualitit gemeint, sondern vielmehr die Bedeutung diverser
Privilegien, Gesetze oder Rechte, die sich auch in zahlreichen Provinzen und Stidten

voneinander unterschieden.!?’

123 Vgl. J. Drane (Hrsg.), Encyklopedia biblii. Zrédla — Historia — Tradycja, iibers. v. M. Stopa, Warszawa 2000,
73.

124 Vgl. K. Kumaniecki, Historia Kultury starozytnej Grecji i Rzymu, 373, 395-396.

125 Vgl. M. Ohler, Geschichte des fiiiheren Christentums, 30.

53



Durch diese eingefiihrte Struktur der Gesellschaft, die durch den Staatsappart
unterschiitzt wurde, entwickelte sich im gesamten Imperium ein gewisses Kastensystem, das
die gesellschaftliche Ordnung regelte, deren unterste Gruppe die Sklaven bildeten, die von ihren
Herren abhéngig waren und die iiber ihr Leben und den Tod oft entscheiden durften. Wie diese
soziale Struktur in einer durchschnittlichen Stadt im griechischen Osten detailliert ausschaute,

stellte in seinem Studium M. Ohler dar:

Imperiale
Eliten

Regionale und

provinziale
Eliten

Stidtische Eliten

Moderater Uberfluss

Stabil an der Grene zum
Existenzminimum

Am Existenzminimum

Unter dem Existenzminimum

ADbb. 5: Die soziale Struktur der Gesellschaft im Romischen Imperium'?®

Mit der Darstellung der gesellschaftlichen Struktur unter der rémischen Herrschaft
beschéftigt sich auch M. Sigismund. Er ist zwar in einigen Aspekten anderer Meinung, aber
das, was er bemerkt hat, scheint aufgrund der fritheren Analysen interessant bzw. ergénzend zu
sein. Er stellt fest, dass man beim Versuch der Zusammenstellung einer derartigen Ordnung
auch auf den Unterschied achten muss, ob jemand am Land oder in der Stadt gelebt hat. Im
Sinne dieser These lohnt es sich, bei der oben présentierten Grafik im Bereich ,,Am
Existenzminimum® und ,,Stabil an der Grenze zum Existenzminimum® eine zuséitzliche

Differenzierung zu machen: Stadt und Land.!?’

126 Ebd., 39-40.
127 Vgl. M. Sigismund, Individuum, Familie und Gesellschaft, in: Neues Testament und Antike Kultur, Bd. 4:
Karten — Abbildungen — Register, hrsg. v. K. Erlemann, Neukirchen-VIuyn 2006, 34.

54



Wenn wir aber noch beim Betrachten der gesellschaftlichen Pyramide von M. Ohler
bleiben und sie ndher betrachten, dann ldsst sie sich sowohl prozentuell als auch inhaltlich wie

folgt zeichnen und vertiefen:

Abb. 6: Prozentuelle Darstellung der gesellschaftlichen Struktur.’*

Mithilfe der Untersuchungen von den zitierten Wissenschaftlern konnen wir folgende

Milieugruppen den angefiihrten Prozenten zuschreiben:

1. Kaiserdynastie, senatorische Familien, wenige Gefolgsleute, lokale
Konigshduser, wenige Freigelassene
2. Ritter (eques), Provinzbeamte, einige Gefolgsleute, einige
3% Dekurionenfamilien, einige Freigelassene, einige Militarfiihrer im Ruhestand
3. Die meisten Dekurionenfamilien, vermdgende Ménner und Frauen ohne
offizielle Funktionen, einige Freigelassene, einige Gefolgsleute, einige
Veteranen, einige Kaufleute
Einige Handler und Kaufleute, einige Freigelassene, einige Handwerker (v.a.
15% jene, die Beschiftigte haben), Veteranen
Viele Kaufleute und Handler, Menschen mit regelméfigem Lohn,

27%

Handwerker, Besitzer groBBerer Geschifte, einige Bauernfamilien

128 M. Ohler, Geschichte des friiheren Christentums, 40.

55



Kleine Bauernfamilien, Arbeiter, Handwerker (v.a. Beschiftigte),
30% Lohnbezieher, die meisten Kaufleute und Héndler, Eigentiimer von kleinen

Geschéften und Tavernen

25 Einige Bauernfamilien, unversorgte Witwen und Waisen, Bettler, Behinderte,
()

ungelernte Tagelohner, Gefangene

Tab. 3: Detaillierte Darstellung der gesellschaftlichen Struktur

1.1.4 Zusammenfassung

Als Zusammenfassung des ersten groBen Unterkapitels unserer wissenschaftlichen
Analyse iiber die paulinische Umwelt seiner pastoralen Tétigkeit kann man sagen, dass uns die
historische Untersuchung ein Bild einer sehr von Krieg, Macht, Brutalitit und gegenseitigen
Abhidngigkeit strukturierten Welt darstellt. In ihr z&hlt besonders die Sehnsucht nach
Herrschaft, die so gut wie keine Grenzen anerkennen wollte. Die direkte Folge war die
Unzufriedenheit in der Gesellschatft, die fiir die Herrscher oft nur das Werkzeug war, um eigene
Ziele zu erreichen. Die jlidische Bevolkerung kann da als Musterbeispiel dienen. Sie stand
héufig vor der Herausforderung, sich in der neuen Weltordnung zurechtzufinden, die das
judische Wohngebiet beschlagnahmte bzw. politische Macht auf die Juden ausiibte. All das
verlangte eine konkrete Handlung den Alltag anders zu gestalten, was oft gegen die Tradition
der Viter und der eigenen Religion stand. Schon der geringste Widerstand wurde brutal und
gnadenlos beendet. Nicht anders war es in den geschichtlichen Entwicklungen, die sich stark
auf die kulturelle Situation der betroffenen Vilker oder der konkreten Nation bezogen.

Die Wirren des stindigen Machtwechsels, die oft durch diverse Biindnisse mit den
Fremden verursacht wurden, brachten Probleme fiir die Menschen mit sich, sich ndmlich in
neuen Kulturbereichen zu orientieren versuchten um und die eigene Identitét zu bewahren.
Hinter diesen Entwicklungen, die wir als eine Folge der Politik in der Antike zeigten, stand die
politische Kalkulation, die stidrkeren Herrscher als seinen Beschiitzer zu haben. Die Suche nach
den politischen Biindnissen, durch die die militérische Hilfe im Falle der Bedrohung angeboten
wurde, schilderte uns auch der Prozess der Assimilation bzw. der Reibung unter den jiidischen,
hellenistischen und rémischen Kulturen, die mit einer konkreten Nation verbunden war. Dieser
Vorgang hinterliel groe Spuren sowohl bei den Juden als auch bei den Griechen und Rémern,

indem das alltigliche Leben davon betroffen war. Diese Tatsache fiihrte direkt zu

56



Beriihrungspunkten in den religiosen Bereichen der Menschen, da im damaligen Verstindnis

die jeweilige Kultur mit einer konkreten Religion verbunden war.

Der Umgang mit den Religionen bewirkte die Entstehung einer Gesellschaft, in der die
religidsen Praxen stets mit den anderen Formen der Frommigkeit konfrontiert wurden. Diese
Situation musste im Alltag besonders spiirbar sein, da die Religion ein wichtiger Teil des
Lebens war und grof3es Interesse bei den Menschen erweckte. Unsere Untersuchungen zeigten,
dass die jlidische Religion im Gebiet der religiosen Assimilation eine Ausnahme war. Die starke
Bindung an die Tradition, die mit Gott JHWH eine Einheit bildete, schiitzte die Juden, die
eigene jiidische Homogenitét zu bewahren. Nachdem ein Jude sein Leben als eine Beziehung
mit Gott sah, war es fiir ihn ein wesentlicher Aspekt, den Glauben an einen Gott zu praktizieren
und sich von ihm auch leiten zu lassen. Allgemein kann man feststellen, dass dieser Weg fiir

die Juden nicht leicht, aber dennoch erfolgreich war.

Im weiteren Teil der Untersuchung schauten wir auf die politisch-soziale Situation. In
diesem Gebiet lieferte uns die Analyse der Geschichte viele Informationen. Die Romer, die ihr
Imperium ausbreiteten und dadurch, wie unsere wissenschaftliche Forschung zeigte, die
romische Kultur mit dem entsprechenden Stil des Lebens proklamierten, verursachten enorme
wirtschaftliche Unterschiede in der Gesellschaft, in der ein Kastensystem herrschte. An der
Spitze stand immer der Kaiser, der die gesamte Macht besall und in seinen Entscheidungen frei
war. Das, was in dieser politischen Entwicklung half, war die romische Biirgschaft bzw. die
Kollaboration mit Rom, das das Zentrum der damaligen Welt war. Unter diesen Umstédnden

wirkte Apostel Paulus und verkiindete den Glauben.

57



1.2 Paulus

Im zweiten Unterkapitel werden wir unsere Aufmerksamkeit zundchst dem Leben von
Paulus widmen. Bei dieser wissenschaftlichen Untersuchung seiner Person schauen wir uns all
das an, was ihn als Mensch und einen der grof3ten Theologen geprigt hat. Weiters werden wir
uns mit dem Glaubensverstindnis bei Paulus auseinandersetzen. Der Gegenstand dieser
Analyse werden sowohl die Merkmale des verkiindeten Glaubens als auch der Zugang des
Volkerapostels zum Inhalt der Frohen Botschaft sein, die er den Menschen anvertrauen wollte.
Diese Vertiefung soll zum besseren Verstindnis der missionarischen Tatigkeit des Apostels

beitragen, flir den der Glaube mit seinem Inhalt die wahre Quelle jeder Handlung gewesen ist.

1.2.1 Das Leben des Apostels Paulus

Die wichtigsten Informationen iiber Paulus erfahren wir in erster Linie von ihm selbst.
Nach seinen Aussagen in Phil 2, 5und Rom 11, 1 wissen wir, dass er aus einer jiidischen Familie
stammte und dass sein Stammbaum auf den Stamm Benjamin zuriickzufiihren ist. Aufgrund
mangelhafter Quellen sind nihere Informationen iiber seine Familie nicht vorhanden. Den
einzigen Hinweis iiber seine familiiren Verhiltnisse verrdt uns die Apostelgeschichte. In ihr
erfahren wir, dass Paulus in Jerusalem einen Neffen hatte, der der Sohn seiner Schwester war
(vgl. Apg 23, 16). Im Lichte des lukanischen Zugangs zur Person des Paulus wissen wir, dass
der Volkerapostel aus Tarsus in Kilikien abstammte (vgl. Apg 9, 11; 21, 39; 22, 3; 9, 30; 11,
25).

Die Stadt Tarsus lag in der romischen Provinz Kilikien, im Stidosten Kleinasiens, in der
heutigen Tiirkei. Geographisch betrachtet, war Tarsus nur ein paar Kilometer vom Mittelmehr
entfernt, mit dem sie mit dem Fluss Kysno verbunden war. Man vermutet daher, dass die Stadt
aufgrund ihrer Lage eventuell einen Handelshafen gehabt hat und somit ein gewisses
Handelszentrum gewesen ist. Eine interessante Beschreibung dieser Siedlung finden wir bei
A. Prinz, der wie folgt schreibt: ,,Auch auf dem Landweg war Tarsus gut zu erreichen. Es lag
an einer wichtigen Handelsstral3e, die den Osten mit dem Westen verband. Aus Paléstina oder
dem syrischen Antiochia kamen die Héindler mit ihren Kamelen und reisten weiter bis zur

dgéischen Kiiste Kleinasiens und den dortigen Stiddten Milet, Ephesus, Smyrna und Pergamon.

58



Tarsus war auch der Ausgangspunkt einer abenteuerlichen Route, die das Mittelmeer mit dem

Schwarzen Meer verband.*!?°

Welche Rolle in dieser Siedlung die jiidische Gemeinde gespielt hat, ldsst sich nicht
nachweisen. Es ist aber klar, dass es dort eine jiidische Diaspora gegeben hat, deren Ursprung
sich nicht nachvollziehen lisst. Das, was wir aber feststellen konnen, ist die allgemeine
Entwicklung, die sich innerhalb jeder Diaspora erkennen ldsst. Zu den grofiten Merkmalen
dieser Tendenz gehort die griechische Sprache und zum Teil auch die Akzeptanz des
griechischen Denkens, dem man sich gegeniiber gedffnet hat und einen Platz in der
personlichen Sphiare der Juden gegeben hat. 39 Daflir sprechen auch die modernen
Untersuchungen der paulinischen Briefe. Ein Beispiel finden wir im wissenschaftlichen Werk
des Theologen M. Wolter. So schreibt er: ,,[Es] liegt (...) die sprachliche Gestaltung seiner
Briefe nahe, dass er Griechisch als Muttersprache gelernt hat.“!3! Weiters stellt er noch fest:
,,Paulus [hat] mindestens einen guten Grammatik- und Rhetorikunterricht genossen (...).“!3? In
diesem Licht miissen wir auch auf den Namen des Apostels schauen. Denn unter den vielen,
nicht in Paléstina lebenden Juden, war es sehr oft der Fall, dass der Name Paulus eine doppelte
Bedeutung hatte: eine hebrdische — 7% und eine griechische — ITadlog. Nach dem
Bibelforscher M. Ohler miissen wir diese doppelte Namensgebung auch als Hinweis betrachten,

dass Paulus ,,in einem nicht-jiidischen Kontext aufwuchs.*!*3

Aufgrund der wiederum mangelhaften Quellen, erscheint die Jugendzeit des
Volkerapostels problematisch. Im Brief an die Gemeinde in Galatien erfahren wir, dass er der
jiidischen Gemeinde in Judda personlich nicht bekannt gewesen ist (vgl. Gal 1, 22f.). Obwohl
die Stellen Apg 22, 3 und 26, 4 einiges iiber den paulinischen Werdegang berichten, sind sie
nach Meinung der Exegeten mit einer gewissen Vorsicht zu betrachten.!3* Damit wir uns jedoch
in weitere Uberlegungen auf diesem Gebiet vertiefen kdnnen, nehmen wir die Beschreibung
von M. Wolter als die an, die auf eine Art und Weise als eine Konklusion betrachtet werden

kann. So lesen wir bei ihm: ,,Unter dem Strich ist es am wahrscheinlichsten, dass Paulus nicht

129 A, Prinz, Der erste Christ. Die Lebensgeschichte des Apostels Paulus, Weinheim 2007, 35-36.
130ygl. U. Schnelle, Die ersten 100 Jahre des Christentums. 30-130 n. Chr. Die Entstehungsgeschichte einer
Weltreligion, Géttingen 22016, 61.
B M. Wolter, Paulus. Ein Grundriss seiner Theologie, Neukirchen — Vluyn 22015, 12.
132 Ebd.
133 M. Ohler, Geschichte des friiheren Christentums, 182.
134 Vgl. B. Heininger, Die religiése Umwelt des Paulus, in: Paulus. Leben — Umwelt — Werk — Briefe, hrsg. v. O.
Wischmeyer, Tiibingen 22012, 27.
59



schon als Kleinkind, sondern erst als junger Mann nach Jerusalem kam und dort so etwas wie
eine ,sekundire Sozialisation® erfuhr.“!3 Aus Apg 5, 34-39 wissen wir iiber seine Ausbildung
in Jerusalem ein wenig mehr. Er besuchte die Schule des beriihmten Rabban Gam(a)liel, dem
Alten. Bevor er aber diese Lehre begann, war er ein Mitglied der Phariséer.!3¢ Paulus stand
auch dazu, dass er durch seine Zugehorigkeit zu dieser Gruppe eine gute Ausbildung in der
jidischen Schriftwissenschaft und im Gesetz bekommen hatte. Neben diesen Kenntnissen

verrdt uns Apg 18, 3 seinen Beruf — Zeltmacher.

Wie das Leben des Paulus genauer ausgeschaut hat, ldsst sich nicht nachvollziehen.
Wenn er aber selbst schreibt, dass er Eifer fiir sein Studium hatte, konnen wir seine Soliditét in
der Lehre annehmen. Diese Meinung reprisentiert auch F. Meijer. Er schreibt: ,,Paulus wurde
von seinem Studium so in Beschlag genommen, dass die Botschaft Jesu (...) vollig an ihm
vorbeiging. Im Jahre 30 war nicht einmal die Nachricht vom Kreuzestod Jesu zu ihm
durchgedrungen, zumindest verliert er kein einziges Wort dariiber. (...) [Er] war (...) zu dem
Zeitpunkt nicht wirklich an diesem Messias interessiert. Er befasste sich hauptsidchlich mit dem
Studium der Thora und zog daraus die duBeren Konsequenzen.“!” Bei diesen Konsequenzen
kann man nicht nur die Verbundenheit zum Judentum erkennen, sondern auch die Bereitschaft,

den jiidischen Glauben zu verteidigen.

Wie Paulus zum ersten Kontakt mit den Christen gekommen ist, ist unklar. Nur 1 Kor
15, 9 und Gal 1, 13 berichten, dass der Apostel die Verteidigung des Glaubens besonders im
Kontext des Christentums gesehen hat. Ein gutes Beispiel dieses Vorhabens ist die
Beschreibung der Steinigung des Stephanus, bei der Saulus anwesend war.!*® Dieses Ziel hatte
er auch, als er auf dem Weg nach Damaskus war. Unterwegs dorthin kam es zu einer Wende in
seinem Leben. Uber diese auBergewdhnliche Erscheinung berichtet die Apostelgeschichte, in
der man lesen kann, wie Jesus sich Saulus offenbarte und sein Leben so radikal beeinflusste,
dass man in Bezug auf diese Begegnung iiber eine Bekehrung des Saulus spricht (vgl. Apg 9,
1-22). Auf diese Bekehrung, in der Paulus eine Berufung sieht, bezieht er sich immer wieder
bei den Kontakten mit den christlichen Gemeinden.!3® Dies kann uns nicht wundern, da er
selber im Brief an die Korinther mitteilte, dass er in einer Vision den Kyrios sah (vgl. 1 Kor 9,

1). Diese Christusvision bzw. Offenbarung musste ihn verindern. Darauf weisen auch

135 M. Wolter, Paulus. Ein Grundriss seiner Theologie, 13.
136 Vgl Phil 3, 5; Apg 23, 6; 26, 5.
37 F. Meijer, Paulus. Der letzte Apostel, iibers. v. W. Himmelberg, Berlin 2012, 54.
138 Vel Apg 7,54 -8, 1.
139 Vgl. Gal 1, 151,
60



M. Hengel und A.M. Schwemer hin, die in ihrem Werk schreiben: ,,Die wichtigste Konsequenz
ist hier fiir Paulus (...) die Berufung zum Heidenmissionar gewesen, d. h. (...) zum Apostel
(...).“1% Die beiden Wissenschaftler sprechen im Kontext der paulinischen Berufung zum
Apostel bzw. zum Heidenmissionar auch iiber eine Erleuchtung im Herrn, die auf die
urspriingliche Erleuchtung zuriickgefiihrt wird, durch die es zur Erkenntnis der Ehrlichkeit
Gottes im Angesicht Christi kommen soll. Sie ist aber nicht nur durch die neutestamentliche
Einsicht zu verstehen, sondern auch durch die alttestamentliche Auslegung, und besonders mit
Gottes Schopfung von Gen 1, 1-4 zu vergleichen und zu interpretieren. '*! Eine derartige
Auslegung der paulinischen Berufung stellt das Motiv der Offenbarung der Herrlichkeit Gottes
als eine Art der Erleuchtung mit der Bekehrung, d.h. der Erleuchtung des verfinsterten Herzens,
dar, wodurch es zur radikalen Verinderung des Lebens kommt.!#? Diese Tatsache wird noch

zusétzlich durch die Namensgebung verstirkt, von Saulus zu Paulus.

Der verdnderte Paulus zog sich aufgrund der Begegnung bzw. der Erleuchtung Jesu nach
Damaskus zuriick, wo er drei Jahre verbrachte. Was er zu dieser Zeit tat, wissen wir aufgrund
der mangelnden Quellen nicht. Es ist aber anzunehmen, dass der bekehrte Paulus viel Zeit fiir
das Gebet und die Selbstreflexion verbracht hat. Die Konsequenz dieses Aufenthaltes ist die
starke Uberzeugung des Apostels, dass Jesus tatsdchlich der Messias gewesen ist. Der
anglikanische Bibelforscher N.T. Wright stellt in diesem Zusammenhang sogar fest: ,,Deshalb
erkannte Saulus, dass er seine ganze Sicht der Art und Weise, wie JHWH handeln wiirde, um
seinen Erlosungsplan zu enthiillen, vollkommen neu iiberdenken musste.“!4? Weiters erginzt er
seine Gedanken durch die Worte: ,,Saulus’ Vision auf der Stra3e nach Damaskus schenkte thm
also eine vollig neue Perspektive, die jedoch tief und fest in seiner bisherigen Bundestheorie
verwurzelt blieb. Israels Schicksal hatte sich in Messias Jesus erfiillt. Das kommende Zeitalter
war eingeleitet worden. Saulus selbst war berufen, der Botschafter des kommenden Zeitalters
zu sein.“!* Die Kronung dieses Hineinwachsens in die neue Rolle des Verkiinders des
Glaubens an Jesus Christus als der erwartete Messias ist durch ein einmaliges Treffen gestarkt
worden. Gott schickte Hananias zum betenden Paulus. Nach Meinung vom Theologen

D. Klingner gehorte Hananias ,,zu den griechisch sprechenden Judenchristen, die erst kurz

140 M. Hengel / A.M. Schwemer, Paulus zwischen Damaskus und Antiochien. Die unbekannten Jahre des Apostels
(WUNT, Bd. 108), Tiibingen 1998, 71.

141Ebd., 70.

142 ygl. R. Rohr, Paulus. Der unbekannte Mystiker, iibers. v. B. Kern, Stuttgart 22019, 11.

193 N.T. Wright, Worum es Paulus wirklich ging, ibers. v. R. Behrens, GieBen 22017, 43.

144 Bbd., 44.

61



vorher aus Jerusalem vertrieben worden waren.“!4> Der gesandte Judenchrist legte Paulus die
Hinde auf und dieser konnte wieder sehen, was seit der Begegnung mit Christus nicht mehr
moglich gewesen war. Nach der Heilung, der eigenen Taufe und der Akzeptierung seiner
Berufung ging er nach Jerusalem, um dort die Urgemeinde und die Apostel kennenzulernen.
Der niederlédndische Althistoriker F. Meijer ist im Kontext des paulinischen Besuchers in
Jerusalem der Meinung, dass ,,Petrus [Paulus] (...) von Jesus als Prediger erzihlt hat, von seinen
Wundern und von seinem Tod. Allmdhlich entwickelte Paulus daraus Gedanken und
Uberzeugungen, die er spiter auf seinen Missionsreisen in Wort und Schrift verbreiten

sollte. <146

Der Austausch mit den anderen Christen verliech dem Apostel so viel Kraft, dass sein
Glaube sehr stark wurde. Diesen Glauben wollte er mit den anderen Menschen teilen. Beim
Erreichen dieses Zieles stand ihm aber sehr viel im Wege. Doch weder die Ablehnung bei den
Juden und Romern, noch die Konflikte mit den anderen Aposteln wegen der Missionierung der
Heiden konnten ihn abhalten, das Evangelium Christi zu verkiinden. Im Alter von ca. 56 Jahren
wurde er in Jerusalem verhaftet und von den Juden angeklagt. Obwohl die Todesstrafe fiir ihn
bestimmt war, durfte man sie an ihm nicht ausiiben, da er ein romischer Biirger war und das
Recht hatte, sich in seiner Angelegenheit an den Kaiser zu wenden. Auch wahrend seiner
Gefangenschaft niitzte er die Moglichkeit, den Glauben zu verkiinden. Was mit Paulus spéter
geschehen ist, berichtet uns die Apostelgeschichte nicht mehr. Der Uberlieferung nach starb er
als tiber 60-jahriger Mann in der Christenverfolgung unter Kaiser Nero.!*” Anderer Meinung
ist J. Becker. Fiir ihn erlitt Paulus zwar den Tod des Martyrers, indem er als Romer mit einem
Schwert hingerichtet wurde, er spricht sich aber in seiner wissenschaftlichen Publikation fiir
eine andere Datierung aus. So kdnnen wir beim deutschen Theologen nachlesen: ,,Man wird
nicht fehlgehen, seinen Tod eingangs der sechziger Jahre anzusetzen, also unter Nero, aber noch
vor der Christenverfolgung 64 n. Chr.“!*8 Es scheint aber, dass an dieser Stelle die Theorie von
W. Rakocy besonders interessant ist, weil der polnische Theologe feststellt: ,,Aufgrund der
Natur der Quellen unternehmen wir keine nihere Préazisierung des Todesdatums des Apostels

Paulus.“!4?

195 D, Klingner, Paulus. Was? Wann? Wo? Alle Orte, die er besuchte, Leipzig 2008, 12.

146 F. Meijer, Paulus. Der letzte Apostel, 68.

147 Laut der Chronologie in der EU wurde Paulus gemeinsam mit Petrus im Jahre 64/67 hingerichtet. Dieselbe
Quelle berichtet, dass es zur Bekehrung des Apostels Paulus vor Damaskus im Jahre 33/35 kommen durfte.

148 J. Becker, Paulus. Der Apostel der Vélker, Tiibingen 21992, 506.

149°W. Rakocy, Pawet Apostol. Chronologia Zycia i pism, Czgstochowa 2003, 733.

62



1.2.2 Glaubensverstindnis bei Paulus

Eine wissenschaftliche Vertiefung der Bedeutung des Glaubensverstindnisses bei
Paulus bereitet eine gewisse Problematik. Dieser Prozess des Studiums {iber den paulinischen
Zugang zur Substanz des Begriffes ,,Glaube* und dessen aktive inhaltliche Umsetzung im
Leben des Menschen, scheint in der allgemeinen Betrachtung sehr vielschichtig zu sein. Darauf
wies der Osterreichische Theologe J.J.M. Mayr hin, der zu dieser Problematik folgende
Stellungnahme gibt: ,,Wenn vom paulinischen Glaubensverstindnis die Rede ist, so geschieht
dies meist innerhalb einer Diskussion zur Rechtfertigungsdebatte oder als Aspekt zu Aussagen
das Gesetz betreffend. Paulus spricht in seinen Briefen aber nicht nur in den genannten

Kontexten dariiber.* 130

Diese Meinung scheint auch B. Schliesser zu teilen. In seinen
Untersuchungen stellt er fest, dass jede Art der Erklarung des paulinischen Verstehens des
Begriffes ,,Glaube* nicht durch die vorgebenen literarischen oder wissenschaftlichen Kriterien
eingeschriankt werden kann. Stattdessen nimmt er die Stellung zu einem vielseitigen Zugang
zum Verstindnis des Glaubens, indem er folgendermalen schreibt: ,,Die Rede vom ,Glauben*
evoziert ein Geflecht von Vorstellungen, Bildern und Eindriicken, die eingebettet sind in ein

spezifisches kulturelles Milieu und die dem Wort ,Glaube* Bedeutung verliehen.!>!

Im Sinne der oben dargestellten Positionen, die den paulinischen Zugang zum Glauben
weder in einem eingeschriankten theologischen Kontext noch in den allgemein gesehenen
wissenschaftlichen Rahmenbedingen betrachten ldsst, lohnt es sich aus unserer Sicht, die
Aspekte der beiden Theologen zusammenzufassen und methodisch zu priasentieren. All das

lasst sich in 7 Punkten darstellen:!>2

1. Glaube als ein Ausdruck der personlichen Bereitschaft

Der Glaubensakt setzt die freiwillige Bereitschaft des Menschen voraus. So wie ein
Gespriach mindestens zwei Partner braucht, so ist es auch mit dem Glauben. In diesem Sinne
gemeint ist auch der Wille, den Glauben anzunehmen und somit die Stimme Gottes in sich zu
erkennen. Dieses Merkmal beschreibt Paulus im ersten Brief an die Gemeinde in Korinth, wo

die Rede von einer uniiberlegten Annahme des Glaubens ist (vgl. 1 Kor 15, 2). Dieses Beispiel

150 7. J. M. Mayr, Glaubensweitergabe in paulinischen Gemeinden (Schriften der Philosophisch-Theologischen
Hochschule St. Polten, Bd. 4), Regensburg 2012, 48.

151 B, Schliesser, Was ist Glaube? Paulinische Perspektive (ThS. NF, Bd. 3), Ziirich 2011, 21.

152 Vgl. ebd., 27-115; Vgl. 1.J.M. Mayr, Glaubensweitergabe in paulinischen Gemeinden, 50-63.

63



zeigt deutlich, dass der Glaube kein Ausdruck der automatischen Annahme ist, sondern viel
mehr ein Akt, der in Raum und Zeit stattfindet. Danach strebt auch dieser Glaube. So formuliert
die Ausrichtung des Glaubens in Bezug auf die menschliche Bereitschaft auch der deutsche
Theologe G. Bornkamm: ,,Hier will das Evangelium das verkiindete heilsbringende Geschehen
von Christi Tod, Auferstehung und Erhohung selbst im Glauben angenommen und angeeignet

werden. “133

Daneben konnen die Aspekte einer personlichen Reaktion des einzelnen Menschen auf
den Glaubensakt nicht relativiert bzw. am Rande gestellt werden. Diese Problematik spricht
K. Kiing an, indem er im Glauben das Stillen der menschlichen Sehnsucht nach Geliebt- und
Erfiilltsein sieht. Jeder Mensch als ein Individuum ist dabei gefragt. Deswegen schreibt der
osterreichische Bischof: ,,Jeder Mensch hat diese Sehnsucht, und damit untrennbar verkniipft
ist die Frage nach der eigenen Aufgabe und dem Ziel, das dem Leben gesteckt ist.“!>* In diesem
Licht ist der Glaube als ein Ausdruck der menschlichen Bereitschaft anzunehmen, was Gott

jedem anbietet.

2. Glaube als ein Gebiet der gottlichen Initiative

Im Zusammenhang mit der fritheren Analyse und der Betrachtung des Glaubens als ein
Gebiet der gottlichen Initiative lohnt es sich, K. Ulrichs zu zitieren, der meint, dass ,,Glaube(n)
nicht eine menschlicherseits motivierte und verantwortete Aktion ist, sondern vielmehr eine
,Gabe, die Gott in die Seele legt.““!>° Eine derartige Darstellung des Glaubens beschreibt ihn
als ein Geschenk, fiir das man dankbar sein sollte. Konkret heillit das die Vertiefung der
Heilsgeschichte zwischen Gott und Mensch. Daraus erhdlt man das Bild Gottes, das den
Schopfer als einen suchenden Gott beschreibt.!>® Wie groB die Suche Gottes ist und wie weit
sie gehen kann, damit sie das Ziel erreicht, beschreibt Paulus in Gal 2, 15f. In diesem Licht ist
auch Rom 10, 5 zu verstechen. Diese zwei Bibelstellen scheinen eine passende
Rahmenbedingung zu schaffen. H. Merklein schreibt dazu: ,,Das Gesetz ist zuallererst eine

gnidige Gabe Gottes. Es ist die Bundesordnung, die Israel auszeichnet. Selbstverstéindlich muss

153 G. Bornkamm, Paulus, Stuttgart — Berlin — K6ln 71993, 154.
154 K. Kiing, Ich glaube an Gott, meinen Vater und Schopfer, in: Katechesen zum Credo, hrsg. v. J. Kreiml,
Regensburg 2014, 39.
155 K. Ulrichs, Christusglaube. Studium zum Syntagma miotic Xpiotod und zum paulinischen Verstindnis von
Glaube und Rechtfertigung (WUNT 11, Bd. 227), Tiibingen 2007, 96.
156 Vo], Ex 3, 6f: 20, 1-21.

64



es als solche auch befolgt werden.“!>” Wie diese Befolgung in der Geschichte des erwihlten
Volkes ausgeschaut hat, sagt der Apostel selbst in Gal 3, 10-11. Deswegen miissen wir auf die
gottliche Initiative aus der Perspektive der Gabe schauen, die die Person Jesu Christi ist. Das
ist auch der Grund, warum der vor kurzem zitierte Theologe H. Merklein schreibt: ,,Der Glaube
an den Gekreuzigten wird so zur Mdglichkeit des Heils fiir den Siinder, der nach dem Kriterium
der Gesetzeswerke kein Heil zu erwarten hat. Glaube ist unter dieser Voraussetzung
selbstverstidndlich kein Werk des Gesetzes, sondern geradezu die Haltung, die darauf vertraut,

dass Gott den Nicht-Téter des Gesetzes rechtfertigt.*!>8

3. Glaube als ein rationales Bild der gottlichen Handlung

Im Brief an die Gemeinde in Rom schreibt Paulus: ,,Gott aber hat seine Liebe zu uns darin
bewiesen, dass Christus fiir uns gestorben ist, als wir noch Siinder waren* (R6m 5, 8). Dieser
Satz beschreibt nicht nur die Handlung Gottes an uns Menschen, sondern viel mehr den Grund,
warum Gott liberhaupt die Initiative ergreift. Im Glauben an Gott ldsst sich deutlich erkennen,
dass die Liebe Gottes so stark ist, dass sie alle Grenzen iibersteigt und zum rationalen
Versténdnis des Begriffes ,,Gnade* fiihrt. Diese Verbindung zwischen Liebe und Gnade scheint
J. Stott auf den Punkt zu bringen. In seiner Publikation schreibt er Folgendes zu diesem Thema:
,,Gott hitte uns vollkommen zu Recht unserem Schicksal iiberlassen konnen. Er hétte uns in
Ruhe die Friichte unseres falschen Tuns ernten lassen und in unseren Siinden umkommen lassen
konnen. Das ist es, was wir verdient hitten. Doch das hat er nicht getan. Weil er uns liebte, ist
er uns in Kreuz hinein, wo er unsere Stinde, unsere Schuld, unser Gericht und unseren Tod aus
sich nahm.“!>® Weiters formuliert der Professor: ,,Man muss schon ein hartes, steinernes Herz
haben, um von einer solchen Liebe unberiihrt zu bleiben. Es ist mehr als Liebe. Der richtige
Name dafiir ist ,Gnade®, eine Liebe zu dem, der sie nicht verdient.“!®* Eine derartige Erklarung
ermoglicht dem Menschen im Glauben richtig zu erkennen, wie gro3 die Liebe Gottes ist, mit
der er seine Schopfung beschenkt und die er fortwihrend aus der Quelle der Gnade schopfen

lasst. In diesem Lichte finden wir im Glauben eine rationale Demonstration der gottlichen

157 H. Merklein, Studien zu Jesus und Paulus II (WUNT, Bd. 105), Tiibingen 1998, 305.
158 Ebd., 307.

159 J. Stott, Das Kreuz. Zentrum des christlichen Glaubens, Marburg 22019, 105.

160 Ebd.

65



Handlung, die, wie dies S. Stasiak beschreibt, die grofte Hingabe darstellt, durch die man das

personliche Engagement Gottes im Heilswerk des Menschen wahrnehmen kann.!6!

4. Glaube als die Kraft des Geistes

Den ersten Hinweis auf die enge Verbindung zwischen den Begriffen ,,Glaube* und ,,Geist*
finden wir im ersten Brief an die Gemeinde in Korinth, wo Paulus {iber die Geistesgaben und
das Leben der Christen geschrieben hat (vgl. 1 Kor 12, 1 — 14, 40). Aus der Perspektive unserer
wissenschaftlichen Uberlegungen scheint aber besonders der Vers 9 eine spezielle Bedeutung
zu haben. Denn an dieser Stelle ist die Rede von einer Glaubenskraft. Die Einzigartigkeit dieser
Aussage betrachten wir mithilfe des Exegeten J. Kremer, der diese kurze Passage in einem
breiteren Kontext versteht. Deswegen weist er in seinen exegetischen Ausfiihrungen auf die
weitere Bibelstelle aus dem Korintherbrief hin, wo in 1 Kor 13, 2 die Rede von einer
Glaubenskraft ist, die sogar Berge versetzt. Wir haben es also hier mit einer Art von Begabung

zu tun, die das Unmégliche zum Moglichen macht.!6?

Die Akzeptanz bzw. die Anerkennung dieser Tatsache erwartet der Apostel von den
Christen und wendet sich deshalb mit den folgenden Worten an die Galater: ,,Ihr unverniinftigen
Galater, wer hat euch verblendet? Ist euch Jesus Christus nicht deutlich als der Gekreuzigte vor
Augen gestellt worden? Dies eine mdchte ich von euch erfahren: Habt ihr den Geist durch die
Werke des Gesetzes oder durch die Botschaft des Glaubens empfangen?* (Gal 3, 1-3). Wenn
wir den Lichtfaden dieses Textes folgen, dann miissen wir unsere Aufmerksamkeit Gal 3, 5.14
und Gal 5, 5 schenken, wo der Inhalt der paulinischen Botschaft zugespitzt wird und wo wir
eine Relation zwischen Frage — Antwort — Bekenntnis feststellen konnen. Diese Methode ist
fiir F. Wilk eine mogliche Anspielung auf Jes 53, 1£.!% Wenn wir diesem Gedanken noch weiter
folgen, lohnt es sich aus der Perspektive der weiteren Betrachtung, auch Jes 55, 10-13 zu lesen.
Diese Methodik fiihrt uns zur Erkenntnis, dass der Glaube bzw. das Wort des Glaubens nicht
beim bloBen Horen stehen bleibt, sondern viel mehr eine aktive Antwort verlangt. Damit dieser
Prozess stattfinden kann, konnen wir in der Kraft, mit der Kraft und durch die Kraft des Geistes
handeln. Diesen Gedanken greift auch A. Pohl aufund formuliert ihn wie folgt: ,,Niemand sollte

leugnen, dass Gott in der Verlorenheit des Herzens beginnt und aus dem menschlichen

161 S Stasiak, Mitos¢ Boza rozlana w sercach naszych (Rz 5, 5), in: V'V, Bd. 23 (2013), 164.

162 Vgl. J. Kremer, Der erste Brief an die Korinther (RNT), Regensburg 1997, 264.

163 F. Wilk, Die Bedeutung des Jesajabuches fiir Paulus (Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und
Neuen Testaments, Bd. 179), Gottingen 1998, 354.

66



Bewusstsein entzogen wird (...). Er will Offentlichkeit. Sein Geist erfiillt Leib und Seele, bringt

sich ein in Wort und Tat. Darum wird niemand Christ, ohne es zu merken.*!64

5. Glaube als eine Form der Gemeinschaft

Obwohl, wie vor kurzem festgestellt, der Glaube die personliche Bereitschaft des
Individuums voraussetzt, darf man in der Betrachtung des Glaubensprozesses auch den
gemeinschaftlichen Charakter nicht aus den Augen verlieren. In diesem Sinne scheint es
angebracht zu sein, unsere Uberlegungen auch aus der Perspektive des theologischen Diskurses
der Neuzeit zu verstirken. Ein Beispiel kann an dieser Stelle Y. Congar sein, der als
Représentant der Communio-Ekklesiologie gilt. Dieser Theologe zeigt in seinem Inhalt die
Notwendigkeit der Wahrnehmung der Giiter, die der Glaube schenkt. Zu denen zihlt fiir
Y. Congar die Kirche als ein Bild der Gemeinschaft (communio spiritualis structurata).'®> Es
scheint auch in diesem Bild eine starke Negation der Gemeinschaft der Glaubenden als eine
bloBe Gemeinschaft (societas) zu sein. Wenn wir im Geist dieser Reflektion bleiben, werden
wir in der Botschaft von Gal 2, 9 eine interessante Bemerkung erkennen koénnen. Die
Gemeinschaft der Glaubenden ist eine Gemeinschaft, in der es nicht nur zu einer horizontalen
Communio kommt, sondern in der vielmehr eine neue Wirklichkeit entsteht. In ihr wéchst die
Geschwisterlichkeit. Sie wird aber durch einen geistigen Charakter gekennzeichnet. Von dem
spricht auch Paulus im ersten Brief an die Gemeinde in Korinth, wo es heifit: ,,Ist der Kelch des
Segens, iiber den wir den Segen sprechen, nicht Teilhabe am Blut Christi? Ist das Brot, das wir
brechen, nicht Teilhabe am Leib Christi? Ein Brot ist es. Darum sind wir viele ein Leib; denn
wir alle haben teil an dem einen Brot“ (1 Kor 10, 13-14). In diesem Lichte wirkt die
Beschreibung der Gemeinschaft der Glaubenden nur aus der horizontalen Perspektive ein wenig
zu schwach. Man sollte dieses Merkmal der christlichen Gemeinschaft auch durch einen
vertikalen Aspekt ergidnzen. Eine derartige Darstellung der Dinge weist auf eine Gemeinschaft
des Glaubens hin, welche sowohl eine zwischenmenschliche Relation bereitstellt als auch eine
Verbindung dieser Gemeinschaft mit Gott stattfindet. 1°¢ Diese doppelte Prigung dieser

Pragungsform des Glaubenslebens soll man auch auf einer anderen Ebene betrachten, indem

164 A. Pohl, Der Brief des Paulus an die Galater (Wuppertaler Studienbibel. Erginzung Neues Testament),
Wuppertal 1995, 117.
165 Vgl. J. Rigal, Trois approches de l'ecclésiologie de communion: Congar, Zizioulas, Moltmann, in: NRTh, Bd.
120, (1998), 605-606.
166 Vgl. Apg 2, 42; Roém 12, 4-6.

67



man in der Gemeinschaft bzw. Communio der Glaubenden auch das Volk Gottes neu definiert

und erkennt.¢7

6. Glaube als ein Zeichen des freiwilligen Gehorsams

Der Theologe W. Breuning versuchte in seiner Zusammenfassung der dogmatischen Lehre
iiber Gott die theologischen Inhalte so darzustellen, dass man durch eine {iberschaubare Form
einen allgemeinen und soliden Uberblick der katholischen Theologie bekommen kann. Das,
was bei ithm so besonders erscheint, ist die Tatsache, dass er schon zu Beginn iiber das Wort
spricht und ihm eine besondere Bedeutung verleiht. Deswegen schreibt er: ,,Der christliche
Gottesbegriff unterscheidet sich (...) durch eine sichere Eigentiimlichkeit. Aufgrund seiner
Transzendenz ist Gott ein normales Subjekt: Das Wort nennt die Existenz und das Wirken der
durch dessen bestimmten Wirklichkeit.“!%® Angesichts dieser Information und der biblischen
Botschaften, die wir in Joh 1, 1-18 finden, scheint es nachvollziehbar zu sein, wenn wir in
unserer weiteren Analyse vom Wort als Loyoc ausgehen. Diese Methode fiihrt uns zur Initiative
Gottes, welche die Fiille der Offenbarung in Jesus Christus ist. Wenn wir ihm also den
wesentlichen Platz in unseren wissenschaftlichen Uberlegungen geben, dann miissen wir
annehmen, dass wir in diesem Punkt iiber den von Gott geschenkten Glauben reden, dessen
Inhalt Christus ist und dessen weitere Folge die Antwort des Menschen im Gehorsam diesem

Inhalt gegeniiber ist.

Die Bestdtigung der oben analysierten Gedanken bekréftigt O. Hofius, der im Studium der
paulinischen Theologie den christlichen Gehorsam mit dem Horen auf das Wort Gottes
verbindet. '%° In diesem Zusammenhang konnen wir also nach H.-J, Eckstein sagen: ,,Der
Gehorsam verdankt sich dem Horen.“!7? Dieses Horen ist, wie Paulus selber an die Gemeinde
in Rom geschrieben hat, ein Horen des Wortes Christi (vgl. Rom 10, 17), das mit dem Gehorsam
des Evangelium Gottes in Verbindung steht (vgl. Rom 10, 14-16). Wir haben hier also eine

Beschreibung einer neuen Wirklichkeit, die im Glauben verankert ist und die durch eine Macht

17 Vgl LG, 9, in: https://'www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican council/documents/vat-ii_const_
19641121 lumengentiu m_ge.html (Stand: 11.11.2022).

168 W. Breuning, Nauka o Bogu (Podrecznik teologii dogmatycznej w jedenastu traktatach, Bd. 2), iibers. v.
J. Fenrychowska, Krakow 1999, 25.

169 Vgl. O. Hofius, Paulusstudien (WUNT, Bd. 51), Tiibingen 21994, 148-174.

170 H.-J. Bckstein, Der aus Glauben Gerechte wird leben. Beitrige zur Theologie des Neuen Testaments (Beitrige

zum Verstehen der Bibel, Bd. 5), Miinster 2003, 12.
68


http://www.v/

gekennzeichnet wird.!”! Sie bekommt ihre Form durch die konkrete menschliche Handlung. In
ihr ist die freie Entscheidung des Menschen der Inbegriff. Diese Aussage muss jedoch aus der
Perspektive verstanden werden, die uns P. Stuhlmacher schildert. So schreibt er dariiber:
,Glaube ist fiir Paulus der Inbegriff des Vertrauens auf Gott; zugleich ist er ein Willensakt.
Dieses willentliche Gottvertrauen konnen Menschen nicht aus eigener Kraft erzwingen. Sie
verdanken es dem Horen auf das Evangelium und erfahren es als Geschenk des Heiligen Geistes
(...).“172 Im Sinne dieser Aussage und mithilfe der bis jetzt gefiihrten Uberlegungen in diesem
Unterkapitel konnen wir sagen, dass der Gehorsam und der Glaube im Handeln des Menschen
thren Verbindungspunkt finden, was letztendlich auch dem Heilsplan bzw. dem Heilshandeln

Gottes entspricht und den Begriff ,,Glaubensgehorsam® darstellt.

7. Glaube als ein Ort des Einlassens

Das letzte Merkmal des Glaubens beim Apostel Paulus in unserem wissenschaftlichen
Studium ist der Glaube als Ort des Einlassens. Diese Eigenschaft scheint angesichts der
fritheren 6 Punkte eine gewisse Schlussfolgerung zu sein. Diese Meinung konnen wir auch
durch H. Schlier feststellen, der wie folgt schreibt: ,,(...) dies alles gehort zur wictig XpiotoD,
wie Paulus des Ofteren formuliert, zum Glauben an Christus. Aber die Mitte dieses Geschehens,
Jesu Christi Tod und Auferstehung und sein kVprog-Sein, findet sich nun in den alles
zusammenraffenden, das entscheidende Geschehen fixierenden Glaubensformeln.“!”® Infolge
dieser Zusammenfassung konnen wir also den Glauben mit seinem Inhalt (Jesus Christus und
sein Werk) als eine Form sehen, die nicht nur in der Gegenwart orientiert ist, sondern auch in
die Zukunft schaut. Anders gesagt, finden wir im Glaubensakt das Heil und die Perspektive der
Erlosung. Das, was dabei besonders wichtig ist, ist die Bereitschaft des Menschen, sich darauf
einzulassen und das Angebot Gottes anzunehmen. Der Mensch soll bei der Annahme des
Glaubens wissen, dass die alte Verheiung aus dem Alten Testament keine Giiltigkeit verloren
hat, sondern, wie dies Paulus im Brief an die Gemeinde in Rom schreibt, eine neue Perspektive
erhalten hat (vgl. Rom 3, 3). Deswegen kann sich jeder auf die Treue Gottes und auf seine
Verheiflungen verlassen und voll Hoffnung das Leben auf dem Fundament des Glaubens bauen.
Die Theologin I. Bendik scheint diese, sowohl in der Gegenwart verankerte als auch

zukunftsorientierte Eigenschaft des Glaubens ebenso zu verstehen. Die Bestitigung konnen

171 Ebd.
172 p, Stuhlmacher, Biblische Theologie und Evangelium (WUNT, Bd. 146), Tiibingen 2001, 60.
173 H. Schlier, Grundziige einer paulinischen Theologie, Freiburg — Basel — Wien 1978, 222.

69



diese Worte sein: ,miotic ist die Gott angemessene Form der Beziehung, die sich darin
auszeichnet, dass sich die Glaubenden in Erkenntnis und Gehorsam dem endzeitlichen Handeln
unterordnen. Gleichzeitig treten sie liber miotig das Erbe der verheilenen Gotteskindschaft

an.“”“

1.2.3 Zusammenfassung

Im Uberblick auf das zweite groBe Unterkapitel unserer Arbeit, in dem wir uns
besonders der Person des Apostels Paulus und seinem Glaubensverstindnis widmeten, stellten
wir fest, dass diese zwei Aspekte zum besseren Verstdndnis der missionarischen Tatigkeit des
Apostels beitrugen.

Der erste Schritt den wir machten, war die Vertiefung des paulinischen Lebens.
Aufgrund der mangelhaften Quellen konnten wir nicht viel iiber seine Familie und seine
Jugendzeit erfahren. Wir konnten jedoch vernehmen, dass Saulus, dessen Name urspriinglich
Paulus war, ein romischer Diasporajude aus Tarsus war. Er gehorte zu den Pharisdern und
absolvierte eine gute Ausbildung, auch in Jerusalem. Zusétzlich erlangte er ein Handwerk,
ndmlich Zeltmacher. Seine Personlichkeit charakterisierte eine besondere Hingabe zum
Judentum. Er galt als einer der groBen Christenverfolger. Diese Aufgabe fiihrte ihn nach
Damaskus, wo er auf dem Weg dorthin eine Vision hatte. Thm erschien Jesus Christus. Diese
Begegnung, die von den Theologen auch als Erleuchtung bezeichnet wird, verdnderte sein
Leben. Er erkannte Christus als Messias an und beschloss, ein Christ zu werden. Er erhielt den
Namen Paulus, wurde in Damaskus getauft und begann sich selbst als Verkiinder des Glaubens
zu verstehen. Diese Aufgabe nahm er als Ziel, das er nicht nur bis zum Tod verfolgte, sondern

auch tiberall vor Augen hatte, sowohl im Kontakt mit Juden als auch mit Heiden.

Der weitere Weg unserer Untersuchung brachte uns zur genauen Analyse des
Glaubensverstidndnisses bei Paulus. Dieser Prozess erwies sich als eine sehr komplexe Studie,
da der Apostel oft iiber den Glauben in breiteren Kontexten sprach. Als Methode nahmen wir
die Betrachtung unseres wissenschaftlichen Problems aus zwei Blickwinkeln, deren Vertreter
J.J.M. Mayr und B. Schliesser waren. Das Resultat der Arbeit fassten wir in 7 Punkten

zusammen, die wie ein Leitfaden das Leben des Menschen von der personlichen Bereitschaft

174 1. Bendik, Paulus in neuer Sicht? Eine kritische Einfiihrung in die ,, New Perspective on Paul“ (Judentum und

Christentum, Bd. 18), Stuttgart 2010, 186.
70



bis zum Vertrauen auf die Erlosung beschrieb. Diese 7 Punkte, bzw. Etappen des Glaubens

sind:

Glaube als ein Ausdruck der personlichen Bereitschaft
Glaube als ein Gebiet der gottlichen Initiative

Glaube als ein rationales Bild der gottlichen Handlung
Glaube als die Kraft des Geistes

Glaube als eine Form der Gemeinschaft

Glaube als ein Zeichen des freiwilligen Gehorsams

NSk w -

Glaube als ein Ort des Einlassens

Fazit

Die Untersuchungen des ersten Kapitels erwiesen sich als sehr hilfreich, um den
Hintergrund der missionarischen Tétigkeit des Paulus, der als Ziel seines Lebens die

Glaubensverkiindigung hatte, zu zeigen. Graphisch kann man unsere Analyse so darstellen:

GESCHICHTLICHER KULTURELLER

PAULUS

SITZ IM LEBEN BEI
DEN MENSCHEN

POLITISCH-SOZIALER

Abb. 7: Graphische Darstellung der Faktoren des Sitzes im Leben bei der paulinischen Glaubensverkiindigung

Die geschichtlichen Aspekte hinterlieen grole Spuren im Leben der Menschen, die oft
mit einer neuen Weltordnung konfrontiert wurden. Dieser Prozess war nicht selten mit Blut und
Gewalt verbunden. Ein Beispiel dafiir ist das Romische Imperium, dem alles und jeder
untergeordnet sein musste. Der relativ oft geschehene Machtwechsel fiihrte zu
Auseinandersetzungen bei den Menschen mit deren Kulturen. Zu den groBten und wichtigsten
zdhlten die jiidischen, die hellenistischen und die romischen Kulturen. Sie beeinflussten den
Alltag und gestalteten das Weltbild. Nicht anders war es mit den Religionen, die mit der

71



jeweiligen Kultur verbunden waren. Die Ansammlung verschiedener Formen der Frommigkeit
erginzte das bunte Leben der Menschen, die man als sehr religids bezeichnen konnte. Dieses
Leben war nicht nur fiir Synkretismus charakteristisch, sondern auch fiir das Streben nach
Karriere und sozialem Status. Eine besondere Rolle spielte aber die Treue Roms, von der alle
abhingig waren. In dieser Welt war Apostel Paulus unterwegs. Als ausgebildeter Jude mit
romischer Staatsbiirgerschaft, der am Anfang die Christen verfolgte, bekehrte er sich aufgrund
der ,,Erleuchtung® zu Christus. In seiner Glaubensverkiindigung, die er als seine Lebensaufgabe
verstand, partizipierte er an der Weltordnung seiner Zeit. Zugleich aber bot er dieser Welt einen
Glauben an, der das Leben verdnderte und ihm einen neuen Sinn verlieh. Dieser Sinn héngte
vom Glauben an Christus ab, der in allen Aspekten des menschlichen Handels priasent war.
Diese Prisenz galt auch fiir den Tod und die Erldsung, die mit der neuen Ausrichtung verbunden

waren.

72



2 FORMEN DER GLAUBENSVERKUNDIGUNG

Das zweite Kapitel unserer Arbeit bilden die Formen der Glaubensverkiindigung. Damit
diese Untersuchung einen besseren Uberblick erhilt und somit zum besseren Verstindnis
unserer Uberlegungen fiihrt, werden wir unsere wissenschaftlichen Ausfiihrungen in diesem
Teil der Arbeit unter zwei unterschiedlichen Aspekten vertiefen. Zum einen werden wir uns die
angenommenen Formen und zum anderen die entwickelten Formen der Verkiindigung niher
anschauen. Die am Ende gewonnenen Resultate sollen uns zeigen, welche Faktoren die
pastoralen Tétigkeiten des Paulus unterstiitzt haben und fiir den Erfolg bzw. der Annahme und

Umsetzung des Glaubens beigetragen haben.

2.1 Angenommene Formen

Ein wichtiger Teil der Glaubensverkiindigung bei Paulus war sein personlicher Kontakt
mit den Menschen, bei denen er seine missionarische Tatigkeit unter Beweis stellen konnte.
Damit die zwischenmenschliche Bezichung wachsen konnte, bediente sich der Apostel der
Gegebenheiten, die wihrend seiner Mission eine besondere Bedeutung im alltéiglichen Leben
hatten und dazu beitrugen, dass der Glaube sich gut verbreiten konnte. Diese Formen wurden
von Paulus einfach angenommen und zu seinen Zwecken beniitzt. Dies waren: Strallennetz,
Schiffsreisen, Briefkorrespondenz und romisches Gesetz. In den folgenden Unterkapiteln

werden wir uns diese Formen ndher anschauen.

73



2.1.1 Strallennetz

Die Stadt Rom war das Zentrum des Romischen Imperiums. Sie galt als kultureller,
wirtschaftlicher und politischer Mittelpunkt des gesamten Reiches. Um diese Tatsache noch
deutlicher zu machen, beschoss Kaiser Augustus ein richtiges Stralennetz zu bauen. Die
Verbindung zwischen den zahlreichen Orten und immer neu gewonnenen Territorien erhielten
dadurch eine wichtige Bedeutung. Aus dieser Perspektive war auch die Expansionspolitik der
Romer zu sehen, die den Ausbau der Straen als einen wichtigen Aspekt der wirtschaftlichen
und militdrischen Politik betrachteten. Davon profitierten alle, die die bestehenden Stral3en fiir

175 Wie wichtig das StraBennetz fiir die

eigene Zwecke und Bediirfnisse benutzen durften.
Romer war, zeigen die literarischen Werke von Plutarch und C. Gracchus, in denen man
Lobeshymne iiber die Stralenbauer lesen kann. Im Zuge dieser Wertschdtzung wurde ihnen

sogar die Ehre der Staatsménner zu teil.!”¢

Die gewdhnliche Reiseform war zu FuB. Ein Wanderer konnte auf den Stralen im
Durchschnitt und je nach Beschaffenheit des Weges zwischen 20 und 40 km pro Tag gehen.
Anders war es bei den Reisenden mit Wagen oder Pferd. Unter diesen Bedingungen war es
moglich, am Tag 60 bis 75 km zu schaffen. Auf einen wichtigen Aspekt bei Reisen auf
romischen StraBen weist M. Ohler hin, der meint: ,Landreisen fanden aus naheliegenden
Griinden nur tagsiiber statt. Vor allem im Winter waren viele Wege iiber Berge nicht begehbar,
tiberquellende Fliisse waren ebenfalls zu beriicksichtigen.“!”” Zu anderen Problemen der
Reisenden zéhlten neben den erwéhnten Wetterbedingungen auch die Réduber. Um sich dagegen

zu schiitzen, reiste man selten allein, sondern meist in einer Reisegruppe.

Entlang der wichtigen Stralen entstand eine gute Infrastruktur. Ca. alle 15 Kilometer
bestand die Mdoglichkeit, die Pferde auszutauschen oder zu trinken. Im Laufe der Zeit wurden
diese Orte zu richtigen Stationen (mutationes). Ebenso entstanden Raststationen (manasiones)
auch fiir die Reisenden. In der Entfernung von ca. 40 km konnte man neben Trinken oder Essen
auch Zimmer mieten. Die Romer sorgten jedoch nicht nur fiir die Verpflegung. Bei wichtigen

Kreuzungen und manchmal sogar bei den Stationen gab es Wachposten mit Soldaten (milites

175 Vgl. M. Giebel, Reisen in der Antike, Diisseldorf — Ziirich 1999, 129-214.

176 Vgl. J.-N. Andrikopoulou, 4lle Wege fiihren nach Rom — Das rémische Strafiennetz, in: Auf Achse mit den
Rémern. Reisen in romischer Zeit (Fithrer und Schriften des LVR-Archéologischen Parks Xanten, Bd. 25), hrsg.
v. M. Miiller, Niinnerich — Asmus 2020, 24-25.

177 M. Ohler, Geschichte des friiheren Christentums, 216.

74



stationarii), deren Aufgabe es war, fiir Ordnung und Sicherheit zu sorgen. Zusitzlich waren die

Stralen durch Meilensteine und Wegweiser gekennzeichnet.

Eine derartige Straleninfrastruktur motivierte Hiandler, ihre Waren zu transportieren.
Damit sie schneller unterwegs sein konnten, wurden die StraBen dementsprechend professionell
gebaut. Es ist in diesem Kontext anzunehmen, dass sich die romischen Soldaten ebenso auf
diesen Straflen im Zuge ihrer Eroberungen bewegten. All das fiihrte zur Entstehung eines
Verkehrssystems, das wir mit den heutigen Losungen vergleichen konnten. Das Verkehrsnetz
bestand aus Haupt- und NebenstraBen. Zur ersten Gruppe konnen wir folgende Stralenarten

zahlen:

e via publica — Die Baufinanzierung und die Verwaltung lag im Interesse des Imperiums.

e via militaris — Die Baufinanzierung und die Verwaltung war ebenso die Aufgabe des
Reiches. Diese StraBBen hatten fiir die Romer jedoch eine besondere Bedeutung, da sie
fiir Militdr- und Verteidigungszwecke geniitzt wurden.

e via vicinalis — Die Baufinanzierung und die Verwaltung war die Aufgabe der Provinzen
und der groBen Stéddte, die von den Héndlern und Reisenden profitierten.

e via privata - Die Baufinanzierung und die Verwaltung befand sich in den Hianden von
privaten Personen. Diese Wege ermdglichten die Verbindung zwischen den Gutshofen

und den Siedlungen.

In diesem gesamten Verkehrsapparat muss man bei der Betrachtung der Stralenarten auch
ihre Bauweisen beachten. Die Wege via vicinalis und via privata waren eher schmal gebaut und
ohne bearbeitete Steine gepflastert. Die restlichen Strallen, die als Hauptwege des Imperiums
galten, waren ca. 4,1 m breit, damit die Wagen {liberholen konnten. In seinem Studium meinte
P. Miquel, dass der Stralenbau erst bei Rom das richtige Ausmal} erhalten hatte. Deswegen
waren die Wege dort 10-12 m breit.!”® Ein wichtiger Punkt beim Bau der StraBen war auch die
Technik. Die wichtigen Stralen bestanden aus mehreren Schichten, was ihrer langeren Nutzung
dienen sollte. Ebenso war es bei ihrer Verwaltung. Man schaute deswegen schon bei der
Planung auf die Notwendigkeit eines Entwésserungssystems oder auf den Bau von Stiitzmauern

oder Tunnels.'”?

178 p. Miquel, Tak zyli ludzie w cesarstwie rzymskim, 52.
17 Vgl. D. Macaulay, Eine Stadt nach Plan. So bauten die alten Rémer, iibers. v. C. Hartz, Niinnerich — Asmus
22002, 24.

75



2.1.2 Schiffsreisen

Der Chefredakteur H. Kieburg schreibt in seinem Vorwort in der Zeitschrift ,,Antike
Welt*“ mit dem Untertitel ,,Die Antike und das Meer* folgende Zeilen: ,,Die antiken Kulturen
des Mittelmeeres hatten alle ein zwiespiltiges Verhidltnis zum Meer (...). Trotz aller
Ambivalenz steht es auBler Zweifel, dass das Meer seit préhistorischer Zeit als in mehrfacher
Hinsicht verbindendes Element antiker Kulturen einen gewaltigen Einfluss auf Lebensweise,
Innovationen und historische Ereignisse hatte.“!8" In diesem Licht sind auch die Schiffsreisen
am Meer zu betrachten, die eine wichtige Kommunikations- und Handelsform hatte. In diesem
Kontext scheint es noch wichtig zu sein, wenn wir unsere Aufmerksamkeit auch dem
Archdologen Ch. Eger schenken, der in seinen Untersuchungen darauf hinwies, dass sich die
Roémer bei den Schifffahrten nicht nur auf das Meer beschrinkten, sondern die Fliisse auch fiir
Kommunikation und militirische Zwecke mit Erfolg beniitzten.!®! Diese Tradition {ibernahmen

die Romer von den Griechen, die bei den Seefahrten sehr innovativ und erfolgreich waren.

Die Romer sahen in den Schiffen eine wichtige Transportmdoglichkeit fiir diverse
Waren, wie z.B. Getreide, Ol, Wein, Baumaterial oder Vieh. Dasselbe galt auch flir militérische
Zwecke oder fiir den Transport von Menschen. Fiir all diese Nutzungen begann man neue
Schiffe zu bauen, unter denen man verschiedene Varianten erkennen konnte. Grofle Schiffe
besaBlen Segel und Mast und waren sehr solid gebaut. Der Historiker J. Smith meinte in seiner
Untersuchung, dass die Schiffe in dieser GroBe fast 300 Personen an Bord haben durften.!8?
Kleine Boote wurden dagegen gerudert und mussten Ofters in Hifen anlegen, um
Nahrungsmittel oder Wasser zu ergéinzen. Ein gut gebautes Handelsschiff konnte nach Meinung
von Thukydides oder Xenophon bis zu 4, 2 Seemeilen pro Stunde zuriicklegen. Nach der
Umrechnung kdnnen wir annehmen, dass eine Reise von der Insel Thassos nach Amphipolis 6
bis 7 Stunden dauerte. '** Wenn wir dazu noch die Bauentwicklungen der Romer

beriicksichtigen, dann ist es wahrscheinlich, dass die romischen Schiffe noch schneller waren.

180 H. Kieburg, in: AW, Bd. 3, (2019), 1.

181 Ch. Eger, Xanten. Der Limes am Niederrhein, in: Roms flieffende Grenzen. Archiiologische Landesausstellung
Nordrhein-Westfalen (Schriften zur Bodendenkmalpflege in Nordrhein-Westfalen, Bd. 12), hrsg. v. E. Claen /
M.M. Rind / T. Schiirmann / u. a., Darmstadt 2022, 26-27.

182 1. Smith, Uber den Schiffbau und die nautischen Leistungen der Griechen und Romer im Alterthum, iibers. v.
H. Thiersch, Marburg 1851, 12.

183 Seefahrt, in: http.//www.remerstrasse.net/hautnavigation/karte/roemische-strassen/ (Stand: 19.11.2020).

76


http://www.remerstrasse.net/hautnavigation/karte/roemische-strassen/

Die Schifffahrten am Meer waren nicht nur am hellen Tag mdglich, sondern auch in der
Nacht. Dazu niitzten die Steuerménner die Sternbilder, nach denen sie sich orientierten.
Hilfreich waren auch Segelhandbiicher oder Kiistenbeschreibungen, die aufgrund der
Leuchttiirme zu erkennen waren. Ein weiterer Schutz waren die Hafen. Man baute sie mit
Molen fiir eine bessere Be- und Entladung. Fiir die Lagerung der Waren entstanden Magazine.
Man baute Tavernen oder andere Objekte, die die Hafeninfrastruktur verbesserten. Dariiber
schreibt Ch. Wawrzinek: ,,Bei der Gestaltung eines Hafens war man — abgesehen von
technischen und funktionalen Notwendigkeiten — vollig frei. Selbst bei Bauten und
Installationen, die leicht hétten standardisiert werden konnen, entschied man sich fiir
individuelle Losungen. Daraus ergaben sich zahllose Gelegenheiten, einen repridsentativen
Gesamteindruck zu schaffen. In Hafenstddten standen zahlreiche Lagerhéuser, Zollstellen und
Verwaltungsgebdude zur Verfiigung, daneben mangelte es aber auch nicht an prichtigen
Tempeln und Portiken, Triumphbdgen und Statuen.“!3* Diese gut organsierte Struktur forderte
den Handel und den Transport, wodurch die Héfen richtige Zentren fiir menschliche
Begegnungen und fiir den gegenseitigen Austausch vieler Lander und Nationen wurden. Der
Wissenschaftler P. Miquele sieht dabei auch die Verbundenheit der Expansion der romischen

AuBenpolitik und einen wichtigen Punkt in der Ausbreitung der rémischen Kultur. !

Obwohl all die oben genannten Vorteile mit der noch nicht erwidhnten Bequemlichkeit
sehr wichtig waren, galt die Reise mit einem Schiff als gefdhrlich. Man musste bei jeder Fahrt
am Meer immer mit Gefahren durch Wetter, Riffe oder Feuer rechnen. In dieser Risikogruppe
waren auch die Piraten. Dieses Problem war so grof3, dass die Romer im Jahr 67 v. Chr. sogar
eine Aktion dagegen unternahmen.!8¢ Obwohl dieses Problem durch das Militir schnell gelost
wurde, ist anzunehmen, dass die Piraten die ganze Zeit in der Ndhe vom Ufer aktiv waren. In
unseren Uberlegungen lohnt es sich noch die Meinung von M. Ohler zu beriicksichtigen. Der
Wissenschaftler nennt bei den Gefahren auch die konkreten Wetterbedingungen. So kénnen wir
bei ihm lesen: ,,Allerdings waren (...) [die Seereisen] nur zu bestimmten Jahreszeiten moglich:
Im Winter — genauer hin vom 12. November bis 5. Mérz — stand die Seefahrt grundsitzlich still,
wenngleich Ausnahmen wie Apg 27, 12f. die Regel bestitigen. Zudem hing es von den

vorherrschenden Winden ab, in welche Richtung man mit dem Schiff gerade fahren konnte.“!8’

184 Ch. Wawrzinek, Tore zur Welt. Hiifen in der Antike, Darmstadt 2016, 15.

185 p. Miquel, Tak zyli ludzie w cesarstwie rzymskim, 54.

186 Vgl. Ch. Wendet, Der allen gemeinsame Feind? Piraterie im Kontext antiker Reichsbildung, in: AW, Bd. 2,
(2016), 18-22.

187 M. Ohler, Geschichte des friiheren Christentums, 215.

71



Uber diese gefihrlichen Aspekte der Seereise schrieb auch Paulus an die Gemeinde in Korinth,
wodurch er deutlich machte, wie schwierig die Reisebedingungen seinerzeit waren (vgl. 2 Kor

11,25-27).

2.1.3  Briefkorrespondenz!®®

Die Briefkorrespondenz war in der Antike sehr verbreitet und gehorte zu den wichtigen
Mitteln der Kommunikation. Mit diesem Thema beschéftigte sich W.J. Harrington. Er
unterschied bei den antiken Briefen zwei Formen. Zu einer gehorten die Schreiben, die im
engeren Sinne als Texte galten, die zu einem bestimmten Anlass an konkrete Personen oder
Gruppen adressiert waren. Zusétzlich miissen wir nach der Meinung des Wissenschaftlers
darauf aufpassen, dass diese Art von Briefen nur flir Leser vorgesehen waren. Die zweite
Gruppe bildeten die epistoldren Briefe, die an einen breiten Leserkreis gerichtet waren. Man
konnte sogar annehmen, dass diese Form fiir alle vorgesehen war und als ein 6ffentliches
Schreiben galt.'®® Nach O. Wischmeyer lésst sich sagen, dass Paulus seine Briefe ,,durchaus als
offentliche Schreiben an die jeweilige christliche Volksversammlung in den
Provinzialhauptstidten bzw. der Reichshauptstadt [verstand].“!*? In diesem Lichte konnen wir
annehmen, dass die paulinischen Schreiben allen zugénglich waren, die sich als Empfanger
angesprochen fiihlten und sich mit dem Inhalt identifizierten. Der Grund, warum Paulus diese
Form der Kommunikation benutzte, war die Erhaltung der Beziehung zwischen ihm und der

Gemeinde einerseits, und die Mitteilung wichtiger christlicher Themen andererseits.

Diese Absichten lassen sich gut durch das Studium der antiken Epistolographie
nachvollziehen. Die literaturwissenschaftliche Untersuchung zeigt eine geordnete und gut

strukturierte Methode, wie sich die Leute der damaligen Zeit miteinander schriftlich verstiandigt

138 Die wissenschaftliche Untersuchung und die Platzierung der Briefkorrespondenz im Unterkapitel der
angenommenen Formen der Glaubensverkiindigung, kdnnen einige Probleme mit sich bringen. Darauf werden wir
auch indirekt im weiteren Verlauf der Arbeit hinweisen, wenn wir uns konkret mit dem 1. Brief an die Gemeinde
in Thessalonich auseinandersetzen werden. Das, was an dieser Stelle wichtig sein, ist jedoch die Analyse der
antiken Epistolographie, die Paulus iibernommen hat.

139 W J. Harrington, Klucz do Biblii, iibrs. v. J. Marzecki, Warszawa 1982, 374.

190 0. Wischmeyer (Hrsg.), Paulus, 163.

78



haben. Mithilfe von H.-J. Klauck konnen wir, wie folgt, die Briefstruktur der Antike

beschreiben:!*!

1. BRIEFEINGANG
a. Préskript Absender (superscripto) | Adressat (adscripto) | Gruppe (salutatio)

b. Proomium Wohlergehenswiinsche | Freudenduflerungen

2. BRIEFKORPUS
a. Eroffnung Auslegung der Gedanken | Hinfiihrung zum Thema
b. Mitte Informationen | Mahnungen | Argumentationen

c. Abschluss Anweisungen | Empfehlungen | Bitten

3. BRIEFSCHLUSS
a. Epilog Besuchsabsicht | Reflexion
b. Postskript Schlussgriifpe | Schlusswiinsche

Wie wir vor kurzem wahrnehmen durften, war der Briefaufbau in der Antike eine
literarische Kunst. Dasselbe galt auch dem iibermittelten Inhalt des Schreibens, in dem der
Verfasser durch eine gut iiberlegte Struktur seine Denkweise oder sein Mitgefiihl ausdriicken
konnte. Das fiihrte, wie O. Wischmeyer schrieb, zum Erfolg. Denn ,,seine Briefe (...) wirkten
stil- und theologiebildend fiir die zweite und dritte Generation christlicher Missionare,

Gemeindeleiter und Lehrer.“!92

Eine groBe Rolle bei diesem Erfolg spielten aber nicht nur die Briefstruktur oder der
Textinhalt, sondern auch die Sprache, mit der man damals kommunizierte. Die Briefe, die
Paulus verfasste, entstanden auf Griechisch. Zwischen 300 v. Chr. bis 600 n. Chr. erhielt die
griechische Sprache eine neue Form kown. Sie war eine Art griechischen Dialekts und so wurde
sie auch von Zeitgenossen genannt: 1) ko] o1dAektoc. Seine Popularitdt war sehr gro3 und
dadurch hatte sie die Moglichkeit, mehr Menschen zu erreichen. Zusétzlich bot ko neben

dem Altgriechisch nicht nur eine Sprache an, sondern vielmehr eine Art der Kommunikation,

Y1 H.-J. Klauck, Die antike Briefliteratur und das Neue Testament. Ein Lehr- und Arbeitsbuch, Paderborn —
Miinchen — Wien — Ziirich 1998, 42-52.
192 0. Wischmeyer (Hrsg.), Paulus, 163.

79



die schon allein aufgrund ihrer Grammatik und ihrer linguistischen Formen wesentlich mehr

Inhalt vermitteln konnte.!*?

Der letzte Aspekt, der bei unserem Studium wichtig zu sein scheint, ist die Besonderheit,
wie die Briefe in der Antike vom Verfasser zum Empfinger kamen. Hinsichtlich unserer
Untersuchungen miissen wir von einem Postsystem ausgehen, das die Romer entwickelten. Die
Postbeamten (cursus publicus) reisten pro Tag viele Kilometer, um die versandte Post zu
bringen. Dort, wo die Staatspost nicht funktionierte, versuchte man die schriftliche
Korrespondenz durch private Boten zu bringen. Nach S. Schreiber niitzte diese Moglichkeit

Paulus, der ,auf Boten aus der eigenen Reihe [vertraute]. !

Ein Beispiel fiir solche
Postsendungen kann Rom 16, 1f. sein, wo Paulus eine Frau, namens Phobe, erwihnte, die die

Funktion einer Briefbotin ausiiben konnte.

2.1.4 Romische Gesetzgebung

Die Platzierung des romischen Gesetzes unter den angenommenen Formen der
Glaubensverkiindigung, kann womdoglich eine gewisse Konsternation hervorrufen. Warum es
aber wichtig ist, die paulinische Tétigkeit auch aus diesem Blickwinkel zu betrachten,
beschreibt indirekt W. Literewski. In seinem Studium iiber das romische Recht kénnen wir
lesen: ,,Zu den wichtigsten Leistungen der Antike gehorte das romische Recht. Im damaligen
Zeitraum gab es wenige Aquivalenzen, zu denen man die griechische Kunst, Philosophie und
Literatur zihlen konnte. Ahnlich wie diese, wurde auch das romische Recht ein bestindiges
Element der europdischen Zivilisation. Dies war durch seine hohen Werte moglich.“!*> Diese
Beschreibung scheint auf den Punkt zu bringen, warum das romische Justizsystem so eine
Stellung hatte und bis heute hat. Welche Werte aber in diesem Kontext gemeint sind, durch die
Paulus bei seiner Mission profitieren konnte, werden wir so gut wie bei jedem genauen Studium

der Inhalte des romischen Rechtes sehen.

193 Vgl. A. Marcolongo, Warum Altgriechisch genial ist. Eine Liebeserklirung an die Sprache, mit der alles
begann, iibers. v. A. Thomsen, Krugzell 32021, 206-213.

194 Q. Schreiber, Briefliteratur im Neuen Testament, in: Einleitung in das Neue Testament (KStTh, Bd. 6), hrsg. v.
M. Ebner / S. Schreiber, Stuttgart 2020, 252.

195 W, Litewski, Podstawowe wartosci prawa rzymskiego, Krakow 2001, 7.

80



An dieser Stelle versuchen wir, uns nicht die geschichtlichen Entwicklungen der
juristischen Vorschriften bei den Romern anzuschauen, die in diesem Gebiet stets zu neuen
Ergédnzungen fiihrten. Stattdessen schauen wir auf die sachlichen Rahmen, in denen das Recht
einen festen Sitz im Leben hatte. Ein gutes Beispiel dieser Tatsache finden wir bei U. Manthe,
der in seinem Werk iiber das romische Recht schon im Inhaltsverzeichnis deutlich zeigt, dass
die Romer so gut wie in allen Aspekten der menschlichen Disziplin eine gro3e Ordnung hatten.
Auf dem Weg der weiteren Vertiefung, die aus der logischen Analyse hervorgeht, ldsst sich
auch feststellen, dass der Gegenstand dieser juristischen Ordnung der Mensch selbst gewesen
ist. Deswegen konnen wir beim deutschen Professor lesen: ,,Die klassische Rechtswissenschaft
befasste sich im Wesentlichen mit dem Privatrecht; ihr Gegenstand waren die
Rechtsbeziehungen autonomer Menschen, die frei von staatlicher Gewalt ihre Verhéltnisse
selbst ordneten. Damit hat das klassische Recht eine von den jeweiligen Staatsverfassungen
unabhingige Rechtsordnung geschaffen; man kann sogar sagen, dass die klassische
Rechtswissenschaft die grundlegenden Beziehungen der menschlichen Gemeinschaft
untersucht und allgemeingiiltige Losungen fiir ihre Probleme gefunden hat.“!°¢ Bei dieser
Untersuchung geht es also um die Bedeutung des Privat-, Straf-, oder 6ffentlichen Rechts. Die
Normen hatten also die Zusammenstellung und die Bewahrung der zwischenmenschlichen
Relationen zum Ziel. Eine derartige Sicht der Dinge musste in ihrer Gesamtheit auch bei den
Juristen der Antike einige Probleme bereiten. Darauf weis auch W. Litewski hin, der bemerkte,
dass das romische Recht nicht nur aus der juristischen Perspektive handelte, sondern auch
aufgrund der ethischen Fragen und Antworten. Uber die Verbindungen von Moral und Recht
spricht ebenfalls sehr ausfiihrlich O. Hoffer, der sich in einem philosophischen Diskurs tiber

die niichterne, aber unauflosbare Verbundenheit der beiden Wissenschaften ausspricht.!®’

Wenn wir also in diesem Sinne zuerst die romische Gesetzgebung der Antike, ohne die
wir in der Moral begriindeten Grundsétze nicht definieren konnen und wenn wir auch nach
W. Litewski den sékularisierten Charakter des romischen Rechts beriicksichtigen, dann miissen

wir feststellen, dass in der religiosen antiken Gesellschaft eine Kluft entstand.!”® Aufgrund der

196 U. Manthe, Geschichte des romischen Rechts, Passau 2019, 98-99.

97 Vgl. O. Hoffer, Moral und Recht: Eine philosophische Perspektive, in: StZ, Bd. 2, (1980), 111-212.

198 Hier ist die neue Gesetzgebung im Romischen Imperium gemeint, in der es zwischen 451 — 449 v. Chr. zur
groflen Konsolidation der romischen Gesetze kam. Die Folge dieses Prozesses war lex duodecim tabularum, das
sich nicht mehr auf die Grundlagen der Kulten oder Gewohnheiten bezog, sondern auf die juristischen Normen.

Die klarten die gesamte Ordnung der Gesellschaft, die durch den Staat ein neues System der

81



frither durchgefiihrten Analyse des paulinischen Glaubens und des Zugangs des Apostels zu
den Wahrheiten des Glaubens, konnen wir mit groer Wahrscheinlichkeit behaupten, dass es
dem Volkerapostel gelungen ist, diesen Bruch in der damaligen religiosen Weltordnung
wiederherzustellen. Das sieht man besonders gut in seiner Lehre, in der die Ethik bzw. die
Moral ein wichtiger Punkt ist. Er ist jedoch nicht in den juristischen Normen zu suchen, die der
Welt eine grofle Ordnung geben, sondern viel mehr bei Gott, der diese Regelungen iibersteigt
und zu perfekten Richtlinien macht. Als eine Zusammenfassung dieses Gedankens soll uns eine
kurze Beschreibung der Geschichte der Ethik sein, tiber die W. Korff folgendermaf3en schreibt:
,Bel aller Faszination dieses ersten groBangelegten Versuchs einer heilsgeschichtlichen
ErschlieBung der sittlichen Bestimmungen des Menschen ist dennoch nicht zu tibersehen, dass
hier die natiirliche Kompetenz des Menschen zur Erkenntnis des Sittlichen fundamental in
Frage gestellt bleibt. Diese Kompetenz zu erreichen, scheint nur im Licht der Offenbarung und

unter dem Beistand der Gnade moglich.«!”?

2.1.5 Zusammenfassung

Als Zusammenfassung aller présentierten wissenschaftlichen Informationen in dem vor
kurzem analysierten Unterkapitel konnen wir feststellen, dass Paulus bei der
Glaubensverkiindigung eine Nutzung von den Gegebenheiten seiner Zeit gemach hat. Zu denen

zahlen: StraBennetz, Schiffsreisen, Brietkorrespondenz und romische Gesetzgebung.

Der erste Schritt bei genauer Vertiefung des Bereiches mit den angenommenen Formen,
umfasste das StraBBennetz als ein wichtiges Mittel bei der paulinischen Mission. Das Romische
Imperium, in dem der Apostel unterwegs war, war mithilfe eines richtigen Stralensystems
miteinander verbunden. Dazu gehdrte die gesamte Infrastruktur, die den Reisenden half, unter
allen Umstinden gut an das Ziel der eigenen Reise zu kommen. Nicht anders war es auch bei
den Schiffsreisen. Auch die gehdrten zu den wichtigen Verkehrsmitteln. Unsere
wissenschaftliche Untersuchung weis in diesem Kontext auch auf die Héfen als einen Faktor

hin, durch den der Apostel mit vielen Menschen in Kontakt kommen konnte. Eine weitere

zwischenmenschlichen Regelungen und Richtlinien beeinflusst wurde. Vgl. H. Honsell, Rémisches Recht
(Springer-Lehrbuch), Luxemburg - Berlin 82015, 4-8.

199°W. Korff, Ethik: Theologisch. 1I: Geschichte, in: LThK, Bd. 3, hrsg. v. W. Kasper, Freiburg — Basel — Rom —
Wien 1995, 919.

82



Form, war die Briefkorrespondenz. Die gehorte in der Antike zu den verbreiteten Mitteln des
gegenseitigen Austausches. Sehr hilfreich waren dabei die genauen Regeln der antiken
Epistolographie, die den inhaltlichen Aufbau des Briefes beeinflussten. In diesem
Zusammenhang miissen wir feststellen, dass auch die damalige Sprache eine enorme
Bedeutung bei der Briefkorrespondenz hatte. Paulus verwendete bei seinen Briefen Griechisch,
genau gesagt, den damals verbreiteten Dialekt kowvr), mit dem man zur Zeit des paulinischen
Wirkens besonders hiufig kommunizierte. Neben der Sprache war fiir Paulus auch das
Postsystem hilfreich, das die Romer entwickelten. Diese schriftliche Korrespondenz, die durch
den Staatsapparat unterschiitzt wurde, wurde noch durch private Boten ergédnzt. Die letzte Form
bei den angenommenen Arten der Glaubensverkiindigung war in unserer Untersuchung die
romische Gesetzgebung. Das Recht bzw. die Justiz spielte eine grofe Rolle im Imperium und
bewahrte die gesamte Ordnung. Nicht anders war es auch mit der Bewahrung der
zwischenmenschlichen Relationen. Unsere wissenschaftliche Analyse zeigte, dass sich die
juristischen Normen sehr wohl auch auf die ethischen Fragen und Antworten bezogen. Der
sdkularisierte Charakter des romischen Rechts verursachte aber in vielen Aspekten Probleme,
durch die eine Kluft in der religisen antiken Gesellschaft entstand. Diesem Bruch widersetzte
sich Paulus, indem er in seiner Lehre auf Ethik und Moral verwies. Diese aber hatten ihre Quelle

in der Offenbarung und wurde unter dem Beistand der Gnade vertieft.

83



2.2 Entwickelte Formen

Im Gegensatz zu den angenommenen Formen werden wir uns in diesem Unterkapitel auf
die Methoden der Glaubensverkiindigung konzentrieren, die man Paulus als sein Mittel oder
auch sein Werkzeug bei der missionarischen Tatigkeit zuschreiben kann. Wir konnen auch in
diesem Zusammenhang auf den Apostel als eine Person schauen, die die damals vorhandenen
Moglichkeiten tibernommen und fiir weitere Zwecke im Bereich der Verbreitung des Glaubens

weiterentwickelt hat.

Das Studium der christlichen Geschichte bestitigt uns, dass diese Art und Weise der
Verkiindigung einen groflen Erfolg gebracht hat. Zu diesem Ergebnis filihrte die Darstellung der
Glaubensinhalte in einem anderen Licht, das fiir die damalige Gesellschaft interessant gewesen
ist und aus heutiger Perspektive eine Form der Werbung ist. Welche Mittel oder Instrumente

Paulus zum Vorteil des Glaubens entwickelt hat, wollen wir uns nun anschauen.

2.2.1 Evangelisierung

Die Bedeutung des Begriffes ,,Evangelisierung® ist in erster Linie in der rdmischen
Kultur zu suchen. 2% Seine Verwendung durch Paulus ist hochstwahrscheinlich darauf
zurlickzufiihren. Der Apostel, der unmittelbar mit dem romischen Weltbild verbunden gewesen
ist, verwendet dieses Wort in seinen Schriften hiufig: 60-mal als Substantiv und 21-mal als
Verb, wodurch er ihm eine religiose Bedeutung verleiht, die in der Menschwerdung Jesu und
in seinem Tod und seiner Auferstehung die Offenbarung Gottes verkiindet. Das Ziel der

Evangelisierung ist also die Rettung des Menschen und die Heilsverkiindigung.?!

Die Evangelisierung scheint in diesem Licht als ein Auftrag, der von Gott ausgeht und
bei den Menschen ihre Erfiillung findet. Zu dieser Ansicht kommt man auch durch die

kirchliche Konstitution ,,Lumen gentium®, wo wir lesen konnen: ,,Wie die Sakramente des

200 Um einen besseren Uberblick und einen direkten Zugang zur Situation der Gliubigen in Thessalonich zu
bekommen, wollen wir uns mit einer genauen Erklérung der Zusammenhénge zwischen der Evangelisierung und
dem Romischen Imperium erst im Zuge der exegetischen Arbeit der auserwihlten Stellen aus dem ersten Brief an
die Gemeinde in Thessalonich beschéftigen.

01 vygl. 1 Kor 15, 1-2.
84



Neuen Bundes, durch die das Leben und der Apostolat der Gldubigen genédhrt werden, einen
neuen Himmel und eine neue Erde (vgl. Offb 21,1) vorbilden, so werden die Laien giiltige
Verkiinder des Glaubens an die zu erhoffenden Dinge (vgl. Hebr 11,1), wenn sie mit dem Leben
aus dem Glauben ohne Zogern das Bekenntnis des Glaubens verbinden. Diese Evangelisation,
das heift die Verkiindigung der Botschaft Christi durch das Zeugnis des Lebens und das Wort,
bekommt eine eigentiimliche Pragung und besondere Wirksamkeit von da her, dass sie in den
gewOhnlichen Verhiltnissen der Welt erfiillt wird.“2?°? Wie wir bemerken konnten, ist der
Begriff ,,Evangelisierung®, wie das G. Collet feststellt, ein ,,missionstheologischer Begriff (...)
der nachkonziliaren Zeit, mit dem der Gesamtauftrag der Kirche bezeichnet wird, den

Menschen das Evangelium zu verkiinden.?%?

Die wissenschaftliche Untersuchung des Terminus ,,Evangelisierung™ scheint im
Kontext der dargestellten Informationen besonders mit dem Lehramt der Kirche verbunden zu
sein. Es ist jedoch zu beachten, dass die Grundlage fiir die Verwendung unseres Begriffes in
einem urspriinglichen Sinne beim Apostel Paulus zu suchen ist. In ihm koénnen wir einen
Prototypen der Evangelisierung sehen, d.h. einen Vorldufer bei der Vermittlung des
Evangeliums {iber Jesus Christus an alle Menschen. Zu dieser Meinung konnen wir auch
kommen, wenn wir die Enzyklika ,,Evangelii nuntiandi von Papst Paul VI. lesen, und
besonders ihren Beginn, wo steht: ,,Die Verkiindigung des Evangeliums an die Menschen
unserer Zeit, die von Hoffnung erfiillt, aber gleichzeitig oft von Furcht und Angst
niedergedriickt sind, ist ohne Zweifel ein Dienst, der nicht nur der Gemeinschaft der Christen,
sondern der ganzen Menschheit erwiesen wird. Darum erscheint Uns die Pflicht, die Briider zu
bestiarken — diese haben Wir vom Herrn empfangen mit dem Amt des Nachfolgers Petri , und
sie ist fiir Uns eine ,tdgliche Sorge“, ein Lebens- und Arbeitsprogramm sowie eine
grundlegende Verpflichtung Unseres Pontifikates —, darum erscheint uns also diese Pflicht noch
vornehmer und dringlicher, wenn es sich darum handelt, unsere Briider zu bestirken, die mit
der Evangelisierung beauftragt sind, damit sie in diesen Zeiten der Unsicherheit und der

Verwirrung ihre Sendung mit immer mehr Liebe, Eifer und Freude erfiillen. 2%

202 I.G, 35, in: https://www.vatican.va/archive/hist councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const 1964
1121 lumen-gent ium_ge.html (Stand: 01.12.2022).

203 G. Collet, Evangelisation, Evangelisierung: II. Missionswissenschaft, in: LThK, Bd. 3, 1034.

204 EN, 1, in: https://www.vatican.va/content/paul-vi/de/apost_exhortations/documents/hf p-vi_exh 19751208
evangelii-nuntiandi.html (Stand: 12.12.2022).

85



2.2.2  Vermittlung

Die Platzierung des Begriffes ,,Vermittlung® unter den von Paulus entwickelten Formen
der Glaubensverkiindigung fordert eine genauere Erkliarung. Diese Tatsache erkennt man schon
allein bei der etymologischen Vertiefung unseres Terminus. Der Wissenschaftler A. Arndt ist
der Meinung, dass man ,die Vermittlung™ in drei Bereiche gliedern kann und aus der
Perspektive des religios-theologischen, rechtlichen und philosophischen Kontakts verstehen
sol].20

Welches Denkmodell Paulus in seinen missionarischen Tatigkeiten verwendet hat, ldsst
sich aufgrund der geringen direkten biblischen Beweise nicht einheitlich feststellen. Es ist
jedoch nachweisbar, dass der Volkerapostel in seinen Schriften das Wort ,,Vermittlung*
zweimal in der Form des Nomens agentis verwendet, das sich fiir viele Exegeten, wie. z.B.
S. Fausti, H. Langenberg oder U. Borse, im Brief an die Galater direkt oder indirekt auf Christus
bezieht (vgl. Gal 3, 19; 3, 20).2% Dieser religios-theologische Zugang beschreibt Christus als
Mittler zwischen den Menschen und Gott, der seinen Sohn als den gesandt hat, der das
Verborgene erleuchten sollte. Diese Erleuchtung, die die Kluft zwischen Gott und Menschen
iiberbriickt, geschieht durch die Person Christi. Der Sohn Gottes ist Mensch geworden und hat
zugleich seine gottliche Natur behalten, um weiter Gott zu sein. Seine Positionierung verursacht
die Entstehung der ,,Briicke zwischen der transzendenten und der immanenten Welt, wodurch
die gottliche Sphire dem menschlichen Verstand zuginglich wird wie nie zuvor. Die so
entstandene Vermittlung, die durch Jesus Christus und seine Natur als Mensch und Gott
zugleich erfolgt, gibt der Menschheit die Moglichkeit, ihn als Mittler zu erkennen. Dies wird in
seinem Werk kundgetan, das in seinem Erlosertod und seiner Auferstehung vollbracht wird,
was gleichzeitig die Fiille der gottlichen Offenbarung bestétigt. In diesem Geiste schreibt liber
die Offenbarung J. Ratzinger im Kommentar zur Konstitution ,,Dei Verbum®, in der die
Vermittlung Christi als die Tiir fiir die einzigartige Gemeinschaft mit Gott dargestellt wird. So

konnen wir dariiber im Werk des spiteren Papstes auch lesen: ,,Die Bewegung der Offenbarung

205 A, Arndt, Vermittlung, in: LThK, Bd. 10, hrsg. v. W. Kasper, Freiburg — Basel — Rom — Wien 2001, 696-697.
206 Vgl. S. Fausti, Wolnosé¢ dzieci Bozych. Komentarz do Listu do Galaréw, iibers. v. L. Rodziewicz-Daktor,
Krakow 2014, 142; Vgl. H. Langenberg, Der Galaterbrief. Die bedingungslose Gnade und das Problem der
gottlichen Gerechtigkeit, Hamburg 2012, 73; Vgl. U. Borse, Der Brief an die Galater (RNT), Regensburg 31984,
134-135.

86



geht aus von Gott (= dem Vater), trifft auf uns durch Christus und schafft uns Zugang zur

Gottesgemeinschaft im Heiligen Geist.*?%7

Obwohl eine derartige Akzentuierung der Rolle Christi als Mittler unumstritten ist und
jeder Versuch dieses Wahrheitsgut in Frage zu stellen, zur gottlichen Offenbarung
widerspriichlich wire?%, ist es aus der exegetischen Sichtweise ein gewisses Vorwegnehmen
der Fakten, die vor kurzem besprochenen Stellen aus dem Galaterbrief im breiten biblischen
Kontext nicht zu betrachten. Darauf weist in seinem historisch-exegetischen Kontext H. Schlier
hin, der die Stellen aus Gal 3, 19-20 im Licht der alttestamentlichen Tradition betrachtet. In
seinen wissenschaftlichen Uberlegungen bemerkt er, dass der Apostel Paulus der Tradition
folgt, die ,,ebenso wie das AT Moses als Vermittler zwischen Gott und Israel und zuweilen als
Interpret des Gesetzes versteht.“?? Seine Mittlerschaft bzw. Vermittlung erweist sich aber als
unvollkommen, da die Offenbarung Gottes einen unmittelbaren Mittler gebraucht hat, was
Mose als Mensch nicht erfiillen kann.?!® Nicht anders ist es auch beim Propheten Ijob zu
verstehen, der zwar die Notwendigkeit eines Schiedsrichters wahrnimmt, aber dennoch keinen
sieht, der seine Hand auf ,,den Riss* zwischen Gott und Mensch legen wiirde. 2!! Beim anderen
Propheten des alten Bundes, Ezechiel, lesen wir {iber die Notwendigkeit der Suche nach einem
Mann, der fiir ,,den Riss* eintreten wiirde und das Volk durch seine Fiirbitte und seine Taten
retten konnte. So schreibt dariiber Ezechiel: ,,Da suchte ich unter ihnen einen Mann, der eine
Mauer baut und fiir das Land in die Bresche tritt, damit ich es nicht vernichten muss; aber ich
fand keinen* (Ez 22, 30).2!2 Die Suche nach einem Mann, wie die beiden Propheten schreiben,
bzw. unsere alttestamentliche Untersuchung zeigt, findet ihre besondere Bedeutung bei Jesaja.
Er beschreibt in seinem Buch nach Meinung des deutschen Exegeten H.W. Jiingling JWHW
als Gott, der seinem Volk die Rettung verschaffen will.?!*> Deswegen konnen wir in Jes 59, 16

und 63, 5 iiber die Aktivitdt Gottes lesen, durch die ein Ausweg und das Ende der Suche nach

207 J. Ratzinger, Zur Lehre des zweiten Vatikanischen Konzils. Formulierung — Vermittlung — Deutung (Josef
Ratzinger Gesamte Schriften, Bd. 7), Bd. 2, Freiburg — Basel — Wien 2012, 737-738.

208 g, KKK 50ff.

209 Y. Schlier, Der Brief an die Galater (KEK.NT, Bd. 7), Géttingen 1°1989 (6. Aufl. d. Neubearbeitung), 159.
20 Vgl. ebd. 161-163.

2 vl Tjob 9, 33; 33, 23-24; Vgl. A. Weiser, Das Buch Hiob (ATD: Neues Gottinger Bibelwerk, Bd. 13),
Gottingen 61974, 77, 223-224; Vgl. M. Witte, Das Buch Hiob (ATD: Neues Goéttinger Bibelwerk, Bd. 13),
Géttingen 2021, 203-204, 517-521.

212 Vgl. M. Greenberg, Ezechiel 21 — 37 (HThK.AT, Bd. 51), Freiburg — Basel — Wien 2005, 98.

23 H.W. Jiingling, Das Buch Jesaja, in: Einleitung in das Alte Testament, (KStTh, Bd. 1/1), hrsg. v. G. Bitter /
C. Frevel / H.-J. Klauck / u. a., Stuttgart 22011, 538.

87



einem Mittler gefunden wurde. Gott iibernimmt selbst die Initiative und beschlie3t, in der
Person Christi eine Mittlerschaft herzustellen. Dieser Plan Gottes verursacht, dass das Volk,
das so lange einen Mittler gesucht und endlich einen gefunden hat, die Kluft zwischen Gott und
Menschen iiberbriickt. Dieser Helfer oder auch Held ist aber durch die gottliche Aktion
gefunden worden, in der das rettende Handeln zum Ausdruck kommt. Diese Situation, die auf
Gott als den Ursprung zurilickzufithren ist, wird endgiiltig die Gerechtigkeit durch den

Fiirsprecher erfahren.?!#

Die vollkommene Mittlerschaft Christi, die unter den Gegebenheiten der Welt zu
betrachten ist, muss man den Bedingungen des Raumes und der Zeit unterwerfen. Deswegen
gilt der Hohepunkt der Offenbarung in Jesus Christus als abgeschlossen. Endgiiltig wird sie
aber erst dann abgeschlossen sein, wenn am Ende der Zeit das Reich Gottes aufgerichtet und
die Vollendung herbeigefiihrt wird.?!> Diese eschatologische Ausrichtung, die M. Miihlinger

216, wird von

als ,,die eschatologische Realitit* und ,,die Vollendung des Reiches Gottes* nenn
Paulus ausfiihrlich im Brief an die Gemeinde in Korinth beschrieben (vgl. 1 Kor 15, 1- 58).
Diese zukunftsorientierte Hoffnung braucht aber eine konkrete und von Gott beeinflusste
Mitteilung, die zur Erkenntnis der Bedeutung Christi als Mittler im Heilsplan Gottes fiihren
soll. Dieser Prozess soll mit der Annahme der Offenbarung und somit ihrer Inhalte enden. Um
dieses Ziel zu erreichen, ist wiederum eine Mittlerschaft notwendig, die sich nicht nur in einem
geschichtlichen Geschehen wahrnehmen ldsst, sondern sich vielmehr als eine unvollkommene
Vermittlung der vollkommenen Vermittlung Christi zu erkennen gibt. Um diese
Voraussetzungen zu erfiillen, muss, wie dies Ch. Moukala feststellt, von einer Gotteserkenntnis
die Rede sein, die eine Form erhélt, durch die der Mensch eine Reflexion erlebt, dass ,,Gott
selber sich im Reden vom Handeln Jesu so zu erkennen gab, dass der Mensch von ihm
sinnerschlieBend und sinnerfiillend angesprochen und in Anspruch genommen wird.“?!” Dieser
Zustand wird in seinen spateren Entwicklungen die Stirkung des Glaubens an Gott fordern, der

sich selbst offenbart und die Menschen mit seiner unbedingten Liebe beschenken will.?!#

24 Vel. T. Brzegowy, Ksigga Izajasza, (NKB.ST, Bd. 12/3), Czestochowa 2019, 682-683, 764; Vgl. U. Berges,
Jesaja 55 — 66 (HThK.AT, Bd. 45), Freiburg — Basel — Wien 2022, 302-304, 468-469.

215 Vgl. M. Miihling, Grundinformation Eschatologie. Systematische Theologie aus der Perspektive der Hoffnung,
Gottingen 22022, 385-387.

216 Vgl. ebd., 387-418.

217 Ch. Moukala, Geschichte als Vermittlung von Gott und Mensch. Eine kritische Auseinandersetzung mit
Wolfhart Pannenberg (Theos — Studienreihe Theologische Forschungsergebnisse, Bd. 123), Hamburg 2015, 177.
218 Vgl. ebd., 177-185.

88



Dieser Weg der Gotteserkenntnis und der Hinfithrung des Menschen in den Bereich der
personlichen Begegnung mit der transzendenten Erfahrung der Gottesndhe, liegt in der Sphére
des menschlichen Konnens und ist dort einzuordnen. Denn, wie dies K. Lowith in seinen
wissenschaftlichen Ausfithrungen présentiert, ist der Mensch ,,ad imaginem et similitudinem
Gottes geschaffen und also von Grund aus ein zu seinem Ursprung transzendierendes Gleichnis
(...).“?1? Das, was aber dafiir notwendig ist, ist nach Meinung des deutschen Philosophen die
Auslegung des Heilsgeschehens, das im Sinne des Heils geschieht, d.h. ohne Einschrinkung
der sprachlichen oder sachlichen Bedingungen.??° Dieses Problem taucht bei Mose auf, dessen
Position als Mittler in einer verhiillten Weise geschieht. Diese Meinung vertritt mit sehr starken
Argumenten S. Hulmi. Die Exegetin argumentiert ihre wissenschaftlichen Ergebnisse durch die
Zusammenstellung des Apostels Paulus einerseits und Mose andererseits. Das so entstandene
Bild der Vermittlungsarten der Offenbarung stellt die beiden groBBen Gestalten der Bibel in zwei
Ereignissen dar; Mose in Bezug auf die Erzdhlung von Ex 34 und Paulus im Hinblick auf den
neuen Glanz der Christus-Erscheinung und seiner Taten. Obwohl Mose und auch Paulus im
Dienst Gottes stehen und eine bestimmte Aufgabe bei der Umsetzung des gottlichen Planens
haben, scheint es bei allgemeiner Betrachtung wichtig, nicht nur die Gemeinsamkeiten bzw. die
Parallelen der beiden Personlichkeiten zu sehen, sondern auch die Unterschiede. Gerade diese
geben der paulinischen Vermittlung ein groBes Gewicht. ,,So wie Mose Angesicht den
gottlichen Glanz ausstrahlte, wird auch das Aussehen der paulinischen Christen sich in
denselben Glanz verwandeln. Diese Metamorphose geschieht durch Schauen, nicht durch

Reden, anderes als im Alten Testament.“??!

Diese Erkldrung ldsst sich mithilfe einer Skizze folgendermafBen darstellen und

vertiefen:

29 K. Lowith, Mensch und Menschenwelt. Beitriige zur Anthropologie, in: Simtliche Werke, Bd. 1 (Sd.-Ausg.),
hrsg. v. K. Stichweh / M.B. d. Launay, Stuttgart 1981, 371.

220 ygl. ebd.

21 S, Hulmi, Paulus und Mose. Argumentation und Polemik in 2 Kor 3 (Schriften der Finnischen Exegetischen

Gesellschaft, Bd. 77), Gottingen 1999, 137.
89



Die Menschwerdung Gottes in Jesus Christus als die hochste
Form der géttlichen Offenbarung.

MOSE PAULUS

Zeitrechnung

v

v. Chr. n. Chr.

Abb. 8: Graphische Darstellung der gottlichen Offenbarung in Bezug auf die Vermittlungsfunktion

von Mose und Paulus

Die oben présentierte graphische Beschreibung zeigt neben der bis jetzt gefiihrten
Analyse der Theologin S. Hulmi auch die Zuwendung eines personalen Gottes zu einem
personalen Gegeniiber. Die rote Linie stellt diesen Prozess dar und weist, wie bereits in diesem
Unterkapitel besprochen, auf Christus hin, der der Offenbarer, die Offenbarung und der Inhalt
der Offenbarung ist. Aufgrund des Aktes der gottlichen Offenbarung in der Person Jesu ist zu
beachten, dass in diesem Werden der Selbstoffenbarung Gottes das personale Gegeniiber in
einer anderen Relation steht. Bei Mose ist das in erster Linie das Reden als eine Art der
Prophezeiung oder einer Herstellung der Ordnung, die das Wesen Gottes in einer verhiillten
Form kundtut. Diese Methode erweist sich als vergidnglich und wird durch das paulinische
Schauen ergénzt. Der Apostel muss also nicht mehr denselben Weg wie Mose gehen, sondern
viel mehr auf Christus zeigen, in dem sich alle Prophezeiungen erfiillen und eine neue Ordnung
unter den Menschen eingefiihrt wird.??? Diese zwei Perspektiven der Vermittlung stehen nicht
im Gegensatz zueinander. Sie ergédnzen sich in all ihren Besonderheiten. Es scheint, dass genau
diese Einzigartigkeit auch S. Zatwardnicki bemerkt hat. Der polnische Theologe beschéftigte
sich mit der Theologie der Offenbarung, durch die er eine starke Relation zwischen dem Wort
und seiner Annahme und der Wahrnehmung ihrer in den konkreten Fakten erfiillten Aussagen
feststellt. Fiir den Wissenschaftler ist in diesem Lichte die Auferstehung ein gutes Beispiel

dieser neuen Wirklichkeit, die dem Menschen eine bis dato nicht bekannte Communio mit Gott

22 Vgl. 2 Kor 3-4; Rém 13.
90



ermOglicht. Diese direkte Folge der Verbundenheit mit Gott wirft ein neues Licht auf ihn. Die
Wahrnehmung Gottes verdndert das menschliche Leben und gibt ihm eine Perspektive, die
nicht nur alle Bereiche des Lebens beeinflusst, sondern viel mehr und dariiber hinaus die
Erlosung und die eschatologische Erwartung verkiindet.??* In diesem Sinn ist der Glaube daran
eine gewisse Antwort jedes Einzelnen und die aktive Reaktion auf die Offenbarung Gottes. Die
Annahme des Glaubens fordert aber auch den Gldubigen heraus, das Leben im Lichte der
gottlichen Wahrheiten zu fiihren. Der Theologe S. Zatwardnicki beschreibt diesen Werdegang
der menschlichen Lebensausrichtung folgendermallen: ,,Wenn das Wort etwas vermittelt,
vollbringt es gleichzeitig auch das, wovon es erzihlt. Paulus erwartet, dass die Verkiindigung
des Wortes der Versohnung wirklich zum Glauben fiihren wird und tatséchlich das verwirklicht,

was proklamiert wurde. “?2*

Den so wissenschaftlich dargelegten Unterschied zwischen Mose und Paulus, bzw.
zwischen dem alttestamentlichen und neutestamentlichen Zugang zur Offenbarung, kann man
auch mithilfe von S. Hulmi vertiefen. Es scheint, dass es der finnischen Theologin gelungen ist,
die Vermittlung des Apostels Paulus auf den Punkt zu bringen und ihn sowohl als einen
Fortsetzenden des alten Aons als auch einen Griinder des Neuen zu zeigen, immer im Hinblick
auf die Selbstmitteilung Gottes, die man als Ganzes betrachten soll. So schreibt sie dariiber:
,Die Gegner des Paulus wollten Nachfolger des Mose sein, aber nach der Meinung des Paulus
ist es ithnen nicht gelungen, sondern nach dem Vorbild der Israeliten haben auch sie sich
verstockt. (...) [Die] paulinischen Christen — unterscheiden sich von den Israeliten und von den
Gegnern gerade in der Hinsicht, dass (...) [sie] den Glanz Christi betrachten (...). Anders als
nach der Meinung der Gegner, konnen alle — und nicht nur einige — den Glanz betrachten

(c.0). 225

Das zweite Argument, mit dem wir uns am Anfang unserer biblischen Uberlegungen
auseinandergesetzt haben und das sich bei der Betrachtung des Begriffes ,,Vermittlung® auf die
missionarische Tatigkeit Paulus bezieht, ist der rechtliche und philosophische Kontext der
Vermittlung.??¢ Diesen Zugang, obwohl er erst in der ersten Hélfte des 19. Jh. wissenschaftlich
relevant geworden ist, kann man auf den Apostel und seine Wahrnehmung der Offenbarung in

der Person Christi zuriickfithren. Es scheint in diesem Kontext, dass der Volkerapostel schon

223 Vgl. S. Zatwardnicki, Od teologii objawienia do teologii natchnienia. Studium inspirowane twdrczoscig
Geralda O’Collinsa i Josepha Ratzingera, Lublin 2022, 107-113.

224 Ebd., 108.

225 S, Hulmi, Paulus und Mose, 139.

226 Vgl. A. Arndt, Vermittlung, in: LThK, Bd. 10, 696-697.

91



vor dem Streit zwischen zwei grofen Stromungen der Moderne, nidmlich dem
Supranaturalismus einerseits und dem Rationalismus andererseits, bzw. zwischen den Schulen
F.D.E. Schleiermachers und G.W.F. Hegels eine Antwort auf die Frage gefunden hat, welche
philosophischen Konzepte der beiden groflen deutschen Philosophen in der Sphire der
menschlichen Moglichkeit stehen, das Immanente und somit mit all seinen Einschrinkungen
das Transzendente zu erkennen.??’” Wenn wir bei dieser Uberlegung bleiben und aus dieser
Perspektive auf die Problematik der Vermittlung schauen, dann werden wir feststellen miissen,
dass eine Begegnung zu einer neuen Selbsterfahrung fithren kann. Die Reaktion darauf ist die
Verdnderung des Bewusstseins, das sich im Erkenntnisprozess des eigenen Seins selbst als
Gegenstand des Erkenntnisprozesses versteht und, sich durch dieses Gegeniiber neu orientieren
muss. In diesem Geiste wird das Bewusstsein auch das Absolute erkennen kdnnen, das gerade
durch die Vermittlung und die Reflexion zu Stande kommt.??8 Die Vermittlung kann man in
diesem Licht als eine Art des geistlichen Phdnomens verstehen, durch das der Mensch fahig
wird, aus der Sphire seines eigenen Ichs herauszukommen und das zu erkennen, was ihm
gegeniiber steht. Diese Begegnung, bzw. die Gegeniiberstellung geschieht durch die géttliche
Offenbarung, die, wie wir bereits erwéhnt haben, in einer personalen Form zu verstehen ist. Der
Apostel Paulus steht in seinem Dienst also in dieser Relation, Gott als Offenbarender und Ich
als Schauender und versucht alles zu unternehmen, damit jeder aus dieser Beziehung Gott —
Mensch auch leben kann. Diese Beziehung steht trotz ihrer Kraft, die im Heilswirken Jesu zu
suchen ist, in keinem Gegensatz zur alttestamentlichen Gemeinschaft mit Gott, sondern sie

vertieft und fiihrt auf eine neue, bis jetzt noch nicht greifbare Ebene.

Die Zusammenfassung der beiden paulinischen Denkmodelle bei der Vertiefung des
Begriffes ,,Vermittlung® soll fiir uns ein langes Zitat von der Theologin E. Kobel sein, die in
threr wissenschaftlichen Argumentation die beiden Methoden, sowohl des religios-
theologischen als auch rechtlichen und philosophischen Kontaktes, verbindet und dadurch auch
zeigt, wie wichtig fiir Paulus der Begriff der Vermittlung gewesen ist und wieviel sich dahinter
auch vom paulinischen Verstindnis der Glaubensverkiindigung versteckt hat. Sie schreibt wie
folgt: ,,Durch Christus wandelt sich die Identitit des Paulus, insofern als er sich zwar weiterhin
als Tovdaiog und eingebunden in das kollektive Orientierungssystem der Tovdaiot darstellt,

aber innerhalb dieser Identitdt eine Freiheit hat, die es ihm erlaubt, mit all seinen

227 Vgl. F. Voigt, Vermittlung im Streit. Das Konzept theologischer Vermittlung in den Zeitschrifien der Schulen
Schleiermachers und Hegels (WUNT, Bd. 140), Tiibingen 2006, 2-3.
28 Vgl. A. Arndt, Vermittlung, in: LThK, Bd. 10, 696-697.

92



Identitétsanteilen zu spielen, d.h. zu variieren. Insofern verbleibt Paulus nach eigener
Auffassung im Orientierungssystem des Judentums, aber dieses hat sich seiner Auffassung nach
radikal verdndert, indem es permeabel geworden ist fiir Menschen, die ihm urspriinglich nicht
entstammen.“??’ Weiter erginzt die Theologin: ,,Diese Botschaft zu vermitteln, um Menschen
durch den Glauben an Christus zu gewinnen, damit moglichst viele — mindestens aber einige
(1 Kor 9, 22d) — zum Heil gelangen, ist sein explizit deklariertes Bestreben. Durch sein
Vermitteln verdndert sich nicht nur Paulus selbst, sondern auch seine Auffassung vom
Judentum, seine Version des kollektiven Orientierungssystems, dem er abstammt. Die
Hoffnung auf den Messias sieht er durch die Auferstehung Christi bestdtigt, und dieser Christus

steht fortan im Zentrum. An ihm hat sich alles andere zu orientieren. 230

2.2.3 Propaganda

Der Begrift ,,Propaganda® ist eine sehr komplexe und vielschichtige Phrase, die ihren
Ursprung und ihre Bedeutung in der historischen Entwicklung hat. Die genaue Suche nach der
Herkunft dieses Wortes fiihrt uns in den Bereich der Biologie. In dieser Wissenschaft ist
Propaganda als eine Art der Ausbreitung oder Fortpflanzung zu definieren. Dasselbe bedeutet
auch die genaue Etymologie dieses Begriffes, durch die Propaganda so viel wie ,,ausbreiten*
oder ,,fortpflanzen* bedeutet. Eine Wende in der Verwendung unseres Phraseologismus finden
wir erst im 17. Jh. In diesem Zeitraum kommt es zur neuen Definierung unseres Begriffes.
Durch die Jesuiten und die durch sie geleitete Kongregation fiir die Verbreitung des Glaubens,
wird Propaganda mit den sog. Missionsanstalten in Verbindung gebracht und somit mit einem

kirchlichen Bezug bekleidet.?*!

Der Begriff ,,Propaganda® erhélt im Entwicklungsprozess seiner Verwendung auch
einen nahen Bezug zur Politik. In diesem Kontext scheinen zwei grof3e totalitidre Systeme des
20. Jhs. eine negative Bedeutung zu haben. Sowohl der Kommunismus als auch der
Nationalsozialismus haben Propaganda als Vermittlung bzw. Agitation der eigenen Positionen

und Wabhrheiten beniitzt. Im Licht dieser Information ist besonders J. Goebbels zu betrachten,

229 B, Kobel, Paulus als interkultureller Vermittler. Eine Studie zur kulturellen Positionierung des Apostels der
Volker (Studies in Cultural Contexts of the Bible, Bd. 1), Paderborn 2019, 177.

230 Ebd. 177-178.

21 ygl. R. Funiok, Propaganda, in: LThK, Bd. 8, 629.

93



der als Propagandaminister unter Adolf Hitler gewirkt hat. Sein Ziel ist es gewesen, die Massen
zu beeinflussen. In unserem Studium geht es aber um die Untersuchung der Propaganda, die
fiir W. Rienbold eine besondere Sinnhaftigkeit erhdlt und dadurch auch anders verstanden
werden soll, ndmlich als ,,Beeinflussung, Werbung durch Wort und Schrift in Verfolgung eines

bestimmten Interesses. 232

Die positive Absicht der Propaganda bzw. die Zuriickfiihrung ihrer Bedeutung auf den
christlichen Ursprung finden wir im neutestamentlichen Zusammenhang. Die biblische
Dimension gibt unserem Begriff die Funktion einer Uberredung, die die Menschen von einer
konkreten Haltung iiberzeugen will. Diese Uberzeugung geschieht auf einer
Kommunikationsebene zwischen dem, der die Wahrheiten entweder in Wort oder Tat
verkiindet und dem, der sich davon {iberzeugen lisst und dadurch auch sein Leben verandert.?*3
Deutlich wird diese Erkldrung mithilfe der Botschaft aus 2 Kor 12, 12, wo steht: ,,Das, woran
man den Apostel erkennt, wurde mit groer Ausdauer unter euch vollbracht: Zeichen, Wunder
und machtvolle Taten.” Wenn wir dazu noch die Erzihlung iiber die Heilung eines Geldhmten
im Tempel von Jerusalem aus Apg 3 1-10 nehmen, dann erhalten wir das Bild der Propaganda
als eine Form der Attraktivitdt des Glaubens, das durch Wunderheilungen oder das Engagement

unter den Menschen verbreitet wird.

2.2.4 Mission

Der Begriff ,,Mission® ist wie ,,Propaganda® in seiner Erklarung kein leichtes Wort und
bleibt stets Gegenstand der wissenschaftlichen Untersuchungen. 2** Wenn wir aus der

Perspektive des theologischen Denkens auf ,,Mission® schauen, dann erhalten wir einen

232 W. Reinbold, Propaganda und Mission im dltesten Christentum. Eine Untersuchung zu den Modalitiiten und
der Ausbreitung der friiheren Kirche (FRLANT, Bd. 188), Gottingen 2000, 274.

23 Vgl. T. Bussemer, Propaganda. Konzepte und Theorien, Wiesbaden 2005, 10f.

234 An dieser Stelle ist zu betonen, dass sich der Begriff ,,Mission nicht nur auf die Missionswissenschaft oder
Missiologie bezieht, sondern auch auf die Theologie oder die Theorie der Mission. Die diversen Bezeichnungen,
die die wissenschaftlichen Untersuchungen benennen, miissen als eine Einheit betrachtet werden, durch die man
alle Aspekte der Mission vertiefen kann. Dieser methodische Weg des Studiums ist eng mit der Sendung der Kirche
verbunden, in der die Glaubensverkiindigung durch den Missionsbefehl Jesu aus dem Matthdusevangelium (vgl.
Mt 28, 16-20) eine wichtige Stellung bekommt und auf den Auferstandenen hinweist, als dessen weltweiter

Auftrag, der zugleich auch das erste Evangelium im NT bildet.
94



Zugang, der uns nicht nur beim terminologischen Verstindnis helfen kann, sondern vielmehr
eine theologische Disziplin zeigt, die fiir G. Collet, ,,sich entsprechend dem jeweiligen
Verstiandnis der Sendung der Kirche im Rahmen der Glaubenswissenschaft explizit mit der
universalen Bestimmung des Evangeliums beschiftigt.“?*> In diesem Kontext scheinen die
Worte des Theologen F. Hand besonders schliissig zu sein: ,,Christliche Kirche ist

missionierende Kirche (...) [und dadurch] Kirche im Sinne des Neuen Testaments (...).*?3

Eine derartige Vertiefung des Begriffes ,,Mission® zeigt uns zwei wichtige
Eigenschaften unseres Terminus. Zum einen ist er eng mit der Kirche verbunden und zum
anderen findet er seinen wichtigen Grund im NT. Diese zwei Erkennungspunkte scheinen eine
gewisse Einheit zu bilden. Dies erkennt man bei der Suche nach dem griechischen Aquivalent
des deutschen Wortes ,,Mission“. Obwohl man in den neutestamentlichen Schriften unseren
Begriff nicht findet, miissen wir nach O. Betz drei Worte in Betracht zeihen. Diese sind:
arootoln (Apostolat, Apostelamt) méunw (schicken, beauftragen) amoctéAA® (senden,
schicken).>’” Die genaue Analyse dieser drei Termini beschreibt eine Wechselbeziehung, die
man im Begriff ,,Mission* feststellen kann und die uns motiviert, diesen Ausdruck in einem

breiteren Kontext zu betrachten.

Die vor kurzem erwidhnte Wechselbeziehung ldsst sich mithilfe der oben dargestellten
Worte erkennen. Zuerst sehen wir, dass der Begriff ,,Mission® in der neutestamentlichen
Sprache so viel wie ,,senden* oder ,,schicken* bedeutet und mit dem Apostolat verbunden ist.
Die exegetische Untersuchung der Héufigkeit der Verwendung von dmoctoAn, méunm und
amootéAlm weist darauf hin, dass wir mit den Termini zu tun haben, die sehr oft im NT
vorkommen, insgesamt 215-mal, davon 14-mal bei Paulus.?*® Die genaue Betrachtung der
Bibelstellen erlaubt uns festzustellen, dass die Mission in den neutestamentlichen Schriften
entweder die Sendung des Sohnes durch den himmlischen Vater oder die Sendung der Kirche
meint. Obwohl diese Beschreibung eine Dimension der Mission darstellt, die in ihrer

theologischen Auslegung unterschiedlich ist, miissen wir nach J. Margull sagen, dass diese

25 G. Collet, Missionswissenschaft, in: LThK, Bd. 7, hrsg. v. W. Kasper, Freiburg in. Br. — Basel - Rom — Wien
1998, 324.
236 F. Hand, Mission in neutestamentlicher Sicht. Aufsiitze, Vortriige, Predigten (MWF.NF, Bd. 8), Erlangen 1999,
43,
7 Vgl. O. Betz, Mission: IlI. Neues Testament, in: TRE, Bd. 23, hrsg. v. G. Miiller, Berlin — New York 1994, 23-
24.
238 gmootoAn: vgl. Rom 1, 5; 1 Kor 9, 2; Gal 2, 8; méunm: vgl. Rém 1, 5; 1 Kor 9, 2; Gal 2, 8; Phil 2, 19. 23. 25.
28; 4, 16; 1 Thes 3, 2. 5; dnootéAdw: vgl. Rom 10, 15; 1 Kor 1, 17; 2 Kor 12, 17.

95



doppelte Richtungserstreckung im gemeinsamen Kontext, d.h. untrennbar, verstanden werden
soll.?3? Darauf bezieht sich Johannes Paul II., indem er schon am Anfang des ersten Kapitels
der Enzyklika ,,Redemptoris missio” vom 7.12.1990 schreibt: ,,.Die weltweite Sendung der
Kirche kommt aus dem Glauben an Jesus Christus, wie es im Bekenntnis des Glaubens an den
dreieinigen Gott heilit (...). Allein im Glauben kann die Sendung verstanden werden, auf ihn
hin ist sie gegriindet.“?** Weiters schreibt der Papst: ,,Letzter Sinn der Sendung ist es, Anteil zu

geben an der Gemeinschaft, die zwischen Vater und Sohn besteht.* 24!

Im Hinblick auf die vor kurzem durchgefiihrte Analyse des Begriffes ,,Mission* scheint
es nachvollziehbar zu sein, dass wir wihrend der weiteren Uberlegungen bei der Untrennbarkeit
der Sendung des Sohnes durch Gott und der Sendung der Kirche bleiben. Diese Einheit in ihrer
Unterschiedlichkeit bringt die Mission auf eine Ebene, die sowohl in der transzendentalen als
auch in der immanenten Sphire zu suchen ist. Die Analyse der Mission im Kontext der
paulinischen Titigkeit, obwohl sie der Uberlieferung der Apostelgeschichte nach an der
gottlichen Sendung partizipiert (vgl. Apg 9, 1-22), ist im Zusammenhang mit der immanenten
Handlung zu verstehen. Sie ist jedoch, wie dies durch die Beschreibung der Bekehrung des
Saulus dargestellt wird, untrennbar mit der Transzendenz Gottes, die der Grund und die Quelle
des paulinischen Wirkens gewesen ist. Die so verstandene Mission, die sich direkt auf den
Apostel Paulus bezieht, ist in einer doppelten Dimension zu betrachten. Denn, wie der Theologe
W.P. Bowers feststellte, man muss die Mission des Apostels als ,,eine missionarische Tatigkeit*

und als ,,ein Konzept der Mission des Paulus* ins Blickfeld fassen.?#?

Nach Meinung des Wissenschaftlers ist zu beachten, dass Paulus die Mission als
Sendung der Kirche konkret mit dem genauen geografischen Uberblick und dem
ekklesiologischen Ziel des apostolischen Strebens zur Geltung bringt. Deswegen konnen wir
beim afrikanischen Theologen auch wie folgt lesen: ,,Es ist also durch die genauere Analyse
iiberraschend festzustellen, dass die Uberlegung, mit der Paulus die geographisch definierte
Expansion des Glaubens durchfiihrte, offenbar in seiner Zeit kein wiirdiges Aquivalent hat.

Auch der Schwerpunkt missionarischer Bemiihungen bei der Griindung der Gemeinschaften

239 Vgl. J. Margull, Mission. IlI: A. Begriindung und Ziel, in: RGG?, Bd. 4, hrsg. v. K. Galling, (1960), 973-980.
M0 RM, 1, in: https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf jp-ii_enc 07121990
redemptoris-missio.html (Stand: 16.05.2023).

241 Ebd., Kap. 3.

242 W P. Bowers, misja, in: Stownik teologii $w. Pawta (PSB), hrsg. v. G.F. Hawthorne / R.P. Martin / D.G. Reid,
hrsg. v. pol. Vers. K. Bardowski, iibers. v. L. Canghelaris / A. Czwojdrak / T. Fortuna / u. a., Warszawa 2000,
319-320.

96



und ihre Pflege weisen keine exakten Parallelen zu anderen Beispielen (...) in der griechisch-
romischen Welt auf.“?** Sehr interessant scheint auch in diesem Kontext die Argumentation der
paulinischen Konzeption der Mission zu sein. Fiir W.P. Bowers ist sie ein wichtiger Teil der
paulinischen Theologie, die bis jetzt nicht geniigend untersucht worden ist. Deswegen schreibt
der Wissenschaftler: ,,Und doch, wenn wir das eindeutige Engagement des Paulus in der durch
die Berufung durchgefiihrten Mission berlicksichtigen, haben wir Grund anzunehmen, dass
man fiir das richtige Verstidndnis der paulinischen Theologie seine Wahrnehmung der Mission
erwdhnen soll. Diese Methode ermdoglicht es, auf den Platz und auf die Bedeutung der Mission
unter den Heiden mithilfe der theologischen Reflektion hinzuweisen. Ansonsten wird es
schwierig, das richtige Verstdndnis der Mission des Paulus und seine Theologie ndher zu
definieren.“>** Eine derartige Vertiefung des Begriffs ,,Mission* im Hinblick auf Paulus und
auf seine Theologie beschreibt unseren Terminus nicht nur als eine bloBe Sendung, sondern
viel mehr als eine Sendung im Sinne eines Auftrages mit seinem wesentlichen Teil, der, in

Bezug auf die paulinische Tétigkeit, auf alle Menschen ausgerichtet ist.

Die so gestellten Bedingungen, die uns zum Verstindnis der Mission fiihren, zeigen,
dass wir es hier mit einem zentralen Begriff im Denken des Apostels zu tun haben. Bei all
diesen theologischen Uberlegungen lohnt es sich, unsere Aufmerksamkeit E. Pausch zu
schenken. Der Theologe betrachtet Mission im Lichte eines Bildungsgeschehens.?*> Aufgrund
der bis jetzt gefiihrten Analyse ldsst sich diese Meinung auf den ersten Blick annehmen. Wenn
wir aber nochmals auf die Rolle der Sendung bzw. der Mission zuriickschauen, miissen wir
feststellen, dass diese Erkldrung eine gewisse Herabsetzung unseres Terminus darstellt. Es
erscheint daher nachvollziehbar zu sein, wenn wir in unseren wissenschaftlichen Ausfiihrungen
die Bedeutung der Mission genauer und nicht so allgemein wie E. Pausch es tut betrachten.
Stattdessen lohnt es sich nach W. Reinbolds festzustellen, dass man die Mission wie folgt
versteht: ,,.Die gezielte Ausbreitung einer Religion unter Menschen (...), die nicht Anhénger

dieser Religion sind.*?4¢

Diese begriffliche Erkldrung der Mission scheint schliissig zu sein. Zugleich erginzt sie
auch die Mission und verleiht ihr neben der Sendung noch die Bedeutung der Beauftragung,

die von Jesus Christus ausgeht. Er ist der wahre Lehrer, der die Apostel beauftragt hat, selber

243 Ebd., 482.

244 Ebd., 485.

245 B, Pausch, Dem Vorbild Gottes folgen. Wie der Begriff der Mission heute gefiillt werden kann, in: EK, Bd. 32,
(1999), 40 — 43.

246 W. Reinbold, Propaganda und Mission im dltesten Christentum, 10.

97



als Lehrer tétig zu sein. In diesem Geiste ist die Mission wie die Weitergabe der Wahrheiten,

die Gott durch seinen Sohn den Menschen anvertraut hat.

2.2.5 Tradition

Der Terminus ,,Tradition* bedeutet so viel wie Ubergabe und beschreibt den Vorgang
eines Ubergangsprozesses, durch den der Inhalt einer iibergebenen Information niher
definierbar wird. ?*” Eine weitere Erklarung des Begriffs ,, Tradition schildert uns B. Kahl. Die
Wissenschaftlerin versteht ,,unter ,Tradition‘ im weitesten Sinne (...) libernommenes Gut
geistiger Art. Dieses ist als Traditum immer Ergebnis eines ,actus tradendi‘, der — wiederum
ganz allgemein —als der fortlaufende Prozess des Empfangens und Weitergebens bezeichnet
werden kann. Dabei besteht das flir den Traditionsbegriff eigentlich konstitutive Merkmal
darin, dass in diesem Prozess des Uberlieferns die Kontinuitit des Uberlieferten gewahrt
wird.“ 2% Die prisentierte Erklarung des Begriffs ,,Tradition” passt zur etymologischen
Untersuchung unseres Wortes. Im Lateinischen heil3t es tradere, dessen Ursprung in transdare
zu suchen ist. GemiB diesen Informationen bedeutet die Tradition ,,den Vorgang der Ubergabe

«249

als auch das Ubergebende selbst.

Die vor kurzem dargestellten Analysen lassen sich auf die Entfaltung des Glaubens
zurlickfiihren. Infolge dieser These, die wir aufgrund der paulinischen Aussage in Rom 10, 17
nachweisen konnen, scheint es nachvollziehbar zu sein, wenn der Glaube von uns auch als eine
Form der Tradition verstanden wird. Diese Tradition wird in ihrem Ursprung vom Menschen
empfangen und weitergegeben. Durch dieses aktive Verstindnis des Glaubens miissen wir nach
S. Stasiak feststellen, dass die Annahme des Glaubens sowohl mit Gehorsam ihm gegeniiber
verbunden ist als auch mit ,,dem personlichen Engagement im Glauben.“?*° Diese Tatsache ist
fiir den polnischen Theologen in der Botschaft begriindet, die uns Jesus Christus anvertraut hat

und gleichzeitig auch in der Botschaft, die iiber Jesus Christus berichtet.?’! Wenn wir auf

247 Vgl. T. Borsche, Tradition: I. Philosophisch-anthropologisch, in: LThK, Bd. 10, 148.

248 B, Kahl, Traditionsbruch und Kirchengemeinschaft bei Paulus. Eine exegetische Studie zur Frage des ,,anderen
Evangeliums “ (AzTh, Bd. 60), Berlin 1976, 7.

249 T, Borsche, Tradition, in: LThK, Bd. 10, 148.

250 Q. Stasiak, List do Rzymian (NKB.NT, Bd. 6), Czestochowa 2020, 506.

25! Ebd.

98



diesem Weg der Untersuchung bleiben, miissen wir die paulinische Tradition mit der Person
Jesu Christi in Verbindung setzen. In ihm ist das Handeln Gottes sichtbar und stellt den Kyrios
als die wahre Quelle und den Ursprung schlechthin dar.?>

Die weitere Vertiefung der Bedeutung Tradition im paulinischen Wirken finden wir bei
K. Wegenast, der dabei eine urchristliche Bekenntnisform oder eine alte Parénese sieht.?3
Einen derartigen Zugang erdffnet uns das Tor zum Judentum, mit dem Paulus als Jude direkt
verbunden gewesen ist. Ein Beispiel dafiir liefert uns der Vélkerapostel in 1 Kor 11, 23-25. In
diesem Text tiber den Neuen Bund, den Gott durch Jesus mit den Menschen schlief3t, bezicht
er sich auf Jer 31, 31-34, wo der Prophet Jeremia im Neuen Bund eine gottliche Handlung und
die Offenbarung der gottlichen Macht verkiindet. Nicht anders ist es auch mit den anderen
Texten aus den paulinischen Briefen, die, wie das K.-H. Ostmeyer festgestellt hat, an vielen
Stellen in der jiidischen Religion verwurzelt sind.?>* In diesem Geist ist ebenso die literarische
Tétigkeit als Ganzes gemeint. Dies sieht man mithilfe von F. Siegert, der im Studium der
hellenistisch-jiidischen Literatur viele Ankniipfungspunkte in den Briefen des Apostels findet.
Allein in 1 Thess sind das 6-mal, die sich konkret auf 1 Thess 1,3; 4, 13; 4, 14; 4, 17 beziehen.?*>

All diese Verbindungen, die auf den Seiten der HI. Schrift zu finden sind und die wir in
einer sehr allgemeinen und vereinfachten Form dargestellt haben, zeigen den Begriff der
Tradition im paulinischen Wirken nicht nur als eine Ubergabe des theologischen Inhalts,
sondern auch als eine Kontinuitét der jiidischen Tradition, die im Denken des Paulus und seiner
Verkiindigung eine wichtige Bedeutung hat. Dies schildert uns G. Baltes, indem er feststellt:
,,Mehr und mehr christliche Bibelforscher raiumen heute ein, dass wir in den Briefen des Paulus
nicht etwa eine fremde und neue Religion, sondern einen authentischen Ausdruck jiidischen
Glaubens und Lebens im ersten Jahrhundert vor uns haben. Mehr und mehr Forscher sind der
Meinung, dass Paulus sich selbst zeitlebens als Jude verstand, das heillt nach seiner

Hinwendung zu Jesus und bis ans Ende seines Lebens.“2¢

22 Vgl. 1 Kor 15, 1-5.

233 K. Wegenast, Das Verstindnis der Tradition bei Paulus und in den Deuteropaulinen (WMANT, Bd. 8),
Neukirchen 1962, 9.

234 Vgl. K.-H. Ostmeyer, Jiidische Gebete aus der Umwelt des Neuen Testaments. Ein Studienbuch, iibers. v.
K.-H. Ostmeyer (BTSt, Bd. 37), Leuven — Paris — Bristol, CT 2019, 38, 119, 138, 139, 141, 270f., 291, 298, 303,
315.

255 Vgl. F. Siegert, Einleitung in die hellenistisch-jiidische Literatur. Apokrypha, Pseudepigrapha und Fragmente
verlorener Autorenwerke, Berlin — Boston 2019, 303, 366, 377, 577, 580.

236 G. Baltes, Paulus — Jude mit Mission. Alter Glaube in einer veriinderten Kultur, Marburg a. d. Lahn 2016, 20.

99



Eine Tradition, die man als eine Ubergabe und eine Forderung der Kontinuitit des
konkreten Denkens versteht, gewinnt bei der paulinischen Tétigkeit sowohl in miindlicher als
auch in schriftlicher Ausdrucksweise der Glaubensverkiindigung an Gewicht. In ihr findet der
Apostel seine Aufgabe und Berufung. Diesen Gedanken greift auch B. Kahl auf. Die
Wissenschaftlerin sieht in der paulinischen Tétigkeit eine klare Linie, die sich sowohl in der
Berufung des Paulus als auch in seinem ,,ausgesandten* und ,,ausgewéhlten* Sein zeigt. Zu
diesem Schema gehort fiir die Theologin auch die Reaktion der Mitglieder der Gemeinde, die
das vom Paulus angebotene Gut annehmen. Gerade an dieser Stelle scheint fiir sie die
Bedeutung der Tradition besonders wichtig zu sein. Deswegen schreibt sie auch, dass hinter
dieser Ubermittlung der theologischen Inhalte ,,das dem Paulus vorgegebene und von ihm

weitergegebene Traditum (...) [zu erkennen ist].«2%’

Eine derartige Art und Weise des
Betrachtens der Tradition und ihres Einflusses auf Paulus muss aber aus der Perspektive der
Offenbarung verstanden werden. Deswegen hebt K. Wegenast diesen Gedanken in seinen
Untersuchungen hervor und stellt fest: ,,(...) die Offenbarung [ist] der Tradition immer voraus,
ja, ist die Offenbarung Norm iiber aller Tradition von Bekenntnissen, {iber aller

«258

Verkiindigung.

2.2.6 xow@mvio

Die Bedeutung des Begriffes kowwvia ldsst sich in erster Linie durch die deutsche
Ubersetzung unseres Wortes erkldren, was zwar aufgrund der zahlreichen Quellen keine
Problematik darstellt, aber zu einer Besonderheit des in diesem Unterkapitel untersuchten

Terminus fihrt.

Diese Besonderheit ldsst sich zuerst bei der allgemein iibersetzten Bedeutung von
kowomvia erkennen, die man als ,,Gemeinschaft®, ,innige Bezeigung®, ,,Anteilnahme* oder
,,Zusammenhalten® beschreiben kann. Wir sehen also, dass wir es hier mit einem Ausdruck zu
tun haben, der eine menschliche Haltung schildert, bei der es um Zugehorigkeit und Beteiligung
geht. Diese Relation ist auch im sakralen Bereich wahrzunehmen, durch die die Griechen eine
Vereinigung mit den Gottheiten zum Ausdruck gebracht haben. In diesem Licht scheint die

Meinung des Bibelwissenschaftlers F. Hauck interessant zu sein, der unseren Begriff in einem

257 B. Kahl, Traditionsbruch und Kirchengemeinschaft bei Paulus, 11.

238 K. Wegenast, Das Verstindnis der Tradition bei Paulus und in den Deuteropaulinen, 91.

100



groBBeren Sprachumfang betrachtet, zu dem auch xowwvdg (Teilhaber, Gefdihrte), KOW®OVED
(bereit zu teilen), ocvykowwvog (Teilhaber, Genosse, Bruder) und cvykowwvéw (zusammen
Anteil haben, sich zugleich beteiligen oder Anteil geben, teilen) gehdren.?>® In seinen weiteren
wissenschaftlichen Untersuchungen bemerkt der Forscher, dass all diese Ausdrucksformen
ithren Ursprung im Profangriechischen haben und eine wichtige Bedeutung haben, was durch
den vor kurzem erwidhnten deutschen Professor wie folgt festgestellt wird: ,(...) im
Griechentum [wurde] gern die Freundschaft als Hochstausdruck der Gemeinschaft angesehen.
Nach griechischen Begriffen ist dabei weitgehende Bereitschaft zur Teilhabe auch am

materiellen Besitz eingeschlossen.2%°

Obwohl die Wortgruppe xowvov- unter den Griechen und im Bereich ihrer
Siedlungsgebiete mit dem alltdglichen Leben stark verbunden gewesen ist, ldsst sich dasselbe
nicht iiber die jiidische Bevolkerung sagen. In der BHS finden wir zwar auch eine hebréische
Gruppe von "2n, die, dhnlich wie ihre griechische Form, eine Gemeinschaftlichkeit zum
Ausdruck bringt, sie ist jedoch von der Bedeutung her anders orientiert. Diese Tatsache kann
man mithilfe einiger Beispiele aus der alttestamentlichen Uberlieferung erkennen, die in den

262

man-Aussagen eine Art der Verbundenheit der Volker?$!, einer Hausgemeinschaft?®?, eines

264 einer Verbundenheit der

gemeinsamen Zieles?®, einer Lebensgemeinschaft, wie z.B. Gattin
Frommen?% zum Ausdruck bringt. Unsere Aufmerksamkeit soll aber besonders Lev 5, 21
gehoren. Diese Bibelstelle aus Pentateuch gilt als die Einzige, die in ihrer Ubersetzung den
direkten Bezug auf xowvmvia nimmt. An der gerade erwéhnten Stelle aus dem Buch Levitikus
finden wir eine Wiedergabe fiir 7> nywn (das Hinterlegte), die in ihrer genauen Ubersetzung
der Wiedergabe der Targume mit 7> Mo entspricht. Sie beschreibt eine
Gemeinschaftlichkeit der Hand, die man auch als eine Art der gemeinschaftlichen Teilnahme

am Gutem verstehen kann.26°

259 F. Hauck, xovavdg, kotvavém, korvawvia, coykorvaves, cuykotvavém, in: ThIWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 3, hrsg. v.
G. Kittel / G. Friedrich, Stuttgart 2019, 798-799.

260 Ebd., 799.

261 Vgl. Gen 14, 3.

262 Vgl. Spr 21, 9.

263 Vgl Hi 40, 30.

264 Vgl. Mal 2, 14.

265 Vgl Ps 119, 63.

266 ygl., ebd. 801.

101



Die oben prisentierten Beispiele zeigen, dass die Gruppe von 72n kein Verhéltnis
zwischen Gott und den Menschen beschreibt. Stattdessen haben wir es in allen Fillen mit einer
Beziehung unter den Menschen zu tun. Dieses Verstindnis unterscheidet sich radikal vom
Weltbild der Griechen, die die kowmv-Ausdriicke sehr wohl auch auf die Relation zu den
Gottern angewendet haben. Fiir die jiidischen Frommen ist diese Situation unmdglich gewesen
und hat als Gottesldsterung gegolten. Die Beziehung zu Gott basiert flir die Juden auf dem
Vertrauen, das wiederum in einem Horigkeitsverhéltnis zu verstehen ist. Eine besondere Form
stellte aber der 6ffentliche Kult dar. In ihm l4sst sich ein Gemeinschaftscharakter erkennen, was
man auf eine besondere Weise in Ex 24, 1ff feststellen kann. Die Verehrung Gottes, von der
das zweite Buch der Tora berichtet, ist eine Art der Rechtsordnung, deren Kronung die
SchlieBung des Bundes zwischen Gott und Mose bildet. Der feierliche Abschluss der Mitteilung
des Gotteswillens, was durch die Zehn Gebote zum Ausdruck gebracht wird, geschieht mittels
offentlicher Beurkundung, wofiir man die Bezeichnung tuppu dannatu verwenden und auch in
diesem Sinne die Verlesung des Bundesbuches verstehen kann. Der Bundesschluss wird zum
Schluss durch das Bundopfer und die Blutbesprengung erginzt. Diese Form der Gemeinschaft
zwischen Gott und den Menschen stiftet in der biblischen Beschreibung eine Verbindung im

kultischen Mahl, in dem man eine besondere Gottesniihe erkennen und feststellen kann.?¢’

Auf die vor kurzem besprochene Mahltradition bezieht sich Paulus in 1 Kor 10, 16ff.
Im Brief an diese griechische Gemeinde schreib er iiber die Gemeinschaft mit dem Herrn. Dazu
verwendet er den Ausdruck xowwvoi tod Bucilactnpiov, den man als die Gemeinschaft des
Altares tibersetzen kann. Man muss dabei jedoch aufpassen und den Begriff auch in einem
breiteren Kontext betrachten. Denn, wie W. Bauer in seinem Worterbuch bemerkt hat, bedeutet
Buclootprov nicht nur Altar, sondern ist viel mehr eine Form der Darstellung der Gegenwart
Gottes.?® Das, was aber den paulinischen Text so besonders macht, ist seine theologische
Ausrichtung, die ihre Zuspitzung in der Person Jesu Christi findet. Der Volkerapostel will nach
Meinung des deutschen Theologen J. Hainz eine tiefe und intime Verbindung mit Christus
zeigen.?® Die Bestitigung dieser These finden wir in den Formulierungen iiber das Blut Christi,
den Kelch und die Brechung des Brotes.?’° In diesem Licht scheinen die Auslegungen der

zahlreichen biblischen Wissenschaftler sehr aussagekriftig und zugleich schliissig zu sein.

267 Vgl. Ch. Dohmen, Exodus 19-40 (HThK.AT, Bd. 5), Freiburg — Basel — Wien 2004, 199-211.

268 W. Bauer, Qvaiactijpiov, in: Griechisch-deutsches Worterbuch zu den Schriften des Neuen Testamentes und der
friihchristlichen Literatur, Berlin — New York 61988, 745-746.

269 J. Hainz, Koinonia. ,, Kirche“ als Gemeinschaft bei Paulus (BU, Bd. 16), Regensburg 1982, 12.

270 Vgl. 1 Kor 10, 16.

102



Wenn wir an dieser Stelle die Position von J.D.G. Dunn oder R. Pesch annehmen, dann miissen
wir feststellen, dass Paulus hier eine Verbindung mit Christus meint, die ihre Quelle im
Kreuzestod Jesu und im religiosen Charakter der Mahlgemeinschaft hat.?’! Diese Interpretation
lasst uns erkennen, dass der Autor des ersten Briefes an die Gemeinde in Korinth nicht nur der
Tréager der jiidischen Tradition ist, in der der Altar die Gegenwart Gottes reprasentiert, sondern
noch weiter geht und auf die Kontinuitdt bzw. die Weiterfithrung hinweist, die ihr Ziel in Jesus
Christus findet. Seine Person ermdglicht den Menschen eine irdisch-innige Verbundenheit, was

in einem religidsen Kult zum Ausdruck gebracht wird.

Nach S. Ley, der die Kirche Jesu Christi als Communio betrachtet und der sich wie
H. Seesemann mit dem Problem des richtigen Verstindnisses des Begriffes kowwvia
beschiftigte, miissen wir in unseren exegetischen Uberlegungen aufpassen und unseren Begriff
nicht im Sinne von societas (Genossenschaft) sehen. Stattdessen miissen wir die religiose
Dimension von kowmvia wahrnehmen. 2’? Derartige Richtungsweisungen der religiosen
Erfahrung, die wir durch unseren Terminus gewinnen konnen, fiihren uns zu weiteren
Problemen. Wenn wir von der mystischen Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch ausgehen,
was kowovia in seinem theologischen Inhalt darstellt, dann miissen wir auch unsere
Aufmerksamkeit einer neuen Bedeutung unseres Begriffes schenken. Diese ist die Teilhabe.
Obwohl diese Interpretation in den neuen Forschungen infrage gestellt wird, lohnt es sich,

dieses Thema zu vertiefen.?’?

21 Vgl. J.D.G. Dunn, The Body of Christ in Paul, in: Worship, Theology and Ministry in the Early Church
(JSNTSup, Bd. 87), hrsg. v. M. J. Wilkins / T. Paige, Sheffield 1992, 146; Vgl. R. Pesch, Das Abendmahl und
Jesu Todesverstdandnis (QD, Bd. 80), Freiburg 1978, 190-193.

22 Vgl. St. Ley, Kirche Jesu Christi als Communio. Entstehung, Spezifika und Perspektiven der Ekklesiologie
Walter Kaspers (TiD, Bd. 18), Freiburg — Basel — Wien 2017, 98-99; Vgl. H. Seesemann, Der Begriff koivawvia
im Neuen Testament (BZNW, Bd. 14), Gielen 1933, 99.

273 An dieser Stelle miissen wir, unabhingig von unseren weiteren Untersuchungen, auch der theologischen
Forschung von N. Baumert unsere Aufmerksamkeit schenken. Der deutsche Geistliche beschéftigte sich mit der
Analyse des Begriffes kowovia. Im Zuge seiner semantischen Untersuchung stellte er die Ubersetzung unseres
Terminus als ,, Teilhabe“ in Frage. Fiir den Wissenschaftler galt kowvwvia als eine Beschreibung der Gemeinschaft
im Sinne der Gemeinsamkeit. Die Verwendung der Ubersetzung ,,Teilhabe* hat damit weniger zu tun und soll
mithilfe des Begriffes petéyew (Anteil haben) erldutert werden. Das ist auch der Grund, warum kowvovie und
petéxewv nie als Synonym betrachtet werden sollten. Die Bibelstelle von 1 Kor 10, 16ff enthdlt gerade diese
Ubersetzung, durch die man den Eindruck haben kann, dass wir es hier tatsichlich mit einem Synonym zu tun
haben. Vgl. N. Baumert, Koinonein und Metechein — Synonym?. Eine umfassende semantische Untersuchung

(SBB, Bd. 51), Stuttgart 2003, 197-198.
103



Die Bedeutung des Wortes ,,Teilhabe®, das mit kowvmvia in Verbindung gebracht wird,
bezieht sich direkt auf unsere vor kurzem angesprochene Bibelstelle 1 Kor 10, 16ff und ist in
den meisten Ubersetzungen als Teilhabe an Christus zu verstehen. H. Lietzmann geht in seinen
theologischen Untersuchungen noch weiter. Der deutsche Kirchenhistoriker sieht im
paulinischen Text eine Art der mystischen Gemeinschaft, die sich durch die Teilhabe bei der
Mahlgemeinschaft verwirklicht.?’# In diesem Sinne scheint die Meinung von M. Rosik
interessant zu sein, indem er schreibt: ,,Dieser Vers [1 Kor 10, 16] ist die dlteste Zeugnisquelle
fiir die Eucharistie.“?’> Ein wenig anders formuliert diesen Gedanken W. Schrage, der in seinen
exegetischen Untersuchungen von 1 Kor 10, 16 iiber eine eucharistische Speise spricht.?’® Die
Analogie dieses Gedankens, durch die das paulinische Mahl eine sakramentale Bedeutung
erhilt, wird christologisch zugespitzt und zeigt den Anspruch des Kvpioc "Incovg Xpiotdg auf
die Wahrnehmung einer Ordnung. Sie wird einberufen, weil Gott und Jesus Christus
zusammengedacht werden miissen. Die direkte Folgerung dieser Stellung ist die Position
Christi, der an der Gottheit des Vaters teilhat.?”” Der Begriff xowvwvia im Verstindnis des
Apostels scheint also eine doppelte Funktion zu umfassen. Sie beschreibt die Teilhabe Christi
an den gottlichen Attributen einerseits und die Teilhabe der Menschen an dem Mahl mit
Christus andererseits. Ein derartiges Verstidndnis verleiht unserem Terminus nicht nur eine
eucharistische Interpretation, sondern viel mehr ein metaphysisches Gewicht. Das, was dabei
aber von Bedeutung ist, wird durch die Verbindung zwischen metaphysischer und
ontologischer Sphére besonders deutlich hervorgehoben. Der Mittelpunkt dieser Begegnung ist
das Mahl. Darauf deutet in seinen wissenschaftlichen Untersuchungen auch F. Hauck hin. Der
deutsche Bibelforscher schreibt wie folgt: ,,Brot und Wein sind dem Paulus Triger der
Gegenwart Christi, sowie der jiidische Altar die Gegenwart Gottes verbiirgt. Das Genief3en von
Brot und Wein ist Zusammenschluss (Anteilschaft) mit dem himmlischen Christus. Der erhorte

Christus ist fiir Paulus mit dem irdisch-historischen, der Leib und Blut besaB3, identisch.*?7®

Die Teilhabe, von der Paulus spricht und die wir als eine wichtige Ubersetzung von

1 Kor 10, 16 darstellen, eréffnet auch einen wichtigen Zugang zum Begriff kowvwvia. Es

274 Vgl. H. Lietzmann, Messe und Herrenmahl. Eine Studie zur Geschichte der Liturgie (AKG, Bd. 8), Berlin —
Bosten 1926, 223ff.

275 M. Rosik, Pierwszy list do Koryntian (NKB.NT, Bd. 7), Czg¢stochowa 2009, 328.

276 Vgl. W. Schrage, Der erste Brief an die Korinther: 1 Kor 6, 12— 11, 16 (EKK.NT, Bd. 7/2), Ziirich — Einsiedeln
—Koln 1995, 436-440.

277 Vgl. U. Schnelle, Theologie des Neuen Testamentes, Gottingen 2016, 209.

278 F. Hauck, xotvawvdg, in: ThRWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 3, 806.

104



scheint, dass davon indirekt Ch. Niemand geschrieben hat. In seiner Publikation iiber Christus
als Bild Gottes beschreibt er Jesus Christus als offenbarendes Bild Gottes, bzw. auch als
Spiegelbild Gottes. Die Anerkennung und die Annahme dieser Wahrheit im Prozess der
Starkung des Glaubens fiihrt die Glaubigen zur Verleihung der Wiirde, S6hne und Tdchter
Gottes zu werden.?”® An dieser Realitiit, die aus dem Glauben herauskommt, kann ein Mensch
nicht vorbeigehen. In seinem Leben muss sich etwas dndern und etwas Neues geschehen. Die
neue Wahrnehmung des Lebens hinterldsst so deutliche Spuren, dass es zur Entstehung eines

neuen Grundsatzes kommen muss.

Der Theologe G. Theilen beschreibt diese Tatsache mithilfe der Bezeichnung ,,das
Ethos des Urchristentums.“?% In seinen Untersuchungen weist er auf drei Saulen hin, auf denen
die Urchristen ihre Gemeinden und ihr Christsein gebaut haben. Diese sind: Néchstenliebe und
Statusverzicht, Umgang mit Macht und Besitz und Umgang mit Weisheit und Heiligkeit. Die
neue Positionierung der Menschen, die an Gott glauben, schafft die Entstehung einer neuen bis
dato nicht gekannten Ordnung, die in der damaligen Welt keinen Platz in der Gesellschaft
finden konnte. Doch, wie er das beschreibt, ist alles mit der Auferstehung Christi anders
geworden: ,,Mit ihr [der Auferstehung] beginnt eine neue Realitit mitten in der alten Welt. Mit
ihr werden neue Verhaltensmoglichkeiten erdffnet. Dem entspricht die Radikalisierung der
Forderung, der die Vision von einem neuen Menschen zugrunde liegt, der ganz und gar von der
Liebe zu Gott und seinem Nichsten durchdrungen ist, der seinen Mitmenschen weder zum
Objekt seiner sexuellen Begierde noch zum Gegenstand ungehemmter Aggression macht, der

im Kampf um Lebenschancen Frieden verbreitet und auf Liige und Tduschung verzichtet

[...].81

Die Beschreibung der neuen Ordnung, die von G. Theillen geschildert wird, ldsst sich
durch wissenschaftliche Untersuchungen der anderen biblischen Forscher erginzen.
E.W. Stegemann und W. Stegemann beschreiben in ihren Studien die urchristliche
Sozialgeschichte, die in ihrem Ursprung in einem deutlichen Kontext dargestellt wird. Zum
Abschluss unserer Ausfiihrungen in diesem Unterkapitel und als eine praktische
Verwirklichung der paulinischen Lehre tiber kowvwvia ldsst sich mithilfe der beiden Professoren

Folgendes feststellen: ,,Nach der Darstellung der Apostelgeschichte lebte die ‘Urgemeinde‘ in

279 Vgl. Ch. Niemand, Christus als Bild Gottes. Protologische Herkunftschristologie beim Apostel Paulus (2 Kor
3, 18; 4,4.6 und Rom 8, 29), in: SNTU (Serie A: Aufsitze), Bd. 43, hrsg. v. K. Huber, Linz 2018, 61-150.

280 Vgl. G. TheiBen, Die Religion der ersten Christen. Eine Theorie des Urchristentums, Giitersloh 42008, 99 -
167.

281 Ebd., 167.

105



einer Giitergemeinschaft, durch die der Bedarf aller gestillt wurde (Apg 2, 44ff; 4, 32 — 37).
Das ist zweifellos eine — auf jiidische und griechische Sozialutopien zuriickgehende —
Idealisierung der Anfénge in pardnetischer Absicht, die in der antiken Darstellung der Essener
ihre Parallele hat. Doch wird man kaum bezweifeln konnen, dass das gemeinsame Leben der
Ekklesia nicht nur durch religiésen und sozialen, sondern auch durch einen gewissen
okonomischen Austausch bestimmt war.*28? Es scheint also richtig zu sein, wenn man feststellt,
dass das Leben im Geist von xowwmvia viele Bereiche des Alltags beeinflusst und somit eine
wichtige Rolle in der Gesellschaft gespielt hat. Wenn Paulus schlieBlich die Wortgruppe
Kowov- verwendet, bezieht er sich auf religiose, soziale und dkonomische Aspekte. Eine
derartige Methode, die zum Teil in den anderen Kulturen bekannt gewesen ist, stellt das

christliche Leben in einem enorm attraktiven Licht dar.

2.2.7 Zusammenfassung

Zusammenfassend ist festzustellen, dass wir uns im Unterkapitel die Methoden der
Glaubensverkiindigung ndher angeschaut haben, die zu den entwickelten Formen der
Glaubensverkiindigung gehdren. Diese sind: Evangelisierung, Vermittlung, Propaganda,

Mission, Tradition und kotvmvia.

Die Etymologie des Begriffes ,,Evangelisierung™ hat ergeben, dass Paulus in der
Verwendung dieses Terminus auf die romische Kultur geschaut hat. Der hiufige Gebrauch
dieses Wortes ist im Lichte des Auftrags zu betrachten, der von Gott ausgeht und bei den
Menschen ihre Erfiillung findet. Den Inhalt der Evangelisierung bildet Jesus Christus, der der
ganzen Menschheit verkiindet werden soll. Die weitere Aufgabe, vor der Paulus steht, ist die
Vermittlung dieser christologischen Inhalte. Dieser theologische Zugang wird in unserer
theologischen Durchfiithrung durch Christus bewiesen, der durch seine Mittlerschaft die Kluft
zwischen den Menschen und Gott tiberbriickt hat. Die so entstandene Vermittlung, die in der
Person Jesu geschieht, gibt der Menschheit die Mdglichkeit, die Gemeinschaft mit Gott
darzustellen. Die Rolle Christi in der Offenbarung Gottes ist als die Erfiillung aller
alttestamentlichen Vermittlungen zu verstehen. Diese gelten als unvollkommene

Vermittlungen der vollkommenen Vermittlung Christi. In diesem Lichte sind auch alle

282 E.W. Stegemann / W. Stegemann, Urchristliche Sozialgeschichte. Die Anfinge im Judentum und die

Christusgemeinden in der mediterranen Welt, Stuttgart — Berlin — K&ln 21997, 193.
106



Vermittlungen nach Christi zu betrachten, die nicht mehr wie im AT auf die Geburt und die
Erlosungstat des Messias ausgerichtet sind, sie sollen uns zu Christus fiihren, der allen die
Gottesndhe anbictet, die sonst niemand herstellen kann. Diese zwei Pole, einerseits
alttestamentlich und andererseits neutestamentlich, stellen uns Mose und Paulus vor. Bei Mose
ist vor allem die Rede wichtig, durch die er die gottliche Ordnung prophezeit hat. Paulus
dagegen zeigt konkret auf Jesus Christus hin, in dem sich alle Prophezeiungen erfiillt haben.
Die unvollkommene Vermittlung, die Paulus auf sich nimmt, macht uns fahig, aus der Sphére
des eigenen Ichs herauszukommen und das Géttliche zu erkennen, was eben in der Offenbarung
Christi proklamiert worden ist. Die neue Ordnung, die Paulus vermitteln will, versucht er durch
Propaganda zu verstirken. Sie ist durch Paulus, trotz ihres Missbrauchs in der Geschichte,
positiv zu beurteilen. Sie erfiillt durch den Apostel die Funktion einer Uberredung, die
Menschen von konkreter Haltung zu iiberzeugen. Diese Uberzeugung ist mit dem Glauben
verbunden, den man attraktiv présentiert hat. In diesem Lichte vertiefen wir die Mission, die
Paulus als Sendung im Sinne eines von Christus ausgehenden Auftrags versteht. Die Mission
soll durch den Apostel die Wahrheiten weitergeben, die Gott durch seinen Sohn den Menschen

anvertraut hat.

Die 5. Form, mit der wir uns beschéftigt haben, ist die Tradition. Sie bedeutet so viel
wie Ubergabe, die durch den Inhalt einer Information niher definiert wird. Fiir Paulus ist dieser
Inhalt der Gaube. Der Glaube ist somit mit der Tradition als deren Essenz verbunden. Wie
unsere Analyse zeigt, wird die Tradition in ithrem Ursprung vom Menschen empfangen und
weitergegeben. Der Vilkerapostel versteht die Tradition jedoch nicht als etwas Neues, sondern
viel mehr als die Kontinuitét der jiidischen Tradition, die aus der Perspektive der Offenbarung
zu deuten ist. In einem anderen Kontext ist die letzte Form der Glaubensverkiindigung -
Kowovio - zu verstehen. Mit diesem Begriff zeigen wir eine Beschreibung der
gemeinschaftlichen Teilnahme eines Gutes. Im Hinblick auf die griechische Welt wird dieser
Terminus in vielen Aspekten des Lebens verwendet, auch in der Religion. Anders ist es aber
bei den Juden, die ihre Beziehung zu Gott nie auf dieser personlichen, gemeinschaftlichen
Ebene darstellen. Stattdessen driicken sie das Vertrauen auf Gott aus, was sich im 6ffentlichen
Kult besonders verwirklicht hat. Die Kronung dieses Vertrauens im kultischen Rahmen bildet
die SchlieBung des Bundes zwischen Gott und Mose, was durch das Bundopfer und die
Blutbesprengung ergéinzt worden ist. Die Zuspitzung der Gemeinschaft mit Gott geschieht aber
durch Paulus, der mit Christus eine tiefe und innige Verbindung zeigt. Die Verbindung ist eine
mystische Gemeinschaft, die dann ein metaphysisches Gewicht hat. Der Charakter der

Gemeinschaft mit Gott durch Christus erfiillt sich durch die Gegenwart Gottes im

107



sakramentalen Mahl mit ihm. So eine Relation zwischen Gott und Mensch verdndert den
Menschen und verlangt von ihm eine radikale Verdnderung des eigenen Lebens, in dem eine

wahre Gemeinschaft und eine neue Ordnung unter den Glaubigen entsteht.

Fazit

Das zweite Kapitel unserer wissenschaftlichen Analyse stellt die Formen der
Glaubensweitergabe bei Paulus dar, zu der wir die angenommenen Formen (Straennetz,
Schiffsreisen, Briefkorrespondenz, romische Gesetzgebung) und die entwickelten Formen
(Evangelisierung, Vermittlung, Propaganda, Mission, Tradition, kowvwvia) zéhlen. Der Inhalt

dieser Zusammenstellung der beiden Formen lésst sich wie folgt darstellen:

GLAUBENSVERKUNDIGUNG BEI PAULUS

Angenommene Formen 2 Entwickelte Formen
StraRennetz / > Evangelisierung
Schiffreisen 4 > | < v Vermittlung
Briefkorrespondenz ' » |« v Propaganda
Rémische Gesetzgebung * > | < Y Mission
< M Tradition
< Y Kowwvia
v
MENSCH

Abb. 9: Angenommene und entwickelte Formen der Glaubensverkiindigung bei Paulus

108



Beide Formen zeigen einen enormen Uberblick iiber das Wirken des Apostels Paulus,
sowohl in den Vorteilen der Antike als auch in der damaligen Gesellschaft. Die Gegebenheiten,
die Paulus wihrend seiner Lebenszeit vorfindet, libernimmt bzw. niitzt er fiir die Verbreitung
und Verkiindigung des Glaubens. Er konzentriert sich dabei aber nicht nur auf eine Form,
sondern bedient sich aller moglichen Umsténden seiner Zeit, zu denen wir, wie oben genannt
und graphisch prisentiert, StraBennetz, Schiffsreisen, Briefkorrespondenz und rdémische
Gesetzgebung rechnen. Die macht er sich zu eigen, um die Menschen zu erreichen und ihnen

den Glauben zu verkiinden.

Eine Besonderheit bilden die entwickelten Formen. Diese sind direkt auf den Apostel
zurlickzufiihren. Man konnte vielleicht sogar sagen, dass er der Vater dieser Faktoren in Bezug
auf den Glauben und dessen Verkiindigung gewesen ist. Das, was bei genauer Analyse in
diesem Kapitel der Arbeit auffillt, ist die doppelte Dimension dieser Formen. Zum einen haben
wir mit den konkreten Titigkeiten zu tun, die an sich eine bestimmte Rolle in der

missionarischen Tétigkeit des Apostels spielen:

e Evangelisierung — Der Auftrag Gottes, den christologischen Inhalt zu vermitteln.

e Vermittlung — Die unvollkommene Vermittlung, die auf Christus hindeutet als die
vollkommene Vermittlung der gottlichen Offenbarung.

e Propaganda — Die Uberredung bzw. die Uberzeugung, dass der Inhalt des Glaubens
attraktiv ist.

e Mission — Die Sendung, die im Sinne eines Auftrags zu verstehen und mit Christus
verbunden ist.

e Tradition — Die Ubergabe einer Information, die Christus mit seiner Botschaft selber
ist und im Lichte einer Kontinuitdt der gottlichen Initiative zu verstehen ist.

e kowovie — Die innige Gemeinschaft mit Gott, die aufgrund des Vertrauens zwischen
Gott und Mensch entsteht und zugleich auch die Motivation fiir die Glaubigen ist, eine

neue Ordnung in der Gesellschaft, im Geist Gottes, zum Ausdruck zu bringen.

Zum anderen haben wir aber die Tétigkeiten, die sich gegenseitig ergidnzen und auch als Ganzes
zu betrachten sind. Man kdnnte es vielleicht wagen, diese Formen auch im Sinne eines Systems

zu sehen, das nur ein Ziel hat, nimlich den Menschen den Glauben zu verkiinden.

109



3 DER ERSTE BRIEF AN DIE THESSALONICHER ALS ORT
DER GLAUBENSVERKUNDIGUNG

Die Glaubensverkiindigung bei Apostel Paulus muss in einem sehr breiten Kontext
betrachtet werden. Die neutestamentlichen Schriften sind in diesem Bereich eine wahre Quelle
fiir das Studium der Glaubensverkiindigung und zugleich auch die Antwort darauf, was Gott
mit dem Volk vorhat, dem er seine Worte durch die Menschenzunge anvertraute.?®* In diesem
Kontext muss man auch den Glauben verstehen, der eine gottliche Gabe, d.h. eine Gnade ist

und eine personliche Initiative des Menschen auf die Offenbarung darstellt.?34

Aus diesem Grund werden wir im dritten Kapitel der vorliegenden Arbeit unsere
Aufmerksamkeit dem ersten Brief an die Thessalonicher widmen. Dieses Schreiben ist, wie das
S. Schreiber in seinem exegetischen Beitrag feststellte, ,,das élteste schriftliche Dokument des
Christentums.“ %> Wir konnen also annehmen, dass gerade dieses Schreiben der ilteste
paulinische Gemeindebriefist. Von daher erhilt man einen Einblick in die christliche Gemeinde
in der fritheren Entstehungsphase und somit auch in die Form der Glaubenspraxis und auch in
die dynamische Entwicklung des Glaubensverstindnisses. Den 1 Thess kann man dadurch auch

als ein gewisses Expos¢ betrachten, in dem das Programm der theologischen Ansichten des am

B3 Vgl. DV, 3, in: https://www.vatican.va/archive/hist _councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const _
19651118 dei-verbum_ge.html (Stand: 10.11.2021).

284 Vgl. KK K 153, 166.

285 S, Schreiber, Der erste Thessalonicherbrief, in: Einleitung in das Neue Testament (KST, Bd. 6), hrsg. v. G.
Bitter / E. Dassmann / H.-J. Klauck / u. a., Stuttgart 2008, 387.

110


https://www.vatican/

Anfang seiner literarischen Tétigkeit stehenden Paulus beinhaltet ist.?%¢ Dieses Zeugnis ist
wiederum ein Beweis der paulinischen Glaubensverkiindigung, die im Beispiel der Gemeinde

in Thessalonich eine besondere Form erhalten hat.

3.1 Geographisch-historischer Zugang

In diesem Teil der Arbeit werden wir uns auf die geographisch-historischen
Zusammenhdnge Thessalonikis konzentrieren. Dies wird zuerst durch die Vertiefung der
wichtigen Aspekte dieser Stadt geschehen, die bei ihrer Entwicklung eine entscheidende Rolle
spielten. Im weiteren Ablauf unseres exegetischen Studiums werden wir punktuell
Thessalonich mit Apostel Paulus in Verbindung setzen. Dadurch erhalten wir ein Bild der

paulinischen Tatigkeit bei der Glaubensverkiindigung, die uns 1 Thess préisentiert.

3.1.1 Die Stadt Thessalonich

In diesem Unterkapitel werden wir zuerst die geographisch-topographische Lage, dann
die Geschichte und die politisch-soziale wie auch religiose Situation der Stadt Thessalonich
ndher anschauen. All diese Faktoren werden das Licht auf den Ort der paulinischen
Verkiindigung und seinen Hintergrund werfen. Durch diese Erkenntnisse werden wir viele
Zusammenhdnge und Informationen erkennen, was letztendlich dazu beitrug, dass die
Glaubensweitergabe gerade in dieser mazedonischen Stadt so einen fruchtbaren Boden fand

und dadurch auch als eine ekklesiologische Gemeinschaft das Beispiel fiir die anderen wurde.

286 An dieser Stelle ist selbstverstindlich nicht die Theologie des Paulus per se gemeint, deren Verkiindigung auf
verschiedenste Art und Weise seit seinem 6ffentlichen Auftreten in Damaskus bekannt war (vgl. Apg 9, 20-22).
Hier ist eher die erste offizielle und geschriebene Zusammenfassung der theologischen Ansichten des Apostels
gemeint, die, wie bereits festgestellt wurde, durch die Theologen als das erste Schreiben des Apostels an eine

christliche Gemeinde gilt.

111



3.1.1.1 Geographisch-topographische Lage

Entscheidend fiir die Entwicklung und die Bedeutung der Stadt Thessalonich war ihre
geographisch-topographische Lage. Die Stadt Thessalonich (griech. ®eccalovikn, lat.
Egnatia) befand sich in ihrem urspriinglichen Entwicklungsstadium im Gebiet des
Konigreiches Makedonien, das an die zwei politisch, wirtschaftlich und strategisch wichtigen
Landschaften Thrakien (griech. ®pén, lat. Thracia) im Westen und Epirus ("Hretpoc, Epeiros,

Epirus) im Osten grenzte.

Topographisch betrachtet liegt Thessalonich in den nordwestlichen Ausldufern des
Gebirges Chortiatis (n.griech. Xoptidtng, griech. Name: Kiccog), im ndrdlichen Teil des
dgédischen Beckens und am Theremaischen Golf (®eppaikdég Koimog, heute: Golf von

Saloniki).

Diese in der ostmakedonischen Ebene liegende Ansiedlung war von zahlreichen
warmen Quellen umgeben. Der fruchtbare Boden, der durch viele Béche und vier Fliisse
(Aliakmonas, Loudias, Axios u. Gallikos) bewissert wurde, nihrte die Landwirtschaft. Da auch
Thessalonich ca. 40. km von der Hauptstadt des makedonischen Reiches Pella (ITéAAa) entfernt
lag, kann man aufgrund &hnlicher Beispiele der antiken Welt annehmen, dass die damals noch
relativ kleine Siedlung in gewisser Hinsicht ein Atrium der groBen Stadt war.?%” Der giinstig
gelegene Hafen und sehr wichtige StralBen waren fiir die Stadt eine gro3e Bereicherung. Einer
der wichtigsten Wege, an denen Thessalonich lag, fiihrte nach Siiden und verband die Mitte
Makedoniens mit den weiteren griechischen Stiddten, wie z.B. Athen. Doch der wichtigste Weg,
an dem sich die makedonische Stadt befand, war die Via Egnatia (Eyvatia 0086¢), die die
wirtschaftlichen und strategischen Kontakte zwischen Byzanz und weiter durch die Via Apia
mit Rom ermoglichte. Dieses StraBennetz bezog sich auf das gesamte Romische Reich, in dem

diese Stadt immer grofere Bedeutung gewann.

287 Nachdem Rom fiir viele romische und mit dem Imperium auf irgendeine Art und Weise verbundene Stidte ein
Vorbild war, ist es nicht auszuschlieBen, dass Pella in der Antike aufgrund seiner Bedeutung die Hauptstadt des
Imperiums in sehr vielen Dingen nachahmen wollte. Eine der Moglichkeiten bot damals der Hafen wie in Ostia,
dessen Hafen die kleine Siedlung mit dem Hafen Rom verband So konnte auch Thessalonich infolge seiner Lage
stindig an Wichtigkeit bei der wirtschaftlichen und kulturellen Entwicklung gewinnen. Vgl. A. Rambiert-
Kwasniewska, Synagoga w Ostii. Niemy swiadek poczgtkow chrzescijanstwa (Archeolog czyta bibli¢), Wroctaw

2016, 13-14.
112



Abb. 10: Verlauf der ganzen Via Egnatia.*®

RoT: Via Egnatia, GRUN: alternative Wege; BLAU: Seeweg; : Via Appia

3.1.1.2 Geschichte

Die Geschichte der Stadt Thessalonich ist mit dem Leben von Kassander, einem der
wichtigsten Feldherren Alexanders des GroB3en, verbunden. Nach dem Tod diese grofen Konigs
und Herrschers der Antike (F 10. Juni 323 v. Chr.) wurde sein Reich unter seinen Diadochen
aufgeteilt. Einer davon war der erwdhnte Kassander, der spéter aufgrund der politischen
Verhandlungen und der militdrischen Kédmpfe zum Herrn iber Makedonien wurde. Unter seiner
Fithrung entstand ca. 315 v. Chr. auf oder in der Néhe der thrakischen Stadt Therma und 26
kleinen Dorfern eine neue Stadt. IThr Name leitete sich von der makedonischen Prinzessin und
der Halbschwester Alexander des GroBen Thessalonike (@socaiovikn) ab, die die Tochter von

Konig Philipp II und Nikesipolis (NiknocimoAig) war.

Die giinstige Lage der Stadt fiihrte zu ihrer groen Entwicklung. Man baute zu dieser
Zeit eine Stadtmauer und andere Verteidigungsobjekte, die diese neue und schnell an
Bedeutung gewonnene Siedlung schiitzen sollten. All diese Maflnahmen bewahrten aber die
Bevolkerung nicht vor anderen Gefahren. Diese waren innerhalb der Stadt, d.h. in den inneren

Konflikten und Intrigen zu suchen, hinter denen Kassander, der selbst ernannte Konig von

8 Vig Egnatia, in: https://www.alaturka.info/de/projekt-roemer-strassen/14-via-egnatia (Stadt: 19.04.2020).
113



Makedonien, stand und sich als Nachfolger von Alexander dem Groflen stark an den
Diadochenkriegen beteiligte. Der deutsche Historiker J. Droysen beschriebt den Konig
Kassander als jemanden, der bereit war, alles zu unternehmen, nur um an der Macht zu bleiben.
Mord und Brutalitét gehorten zu seinem Alltag und zum Zeichen seiner Herrschaft.?®” Diese
Meinung erginzt noch H. Bengstson. Er beschreibt Kassander als jemanden, der nach Macht
strebte. Deswegen stellte er fest: ,,Es war unschwer abzusehen, dass mehr oder weniger ganz
Griechenland unter seine Herrschaft gelangen wiirde, wenn man ihm weiterhin freies Spiel

lieB.*2%0

Nach dem Tod von Kassander (wahrsch. T 297 v. Chr.) ibernahm sein dltester Sohn
Philipp IV. die Herrschaft. Seine kurze Regierungszeit (1 Jahr) bedeutet, dass man iiber sein
Leben sehr wenig weil}. Klar ist aber, dass nach seinem Ableben seine beiden Briider Antipatros

L. (lat. Antipater) und Alexander die Herrschaft iibernahmen.

Die doppelte Regierung iiber das Land brachte keine ruhige Zeit, sondern fiihrte zu
Kampfen zwischen Briidern und war vor allem durch den Wunsch der Alleinherrschaft bei
Antipater verursacht. Man kann nach J. Kaerst annehmen, dass wihrend des familidren
Konfliktes auch emotionale Griinde einen sehr wesentlichen Beitrag spielten. Gerade diese
sollten die Ausloser fiir die Ermordung der Thessalonike durch Antipatros sein, der nach
Meinung des deutschen Historikers seiner Mutter vorwarf, seinen Bruder Alexandros zu

begiinstigen.?”!

Nach der Eskalation des Biirgerkrieges zwischen Antipater und seinem jiingeren Bruder
schloss dieser ein Biindnis mit Demetrios 1. Poliorektes und spdter mit Pyrrhos. Die neu
entstandene Koalition verursachte die Abdankung des zweiten makedonischen Konigs, der
Zuflucht bei seinem Schwager Lysimachos fand. Dieser ermordete schlieBlich Antipatros, um
selbst die Herrschaft iber Makedonien zu erlangen. Bevor es aber dazu kam, wurde Alexander
durch Demetrios ermordet, der entdeckte, dass der zweite Sohn von Kassander nach seinem

Leben trachtete.

Der Tod des dritten Kindes des Griinders der Stadt Thessalonich beendete die Epoche
der Regierungsdynastie der Antipatriden. Die Geschichte Mazedoniens blieb jedoch weiterhin

sehr turbulent, sodass die weiteren Konige auf die Griindung der eigenen Dynastie erfolglos

9 Vgl. J.G. Droysen, Geschichte des Hellenismus, Bd. 2: Geschichte der Didadochen, Buch 1, hrsg. v. E. Bayer,
Darmstadt 32008, 158-159.
290 H. Bengtson, Herrschergestalten des Hellenismus, Miinchen 1975, 74.

1], Kaerst, Antipatros, in: RE, Bd. 1/2, hrsg. v. G. Wissowa, Stuttgart 1894, 2508.
114



hofften.?°> Wihrend dieser Zeit fiihrten die entstandenen Kriege das Reich Makedonien zu
Anarchie und Gewaltherrschaft. Diesen Zustand beendete erst Antigonos II. Gonatas, der nicht
nur eine neue Dynastie der Antigoniden begriindete, sondern das zerfallene Reich wieder zur

Geltung brachte und die Kdnigsherrschaft stabilisierte.

Dies gelang ihm durch viele sich damals ereignende Gelegenheiten, die Antigonos zum
eigenen Wohl niitzte. Seine Gegner waren zum grofiten Teil miteinander zerstritten bzw. in
diverse Feldziige verwickelt und keiner zeigte wahre Bereitschaft, sich Antigonis und seinem
Heer zu widersetzen. Doch die beste Moglichkeit, den Konigsthron {iber Makedonien zu
gewinnen, ergab sich durch den Sieg liber die Kelten, die im Zuge ihrer Stidwanderung im Jahre
279 v. Chr. eine Bedrohung fiir Makedonien und Griechenland wurden. Im Jahre 277 v. Chr.
kam es in der Ndhe von Lysimachia zu der groflen Schlacht zwischen den keltischen Stimmen
und Antigonis® Truppen. Der Sieg brachte dem Griinder der Dynastie der Antigoniden nicht
nur Beriihmtheit, sondern auch den ersehnten makedonischen Thron. Dieser wurde noch durch
den militérischen Sieg gegen Pyrrhos im Jahre 272 bei Argos gefestigt. In den folgenden Jahren
gelang es Antigonos II. Gonatas seine Herrschaft noch mehr zu stabilisieren, indem er sich mit

seinem Reich dem Aitolischen Bund anschloss.

Die politische Stabilisation erlaubte dem Konig, sich nicht nur mit den militirischen
Herausforderungen auseinanderzusetzen, sondern sich auch den kulturellen Aspekten zu
widmen. Seine Regierungszeit (277-239 v. Chr.), die durch viele Historiker, wie z.B.
H. Bengston oder H.-J. Gehrke im besten Licht dargestellt wird, gewann grofle Anerkennung
im Hinblick auf seine Kompetenzen und Liebe zur geistigen Schonheit.?®®> Das sah man
besonders an der Forderung der Dichter und diverser Autoren, deren Nachlass bis heute
geschitzt wird. Neben all diesen Bereichen wurden auch viele andere Wissenschaftsgebiete

weiterentwickelt. Die Philosophie mit ihrer stoischen Schule ist dafiir ein gutes Beispiel. Man

22 Um eine gewisse historische Kontinuitit beizubehalten, lohnt es sich, einen Uberblick iiber die Kénige nach
dem Ende der Dynastie der Antiatriden zu bekommen. Stindig wechselnde Dynastien und kurze Regierungsjahre
der jeweiligen Herrscher waren ein Merkmal des ca. 50 Jahre dauernden Chaoszustandes in Mazedonien und somit
auch in der Stadt Thessalonich. In den wechselnden Dynastien gingen folgende Konige in die Geschichte dieser
Region ein: Demetrios I. Poliorketes (294-287 v. Chr.), Pyrrhos (287-285 v. Chr.), Lysimachos (285-281 v. Chr.),
Ptolemaios Keraunos (281-279 v. Chr.), Meleagros (279 v. Chr.), Antipatros II. (279 v. Chr.), (Sosthenes 279-277
v. Chr.), Ptolemaios (277 v. Chr.) und Alexander (277 v. Chr.).

293 Vgl. H. Bengston, Herrschergestalten des Hellenismus, 140-163; Vgl. H.-J. Gehrke, Geschichte des
Hellenismus (OGG, Bd. 1A), Miinchen 21995, 90, 96, 193.

115



darf sich auch nicht wundern, dass aufgrund seiner Liebe zur Kultur Antigonos auch in den
antiken Idyllen gelobt wird. Der Dichter Theokritos schreibt iiber ihn:
»Fangen mit Zeus wir an und enden, o Musen, mit Zeus auch,
Wenn den Vortrefflichsten wir der Unsterblichen feiern in Liedern;
Unter den Sterblichen aber zuerst sei genannt Ptolemaéos,

Wie auch zuletzt und mitten: Der Edelste ist er der Ménner* (Idyll XVII).2%4

Nach dem Tod von Theokritos tibernahm sein Sohn Demetrios II die Herrschaft. Seine
gute Bildung und Erziehung machten aus ihm einen verniinftigen Herrscher, der stets versuchte,
das Reich Makedonien durch neue Biindnisse zu stirken. Zu seinem Ungliick fiel in seine
Regierungszeit (239-229 v. Chr.) die Eroberung des westlichen Teiles des makedonischen
Reiches durch die Romer, die in spéterer Zeit die grofite Gefahr fiir die Dynastie der

Antigoniden und das makedonische Reich wurden.

Die Feinde der Apennin-Insel hinderten den neuen makedonischen Herrscher Antigonis
III. maBigeblich daran, weitere politische und militirische Expansion auszuiiben. Dennoch
gelang es ihm schon im fiinften Jahr seiner Fiihrung, die Herrschaft {iber Griechenland zu
starken und zu stabilisieren. Seine Regierungsjahre (229-221 v. Chr.) waren aber nichts anderes
als eine gewisse Ubergangsregentschaft.?”> Da der friilhe Tod von Demetrios II. seinem
minderjdhrigen Sohn noch nicht die Regierungsvollmacht erlaubte, iibernahm sie der Neffe,
Antigonos III., wodurch diesem der Kénigsthron gesichert war. Dieser war bei der Ubernahme
durch Philipp V. mit einer groen Macht verbunden, die aufgrund der zahlreichen militérischen

und politischen Konflikte der damaligen Zeit eine Besonderheit war.

Das Ziel, das groB3e Erbe seiner Vorginger zu behiiten und es weiter auszubauen, war
fiir Philipp V. eine Lebensaufgabe, die er sukzessive verwirklichte. Seine Feldzilige gegen die
Ptoleméder und Seleukiden gewannen aber die Aufmerksamkeit der am westlichen Teil des
Reiches stationierten Romer. Die stindige Einmischung Roms in die makedonische Politik

fithrte immer wieder zu Spannungen. Sie fanden ihre Erfiillung im Zweiten Punischen Krieg,

2% Theokritos, Idyll XVII: Eyxaduiov eic ITtoleuaiov, 1N: http://www.zeno.org/Literatur/M/Theokrit/Lyrik/I
dyllen /17. +Lob +des+Ptolemdos (Stand: 12.05.2020).

2% Die Wendung ,,Ubergangsregentschaft ist nur im Kontext einer direkten Herrschaftslinie gemeint, die vom
Vater zum Sohn tibergeht. Im Fall Antigonos® II1. ist eine Losung gemeint, die dem rechtméaBigen Thronnachfolger
die Regentschaft erlaubt. Dies konnte nur geschehen, wenn ein ménnliches Familienmitglied die Bereitschaft
zeigte, das minderjéhrige Kind zu adoptieren und in der weiteren Folge seinem neuen Stiefsohn die Ehrbarkeit zu

garantieren.

116



wihrenddessen es zum Biindnis zwischen Hannibal und Philipp kam. Diese Koalition, die auf
Rom angelegt wurde, 16ste den ersten makedonisch-romischen Krieg aus, der im Jahre 205 v.
Chr. mit einem Frieden zum Vorteil des Romischen Reiches beendet wurde. Obwohl Philipp
auf der Seite der Verlierer stand, versuchte er weiterhin seine Herrschaft zu retten und begann
aus diesem Grund eine neue Expansion nach Westen. Die Reaktion der Romer war sehr schnell.
Sie griffen zu den Waffen und attackierten das makedonische Reich, wodurch es wiederum
zum Krieg (200-197 v. Chr.) kam. Die entscheidende Schlacht wihrend dieser militdrischen
Auseinandersetzung fand im Jahre 197 v. Chr. bei Kynoskephali statt, wo Feldherr Titus
Quinctius Flamininus Konig Philipp besiegte. Die Folge dieses Sieges war der Riickzug

Makedoniens aus Griechenland, das sich nun unter romischer Herrschaft befand.

Zwei Jahre frither aber kam es im Zuge des Krieges und der Eroberungspolitik Roms
zur Belagerung Thessalonichs durch die romischen Truppen unter der Fiihrung des Feldherrn
Lucius Aemilius Paullus Macedonicus. Obwohl die Stadt, wie das M. Bednarz beschriebt, ,,sich
heldenhaft beteiligte 2%, wurde sie im Jahre 169 v. Chr. durch die Romer eingenommen. Wie
die Situation nach dieser Eroberung in der Stadt genau ausschaute, wissen wir aufgrund der
wenigen Quellen leider nicht genau. Wir kénnen jedoch nach dem vor kurzem zitierten
polnischen Exegeten annehmen, dass Thessalonich ,,sich im Gebiet des Einflusses Roms zu

befinden begann.«’

Nach dem Tod von Philipp V. begann sein Sohn Perseus gegen Rom zu kdmpfen. All
diese Bemiihungen fanden ihre Kronung im Dritten Makedonischen Krieg, der durch die
Schlacht von Pydna (168 v. Chr.) beendet wurde. Infolgedessen wurde das Konigreich aufgeldst
und Perseus, der letzte makedonische Konig, kam nach Rom in Gefangenschaft, wo er

letztendlich starb.

Die Beendigung der Dynastie der Antigoniden und die Ausweitung der romischen
Herrschaft hatten ihre Auswirkung auch auf Makedonien und seine Bewohner. Das Land wurde
nicht nur ans neue Reich angeschlossen, sondern auch auf vier Gerichtsbezirke (merides)
aufgeteilt: prima, secunda, tertia und quarta, die ihre Hauptstédte in Amphipolis, Thessalonich,
Pella und Pelagonija hatten. Die neuen administrativen Gebiete konnten trotz der Zugehorigkeit
zu Rom ihre Selbstindigkeit genieBen, die durch die jéhrliche Wahl des obersten Beamten

gekennzeichnet war.

296 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan (NKB.NT, Bd. 13), Czestochowa 2007, 25.
297 Ebd.

117



Dieses Privileg fand ihr Ende durch den Aufstand des Andriskos, der sich als Sohn des
letzten Konigs Perseus ausgab. Nach der Niederlage aller makedonischen Truppen wurden im
Jahre 146 v. Chr. die Gebiete Makedoniens zusammengelegt und als eigenstindige Provinz
unter der Kontrolle des Prokonsuls Gnaues Egnatius in das romische Reich eingegliedert. Er
erwies sich als ein sehr kluger Herrscher, dem die neue romische Provinz besonders ihre
wirtschaftliche Entwicklung verdankte. In den ersten Jahren nach seiner Machtiibernahme
initiierte er den Bau einer neuen Handelsstra3e, die urspriinglich vom Adriatischen Meer nach
Thessalonich fiihrte. In einer spéteren Phase wurde sie dann weiter verlédngert und verband Rom

mit Byzanz. Zu Ehren seines Erbauers erhielt der neue Handelsweg den Namen Via Egnatia.

Die néchsten Jahre waren zwar durch zahlreiche Kriege gekennzeichnet, aber sie fithrten
zu keinen groBen politischen und administrativen Anderungen auf der Weltkarte. Diese
Situation verdnderte sich aufgrund der politischen Wirren in Rom rasch im Oktober 42. v. Chr.
Es kam zu einer der wichtigsten Schlachten der antiken Welt, durch die Makedonien fiir immer
seine groBe Bedeutung in der Weltgeschichte bekam.?*® In der Nihe der Stadt Philippi, ca. 150
km von Thessalonich, standen sich mit ca. 100 000 Legiondren zwei Soldatentruppen
gegeniiber. Das waren einerseits Marcus Iunius Brutus und Gaius Cassius Longinus und

andererseits die Cdsarianer Octavius und Antonius, die letztlich den Krieg gewannen.

Die Folgen dieser Schlacht hatten groBen Einfluss auf die Bedeutung der Stadt
Thessalonich, die nicht nur viele Rechte erhielt, sondern auch die Hauptstadt der Provinz
Mazedonien wurde. Aus diesem Grund, wurde die Stadt, wie M. Bednarz feststellte, von nun

an ,,Mutter des gesamten Mazedoniens genannt.*?%°

3.1.1.3 Politisch-soziologische Situation

Das Romische Reich bestand aus Provinzen, zu denen seit dem Jahr 148 auch
Makedonien mit der spateren Hauptstadt Thessalonich gehdrte. Den Prozess der Bildung einer
Provinz kann man aber nicht als ein schnelles Verfahren, sondern eher als eine langsame
Entwicklung, die durch den gut organisierten Staatsapparat des Imperiums begleitet und

unterstiitzt wurde, betrachten. Diesen Werdegang beschreibt G. Wesch-Klein interessant, die

298 J. Flis, List do Filipian (NKB.NT, Bd. 10), Czestochowa 2011, 30.

299 M. Bednarz, I-2 List do Tesaloniczan, 25.

118



meint: ,,Rom verzichtete bewusst darauf, die Provinzen gleichzuschalten (...). Die Romer
tolerierten (...) Eigenschaften [des eroberten Gebietes], solange diese ihrer Herrschaft nicht
zuwiderliefen. In den Provinzen verschmolzen daher lokale vorrémische Traditionen und

romische Kulturen auf lange Sicht gesehen miteinander (...).«3%

Diese Art der Politik sieht man gut an dem Beispiel Mazedoniens. Gerade in diesem
Teil des durch die Romer annektierten Gebietes beeilte man sich nicht mit der direkten Bindung
des neuen Territoriums an Rom. Stattdessen nahmen sich die Ramer Zeit fiir die Unterwerfung
der einheimischen Bevolkerung und somit auch ihrer Prinzipien, Gesetze und Lebensweisen.
In der Praxis liel man die Mazedonier spiiren, dass Rom das Mutterland ist, ohne das keine
wichtigen Entscheidungen getroffen werden konnen. Um diese Ziele zu erreichen, entstand ein
Regierungssystem, in dem es keinen Platz mehr fiir den makedonischen Adel gab. An dessen
Stelle wurde nun eine vom romischen Senat geschickte Delegation (Zehnerkommision) unter
der Leitung des Feldherrn Lucius Aemilius Paullus eingesetzt. Diese Gesandten beschiftigten
sich vor allem mit den politischen und wirtschaftlichen Angelegenheiten. Die juristischen und
administrativen Fragen und ihre Umsetzung tibernahm der Prokonsul Aemilius Paullus selbst,
der mithilfe der aus allen Gemeinden stammenden 10 Ménner Gesetze erlieB3. se sollten in erster
Linie eine gewisse Stabilitdt sichern, bevor man offiziell die Entstehung der neuen Provinz
verkiindete. Warum es zu solcher Form der Gestaltung der administrativen Ordnung kam, in
der man auf die schnellere Bindung verzichtete, beschreibt G. Wesch-Klein. Sie stellte fest:
,Offenbar glaubte man zunichst, auf die permanente Anwesenheit eines romischen

Oberbeamten verzichten und stattdessen die Herrschaft indirekt ausiiben zu konnen. 30!

Infolge dieser administrativen Entscheidung wurde das makedonische Gebiet in vier
Teile aufgeteilt (Amphipolis, Thessalonike, Pella und Pelagonija). Uber diese Bezirke wachten
vier Beamte, die jéhrlich gewihlt wurden und keine Kontakte zueinander unterhalten durften.
Diese Art der Verwaltung flihrte gemeinsam mit anderen Problemen zu Unruhen, die bald in
ganz Griechenland ihre Ausbreitung fanden und letztendlich den Aufstand gegen die Romer
zur Folge hatte. Die Konsequenz dieser Turbulenzen war die offizielle Griindung der Provinz
Macedonia, was nach 20 Jahren das Ende der indirekten Herrschaft des Imperiums in

Makedonien bedeutete (27 v. Chr.).3?

300 G, Wesch-Klein, Die Provinzen des Imperium Romanum. Geschichte, Herrschaft, Verwaltung (Gk), Darmstadt
2016, 17.

301 Ebd., 29.

302 Die romischen Provinzen teilte man auf die senatorischen und kaiserlichen Provinzen auf. Die

Verwaltungsgewalt der Ersten unterstand dem Senat. Bis zum Jahr 15 n. Chr. gehdrte Makedonien zu dieser

119



An der Spitze des administrativen Systems der Provinz stand immer der Prokonsul, der
aus den ehemaligen romischen Senatoren ausgewéhlt wurde. Er traf Entscheidungen iiber die
Steuern, die Verhdngung der Todesstrafe und die Verwaltung des Militérs. Als Hilfe standen
ihm Quistoren und Préfekten zur Seite. Jeder Prokonsul besa3 auch einen Hofstaat (cohors
praetoria), der in den meisten Fillen aus seiner Familie oder dem Bekanntenkreis stammte.
Kurz nach der Machtiibernahme verkiindete er auch das Edikt fiir die gesamte Provinz (edictum
provinviale), wodurch die Grundlinien der neuen administrativen Herrschaft bekannt wurden.
Die Stidte der Provinz hatten eine organisierte Verwaltung und galten als civitates

stipendiariae (abgabepflichtige Gemeinden).

Die Verabschiedung der stark eingegrenzten Freiheit, wie N. G. L. Hammond das die
neue Herrschaftszeit in Mazedonien beschreibt, wurde von nun an durch die nur von den

Romern festgelegte Ordnung erginzt.’%3

Diese spiegelte sich in der Situation der Bevolkerung
wieder. Die Makedonier, die Thraker, die Achder und die zahlreichen Ausliander, zu denen auch
die Juden zéhlten, bildeten die soziologische Struktur der Gesellschaft. Mit dem Ankommen
der romischen Biirger und der Soldaten wurden die einheimischen Makedonier bzw.
Thessalonicher zur sekunderen Gesellschaftsgruppe. Man nimmt an, dass in der Provinz
Makedonier ca. 5000 romische Soldaten ihren Dienst ausiibten. Dazu muss man noch die
Veteranen zihlen, die sich in den zahlreichen Kolonien niederlieBen.?** Der deutsche Historiker
F. Daubner meint sogar, dass sowohl der Zustrom der ,,neuen‘ Bevolkerung, der Tod der vielen
Makedonier durch die zahlreichen Kriege als auch das Verlassen der Heimat aufgrund der
schwierigen Lebenssituation der Einheimischen zum langsamen Verschwinden der

makedonischen Sprache fiihrte.3%

Die Makedonier und ihre Sprache, die als ein griechischer Dialekt galt, wurden auch

mit dem immer starkeren Einfluss des Lateins konfrontiert. Dieses war schnell zur Amtssprache

administrativen Einteilung. Spéter, nach der Zusammenlegung mit Achaea und Moesia, wurde Mazedonien zur
kaiserlichen Provinz ernannt, in der der Kaiser Statthalter war. Diese Funktion iibte er durch einen Statthalter aus,
der als Legatus Augusti pro praetore galt. In der Regel war eine kaiserliche Provinz ein strategisch wichtiges
Gebiet, in dem eine oder mehre Legionen stationiert waren.

303 N.G.L. Hammond, Starozytna Macedonia. Poczqtki, instytucje, dzieje, iibers. v. A.S. Chankowski, Warszawa
1989, 347.

304 Philippi, Pella, Dium, Cassandrea, Bouthrotos, Dyrrhachium, Byllis. Diese 7 romischen Kolonien, die sich in
der Provinz Makedonien befanden, prégten das gesamte Gebiet wesentlich. Diese Siedlungen wuchsen sehr schnell
und sollen eine besondere Rolle in der Verteidigung des Imperiums gespielt haben.

305 F. Daubner, Makedonien nach den Kriegen (168 v. Chr. — 14. n. Chr.), Stuttgart 2018, 199.
120



geworden. Diese Tatsache verschirften noch die Fremdsprachen, die auf den Stralen von
Thessalonich entweder durch die Héndler, Matrosen oder die in der Hauptstad der Provinz sich
aufhaltenden Fremden horbar waren. Der Stadttumult wurde noch durch Hebrédisch und
Griechisch ergénzt, das die ganze Zeit mit seinen zahlreichen Dialekten von den einheimischen

Menschen gesprochen wurde.

Der durchgemischte Sprachgebrauch in der Hauptstadt der Provinz Makedonien und die
hohe Bevolkerungszahl weisen auf die Bedeutung Thessalonichs hin. Wie in den meisten Féallen
der antiken Zeit ldsst sich aufgrund der mangelnden Quellen die genaue Einwohnerzahl der
Stadtbewohner nur vorsichtig einschidtzen. Der Exeget R. Hoppe stellt in seinen
Untersuchungen fest, dass diese Zahl im 1. Jh. n. Chr. ,,auf keinen Fall mehr als 40 0003% sein
konnte. Wir kdnnen aber trotzdem sagen, dass Thessalonich mit dieser Einwohnerzahl in der

damaligen Zeit eine groBe Stadt war.

Thessalonich als Hauptstadt der Provinz war auch Spielplatz der sich sozial und
politisch veriinderten Gesellschaft. Ahnlich wie in den anderen durch die Rémer eroberten
Gebiete, wurden auch die bisherigen Thessalonicher zum Wohle der rdmischen Bevolkerung
zur sekunddren Gesellschaftsgruppe. Im Alltag der bisherigen Stadtbewohner bedeutete die
neue Machtgewalt sehr viel und bezog sich so gut wie auf alle Bereiche des Lebens. Die Romer
besallen im Gegensatz zu den Einheimischen folgende Rechte und Pflichten: ius suffragiotum
(aktives Wabhlrecht), ius honorum (passives Wabhlrecht), ius commercii (AbschlieBung der
Geschiftsvertriage), ius gentium (Fiihrung der Geschifte mit Auslidndern), patria potestas
(Rechtssammlung fiir den ,,Herrn des Hauses*) oder ius civile (Rechtsnormen fiir die romischen
Staatsbiirger). Aullerdem konnten die ,,neuen Bewohner* von Thessalonich vor Gericht (vor
dem Magistrat) klagen, bei Anklage auf Hochverrat (perduellio) vor dem Kaiser intervenieren
und mussten weder Folter noch Todesstrafe (auB8er fiir Hochverrat) fiirchten. Die Situation der
unterworfenen Thessalonicher verschlechterte sich auch aufgrund der verlorenen Landgiiter,
die oft in den Besitz der Romer gingen. Eines der wenigen Rechte, die die geschlagene

Gemeinde besal3, waren eingeschriankte Biirgerrechte (civitates sine suffragio).

Eine grofle Rolle in der politischen Machtausiibung hatte auch das Steuersystem. Die
romischen Biirger mussten keine Steuern entrichten und genossen zusétzlich noch zahlreiche
Immunitéten. Stattdessen mussten die einheimischen Makedonier die direkten Abgaben
(stipenden tributum) zahlen, was auch zu diversen Missbrauchen fiihrte. Wie hoch die

Steuerquoten waren, ldsst sich in Bezug auf Makedonien nicht direkt feststellen. Hier kann man

306 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief. Kommentar, Freiburg i. Br. — Basel — Wien 2016, 41.
121



aber andere Provinzen zu Hilfe nehmen. In Syrien mussten z.B. Ménner vom 14. bis 65. und
Frauen vom 12. bis zum 65. Lebensjahr die sog. Kopfsteuer zahlen. Dabei spielte der Reichtum
der Familie keine Rolle, sondern die Anzahl der Familienmitglieder. Die rdmischen Biirger
waren zur Erfiillung dieser steuerlichen Pflichten nicht verpflichtet. Zu den anderen
Steurerabgaben kann man folgende Beitrdge =zéhlen: munera publica (Offentliche
Pflichtleistungen), annona militaria (Militdrnaturabgabe), aurum tironicum (Rekrutenabgabe)

oder unterschiedliche Umsatzsteuern.

Diese Regierungsmethode lieB sehr leicht, wie K. Kumaniecki schriebt, ,,aus
Provinzbewohnern Untertanen (dediticii) machen und diese waren von Anfang an der
grausamen Ausbeutung ausgesetzt.“3%7 Diese Unterschiede fiihrten zur sozialen Kluft. Der
Forscher K. Ruffing meint sogar: ,,Die rom. Gesellschaft — und dies ist eine Grundkonstante
der rom. Sozialgeschichte — war auf das Prinzip der Ungleichheit gegriindet.“3%® Die gesamte
gesellschaftliche Struktur bestand daher aus sozialen Schichten, die sehr stark hierarchisch

geordnet waren. Grafisch kann man dies nach K. Ruffing wie folgt darstellen:3

Freie - Unfreie

Stadter - Landbewohner rémische Blrger - Peregrine

Zivilisten - Militars

Abb. 11: Struktur der Gesellschaft zur Zeit des Paulus

307 K. Kumaniecki, Historia Kultury starozytnej Grecji i Rzymu, 351.
308 K. Ruffing, Wirtschaft in der griechisch-romischen Antike (Gk), Darmstadt 2012, 101.
309 Ebd., 102.

122



Wir miissen diese graphische Darstellung noch dahingehend ergédnzen, dass jede Gruppe
hierarchisch eingeordnet und unter Beriicksichtigung folgender Merkmale wie Reichtum, Alter,
Geschlecht, Beziehungen, Amter oder Abstammung strukturiert war. Obwohl es moglich war,
in dieser Hierarchie zu steigen oder sogar nach einem langen Weg, wie z.B. durch den
Militdrdienst, ein romischer Biirger zu werden, blieb die gesellschaftliche Struktur bis zum Jahr
212 (Constitutio Antoniniana) relativ konstant. Diese Situation spiegelte sich auch in
Thessalonich wieder. Den grofiten Teil der Provinzstadt bildete die mittelreiche Gesellschaft,
die sich aufgrund des Verkehrs durch das Agiische Meer oder die Via Egnatia mit dem Handel
beschéftigte.

Doch das, was die damalige gesellschaftliche Struktur auch in den makedonischen
Stadten besonders auszeichnete, waren, wie vor kurzem prisentiert, die extremen Unterschiede
im Milieu. Am Ende dieser sozialen Ordnung standen zuerst die Armen und Obdachlosen, die
eine Mehrheit bildeten. Fiir die meisten aus dieser Schicht gab es nicht viel zu essen und oft
waren nur Grofstddte wie Thessalonich, wo die reichen Biirger an die Armen Lebensmittel
spendeten, die einzige Rettung. Wenn es aber zu einer dhnlichen Situation bei den romischen

Biirgern kam, konnten diese immer mit einer Getreideration rechnen.

Eine besondere soziale Situation bildeten aber die Sklaven, die gemeinsam mit dem
Freiheitsgedanken erst in der griechischen Kultur eine wesentliche Rolle spielten.®!® Gerade
damals war die Freiheit bzw. der Zwang, sich dem fremden Willen unterzuordnen, ein
wesentlicher Aspekt des menschlichen Lebens. Aus der Perspektive eines Sklaven war der
Freiheitsgedanke surrealistisch. Der Sklave existierte am Rande bzw. unter jeder
gesellschaftlichen Struktur und stand seinem Herrn wie ein Ding (Haus oder Tier) als Untertan
gegeniiber, der den Willen seines Herrn mit allen Konsequenzen erfiillen musste. In der Praxis
schaute das so aus, dass der Sklave keinen Willen, keine Wiinsche und kein Verlangen hatte.
Er war wie ein Werkzeug in den Hénden seines Herren.?!! Die Situation des Sklaven sah auch

Platon @hnlich, der so dartiber schrieb: ,,(...) wie konnte denn irgend jemand gliicklich sein, der

310 K H. Rengstorf, dodlog, in: TRWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 2, hrsg. v. G. Kittel / G. Friedrich, Stuttgart 2019, 264f.

311 Seneca geht in seinen Uberlegungen iiber die Sklaverei sogar weiter und bringt sie auf eine tiefere, ja geistige
Ebene, die jeden Menschen wie ein innerer Zwang betreffen kann. In seinem Werk epistulae morales (Ep 47)
konnen wir dariiber lesen: ,,Ich werde dir einen ehemaligen Konsul zeigen, der einer alten Frau dient, ich werde
dir einen Reichen zeigen, der einer ganz jungen Magd dient, ich werde dir sehr vornehme junge Ménner zeigen,
die Sklaven von Ténzern sind: Keine Knechtschaft ist schimpflicher als eine freiwillige (Knechtschaft)!*; Seneca,
epistulae morales 47, in: https://www.lateinheft.de/seneca/seneca-epistulae-morales-epistula-47-ubersetzung/

(Stand: 14.01.2022).
123


https://www.lateinheft.de/seneca/seneca-epistulae-morales-epistula-47-ubersetzung/

irgendeinem gehorchen muss? (...) Wer richtig leben will, muss seine Begierden so grof3 wie

moglich werden lassen ohne ihnen einen Ziigel anzulegen (...).3!?

Die so verbreitete Sklaverei in der hellenistischen Welt ist auch, wie dies J. Fischer
meint, in den antiken Quellen bemerkbar, wo man ,,unterschiedliche Begriffe fiir Unfreie*
findet.3!3 In diesem Sinne gab es fiir die Sklaven folgende Termini: SodAog (Sklave, Diener),
oikémg (Huas-Sklave), naig (Kind im Dienst als Sklave), cdpa. (Leibeigene), Oepanwv (Diener),
avopamodov (,, Menschenfiiffer ), servus (Knecht, Sklave), ancilla (Magd, Dienerin),

mancipium (Eigentumserwerb) oder puer (Knabe im Dienst als Sklaven).

Unter so vielen Bezeichnungen fiir den Sklavendienst lassen sich aber nur zwei Gruppen
erkennen, in denen ein Sklave lebte. Eine der Gruppen bildeten Menschen, die von Geburt an
oder ,,Sklaven von Natur* waren, d.h. zum Sklaven geboren wurden. Sie kannten keine Freiheit
oder keinen eigenen Besitz, nur die Fiihrung durch einen eigenen Herrn, der tiber ihnen stand.
Die zweite Art der Sklaven machten Menschen aus, die ihre Freiheit verloren hatten. Dies

geschah entweder durch diverse Schulden, Strafen oder Kriege.

Mit dem Beginn der rdmischen Herrschaft endete sich prinzipiell nicht viel fiir die
Sklaven. Thre Position blieb in der Gesellschaft gleich, bzw. verschlechterte sich. fus civile
behandelte sie als Sachen, und nicht als Menschen. Deswegen wurden sie als res mobilis
betrachtet und infolgedessen oft verkauft oder sogar verschenkt. Dariiber schreibt auch der vor
kurzem zitierte Wissenschaftler: ,,Der Sklavenhandel ging in jedem Dorf und jeder Stadt des
RoOmischen Reiches vor sich, wo einzelne Sklaven von einem Besitzer zum anderen
weiterverkauft wurden.*3!* Die niedrige Wertschitzung des Sklaven sehen wir auch bei den
Strafen, die oft sehr brutal waren. Diese Hérte sieht man bei ihrer Hochstform, der Kreuzigung.
Diese Strafe war bei den Romern vor allem fiir die schwersten Verbrechen reserviert und
aufgrund ihrer Brutalitdt gehorte sie zu den schlimmsten Todesformen. Im Rahmen dieser
Strafe kam es auch zur Geiflelung, und die gesamte Durchfiihrung hatte einen 6ffentlichen

Charakter.31?

Im Zuge unserer Untersuchung ist es auch wichtig, die Zahl der Sklaven in der gesamten

Gesellschaft zu betonen. Der Theologe J. Flis spricht in diesem Kontext von einer bedeutenden

312 Platon, Georgias 46, in: Platon. Simtliche Dialoge, Bd. 1, hrsg. v. K. Hildebrandt / C. Ritter / G. Schneider,
Hamburg 1993, 104.

313 J. Fischer, Sklaverei (Geschichte in Quellen - Antike), Darmstadt 2018, 21.

314 Ebd., 28.

315W. Bosen, Kreuzigung, in: LThK, Bd. 6, hrsg. v. W. Kasper, Freiburg — Basel — Rom — Wien 1997, 460-461.

124



GroBe, die ,,aber nicht mehr als ca. 40% der Population*31°

ergab. In der Meinung des Exegeten
,konnten einzelne Familien von nur einigen wenigen bis zu 1 000 Sklaven besitzen.**!” Wie
diese Zahlen konkret in Thessalonich aussahen, wissen wir leider nicht. Aufgrund der
Bedeutung der Stadt als Hauptstadt der Provinz ist anzunehmen, dass die Sklaven eine sichtbare

Gruppe bilden mussten.

An dieser Stelle muss man noch erwdhnen, dass die politisch-soziale Situation der
Hauptstand der Provinz Makedonien von der Umgebung profitierte bzw. mitgestaltet wurde. In
der Nihe befanden sich nicht nur grole Stidte wie z.B. Dyrrhachion (griech. Avppdyiov) oder
Amphipolis (ApeimoAig), sondern vor allem Philippi. Diese Stadt war eine romische Kolonie,
die nach dem Vorbild Roms gebaut worden war.>!® Es ist also anzunehmen, dass gerade diese
Stadt in vielen Aspekten auch ein Vorbild fiir die Stadt Thessalonich war und eine Rolle in der
Entwicklung der Hauptstadt der Provinz Makedonien spielte. Denn J. Flis meint, dass die Hilfte
der Stadtbewohner von Philippi die romischen Legiondre ausmachten (ein paar Tausend
Soldaten).?!” Diese Tatsache konnte in Thessalonich nicht unbemerkbar bleiben und musste

diverse Spuren hinterlassen.

3.1.1.4 Religidse Situation

Das Leben des Apostels Paulus fillt in eine besondere Zeit der Weltgeschichte. Den
Romern, die damals die Herrschaft fiihrten, gelang etwa 200 — 250 Jahre trotz mancher Kriege
und zahlreicher Aufstinde die innere und grof3e Stabilitdt in vielen Bereichen zu bewahren. So
schreibt der Historiker A. Goldsworthy iiber diese Phase der romischen Weltfithrung: ,,Das
Imperium funktionierte, weil in ihm Friede herrschte; der Krieg wurde an die Grenze verbannt,

die die Soldaten bewachten. Das war Pax Romana, also der romische Friede, der den

316 J. Flis, Paulus als Sklave im Lichte des Philipperbriefes, in: Weg, Wahrheit, Leben. Im Dienst der Verkiindigung
(Fs. K. Kiing), hrsg. v. J. Kreiml / T.H. Stark / M. Stickelbroeck, Regensburg 2010, 142.

317 Ebd.

318 Vgl. L. Bormann, Philippi. Stadt und Christengemeinde zur Zeit des Paulus (NovTSup, Bd. 78), Leiden — New
York — Ké&ln 1995, 30.

319 ], Flis, List do Filipian, 32.

125



bedeutenden Teil der bekannten Welt aufblithen 1dsst.“32° In der Praxis schaute die Bewahrung
dieses Friedens so aus, dass die groen Kriege eher am Rande des Imperiums stattfanden und
die politischen Spannungen durch den Kaiser meist diplomatisch geldst wurden. Diese Form
der Machtausiibung fiihrte zu wirtschaftlichen, kulturellen und soziologischen Entwicklungen,
von denen sowohl die romischen Biirger als auch die unterworfenen Volker profitierten. Dies

spiegelte sich auch im religiosen Leben der Reichsbewohner wider.

Im gesamten ROmischen Reich herrschte Toleranz gegeniiber anderen Kulten und
Frommigkeitsformen. Je weiter weg man sich von Rom befand, desto schwieriger war es, die
religidse Souverdnitét in ihrer klaren Form zu finden. Der Grund dieser Tatsache war die kluge
und schlaue Politik nach der Annexion eines neuen Gebietes. Sehr schnell wurden die
politischen Eliten durch die anerkannten Vertreter ausgetauscht, die nicht unbedingt aus dem
jeweiligen Gebiet stammen mussten. Eine so entstandene Beziehung zwischen Rom und dem
,heuen Gebiet* verlangte ein Zeichen der Loyalitét, die ihre Erfiillung im neuen Kult fand.

Dieser war der Kaiserkult.

Die Form der Frommigkeit dieses Kultes hatte die Funktion der Verehrung und auch
der Vergotterung des romischen Kaisers. Ihm wurde auch in der Praxis der Titel Gottkonig
(Divus) verliehen, wodurch er wie Gott dargestellt wurde. Daher darf man sich nicht wundern,
dass die praktischen Handlungen bei der Ausiibung dieses Kultes bestimmte Ahnlichkeiten mit
anderen religidsen Geschehen hatten: Opfergaben, Prozessionen, eigene Tempel, Altire,
Bilder, Priester und Kultvereine. Nach diesem Bild praktizierte man den Kaiserkult in allen
Stddten im Imperium, wobei es auch immer wieder zu lokalen Unterschieden kam. Dies
bemerkte auch B. Heininger. In seinen Untersuchungen stellte er fest, dass dem Kaiser ,,vor
allem im Osten des Reiches dieselben Ehren entgegengebracht (...) [wurden] wie den
Olympischen Gottern®.3?! Es ist auch anzunehmen, dass die Kaiserverehrung in Mazedonien
und somit in Thessalonich eine besondere Stellung hatte. Den Grund dieser Tatsache muss man
nach J. Schréter und J. K. Zangenber in der Geschichte dieses Gebietes suchen. In ihnen
wissenschaftlichen Publikation kénnen wir dazu lesen: ,,Der antike Herrscherkult lehnt sich an
die Verehrung der Gotter an und verehrt die Herrscher als Wohltiter. Er findet sich in

altorientalischen Kulturen und wird durch die Verehrung Alexanders des GroBlen auch im

320 A Goldsworthy, Pax Romana. Wojna, pokdj i podboje w swiecie rzymskim, iibers. v. N. Radomski, Poznan
2017. 22.

321 B, Heininger, Die religiose Umwelt des Paulus, in: Paulus. Leben — Umwelt — Werk — Briefe, 85.
126



griechischen Bereich bekannt.*32? Weiter konnen wir noch lesen: ,,Der romische Kaiserkult ist

eine Sonderform dieses in der antiken Welt weit verbreiteten Herrscherkults.“323

Wie die konkrete rituale Praxis in Thessalonich ausschaute, wissen wir vor allem durch
die Archidologie. Die gefundenen Inschriften im Westen der Stadt zeigten einen Tempel zur
Ehre des Kaisers und die Abldufe der diversen Dienste, die dem romischen Herrscher Ruhm
und Ehre bringen sollten. Auch W. Elliger bestitigt in seinen Untersuchungen die Bedeutung
des Kaiserkultes in Makedonien: ,,In Thessaloniki gefundene Miinzen aus romischer Zeit
bezeugen den Kaiserkult auf verschiedene Weise, zum Beispiel ein Exemplar mit dem Kopf
des Julius Caesar samt Diadem und Lorbeerkranz sowie der Aufschrift THEOS (...).“3?* Durch
diese Funde und aus anderen historischen Quellen wissen wir, dass der Kaiserkult durch
konkrete Feierlichkeiten bestimmt war, die mit den Lebensereignissen des romischen
Herrschers verbunden waren, z.B. Dies natalis Augusti - Zum Geburtstag des Augustus; Dies
natalis Principis - Zum Geburtstag des regierenden Kaisers. Zu den wichtigsten Formen
gehorte jedoch die Opferpraxis fiir das kaiserliche Wohl. Diese Art der Verehrung lobte den
Herrscher und seine Tugenden (providentia, clementia, securitas Augusti oder lares compitales
und salus publica). Die hochste Form des Kaiserkultes war jedoch die Einschwdrung, die
letztendlich zur Anbetung des Kaisers als Gott fiihrte. Solche Handlungen hatten einen
offentlichen Charakter, bezogen sich auf die gesamte Bevolkerung und wurden durch einen Eid

besonders zum Ausdruck gebracht.

Diese Kulthandlung war fiir die Bevolkerung keine neue Form der Frommigkeit. In
vielen Kulten und Religionen lassen sich diverse Spuren der direkten, durch die Einschwoérung
zu Stande gekommenen Verbindung zwischen dem Menschen und dem Géttlichen erkennen.
Dies beschrieb auch P. Veyne, der feststellte: ,,Er [der Eid] bewegt sich zwischen einem
magischen Automatismus und dem Respekt vor den Géttern sowie deren Forderung, eine
Verpflichtung einzuhalten.3%> Weiters stellte er fest: ,,Dabei handelt es sich um eine magische
Auffassung von der Macht der Worter und um eine abergldubische Vorsichtsmainahme: Es ist
riskant, das Schicksal herauszufordern, und das Ungliick konnte geradezu heraufbeschworen

werden (...).“32% Das, was fiir die Menschen beim Kaiserkult neu war, war die Verehrung einer

322 J. Schroter / J.K. Zangenberg (Hrsg.), Texte zur Umwelt des Neuen Testamentes, Tiibingen 32013, 397.

323 Ebd.

324 \W. Elliger, Mit Paulus unterwegs in Griechenland. Philippi, Thessaloniki, Athen, Korinth, Stuttgart 2007, 95.
325 P, Veyne, Die griechisch-romische Religion. Kult, Frommigkeit und Moral, Stuttgart 22015, 38.

326 Ebd.

127



lebenden Person. Sie war mit dem Romischen Reich verbunden, in dem man lebte und dessen

man anerkennen musste.

Es scheint aber, dass die Ausiibung des Kaiserkultes und seine Form der Frommigkeit
in Thessalonich eine besondere Auspridgung hatte. Diese These widerspricht zwar der Meinung
des beriihmten Wissenschaftlers V. Allamani-Souri, sollte aber unter Beriicksichtigung der
historischen Entwicklungen in Makedonien betrachtet werden.*?” Gerade in der makedonischen
Hauptstadt war die Verehrung des Kaisers eine gut funktionierende Glaubenspraxis, die, wie
C. Steimle meinte, in diesem Teil Europas eine lange Tradition hatte. Der deutsche
Wissenschaftler betont in seiner Untersuchung: ,,Die Ehrung romischer Kaiser ist in
Thessaloniki eng mit einer schon in republikanische Zeit zuriickreichende Tradition von
Ehrungen fiir Romer verbunden.*32® Der Forscher stellt weiters fest, dass ,,die Ehrungen von
Romern in Thessaloniki {iber die Zeiten hinweg groBe Konsequenz in ihrer Entwicklung
aufweisen.*3?° Deshalb darf es niemanden wundern, dass Thessalonich neben Beroia, die Stadt
der Provinz war, wo man den Titel vewkopog kannte. Die Verleihung der Bezeichnung
,» Tempelwirterin® bedeutete die Ausilibung eines besonderen Dienstes im Tempel, der dem
Kaiser geweiht war.?*° Diese grofe Stellung der Kaiserverehrung bekam also einen besonderen
Platz im Leben der Thessalonicher und musste von Paulus eine bestimmte Aufmerksamkeit

erhalten.33!

Neben dem Kaiserkult verehrten die Thessalonicher auch zahlreiche Gottheiten und
pflegten viele religidse Gewohnheiten. Uber diese Praxen kann uns der deutsche Exeget
J. Gnilka wichtige Informationen liefern. Obwohl er sich in seinem Beitrag mit der
Beschreibung der Religiositit der Gemeinde in Philippi beschéftigte, ist anzunehmen, dass eine
dhnliche Situation in der nahe gelegenen Stadt Thessalonich vorzufinden war. So lesen wir in
seinem Werk: ,,Die Weihebilder romischer Gotter standen neben denen griechischer, romische
Gotter wurden hellenisiert, alte thrakische Gottheiten hielten sich am Leben; Kaufleute und

Héndler, die auf der Via Egnatia iiber Philippi kamen, brachten neben ihren Waren

327 Vgl. V. Allmani-Souri, The imperial cult, in: Roman Thessaloniki (AMTh), iibers. v. D. Hardy, hrsg. v.
D.V. Grammenos, Thessaloniki 2003, 98-119.

328 C. Steimle, Religion im rémischen Thessaloniki. Sakraltopographie, Kult und Gesellschaft 168 v. Chr. — 324
n. Chr. (STAC, Bd. 47), Tiibingen 2008, 132.

329 Ebd., 132-133.

30 Vgl. ebd., 156-158.

31Vgl. 1 Thess 1, 9.

128



kleinasiatische Kulte. Eine Reihe privater Bruderschaften und Kultgemeinschaften tat sich auf,

die der Kybele, dem Dionysos, der Totenverehrung oder sonst einem Kult ergeben waren.*3*2

Diese Vielzahl der Kulte wird wie beim Kaiserkult durch die historischen und
archdologischen Quellen bezeugt. Diese berichten sehr ausfiihrlich {iber einen Kult, der unter
den Thessalonichern eine wichtige Rolle spielte. Der Dionysoskult, von dem die Rede ist, hatte
nicht nur eine weite Verbreitung, sondern auch eine lange Tradition. Die dltesten Spuren dieser
griechischen Religion unter den Stadtbewohnern weisen auf das 2. und 1. Jh. v. Chr. hin. Der
Wissenschaftler W. Elliger ist der Meinung, dass diese Art der Frommigkeit im Laufe der Zeit
eher zu den privaten Kultgemeinschaften gehorte, die ,,mit dem Staatskult in irgendeiner Weise
verbunden waren“.3*3 Vielleicht war das auch der Grund, warum die Archédologen in der Stadt
einen Dionysostempel vermuten. Obwohl sich die genauen Abldufe dieser Religion in
Thessalonich nicht nachvollziehen lassen, konnen wir mit sehr groer Wahrscheinlichkeit
festlegen, dass jede Art der Praxis des Dionysoskultes mit der Freude, der Fruchtbarkeit und
dem Rausch verbunden war. Diese Frommigkeit fand ihre Beliebtheit besonders im
hellenistischen Umfeld, in dem die Dionysosfeste, sog. Dionysien, gerne gefeiert wurden und
dadurch einen wichtigen Grundstein fiir die Entstehung des Theaters (Komdodie u. Tragodie)
legten.3** Der Kult des Dionysos erreichte im Laufe der Zeit auch Anerkennung bei den
romischen Biirgern. Sie legten grolen Wert auf das Leben und die mit ihm verbundene Freude.
Aus diesem Grund griindete man viele Vereine, die unter mysteridsen Verhéltnissen
funktionierten. Beim Treffen der Verehrer, darunter auch Frauen, kam es zur Auslibung der
Sexualitét, die im romischen Milieu nicht nur eine grole Rolle spielte, sondern vor allem zum
menschlichen Leben gehorte, d.h. eine gewisse Normalitit beinhaltete.’*> Daher darf man sich

nicht wundern, dass Paulus in 1 Thess dieses Thema mehrmals anspricht und vertieft.3¢

Die néchste sehr verbreitete Religion in der makedonischen Hauptstadt war die
Verehrung der Kabiren, liber die W. Ellinger schriebt: ,,Mit Abstand die charakteristischste
Erscheinung in den Kulten von Thessaloniki.*3*” Die Glaubensspuren dieses Kultes gehen auf
die Zeit Phillips II. und Alexander des Groen zuriick. Die Miinzenfunde mit den passenden

Darstellungen bzw. Inschriften wie z.B. ,,Dem Gott Kabiros* zeigen die groBe religiose

332 J. Gnilka, Der Philipperbreif (HThK.NT, Bd. 10/3), Freiburg i. Br. — Basel — Wien 1968, 2.

333 'W. Elliger, Mit Paulus unterwegs in Griechenland, 95.

334 Vgl. C. Auffart, Dionysos in: LThK, Bd. 3, 250.

35 Vgl. A. Angela, Liebe und Sex im Alten Rom, Miinchen 22014, 18-21.

336 Vgl. 1 Thess 4, 1-8.

337'W. Elliger, Paulus in Griechenland. Philippi, Thessaloniki, Athen, Korinth, Stuttgart 21990, 98.

129



Bedeutung der Kabiren fiir Thessalonich, wo diese zu den Hauptgéttern der Stadt zéhlten.?3®
Dabei glaubte man an eine Goéttergruppe, die zum einen eine Verbindung zwischen Mensch
und Gott bzw. Gottern schuf und zum anderen die Quelle der Hoffnung nach dem Tod war.
W. Elliger bemerkte auch, dass diese Religion eine sehr hohe politische Aufmerksamkeit fand.
Er schriebt: ,,Beachtung verdient (...) auch der hohe politische Rang des Aufsehers iiber das
Kabeirosheiligtum (...) der in der Inschrift als Ratsmitglied, Ephebarch und Politarch
eingefiihrt wird.*3*° Die Bedeutung der Religion bestétigen ebenso auch die Spiele, die in der
Hauptstadt zu Ehren des Kabeiros organisiert wurden. Wie die weiteren Formen der
Frommigkeit ausschauten, ldsst sich aufgrund der fehlenden Quellen schwer sagen. Man weif3
aber aufgrund der literarischen Uberlieferungen aus Samothrake, dass die Rituale des Kabiren-
Kultes eine gewisse Anerkennung und ,,Wiederverwendung® in der jungen Kirche in
Thessalonich finden konnten.**® Der Wissenschaftler C. Tschos schriebt iiber die konkreten
religiosen Handlungen wie folgt: ,,Das Bekenntnis und die Entlastung von begangener Schuld
waren sehr wahrscheinlich die Voraussetzungen fiir den weiteren Verlauf des
Einweihungszeremoniells. Eingeweiht wurden Ménner und Frauen, Freigelassene und Sklaven,

Griechen und Fremde. Die soziale Stellung spielte somit offenbar keine Rolle (...).34!

Der Kabeiroskult gehorte neben dem Dionysoskult zu den Mysterienreligionen.?*? Zu
dieser Gruppe kann man auch den Isiskult rechnen. Dieser Kult verehrte dgyptische Gottheiten
und war in Thessalonich eher in privaten Vereinen beheimatet. Die diversen Quellen bezeugen
verschiedenartige Riten zur Ehre von Isis, darunter Prozessionen oder Feste mit Opern. Diese
wurden im Heiligtum veranstaltet, in dem auch ein Priester den Dienst ausiibte. Isis galt als
Gottin der Geburt bzw. der Wiedergeburt. In ihrer Verehrung war der Aspekt des Todes und
der Reanimation besonders hervorgehoben, weswegen sie oft mit den Attributen einer

Waichterin dargestellt wurde.

338 Bs ist merkwiirdig, dass die archidologischen Ausgrabungen in Thessalonich nicht auf die Verehrung einer
Gruppe von Géttern, den Kabiren hinweisen, sondern auf den einen Gott Kabeiros.

339 W. Elliger, Paulus in Griechenland. 98.

340 Vgl. 1 Thess 5, 12-22.

341 C. Tschos, Die Religion in der romischen Provinz Makedonien (PAWB, Bd. 40), Stuttgart 2012, 148-149.

342 Die Mysterienreligionen waren jene Religionen bzw. Kulte, die nur fiir die Eingeweihten reserviert waren. Das
war auch der Grund, warum es zur Entstehung der religidsen Gemeinschaften kam. Diese pflegten ein eigenes
Lebensbild und prosperierten gut innerhalb der damaligen Welt. Wie die konkrete Frommigkeit vor Ort und somit
in Thessalonich ausschaute, ldsst sich schwer sagen, da diese Kulte lokal unterschiedlich waren. Die Funde aber

lassen keine inhaltliche Praxis erkennen. Die Praktiken waren unterschiedlich oder sogar widerspriichlich.

130



Zu den agyptischen Gottheiten, die in der Hauptstadt der Provinz Makedonien verehrt
wurden, zdhlen auch Anubis und Harpokrates.’** An dieser Stelle scheint es wichtig zu sein,
noch den Kult von Serapis zu erwéhnen. Diesem Gott wurden mehrere Heiligtlimer und Altire
gebaut, die den diversen Vereinen und Zwecken zur Verfiigung standen. Serapis enthielt in den
Vorstellungen der Menschen die Aspekte der verschiedenen Gétter wie Dionysos, Helios oder
Hades und war eine Verbindung zwischen der hellenistischen und dgyptischen Tradition. Der
Theologe R. Hoppe vertiefte die Relationen zwischen diesen beiden Traditionen und vertrat die
These, dass man der dgyptischen Religiositéit keine dominante Rolle in der Stadt zuschreiben
sollte. Den Grund dafiir suchte er in den Verschmelzungsprozessen griechischer und
dgyptischer Elemente.>** Anderer Meinung war der uns schon bekannte C. Steimle. Er schrieb:
,Das Heiligtum der dgyptischen Gotter von Thessaloniki wurde in der Literatur wiederholt als
eines der bedeutendsten seiner Art im griechischen Raum bezeichnet (...). Dieser Ruhm
griindet sich vor allem auf die iiber 70 dort aufgefundenen Inschriften, welche die Kulte der

dgyptischen Gotter zum bestbelegten Kult von Thessaloniki machten. 343

Bei der Beschreibung der Religiositit der thessalonischen Bevdlkerung darf man die
Verehrung der griechischen und romischen Gétter wie z.B. Nike nicht vergessen, die einen
wichtigen Platz im Leben der Menschen hatten. Dies gilt auch fiir Diana oder Silvianus, die vor

allem aufgrund der Stadtlage (Via Egnatia oder Meereskiiste) verehrt wurden.

Wie man aus der Apg erfuhr, gab es in Thessalonich auch eine prosperierende Synagoge
mit einer groBen jiidischen Gemeinde. Der biblischen Uberlieferung nach ist das die erste
Synagoge in Europa, die von Paulus besucht wurde, was durch die Verwendung des Substantivs
ovvaywyn, und nicht wie in Philippi Tpocevy] zum Ausdruck gebracht wurde.**® Wie viele
Gemeindemitglieder das sich in der Synagoge versammelnde jiidische Milieu in Thessalonich
zdhlte, lasst sich schwer sagen. Wir kdnnen aber annehmen, dass die Hauptstadt der Provinz
Makedonien fiir die Juden sehr attraktiv gewesen sein musste.>*” Dies bestétigt uns die Apg, in

der wir von vielen Proselyten, frommen Griechen und Frauen erfahren konnen. So eine grofie

3% Harpokrates ist ein gutes Beispiel der Hellenisierung der Agyptischen Religionen und Frommigkeit. In Agypten
glaubte und verehrte man den Gott Hor-pa-chered, der als Kind dargestellt wurde und Sinnbild des Schweigens
und der Verschwiegenheit war. Unter den Griechen bekam dieser Gott dieselben Attribute, wurde aber mit einem
anderen Namen bezeichnet.
344 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 46.
345 C. Steimle, Religion im rémischen Thessaloniki, 79.
346 Vgl. cuvayoyn (vgl. Apg 17, 1) - ipoceuyn (vgl. Apg 16, 13. 16.).
347 Vgl. P.T. O’Brien, The Epistle to the Philippians (NIGTC), Grand Rapids 1991, 5.

131



und durchmischte Gruppe brachte einige Probleme mit sich. Der polnische Professor
W. Chrostowski wies gerade in diesem Kontext auf die sprachlichen Schwierigkeiten hin. Er
schriebt: ,,Wir wissen nicht, ob hebrédisch oder (...) griechisch oder vielleicht aus der
Septuaginta gelesen wurde. Die zweite Moglichkeit [griechisch] ist sehr wahrscheinlich, da(...)
die Juden aus Thessaloniki nicht hebriisch konnten.“3*® Die linguistische Distanz storte aber
die jiidische Gemeinde nicht, sich mit den wichtigen Themen der damaligen Zeit
auseinanderzusetzen. Diese waren, wie M. Rosik feststellte: ,,Engel, Himmel, Endgericht, Ende

der Welt. <349

3.1.2  Thessalonich als Ort der Glaubensverkiindigung

Im zweiten Teil des ersten Kapitels liber die paulinische Glaubensverkiindigung im
Lichte des ersten Briefes an die Thessalonicher werden wir uns die Ankunft des Paulus in der
romischen Provinz Makedonien und somit in Thessalonich ndher anschauen. Noch in
demselben Unterkapitel werden wir mit Hilfe diverser Quellen versuchen, den Stadtplan der
makedonischen Hauptstadt zu rekonstruieren. Dies soll uns helfen, das Bild zu bekommen, das
Paulus vor seinen Augen hatte, als er die grofite Provinzstadt erreichte. Weiters werden wir uns
mit der Tétigkeit des Paulus auseinandersetzen, der, wie die Apg beschreibt, dort eine gewisse
Zeit verbringen musste. Zum Schluss widmen wir unsere Aufmerksamkeit den Fakten und den
Ereignissen widmen, um die moglichen Umstdnde und das Datum fiir die Briefentstehung ndher

zu erforschen.

3.1.2.1 Ankunft des Apostels in Thessalonich

Das Kommen des Paulus nach Thessalonich ist in der Apostelgeschichte

zusammengefasst und im Zusammenhang mit den aullergewohnlichen Ereignissen in

38 W. Chrostowski, Swiety Pawel. Na rozdrozach synagogi i kosciota, Warszawa 2021, 287.
349 M. Rosik, Judaizm u poczqtku ery chrzescijanskiej, Wroctaw 2003, 19.

132



Kleinasien zu betrachten. In seinem Werk beschrieb Lukas dieses Ereignis als den Ausloser der

Verdnderung der missionarischen Pléne bei Paulus.

Dem Erzihlverlauf der biblischen Uberlieferung gemiB war der Vélkerapostel auf
seiner zweiten Missionsreise unterwegs und mit seinen Begleitern bereit, das Wort Gottes in
der Provinz Asien zu verkiinden.*° Diese Bereitschaft bestitigt in seinen exegetischen Studien
auch J. Roloff, der meinte: ,,Das hétte der Strategie des Paulus entsprochen, die darauf ausging,
jeweils von den stidtischen Zentren aus das Umland missionarisch zu erschlieBen.“*>! Wihrend
der Umsetzung dieser Pline kam es aber zu einem nicht ndher beschriebenen Ereignis,
infolgedessen dem Vdlkerapostel und seinen Weggefahrten verwehrt wurde, ,,das Wort in der
Provinz Asien zu verkiinden* (Apg 16, 6). Aus diesem Grund zogen sie nach Bithynien weiter,
,doch auch das erlaubte ihnen der Geist Gottes nicht* (V. 7). Motiviert durch die mystischen
Erfahrungen kamen sie nach Troas, wo Paulus in der Nacht eine Vision hatte. In ihr bat ihn ein
Mazedonier: ,,Komm heriiber nach Mazedonien und hilf uns!* (V. 9). Daraufhin brachen sie
auf und im Gehorsam dem Willen Gottes gegeniiber gingen sie nach Mazedonien, was der
Autor der Apostelgeschichte so beschreibt: ,,Denn wir waren iiberzeugt, dass uns Gott dazu

berufen hatte, dort das Evangelium zu verkiinden* (V. 10).

Bei dieser Erzihlung stellt G.H. Schneider ,,die Frage nach der moglichen Quelle. 332

Was M. Bednarz allerdings ablehnt. Er ist der Meinung, dass ,,die Beschreibung der
Apostelgeschichte zuerst von der Entstehung der Kirche erzihlt.“3%3 Relevant ist in diesem
Zusammenhang auch die Perspektive des Bibelforschers R. Pesch. Er sah in der Darstellung
der Ereignisse vom Apg 16, 6-10 ein ,,Wirken des Heiligen Geistes.“*** Auch J. Flis vertritt
diese Meinung, der iiber die Verdnderung der Missionsplidne des Paulus wie folgt schrieb:
,Paulus und seine Begleiter unterwarfen sich dem, was der Geist verlangte. Dies erinnert an
das Verhalten des Paulus im Zusammenhang mit der Taufe des heidnischen Hauptmannes

Kornelius.*33?

30 Vel. Apg 15, 36-41.
351 J. Roloff, Apostolat — Verkiindigung — Kirche. Ursprung, Inhalt und Funktion des kirchlichen Apostelamtes
nach Paulus, Lukas und den Pastoralbriefen, Giitersloh 1965, 241.
352 G.H. Schneider, Die Apostelgeschichte, Bd. 2: Kommentar zu Kap. 9, 1 — 28, 31 (HThK.NT, Bd. 5/1), Freiburg
1. Br. — Basel — Wien 1982, 204.
333 M. Bednarz, I-2 List do Tesaloniczan, 28.
354 R. Pesch, Die Apostelgeschichte: Apg 13-28 (EKK, Bd. 5/2), Ziirich — Einsiedeln — K&In 1986, 101.
355 ], Flis, List do Filipian ,92.
133



Die Forschungen der wahren Quellen des in der Apostelgeschichte geschilderten
Reiseberichtes werfen ein neues Licht auf die Intention der gesamten Mission. Es ist
anzunehmen, dass gerade diese Suche zu einer neuen Erkenntnis fiihrte, da Lukas in seinem
Werk die Reise als sogenannten Wir-Bericht verfasst hat. Die Wir-Form wird zum ersten Mal
am Beginn der zweiten Missionsreise verwendet und kann zweideutig verstanden werden.
Wenn man in diesem Bericht nur eine Beschreibung der Reise sieht, in der der Autor im Plural
schreibt (Paulus, Silas u. Timotheus),*>® dann ist diese Form nichts anderes als eine literarische
Konstruktion. Man kann in diesem Sinne nach W.S. Kurz feststellen: ,,Es schlief3t sich daraus,
dass Lukas sich der paulinischen Mission in Troas anschlieBt.“*>” Wenn man aber die Meinung
von G.H. Schneider annimmt, ,,dass Gott selbst den Weg der Missionare, also den des
Evangeliums, vom asiatischen Festland weg bis nach Rom lenkt*“*>®, dann bekommen der
Bericht, die Reise und die Motivation der paulinischen Tatigkeit eine andere Dimension. Es
geht hier also auch um den Willen Gottes, den Paulus symbolisiert und dem er sich unterordnet.
Der Volkerapostel setzt sich also das Ziel, diese Fligung des Geistes Jesu zu erfiillen. Sehr
interessant beschrieb diesen Gedanken auch W.S. Kurz: ,,Diese Episode deutet an, dass Gott
durch die menschliche Initiative und Planung wirkt. Dabei bewahrt er aber das Recht zur
Zieldnderung unserer Anstrengungen und fiihrt uns an einen anderen Ort, als wir es

urspriinglich vorhatten (...).*3°

Im weiteren Teil der Apostelgeschichte (16, 11-40) werden die Reise nach Philippi und
der Aufenthalt des Apostels und seiner Begleiter in dieser makedonischen Kolonie beschrieben.
Die sehr erfolgreiche und durch Wunder gekennzeichnete Weitergabe des Glaubens unter den
Philippern motiviert ihn weiterzuziehen. Diese Tatsache, obwohl sie zum Verlassen der Stadt
gezwungen waren, scheint auch der letzte Vers dieses Kapitels zu bestétigen, in dem man liest:
,Vom Gefingnis aus gingen die beiden zu Lydia. Dort sahen sie die Briider, sprachen ihnen

Mut zu und zogen dann weiter* (V. 40).

Der weitere Weg fiihrte Paulus {iber Amphipolis und Apollonia nach Thessalonich.>¢°

Dem Erzéhlverlauf der Apostelgeschichte zufolge nahm der Vilkerapostel nur Silas auf seine

Mission mit, von dem in den Versen iiber die Reise von Philippi nach Thessalonich die Rede

336 Vgl. Apg 16, 11ff.

351 W.S. Kurz, Dzieje Apostolskie. Katolicki Komentarz do Pisma Swietego, Bd. 5, Poznan 2021, 278.

358 G.H. Schneider, Die Apostelgeschichte, Bd. 1: Einleitung, Kommentar zu Kap. 1, 1 — 8, 40 (HThK.NT, Bd.
5/1), Freiburg i Br. — Basel — Wien 1982, 94.

3% W.S. Kurz, Dzieje Apostolskie, 279.

30 Vel. Apg. 17, 1.

134



ist. Man kann nach R. Pesch annehmen, dass ,,Timotheus zunéchst in Philippi geblieben war
und erst spiter wieder zu Paulus stieB.“*%! Der Weg zwischen der mazedonischen Kolonie und
der Hauptstadt der Provinz Makedonien verlief auf der Via Egnatia. Diese Strecke von ca. 150
km dauerte ohne groBere Unterbrechungen 3-6 Tage. Man kann annehmen, dass auch Paulus

so lange mit seinem Begleiter unterwegs gewesen sein musste (siche das Bild).

Die romische Provinz MACEDONIA

Sarge ot e o von sher 000

Goife & Ortane

o
Golle \ :

Thermalque

Abb. 12: Der Weg des Apostels Paulus von Philippi nach Thessalonich®%’

In der Apostelgeschichte findet man nur eine kurze Reisebeschreibung, in der man keine
Informationen iiber missionarische Tétigkeiten erhilt, und dies, obwohl die Route doch durch
relativ wichtige Stidte (z.B. Apollonia) fiihrte. Der Bibelforscher R. Pesch ist der Meinung,
dass diese Tatsache damit zusammenhingt, ,,dass in dieser griechischen Stadt keine Juden
lebten und, soweit wir wissen, keine Synagoge existierte, also der missionarische
Ankniipfungspunkt fehlte, den Paulus, Silas und Timotheus in Philippi wenigstens in der
Gebetsstitte auBerhalb der Stadt gefunden hatten (...).“*%® Eine andere Situation war aber in
Thessalonich, wo es eine Synagoge der Juden gab.3%* Sehr interessant beschrieben dies

M. Hartmann und T.P. Osborne, die in ihrem Werk feststellten: ,,Die Gegenwart einer Synagoge

361 R, Pesch, Die Apostelgeschichte: Apg 13-28, 120.
392 T, Bechert, Die Provinzen des Romischen Reiches. Einfiihrung und Uberblick, Mainz a. Rh. 1999, 73.
363 R. Pesch, Die Apostelgeschichte: Apg 13-28,121.
364 Vgl. Apg. 13,5; 14,1.
135



in Thessalonich weist auf die Wichtigkeit der jiidischen Bevolkerung in der Stadt, wenn auch

eindeutige archidologische und literarische Indizien fehlen.«363

Das Ankommen des Volkerapostels in der Hauptstadt von Makedonien beschreibt der

Autor der Apostelgeschichte sehr bescheiden. Die archdologischen und historischen

Untersuchungen liefern uns aber die Informationen, dass Paulus und Silas die Stadt im

Nordwesten durch das Tor Letetor betraten. Der Wissenschaftler W. Elliger ist auch dieser

Meinung und deswegen schrieb er in seinem Werk, dass die alte Via Egnatia Thessalonich im

Nordwesten erreichte ,,und nicht, wie man lange vermutete, auf der Linie der heutigen

Egnatiastra3e die Stadt in ihrer ganzen Lange von Osten nach Westen durchzog® 3¢ (siehe auf

dem Bild — roter Pfeil).

AW
\ B
Blatadon-Kloster
Latomoskloster
(Os.Davd)

z“m,‘uas!‘

FORUM

Dem

Letetor

Panagia
Chaik?eon

AKROPOLIS !

/'Q

§

<
Rotonda | ¢

s
Ag P"‘,“""‘ (3.~|Ienust>ogenE ) _i

horos)
astrasse (LeoP Galerius

Ag S.ophu Palast

o i
Oktogon  :

Abb. 13: Stadtplan von Thessalonich®®’

365 M. Hartmann / T.P. Osborne, Jesu Taten gehen weiter. Die Apostelgeschichte, Stuttgart 2015, 179.

366 W. Elliger, Mit Paulus unterwegs in Griechenland, 99.
367 Ebd.

136



Wie der Volkerapostel reagierte, als er die Hauptstadt der Provinz Makedonien
besuchte, wissen wir nicht. Man kann aber annehmen, dass er in einer gewissen Weise auf
dieses Ereignis vorbereitet war. Seine Erlebnisse aus Philippi zeigten ihm die europdische bzw.
romisch-griechische Kultur im vollen Ausmal}. Wenn P. Pilhofer {iber die Ankunft des Paulus

“ 3% hineingeht,

in Philippi schrieb, dass er in diese romische Kolonie wie ,,in eine andere Welt
konnte ihn die Hauptstadt der gesamten Provinz weniger iiberraschen. Das, was Paulus und
seine Begleitung damals sahen, waren groBe Schutzmauern mit vier Toren. Nach der
Uberschreitung der Stadtgrenze konnten sie eine sehr dicht bebaute Stadt mit einem klaren
StraBBennetz sehen. Im Zentrum war das Forum — das politische, juristische, religiése und
Okonomische Herz der Stadt, dazu noch diverse Tempel, ein Oktogon, ein Theater,

Thermenanlagen und andere préchtig gebaute Gebdude.

3.1.2.2 Die Tétigkeit des Paulus in Thessalonich

Dem Bericht der Apostelgeschichte zufolge gingen Paulus und seine Begleiter gleich
nach der Ankunft in Thessalonich in die Synagoge. Im lukanischen Werk ist das die erste
Erwidhnung eines Besuches des Volkerapostels in einer Synagoge in Europa. Es ist also nicht

so wie in Philippi eine Gebetsstitte (mpocevynv)>®®

, sondern ein richtiges Gebetsgebidude, eine
Synagoge (cvvayoyn)®’’. Diese Tatsache scheint in der biblischen Beschreibung besonders
hervorgehoben zu sein, denn die Redewendung aus Apg 17, 1 6mov v cuvayoyn tdv Tovdainv
zeigt eine doppelte Bedeutung der jiidischen Zugehorigkeit zum Judentum (Synagoge —
Judentum; Juden — Judentum), wodurch man eine starke Akzentuierung der jiidischen Herkunft

des Apostels erkennen kann.

Aus der weiten Perspektive kann man bei Paulus auch eine gewisse Gewohnheit
erkennen. Laut der Berichte in der Apostelgeschichte war es iiblich, dass die Missionierung
einer Gemeinde ihren Beginn bei der jiidischen Bevolkerung bzw. bei den Sympathisanten

dieser Religion hatte.?”! Der Grund, das Evangelium zuerst den Juden, Proselyten oder

368 p,_ Pilhofer, Philippi, Bd. 1: Die erste christliche Gemeinde Europas (WUNT, Bd. 87), Tiibingen 1995, 92.

39 Vgl. Apg. 16, 13. 16.

30 Vgl Apg. 17, 1.

31 Vgl. Apg 16, 13 (Gemeinde in Philippi); 17, 17 (Gemeinde in Athen); 18, 4 (Gemeinde in Korinth); 18, 19
(Gemeinde in Ephesus).

137



Gottesfiirchtigen zu verkiinden, scheint U. Schnelle zu erkennen. Der Exeget schrieb: ,,Dieses
Vorgehen lag nahe, denn Paulus war als Diaspora-Jude mit den Kommunikationsstrukturen der
Synagoge vertraut, und das sich herausbildende Christentum begann sich erst vom Judentum
loszuldsen.“37? Sowohl diese Tatsache als auch die Einsicht, die Synagoge als das Zentrum des
judischen Lebens zu sehen, was in der Diaspora einen besonderen Charakter hatte, bestétigte
auch der polnische Bibelforscher M. Rosik. Er sieht in der Synagoge nicht nur ein Gebetshaus,
sondern auch ein Kulturzentrum, in dem man neben dem Gebet die Schriften vertiefen bzw.
studieren durfte, sich austauschen konnte oder juristisch, 6konomisch bzw. sozial unterwiesen
wurde.”® An dieser Stelle scheint auch noch die Meinung von U. Schnelle besonders wichtig
zu sein. Der Neutestamentler meint, dass man sich die soziologische Situation in der Synagoge
wesentlich breiter vorstellen sollte: ,,Unter [den Menschen in der Synagoge] befanden sich
pagane Sympathisanten des Judentums, aber auch Menschen, die keinerlei Verbindung mit dem
Judentum hatten.“37* Es ist allerdings schwer vorstellbar gewesen, dass solche Personen an den
Gebeten teilnehmen durften. Wenn dies jedoch gestattet war, gab es dabei aufgrund der
judischen Vorschriften sehr viele Einschrinkungen und Vorgaben, an die man sich halten

musste.

In dieser wohl vertrauten jiidischen Welt, die jeden Tag mit der romisch-hellenistischen
Kultur konfrontiert war, befand sich Paulus, als er die Synagoge betrat. Die Apg berichtet mit
keinem Wort, dass Silas den Volkerapostel dabei begleitet hat. Trotzdem liefert uns, wie das
G. Schneider schon formulierte, der Autor die Information, wann es zu einem Treffen zwischen
Paulus und den Juden kommen sollte: ,,Er geht am Sabbat in ihre Synagoge.**”> Dort begann
er an drei Sabbaten zu lehren, indem er aus den Schriften las und ithren Sinn erklirte. Seine
Worte, die man als eine messianische Botschaft bezeichnen kann, bezogen sich direkt auf die
biblische VerheiBung. Er sagt, dass ,,Messias leiden und von den Toten auferstehen musste.

(...) Jesus, den ich euch verkiinde, ist dieser Messias“ (Apg 17 3).

In der paulinischen Rede erkennt man ein Muster, nach dem nicht nur iiber die
Verheiflung gesprochen wird, sondern, dass sie bereits durch Jesus in Erfiillung ging.’’¢ Diese

Methode wurde auch in Philippi bei der Verkiindigung verwendet, wo Jesus gleich mit Christus

372 U. Schnelle, Paulus. Leben und Denken, Gottingen 22014, 137.
373 M. Rosik, Judaizm u poczqtkéw ery chrzescijariskiej, Wroctaw 2003, 152-154.
374 U. Schnelle, Paulus. Leben und Denken, 138.
375 G. Schneider, Die Apostelgeschichte, Bd. 2, 223.
376 Vgl. Apg. 1, 16; 3, 11-26.
138



in Verbindung gebracht wurde.?”” Diese Absicht hat als Ziel, den Bezug auf die jiidischen
Wurzeln zu bringen, in denen die messianische Erwartung einer der zentralen Gedanken ist.
Die Bezeichnung m°wn (Messias) hatte im Judentum schon im AT eine besondere Bedeutung.
In 1 Sam 24 1-23 oder 2 Sam 1 1-27 bezieht sich dieser Begriff auf jemanden, der von Gott
gesalbt bzw. auserwéhlt wurde, wodurch der Terminus ,,Messias einen religiésen Charakter
erhilt. Die Salbung, wie das z.B. bei Saul oder David war, wies auf die Aufgabe und
Beauftragung von Gott hin. In diesem Kontext ist auch der griechische Begriff Meociog zu
verstehen, der mit dem Verb ypiw (salben) eine linguistische Familie bildet. In diesem
Zusammenhang ist auch das Subjektiv Christus zu verstehen, das sich von ypiw ableitet. Dieses
Verstandnis wurde noch durch K. Mielcarek vertieft. Der Theologe meinte: ,,Der Inhalt dieses
Begriffes [Christus] beschrédnkt sich nicht nur auf die alttestamentlichen Verheiungen, sondern
ist mit dem Glauben der Urkirche verbunden, die die fritheren Vorstellungen iiber Messias neu
interpretierte. Diesen muss die Beschreibung der Leidensgeschichte und des Kreuzestodes Jesu

zugeschrieben werden (...).**78

An dieser Stelle scheint die lukanische Beschreibung der Rede Jesu in der Synagoge in
Nazareth eine besondere Rolle beim Verstindnis dieser Verse zu haben. *”° Beide
Uberlieferungen lassen uns eine dhnliche Beschreibung der Situation erkennen, die aufgrund
der Schriftauslegung entstanden ist.**° Nach dem Vorlesen aus den Schriften und der Erklarung
der Worte kam es nicht nur zum Staunen der Zuhoérer, sondern auch zum Unmut unter den
Juden. Sehr merkwiirdig ist aber, dass die Worte des Volkerapostels nicht so eine starke
Reaktion auslosten, wie das in Nazareth bei Jesus der Fall war. Die Apg verrit uns aber noch
eine wichtige Information iiber die Annahme der paulinischen Ausfiihrungen und bestétigt die
Tatsache, dass der Zorn nicht direkt mit dem Inhalt der Botschaft in Verbindung gebracht

werden kann. Stattdessen spricht der Verfasser der Apostelgeschichte iiber die Eifersucht:

377 Vgl. Phil 1, 12-26.

378 K. Mielcarek, Chrystologia ewangelii synoptycznych, in: Teologia Nowego Testamentu (Biblioteca Biblica),
Bd. 1. Ewangelie synoptyczne i Dzieje Apostolskie, hrsg. v. M. Rosik, Wroctaw 2008, 88.

37 Vgl. Lk 4, 16-30.

380 Obwohl die Apg uns nicht den Inhalt bzw. den Namen der Schriften schildert, kann man annehmen, dass Paulus
dhnliche Textpassagen, wie uns das Lk 4, 16-30 beschreibt, vorlas. Das kann man vor allem in seiner kurzen
Predigt erkennen, in der auf die Erfiillung der VerheiBung hingewiesen wird (vgl. Jes 61, 1f). Diese wurde in der
Person Jesu erfiillt, was er selber in Galilda bestitigte: ,,Der Geist des Herrn ruht auf mir; denn er hat mich gesalbt.
Er hat mich gesalbt, damit ich den Armen eine frohe Botschaft bringe; damit ich den Gefangenen die Entlassung
verkiinde und den Blinden das Augenlicht; damit ich die Zerschlagenen in Freiheit setze und ein Gnadenjahr des

Herrn ausrufe* (Lk 4, 18-19).
139



,Einige von ihnen lieBen sich liberzeugen und schlossen sich Paulus und Silas an, auerdem
eine grole Schar gottesfiirchtiger Griechen, darunter nicht wenige Frauen aus vornehmen
Kreisen“ (Apg 17, 4). Den Grund dieses Verhaltens bei den Juden scheint J. Roloff zu finden,
der meinte: ,(...) der Verlust der ihnen freundlich gesinnten Frauen malgeblicher
Personlichkeiten, musste fiir die Synagoge eine EinbuBle an Sicherheit wie auch an
Einflussmoglichkeiten bedeuten.***! Man kann dabei nicht ausschlieBen, dass die Perspektive
des Verlustes einer finanziellen bzw. politischen Unterstiitzung seitens der prominenten Frauen

eine wesentliche Rolle spielen konnte, um die Juden besonders gegen Paulus aufzuhetzen.3%?

Der Widerstand, der nach dem Auftritt des Apostels und seines Begleiters Silas
entstanden ist, erinnert an dhnliche Situationen, die wir in der Bibel finden. Sehr ausfiihrlich
beschreibt das H. Hartmann und T.P. Osborne, die in ihren Kommentar schrieben: ,,Der
Widerstand einiger Juden ist von Eifersucht motiviert, wie auch schon der Hass der Briider
Josef gegeniiber in der Josefsgeschichte, worauf Stephanus in seiner Rede hinweist (...). Wie
im Prozess gegen Stephanus (...) sowie auch im Prozess gegen Jesus in Mk 14, 56-57 und
gegen Nabot in 1 K6n 21, 10.13 werden Ménner gefunden, um falsches Zeugnis abzulegen. 383
Die Apg beschreibt diese Ménner als ,,nichtsnutzige Méanner®, die mit den Juden bzw. den
restlichen Juden die Stadt in Unruhe brachten (vgl. Apg 17, 5b). Die aufgehetzte Gruppe zog
zum Haus von Jason mit der Hoffnung, dort Paulus zu finden. Jason (jiidisch Joschua) musste
zu den bekannten Juden gehoren und gleichzeitig auch einer sein, bei dem die paulinische
Verkiindigung groBle Friichte brachte. Obwohl Evangelist Lukas nichts iiber eine eventuelle
Taufe von Jason berichtet, wie das z.B. in Philippi mit Lydia und ihrem ganzen Haus der Fall
war, ist nicht auszuschlieen, dass er sich auf dem Weg der Vorbereitung darauf befand. Sicher
ist aber, dass sein Haus als Versammlungsort fiir die neu entstandene christliche Gemeinde
fungierte. Dies war auch den Juden und der Volksmenge bekannt, denn dort wurden zuerst
Paulus und Silas gesucht. Die beiden Missionare mussten dies aber ahnen und mit einem nicht

friedlichen Besuch rechnen. Deswegen gelang es ihnen rechtzeitig das Haus zu verlassen und

sich woanders zu verstecken.

Wihrend Paulus und Silas in Sicherheit waren, wurden Jason und einige Briider vor die

Stadtprafekten geschleppt (vgl. Apg 17, 6). Dort wurde ihnen vorgeworfen, Paulus als den

381 J. Roloff, Apostolat — Verkiindigung — Kirche, 250.
382 vgl. Apg 13, 50.
383 M. Hartmann / T.P. Osborne, Jesu Taten gehen weiter, 179.

140



Anstifter, der die ganze Welt in Aufruhr brachte, versteckt zu haben.’®* Die Anklage, die man
den hochsten stidtischen Beamten vorlegte, lautete, dass sie gegen die Gesetze des Kaisers
verstoflen haben, da sie behaupteten, dass die paulinische Narration den rdmischen Kaiser als
den groBten Herrscher nicht anerkennt, sondern Jesus als Konig verkiindet (vgl. Apg 17, 7).3%
Hinter diesen Vorwlirfen kann man zum zweiten Mal wihrend des Aufenthalts des Apostels in
Thessalonich, die Anklage gegen Jesus erkennen, die einen dhnlichen Charakter erhilt und eine
gewisse Vorgangsweise einiger jliidischer Kreise gegeniiber Jesus und seiner Lehre beschreibt.
Dies bestitigte G. Schneider, der in seinem Werk feststellte: ,,Mit ihren Anschuldigungen
erreicht es die Gruppe der Juden, das Volk und die Politarchen in Europa zu versetzen.*386
Weiters schrieb der deutsche Theologe: ,,Sie wusste, was man der heidnischen
Stadtbevolkerung und dem Magistrat vorreden muss, um sie gegen Paulus und die Christen
einzunehmen.“*¥7 Ob diese Strategie in Thessalonich funktionierte, ldsst sich nicht direkt
bestitigen. Dieses Problem sieht man schon bei den unterschiedlichen Meinungen der
Exegeten. Der deutsche Bibelwissenschaftler F.H. Mussner vertritt die Theorie, dass das Ziel
der Juden nicht erreicht wurde. Deswegen konnen wir in seinem Kommentar lesen: ,,Die
Anklédger haben bei den Stadtpréfekten keinen besonderen Erfolg — vielleicht betrachteten diese
die Sache als einen innerjiidischen Streit.“*%® Der Vertreter einer anderen Theorie ist z.B.
R. Pesch. Dieser Bibelforscher schaut auf die Ereignisse der Apg aus einer anderen Perspektive
und deswegen meinte er: ,,In der Landeshauptstadt werden den Politarchen gegeniiber auch die
Interessen der hier residierenden romischen Provinzialbehdrden ins Spiel gebracht, die
Interessen des Imperium Romanum, dessen Prokonsul notfalls die Politarchen zur Rechenschaft
zieht, wenn sie Unruhestifter in der Stadt dulden.“*%° Gerade diese Auffassung scheint in Apg
17, 8 bestdtigt zu sein, wo die Reaktion der Beamten als erregt (die Erregten - €topa&av)
bezeichnet wird. Diese Beschreibung kann auf die eventuellen Probleme hinweisen, die den

Stadtoberen durch den VerstoB3 gegen das Kaisergesetz entstehen konnten. Im Spiel war jedoch

die Bestreitung der Weltherrschaft des Kaisers. Aufgrund des nicht anwesenden Apostels

384 An dieser Stelle ist zu bemerken, dass der Vorwurf ,,die ganze Welt* in Unruhe zu bringen, entweder Art der
bunten Beschreibung ist oder ein Hinweis auf die bereits bekannte Botschaft des Paulus, von der die Juden bereits
vor dem Ankommen des Volkerapostels erfuhren. Beide Theorien scheinen méglich zu sein. Sie werden jedoch
von keinem Exegeten néher betrachtet, was fiir die Weitergabe des Glaubens relevant wére.

385 Vgl. Mk 14, 56-57, Lk 23, 2.

386 G. Schneider, Die Apostelgeschichte, Bd. 2, 225.

387 Ebd.

388 F H. Mussner, Apostelgeschichte (NEB.NT, Bd. 5), Wiirzburg 32016, 102.

389 R. Pesch, Die Apostelgeschichte: Apg 13-28, 123-124.

141



Paulus und seines Begleiters Silas, die man nicht verhéren konnte, blieben den amtlichen
Behdorden aber nicht viele Handlungsmaoglichkeiten. Laut der Anklage waren die Ménner nur
wegen der gegebenen Unterkunft beschuldigt worden und nicht wegen Unruhestiftung. Man
nahm also von Jason und den anderen Christen bzw. Sympathisanten nur eine Biirgschaft, die
hochstwahrscheinlich eine finanzielle oder juristische Strafe bedeutete und danach liefl man sie
frei (vgl. Apg 17, 9). Sofort (e00€wc) in der Nacht verlieBen Paulus und Silas Thessalonich und
gingen auf Empfehlung nach Beroda weiter (vgl. Apg 17, 10). Diese schnelle Verabschiedung
beschrieb P. Hoppe sehr interessant, indem er meinte, dass die beiden Missionare ,,die eben
entstandene Gemeinde unfreiwillig verlassen mussten.“**° Weiter meinte der Exeget noch: ,,In
Apg 17, 10 [wird] (...) ausdriicklich [die] Schilderung der fluchtartigen Abreise aus der Stadt

[hervorgehoben].«3%!

An dieser Stelle bleibt noch die Spekulation iiber die Dauer des Aufenthalts von Paulus
und sein Alltagsleben in der makedonischen Hauptstadt offen. Obwohl uns Lukas iiber die
wichtigsten Ereignisse erzéhlt, wird leider nichts von der Zeit der Mission und auch {iber den
eventuellen Verdienst des Apostels berichtet, der ihm eine finanzielle Stabilisierung hétte
versichern konnen. Das einzige was wir erfahren, ist die kurze Erwdhnung von drei Sabbaten,
an denen Paulus in der Synagoge sprach (vgl. Apg 17, 2). Diese Zeitangabe scheint fiir die
Exegeten sehr unrealistisch zu sein. Denn wie J. Gnilka feststellte: ,,Allein die Moglichkeit, in
der Ausiibung des Handwerks ausreichend Geld zu verdienen, setzt Monate voraus.“**? Fiir eine
lingere Aufenthaltsdauer spricht also die Finanzierung des Alltags von Paulus, der fiir
niemanden eine Last sein wollte.’** Eine andere Bestitigung des ldngeren Bleibens als drei
Wochen scheint auch die finanzielle Hilfe zu sein, die Paulus von den Philippern erhalten hat.?*
Uber diese Unterstiitzung schrieb auch R. Hoppe. Er meinte, dass der Vélkerapostel diese Hilfe
,offenbar wihrend seines dortigen Aufenthalts [erhielt], nicht auf dem Weg von Philippi nach
Thessaloniki.“3*> So eine Moglichkeit setzt selbstverstindlich eine dementsprechende Zeit
voraus, die mit der Prasenz in der Stadt verbunden war. Der deutsche Theologe weist auch

darauf hin, dass ,,die Predigt des Paulus von einer Dauer von nur 1-3 Wochen dermal3en grof3e

390 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 48.

391 Ebd.

392 J. Gnilka, Wie das Christentum entstand, Bd. 2: Paulus von Tarsus. Apostel und Zeuge, Freiburg i. Br. 1997,
84-85.

393 Vgl. 1 Thess 2, 9.

394 Vgl. Phil 4, 16.

395 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 51.

142



Unruhe in der Stadt hat verursachen kdnnen, dass er sich gezwungen sah, sich von seiner gerade

erst entstandenen Gruppierung zu trennen®, eher als ,,wenig wahrscheinlich.*3%¢
b b

Aus der Sicht der missionarischen Tatigkeit in der makedonischen Hauptstadt muss man
auch die Verkiindigung des Evangeliums in Berda kurz betrachten. Diese kleine Stadt lag ca.
70-80 km von Thessalonich entfernt, 30 km stidlich von Via Egnatia in Pella und wurde durch
die schon oben erwihnte Empfehlung als ein neues Ziel der Mission genommen. Dieser
Ratschlag kann damit zusammenhingen, dass Berda, wie das H. Seubert und J. Thiessen

beschreiben, ,.ein kulturelles Zentrum von Makedonien* 3’

war und somit eine gewisse
Offenheit fiir das Neue prisentieren konnte. Es darf uns daher nicht wundern, wenn die Apg
uns eine ganze andere Atmosphédre wie in der makedonischen Hauptstadt schildert: ,,Diese [die
Juden] waren freundlicher als die in Thessalonich; mit groBer Bereitschaft nahmen sie das Wort
auf und forschten Tag fiir Tag in den Schriften nach, ob sich dies wirklich so verhielte* (Apg
17, 11). Dies bezog sich auf die Annahme des Glaubens, der bei vielen Juden und den
vornehmen griechischen Frauen und Minnern Gefallen fand (vgl. Apg 17, 12). Die so
erfolgreiche Mission in dieser kleinen Stadt erweckt auch die Aufmerksamkeit in der nicht weit
weg liegenden Hauptstadt der Provinz. Infolge der Informationen iiber die Tétigkeit von Paulus
und Silas kamen einige Mitglieder der Synagoge von Thessalonich nach Borda mit der
Hoffnung, dort sowohl den Vdlkerapostel als auch seine Begleiter zu treffen und auch ihre
Lehre zu stoppen. In diesem Fall beschloss Paulus, die Stadt rechtzeitig zu verlassen und nach
Athen zu gehen (vgl. Apg 17, 15). Der Vers 15 berichtet uns aber, dass Silas und Timotheus,

von dem bis jetzt im Kontext der missionarischen Tétigkeit in der Hauptstadt der Provinz keine

Rede war, in Berda blieben.?”® Warum die beiden Missionare nicht mitgegangen sind, berichtet

396 Ebd.

397 H. Seubert / J. Thiessen, Auf den Spuren des Apostels Paulus in Griechenland. Historischer, philosophischer
und theologischer Reisebegleiter, Windsbach 22018, 45.

398 Withrend der zweiten Missionsreise kam Paulus nach Lystra. Dort lernte er Timotheus kennen und nahm ihn
als seinen Begleiter auf den weiteren Weg mit. Obwohl man iiber seine Tétigkeit in Philippi einiges erfahren kann,
finden wir im Bericht aus Thessalonich kein Wort {iber ihn. Warum der lukanische Bericht keine Erwéhnung iiber
die Person von Timotheus in Apg 17, 1-13 enthilt, versucht der deutsche Wissenschaftler P. Walker interessante
zu erkldren: ,,Er sollte vielleicht zunéchst so viel wie moglich lernen und sich nicht groeren Gefahren als notig
aussetzen.” P. Walker, Unterwegs auf den Spuren des Paulus, Das illustrierte Sachbuch zu seinen Reisen, Stuttgart
2008, 100.

Die Meinung des deutschen Forschers kann man aufgrund der Beschreibungen der Zusammenarbeit zwischen

Paulus und Timotheus als relevant annehmen. Es lésst sich deutlich erkennen, dass der Apostel seinen Begleiter

143



Lukas nicht. Apg 17, 15 sagt uns aber, dass diese Trennung nicht lange dauern konnte, da Silas

und Timotheus bald nach Athen kamen.

Obwohl der Aufenthalt des Paulus in Mazedonien (Philippi, Thessalonich oder auch
Ber6a) immer mit einer rechtzeitigen und erzwungenen Verabschiedung von der Gemeinde
verbunden war, ist es an dieser Stelle noch wichtig, kurz iiber seine personliche Beziehung zu
Makedonien zu berichten. Diese wurde wihrend der dritten Missionsreise deutlich
hervorgehoben.’*” Denn wihrend seines Aufenthalts in Ephesus beschloss er, in die Provinz
Mazedonien zuriickzukehren und dortige Gemeinden zu besuchen.**® Wie diese Missionsreise
ausschaute, berichtet uns Apg 20, 1-3: ,,Nachdem der Tumult sich gelegt hatte, rief Paulus die
Jinger zusammen (...). Dann verabschiedete er sich und ging weg, um nach Mazedonien zu
reisen. Er zog durch die dortigen Gegenden und sprach oft und eindringlich zu den Jiingern.
Dann begab er sich nach Griechenland; dort blieb er drei Monate. Weiters lesen wir {iber seine
Begleiter auf der Riickkehr nach Jerusalem: Dabei begleiteten ihn Sopater, der Sohn des
Pyrrhus aus Beroa, Aristarch und Secundus aus Thessalonich, Gaius aus Derbe und Timotheaus
sowie Tychikus und Trophimus aus der Provinz Asien.” Diese Missionsreise fasst P. Walker
sehr interessant zusammen und nimmt auch Bezug auf die frithere Tétigkeit des Apostels. Er
schrieb: ,,Mazedonien [sollte] trotz all der fritheren Misslichkeiten und der Todesgefahr doch

noch zum Geburtsort seiner bahnbrechenden Theologie werden‘. 40!

immer mehr mit neuen Aufgaben betraute. Ein gutes Beispiel dazu kann Apg 18, 5 sein, wo in Athen Timotheus
von Paulus den Auftrag erhilt, zuriick nach Thessalonich zu reisen (vgl. 1 Thess 3, 1. 2).

399 Die dritte Missionsreise fiihrte von Antiochia iiber Kleinasien und Mazedonien (Philippi, Thessalonich, Berda)
nach Griechenland, zuerst nach Athen und dann nach Korinth. Auf dem Riickweg wihlte er fast dieselbe Route,
um dann von Philippi {iber das Meer nach Tyrus zu kommen und von dort iiber Cdsarea nach Jerusalem.

Die Beschreibung der Reise des Volkerapostels kann man dhnlich wie bei der zweiten Missionsreise als Fligung
des HI. Geistes erkennen (vgl. Apg 20, 1-3). In diesem Lichte sicht man die groe Motivation, das noch nicht
beendete Missionswerk von Apg 15-18 abzuschlieBen und das Evangelium Christi nochmals zu verkiinden, bzw.
seine Botschaft zu stirken.

400 Vgl 1 Thess 2, 17-18.

401 p_Walker, Unterwegs auf den Spuren des Paulus, Stuttgart 2008, 102.

144



ADbb. 14: Thessalonich heute, der Blick auf das alte Zentrum der Stadt (Forum)*"?

3.1.2.3 Briefentstehung

Die Frage nach der Entstehung des ersten Briefes an die Gemeinde in Thessalonich ist
sehr eng mit dem Leben des Apostels Paulus verbunden. Die genauen zeitlichen Bestimmungen
seiner missionarischen Tétigkeit sind sehr umstritten. Es darf also niemanden wundern, wenn
J. Gnilka feststellte, dass ,,die gesamte Paulus-Chronologie mit gro3en Schwierigkeiten belastet
[ist].“4%3 In diesem Sinne bereiten die Zeitangaben Schwierigkeiten, nicht nur bei der Datierung
des Aufenthalts in Thessalonich, sondern auch bei der Feststellung der genauen Zeitrahmen im

Hinblick auf die Entstehung des Briefes an diese Gemeinde.**

402 Das Zentrum des Stadt Thessalonich, in: https://romeartlover.tripod.com/Thessalo.html (Stand: 6.01.2022).
403 J. Gnilka, Der Philipperbrief, 3.

404 Bg ldsst sich feststellen, dass, je jiinger exegetische Untersuchungen zur Festlegung der zeitlichen Angaben fiir
die Briefentstehung sind, desto mehr stellen sie die alten Studien in Frage. Diese Folge scheint zwar logisch zu
sein, bringt aber ein weiteres Problem mit sich, das im Thema unserer Arbeit besonders bemerkbar wird. Dieses
sind die Umsténde, unter denen der Brief entstanden, die die paulinische Narration beeinflussten. Beim Vergleich
der diversen Meinungen ist daher zu beachten, dass die Umwelt, die das Schreiben des Apostels direkt bzw.

indirekt priagte, wahrgenommen wird.

145


https://romeartlover.tripod.com/Thessalo.html

Die Problematik mit den zeitlichen Angaben sieht man, wie schon vor kurzem
festgestellt, auch bei den missionarischen Tétigkeiten des Apostels. Die Untersuchungen der
moglichen Orts- und Zeitangabe der Briefentstehung, die fiir die Beantwortung weiterer Fragen
mafgeblich sind, ldsst auch fragen, wann Paulus iiberhaupt Thessalonich besucht hat. Hilfreich
bei unserer Suche sind historische Ereignisse. Der Ausgangspunkt ist dabei der Aufenthalt des
Paulus in Korinth und die Anklage der Juden gegen ihn. So ein Verfahren musste vor dem
Prokonsul (Proconsul) stattfinden. Da in der Stadt Korinth auch der Proconsul der Provinz
Achaia residierte, passt der lukanische Bericht aus Apg 18, 12-16 mit den historischen Eingaben
iiberein. Beide Quellen sprechen von Gallio, d.h. von Lucius Iunius Gallio Annaeanus, der diese
administrative Funktion ausiibte. Die Historiker geben uns auch die Informationen, dass die
Provinz Achaia eine senatorische Provinz war. In so einem Fall wurde, falls es zu keinen
aullergewohnlichen Umstinden kam, alljéhrlich ein neuer Statthalter bestimmt. Wiederum
wissen wir aus den au3erbiblischen Quellen, dass die Amtszeit des Gallio vom Friihsommer bis
zum Spiatsommer 52 dauerte. Diese Meinung bestitigte auch G. Liildemann, der
in seinem Studium {iber die paulinische Chronologie schrieb, dass die Amtszeit Gallios
aufgrund des Fundes einer Inschrift in Delphi in den Jahren 51/52 zu datieren ist.**> Wenn also
Apg 18, 14 Gallio namentlich erwéhnt, heilit das, dass Paulus sich wéahrend seiner Amtszeit in
Korinth befand. Aufgrund der weiteren exegetischen Information aus der Uberlieferung von
Apg 18, 18 wissen wir liber die Versuchung der Juden, die Unerfahrenheit des Prokonsuls
auszuniitzen und den Prozess zu ihren Gunsten zu beeinflussen. Darauf weisen auch die
Exegeten wie z.B. E. Ebel hin. In ihrem Kommentar lenkte sie unsere Aufmerksamkeit auf ,,die
erste Phase der Statthalterschaft Gallios und (...) [auf] das Ende des ersten paulinischen

Wirkens in Korinth, das somit (...) [auf] den Sommer des Jahres 51 (...)*“4%® zu datieren ist.

Dieselben Angaben lassen sich auch mit Apg 18, 2 und damit mit dem Edikt des
Claudius bestdtigen. Kraft dieser kaiserlichen Entscheidung wurden die Juden aus Rom
ausgewiesen. Laut den Historikern durfte es zu dieser Situation zwischen dem 24. und 25.
Janner 49-50 gekommen sein. Dies passt zeitlich mit den lukanischen Angaben vom Treffen in
Korinth zwischen Paulus und Aquila und seiner Frau Priska zusammen, die das Land Italien

aufgrund dieses Ediktes des Claudius verlassen mussten.

405 G, Liidemann, Paulus, der Heidenapostel, Bd. 1: Studien zur Chronologie, Géttingen 1980, 181-183.
406 B Ebel, Die Attraktivitit friiher christlicher Gemeinden. Die Gemeinde von Korinth im Spiegel griechisch-

romischer Vereine (WUNT 11, Bd. 178), Tiibingen 2004, 107.
146



Nach dem Prozess und der Freilassung verlie3 Paulus die Stadt Korinth (2. Hélfte des
Jahres 51), die er im Jahr 50 besuchte, um nach Jerusalem zuriickzukehren. Im Kontext dieser
Informationen und der Einschitzung der moglichen Aufenthaltsdauer an anderen Orten kann
man nach W. Rakocy annehmen, dass der Volkerapostel seine zweite Missionsreise in der
ersten Hilfte des Jahres 47 begann. Nach der Meinung des Theologen verbrachte Paulus den
ersten Winter in Galatien (48/48), den zweiten in Troas und Philippi (48/49) und den dritten in
Athen (49/50).4%7

Gemadl den oben prisentierten Informationen kann man annehmen, dass der Beginn der
europdischen Mission in Philippi um die Wende des Jahres 48 und 49 stattfand. Wenn man
dazu noch die geschitzte Zeit in dieser makedonischen Kolonie anrechnet, dann muss man
G. Liidemann rechtgeben, dass der Beginn der Verkiindigung des Evangeliums in Thessalonich
im Jahre 49 war.**® Diese neue Chronologie steht im Gegensatz zu den vielen exegetischen
Untersuchungen, die entweder das Ende des Jahres 49 oder das Jahr 50 als das Datum angeben,

wann Paulus die Hauptstadt der Provinz Mazedonien besuchte.*””

Das zweite Problem, das uns die Suche nach dem Ort und dem Zeitraum der
Briefentstehung schwer macht, ist der Unterschied der Missionsrelation, die uns Apg und 1
Thess priasentieren. Aus Apg 17, 16-34 erfahren wir {iber die Tatigkeit in Athen. Dabei finden
wir keine Informationen, ob Timotheus und Silas aus Berda zu Paulus kamen. Wir kdnnen aber
mit groler Wahrscheinlichkeit die zeitlichen Angaben des Aufenthalts des Paulus in der
ndchsten Stadt Korinth annehmen, wo er seine wichtige Mission in Griechenland fortsetzte.
Diese Hafenstadt war auch ein Ort, wo sich nach Apg 18, 5 Paulus mit Timotheus und Silas
wieder trafen. Diese Information bringt uns auch 1 Thess 3, 6. Bei dieser Begegnung erhielt der
Apostel viele Informationen tiber die junge Gemeinde in Thessalonich und tiber die weiteren
Entwicklungen bei der Glaubensannahme. Die Erzdhlungen motivierten den Apostel, die

makedonische Gemeinschaft der Glaubenden mit einem Brief zu loben, zu mahnen und zu

407'W. Rakocy, Pawetl Apostol, 118.

408 Vgl. G. Liidemann, Der dlteste christliche Text. Erster Thessalonicherbrief, Springe 2012, 23-34.

409 Vgl. M. Bednarz, I-2 List do Tesaloniczan, 27; S. Schreiber, Der erste Brief an die Thessalonicher (OTK, Bd.
13/1), Giitersloh 2014, 45.

Die neue Chronologie stellt auch das Jahr 48 als das mogliche Datum des Apostelkonzils in Jerusalem in Frage.
In den neuesten Forschungen, in denen W. Rakocy besondere Erfolge vorweist, werden zwei Varianten behandelt:
vor oder nach der zweiten Mission des Apostels Paulus. Aufgrund der diversen Zweifel ist es eher wahrscheinlich,
die Zeit nach dem Ende des Besuches des Apostels in Korinth zu datieren, also um das Jahr 52. W. Rakocy, Pawel
Apostol, 152-154.

147



starken. Aufgrund dieser Informationen ist anzunehmen, dass 1 Thess in Korinth im Jahre 50/51

entstand.

All die bis jetzt gefiihrten Uberlegungen und exegetischen Studien kénnen wir mit den
Worten von Professor J.B. Lach zusammenfassen, der in seinem ergénzenden Kommentar zu
den Schriften des Neuen Testamentes wie folgt schrieb: ,,Nach einer kurzen Zeit stoen zu der
apostolischen Mission in Athen seine Begleiter aus Berda, Silas und Timotheus, dazu. Von da
her geht der Apostel Paulus nach Norden weiter, um {iber die Halbinsel Argos nach Korinth zu
kommen (Apg 17, 16 — 18, 1), wo er beim Juden Aquila wohnt, der aus Rom aufgrund des
Ediktes des Kaisers Claudius im Jahr 49 verwiesen wurde (...).“*!" Weiter stellte der
Bibelforscher noch fest: ,,Der Apostel trug sich auch mit dem Gedanken des nochmaligen
Kommens nach Thessalonich, aber, wie er in 1 Thess 2, 18 beschreibt, ist die jetzige Situation
der Trennung von den Thessalonichern als ein Werk des Satans zu betrachten. Von da her
scheint die Argumentation, dass Paulus seinen Brief am Ende des Jahres 50 oder gleich zu
Beginn 51 aus Korinth schreibt, um mit den Christen Kontakt pflegen zu kénnen. Mit diesem
Schreiben schickt er seinen Schiiler Timotheus, der ldnger als der hl. Paulus in den Gemeinden

war 411

Es kann scheinen, dass unsere Studien iiber die Briefentstehung ihre Erfiillung fanden.
Bei der genauen Betrachtung der Erzdhlungen (Apg und 1 Thess) liber die Begegnung zwischen
den Missionaren in der Hauptstand von Achaia stellen wir aber fest, dass die beiden Texte nicht
schliissig und in einigen Passagen sogar widerspriichlich sind. Dies eréffnet wiederum die
Spekulationen iiber die weiteren moglichen Orte der Briefentstehung. Aus diesem Grund lohnt

es sich, an dieser Stelle diese zwei Berichte ndher anzuschauen.

410 J B. Lach, Ksiegi nowego przymierza: Ewangelie — Dzieje Apostolskie — Listy — Apokalipsa, Ujecie teologiczno-
chrystologiczno-praktyczne (PSNT, Bd. 13, Erg.), Poznan 2020, 255.
411 Ebd.

148



Apostelgeschichte
18,5
Als aber Silas und Timotheus aus

Mazedonien eingetroffen waren, widmete
sich Paulus ganz der Verkiindigung und
bezeugte den Juden, dass Jesus der Messias

sel.

1. Thessalonicherbrief

3,6

Inzwischen ist aber Timotheus von euch zu
uns zuriickgekommen und hat uns gute
Nachricht von eurem Glauben und eurer
Liebe gebracht; er hat uns auch berichtet,
dass ihr uns stets in guter Erinnerung

bewahrt und euch danach sehnt, uns zu

sehen, wie auch wir euch sehen mochten.

Schon auf den ersten Blick erkennt man, dass in den beiden Uberlieferungen nur eine
Person, ndmlich Timotheus vorkommt, und Silas nur im Bericht der Apg. Dieser Unterschied
lasst viel Platz fiir Spekulationen und Fragen. Bevor man sich aber in diesem Gebiet vertieft,
lohnt es sich, die Meinung von M. Bednarz ndher anzuschauen. Er ist der Meinung, dass man
die Erzdhlungen von Apg und 1 Thess aus einer anderen Perspektive betrachten sollte: ,,Die
Beschreibung der Apostelgeschichte ist sehr schematisch. Nach seiner Gewohnheit erzéhlt
Lukas zuerst tiber die Entstehung der Kirche in den jlidischen Kreisen und erst dann présentiert
er, in welcher Form es zum Abbruch der Verbindungen mit den Juden kam. Dieselbe Methode
verwendet er fiir die Schilderung der Verfolgung, die verursachte, dass die Missionare in das
heidnische Gebiet gingen, und das Evangelium konnte sich im neuen Umkreis ausbreiten.*4!2
Weiter schrieb der Exeget: ,,Die Informationen, die uns 1 (...) Thess liefern, haben aber einen
anderen Charakter. Sie sind herzliche Erinnerungen, die die Moglichkeit zur Mahnung und
Stirkung der Glaubenden anbieten. *'3 Wir haben also in diesen beide Fillen zwei

unterschiedliche Auffassungen. Sowohl im ersten als auch im zweiten Fall sind das keine

vollstdndigen Informationen.

Obwohl die Erklarung des polnischen Geistlichen eine Verbindung zwischen den beiden
Texten schafft, ist es noch wichtig, die Hypothese von W. Rakocy kurz zu betrachten, die auf
den Brief und dessen Entstehung ein ganz anderes Licht wirft. Der Geistliche nimmt die schon
angesprochenen Unterschiede als Gegenstand seiner Untersuchungen und stellt eine besonders

interessante Theorie auf.*'4

412 M. Bednarz, I-2 List do Tesaloniczan, 28.
413 Ebd.
414 ygl. W. Rakocy, Pawetl Apostol, 126-135.

149



Laut W. Rakocy machen viele Exegeten den Fehler, den Treffpunkt der Missionare in
Korinth festzusetzen. Zu dieser Begegnung sollte es eher in Athen kommen, wie Paulus das in
Ber6a mit Timotheus und Silas vereinbarte. Nach dem Treffen schickt Paulus Timotheus nach
Thessalonich zuriick und blieb selber mit Stilianis in Athen, um die Stadt und ihre Kultur besser
kennenzulernen. Die Begriindung dieser Hypothese sucht der Theologe im Brief an die
makedonische Gemeinde, wo man liest: ,,Darum hielten wir es nicht linger aus; wir
beschlossen, allein in Athen zuriickzubleiben, und schickten Timotheus, unseren Bruder und
Gottes Mitarbeiter am Evangelium Christi, um euch zu stirken und in eurem Glauben
aufzurichten (1 Thess 3, 1-2). Auch der Beginn des Schreibens ist fiir den Polen ein Hinweis
darauf, dass Paulus, Silas und Timotheus Mitautoren sind und somit an der Entstehung des
Briefes beteiligt waren: ,,Paulus, Silvanus und Timotheus an die Gemeinde von Thessalonich*
(1 Tess 1, 1). Der Bericht von Apg 18, 5 ist aber eine Beschreibung einer ganz anderen Mission,
von der wir leider keine Informationen haben. Die Frage, die in der Theorie von W. Rakocy
noch offen bleibt und die er sich auch selber stellt, ist die Unklarheit, warum Timotheus und
nicht Silas mit dieser Aufgabe betraut wurde. Die Antwort des Exegeten ist: ,,Einer der Griinde
kann die Mdglichkeit sein, dass er [Silas] in Thessalonich zu gut bekannt und wie Paulus
gesucht war (Apg 17, 4-6a. 10), was bei der Virulenz der dortigen Juden groBe Gefahr

bedeutete. 413

Die Hypothese der moglichen Entstehung des Briefes endet mit der Riickkehr des
Missionars nach Athen, wo Paulus den 1 Thess geschrieben haben soll. Mit diesem Brief schickt
der Apostel seine beiden Kameraden zurilick nach Thessalonich und womdoglich sogar nach
Philippi weiter, das er wie Thessalonich unfreiwillig verlassen musste. Selber aber geht er nach
Korinth, wo er auf seine Begleiter wartet. Als das Datum der Briefentstehung nennt der
polnische Theologe W. Rakocy das Jahr 49 und stellt fest, dass seine Uberlegungen ,,eine groBe
Wahrscheinlichkeit beziiglich der Richtigkeit seiner Theorie* !¢ haben. Dabei nimmt er aber
an, dass der Entstehungsort womdglich auch die Stadt Korinth war, die zu Beginn der
Evangelisierung zu Griechenland gehorte. Diese Rhetorik nimmt Bezug auf die zahlreichen

exegetischen Untersuchungen, die Korinth als den Ort der Briefentstehung nennen.*!” Die

415 Ebd., 130.

416 Ebd., 135.

47 Vgl. W. Marxsen, Der erste Brief an die Thessalonicher (ZBK, Bd. 11/1), Ziirich 1979, 14; E. Reinmuth, Der
erste Brief an die Thessalonicher, in: Die Briefe an die Philipper, Thessalonicher und an Philemon (NTD, Bd.
8/2), hrsg. v. N. Walter / E. Reinmuth / P. Lampe, Géttingen 1998, 107-108; J. Stepien, Listy do Tesaloniczan, in:
Listy do Tesaloniczan i pasterskie. Wstep — przeklad z oryginatu — komentarz (PSNT, Bd. 9), Poznan 1979, 57.

150



Anerkennung dieser Variante, die auch die meisten Exegeten vertreten, bringt auch die Frage
nach dem Datum mit sich, wann 1 Thess entstanden ist. Die Bibelforscher sind sich dabei
wiederum nicht einig und so gut wie jeder prisentiert eine eigene Einteilung der paulinischen
Chronologie. So konnen wir z.B. nach W. Marxsen oder R. Reinmuth das Jahr 50 bzw. 51

nennen, und nach J. Stepien die Zeitspanne zwischen 50 und 52 wahrnehmen.*!®

Die oben prisentierte Untersuchung passt zur Kritik der literarischen Einheit von 1
Thess. Nach der Entwicklung des historisch-kritischen Studiums entstanden Zweifel, ob das
paulinische Schreiben, das uns die HI. Schrift vorlegt, vielleicht nicht aus mehreren Schriften
besteht. Als eine Zusammenfassung der diversen Behauptungen kann man zwei Exegeten
nennen, die in diesem Gebiet der biblischen Wissenschaft besondere Leistungen erbrachten.

Thre Arbeiten lassen sich wie folgt darstellen:

Theorie der Briefaufteilung nach K.G. Eckart*"’
1. Brief
1 Thess1,1-2,12+2,17-3,4+3,11-13
2. Brief

1 Thess 3, 6-10+4, 13-5,11 +4,9-10a + 5, 23-26. 28

Theorie der Briefaufteilung nach W. Schmithals-Marburg**’
1. Brief
1 Thess 1, 1-2, 12 und 1 Thess 4, 3-5, 28
2. Brief

1 Tess2,13-4,1

413 Ebd.

419 K .G. Eckart, Der zweite Brief des Apostels Paulus an die Thessalonicher (ZThK, Bd. 58), Tiibingen 1961, 33-
44,

420 W. Schmithals-Marburg, Paulus und die Gnostiker. Untersuchengen zu den kleinen Paulusbriefen (TF: WBzk-
eL, Bd. 35), Hamburg — Bergstedt 1965, 97.

151



Das, was bei W. Schmithals besonders auffillt, ist auch die Reihenfolge der Briefe. Sie
sollen sich in seiner Meinung mit 2 Thess ergéinzen und eine vollig neue Aufteilung darstellen:
1. Brief: 2 Thess 1, 1-12; 3, 6-16; 2. Brief: 1 Thess 1, 1-2, 12; 4, 3-5, 28; 3. Brief: 2 Thess 2,
13-14;2,1-12;2,15-3,5; 3, 17n; 4. Brief: 1 Tess 2, 13 -4, 1.

Auch heutzutage gibt es Exegeten, wie z.B. J. Murphy-O’Connor, die eine neue
Variante der Briefaufteilung vorlegen: 1. Brief 1 Thess 2 13 —4, 2 und 2. Brief 1 Thess 4, 3 —
5, 28.42! An dieser ,,Diskussion* nimmt auch der schon zitierte Theologe J.B. Lach teil. In
seinem exegetischen Werk konnen wir dazu lesen: ,,Aufgrund der mangelnden Verbundenheit
des Textes in Bezug auf sein Thema und seine Botschaft, wollen einige Exegeten im Brief zwei
kurze Schreiben sehen. Gemal3 dieser Hypothese wurde der erste Brief in Athen und der zweite,

bedeutend breiter, in Korinth geschrieben. 4?2

Bei all diesen Studien scheint es wichtig zu sein, die mangelnden Informationen aus
dem paulinischen Leben in Bezug auf die Entstehung der Korrespondenz mit den
makedonischen Gemeindemitgliedern zu betonen, damit sie uns, wie J. Gnilka schreibt ,.einen
kleinen Einblick in das geistige Ringen um Paulus gewihren [wird].“4?* Dieser Weg scheint
auch fiir O. Knoch zu gelten. Deswegen lohnt es sich, seine Meinung ernst zu nehmen. Er
schreibt: ,,In der Bibelwissenschaft besteht heute keine einheitliche Auffassung dariiber, ob der
1. Brief eine urspriingliche Einheit bildet oder aus zwei Teilbriefen zusammengesetzt ist.“4**
Weiters stellt der Bibelforscher fest, dass alle exegetischen Studien uns das Wesentliche nicht
verheimlichen sollten, ndmlich die Botschaft des Briefes an Thessalonicher: ,,Unabhingig von
dieser wissenschaftlichen Diskussion steht durch das Zeugnis der Kirche fest, dass (...) [der

Brief] unter dem Beistand des Heiligen Geistes abgefasst worden (...) [ist] und daher fiir die

Christen maBgeblichen Charakter (...) [hat].«?

421 Vgl. J. Murphy-O’Connor, Vita di Paolo (1ISBSup, Bd. 13), Brescia 2003, 129-138.
422 J B. Lach, Ksiegi nowego przymierza, 255-256.

423 J. Gnilka, Wie das Christentum entstand, 9.

424 0. Knoch, 1. und 2. Thessalonicherbrief (SKK.NT, Bd. 12), Stuttgart 1987, 15.

425 Ebd.

152



3.1.3 Zusammenfassung

Als Zusammenfassung des Unterkapitels, das wir mit dem Namen ,,Geographisch-
historischer Zugang‘ bezeichneten, kann man sagen, dass mit Thessalonich eine sehr bunte und
auch unruhige Geschichte verbunden ist. Durch das Studium dieser Stadt erfuhren wir, dass
diese makedonische Stadt durch die Romer zu einer groBen, sich stindig weiterentwickelnden
Hauptstadt der Provinz Makedonien wurde. Fiir ihren Entwicklungsprozess spielte nicht nur
die gute geographische Lage mit einem Meerzugang eine grofle Rolle, sondern auch der
Einfluss des Romischen Imperiums und die wichtigen Handelswege, die durch die Stadt

fithrten: ein Hafen und die Via Egnatia, die Byzantion mit Rom verband.

Als eine der wichtigen Stidte in der gesamten Provinz Makedonien wurde Thessalonich
durch die romische Bevolkerung besiedelt und zu einer Metropole gemacht. Trotz des bunten
Milieus wurden die ,,Nicht-Romer®, und besonders die einheimische Bevolkerung als eine
zweite bzw. niedrige Gesellschaft betrachtet, der sehr viele Rechte und Privilegien im Imperium
Romanum entzogen wurden. Trotz dieser Ungerechtigkeiten im sozialen Leben konnten alle
eine grofe religidse Freiheit genieBen. Diese wurde aber im Laufe der Zeit durch den Kaiserkult

massiv eingeschriankt, indem man den Kaiser als Gott anbeten musste.

Im weiteren Teil der Arbeit schauten wir uns die Ankunft des Apostels Paulus in
Thessalonich an, der durch die Filigung des Geistes Christi seine Verkiindigungspléne
verdnderte und nach Europa kam, um hier das Evangelium zu verkiinden. Nach der Griindung
der ersten christlichen Gemeinde in Philippi kam er hochstwahrscheinlich im Jahr 49 nach
Thessalonich. Aufgrund des sehr turbulenten Aufenthalts, der durch die erfolgreiche
Glaubensverkiindigung gekennzeichnet war, musste Paulus die Stadt schnell verlassen. Die
starke Verbindung zu der ekklesiologischen Gemeinschaft motivierte den Volkerapostel zur
Briefredaktion. Ein Problem stellte jedoch die Datierung und der Ort der Entstehung des ersten
Briefes an die Thessalonicher dar. Nach einer Analyse der historischen Gegebenheiten und der
verschiedenen exegetischen Meinungen, durfte 1 Thess entweder in Korinth oder in Athen

zwischen 49 und 51 Jahr entstanden sein.

153



3.2 Glaubensverkiindigung in der Gemeinde von Thessalonich

In diesem Teil der Arbeit werden wir uns vier ausgewihlte Stellen aus dem ersten
Thessalonicherbrief anschauen, die das Thema der Glaubensweitergabe besonders hervorheben
und einen gewissen Leitfaden fiir den lebendigen Glauben in der jungen Kirche in der

Hauptstadt der Provinz Makedonien prisentieren.

1 Thess 1, 2-10, 3, 2. 5-7. 19, 4, 14 und 5, 8 zeigen den direkten Weg des Glaubens, in
dem es nach Meinung des Apostels um Danksagung, Verbundenheit, sichere Zukunft mit
Hoffnung und Riickkehr zum alltiglichen Leben gehen sollte. Die so verstandene
Wahrnehmung, Annahme und Umsetzung des Glaubens im eigenen Alltag fordern jeden
Menschen nicht nur zur geistigen Verbindung mit Gott durch Christus auf, sondern auch zur
konkreten Handlung und dadurch zur Entdeckung des wahren Sinns des Lebens. Dieses hat

aber seine Erfiillung im ewigen Leben, das das Ziel unserer irdischen Pilgerschaft ist.

Damit wir diese Intention des Apostels Paulus in 1 Thess besser wahrnehmen konnen,
wird die Strukturierung dieses 2. Unterkapitels folgendermallen ausschauen: Textanalyse, d.h.
textkritische Anmerkungen, die Perikope in ihrem Kontext, der Text und seine Struktur (1.);

Auslegung und Interpretation (2.); Zusammenfassung (3.).

3.2.1 Danksagungin I Thess 1, 2-10

Die Lebenszeit des Apostels Paulus charakterisierte sich unter anderem durch eine sehr
entwickelte Form des philosophischen Denkens, das sowohl von den hellenistischen als auch
den romischen Philosophen gepriagt wurde. In diesem Kontext sind somit ebenso die Attribute
des menschlichen Seins zu betrachten, zu denen zahlreiche Tugenden gehdrten.

Cicero schreibt in seinem Werk Pro Plancio 80-81, dass ,,Dankbarkeit nicht nur die

426 jst Vielleicht ist das auch ein

grofte aller Tugenden, sondern auch die Mutter aller anderen
guter Ansatz und zugleich auch ein guter Zugang zum neuen Gebot Jesu, das er uns im
Johannesevangelium verkiindet (vgl. Joh 13, 31-35). Doch Liebe ohne Dankbarkeit ist etwas,

was nicht funktionieren kann. Der lukanische Bericht iiber den Dank aus Liebe ist ebenso ein

426 B, Ackermann (Hrsg.), Cicero. Vom Sinn und Zweck des guten Lebens, Kln 2018, 109.
154



gutes Beispiel dazu (vgl. Lk 6, 27-36). Infolge dieser philosophischen und theologischen
Gedanken kann man sagen, dass Paulus im Brief an die junge Gemeinde in Thessalonich gerade

diese Tugend beinah an die erste Stelle stellt und sie im Glauben beheimatet.

In diesem Teil der Arbeit wird der Begriff ,,Danksagung® und ,,Glaube* in Verbindung
gebracht. Das Ziel dieses Verfahrens ist die Betonung des Glaubens und die menschliche

Reaktion auf dieses Geschenk, was im Text der Arbeitsperikope besonders betont wird.

3.2.1.1 Textanalyse

In diesem Unterkapitel werden wir unsere Aufmerksamkeit der ausgewéhlten biblischen
Texte widmen. Unsere Analyse wird aus vier Etappen bestehen: Textkritische Anmerkungen,
die Betrachtung der jeweiligen Perikope in ihrem Kontext, die Prasentierung des Textes auf
Deutsch und Griechisch und die Vertiefung der literarischen Struktur, Auslegung und
Interpretation der behandelten Bibelstelle. All diese Studien sollten uns ein solides

wissenschaftliches Bild der paulinischen Botschaft darstellen.

3.2.1.1.1 Textkritische Anmerkungen*?’

Die Perikope enthélt eine grole Anzahl an textkritischen Anmerkungen, die so gut wie

in jedem Vers des Arbeitstextes zu finden sind.

Im 2. Vers gibt es in einigen Quellen zwischen den Worten pveiav und motovpevor, die
Einfligung der Personalpronomen im Genitiv Plural vuwv (wenn wir an euch denken). Diese
Ergidnzung findet man zuerst in den zahlreichen Majuskeln X2 (01), C (04), D (05), F (010), G
(012), K (018), L (012), P (024), ¥ (044) und dann auch in einigen Minuskeln 104. 365, 630,
1175, 1241, 1505 und 2464. Die weiteren Textzeugen fiir diese textkritische Anmerkung sind
die Mehrheitstexte des byzantinischen Koine-Textes (23), alle bzw. mehrere altlateinische
Handschriften (it), zwei Vulgata-Ausgaben vg® (von 1592; Clementina) und die Vulgata-

Ausgabe von Wordsworth (vg*V). Die Einfligung im 2. Vers wird noch durch die gesamte

427 Die zusammengefasste textkritische Anmerkung zu 1 Thes 1, 2-10 finden Sie auf Seite 356-357.
155



syrische Uberlieferung (sy) und den Kirchenvater Ambrosiaster (Ambst) bestitigt. Fiir die
Auslassung vpwv, die durch unsere Arbeitsperikope bezeugt wird, sprechen folgende
Majuskelquellen: X (01), A (02), B (03), 1 (016), sowie aus dem 9. Jh. 0278. Diese Form der
biblischen Weitergabe wird auch durch einige Minuskelquellen 6, 33, 81, 323, 1739, 1881
bekriftigt, die noch aus dem Codex Latini die Majuskel m (86) und die Vulgata-Ausgabe von
32007 (vg*) erganzt wird.

Das textkritische Urteil des 3. Verses bringt nicht viel in die Debatte iiber den Textinhalt
und seine Botschaft ein. Die Einfiigung der Personalpronomen bekréftigt zwar die Aussage, sie
hat aber eher einen stilistischen Charakter, durch den die Intention des Autors bei den

Empfingern des Briefes deutlicher wird.

Der 4. Vers enthilt nur eine Auslassung des Artikels tod, der in den Majuskeln B (03),
D (05), F (010), G (012), L (023), den Minuskeln 33, 365, 630, 1241, 2464 und in den
Mehrheitstexten des byzantinischen Koine-Textes () gelesen wird. Fiir die Erhaltung dieser
Textpassage sprechen aber wesentlich mehr Zeugen wie die Majuskeln X (01), A (02), C (04),
K (018), P (025), ¥ (044), 0278, und die Minuskeln 81, 104, 945, 1175, 1505, 1739, 1881.

Zusammenfassend scheint der kritische Apparat dieser Stelle relativ simpel zu sein.
Beide Varianten sind aufgrund der zahlreichen Zeugen gut vertretbar. Wir konnen aber
feststellen, dass sich die Erhaltung des Artikels wesentlich auf die Qualitit der

grammatikalischen und linguistischen Struktur des Texts bezieht.

Eine Ansammlung der textkritischen Anmerkungen finden wir im 5. Vers. Schon in den
ersten Worten sehen wir eine andere Leseart des Pronomens nu@v, das in der ersten Variante
durch die Bezeugung der Majuskel C (04) tov Beov oder als zweite Moglichkeit durch die
korrigierte Majuskel X" (01) tov Ogov vuwv ersetzt wird. Eine dhnliche Situation haben wir
auch mit der Priposition &i¢, das entweder durch npog vpog (die Majuskeln A (02), C?(04), D
(06), F (010), G (012), 0278) oder durch ev vuv (der Codex P (025)) ausgetauscht wird. Fiir
die Erhaltung des Pronomens in seiner Textform spricht die ganze Reihe der Majuskeln: N
(01), B (03), C™i4 (04), K (018), L (023), ¥ (044). Diese Liste ergiinzen noch die Minuskeln:
33, 81, 104, 365, 630, 1175, 1241, 1505, 1739, 1881, 2464 und die Mehrheitstexte des
byzantinischen Koine-Textes (B). Im 5. Vers finden wir noch an zwei weiteren Stellen fiir die
Priposition €k eine Auslassung. Die erste Erwdhnung, zwischen kai und nAnpoeopiq, wird laut
dem kritischen Apparat durch folgende Quellen bezeugt: die Majuskeln N (01), B (03), eine

Minuskel 33, eine aus dem Codex Latini stammende Majuskel r (64) und die

156



Einzelhandschriften der Vulgata (vg™*). Dagegen spricht eine ganze Ansammlung diverser
Quellen: die Majuskeln A (02), C (04), D (06), F (010), G (012), K (018), L (020), P (025), ¥
(044), 0278, die Minuskeln 81, 104, 365, 630, 1175, 1241, 1505, 1739, 1881, 2464, die
Mehrheitstexte des byzantinischen Koine-Textes (28) und die lateinische Tradition mit
Ausnahmen (lat). Fiir die zweite Auslassung von €k, die zwischen éyeviOnuev und vuiv zu
finden ist, sprechen sich folgende Quellen aus: die Majuskeln & (01), A (02), C (04), P (025),
048 die Minuskeln 33, 81, 104, 326", 945, 1739, 1881 und die Vulgata- Ausgabe von 32007
(vg"). Die Form, die sich im Arbeitstext befindet, wird sowohl durch die Majuskeln B (03), D
(06), F (010), G (012), K (018), L (020), ¥ (044), 0278 und die Minuskeln 326¢, 365, 630,
1175, 1241, 1505, 2464 gelesen. Der kritische Apparat wird noch durch die Mehrheitstexte des
byzantinischen Koine-Textes (), alle bzw. mehrere altlateinische Handschriften (it), zwei
Vulgata-Ausgaben vg®*¥ und mit kleinen Abweichungen durch Peschitta (sy®) ergénzt. Fiir
unser Verhédltniswort gibt es auch an den beiden Passagen keine sichere Quelle, die man mit

der Urspriinglichkeit des Textes in Verbindung setzen kann.

Als Conclusio der textkritischen Untersuchungen unseres Verses miissen wir zugeben,
dass in ihm, wie bereits zu Beginn des friiheren Kapitels festgestellt wurde, sehr viele
Anmerkungen zu finden sind. In den meisten Fillen handelt es sich dabei aber, wie in den
vorherigen Urteilen, um grammatikalische und stilistische Korrekturen. Wenn es aber eine vom
Kontext des Textes her interessante Korrektur gab, war sie sehr schwach und durch eine, von
mehreren Quellen vertretbare Variante repriasentiert. Aus diesem Grund lohnt es sich im 5. Vers

bei der Version der Arbeitsperikope zu bleiben.

Der 6. Vers enthdlt keine groBen Anmerkungen. Die einzige Korrektur des Textes
befindet sich fiir die Stelle zwischen yopdc und nvedpotoc, an der der Kodex B (03) und
Einzelhandschriften der Vulgata (vg™*) von der Einfiigung kot berichten. Diese kleine
Bemerkung bringt aber keine wesentliche Verdnderung, was auch durch die mangelnden

Zeugen zu sehen ist.

Eine kleine Textverdnderung finden wir auch im néchsten Vers (V. 7). Die Majuskeln
N (01), A (02), C (04), D? (05), F (010), G (012), K (018), L (020), P (025), ¥ (044), 0278 und
andere Quellen, wie die Mehrheitstexte des byzantinischen Koine-Textes (), die Bearbeitung
des syrischen Textes durch Philoxenus (sy") und die Minuskeln 365, 630, 1175, 1241, 1505,
2464, erhalten in ihren Uberlieferungen eine andere Form vom Substantiv tomoc, tOmovg

(Akkusativ Plural). Thmoc, das man im Arbeitstext findet, bezeugen die Kodexe B (03) und D**

157



(05). Zusitzlich wird diese Form auch durch die Minuskeln 6, 33, 81, 104, 1739, 1881,
altlateinische und Vulgata- Handschriften (lat) und Peschitta (sy?) gelesen.

Der Wechsel von der Einzahl in die Mehrzahl ist aus dem logischen Blickwinkel des
Betrachters so gut wie immer interessant und hinterldsst Spuren in der Botschaft des Textes. In
unserem Fall soll es nicht anders sein. Wir miissen aber unsere kritische Korrektur, die auch
gut bezeugt ist, ndher betrachten und mit den weiteren Teilen des Verses vergleichen. Dabei
erkennen wir, dass unsere plurale Form den Inhalt der weiteren Botschaft nicht beeinflusst. Wir
konnen vielleicht sogar annehmen, dass die Wendung im Singular die paulinische Wendung
bekriftigt, indem der Apostel tiber die Gemeinde in Thessalonich als {iber ein Glied bzw. {iber

eine bestimmte Einheit spricht.

Im 8. Vers gibt es fiir die Wendung év tf] Zweifel, ob ihre Urspriinglichkeit der
Uberlieferung sicher ist. Zugleich wird auch fiir diese Stelle eine andere Leseart, die durch eine
Minuskel 1881 in der Form des Artikels im 3. Fall Singular, tn bezeugt wird. Fiir eine
Auslassung von €v 1fj sprechen sich aber wesentlich mehr Zeugen aus: die Majuskeln B (03),
K (018), die Minuskeln 6, 33, 365, 614, 629, 630, 1505, 1739, eine aus dem Codex Latini
stammende Majuskel r (64) und die Einzelhandschriften der Vulgata (vg™*). Die Form, die uns
die Arbeitsperikope présentiert, lesen sowohl die Codexe N (01), C (04), D (05), F (010), G
(012), L (020), P (025), ¥ (044) und 0278 als auch die Minuskeln 81, 104, 1175, 1241, 2464.
év 77 steht auch in den Mehrheitstexten des byzantinischen Koine-Textes (28) und in einem Teil
der altlateinischen Zeugen (lat). Im weiteren Verlauf des Verses befindet sich zwischen dAL’
und £v eine Einfiigung des Verbindungswortes ka1, was in D? (05), K (018), L (020) und 0278
belegt ist. Ergdnzend werden diese Majuskelquellen durch die Minuskeln 104, 365, 630, 1175,
1241, 1505, die Mehrheitstexte des byzantinischen Koine-Textes (), eine aus dem Codex
Latini Majuskel m (86), die Vulgata-Ausgabe von 1592 (vg®) und zum Schluss noch durch den
Kirchenvater Ambrosiaster (Ambst). Dagegen spricht eine ganze Gruppe der Zeugen: X (01),
A (02), B (03), C (04), D* (05), F (010), G (012), P (025), ¥ (044), 33, 81, 1739, 1881 oder
2464. Die Auslassung ko bezeugen ebenso alle oder die meisten altlateinischen Zeugen (it),

zwei Vulgata-Ausgaben vg*"" und die gesamte syrische Uberlieferung (sy).

Aufgrund der oben prisentieren Korrekturen ldsst sich iiber die Arbeitsperikope im 8.
Vers ein klares Urteil sprechen. Die Mehrheit der Quellen bezeugen glaubwiirdig die
Urspriinglichkeit von unseren zwei textkritischen Ergéinzungen und sprechen sich tiberzeugend
fiir keine Anderungen des Textes aus. Wenn es sich um die angesprochenen Anderungen

handelt, bringen diese keine wesentliche Bedeutung fiir den Inhalt des Textes.

158



Wie in den fritheren Versen ist im 9. Vers nur eine einzige textkritische Anmerkung zu
finden. An der Stelle des Personalpronomens fjudv (von uns), das durch einen Kodex B (03),
viele Minuskeln 81, 323, 614, 629, 630, 945 und zwei aus dem Codex Latini stammende
Majuskeln ar (61) und d (75), gelesen wird, wird ein anderes Personalpronomen vpwv (von
euch) gelesen. Ebenso bezeugt diese Lesart sowohl die Einzelhandschriften der Vulgata und
der sahidischen Uberlieferung (vg™, sa™*) als auch die Einzelhandschrift der bohairischen

Uberlieferung (bo™).

Das textkritische Urteil des 9. Verses ist, nicht wie in den anderen bis jetzt geflihrten
Untersuchungen, so klar. Die Verwendung des anderen Personalpronomens kann in erster Linie
eine andere Akzentuierung des Textes bedeuten. Sie passt auch gut in die Polemik des Apostels,
der in seinen Ausflihrungen vor allem die Taten der jeweiligen Gemeinde hervorhebt und nicht
die eigenen Verdienste. In der prisentierten Lesart kann man auch eine Auswirkung der
paulinischen Lehre sehen, die ebenso eine Kausalitdt darstellt: von uns — von euch. Diese
Methode zieht sich auch im gesamten Brief durch. Obwohl sie aus dieser Perspektive

interessant zu sein scheint, bringt sie keine grofle Neuigkeit fiir den gesamten Text.

Die Arbeitsperikope wird mit dem 10. Vers beendet. In ihm befindet sich gleich zu
Beginn eine andere Lesart fiir das Verb avopévew (zu warten), das durch die nicht sichere
Lesart des Papyrus Nr. 46 (B*"1) in der Form von vropévev (Infinitiv) ersetzt wird. Derselbe
Papyrus dazu noch die Majuskeln A (02), C (04), K (018) und die Minuskeln 323, 629, 945,
18817, 2464, der Kirchenvater Eusebius (Eus) bezeugen fiir t®v eine Auslassung. Dieser Artikel
hat zusétzlich noch keine sichere Urspriinglichkeit. Die letzte Textkritik des 10. Verses enthélt
eine andere Lesart fiir die Préposition £k, fiir die folgende Zeugen sprechen: die Majuskeln &
(01), A (02), B (03), P (025), 0278 und die Minuskeln 33,81, 1505, 1739, 1881, 2464. Fiir die
neue Préposition ano findet man aber in den Kodexen C (04), D (05), F (010), G (012), K (018),
L (019), ¥ (044), die Minuskeln 104, 365 630, 1241, die Mehrheitstexte des byzantinischen

Koine-Textes (W) und zum Schluss die gesamte lateinische Tradition.

Die letzten textkritischen Korrekturen passen gut zum gesamten Arbeitstext. Sie sind

zahlreich bewiesen, scheinen aber keine wesentlichen Anderungen zu bringen.

159



3.2.1.1.2 Die Perikope in ihrem Kontext

Die Perikope 1, 2-10 beginnt mit einem Dankgebet. Die Bedeutung dieser zwei Begriffe
,Dank* und ,,Gebet scheint beim Volkerapostel eine wesentliche Rolle im christlichen
Handeln und Denken zu sein.*?® Gerade die Danksagung, die aus dem Glauben kommit, ist fiir
Paulus die Wahrnehmung des Daseins Gottes und zugleich auch die Reaktion auf seine
Existenz. Im Gebet kommt es dadurch auch zur Relation zwischen dem Betenden und dem
Anbetenden (Mensch — Gott). Es kann daher niemanden wundern, dass gerade der Aspekt des

Dankens in jedem paulinischen Brief vorkommt.*?°

Wenn Paulus iiber die so wichtigen Themen, wie Dank und Gebet, schreibt, will er nicht
nur einzelne Personen ansprechen, sondern die gesamte Gemeinde. Zutreffend beschreibt das
F. Manzi, der bemerkt, dass die Briefempfénger eine ekklesiologische Gemeinschaft bilden. In
seinem Werk konnen wir lesen: ,,Es klingt hier der Widerhall des groBen erldsenden
Versprechens, das Gott durch die Lippen des Propheten Ezechiel, dem nach Babylon
verschleppten Volk Israel, gab: Ich hole euch heraus aus den Vdélkern, ich sammle euch aus
allen Lindern und bringe euch in euer Land (36, 24).“4*° So eine Erkldrung weist auf die
Erfiillung der Aussage Gottes hin, die sein Volk wieder beisammen haben will. Die offene
Frage, die dabei bleibt, ist die Form dieser Gemeinschaft mit dem Herrn. Die Notwendigkeit
des Vertiefens dieses Problems sah E.J. Jezierska, die in ihrer Publikation das Leben der
Glaubigen im Sinne des Apostels Paulus vertieft. Fiir die Geistliche besteht das Glaubensleben
aus drei Formen: gic Xpiotdv (in Christus), oov Xprot® (mit Christus) und dVmnép Xpiotod (fiir
bzw. fiir Christus sein). Diese drei Varianten der christologischen Verbindung stehen nicht im
Gegensatz zueinander, sondern ergénzen sich in jedem Aspekt ihres Bereiches. So eine
Gemeinschaft wird auf eine besondere Art gezeigt, sowohl die Hingabe Christi fiir uns
Menschen, als auch die menschliche Existenz im Sinne des Glaubens.**! Die in dieser Form

funktionierende Gemeinde soll in der Ausiibung ihrer christlichen Werte deutlicher durch die

428 Vel. Apg 16, 25; 22, 35; 28, 15, Phil 1, 3-11, Kor 1, 4-9; 15, 57,2 Kor 2, 14; 9, 11-15; Rém 1, 8-10; 7, 25; 9,
5;15,30.

429 Es ist zu beachten, dass gerade diese Motivation des Heidenapostels nicht nur in seinen Werken erkennbar ist
(1 Thess, 1 u. 2 Kor, Gal, Rom, Phil und Phim), sondern auch in den Schriften, die seinen Schiilern zugeschrieben
werden (vgl. Kol, Eph oder 2 Thess). Das zeigt sehr deutlich die Wichtigkeit des Dankens aus dem Glauben in den
paulinischen Schriften.

430 F, Manzi, Listy $w. Pawta. Wprowadzenie, iibers. v. P.R. Gryziec, Krakow 2021, 128.

I E.J. Jezierska, Zycie wierzqgcego w mysl sw. Pawta, Wroctaw 22008, 14-25.

160



Liebe und die Hoffnung an den charakteristischen Grundziigen gewinnen. Unter der
Beriicksichtigung dieser Aspekte sieht der Volkerapostel auch die Moglichkeit der Starkung
der gottlichen Fiigung, die den Menschen durch den HI. Geist zu den Auserwéhlten und den
Teilnehmern am Heilsplan Gottes macht, wodurch unsere Aufmerksamkeit auf die Zukunft

hingelenkt wird, die wir mit Hoffnung erwarten sollten.

Die Kronung des paulinischen Denkens ist im Bekenntnis des Glaubens verankert, der
fiir ihn nur mit Christus verbunden werden darf. Das sieht man am Ende der Perikope, in der es
in den letzten Versen zur Steigerung der Christologie und somit auch zur Steigerung des
Glaubens kommt. Sehr schon fasst das G.L. Miiller zusammen, indem er schreibt: ,,Die
Christologie ist begriindet auf dem Christusglauben der Kirche. Sie beruht auf der
Uberzeugung, dass Gott seinen universalen Heilswillen eschatologisch und geschichtlich in
Jesus von Nazareth verwirklicht hat (...).“#*? Deswegen miissen wir auch R. Stupek recht
geben, wenn er iiber die ekklesiologische Existenz des Christentums schreibt, dass die
Glaubigen im Gebet Gott suchen, sich mit ihm treffen, ihm danken und sich bei ihm
entschuldigen.*** So eine Gemeinschaft ist fiir Paulus eine Selbstverstindlichkeit, da er alleine
in seinen Briefen das Wort ékkAnoia bis zu 43-mal verwendet. In dieser Verbindung unter den
Glaubigen und mit Christus innerhalb der Kirche sieht der Apostel auch eine eschatologische

Belohnung, die ihre Fiille in der Parusie Christi zu erwarten hat.*3

3.2.1.1.3 Der Text und seine Struktur

12 Edyapiotobuev 1@ 0ed mavtote mepi
TAVTOV U@V pveioy molovpevol €ml @V
TPOGEVYDV NUDV, ASIAEITTOG

3 uvnuovedovieg VU®V TOD EPyov Ti|g
TioTEMC Kol ToD KOMOL TG Aydmng Kol Tig

VIOpOVIIG TR EAmidog ToD Kvpiov MUV

1 2 Wir danken Gott allezeit fiir euch alle,

sooft wir in unseren Gebeten an euch

denken. Unablissig

3 erinnern wir uns vor Gott, unserem Vater,
an eure Werke im Glauben und an eure

Miihe in der Liebe und an eure Geduld in

42 G.L. Miiller, Katholische Dogmatik. Fiir Studium und Praxis der Theologie, Freiburg i. Br., 32010, 256.

433 R. Stupek, Wspdiczesne debaty o kosciele. Ich historyczne uwarunkowania i perspektywy, Wroctaw 2019, 29-
30.

34 ygl. V. 10.



‘Incod Xpiotod Eumpocbev t00 Beod kai

TATPOG UMV,

4 £1001eg, adeh@ol Nyamnuévol Vo [Tod]
BeoD, TV EKAoyTV DUGV,

5 611 10 gvayyéMov MUYV ovK EyeviOn gig
VUGG €&V AOY® HOVOV GAAR Koi €V SUVAUEL
Kol &v Tvedpatt ayio kol [év] TAnpogopig
oA, ko oidate olor &yeviOnuev [év]

VWAV 81’ Huadg.

6 Kai dugic pyumtol nudv gyevidnte kol
70D KVpiov, de&devol TOV Aoyov €v BAiyel

TOAAT] LETO Yapdg TVELLATOC (ryiov,

7 ®ote yevésbor vpdg tHmOV TACLWY TOIG
MGOTEVOVOWV &V Tff Makedovig kol €v T
Ayoailq.

8 ap’ vudv yap &nynror 6 Adyog TOD
Kupiov oV pdvov gv tf Maxedovig kai [€v
] Ayoiq, 6AL &v movii tome 1 moTig
VUMV M TPOG TOV B0V EEEANIVOEY, DaTe un)

¥PElCY Eyety NUAG AAAETY TL.

9 ovtol yop mepl MUAV AmayyEAAOLGLY
omoiav €l60d0vV E6YOUEV TPOG VUAC, KOl TMG
Eneotpéyate mPOg TOV OOV AmO TAV

£10MAOV dovAevey Bed (BVTL Kol aANOVD

10 xoi avapévely tov viov avtod €k TV
ovpavdv, Ov Tyewpev &k [tdV] vexkpdV,
‘Incodv OV puodpevoy NUAG €K THG OpYRg

ThG £pYXOHEVNG.

der Hoffnung auf unseren Herrn Jesus

Christus.

4 Wir wissen, von Gott geliebte Briider,

dass ihr erwdhlt seid.

5 Denn unsere Verkiindigung der
Frohbotschaft geschah bei euch nicht nur
im Wort allein, sondern auch in der Kraft
und im Heiligen Geist und in grofier
Gewissheit, ihr wisst ja, wie wir bei euch

um euretwillen aufgetreten sind.

6 Und ihr seid unserem Beispiel gefolgt und
dem des Herrn und habt das Wort trotz
grofler Bedrdngnis mit der Freude im

Heiligen Geist aufgenommen.

7 So wurdet ihr ein Vorbild fiir alle

Gldubigen in Mazedonien und in Achaia.

8 Denn von euch aus ist das Wort des Herrn
nicht allein in Mazedonien und Achaia
erklungen, sondern iiberall an allen Orten
ist euer Glaube an Gott bekannt geworden,
so dass wir keinen Bedarf haben, etwas

dariiber zu sagen.

9 Denn sie selbst berichten von uns,
welchen Eingang wir bei euch gefunden
haben und wie ihr euch von den
Gotzenbildern zu Gott bekehrt habt, um

dem lebendigen und wahren Gott zu dienen

10 und seinen Sohn vom Himmel her zu
erwarten, Jesus, den er von den Toten
auferweckt hat und der uns dem

kommenden Gericht entreifst.

Die oben prisentierte Perikope erdffnet mit dem 1. Vers den ersten Brief an die
Gemeinde in Thessalonich. Unser Arbeitstext gehort mit seiner ganzen Linge zum Briefanfang
und enthédlt ein sehr gut bekanntes und strukturiertes Element, das in jedem paulinischen

Schreiben zu erkennen ist. Diese Tatsache kann niemanden wundern, denn wie H. Rosse

162



schreibt: ,,In der Antike gab es fiir Briefe bestimmte Konventionen.*4*3 In diesem Sinne folgt
das Proomium (mpooipiov) auf das Préaskriptin 1 Thess 1, 1 (superscriptio / Nennung des Autors
— adscripto / Nennung des Briefempfangers — salutatio / eine Art der Grulform). Dadurch zeigt
auch der Volkerapostel seine grolen Kenntnisse der hellenistischen Briefentstehung. Diese
erginzt Paulus durch die jlidische Tradition, die in einigen Punkten mit der sich am Ende der
antiken griechischen Geschichte befindenden Kultur durchaus unterschiedlich war. Uber diese
Tatsache schreibt sehr interessant G. Haufe: ,(...) [Paulus] nimmt den Platz des in
hellenistischen Briefen gdngigen Prodmiums ein, das vereinzelt gleichfalls schon die Motive
von Dank, Fiirbitten und Gedenken kennt, freilich nicht in der fiir Paulus typischen
Kombination. Die Sprache des Textes folgt dem jiidischen Gebetsstil.“4*¢ Diese paulinische
Schreibweise ldsst sich auch in den anderen Briefen erkennen. Deswegen ist J. Gnilka in Bezug
auf Phil der Meinung, dass ,,Paulus in der Ubernahme alter Formen einen neuen Briefstil

schuf. <437

Abgesehen von den Hintergriinden bzw. den literarischen Absichten des Autors bleibt
die Wichtigkeit des Prodmiums unverdndert, das in der antiken Kultur zur Einleitung gehorte.
Diese Form kann man auch als Vorrede bezeichnen, durch die der Briefverfasser entweder das
Wohlwollen der LeserInnen gewinnen wollte oder in ein paar Worten als die Vorbereitung des
Inhalts und Anliegens des Briefes vorstellte. Zahlreiche Belege dafiir finden wir in den beiden
Teilen der HI. Schrift: AT - 2 Mak 1, 2. 11 oder in den Paulusbriefen - 1 Kor 1,4; 2 Kor als
Lobpreis; Phil 1, 3; Phlm 4; Rém 1, 8.

Die epistographische Literatur weist auf ein wichtiges Ziel des Prodmiums hin, das die
Ubergangswendung zum Briefkorpus ist. In den Schriften des Paulus geschah es durch die
bereits erwihnte Danksagung an Gott, die im Leben der Gemeinde begriindet war. Dabei

versuchte der Autor die wichtigsten Themen zu préludieren. In 1 Thess waren das:

VV. 2-5 Die Dankbarkeit fiir den Glauben, die Liebe und die Hoffnung, fiir die
Erwdhlung in Jesus Christus durch die Kraft des Evangeliums im HI.
Geist

VV. 6-10 Die Anerkennung und die Wertschédtzung des christlichen Lebens durch

die Mitglieder der Gemeinde in Thessaloniki

435 H. Rosse, Der erste und zweite Thessalonicherbrief (BNT), Neukirchen — Vluyn 2016, 3.
436 G. Haufe, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher (ThHK, Bd. 12/1), Leipzig 1999, 23.
437 J. Gnilka, Der Philipperbrief, 41.

163



Davon sind zwei Themen besonders auffillig:

V.7 Die Betonung der Verbindung zwischen Paulus und der
Gemeinde durch die Nachfolge Christi

V. 10 Die Erwartung der Parusie Christi und ihre Auswirkung im Leben

Im Proomium ldsst sich noch eine gut {iberlegte Strategie erkennen, mithilfe derer man
sich mit besonders netten Worten an die Leser wendet und sie bittet, den Inhalt des Textes
freundlich anzunehmen. Diese Form, die den Namen captatio benovolentiae tragt, erfiillt die
rhetorische Funktion am Anfang des Schreibens und soll die Sympathie des Briefempfiangers

gewinnen,*3®

Die Frage nach der Struktur der Arbeitsperikope ist fiir viele Exegeten auch mit dem
Problem der Feststellung des Endes fiir die Danksagung verbunden, die in 2, 13 und in 3, 9
nochmals vorkommt. Die Bibelforscher wie T. Holtz oder G. Haufe vertreten daher die
Meinung, dass die Dankesworte des Apostels nicht mit dem Ende des Proomiums enden,
sondern erst in 2, 13 abgeschlossen werden.*** Gegen diese Theorie setzt sich A.J. Malherbe.
Dieser stidafrikanisch-amerikanischer Theologe schreibt in seinem Kommentar, dass die
Perikope 1. Thess 1, 2-10 tatsidchlich das Ende des Prodmiums ist. Die weiteren Stellen aber
sind einige Abschnitte mit eigenen Sachaussagen, die sich auf das jeweilige Thema der

paulinischen Theologie beziehen.**

3.2.1.2 Auslegung und Interpretation

In diesem Unterkapitel werden wir uns der genauen Exegese der Perikope 1 Thess 1, 2-
10 widmen. Diese Untersuchung soll man als einen der wesentlichen Teile der gesamten Arbeit
betrachten, in der die Auslegung und die Interpretation der einzelnen Verse unser Arbeitsthema

besonders beleuchten und vertiefen wird.

438 Vlg. H.-J. Klauck, Die antike Briefliteratur und das Neue Testament, Paderborn 1998, 272.

439 T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher (EKK.NT, Bd. 13), Neukircen — Vluyn 2014, 29-32; G. Haufe,
Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 7-9.

449 A J. Malherbe, Paul and the Thessalonikas. The Philosophisc Tradition of Pastoral Care, Philadelphia (PA)
1987, 78.

164



V.2

Edvyapiotoduey 1@ 0ed mhvtote mepl TAVI®OV DUDV
Wir danken Gott allezeit fiir euch alle, sooft wir in
pveioy molodUeVoL ET TV TPOGELYAV UGV,
unseren Gebeten an euch denken. Unabldssig
adtoleinTmg

Der Beginn des Verses, der durch die Wendung evyapiotoduev (wir danken) zum
Ausdruck gebracht wird, beeinflusst in erster Linie den weiteren Verlauf des Verses und bezieht
sich dann auch auf den Textinhalt in den Versen 2-4. Die Wichtigkeit unseres Verbes
evyaplotodpev macht somit aus dem ersten Satz den Hauptsatz und die darauffolgenden Sitze
zu den Nebensétzen. Infolgedessen ist es schwierig P. Iovino rechtzugeben, wenn er schreibt,
dass diese grammatikalische Form eine Gefdahrdung fiir die Briefstruktur ist, was man besonders
in den Versen 1 und 2 sieht.**! Stattdessen muss man den polnischen Exegeten M. Bednarz
hervorheben, der im Gegensatz zu seinem italienischen Kollegen eine Verbindung bzw. eine
Erginzung in dieser linguistischen Form sieht, die durch die Verwendung des

Personalpronomens wir (V. 1) und eure (V. 2) zu Stande kommt.*4?

Das Hauptmotiv in unserem Vers ist die paulinische Dankbarkeit, die durch den ersten
Satz den weiteren Textverlauf beeinflusst. Es lohnt sich daher, diesen Terminus zuerst
etymologisch zu untersuchen. Die Dankbarkeit leitet sich vom Wort ,,Dank* ab, das man in
verschiedenen Formen im NT findet. Unsere Aufmerksamkeit gewinnt aber die Form des
Verbes (evyapiotéw — Danke sagen) und des Substantives (ebyopiotio — Danksagung).
Insgesamt finden wir diese beiden Varianten im NT bis zu 53-mal, davon bis zu 23-mal in den
paulinischen Schriften. Interessant scheint es zu sein, dass dieser Begriff in der griechischen
Kultur relativ selten vorkam und sich vor allem auf die zwischenmenschlichen Beziehungen
bezog. Eine wesentliche Gebrauchsdnderung der Verwendung unseres Begriffes finden wir in
den Schriften des Alten Testamentes, im Mirjamlied (vgl. Ex 15, 21), im Tempelkult (vgl. Jer
17, 26) oder im Dankpsalm (vgl. Ps 118). Fiir F.G. Untergassmair ist daher der Dank ein
zentraler Begriff des Mensch-Gott-Verhiltnisses und muss auch in diesem Sinne betrachtet

werden, d.h. als ,,Lobpreis der Macht- und Heilstaten Gottes in Schépfung und Geschichte.*443

41 p_lovino, La prima lettera ai Thessalonicesi (SOCr, Bd. 13), Bologna 1992, 85.
442 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 97.

443 F.G. Untergassmair, Danksagung, in: LThK, Bd. 3, 18-19.
165



Der Theologe X. Leon-Dufour présentiert die Bedeutung unseres Arbeitsbegriffes in
einem breiteren Kontext. Er meint, dass ,,die Dankbarkeit Gott gegeniiber in der Regel die Form
des Gebetes bekommt.“4** Weiters schreibt er: ,,In diesem Fall verbindet sie sich mit in einer
natiirlichen Art und Weise mit dem Segen. (...) Dieser Segen und die Dankbarkeit gemeinsam
sind besonders oft wihrend des jiidischen Mahles zu sehen.“**> Wenn man auf dem Weg dieses
Gedankens bleibt und gleichzeitig auch auf die erste Verwendung des Wortes ,,Dankbarkeit*
bei Jesus schaut, was laut den Evangelien in Mk 8, 6, in Mt 14, 19 und in Joh 6, 11. 23 war,
dann bekommt man nicht nur einen breiten Zusammenhang, sondern eine tiefe Symbolik fiir
das Heilswirken Jesu. Sehr interessant fasste das M. Bednarz zusammen, der so dariiber
schreibt: ,,Paulus gibt ihm die Bedeutung einer unaufhdrlichen Lobpreisung Gottes, einer tiefen
Dankbarkeit und gleichzeitig einer totalen Abhdngigkeit und Hingabe aufgrund des

Heilswirkens. 446

Das Studium des Terminus ,,Dankbarkeit” fithrt uns zum weiteren Begriff ,,Gebet™
(mpocevyn oder im weiteren Sinne vy - Geliibde in der Form des Gebets). Der deutsche
Theologe O. Wahl sieht im Gebet ,,eine personliche Kommunikation mit dem lebendigen Gott,
der als Jahwe in Israel Grof3es getan hat. Zugleich bringt Israel in seinem Beten zum Ausdruck,
dass der Gott der Geschichte auch der Schopfer des Alls ist.“*4” Weiters fiigt er hinzu: ,,Das
Gebet ist als Hohepunkt des Menschseins zu verstehen.“4*® Wenn wir mit diesen Informationen
auf die Person Jesu schauen, dann miissen wir den Markus-Bericht iiber das Gebet Jesu am
Olberg vor Augen haben (vgl. Mk 14, 32-42). Hier konnen wir einen Ausdruck der
menschlichen Natur Jesu sehen, der im Gebet eine Form der menschlichen Verhaltensweise
sieht. Sie ist auch in einem sehr tiefen Vertrauen begriindet, das durch die Worte afjfa 6 moatp
(vgl. Mk 14, 36) besonders aussagekriftig wird.*** Dadurch zeigt Jesus eine vertrauliche
Gottesbeziehung, die die bis jetzt gekannten Gebetsformen iiberspringt und Gott zweimal und

hintereinander als Vater bezeichnet. Diese innige Beziehung zwischen Gott und Jesus zeigt

444 X. Léon-Dufour, Eucharystia, in: STB, hrsg. v. X. Léon-Dufour, iibers. v. K. Romaniuk, Poznan — Warszawa
41994, 265.

445 Ebd.

446 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 98.

47.0. Wahl, Gebet: II. Biblisch-theologisch: 1. Altes Testament in: LThK, Bd. 4, hrsg. v. W. Kasper, Freiburg —
Basel — Rom — Wien 1995, 310.

448 Ebd.

49 Vgl. F.G. Untergassmair, Gebet: II. Biblische-theologisch: 2. Neues Testament, in: LThK, Bd. 4, 310-311.

166



auch ein besonderes Verhiltnis des Gebets zu Gott, der dieses Zueinander bestimmt.**° Diese
Relation, die Jesus mit Gott durch das Gebet hervorhebt, bringt auf eine interessante Art Papst
Benedikt XVI zum Ausdruck, indem er angesichts der Angst Jesu das Gebet als Quelle des
Vertrauens, des Gehorsams, der Weisheit und der Kraft bezeichnet. Er formuliert das wie folgt:
,,Wir konnen drei Elemente in diesem Beten Jesu unterscheiden. Da ist zundchst die
Urerfahrung der Angst, die Erschiitterung angesichts der Macht des Todes, das Erschrecken vor
dem Abgrund des Nichts, das ihn zittern, ja nach Lukas Blutstropfen vergieBen ldsst.“4! Weiter
konnen wir noch lesen: ,,[Jesus] sieht (...) mit letzter Deutlichkeit die ganze schmutzige Flut
des Bosen, all die Macht der Liige und des Hochmuts, all die Raffinesse und Schrecklichkeit
des Bosen, das sich die Maske des Lebens umhingt (...).“4? Zum Schluss schreibt der Pontifex
noch: ,,.Die Angst Jesu ist etwas viel Radikaleres als die Angst, die jeden Menschen angesichts
des Todes iiberfallt: Sie ist der Zusammenstoll zwischen Licht und Finsternis, zwischen Leben

und Tod selbst — das eigentliche Entscheidungsdrama der menschlichen Geschichte.“4>?

Nachdem das Nomen afpé eine so intime Beziehung des Vertrauens beschreibt,
wundert es uns nicht, dass dieses Substantiv ebenso in den paulinischen Schriften zu finden
ist.*>* In unserer Arbeitsperikope scheint Paulus denselben Weg zu wihlen. Doch anstatt Gott
Abba zu nennen, beschreibt er ein inniges Verhdltnis mit ihm im Gebet, was flir die
nichtjiidischen Briefempfianger deutlich macht, dass der Autor sogar die familidren
Beziehungen des antiken Griechenlands zwischen Sohn und Vater {ibersteigt, der nicht nur die
Rolle des Beschiitzers des Hauses hatte, sondern auch des Erziehers.*>® Paulus, der Gott so
vertraut, kann sich daher an ihn wenden und ihm Dank-, Bitt- oder Lobgebete anvertrauen. Wir
wissen, dass gerade der Heidenapostel einen personlichen Grund hat, sich bei Gott zu bedanken.
H. Traugott schreibt: ,,Die Gemeinde zu Thessalonich hat die Zuwendung Gottes an sich

erfahren. Daflir gebiihrt Gott umfassender Dank. 4>

450 ygl. L. Liitticke / U. Poplutz, Yom Beten im Matthdusevangelium, in: JBTh, Bd. 32 (2017): Beten, Gottingen
2019, 75-76.

451 J. Ratzinger — Benedikt X VL., Jesus von Nazareth. Bd. 2: Vom Einzug in Jerusalem bis zur Auferstehung,
Freiburg i. Br. — Basel — Wien 2011, 175.

42 Bbd., 176.

453 Ebd.

454 Vgl. R6m 8, 15; Gal 4, 6.

45 Vgl. W. Schmitz, Haus und Familie im antiken Griechenland (EGRA, Bd. 1), Miinchen 2007, 26.

436 H, Traugott, Bei dem Herrn sein allezeit. Arbeitsheft zur Bibelwoche 1986/87. Der 1. Thessalonicherbrief in
sieben Abschnitten (Texte zur Bibel, Bd. 2), Neukirchen — Vluyn 1986, 11.

167



Die bis jetzt durchgefiihrten Untersuchungen zeigen, dass die Verschmelzung der
Danksagung und des Gebetes bei Paulus nicht zu iibersehen sind. In diesem Prozess der
Verbindung der beiden Handlungen zeigt der Verfasser eine grole Dankbarkeit fiir all das, was
er mit den Thessalonichern und ihrer ekklesiologischen Gemeinschaft verbindet. Hier ist keine
Neuigkeit zu sehen. In sehr vielen paulinischen Schreiben lésst sich diese literarische Form
erkennen, durch die das Gebet nicht nur die Rolle einer geistigen Reflektion erhélt, sondern auf
Gott hinweist. Er ist fiir Paulus der Grund fiir die christliche Haltung der Gemeinde, deren
Friichte Paulus wihrend seines Aufenthalts in Thessalonich bereits sammeln konnte. Einen
Schritt weiter geht in seinen Uberlegungen R. Hoppe, der die paulinische Danksagung mit dem
guten Zustand der Gemeinde verbindet.**’ So eine Aussage bzw. Meinung vergroBert das
Blickfeld, durch das man behaupten kann, dass sich die Danksagung des Apostels auf die

erhaltenen Informationen der weiteren Entwicklung der Gemeinde beziehen.

Nach so einer tiefen Reflexion des paulinischen Denkens lohnt es sich, an dieser Stelle
noch einen weiteren Gedanken zu vertiefen. Er ist sehr eng mit dem Verstindnis des Wortes
,Danke* verbunden. Durch den Dank kommt es zu einer freiwilligen Abhingigkeit zwischen
dem Dankenden und dem Zudankenden. Diese freiwillige Abhingigkeit des Paulus von Gott
wird sehr oft auch von ihm selber proklamiert. Ein gutes Beispiel geben uns seine Briefanfange,
in denen wir eine Zusammenstellung der Titel ,,Apostel***® und ,,Sklave*** finden.
Infolgedessen kann man nach J. Flis sagen, dass die beiden Titel verbunden sind.**° Noch weiter
in seiner Analyse geht W. Schenk, der die beiden Termini sogar als Synonyme betrachtet.*®!
Diese Relation, die wir besonders im Phil erkennen konnen, wirft noch mehr Licht auf unsere
Untersuchungen. Gerade dieser Brief, der so viel von dem Sklavendienst und dem Dienst an
der Verkiindigung des Evangeliums berichtet, tridgt auch den Namen ,,Der Brief der Freude*.46
Die Freude ist also in Christus begriindet und in unserem Dienst, den wir in seinem Namen

errichten. Dies zeigt uns sehr schon H. Langkammer, der die Moglichkeit der Freude als

Zustand des Geistes innerhalb des christlichen Lebens nur in Verbindung mit Glaube, Leid und

47 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 86.

48Vgl. 1Kor 1, 1; 2 Kor, 1, 1.

49 Vgl.Ré6m 1, 1; 2 Kor 4, 5.

460 J_ Flis, Paulus als Sklave im Lichte des Philipperbriefes, 150-151.

461\, Schenk, Die Phillipperbriefe des Paulus, Stuttgart — Berlin — Kdln — Mainz 1984, 77.

462 Vgl. T. Bohmerle, Der Brief von der Freude (Philipperbrief), Karlsruhe 2004; A. Griin, Die Freude wird
vollkommen sein. Die Botschaft des Paulus an die Christen in Philippi, Freiburg i. Br. — Basel — Wien 2005.

168



Tod versteht.*5® So ein Vergleich fiihrt uns direkt zur Aussage Jesu beim Evangelisten Lukas

zuriick: ,,Doch freut euch (...) dariiber, dass eure Namen im Himmel verzeichnet sind* (Lk 10,

20).

Das richtige Verstdndnis des Begriffs ,,Danke* schiitzt uns aber nicht vor dem néichsten
Problem, das wir im Vers 2 finden. Paulus beginnt diesen Vers nicht in der 1. Person Singular,
sondern im Plural. Dieser ,,Wir-Bericht®, der auch in der Apg vorkommt, erhélt im 1 Thess
jedoch aufgrund des mehrmaligen Wechsels der Redeformen (Wir — Ich) ein groBBeres Gewicht.
Das bemerkte auch M. Miiller, der diese pluralen Aussagen des Apostels zusammenstellte. Aus
seiner Arbeit konnen wir folgende Ergebnisse und Schlussfolgerungen entnehmen:

e Die Adressaten sind Paulus und seine Mitarbeiter.

e Die Betonung der Zusammengehdrigkeit ist begriindbar in Christus.

e Die stilistische Form des Wir-Berichts soll eine Form der Mahnung sein, die

rhetorisch verstanden sein sollte, um die Sympathie der Briefempfianger zu
gewinnen.

e Die Aussagen im Plural sind im Singular zu verstehen, d.h. individuell.***

Von den bereits genannten Mdoglichkeiten ist es schwierig die auszuwiéhlen, die eine
allgemeine Begriindung der Absicht des Autors zeigen. Aus diesem Grund soll man eher auf
die jeweilige Situation und den Kontext schauen und danach entscheiden, was der
Vélkerapostel gemeint hat.**> In Bezug auf unsere wissenschaftliche Untersuchung konnen wir
annehmen, dass jede der vorgeschlagenen Antworten von N. Miiller passt und eine wichtige
Botschaft mit sich bringt. Deswegen bewahren wir diese vier Mdglichkeiten der theologischen
Auslegung nicht separat, sondern im Ganzen, als die sich gegenseitig ergdnzenden Losungen

der Exegese.

Diese Universalitét bei der theologischen Suche finden wir auch im Verstdndnis des
Gebets des Paulus, das nicht nur mit der Danksagung verbunden ist, sondern eben auch mit der
Universalitit, die durch die Wendung nepi ndvtov opudv (fiir euch alle) betont wird. Wenn der

Apostel also betet, betet er fiir die gesamte Gemeinschaft der jungen Kirche in Thessalonich.

463 H. Langkammer, List di Filipian, Tlumaczenie, wstep i komentarz (BLub), Lublin 2001, 60.

464 N. Miiller, Der sogenannte schrifiliche Plural: neu betrachtet: Zur Frage der Mitarbeiter als Mitverfasser der
Paulusbriefe (BZ, Bd. 42), (1998), 181-201.

465 Vgl. R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 65.

169



Durch so eine Betonung kann man auch die Kraft Gottes erkennen, die alle Glaubigen in Gott

durch Christus versammelt und wie ein Glied mit anderen Gliedern miteinander verbindet.*%°

Das Gebet fiir alle wird noch durch das Adverb névtote (allezeit) bekriftigt. Diese Art
der Beschreibung des paulinischen Handelns ist in den neutestamentlichen Schriften nichts
Neues. Meistens wird dadurch die Dauerhaftigkeit des Gebets und somit die enge Beziehung
zu Gott ausgedriickt.**” Im NT finden wir dieses Wort am meisten bei Paulus, nimlich 27-mal.
Was dabei auffillt ist der Zusammenhang des Adverbs néavtorte, das oft mit den Nomen ,,Dank*

und ,,Gebet* dargestellt wird.

Im zweiten Teil des ersten Satzes gewinnt unsere Aufmerksamkeit das Verb ,,denken®,
das sich auf das Subjektiv ,,Gebet“ und auf die Konjunktion ,sooft“ bezieht. Diese
Zusammenstellung zeigt wiederum eine Dauerhaftigkeit des Gebets, die wir im ersten Teil des
Verses schon hatten. Es ist anzunehmen, dass diese Wiederholung kein Zufall ist, sondern eine
sehr gut liberlegte Strategie des Autors, um die Bedeutung und die Ausrichtung des Gebets zu
prasentieren. Einerseits wird dem Gebet durch den Dank die Verbindung zu Gott
zugeschrieben, andererseits aber durch die emotionale Sphére des menschlichen Seins die
Verbindung unter den Menschen. Sehr zutreffend beschreibt das G. Liidemann, der feststellt:

,,Der Dank gilt Gott allezeit und im Blick auf alle Glieder der Gemeinde. 4

Der erste Vers wird durch das Adjektiv adwoieintmg (unabldissig) beendet, wodurch der
Autor unsere Aufmerksamkeit auf den néchsten Vers hinlenkt. Daran ist eher die griechische
Sprache schuldig und nicht eine bestimmte Absicht, die dahintersteht. Die Ausgaben der HI.

Schrift schreiben daher unser Wort dem Vers 3 zu.

466 Vgl 1 Kor 12, 12-30.
467Vgl. 1 Thess 1, 2; 2, 16; 4, 17; 1 Kor 1, 4; Phil 1, 4; Vgl. K. Rahner, Im Alltag nicht alltiglich werden. Oder:
Wie der Alltag zum Gebet wird, hrsg. v. A.R. Batlogg / P. Suchla, Ostfildern 2019, 27-49.

468 G. Liidemann, Der dlteste christliche Text, 42.

170



V.3

LVIHOVEDOVTEG DUV TOD EPYOU TG mioTEMS Kol TOD erinnern wir uns vor Gott, unserem Vater, an eure
KOOV TG Ayanng Kol Tfjg VOOV TG EATIS0G TOD Werke im Glauben und an eure Miihe in der Liebe
Kupiov NuUdV Incod Xpiotod Eunpochev Tod Bgod und an eure Geduld in der Hoffnung auf unseren

Kol ToTpOg NUAV, Herrn Jesus Christus.

Das Verb pvnuovevovteg (erinnern), das den Vers eroffnet, setzt den fritheren
Gedanken des Autors fort. Dahinter ldsst sich eine starke Emanation der Gefiihle erkennen,
durch die die personliche Verbundenheit mit der Gemeinde in Makedonien zum Ausdruck
gebracht wird. Die unabldssige Erinnerung (&dwoieintmg pvnuovevovteg), von der Paulus
schreibt, begleitet seinen Alltag und betont noch stirker seine besondere Zuwendung zu den
Thessalonicher. Dies kann man auch noch im Substantiv pvnia sehen, das nicht nur eine blof3e
Erinnerung bedeutet, sondern auch Gedenkstétte, Denkmal oder auch Statue. Aufgrund dieser
breiten Bedeutung ldsst sich nach G. Hoinle sagen, dass ,,Paulus (...) durch sein Gebet ein

Denkmal, eine Statue der Thessalonicher im Thronsaal Gottes errichten [will].«46

Dieses Handeln ist aufgrund der erlebten Situationen nicht impulsiv oder emotional,
sondern tief in Gott als seinen Ursprung begriindet, deswegen kdnnen wir bei M. Bednarz lesen:
,Die Gottes Idee kront in Gedenken des Paulus. Gott ist der Anfang des Alls und er war vor
allen. Deshalb soll jede Sache von ihm abhéngig sein. Nur auf diese Art und Weise kann man
alles im wahren Licht und auf der wahren Ebene betrachten*.#’? Dieser Gott, der die Ursache
der paulinischen Tatigkeit und in Worte gefassten Empfindungen ist, wird zugleich auch als
natp (Vater) dargestellt und zwar nicht als irgendeiner. Er ist fiir den Apostel mit dem

Pronomen nu@®v (unser) zu verstehen.

Obwohl wir uns mit diesem Terminus bereits in einem fritheren Vers auseinandergesetzt
haben, ist es aus der Sicht des gerade behandelten Textes notwendig, weitere Untersuchungen
des Begriffes ,,Vater durchzufiihren. Schon seine Etymologie bringt sehr kostbare
Informationen hervor und weist auf seinen jiidischen Charakter hin. In der hebrdischen Sprache
finden wir u.a. zwei Worte 2% und 772%, mit denen wir jemanden als Vater bezeichnen kdnnen.
ax ist hochstwahrscheinlich mit dem in der aramdischen Sprache beheimaten Wort XaX

verbunden, dessen griechische Version wir aufgrund der Aussage Jesu aus dem

469 G. Hoinle, Vor dem 2. Kommen Christi. Der erste Brief des Apostels Paulus an die Thessalonicher, Schweinfurt
2012, 26-27.
470 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 100.

171



Markusevangelium kennen: ,,Er sprach: Abba, Vater* (Mk 14, 36). Die Verbindung des Wortes
aX mit Gott hat nach Ch. Zimmermann die Aufgabe einer Beschreibung der Zuwendung Gottes

als Vater, der seinem Volk, besonders den Schwachen oder den Kranken, nahesteht.*’!

Das zweite Wort muss in einem breiteren Kontext betrachtet werden, denn r7ia% bedeutet
in erster Linie so viel wie ,,Herr*. Wir wissen aber, dass dieser Begriff bei den Juden auch im
Hinblick auf einen Besitz, wie z.B. als Vater des Landes, verwendet wurde. Im AT finden wir
dieses Wort sowohl in Bezug auf einen Menschen, z.B. Gen 45, 8, als auch auf Gott. Hier gilt
Ex 34, 23 als ein Paradigma der Verbundenheit des Wortes ,,Herr* mit Gott. Die Verwendung
des Substantives 1128 fand im Judentum im Laufe der Zeit eine wesentlich tiefere Bedeutung
als nur die bloBe Bezeichnung ,,Herr*. So befindet sich im Tanach mehr als 400-mal das Wort
°17X, das nicht nur mit dem hebrdischen Nomen ,,Herr* verwandt ist, sondern umschreibt
JHWH, um ihm Ehre, Ruhm und Hochachtung auszudriicken. Nicht zu vergessen ist dabei auch
die Gegenwart Gottes, die durch den Namen 7)1’ offenbart wird und somit sowohl eine der

Eigenschaften Gottes als auch seine Nihe in der Geschichte und im Alltag prisentiert.*’2

Welches der beiden Worte Paulus als Hintergrund seiner Gedanken verwendete, als er
10D Beod kol matpog Nudv schrieb, ldsst sich nicht leicht beantworten. Man kann aber nach
zahlreichen Theologen, wie z. B. J. Gnilka oder R. Riesner, die Intention des Apostels mit der
Beschreibung der Zuwendung Gottes und der Bereitschaft Jesu feststellen. J. Gnilka meint, dass
alle Vater-Aussagen Jesu sich auf die eine zuriickfiihren 14sst, wo Christus spricht: ,,Auch sollt
ihr niemanden auf Erden euren Vater nennen lassen; denn nur einer ist euer Meister (Mt 23,
9).473 Diese Worte finden ihre Aussagekraft erst kurz vor der Kreuzigung, wo Jesus im Garten
Getsemani sich an Gott in Form eines Gebets wendet und dabei spricht: ,,Abba, Vater, alles ist
dir moglich® (Mt 14, 32). Der deutsche Theologe macht hier eine interessante Bemerkung und
erginzt dadurch unsere fritheren Untersuchungen im V. 2. Er spricht: ,,Mein Vater als
personlich an Gott gerichtete Gebetsanrede eines einzelnen stellt etwas Neues dar.“4’* Diese

Meinung bestdtigt auch in seinen wissenschaftlichen Arbeiten R. Riesner, der die Vater-

411 Gottes Bezeichnung / Gottesnamen (NT), in: https://www.bibelwissenschaft.de/wibilex/das-bibellexikon
/lexikon/sachwort/anzeigen/details/gottesbezeichnungen-gottesnamen-nt/ch/68fa0523176d95e5a7e4bea75347 84
aa/ (Stand: 18.12.2021).

472 Vgl. Gen 28, 10-22; Ps 16, 2.

473 ], Gnilka, Wie das Christentum entstand. Bd. 1: Jesus von Nazareth. Botschaft und Geschichte, Freiburg i. Br.
62004, 206.

474 Ebd., 207.

172



Bezeichnung in der Gotteskindschaft und im Gebet ordnet.*’® Die Gotteskindschaft, die sich
immer wieder durch die biblischen Texte wie z.B. Mt 7, 31; 16, 17 oder 18, 19 ergénzt, ldsst
sich noch durch Rom 8, 17 oder Gal 4, 7 als Beispiel der Erbschaft Gottes vertiefen. In diesem
Sinne sind die beiden Worte 28 und ri2x und die paulinische Wendung matpdg fjudv als ein

Ganzes zu betrachten.

Die richtige Reihenfolge der Benennung Gott als Vater, ist auch die Darstellung des
Menschen als seine Kinder. Hier kann man ein schones Bild des paulinischen Verstindnisses
der ekklesiologischen Gemeinde sehen, die wie eine Familie sein sollte. Diese Vorstellung bzw.
das Leitmotiv fiir die Glaubigen ldsst sich auch in den anderen Schriften des Apostels erkennen.
Phil 2, 1-4; Gal 3, 28 oder 1 Kor 11, 18 liefern uns hier eine Breite der apostolischen Auslegung,
wie die Gemeinde funktionieren sollte. An dieser Stelle scheint es notwendig zu sein, diesen
Gedanken mit den wissenschaftlichen Untersuchungen des Theologen S. Rosa zu
konfrontieren, der uns mithilfe 1 Kor eine der Grundmetapher des Kirchenverstindnisses bei
Paulus bietet. Nach Meinung des Geistlichen ist die ekklesiologische Gemeinschaft auch als
Bauwerk bzw. als Tempel Gottes zu betrachten. In seiner Publikation kdnnen wir lesen: ,,(...)
[1 Kor 3, 16] hebt die spezifische Weise der Anwesenheit Gottes mit den Menschen in der
Kirche hervor.“4’® In dieser Gemeinschaft sind fiir Paulus alle ein neues Volk Gottes und

nehmen ohne Unterschied am Heilsplan Gottes teil.*’’

Die vor kurzem behandelte Phrase tod 8god kai motpog fjudv wird in den neuzeitlichen
Bibeliibersetzungen mit dem auch bereits vertieften Verb pvnupovevovteg in Verbindung
gebracht. Fiir einige Exegeten ist das eine falsche Interpretation des griechischen Textes. In ihm
kommt die Wendung tod 0god xai matpog nudv erst am Ende des Verses vor und nicht wie in
der EU zum Beginn. J. Stepien vertritt aus diesem Grund die Meinung, dass diese Worte sich
auf die Stelle beziehen, wo der Apostel iiber Glaube, Liebe und Hoffnung schreibt.*’8 Ob diese
These richtig ist, scheint unter den Exegeten keine Einigkeit zu herrschen. Wir konnen aber
annehmen, dass abgesehen von der richtigen Platzierung der Worte ,,Gott unser Vater, die
Intention bzw. die Bedeutung nicht gefahrdet ist, Gott als unseren Vater und der Herr jeder

Gemeinde zu sein.

475 R. Riesner, Messias Jesus. Seine Geschichte, seine Botschaft und ihre Uberlieferung, GieBen 2019, 175-177.
476 S, Rosa, Teologia Fundamentalna. Bd. 2: Eklezjologia (ACADEMICA, Bd. 26), Tarnow 32004, 23.
477 Vgl. S. Stasiak, List do Rzymian, 506.

478 J. Stepien, Listy do Tesaloniczan i pasterskie, 125.
173



Die paulinische Erinnerung, die in Gott ihre Kraftquelle findet, wird durch den Autor
im zweiten Teil des Verses konkretisiert. Die vor kurzem besuchte Gemeinde wird durch
prizise Werke der Thessalonicher hervorgehoben und nédher beleuchtet. Bevor es aber dazu
kommt, weist der Heidenapostel auf den Glauben hin, durch den alles moglich ist. Der Glaube
ist fir Paulus ein sehr wichtiger Begriff seiner Lehre. Das sieht man in der Haufigkeit der
Verwendung dieses Wortes, 243-mal im gesamten Neuen Testament, davon allein 142-mal im
Corpus Paulinum. Obwohl man diese Zahlen nicht ohne Kommentar lassen sollte, lohnt es sich,
zuerst auf die Ursache zuriickzugehen. Denn in der klassischen Kultur Griechenlands bedeutet
dieser Begriff so viel wie ein Vertrauensbeweis. Erst zur hellenistischen Zeit gewann er einen
neuen Schwerpunkt, der dem Menschen eine zentrale Bedeutung verlieh, indem eine Person
einer anderen im Sinne des Vertrauens glaubte. Die Juden dagegen benutzten einen anderen
Ausdruck, der sich nicht nur im Hinblick auf den Mitmenschen bezog, sondern auch auf Gott.
Wir konnen sogar sagen, dass die Juden eine linguistische Revolution verursachten und
verbanden den Begriff ,,Glaube* mit Gott. Dazu verwendeten sie das Wort 1aR (sicher, fest).
Man stellte dadurch fest, dass in Gott Festigkeit und Sicherheit (172%) zu finden sind. Es ist also
auch eine Beschreibung der Gott-Mensch-Relation, die durch eine Bestitigung ,,Amen“in§ -
also so ist es, so glaube ich - bekriftigt wurde. In diesem Prozess des Glaubensaktes sieht man
eine Form des Glaubensbekenntnisses zum Gesagten. Es ist auch diese Stelle eine Art der

menschlichen Antwort, die man im Hinblick auf das Dasein Gottes zum Ausdruck bringt.

Wie wir sehen, ist der Terminus ,,Glaube* bei den Hebréern kein simpler Begriff. Das
sehen wir auch gut aufgrund der diversen Beispiele im AT, wo man relativ viele
Ausdrucksweisen fiir den Gebrauch des Begriffes ,,Glaube™ findet, um die Verbindung
Mensch-Gott zu benennen: nva (vertrauen) im Ps 4, 6; R (fiirchten) im Gen 22, 12;
Y7 (erkennen) im 1 Kon 8 43; w27 (suchen bzw. fragen nach) im Hi 5, 8; %> (harren) im Ps
71, 14; non (hoffen) im Jes 8, 17. Bei dieser grolen Ansammlung ist es aber nach
R. Brandscheidt unbestritten, dass das wichtigste, haufigste und aussagekriftigste Wort fiir den

t.47 Wenn man aber auf

alttestamentlichen Begriff ,,Glaube* das hebrdische Wort ,,Amen* is
diese vor kurzem dargestellten Begriffe schaut, sieht man in allen eine Art des Grundvertrauens,
das vom Menschen ausgeht und bei Gott das Ziel und die Erfiillung findet. Auf den Punkt bringt
das O.H. Pesch, der meint, dass im Glauben ,,die Erfahrung der Kontingenz [versteckt ist,] als

Frage nach dem Woraufhin aller Wirklichkeit [strebt].“*%° Weiters lesen wir bei diesem

479 Glauben (AT), in: hitps://www.bibelwissenschaft.de/wibilex/das-bibellexikon/lexikon/sachwort/anzeigen/de t
ails/glauben-at/ch/6ade25a05ce4b070a52bd0eb43223789/ (Stand: 10.12.2021).
480 O.H. Pesch, Glaube: I. Anthropologisch, in: LThK, Bd. 4, 666-667.

174



Theologen iiber den Glauben, dass er iiber ,,die Tatsache der in Geburt und Tod greifbaren

<« 481

grundlegenden Passivitéit der menschlichen Existenz verwurzelt ist.

Der Volkerapostel scheint den Begriff ,,Glaube* dhnlich zu verstehen und zeigt sich als
Fortsetzender der alten Tradition. In seinen Schriften kdnnen wir eine enorme Anzahl des
Terminus ,,Glaube* finden: 10-mal als Adjektiv miotdg, 46-mal als Verb niotedvm und 96-mal
als Nomen miotig. Das, was bei unseren Untersuchungen auffillt, ist die Ergdnzung der
Mensch-Gott-Relation und die liebevolle Hingabe zu Gott in der Person Jesu.*®? In dieser
Gemeinschaft der Glaubenden meint Paulus alle Menschen, die im Glauben ihre Heimat
fanden, so wie er das in 1 Thes 1, 7; 2, 10. 13 darstellte. Obwohl wir mit cinem
gemeinschaftlichen Charakter des Lebens aus dem Glauben zu tun haben, ist es auch wichtig
zu betonen, dass im Verstdandnis des Volkerapostels ein gewisses Paradox zu erkennen ist. Auf
der einen Seite haben wir die bereits erwdhnte Gemeinschaft, auf der anderen Seite aber die

Differenzierung der individuellen Gaben bzw. Lebenssituationen des einzelnen Menschen.*33

Der Glaube wird im NT noch in einem interessanten Aspekt dargestellt. In den
Trostworten Jesu an seine Jiinger bei seiner Verabschiedung im Johannesevangelium (vgl. Joh
14, 15-31), spricht Christus {iber den Glauben nicht im Kontext eines dauerhaften Zustandes,
der einfach da ist. Er meint eher ein Hineinwachsen und eine sukzessive Annahme. Deshalb
sagt er: ,,Jetzt schon habe ich es euch gesagt, bevor es geschieht, damit ihr, wenn es geschieht,
zum Glauben kommt* (Joh 14, 29). Bei diesem Verstiandnis bleibt auch Paulus, der im Glauben
keine Stagnation sieht, sondern ein dauerhaftes Bemiihen, das das Leben préigt. Das schreibt er
im 1 Kor, wo man lesen kann: ,,Diesen Schatz tragen wir in zerbrechlichen Gefiflen* (1 Kor 4,
7). Wenn der Verfasser des Thessalonicherbriefes {iber den Glauben schreibt, meint er auch
eine konkrete Haltung, die sichtbare Friichte zeigt.*3* Als Beispiel weist er auf sich selbst hin
als auf jemanden, der bereit ist, aus diesem Glauben, in diesem Glauben und fiir diesen Glauben
zu leben und zwar mit allen Hohen und Tiefen. Dies sehen wir in Phil 1, 27-30, wo steht: ,,Vor
allem: lebt als Gemeinde so, wie es dem Evangelium Christi entspricht. Ob ich komme und
euch sehe oder ob ich fern bin, ich mdchte horen, dass ihr in dem einen Geist feststeht, einmiitig

fiir den Glauben an das Evangelium kédmpft und euch in keinem Fall von euren Gegnern

481 Bbd., 667.

482Vgl. 1 Tes 2, 2; Rém 8, 35. 39; 1 Kor 16, 22.

483 Vgl. R. Bultmann, mionig, in ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 6, hrsg. v. G. Kittel / G. Friedrich, Stuttgart 2019, 174-
230.

44 Vol Rom 2, 7.

175



einschiichtern lasst. Das wird fiir sie ein Zeichen dafiir sein, dass sie verloren sind und ihr
gerettet werdet, ein Zeichen, das von Gott kommt. Denn euch wurde die Gnade zuteil, fiir
Christus dazusein, also nicht nur an ihn zu glauben, sondern auch seinetwegen zu leiden. Denn
ihr habt den gleichen Kampf zu bestehen, den ihr frither an mir gesehen habt und von dem ihr
auch jetzt hort.“ In Bezug auf diese Stelle und somit auf das Handeln des Paulus finden wir im
Bibelkommentar von J.-N. Aletti einen sehr interessanten Satz: ,,Das Leiden fir das
Evangelium ist die Gnade, die Gnade, durch die man dem die Liebe zeigt, an den man
glaubt.“**> Nach diesen Worten lebte der Apostel Paulus und so eine Wahrnehmung des Lebens
verlangte er auch von all denen, die Gott im Herzen haben. Diese Botschaft der paulinischen
Theologie wurde nicht nur durch Worte zusammengetfasst, sondern auch durch die konkreten
Taten in der Geschichte. Als Beispiel nehmen wir die HI. Theresia Benedikte vom Kreuz. In
ithrem Tagebuch schrieb sie: ,,Alles, was sonst getrennt (...) auftritt, ist (...) [im Glauben]

verschmolzen: Erkenntnis, Liebe, Tat.“48¢

Der Patronin Europas scheint es gelungen zu sein, nicht nur die Auswirkung des
Glaubens im eigenen Leben bzw. im Leben der Gemeinde zu beschreiben, sondern auch auf
die eine besondere theologische Konstruktion hinzuweisen, die bei Paulus eine grofle Rolle
spielt. Die Rede ist hier von drei Begriffen, die sich ergidnzen und gegenseitig beeinflussen. Die
so entstandene Konstruktion namens Triade war auch dem Vdlkerapostel bekannt. Deswegen
befinden sich im Vers 3 ,,Glaube, Liebe und Hoffnung* nebeneinander. Diese Form kehrt in 1
Thes 5, 8 und in 1 Kor 13,13 wieder. Fir G. Haufe ist das ein Beweis, dass ,,bereits das
Judentum Ansétze zu solcher Triadenbildung kennt.*“**” Weiters schreibt der deutsche Exeget,
dass entweder ,,Paulus selbst der Schopfer der Trias ist oder sie schon im Formelschatz der

hellenistischen (antiochenischen) Gemeinde vorfand (...).«4%8

Abgesehen von der Herkunft der Triade ist es wichtig, ihre Funktion und Auswirkung
zu betonen. Man kann nach H. Schiirmann ihren Sitz im Leben folgendermallen verstehen:
,Darin zeigt sich Gott, denn so etwas kann das Bose nicht bewirken. Glaube, Liebe und
Hoffnung werden, wenn sie lebendig sind, auch nach auBen sichtbar: und zwar erkennt man

den Glauben an seiner Wirksamkeit, die Liebe an ihrer Miihsal, die Hoffnung an der

485 J-N. Aletti, Saint Paul, épitre aux Philippiens. Introduction, traduction et commentaire (EtB), Bd. 55, Paris
2005, 116.

486 E, Stein (Teresia Benedicta a Cruce OCD), Welt und Person. Beitrag zum christlichen Wahrheitsstreben, Bd.
6, Louvain 1962, 188.

487 G. Haufe, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 23.

488 Ebd. 23-24.
176



Ausdauer.“**” In einem dhnlichen Ton schreibt auch S. Schreiber: ,,Die Erfahrung des Lebens
als Christen konnte durch mehrere wichtige Begriffe in verschiedenen Kombinationen
facettenreich beschrieben werden, um die Eigenart, das Selbstverstindnis, die Identitdt der
jungen Christus—Gruppe aussagbar zu machen.“*° Das erklirt auch den Hintergrund der
zweiten Triade in unserem Vers: ,,Miihe, Liebe und Geduld®. G. Haufe weist im Studium dieser
linguistischen Form auf eine paulinische Entwicklung hin. Zum einen sieht er dabei ein anderes
Sprachgefiige und zum anderen mangelnde Quellennachweise. Diese Informationen fiithren ihn

zum Ergebnis, dass diese Art der Triade ein eigenes Schema des Apostels hat.*!

Der Grund der paulinischen Intention bei der Verwendung der beiden Formen ldsst sich
durch die Erkldrung der Reihenfolge der einzelnen Begriffe erkennen: nictig (Glaube) — dryann
(Liebe) - é\mig (Hoffnung, Geduld bzw. Erwartung) und kémog (Miihe) — dyamn (Liebe) —
vropovn (Geduld bzw. Ausdauer oder Standhaftigkeit). Doch bevor wir dazu kommen, schauen
wir noch auf die interessante These von G. Hoinle, der meint, dass die Triade als eine
linguistische Konstruktion ihren Ursprung im Glauben hat. [hn muss man aber nach Meinung
des deutschen Theologen aus einer theologisch-etymologischen Perspektive betrachten, da der
Terminus ,,Glaube® nicht nur mit dem griechischen und von uns bereits vertieften Wort
npocevyn erklirt werden muss, sondern auch mit den Begriffen dénoig oder aitnua, die eine
ganz andere Aussagekraft mit sich bringen.**? In diesem Sinne schauen wir uns das erste
Substantiv dénoic ndher an. Das Gebet ist im Verstindnis dieses Begriffes ,,innig, emotional

und vor allem notgesteuert* 49

und durch die Not und die konkrete Situation hervorgerufen, die
durch das Leiden oder die Schmerzen verursacht wurden. Ein Gebet, das so verstanden wird,
ist als Bitte bzw. Gebetsschrei an Gott zu verstehen. Das zweite Nomen aitnpo prasentiert
eine ganz andere Form. Das Gebet nach diesem Muster hat mehr mit einer Art Forderung, ja
sogar mit Verlangen, zu tun. Hier sieht der Neutestamentler ,,das Wort der Autoritit, mit dem
Jesus oder Paulus Ddmonen bedrohen, Krankheiten gebieten, Kranken Heilung zusprechen,
usw.“4* Als Beispiel des ,,aiteo-Gebetes* ist Mk 11, 12-14, wo wir im letzten Vers lesen: ,,Da

sagte er zu ihm: In Ewigkeit soll niemand mehr eine Frucht von dir essen. Und seine Jiinger

horten es.*

489 H. Schiirmann, Der erste Brief an die Thessalonicher (GS, Bd. 13), Bautzen 21962, 35.
490 S Schreiber, Der erste Brief an die Thessalonicher, 88.

1 G. Haufe, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 25.

492 G. Hoinle, Vor dem 2. Kommen Christi, 29-30.

493 Ebd., 29.

494 Ebd., 30.

177



Ob die Triade genau in diesem Schema zu betrachtet ist, ldsst G. Hoinle offenstehen.
Wir kdnnen diese Mdglichkeit der Interpretation des Begriffes ,,Beten® nur als eine Option
annehmen. Die Hauptsache ist aber, dass die Konstruktion Glaube — Liebe — Hoffnung mit dem
Gebet verbunden ist. Obwohl wir die Bedeutung des Glaubens bereits ausfiihrlich besprochen
haben, ldsst sich aufgrund der neuen Untersuchungen feststellen, dass die Glaubenswirklichkeit
nur im Gebet verankert sein kann.**> Diese Meinung scheint das Substantiv &pyov (Werk,
Arbeit, Leistung bzw. Auswirkung) zu bestétigen, das nicht nur im Plural als eine Beschreibung
von mehreren Handlungen zu verstehen ist, sondern auch durch das verwendete
Personalpronomen vu®dv (eure) prézisiert wird. Auf diese gegenseitige Relation der Worte
,»Werk® und ,,Glaube* bezieht sich W. MacDonald, indem er feststellt: ,,Diese Beschreibung
des Glaubens als Werk erinnert an den Vorfall, als einige Menschen Jesu fragten: ,Was sollen
wir tun, um die Werke Gottes zu vollbringen? Jesus antwortete ihnen: Dies ist das Werk Gottes,
dass ihr an den glaubt, den er gesandt hat® (Joh 6, 28-29). In diesem Sinne ist der Glaube eine
Handlung oder ein Werk.“4® Diese Handlung oder dieses Werk, von dem hier die Rede ist,
beschreibt nach Meinung des vor kurzem zitierten Bibelforschers, den Glauben als ,.ein
verdienstloses Werk, wodurch das Geschopf seinen Schopfer und der Siinder seinen Heiland
anerkennt. ¥7 Die friiheren Studien zeigen in diesem Zusammenhang auch eine enge
Verbundenheit zwischen dem Glauben (inkl. Gebet) und der Liebe. Nun wird diese Beziehung

durch Paulus prézisiert und in einem groferen Kontext dargestellt.

Wie unsere Arbeitsperikope zeigt, verwendet der Autor des ersten
Thessalonicherbriefes den Begriff dydnn, um iiber die Liebe zu sprechen. In diesem Handeln
lasst sich eine konkrete Intention erkennen, da die Verwendung dieses Nomens zugleich auch
die Ablehnung anderer Ausdrucksweisen fiir den Terminus ,,Liebe‘ bedeutet. Zu betonen ist an
dieser Stelle, dass es in der hellenisch-romischen Kultur fiir diesen Ausdruck eine enorme
Breite gab, die man als einen Katalog der bestimmten Situationen und die dazu passenden
Bezeichnungen definieren konnte. In diesem Sinne finden wir folgende Begriffe: &pog
(korperliche Liebe, im Sinne einer Leidenschaft), gpiMa (freundschaftliche Liebe auf einer
geistigen Ebene), ayann (bedingungslose Liebe auf einer universalen Ebene), otopyn
(familidre Liebe, im Sinne einer Bindung zueinander), pavio (obsessive Form der Liebe, im

Sinne der Besitzergreifung), oitmuo. (Verbindung zwischen Liebe und Bitte, im Sinne einer

495 Vgl. Das Gebet, in: https.//www.katechese.at/material/09.-das-gebet (Stand: 17.12.2021).

496 W. MacDonald, Der erste Thessaonicherbrief, in: Kommentar zum Neuen Testament, hrsg. v. A. Farstads,
iibers. v. C. Eichler, PoBneck 72018, 1034.

497 Ebd.

178


https://www.katechese.at/material/09.-das-gebet

vertraglichen Relation, durch die es zu einem engen Verhdltnis kommt), ludus (spielerische
Liebe, im Sinne eines Flirtes), npayuo (pragmatische Liebe, im Sinne eines sozialen und
gesellschaftlichen Zusammenkommens) oder ¢ihavtoc (sich selbst lieben, im Sinne der

Selbstsiichtigkeit).

Der paulinische Ausdruck der Liebe durch das Wort dydnn macht uns bewusst, dass es
sich bei dem Apostel nicht um ein Gefiihl oder einen bloBen Ausdruck der Néhe handelt,
sondern um die bedingungslose Liebe, die auch als eine reine Form dieser Zuneigung
verstanden werden darf. Sie ist daher auf universaler Ebene zu suchen, wo die Nachstenliebe,
Gottesliebe und die spirituelle Liebe, d.h. auch die Liebe zu sich selbst, gemeint ist.
O. Wischmeyer vertieft diesen Gedanken und stellt fest, dass ,,die paulinische Liebe* ,,nicht als
ethischer oder psychologischer, sondern als spezifisch theologischer Begriff [wahrzunehmen
ist], der einen Teil der geistlichen Wirklichkeit christlichen Lebens benennt.“** Die Liebe, die
der Apostel in eine theologische Tiefe fiihrt, kann und muss man auch christologisch betrachten,

was bis jetzt vermutlich nicht verstanden worden ist.**’

Diese allumfassende Liebe, die mit dem christlichen Glauben verschmolzen ist,
beschreibt sehr zutreffend Papst Benedikt X VI in seiner Enzyklika ,,Deus caritas est”, wo man
lesen kann: ,(...) [Agape] zeigt zweifellos etwas Wesentliches von der Neuheit des
Christentums gerade im Verstehen der Liebe an.“>%° Weiters konnen wir noch erfahren: ,,Im
Gegensatz zu der noch suchenden und unbestimmten Liebe ist darin die Erfahrung von Liebe
ausgedriickt, die nun wirklich Entdeckung des anderen ist und so den egoistischen Zug
iiberwindet, der vorher noch deutlich waltete. Liebe wird nun Sorge um den anderen und fiir
den anderen. Sie will nicht sich selbst (...). Sie will das Gute fiir den Geliebten: Sie wird

Verzicht, sie wird bereit zum Opfer, ja sie will es.«>!

In seinem Amtsschreiben scheint es, dass der Servus Servorum Dei auf den Punkt bringt,
was der Volkerapostel im Schreiben an die Gemeinde in Thessalonich meint. Dies siecht man
auch durch die Verwendung des Hilfsnomens k6mog (Miihe, Anstrengung oder Arbeit), das im
Text mit dem weiteren Substantiv dydnn verbunden und dann auch mit dem aus dem gesamten

Kontext des Textes kommenden Personalpronomens ergédnzt wird, das auch beim fritheren

498 0. Wischmeyer, Liebe IV, Neues Testament, in: TRE, Bd. 13, hrsg. v. G. Miiller, Berlin — New York 1991, 141.
499 Vgl. ebd., 142.
500 Deus caritas est, 1, in: https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf" ben-

xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html (Stand: 17.12.2021).
S0 Ebd.

179


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/

Wort &pyov steht. Die so gebaute grammatikalische Konstruktion ergibt die Wendung ,,eures
Miihens in der Liebe®. Der Ton dieser Aussage ist selbstversténdlich durch die Exegeten nicht
unbemerkt geblieben. Wir finden einen schonen Kommentar zu dieser Stelle bei M. Bednarz,
der schreibt: ,,Im Neuen Testament verbindet sich die Liebe mit der Anstrengung und wird nie
auf das Gefiihl reduziert. Dies zeigt sich von Tag zu Tag in den konkreten Gesten, die immer

etwas kosten.* 02

Infolge dieser Gedanken konnen wir feststellen, dass Paulus bei den
Empfingern des Briefes einen Ausdruck der Liebe meint, der sehr konkret ist. Wir kdnnen
annehmen, dass hier weitere Anforderungen an die Thessalonicher bzw. die in den paulinischen
Erinnerungen noch lebendigen Wahrnehmungen aus der Zeit seines Aufenthalts in der

Hauptstadt der Provinz in Mazedonien gegenwartig sind.

Dieses Verstindnis fiihrt uns zur Beschreibung der ekklesiologischen Communio, die
nach den Vorstellungen des Volkerapostels funktioniert. Der Wunsch ist sich nach Christus als
Beispiel der unerschdplichen Liebe zu orientieren, damit man schon hier und jetzt ein Stiick
des Himmels auf Erden hat. Die Gesellschaft, die die Nachfolge Christi als Ziel nimmt, lebt aus
der Kraft der gegenseitigen Beziehungen, wo die Charismen jedes Einzelnen das alltidgliche

Leben in der Gemeinschaft bereichern.>®

Diese Denkweise sieht man gut im Schreiben an die
vor Thessalonich besuchte Gemeinde in Philippi, an die Paulus schreibt: ,,Dann macht meine
Freude dadurch vollkommen, dass ihr eines Sinnes seid, einander in Liebe verbunden, einmiitig
und eintridchtig® (Phil 2, 3). Dazu konnen wir noch die Worte von Papst Johannes Paul II.
zitieren, der genau in diesem Geiste spricht: ,,Ich habe beschlossen, aus der Liste der Worte,
die ich gebrauchte, das Wort mein zu streichen. Wie kann ich mich dieses Wortes bedienen,
wenn ich weil3, dass alles dein ist? (...) Ich selbst bin mehr dein als mein. Deshalb bin ich mir

bewusst geworden, dass es mir nicht erlaubt ist, mein zu nennen, was dein ist.*>%

Die Lebensweise, von der die Rede ist, ist ohne Christus undenkbar! Sie ist in ithm
verwurzelt und wird mit ihm zur Entfaltung gebracht.’® Die Rede des Apostels in der Synagoge
in Thessalonich kann ein gutes Beispiel und ein Beweis dieser Auffassung sein. Die reine
Verwendung des Wortes Meaaiag (7°¢n), von dem uns Apg 17, 3 berichtet, weist schon auf die

besondere Rolle Christi hin, die auch in der jiidischen Tradition zu suchen und zu finden ist.>%

302 M. Bednarz, I-2 List do Tesaloniczan, 101.
5083 Vgl. 1 Kor 12.
504 Johannes Paul 11., Auf, lasst uns gehen! Erinnerungen und Gedanken, Augsburg 2004, 142.
505 Vgl. Rém 8, 29; Phil 3, 21.
306 vgl. Jes 9, 1-6; 8,23 -9, 1-6; 11, 1-10; Mi 5, 1-5; Hos 2, 1£; Jer 23, 1f.; Ez 27, 22ff.; Hag 2, 21f.; Sach 3, 8ff;
6, 12-13; 9, 9f.; Ps 2.
180



Die angesprochene Bibelstelle aus dem lukanischen Werk informiert uns aber nicht nur {iber
den messianischen Anspruch Jesu, der sich in der Offenbarung des Titels ,,Messias‘ beschrinkt.
Sie geht weiter und findet ihre Fiille in der Auferstehung Jesu, weil, wie die deutschen
Theologen M. Hengel und A.M. Schwemer schreiben, ,,Die Offenbarung des Gesalbten Gottes
in seiner Wiirde gegeniiber dem ganzen Volk nur durch Gott selber veranlasst werden

konnte.*>%7

Wie wir sehen, fithrt uns der Autor durch die Verwendung des Begriffes dydnn iiber den
Terminus Meooioag zum néchsten und zugleich letzten Wort der Triade éAmig. Die
angesprochene Hoffhung héngt in der paulinischen Konstruktion nicht in der Luft, sondern ist
ebenso wie Liebe mit dem Messias verbunden und dadurch auch mit dem AT und seinen
eschatologischen Problemen. Aus diesem Grund schreiben K. Koenen und R. Kiihschelm: ,,Das
Alte Testament entwickelt von einem eschatologischen Heilskdnig sehr unterschiedliche
Vorstellungen. Die Verheilungen unterscheiden sich in den Fragen: Stammt er aus dem Haus
Davids oder nicht? Ist er schon prisent oder noch nicht? Greift er machtvoll militérisch ein,
oder ist er machtlos? Entspricht die Erwartung der traditionellen Konigsideologie oder gehen

sie liber diese hinaus?¢>%8

Die Erfiillung dieser Uberlegungen und die Beseitigung aller eschatologischen
Probleme, die ihre Quelle in der jiidischen Tradition haben, ist die Person Jesus Christi. Er ist
der Gegenstand der Hoffnung (éAmic) des Menschen, die in ihm die Parusie erwarten soll. Diese
Zeit ist fiir Paulus keine sinnlose Wartezeit, sondern eine Zeit des Gebetes und der Anbetung
Gottes.”?” Hier sieht man auch den Willen Gottes, der durch Christus das Gebet und die
Anbetung nie ablehnte, was aber Menschen und Engel taten.>!? Das, was uns bei der Gestaltung
der Wartezeit auf das Wiederkommen Christi wichtig vorkommt, ist die Hervorhebung der
Ausilibung des christlichen Lebens, das in der Zeitspanne zwischen dem Warten und dem
Erwarten beheimatet sein sollte. Diese Haltung gilt fiir Paulus aber nicht als Pflicht, sondern

viel mehr als ein Beispiel der unendlichen und reinen Liebe, die jedem die dazu benétigte Kraft

507 M. Hengel / A.M. Schwemer, Der messianische Anspruch Jesu und die Anfiinge der Christologie (WUNT, Bd.
138,) Tiibingen 2001, 64.
508 K. Koenen / R. Kiihschelm, Zeitwende. Perspektiven des Alten und Neuen Testaments (NEB-NT - Themen, Bd.
2), Wiirzburg 1999, 31.
509 Vgl Mt 2, 11; 21, 9; Mt 28, 8-9; Joh 20, 28.
510 Vel. Apg 10, 25-26; Off 19, 9-10.

181



verleihen wird.’!! Dieses Verhalten der Gemeinde vollzieht sich in Thessalonich, was durch

das bereits im Vers 2 besprochenen Verb pvnuovedovtec zum Ausdruck kommt.>!?

Unsere Auslegung des 3.Verses miissen wir noch durch das Studium der zweiten Triade
Komog (Miihe) — ayann (Liebe) — vmopovn (Geduld bzw. Ausdauer oder Standhaftigkeit)
ergidnzen, von der wir bereits in diesem Unterkapitel berichtet haben. Schon die erste

Wahrnehmung lisst uns eine groe Ahnlichkeit erkennen, die man wie folgt darstellen kann:

TioTIg aryamn E\mtig
™N ™N ™N
KOmog arydm VITOUOVN

Das erste Paar mictic und x6émog beschreiben das, was die Hebréer seit langem wussten
und am eigenen Leibe verspiirten. Die Darstellung aus Ex 2, 23 bringt diesen Zustand der Dinge
auf den Punkt, bei der die Sklaverei und Knechtschaft gemeint ist und damit auch der laute
Schrei zu Gott und das Flehen um Hilfe. Die Betrachtung dieses Problems fiihrt uns wie ein
Leitfaden zu einem weiteren Problem, das die Frage nach dem Grund des Leidens und dessen
Akzeptanz bzw. Dasein stellt. Der Evangelist Johannes ist uns dabei sehr behilflich. In Joh 9, 2
wird uns klar mitgeteilt, dass die gottliche Kraft fahig ist, jede Art des Leidens zu liberwinden
und zu verdndern. Diese Tatsache ist selbstverstindlich auch Paulus bekannt. Deswegen
schreibt er an die Romer (vgl. Rom 8, 22-25), wie S. Stasiak feststellt, {iber ,,die eschatologische
Erwartung der Schopfung.*!3 Diese Erwartung muss ihren Ursprung im Glauben haben, der
die Stabilitas unseres Lebens ist. Wie schon fasste das Papst Benedikt XVI in seiner Ansprache
am 26. Mai 2006 in Tschenstochau zusammen: ,,Der Glaube hat seinen Platz nicht nur in den

Gemiitsverfassungen und in den religidsen Erfahrungen, sondern vor allem im Denken und im

511 Um diesen Zustand zu beschreiben, verwendet Paulus das Verb dnexdéyopau, das so viel wie ,,sehnlich
erwarten® bedeutet (vgl. Rom 8, 23. 25; Gal 5, 5; Phil 3, 20). Die Verwendung dieses Begriffes scheint bewusst
zu sein. Im NT finden wir noch zwei Termini, die man als ,,warten‘ {ibersetzen kann: pévo (vgl. Apg 20, 23) oder
npocdokdw (vgl. Lk 7, 19. 20; 12, 36; 21, 26; Apg 12, 11; 23, 21, 24, 15). Der erste Terminus driickt das Warten
in der Form eines erwartenden Zustandes aus, was man auch als ,,bleiben* und zugleich ,,warten* iibersetzen kann.
Der zweite Begriff ist nach dem lukanischen Bericht der Ausdruck einer Wartezeit mit der Betonung auf das
Ausharren. Nach der Zusammenstellung dieser drei Worte ldsst sich schnell erkennen, dass Paulus in der
Beschreibung der Wartezeit eher die Parusie Christi meint, was in Bezug auf die Triade in unserem Text eine
besondere Aussagekraft enthélt.

512 Vgl. G. Haufe, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 25.

513 Q. Stasiak, List do Rzymian, 404.

182



Handeln, in der tdglichen Arbeit, im Kampf gegen sich selbst, im Gemeinschaftsleben und im

Apostolat, denn er bewirkt, dass unser Leben von der Macht Gottes erfiillt wird.«>!4

Wir sehen, dass Glaube und Miihe sehr enge Begriffe sind, die von Anfang an eine
gewisse Relation bilden. Wenn man sie aber richtig im eigenen Leben umsetzt, was Paulus in
Thessalonich erlebt hat, bewirkt, dass der Glaube lebendig wird. Deswegen schreibt
E. Reinmuth: ,,.Der Glaube ist nicht abstrakt; er verwirklicht sich téglich. Die Liebe ist nicht
weltfliichtig; sie scheut keine Miihen. Die Hoffnung iiberspringt nicht die Wirklichkeit; sie stellt
sich ihr in Geduld. Paulus thematisiert auf diese Weise Grundkoordinaten christlichen

Glaubenslebens; ihr Zusammenhang prigt das Ganze des Briefes. !

Die schon o6fter in diesem Unterkapitel erwédhnte Liebe ist in diesem Zusammenhang
ein Ausdruck der enormen Zuverléssigkeit, dass der Mensch sich Gott anvertrauen kann, so wie
das in Mt 22, 37-40 beschrieben wurde.’'® Die Anerkennung der Person Gottes und seine
Zusage: ,,Seid gewiss: Ich bin bei euch alle Tage bis zum Ende der Welt™ (Mt 28, 20), muss
also durch die Liebe fithren. Wenn sie im Glauben ihre Wurzel hat, wird man auch nach
N. Baumert und M.-I, Seewann sagen konnen, dass ,,der Glaube (...) mit Anstrengung
verbunden ist. Und diese ihre Trauens-Anstrengung, ihre Lebensmiihe und ihr Drunterbleiben

in der Hoffnung sind mit ein Grund, dass seine Verkiindigung sich so kraftvoll entfaltete.*>!”

Die letzte Frage, die unsere Uberlegungen iiber die Triade im Arbeitstext beenden soll,
bezieht sich auf eine mogliche Betrachtung, welcher der drei Begriffe in ihrem Kontext der
wichtigste ist. Eine klare Losung dieses doch nicht ganz abstrakten Problems gibt uns
W. Marxsen, der der Meinung ist, ,,dass die Trias als geschlossenes Ganzes verstanden sein
will. Sie driickt (...) die wesentlichen Kennzeichen des christlichen Lebens aus, das auf dem
Glauben beruht, von der Bruderliebe getragen wird und auf die eschatologische Zukunft in

Hoffnung ausgerichtet ist.*!8

Der Vers wird mit der Wendung tod xvpiov qudv Incod Xpiotod abgeschlossen.

Wiederum miissen wir an dieser Stelle unsere Aufmerksamkeit dem polnischen Exegeten

514 Die Ansprache von Papst Benedikt XVI am 26. Mai 2006 in Tschenstochau, in: https://www.vatican
.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2006/may/documents/hf ben-xvi_spe_ 20060526  jasna-gora.html (Stand:
18.12.2021).

515 B, Reinmuth, Der erste Brief an die Thessalonicher, 116-117.

516 Vgl. P. Rompf, Die Thessalonicherbriefe. Eine Auslegung, Norderstedt 2018, 28-29.

S17N. Baumert / M.-1. Seewann, In der Gegenwart des Herrn. Ubersetzung und Auslegung des ersten und zweiten
Briefes an die Thessalonicher (PNG, Bd. 5), Wiirzburg 2014, 13.

S8 W. Marxsen, Der erste Brief an die Thessalonicher (ZBK, Bd. 11/1), Ziirich 1979, 35.

183



J. Stepien widmen, der dhnlich wie bei der vor kurzem besprochenen Wendung tod 0god xai
natpoc Mudv, nach der Richtigkeit der Platzierung dieser Phrase fragt. Der Bibelforscher
schreibt dazu: ,,Paulus schreibt iiber Glaube, Liebe und Hoffnung unseres Herrn Jesus Christus.
Die zitierten Worte beziehen einige Autoren nur auf die Hoffnung (...). Es scheint aber mehr
realistisch, dass sie die alle erwihnten Tugenden umarmen (...).“>!” Weiters konnen wir noch
lesen: ,,GemilB der Lehre des Paulus beschreiben diese Worte sowohl den Gegenstand der
angesprochenen Tugenden, also Glaube an Christus, Liebe zu Christus, als auch ihre Quelle,
die Christus und seine Gnade ist. Abgesehen davon, welche dieser Bedeutungen den nidheren
Kontext (genetivus obiecti oder auctoris) ergeben, driicken erst die beiden zusammen die Fiille

des Gedankens des Apostels aus.*>2°

Am Ende unserer Uberlegungen iiber den Vers 3 schauen wir noch kurz auf die vor
Kurzem prisentierte Aussage tod kvpiov udv Inocod Xpiotod und versuchen sie mit der
weiteren Phrase &unpocOev tod 00D kai matpdc Nudv zusammenzustellen. An dieser Stelle ist
es wichtig, die Verwendung des Nomens kvpiog (Herr, Gebieter) anzusprechen, was auch in 1
Thess 1, 1 vorkommt: ,,Paulus, Silvanus und Timotheus an die Kirche der Thessalonicher, die
in Gott, dem Vater, und in Jesus Christus, dem Herrn, ist: Gnade sei mit euch und Friede!* In
der LXX wurde dieser Titel nur fiir Gott reserviert und mehr als 6000-mal anstelle des
Gottesnamens JHWH (71)7?) verwendet. Diese Tatsache beschreibt F. Manzi: ,,In unserem Brief
stehen wir vor dem direkten Glaubensbekenntnis an die Gottheit Christi*“.?! Der italienische
Theologe verbindet diese These mit der weiteren Konstruktion des Verses und seiner
Ergdnzung durch die Wendung 1o 0god kai motpog nudv (unserem Gott und Vater bzw. vor
Gott, unserem Vater). Nach Meinung des Exegeten ergibt die Zusammenstellung der Person
Jesu und Gott dem Vater, dass ,,die Kirche sich in der Relation sowohl zu Gott dem Vater als
auch zu Jesus Christus befindet, die miteinander eng verbunden sind.“*?? Die weitere Folge
dieses Schemas ist die Feststellung der Zugehorigkeit Jesu zu derselben gottlichen Sphére.>
Wenn man diesen Gedanken weiter entwickelt, wird man sagen miissen, dass Paulus die
Gemeinde in Thessalonich als eine Gemeinschaft der Relation zwischen den Glaubigen und

Gott durch Jesus Christus deutlich darstellt und dadurch auch ihren ekklesiologischen Charakter

519 ], Stepien, Listy do Tesaloniczan i pasterskie, 125.
320 Ebd.

521 F. Manzi, Listy Sw. Pawla, 131.

322 Bbd.

523 Vgl. ebd.

184



mit ihren charakteristischen Merkmalen (Glaube, Gebet, Miihe, Liebe, Geduld, Hoffnung,...)
hervorhebt.

V.4

£€1001€G, adeApol Nyannuévor Vo [tod] Bgod, Ttrv Wir wissen, von Gott geliebte Briider, dass ihr

EKAOYNV DUDV, erwdhlt seid.

Der Vers 4 setzt den Hauptgedanken der Dankbarkeit fort. Das Dankgebet wird nun mit
der Erwéhlung der Thessalonicher in Verbindung gebracht. Dies sieht man durch die
Verwendung des Verbes €iddtec (wir wissen), das sich auf den Hauptsatz im Vers 2 bezieht.
Aus diesem Grund scheint so eine personliche Reaktion des Heidenapostels selbstversténdlich
zu sein. Es ist doch nicht viel Zeit seit seinem letzten Besuch in der Hauptstadt der Provinz
vergangen und der Apostel kann sich noch gut daran erinnern, wie viele den Weg zu Christus
gefunden haben. Liegt es vielleicht an der paulinische Motivation, warum die Mitglieder der
ekklesiologischen Gemeinschaft in Makedonien mit dem Subjektiv ,,Briider* angesporchen
wurden? Eine voreilige Klidrung dieser Bezeichnung kann aber die Absicht des Autors
mafgeblich beeintridchtigen. Gemeint ist hier doch ein besonderer Ausdruck der Sympathie und
Néhe. Diese zwischenmenschliche Beziehung musste in Thessalonich besonders stark sein, da
der Briefverfasser diesen Begriff bis zu 14-mal verwendet.>?* Alleine aufgrund dieser Tatsache

lohnt es sich, die paulinische Redewendung niher anzuschauen.

Historisch betrachtet kdnnte so eine Form verwundern. Gerade in der Antike war die
Anrede bzw. Bezeichnung ,,Bruder* sehr selten. Man verwendete diesen Begriff in einem engen
Kontext, z.B. in Bezug auf die Mitglieder einer Religionsgruppe oder eines Freundeskreises.
Die Intention des Apostels muss zum Teil auch in dieser Tradition verankert sein. Das sieht
E. Kutsch ebenso, der der Meinung ist, dass die Urgemeinde ,,die alttestamentlich-jlidische

Bezeichnung* 523

tibernommen hat. Zu erkennen ist hier aber nicht nur ein simpler jiidischer
Sprachgebrauch, dem sich der Volkerapostel angenommen hat. Fiir ihn gewinnt dieser
Terminus einen anderen Charakter, dessen Ursprung man in der Person Christi suchen sollte.

Mk 3, 33ff oder Mt 25, 40; 28, 10 zeigen uns deutlich, dass Jesus unter dem Begreif ,,Bruder*

524Vgl. 1 Thess 1,4;2,1.9.14.17;3,7; 4, 1; 10. 13; 5, 1. 4. 12. 14. 25.
525 B, Kutsch, Bruderschaft, Schwesternschaft, Kommunititen, in: TRE, Bd. 7, hrsg. v. G. Krause / G. Miiller,
Berlin — New York 1981, 195-196.

185



vor allem den Nichsten versteht. In diesem Geist scheint sich auch Paulus zu bewegen. Seine
Absicht scheint der vor kurzem zitierte Wissenschaftler E. Kutsch zu verstehen. In seinem
Beitrag konnen wir lesen: ,,Entscheidend wird das alttestamentlich-jiidische Briiderverstindnis
dadurch verdndert, dass die Christen sich durch die Briiderlichkeit der erfahrenen Heilstat
Christi zu einem Brudersein erneuert wissen (..), das zur titigen Bruderliebe gegeniiber

Mitchristen und Mitmenschen im Verzicht auf Selbstdurchsetzung freimacht (...).*32¢

Gemeint ist hier selbstverstindlich die Liebe, die ihren Ursprung in Gott hat. Er hat doch
seinen Sohn in die Welt gesandt, damit sie durch ihn und in ihm zur wahren Entfaltung kommt.
Christus ist in diesem Sinne der Spiegel der gottlichen Liebe, durch die der Mensch erfahren
kann, was auch Gott mit uns vorhat — die Vollendung der Heilstaten.*?” Dies fasste sehr
interessant der Prophet Jesaja zusammen: ,,Doch der Herr fand Gefallen an seinem
zerschlagenen Knecht, er rettet den, der sein Leben als Siihneopfer hingab. Er wird
Nachkommen sehen und lange leben. Der Plan des Herrn wird durch ihn gelingen® (Jes 53, 10).
Wir sehen also, dass wir die Verwendung des Terminus ,,Briider in der Wirkung des
Heilsgeschehens suchen sollten, die von Gott ausgeht, der zugleich auch der Triger der
Verwirklichung seines Planes ist. Aus diesem Grund konnen Christen sich als Briider
bezeichnen, weil Gott dies auch wollte.>?® Diese These steht zwar im Gegensatz zur Meinung
einiger Theologen, die bei der Suche nach dem Grund der Nennung der Thessalonicher nicht
so weit gehen. Zu nennen ist hier z.B. B. Smolka, der einer der Vertreter jener Meinung ist,
dass die Bezeichnung a6eApog mit der Solidaritdt bzw. Bruderschaft aufgrund der Annahme

des Evangeliums zu tun hat.’?

Gegen eine ,flache” Erkldrung des Terminus ,,Briider” spricht auch das Adjektiv
nyommuévor (geliebte), durch das unser Arbeitsnomen erginzt wird. Es ist auffillig, dass dieses
Beiwort als Partizip Perfekt Aktiv verwendet wird. In dieser Form wird eine Handlung
ausgedriickt, die in der Vergangenheit ihren Beginn hat und ihr Ergebnis in der Gegenwart
anhalt. Konkret schaut das so aus, dass die Wirklichkeit, in der wir leben, mit der Liebe erfiillt
wird, die, wie die fritheren Untersuchungen feststellten, bei Gott den Anfang hat und zu seinem

Plan passt.>** Damit den Thessalonichern die Intention Gottes deutlicher vor Augen gefiihrt

526 Ebd.

527 Vgl. M. Guzewicz, Agape w Ewangelii, in: Zyjemy dla Pana (Fs. Sr. E.J. Jezierska), hrsg. v. M. Rosik, Wroctaw
2005, 68.

528 Vgl. R6m 8, 29.

529 B. Smolka, Pierwszy list do Tesaloniczan, in: KTPABT.NT, Bd. 3, hrsg. v. Z. Felczyfski, Poznan 2014, 171.
30 vgl. Jer 29, 11; Rom 12, 2.

186



wird, greift Paulus auf die jlidische Tradition zuriick. Dtn 13, 12, Dan 3, 25 oder Sir 35, 1 sind
gute Beispiele, die diese Uberlieferung bestitigen und mit den anderen alttestamentlichen
Texten wie z.B. Ex 3, 16-22; Hos 11; Ps 23 darauf hinweisen, wie Gott sich den Menschen

zuwendet, um mit uns eine Beziehung aufzubauen.!

Diese Relation sehen wir in der Phrase adeloi yommuévotl vmo [tod] Bod (von Gott
geliebte Briider). Gott ist derjenige, der die Beziehung stiftet bzw. wie das P. Rompf beschreibt,
seinen Kindern die Gnadengabe schenkt, um sie ,,mit Warmherzigkeit in Form der Liebe
gegeniiber den eigenen Personen, sowie seinen Néchsten ersichtlich werden zu lassen.“>3? In
diesem Kontext scheint auch der Vers 3 eine weitere Vertiefung zu erhalten. Fiir Paulus ist also
der breite Terminus ,,geliebte Briider” eine gut durchdachte Konstruktion, die, wie wir dies
feststellen konnten, eine Verbindung zu Gott schafft, der bis jetzt in jedem Vers als das Subjekt

des Handels vorkommt.

Der deutsche Bibelforscher F.W. Rocker prédsentiert in seinen theologischen
Uberlegungen die These, dass alle Redewendungen im Vers 4 sich gegenseitig als ergiinztes
Ganzes darstellen. Dies argumentiert er wie folgt: ,,.Die attributive Erweiterung der Anrede
(,,Briider) durch, ,,von Gott geliebte” geht an dieser Stelle in der Verbindung mit dem
Terminus ékhoyn (Wahl, Auswahl, Ausgewdhlte oder Erwdhlite), traditionsgeschichtlich auf Dtn
7, 7f zuriick.“>* Diese, in der pentateuchischen Tradition beheimatete, Bibelstelle zeigt Gott,
der Israel nicht aufgrund der GroBe wihlte, sondern der Liebe, mit der er es beschenkte.’** Wir
konnen es im Lichte der Zusammenstellung dieser beiden Texte (AT - NT) wagen, die beiden
Begriffe ,,Liebe* und ,,Erwdhlung* als eine theologische Ergidnzung zu beschreiben. In diesem
Zusammenhang schauen wir nun auf den weiteren Verlauf der Arbeitsperikope, in der wir eine

theologische Zuspitzung finden.

Die zentrale Botschaft unseres Verses ist die Phrase v éxkhoynv vudv (eure
Erwdhlung), die fiir das bessere Verstindnis des Textes und somit aus den linguistischen und
grammatikalischen Griinden in unserer Ubersetzung in Form des Verbes in der 2. Person Plural

Perfekt Indikativ mithilfe der Personalpronomen im Nominativ und der Konjunktion (dass)

331 Vgl. G. Fischer, ,,Jahwe der Treue und lebendige Gott“. Einige Bemerkungen zu Gott, wie das Alte Testament
ihn beschreibt (SBAB.AT, Bd. 70), Stuttgart 2019, 176-179.

532 P, Rompf, Die Thessalonicherbriefe, 35.

533 F.W. Rocker, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher (HTA.NT), Holzgerlingen 2021, 47.

534 1y mgwn v2 0nR (Dtn 7,7f) zeigt sehr deutlich, dass Gott sein Volk erwihlte, weil er es einfach liebte. Sein

Handeln ist also in der liebevollen Tétigkeit Gottes begriindbar.

187



ausgedriickt wird. Es ist interessant, dass unsere Wendung in der Perikope auch in
verschiedenen Formen im gesamten Brief, d.h. in jedem Kapitel, vorkommt (vgl. 1, 4; 2, 12; 3,
3;4,7;5;9u.5,23). Zu diesem breiten Kontext zdhlt auch die gesamte semantische Familie
von €kAoyn, die wir noch durch folgende Begriffe ergénzen konnen: kaiéw (vgl. Mt 22, 14;
Rom 8, 30) (rufen, nennen, anreden, berufen, einberufen und zusammenrufen), mpoyivopou
(vgl. Rom 8, 29) (vorher geschehen oder friiher geschehen sein). Sowohl das Studium dieser
Worte als auch die weiteren Formen von éxioyn (Verb und Adjektiv) geben uns die
Information, dass unser ,Arbeitsausdruck® in den neutestamentlichen Schriften nur im
religiosen Sinne verwendet wird. Dieser Sinn ldsst sich noch deutlicher durch die Vertiefung

der Aussagen Jesu bestitigen bzw. prizisieren.

Ein gutes Beispiel scheint in diesem Kontext Mk 13, 1-14 zu sein, besonders der Vers
14, wo Christus sagt: ,,Denn viele sind gerufen, wenige aber auserwéhlt.” Aufgrund dieser
Bibelstelle erklért J. Eckart die Bedeutung der Erwéhlung folgendermaBlen: ,,Die Erwéhlten
sind diejenigen, die der durch Jesus Christus vermittelten Einladung zur Gottesherrschaft
gefolgt sind und ihre Berufung in einem Leben des Glaubens verwirklicht haben.“>3* Wenn wir
dann noch die Stelle Mk 13, 20 mit der Aussage Christi: ,,Und wenn der Herr diese Zeit nicht
verkiirzen wiirde, dann wiirde kein Mensch gerettet; aber um seiner Auserwédhlten willen hat er
diese Zeit verkiirzt, dazu nehmen, erhalten wir einen wichtigen Hinweis auf die Platzierung
des Terminus ,Erwihlung® in den theologischen Uberlegungen. Sowohl das
Markusevangelium als auch das Matthdusevangelium lassen uns deutlich erkennen, dass die

Erwéhlungsgedanken nicht nur eschatologisch, sondern auch christologisch orientiert sind.>3

Das Problem, das bei den bis jetzt gefiihrten Uberlegungen auftaucht, ist Israel und seine
Berufung als das auserwéhlte Volk, was in der Geschichte Abrahams (vgl. Gen 12-25) auf eine
besondere Art und Weise erzéhlt wird. Obwohl es in der hebrédischen Sprache keinen Begriff
gibt, der das Verstindnis der Erwdhlung aus unserer Perspektive wiedergibt, gilt bei den
Theologen das Verb 72V (senden) als sensu largo.>*’ In diesem Sinne meint man ein besonderes
Verhiltnis zu Gott, um ,,die gottliche Weltherrschaft sichtbar machen zu lassen.*>*® Die so

entstandenen Sendungserzdhlungen, wie das z.B. Jes 43, 20-2; Ex 19, 3-6 oder Hos 2, 1

335 J. Eckert, éxiextdg, in: EWNT, Bd. 1., hrsg. v. H. Balz / G. Schneider, Stuttgart — Berlin — K6ln 21992, 1016.
536 Vgl. R6m 8, 29.

537 Vgl. Ex 3, 10-15.

538 P. Deselaers, Berufung: II. Altes Testament, in: LThK, Bd. 2, hrsg. v. W. Kasper, Freiburg — Basel — Rom —
Wien 1994, 302.

188



darstellen, weisen auf die ,,Verwandtschaft zu Boten Jahwes*>* hin. Wir kénnen im Zuge
dessen sagen, dass die Gotteserwédhlung mit einer Aufgabe verbunden ist. Wir haben es vor
kurzem bei Abraham gesehen (vgl. Gen 12, 1) und wir sehen es auch bei Mose (vgl. Ex 3, 10.
16), Jesaja (vgl. Jes 6, 9), Jeremia (vgl. Jer 1, 7), Ezechiel (vgl. 3, 1. 4.) oder bei Amos (vgl. 7,
15). Sehr interessant beschreibt diese Situation J. Guillet, der in seinem Beitrag zum Begriff
,Berufung“ schreibt: ,,Die Berufung ist ein Appell, der durch Gott an den Menschen gerichtet
wird. Gott sucht sich selber den Menschen aus, der im Rahmen seiner Heilspldne und der
Bestimmung seines Volkes wegen fiir eine spezielle Aufgabe bestimmt ist.>* Dieses
Verstindnis des franzosischen Wissenschaftlers zeigt uns auch, dass der Gottesruf an den
Menschen sehr personlich ist, was sehr oft durch die Verwendung des Namens der Erwéhlten
geschieht. Gen 15, 1 scheint an dieser Stelle ein gutes Beispiel dafiir zu sein. Die Person Abram
verrdt uns noch ein weiteres Geheimnis der gottlichen Erwahlung. Ex 17, 5 berichtet uns, dass
aufgrund des Auftrages Gottes Abram (272X) einen neuen Namen, nimlich Abraham 0772%
oder 0728 (Vater der vielen Volker) erhdlt. In diesem Namenswechsel konnen wir eine
konkrete Zugehorigkeit feststellen, die in der Antike immer durch die Namensgebung
verbunden war. In der Person Abrahams war das die Zugehorigkeit zu Gott, durch den es zur

Verianderung des Alltagslebens und dessen Prinzipien kommt.

Aus der Perspektive der gottlichen Berufung im AT ist es auch wichtig, die Form bzw.
die Kundmachung der Erwihlung anzusprechen. Die Beauftragung oder, wie wir schon
festgestellt haben, auch die Sendung muss nicht unbedingt in erster Linie von Gott ausgehen.
Er ist der, der beruft. Er kann seine Entscheidung aber auch durch einen Boten weitergeben.
Von so einem Fall berichtet uns das Buch Exodus: ,,Lass aus der Mitte der Israeliten deinen
Bruder Aaron und mit ihm auch seine S6hne zu dir kommen, damit sie mir als Priester dienen,
Aaron mit Nadab, Abihu, Eleasar und Itamar, den Sohnen Aarons“ (Ex 28, 1). Der Gedanke
des Mittlers oder auch des Uberbringers der Entscheidung Gottes wiederholt sich auch bei
Jesaja. Beim Propheten lesen wir: ,,Ich will einen ewigen Bund mit euch schlieBen geméal3 der
bestdndigen Huld, die ich David erwies (Jes 55, 3). Was damit gemeint ist und wer mit dieser
Aufgabe betraut wird, beantwortet uns Ps 2 und dann auch spéater Ps 110. Auf die bezieht sich
auch Paulus wihrend seiner ersten Missionsreise, als er sich in der Synagoge von Antiochia in
Pisidien an die Israeliten und Gottesfiirchtigen wandte und zu ihnen sprach: ,,Gott hat die

Verheiflung, die an die Viter ergangen ist, an uns, ihren Kindern, erfiillt (Apg 13, 32-33).

339 Ebd., 303.
340 J. Guillet, Powotanie, in: STB, 747.

189



Wir sehen in dem neutestamentlichen Beispiel, dass Paulus ,,eine neue eschatologische
Situation* beschreibt, die in der Person Jesu Christi eine bis jetzt nicht bekannte Dimension
darstellt.>*! Dies geschieht nicht, wie im AT durch den allgemeinen Begriff ,,Sendung* (inkl.
Berufung oder Erwihlung), sondern durch die sehr wohl iiberlegten Aussagen, die sich nach
J. Becker im ganzen Brief durchziehen. Das Ziel des Apostels ist nach Meinung des Exegeten
die Beseitigung der Unterschiede zwischen dem Gottesvolk und den Heidenchristen, damit in
der ,,neuen* Gemeinschaft keine Kluft mehr entstehen kann, wer das Heil erlangen wird. Diese
Aufgabe, die Paulus erfiillen will, ist fiir ihn ein Bestand des eschatologischen Planes Gottes,
um jedem die allgemeine und universale Berufung zum Heil zu begriinden.>*? Angesichts dieser
Studien miissen wir auch unserem deutschen Bibelforscher rechtgeben, wenn er die

Erwéhlungstheologie im 1 Thess als ,,das ordnende Koordinatensystem* bezeichnet.>*?

Die universale und allgemeine Ausrichtung der Erwéhlung wird auch, wie das J. Eckert
festgestellt hat, durch die Wendung 48elgoi fyoamnuévol vrd [tod] Beod sichtbar.>** Obwohl
wir uns diese Wendung bereits am Anfang unserer Uberlegungen in diesem Unterkapitel
angeschaut haben lohnt es sich, dieses Thema kurz aus einer anderen Perspektive zu betrachten.
Die Aussage des Apostels von Gott geliebte Briider kann man mit der Erwihlungstheologie des
Thessalonicherbriefes aufgrund der bestimmten Texte mit der alttestamentlichen Botschaft
verbinden, die die Souverinitit Gottes besonders hervorhebt. Die schon kurz erwéhnten
Bibelstellen Gen 16, wo wir in den Versen 1-15 iiber die Geburt von Ismael lesen und Gen 17
1-27, wo man von der Geburt Isaak erfdhrt, zeigen sehr klar, dass Gott selbst den Triger
aussucht, durch den er seinen Heilsplan verwirklicht. Eine dhnliche Situation haben wir auch
bei Jakob (vgl. Gen 28, 1-22) oder David (vgl. 1 Sam 16). Die freie Entscheidung, die im
Bereich des gottlichen Willens liegt, kann man nicht gegen das Gesetz und die Proklamation
des Erstgeborenen sehen, sondern vielleicht sogar aus der Perspektive des Schopfungsberichtes:
,Dann sprach Gott: Lass uns Menschen machen als unser Abbild, uns dhnlich“ (Gen 1, 26).
Dies der Gedanke, der die Wiirde des Menschen und somit seine Gleichstellung in ihrem Dasein

betont, ist in der Selbstoffenbarung Gottes begriindbar. °*> Dieses gottliche Geheimnis

341 Ebd., 748.

542 J. Becker, Die Erwdihlung der Vélker durch das Evangelium. Theologiegeschichtliche Erwdigungen zum 1
Thess, in: Studien zum Text und zur Ethik des Neuen Testamentes (Fs. H. Greeven) (BZNW, Bd. 47), hrsg. v. W.
Schrage, Berlin — New York 1986, 84-85.

343 Ebd., 85.

544 ], Eckert, éxlextdc, in: EWNT, Bd. 1, 1019.

%5 Vgl. KKK 225; 2085; 2809.

190



wiederholt sich durch den Bund Gottes mit Noah: ,,Als Abbild Gottes hat er den Menschen
gemacht” (Gen 9, 6).

Wenn wir mit diesen Informationen auf die paulinischen Schriften néher schauen,
konnen wir diese alttestamentlichen Inhalte des Glaubens erkennen. Dieser Meinung scheint
auch W.S. Campbell zu sein, der feststellt: ,,Paulus verwendet diesen Begriff [Israel]| nicht nur
in Bezug auf die Menschen, die die wahren Nachkommen Abrahams sind. Dieses Wort [Israel]
bezieht sich eher auf alle Menschen, die mit dem Bund mit Abraham umfasst wurden. Paulus
beniitzt den Namen ,Israel sogar gegeniiber denen, die sein Evangelium ablehnten. Der
Apostel meint dabei das Volk als Ganzes im Sinne des religiosen Subjektes — das historische
Volk Gottes.“>* An dieser Stelle und vielleicht als der endgiiltige Bewesis fiir die Betrachtung
der Ansichten des Volkerapostels soll uns die Beschreibung des Apostelkonzils in Jerusalem
niitzlich sein, wihrenddessen man sich mit dem Thema der Heidenmission beschiftigt hat und

Paulus sich dafiir besonders ausgesprochen hat.>#’

Die Haltung des Heidenapostels - nicht nur bei dem sogenannten Apostelkonzil — war
von grof3en Emotionen begleitet, die sicher nicht immer richtig verstanden wurden, weder von
den Aposteln noch den anderen Juden. Vielleicht deswegen meint W. Barclay, dass ,,Paulus
wegen des groBeren Gefallens bei den Menschen als bei Gott angeklagt wurde.*>*8 Der Autor
hat aber gewusst, dass durch Christus eine neue Ordnung entstanden ist. Er gibt ihm die Kraft,
diese ,,neue Weisheit* zu verkiinden. Deswegen lesen wir in Rom: ,,Wer vom Fleisch bestimmt
ist, kann Gott nicht gefallen. Ihr aber seid nicht vom Fleisch, sondern vom Geist bestimmt, da
ja der Geist Gottes in euch wohnt™ (R6m &, 8-9). Zu Beginn dieses Kapitels konnen wir auch
noch lesen: ,,Jetzt gibt es keine Verurteilung mehr fiir die, welche in Christus Jesus sind. Denn
das Gesetz des Geistes und des Lebens in Christus Jesus hat dich frei gemacht vom Gesetz der

Stinde und des Todes* (Rom 8, 1-2).

Angesichts dieser Beispiele, die die Intension des Paulus vielleicht noch zu wenig
erkldren, kdnnen wir mit W.S. Campbell fragen, ob ,,Paulus sich der Begriff , Israel” seiner
Ziele (...) [nicht fligte?].“>*° Die Theologie des Romerbriefes, die wir in diesem Kapitel bereits
oOfters zitiert haben, scheint eine endgiiltige Antwort darauf zu geben. Eine Wissensquelle

finden wir in Rom 2, 28-29. Im Kontext dieser Stelle gibt uns der Autor, wie das S. Stasiak

346 W.S. Campbell, Izrael, in: Stownik teologii $w. Pawta (PSB), 319-320.

7 vgl. Apg 15, 1-35.

548 W. Barclay, Listy do Tesaloniczan, iibers. v. A. Kircun (JR), Warszawa 1981, 19.
549 W.S. Campbell, Izrael, in: Stownik teologii Sw. Pawta (PSB), 321.

191



feststellt, ,,die Definition des Juden.“>** An der gewihlten Stelle aus dem Brief an die Rémer
lesen wir: ,,Jude ist nicht, wer es nach auBBen hin ist, und Beschneidung ist nicht, was sichtbar
am Fleisch geschieht, sondern Jude ist, wer es im Verborgenen ist, um Beschneidung ist, was
am Herzen durch den Geist, nicht durch den Buchstaben geschieht. Der Ruhm eines solchen
Juden kommt nicht von Menschen, sondern von Gott.“ Der polnische Bibelforscher vertieft
diese Stelle und sagt klar, dass ,,Gott die Menschen nicht nach dem beurteilen wird, was
duBerlich und allgemein sichtbar ist, sondern er wird die verborgenen Handlungen des
Menschen durch Jesus Christus beurteilen. ! Weiters schreibt der Exeget: ,,Der nicht
beschnittene Heide, der wenigstens einige Gesetze des Herrn befolgt, bleibt auf der gleichen
Ebene wie der Beschnittene. Folglich hat der erste ebenso den Anteil an der Bestimmung
Israels*.>? Es ist aber schwer, dem Professor S. Stasiak recht zu geben, wenn er schreibt: ,,In
der Konsequenz scheint es, dass der Apostel das Urteil iiber die Juden gibt, denen das
Versprechen abgenommen wird, das Gott seinem Volk gab.*>*3 Stattdessen scheint an dieser
Stelle die These des Theologen W.S. Campbell passender zu sein, dass die Juden und somit das
gesamte ausgewihlte Volk als ,,historisches Israel” gilt und das neue Israel mit einer anderen
Bezeichnung ,,Israel Gottes®, ,,ordentliches Israel”, ,,wahres Israel* oder auch ,,innerliches
Israel ausgestattet wurde. Es ist hier noch zu unterstreichen, dass dieses neue Volk mit dem

alten verwandt ist und dadurch auch eine Anteilnahme an allen VerheiBungen erhélt.>>*

Die néchste Problematik der Erwidhlungstheologie beim Heidenapostel zeigt uns die
Formulierung aus 1 Kor 1, 9: ,Treu ist Gott, durch den ihr berufen worden seid zur
Gemeinschaft mit seinem Sohn Jesus Christus, unserem Herrn.* Nach Meinung von R. Hoppe
kommt es durch diese Bibelstelle im Verstdndnis der paulinischen Erwidhlung ,,zur
theologischen Zuspitzung.*>>> Diese ist die Theologie des Kreuzes oder auch anders gesagt, die
soteriologische Bedeutung des Kreuzes. Denn, wie R. Hoppe schreibt: ,,.Dieses im Kreuz Jesu
sich manifestierende Paradoxon gottlichen Handels (...) ist gegeniiber 1 Thess 1, 4 der
entscheidende Reflexionsfortschritt (...).“>3® Wenn wir in diesem Sinne auf Paulus schauen,

diirfen wir uns nicht wundern, wenn er sein ganzes irdisches Leben nicht nur Gott und seinem

530S, Stasiak, List do Rzymian, 204.

331 Ebd.

332 Ebd.

333 Ebd., 206-207.

354 Vgl. W.S. Campbell, Izrael, in: PSB, 321.

355 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 102.
336 Ebd.

192



Plan opfert, sondern viel mehr bereit ist, seine Existenz auch im Hinblick auf die soteriologische
Rettung auf die Schale zu legen. Die Kraft dazu bekommt er vom Kreuz.>*’ Er wei} auch, dass
er Gott vertrauen kann, aber nicht nur, weil er durch Christus der Herr iiber die Lebenden und
die Toten ist.>>® Vielmehr ist fiir den Apostel die Treue Gottes ausschlaggebend, die sich selber
an ihm zeigt. Sehr interessant greift diesen Gedanken D. Muszytowska auf, bei der wir lesen
konnen: ,,Die paulinische Idee der Treue an Gott in 1 Kor 1, 9 verfolgt eine alttestamentliche
Linie, wo sie sich in der Bewahrung des Bundes, in der Liebe auf immer, in der Gerechtigkeit
und der Redlichkeit, in der Besténdigkeit der Versprechungen, in der Ehrlichkeit sowie im

dauerhaften Dasein mit denen zeigt, die er [Gott] erwihlte. >

Die Frage, die noch unbeantwortet scheint, ist, ob die Betrachtung der Kreuzestheologie
aus der Perspektive der Erwdhlung und des Heils des Menschen tatséchlich richtig ist? Ein
wenig Licht darauf werfen uns G. Fischer und K. Backhaus, die in ihren Uberlegungen iiber
den Kreuzestod Jesu vom Verbindungswort ,,fiir* ausgehen.>*® Diese Methode scheint sehr gut
ausgewdhlt zu sein und zugleich auch eine Antwort auf unsere Frage zu geben. Denn im Zuge
der Uberlegungen, fiir wen Jesus am Kreuz gestorben ist, kdnnen wir auch eine endgiiltige

Losung der Problematik der paulinischen Erwdhlung finden.

Schauen wir aber noch auf das wissenschaftliche Studium unserer deutschen Exegeten
zuriick! Bei ihnen lesen wir: ,,Das Traditionsstiick, auf das Paulus (...) zuriickgreift [in Bezug
auf Kreuz], deutet Jesu Kreuzestod typologisch vor dem biblischen Hintergrund des groB3en
Versohnungstags (hebr. jom kippur), der im Gottesdienst Israels entscheidende Bedeutung
hatte.“ %! Weiters stellen unsere Wissenschaftler fest, dass Jesus diese Tradition noch
weiterentwickelt hat. Sie formulieren dies wie folgt: ,,Das Kreuz erweist Christus als Gottes
leibhaftige, personliche, entscheidende Vers6hnungsgeste, die allen Tempelkult authebt, weil
sich in Christus selbst das ,,Allerheiligste der Gottesgegenwart allen Siindern auftut. Nicht im

Tempel, in Christus begegnet der Mensch dem Heil des Lebendigen Gottes.>¢2

557 Vgl. 1 Kor 1, 18.

558 Vgl. R6m 14, 8.

559 D. Muszytowska, Powotanie wiernych do wspélnoty z Jezusem Chrystusem (1 Kor 1, 9), in: Przemawiaj do
nich moimi stowami (Fs. R. Rumian), hrsg. v. Z. Godlewski, Warszawa 2007, 456.

360 Vgl. G. Fischer / K. Backhaus, Siihne und Versohnung. Perspektiven des Alten und Neuen Testamentes (NEB-
NT-Themen, Bd. 7), Wiirzburg 2000, 93f.

561 Ebd., 94.

562 Ebd., 95.

193



Wir sehen hier nicht nur eine Beschreibung und Auslegung des Kreuzestodes Jesu,
sondern auch einen Hinweis auf die enge Relation zwischen dem Tod Christi und der

Versohnung (inkl. Vergebung).>%3

Christus ist also derjenige, der die Menschen mit Gott
wiederverbinden und ihnen eine neue Perspektive geben will.>®* In diesem Kontext sind auch
die Worte des Volkerapostels zu verstehen, der im Brief an die Gemeinde in Rom schreibt:
,»Wir wissen doch: Unser alter Mensch wurde mitgekreuzigt, damit der von der Siinde
beherrschte Leib vernichtet werde und wir nicht Sklaven der Siinde bleiben® (R6m 6, 6). Diese
Gedanken widerspiegeln sich auch in 1 Kor 5, 7-8, wo der Apostel Paulus klar und deutlich
feststellt, dass die Menschen durch Christus, der sich wie ein Paschalamm geopfert hat, eine
neue Sichtweise erhalten haben. Sehr bildhaft stellt das Papst Benedikt XVI. fest. In seinem
Werk ,.Jesus von Nazareth* schreibt er iiber den Deckel der Bundeslade, der durch Christus

geschlossen wurde.>%

In all diesen Uberlegungen lésst sich erkennen, wie Gott durch Jesus Christus handelt,
um den Menschen das Heil zu erméglichen. Das Kreuz, das ein Zeichen fiir die Verséhnung
zwischen Gott und der gesamten Menschheit ist, kann in diesem Kontext auch als Inbegriff der
Wiederherstellung der Gemeinschaft mit unserem Schopfer sein. Damit wir aber diese
Gemeinschaft in der Form wahrnehmen, wie Gott es gewollt hat, bat er uns seine Néhe an.>%°
Wir kénnen also aufgrund dieser Information sagen: Gott erwéhlt uns, um uns seine ewige
Gemeinschaft anzubieten, damit wir das Leben in Fiille haben.’®” Unsere Antwort auf dieses
Angebot soll aber nicht eine bloe Nachfolge sein, sondern viel mehr eine aktive Reaktion auf
die Einladung und die Ermutigung zur Gestaltung des eigenen Lebens auch im Hinblick auf

hier und jetzt, wo wir und die Mitmenschen die Welt mitgestalten.’®

Mit diesem Thema beschiftigt sich O. Wischmeyer, der, wie es aussieht, unsere
Denkweise bestitigt. In seiner Publikation lesen wir: ,,Paulus beschreibt sie [die Gemeinde] als

eschatologische Gemeinschaft, nimlich als ,,Leib Christi und als Menschen, die geistlich

363 Vgl. Verséhnung, in: Herders Neues Bibellexikon, hrsg. v. F. Kogler, Freiburg i. Br. — Basel — Wien 22009,
779; Vgl. Versohnung, in: Lexikon zur Bibel. Personen, Geschichte, Archdologie und Theologie der Bibel, hrsg.
v. F. Rienecker / G. Maier / A. Schick / u.a., Stuttgart 32021, 1214-1215.

564 Vgl. Mt 20, 28 u. Mk 10, 45.

565 Vgl. J. Ratzinger — Benedikt XV1., Jesus von Nazareth. Bd. 2., 255.

566 Vgl. R6m 8, 31-39.

367 Vgl. Joh 10, 10.

568 Vgl. M.A. Getty, Philippians und Philemon (NTM, Bd. 14), Wilmington 1980, 33; Vgl. E. Kiisemann, In der
Nachfolge des gekreuzigten Nazareners. Aufsdtze und Vortrdge aus dem Nachlass, Tiibingen 2005, 212-221.

194



leben. Diese beiden Aspekte der éxkAnocia gelten auch fiir ihre einzelnen Mitglieder und fiir
den Apostel selbst (...).“>% Diese eschatologische Ausrichtung, die uns zu Beginn des Briefes
begegnet, wundert niemanden. Paulus versucht auf diese Art und Weise den gesamten Brief
mit kurzen Gedanken zusammenzufassen und zugleich die Adressaten auf die weiteren Inhalte
langsam vorzubereiten. Im Kontext der Erwéhlung ist dieses Handeln des Apostels gut iiberlegt
und wie E. Reinmuth schreibt, nicht als Akt der Vergangenheit zu verstehen.’’® Daher stellt er
auch fest: ,,Er [Paulus] spricht die Gemeinde in Thessalonich auf ihre Erwéhlung durch Gott
an. Er sieht sie einbezogen in die Geschichte dieses Handelns an Israel, das er in der Geschichte
Jesu Christi als neues Handeln Gottes begreift. Deshalb ist es sein Evangelium, durch das sich

«“571 Wir konnen in diesem Sinne nach dem deutschen

die Erwidhlung der Adressaten vollzog.
Exegeten sagen: ,,Das Stichwort "Erwdhlung’” enthélt die zielgerichtete Geschichte Gottes mit
seinem Volk inmitten der Volker.>7> Weiters meint er: ,,Gottes vergéngliches Handeln macht
Menschen zu Trigern seines Willens. Sie sind es, die im Endgericht als die Seinen gerettet

werden.73

Der abschliefende Gedanke, der wie eine Klammer die bis jetzt gefiihrten Studien
zusammenfasst, soll ein Zitat aus der wissenschaftlichen Arbeit von M. Bendarz sein. So
schreibt er: ,,Der Anfang der Gemeinschaft in Thessalonich ist also eine Frucht der besonderen
Erwéhlung Gottes, die mit dem Heilsplan verbunden ist. In der Ewigkeit skizzierte Gott einen
Plan, den er zuerst in Bezug auf Israel realisierte und dann spiter auf die Heiden. Die

Thessalonicher sind die ersten Heiden, an die er sich wendete.*>74

369 0. Wischmeyer (Hrsg.), Paulus. 342.

570 Vgl. E. Reinmuth, Der erste Brief an die Thessalonicher, 118.
571 Ebd.

572 Bbd.

573 Ebd.

574 M. Bednarz, I-2 list do Tesaloniczan, 105.

195



V.5

Denn unsere Verkiindigung der Frohbotschaft
6T1 10 gvOyyEMOV UMV 00K EyeviOn gig DUAG &V
geschah bei euch nicht nur im Wort allein, sondern
AOY® pdvov GAAQ Kol €V SUVAUEL Kal £V TVEDUOTL
. . . auch in der Kraft und im Heiligen Geist und in
ayilo kai [év] mAnpoeopig TOAAT], KabBmg oidate olot
grofer Gewissheit, ihr wisst ja, wie wir bei euch um
gyeviOnuev [év] Duiv o1’ Hudg.
euretwillen aufgetreten sind.

Der Vers 5 wird durch die Konjunktion 81t (denn) erdffnet. Diese grammatikalische
Form schafft die Verbindung zum vergangenen Text, in dem man erfdhrt, dass die
Thessalonicher durch Gott geliebt und erwihlt sind. Die Konsequenz dieser Handlung Gottes
ist die Verkiindigung der Frohbotschaft, was auch durch den Autor in der Form der direkten

Rede eingefiihrt wird.

Diese Weitergabe oder auch die Verkiindigung wird in unserer Perikope mit dem
Substantiv edayyéhiov erginzt, das fiir das bessere Verstindnis als ,,Verkiindigung der
Frohbotschaft“ {ibersetzt wird.>”®> Diese Sprachwahl durch den Verfasser ist in der antiken Welt
durchaus tiberraschend. Laut P. Diickers ist der Ursprung dieses Begriffes nicht in christlichen
Kreisen zu suchen, sondern im 8./7. Jh. v. Chr. Zu dieser Zeit soll das groe Werk ,,Odyssee*
des frithesten Dichters des Abendlandes, Homer, entstanden sein.’’® Fiir den Wissenschaftler
gilt der griechische Autor als einer der ersten, der den Terminus edayyéhov gebraucht hat.>”’
In den profan griechisch-hellenistischen Schriften, so wie das in der Erzéhlung iiber den
Trojanischen Krieg der Fall ist, gilt das Evangelium als eine Siegesbotschaft oder als Lohn bzw.
Dank fiir eine gute Nachricht. Ein einem spiteren Zeitraum in der romisch-hellenistischen
Kultur, gewinnt dieser Begriff eine neue Rolle, die mit dem Kaiserkult verbunden ist. Diese
religiose Rolle wird durch die Verkiindigung der Evangelien, einer guten Botschaft proklamiert,

dass z.B. ein Kaiser geboren worden ist oder den Thron bestiegen hat.

Eine Anderung findet erst durch den hebriischen Sprachgebrauch statt, in dem

evayyéhov als w2 / 7772 verwendet wird. Mit diesen Begriffen meint man zwar noch die

375 In diesem Kontext wire die logische Sprachform kfppypa 100 evayyéhov. Aus dem Sinn des Verses konnen
wir aber wahrnehmen, dass es bei der Verwendung gbayyéhov nicht um das bloBe Nomen ,,Evangelium* geht,
sondern auch um seine Verkiindigung. Deswegen verwenden wir in unserem Arbeitstext die Ubersetzung
,,Verkiindigung des Evangeliums®.

576 Vgl. Homer, Die Odyssee (14, 152-167), iibers. v. W. Schadewaldt, Reinbek b. Hamburg 62020, 515-517.

577 P, Diickers, Evangelium, in: LThK, Bd. 3, 1058.

196



profanen Gegebenheiten, aber man erkennt auch die theologischen Ansétze. Konkret sicht man
das in 2 Sam 18, 20. 25. 27, wo die Rede von einer guten Nachricht ist. Zu diesem Schema
passt auch gut die Stelle aus 2 Sam 4, 10, wo die iiberbrachte Botschaft mit einer Bezahlung
verbunden ist. Anders sieht es aus, wenn der Terminus ,,Nachricht* / ,,Botschaft” mit JHWH
zusammenkommt. So eine Form erhilt eine theologische Aussagekraft. Jes 60, 6; 61, 1 oder Ps
68, 12 96, 2 kann uns hier als ein gutes Beispiel dienen. Denn in diesem Fall wird uns vom Sieg
Gottes iliber die ganze Welt berichtet. Diese eschatologische Perspektive ist mit dem
Freudenboten verbunden, der, wie Jesaja schreibt, die Herrschaft und den Siegespreis
proklamiert (vgl. Jes 40, 9-10 oder 52, 7). Fiir diese Ubermittlung der guten Nachricht hat man
evayyeAlopevoc und 77an verwendet. An dieser Stelle ist aber zu bemerken, dass all diese

Begriffe nicht in einem ausgeprédgten Ausmal} verwendet wurden.

Diese Tatsache verdndert sich erst im NT. Das Markusevangelium, das in der
kirchlichen Tradition das dlteste Evangelium ist, verrdt uns eine wichtige Information iiber
seine Gattung und somit iiber das richtige Verstindnis vom Terminus €dayyéliov.>’® Zu Beginn
dieses, schon um 70 n. Chr. beheimateten Schreibens, konnen wir lesen: ,,Anfang des
Evangeliums von Jesus Christus (Mk 1, 1). Dieser kurze Text ist nach Meinung vom
Theologen T.K. Heckel nicht nur ein Erzdhlbuch, sondern eine verwickelte
Kompositionsmetapher, was durch die Verwendung des Wortes ,,Evangelium* zum Ausdruck
kommt. Dieses Vokabel bezieht sich fiir den deutschen Wissenschaftler sowohl auf eine
linguistische Information als auch auf eine konkrete Handlung. Die beiden Aspekte, die im
Wort edayyéhov enthalten sind, beschreiben dieses Buch als ein metonymisches Werk, dessen
Inhalt zugleich auch eine theologische Metapher ist. Die genannte Doppelfunktion: Metapher
auf der einen Seite und Metonymie auf der anderen, sind Merkmale jenes evangelischen Werkes

(d.h. Mk, Mt, Lk, Joh), das das Neue Testament eroffnet.>”

Wie wir bereits bemerkt haben, lohnt es sich, das Markusevangelium als Gegenstand
der Untersuchungen zu betrachten. In diesem Sinne stellt sich heraus, wie oft das Wort
,Evangelium® im ,,ersten Evangelium® iberhaupt erscheint. Insgesamt finden wir 8 Stellen, die

ein geordnetes Bild zeigen. Dieses konnen wir wie folgt graphisch darstellen:

578 Vgl. K. Dorn, Basiswissen Bibel: Das Neue Testament, 67-68, 61-62, 82-83, 91.
579 T K. Heckel, Vom Evangelium des Markus zum vielgestaltigen Evangelium (WUNT, Bd. 120), Tiibingen 1999,
17-62.

197



Der Anfang des Evangeliums von

Jesus als Subjekt des

Mk 1, 1
Jesus Christus. Handelns!
N Die Verkiindigung des Evangeliums Gottes Jesus als Subjekt des
’ durch Johannes d. Taufer. Handelns!
Die Stellung der Anforderung an die
Mk 1, 15 Menschen an das Evangelium zu Jesus als Subjekt des
!
glauben, da die Zeit nahe ist. Handelns!
MK 8. 35 Die Annahme Jesu und des Evangeliums Jesus als Objekt des
’ verursacht die Rettung des Lebens. Handelns!
Die Konsequenz der Annahme Jesu und des  Jesus als Objekt des
Mk 10, 29(-30) . .
Evangeliums verursacht das ewige Leben. Handelns!
Die Notwendigkeit der Weitergabe des Jesus als Objekt des
Mk 13, 10 _
Evangeliums. Handelns!
MK 14,9 Die Verkiindigung des Evangeliums iiber ~ Jesus als Objekt des
’ die Salbung Jesu in Betanien. Handelns!
Der Auftrag des Auferstandenen, das )
. Jesus als Objekt des
Mk 16, 14380 Evangelium allen Geschopfen zu
Handelns!

verkiinden.

Abb. 15: Das Schema der vorgekommenen Stellen mit dem Begriff ""Evangelium' im Mk-Ev

Die gezeigten Stellen zeigen uns zwei Aufstellungen des Handelns. Bis zur Mitte des
Evangeliums ist es Gott, der am Werk ist und der auch durch Johannes den Téufer an Jesus

handelt. Ab dem 4. Vers wird eine neue Handlungsperson eingesetzt, die Jesus Christus ist.

580 Obwohl die Perikope Mk 16, 10-20 als ein aus einem anderen Evangelium genommener Text gilt und auch
einen zweiten Schluss der Frohen Botschaft nach Markus bildet, scheint es sinnvoll, das gesamte Evangelium als
solches zu betrachten. Die Stelle Mk 16, 14, wie wir auch sehen, bringt das présentierte Schema nicht

durcheinander, sondern erginzt es.

198



J. Gnilka meint sogar, dass Jesus in seinem Leben eine Doppelfunktion gehabt hat. Er zeigt sich

im Markusevangelium zugleich als genetivus subiectivus und genetivus objectivus.>®!

Eine andere Form der Erkldrung des Begriffes ,,Evangelium® finden wir im
Matthausevangelium. Der Evangelist Matthdus verwendet unseren Terminus an 4 Stellen und
prasentiert eine neue Anschauungsperspektive. Mt 4, 23; 9, 35 u. 24, 14 berichten {iber die
Verkiindigung des Evangeliums vom Reich bzw. der Konigsherrschaft (10 edayyéhov tiig
Baotieiog). In diesen Aussagen konnen wir eine direkte Verkniipfung mit den Phrasen Bacileio
T®V ovpatdv oder Pactreio Tod Beod feststellen. Bei der 57-maligen Verwendung des Begriffes
Bacwkeio (Konigsherrschaft) ist dieser Terminus 33-mal mit dem zweiten Begriff ovpavig
(Himmel) und 5-mal mit 0e6¢ (Gott) durch die Einsetzung des Genitivs als Verbindungsform
erginzt. Diese Methode scheint kein Zufall zu sein, sondern eine sehr wohl iiberlegte
Sichtweise. Dieser Meinung ist auch C. Boéttigheimer, der in seinen Studien vor allem auf
Bacileio Tod Beod hinweist als ,,die Sinnmitte des Lebens und Wirkens Jesu von Nazareth*,8
Weiters schreibt der Forscher: ,,Im Zentrum der Botschaft stand nicht seine eigene Person,
sondern die Bacileia Gottes, dessen Nahegekommensein er vollméchtig proklamiert.* 583
Aufgrund dieser Informationen kdnnen wir auch nach Ch. Bottigheimer feststellen, dass der
Begriff ,,Konigsherrschaft eine eschatologische Ausrichtung hat und dadurch auch zu den
theologischen Sachaussagen gehort. In diesem Sinne ist mit der Verkiindigung des
Evangeliums vom Reich Gottes auch Freude und Gottes Herrschaft gemeint, die in der Person

Jesu und in seinem Wirken priasent werden.>%*

Die am meisten vorgekommene Phrase bei Matthius ist, wie wir vor kurzem festgestellt
haben, Bactieio T®V ovpatdv. Die so hdufige Erwdhnung der Aussage ,,das Evangelium vom
Himmelreich* oder ,,von der K&nigsherrschaft* kann man nach R. Riesner durch die Absicht
des Autors erkldren. Der Wissenschaftler argumentiert seine These mithilfe der jiidischen
Tradition, die besonders im Frithjudentum die Vermeidung des Namens Gottes proklamiert hat.
Als Beispiel nennt der deutsche Theologe den Begriff 2% m139n (Konigsherrschaft Gottes), der
auf oY Mmoo (Konigsherrschaft der Himmel) umgeschrieben worden ist.>®® Die Bestétigung

dieser Strategie konnen die Adressaten des Evangeliums sein, fiir die die Judenchristen und die

381 J. Gnilka, Das Evangelium nach Markus (EKK, Bd. 1), Ziirich 1978, 43.

382 Ch. Béttigheimer, Die Reich-Gottes-Botschaft Jesu. Verlorene Mitte christlichen Glaubens, Freiburg i. Br. —
Basel — Wien 2020, 19.

583 Ebd., 22.

84 Ebd.

385 R. Riesner, Messias Jesus. Seine Geschichte, seine Botschaft und ihre Uberlieferung, GieBen 2019, 140.

199



Juden gehalten werden. In unseren theologischen Uberlegungen und Studien kénnen wir
vielleicht sogar weiter gehen und behaupten, dass diese Strategie ihren Ursprung in Christus
hat. Diese Meinung scheint auch P. Billerbeck zu bestétigen. So schreibt er dariiber: ,,Dass
Jesus den Ausdruck ,,Gottesherrschaft™ nicht selbst gebildet, sondern in der religidsen Sprache
seines Volkes hervorgerufen hat, bedarf [keines Beweis]. (...) ebenso gewiss ist es, dass Jesus

den Begriff der ,,Gottesherrschaft vertieft, erweitert [und] mit neuem Inhalt erfiillt hat. >3

In all diesen Uberlegungen sehen wir eine starke Verbindung zwischen AT und NT und
zwischen dem Judentum und dem Friihchristentum. Gerade das christliche Denken, das uns das
Matthiusevangelium, wie jedes andere biblische Buch, zeigt, beschreibt das Handeln Gottes,
das nicht eingeschrinkt oder reduziert wird. Stattdessen ist die goéttliche Macht als eine Kraft
dargestellt, die durch Jesus Christus eine Aktualitdt im Leben der Menschen hat. Deswegen
tragt das Wort ,,Evangelium* auch den Namen ,,Frohe Botschaft“. Sie verkiindet die Freiheit
und trostet ihre Empfanger. Das weist wiederum auf den messianischen Charakter dieses
Werkes hin. Konkret geht es um die definitive Intervention Gottes und zwar hier und jetzt. Eine
theologisch - exegetische Beschreibung der Aktivitit Gottes in der Geschichte der Menschheit,
was auch das Evangelium proklamiert, versucht U. Wilckens zu unternehmen. In seinem
Kommentar konnen wir lesen: ,,Von Gottes Herrschaft hat Israel von Anfang an allein das Heil
erwartet als ein Reich, in dem Menschen heil und gliicklich in ihrer goéttlichen Bestimmung
leben konnen. (...) Jesus hat verkiindet, dass diese endgiiltige Verwirklichung des Gottesreiches
jetzt in seinem Wirken, angebrochen sei. Wo er ist, miissen die Méchte des Bosen weichen; da

erleben siindige und leidende Menschen Gottes endzeitliches vollendetes Heil 387

Die zweite verwendete Form beim Evangelisten Matthius ist t0 evayyéiov todto (diese
Frohbotschaft). Die Verwendung des Demonstrativpronomens kommt uns auf den ersten Blick
unpassend mit der bis jetzt gefithrten Exegese vor. Im Kontext der gesamten Perikope Mt 26,
6-13, die die Uberschrift ,,die Salbung in Bethanien* hat, erhélt aber die vierte Erwdhnung von
evayyélov ein anderes Gewicht, das sich auf die konkrete Handlung bzw. auf die bestimmte
Antwort des Menschen auf die Worte Jesu bezieht. Das zeigt sehr deutlich die Frau, die mit
threm Tun aus Liebe zu Christus in Erinnerung bleibt, indem man von ihr erzdhlt. Im Zuge
dessen ldsst sich sagen, dass das Evangelium auch eine Erzdhlung von der Reaktion des

Menschen auf das Wort Gottes ist und besonders von der Wertschidtzung Jesu, wie wir mit

586 p_ Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch, Bd. 1: Das Evangelium nach
Markus, Miinchen 1926, 180.
87 U. Wilckens, Das Markusevangelium, in: Studienbibel Neues Testament, Basel 2015, 138.

200



seiner Botschaft umgehen. In diesem Lichte ist also die besondere Rolle des Menschen zu
betonen, fiir den Jesus kostbar ist. Hier konnen wir auch einen Bezug auf den Vers 4 erkennen,
wo es um die Erwdhlung geht. In dieser Situation geht es um eine Schlussfolgerung. Der
Mensch und sein Handeln aus Liebe zu Gott, was besonders im Bekenntnis des Glaubens
erkennbar ist, wird nicht vergessen, sondern hochgeschitzt - sowohl in der Gegenwart als auch

in der Zukunft. 88

Eine sehr interessante Feststellung machen wir, wenn wir nach gbayyéhov in den
weiteren beiden Evangelien suchen. Wir finden dort davon keine einzige Erwdhnung. Nur im
lukanischen Werk in der Apg ist unser Terminus 2-mal belegt (vgl. Apg 15, 7 und 20, 24). Die
erste Perikope passt sehr gut zu unseren bis jetzt gefiihrten Uberlegungen. Paulus sagt wihrend
des Apostelkonzils in Jerusalem klar und deutlich, wie wichtig die Verkiindigung der Frohen
Botschaft beim Erlangen des Glaubens ist, und bekréftigt die Notwendigkeit der
missionarischen Tatigkeit, die eben vom Evangelium und seiner Weitergabe abhéngig ist. Die
zweite Stelle scheint ein gewisser Abschluss zu sein. Der Volkerapostel spricht iiber seinen Tod
und sein Lebenswerk, das ,,das Evangelium von der Gnade Gottes zu bezeugen* (Apg 20, 24)
ist. Bei Paulus kommt es hier wiederum zu einer Zuspitzung seines Denkens, was mit der Gnade
Gottes zum Ausdruck gebracht wird. Diese Gnade, die von Gott ausgeht, ist in der Geschichte
jedes Menschen in der Gemeinschaft mit Gott verwurzelt. Schlieflich ist die Gnade ein freies
Lebenshandeln Gottes zum Heil der Menschen und bildet dadurch auch einen wichtigen Aspekt
des Glaubens an Gott. Paulus ist wie auch jeder andere Mensch, eingeladen, diese Beziehung
mit seinem Schopfer aufzubauen und zu pflegen.>® Dieses Ziel kann aber nur durch die
Verkiindigung und die Festigung der Frohbotschaft erlangt werden, was Paulus in seinen

Handlungen zeigt.

Diese Lebensaufgabe, mit der der Heidenapostel beauftragt wurde, ist mit der Erzdhlung
von Jesus Christus verbunden, d.h. von seinen Taten und Worten und besonders von seinem
Leiden, seinem Tod und seiner Auferstehung. Vielleicht ist das auch der Grund, warum Paulus
derjenige ist, der das Verb gvayyéLilw so oft verwendet. Es ist doch merkwiirdig, dass das Wort
,»gute / erfreuliche Nachricht / Botschaft verkiinden® bei der gesamten Verwendung im NT 54-
mal und nur bis zu 32-mal in den paulinischen Schriften vorkommt. Ahnlich ist die Situation
auch mit dem schon 6fters angesprochenen Nomen gvayyéiiov, das im NT 76-mal belegt ist,

davon aber nur 33-mal bei Paulus. So eine Situation kann den Eindruck hinterlassen, dass der

558 Vgl, Mt 16, 13-20.
89 G. Kraus, Gnade, in: LKD, hrsg. v. W. Beinert, Freiburg i. Br — Basel — Wien 1987, 205-206.

201



Apostel bei der Verwendung des Begriffes ,,Evangelium®, sowohl als Nomen als auch als Verb,
nicht nur mafigeblich beteiligt war, sondern womoglich bei der Entwicklung des theologischen
Inhalts unseres Terminus aktiv war. Es ist aber nach G. Strecker nicht richtig, als Wort
,Evangelium“ in der Form anzunehmen, die bis jetzt in unseren Uberlegungen dargestellt
wurde. Fiir den Wissenschaftler ist unsere schon so lange besprochene Formulierung in der vor-
paulinischen Tradition beheimatet. Sie sollte auch bereits vor Paulus unter den urchristlichen
Gemeinden durch die monotheistischen Missionsprediger im Umlauf gewesen sein.>® Sehr
interessant fasste diesen Gedanken E. Hahn zusammen, der dariiber mit folgenden Worten
schreibt: ,,Das Evangelium, das Paulus [verkiindet, hat er] sich nicht ausgedacht, sondern selbst

empfangen und weitergegeben (...).>!

Die bereits ausfiihrlich angesprochene Verkiindigung der Frohbotschaft wird durch das
Pronomen Mudv (unsere) gestirkt. Dadurch unterstreicht der Apostel nicht die eigenen
Verdienste bei der Weitergabe des Evangeliums, sondern die gemeinsame pastorale Tatigkeit
in Thessalonich. Die wird, wie bereits in den fritheren Unterkapiteln besprochen wurde, in der
Apg ausfiihrlich ausgelegt und in 1 Thess 1, 1 zusammengefasst, wo Paulus Silvanus und
Timotheus genannt sind als diejenigen, die in der Hauptstadt der Provinz Makedonien bei der
Weitergabe des Glaubens besonders aktiv waren. Dieselbe Betonung der gemeinsamen Arbeit
finden wir auch in 2 Kor 4, 3, wo der Autor dhnlich wie im 1 Thess die Phrase 10 gvayyéiov
nudv verwendet und dadurch auch, wie S. Schreiber feststellt, ,,einen konkreten Sachverhalt
hervorhebt. Damit meint er, dass das Evangelium an seine Verkiinder gebunden ist.“>? Weiters
lesen wir noch: ,,Es gibt kein ,,objektives”, kodifiziertes Evangelium, das man nur
weiterzureichen braucht. Vielmehr muss die theologische Grundaussage des Evangeliums an

jedem Ort, fiir jede Adressatengruppe, fiir jede Kultur und Situation neu aktualisiert werden. >

Dieser personliche Zugang bei der Verkiindigung der Frohbotschaft an die
Thessalonicher beruht auf der Anstrengung einer Gruppe der Missionare, die fiir Christus und
seine Botschaft alles aufgeben wollten. In diesem Sinne ist der Verkiinder bereit, sein ganzes

Leben der Botschaft des Evangeliums unterzuordnen.>** Diese radikale Entscheidung ist vom

390 G. Strecker, ebayyédiov, in: EWNT, Bd. 2, hrsg. v. H. Balz u. G. Schneider, Stuttgart — Berlin — Kdln 21992,
117.

VB, Hahn, 1. und 2. Thessalonicherbrief, in: Edition C. Bibelkommentar. Neues Testament, Bd. 4, hrsg. v. G.
Maier, Wuppertal 2018, 16.

392 S, Schreiber, Der erste Brief an die Thessalonicher, 103.

393 Ebd.

94 ygl. Lk 9, 23-25.

202



Glaubensgehorsam motiviert und flihrt zu einer eschatologischen Wanderschatft, die aufgrund
der Berufung zustande kommt.**> Mit so einer Situation haben wir woméglich bei Paulus zu
tun, wo er in Rom 2, 16 u. 16, 25 sich selbst als Verkiinder bezeichnet: 10 gvayyéhdv pov. Wir
konnen in unseren Uberlegungen noch weiter gehen und die Meinung von R. Stasiak annehmen,
der in der Zusammenstellung unseres Arbeitsnomens mit dem Possessivpronomen in der 1.
Person Plural ein Beispiel dafiir sieht, dass ,,Paulus in seinem Evangelium die Stimme Jesu

Christi ist.*%

Die Verwendung des Possessivpronomens in der 1. Person oder in der 2. Person Plural
zeigt uns eine Identifizierung mit dem, was Paulus bzw. Paulus und seine Begleiter
verkiindeten. Diese personliche Beziehung scheint auch aufgrund der ndheren Analyse des
vorkommenden Substantives gvayyéiidv, das in vielen Féllen, wo im Corpus Paulinum das
Nomen gvayyéiov vorkommt und durch ein anderes Substantiv im Genitiv thematisiert wird:

10 edayyéhov 1od 0007, 10 evayyéhov tod Xpiotod >

. Wir sehen in den dargestellten
Beispielen eine Negation des eventuellen subjektiven Aspektes des Autors bzw. seiner
Wegbegleiter, als ob sie die Autoren oder Mitautoren der Frohbotschaft gewesen wiren.
Stattdessen entwickelt sich mithilfe der zahlreichen biblischen Texte ein Bild, durch das man
deutlich sieht, dass das Evangelium zwar jemandem zugeschrieben ist, aber immer mit der
Betonung auf die Beauftragung Gottes durch bzw. in Jesus Christus. Damit diese Aufgabe
unverfalscht erfiillt wird, muss sie als Garantie in der Kraft des HI. Geistes verkiindet werden,
was man auch im Brief an die Romer lesen kann: ,,Wer den Geist Christi nicht hat, der gehort
nicht zu ihm“ (Rom 8, 9). In diesem Sinne schreibt auch T. Holtz, der in seiner Publikation
aufgrund der zahlreichen Bezeichnungen der Evangelien auf das eine hinweist: ,,Denn es gibt

nicht mehrere Evangelien, sondern nur das eine, das (...) verkiindet wird.*>%

Diese eine Frohbotschaft, die mit dem Leben des Paulus verbunden ist und durch ihn
trotz aller widrigen Umstdnde verkiindet wird, erhdlt im zweiten Teil des 5. Verses die
Bestitigung des Inhaltes, die konkrete Friichte mit sich bringt. Die Rede ist hier von der
Negation der Verkiindigung, die nur in der Form des Wortes présent sein sollte. Es ist allerdings
an dieser Stelle der Terminus ,,Wort* nicht in unserem heutigen Sprachgebrauch zu verstehen,

sondern in einem wesentlich breiteren Kontext, dessen Wurzeln in der griechisch-hellenistisch-

395 Vgl. C. Benke, Kleine Geschichte der christlichen Spiritualitit, Freiburg i. Br — Basel — Wien 2007, 15-23.
596 S, Stasiak, List do Rzymian, 187.

%7 Vgl.1Thes 2,2.8.9; Rém 1, 1; 15, 16; 2 Kor 11, 7.

38 Vgl. 1 Thes 3, 2; Rém 15, 9; 12; 2 Kor 2, 12; 9, 13; Phil 1, 27.

399 T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 46.

203



romischen Kultur zu finden sind. Als Beispiel kann Platon und sein Werk ,,Sophistes® gelten,
in dem der groB3e Philosoph den Begriff Aoyog nicht nur als Wort bezeichnet, sondern viel mehr
als eine Art der sprachlichen AuBerung des menschlichen Denkens, das in bestimmten Tdnen
wiedergegeben werden kann. ®° Aus diesem Grund kann man dem beriihmten
Sprachwissenschaftler A. Debrunner rechtgeben, wenn er eine enge Relation zwischen Adyog

t. ©°1 So eine

und dSwavowa (Verstand, Denkvermdgen, Absicht oder Gedanke) herstell
Verbindung, die sehr tief in der damaligen Philosophie beheimatet war, hinterliel3 tiefe Spuren
im geistigen Leben der damaligen Epoche. Auf diesem Fundament wurde das gesamte antike
Weltbild und somit auch die anthropologischen Ansétze begriindet, die besonders durch die

Entwicklung der Rhetorik zur Geltung gebracht wurden.

Dem widersetzte sich Paulus mit seinen Begleitern, indem er die Wendung ok €yeviiom
elgopag &v Aoyw povov verwendete. In diesem Lichte konnen wir sagen, dass fiir die Missionare
ein Wort oder eine Rede bei der Verkiindigung der Frohbotschaft viel zu wenig ist. Stattdessen
sollte jede Art der Rede bzw. des Denkens durch den Gegensatz, d.h. das Handeln ergédnzt
werden.%%? Dabei muss man sich aber vor der Gefahr schiitzen, die Kraft des Evangeliums nicht
zu mindern. Auch die Frohbotschaft kann durch ihr Wort bzw. ihre Weitergabe eine bestimmte
und konkrete Auswirkung verursachen. Das, was Paulus meint, scheint aber eine bloBe Rhetorik
zu sein, die allein nicht ausreichend ist. Infolgedessen konnen wir feststellen, dass der
Verkiinder der Frohbotschaft kein Rhetoriker bzw. Redner ist, sondern viel mehr jemand, der
sich unter Gottes Fiihrung stellt. Diese zeigte sich durch die Kraft des Hl. Geistes, dessen

Missionare wie Werkzeuge waren.

Mithilfe der anderen biblischen Texte konnen wir erkennen, dass der Geist (Tvedpa) in
den paulinischen Schriften ein hdufiger Begriff ist und bis zu 123-mal vorkommt. Er wird auch
oft mit einer Kraft in Verbindung gebracht, die die Menschen zum entsprechenden Tun
motiviert.®® In unserem Text aber haben wir eine ganz andere Situation. Der Geist wird durch

das Adjektiv &ylog (heilig) und durch die Priposition v (in) ergénzt. Zusitzlich finden wir im

600 Vgl. Platon, Sophistes 45-47, in: Platon. Simtliche Dialoge, Bd. 6, hrsg. v. K. Hildebrandt / C. Ritter / G.
Schneider, Hamburg 1993, 114-120.
801 Vgl. A. Debrunner, Adyog, in: TRWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 4, hrsg. v. G. Kittel / G. Friedrich, Stuttgart 2019, 69fT.
02 Obwohl wir am Anfang dieser Arbeit annahmen, sich bei dem wissenschaftlichen Studium nur auf die
Evangelien und die paulinischen Schriften zu beziehen, die dem Vélkerapostel zugeschrieben werden, lohnt es
sich, an dieser Stelle eine Ausnahme zu machen. Im Kontext der bis jetzt gefiihrten Untersuchungen scheint Jak
2, wo der Glaube und die Werke als eine Einheit dargestellt werden.
03 Vgl. 1 Kor 12, 8-11; Rém 8, 9-11.

204



untersuchenden Vers das Substantiv duvapug (Kraft), das ebenso mit der Praposition €v durch
den Autor in Verbindung gebracht wurde. Im gesamten Kontext (inkl. mit den bisherigen
Studien) ergibt sich folgender Text: Die Verkiindigung der Frohbotschaft von den Missionaren
geschah in Thessalonich nicht nur im Wort allein, sondern auch in der Kraft und im Heiligen

Geist... (V.5).

Wir sehen, dass die vor kurzem erwdhnten und dargestellten Substantive eine
entsprechende Wirklichkeit priasentieren, die unterschiedlich zu betrachten sind und nicht, wie
das z.B. einige Bibelausgaben in Apg 1, 8 beschreiben, indem sie von der Kraft des HI. Geistes
berichten, die Gott den Menschen leihen wird. In unserem Fall miissen wir unsere Begriffe
auseinandernehmen und aufgrund ihrer eigenen Aussagekraft verstehen. Die Bestitigung dieser
Form konnen wir in der Verwendung der bereits angesprochenen Préposition v und der
Konjunktion kai sehen. An dieser Stelle ist es auch noch wichtig den kritischen Apparat zu

betrachten, der im groBten Teil diese literarische und grammatikalische Form bestitigt.

Schauen wir nun genauer auf das Nomen oOvopg, das so viel wie Kraft, Macht,
Machttat oder Wunder bedeutet. H. Schlier ist der Meinung, dass mit diesem Begriff in den
synoptischen Evangelien und in der Apostelgeschichte die Wunder beschrieben wurden.®%* Als
Beweis konnen wir da z.B. Mk 6, 2. 5. 14 oder Apg 2, 22 nennen. In diesem Sinne scheint er
auch die Erzéhlung aus der Apg zu betrachten, in der ein Geldhmter aufgrund der Beriihrung
durch Petrus die Kraft (laut EU-Uber.) in den FiiBen wieder spiirte (vgl. Apg 3, 1-10). Eine
dhnliche Situation koénnen wir auch in 1 Kor 2, 4 erkennen. Weisen also all diese Beispiele
darauf hin, dass Paulus mit den anderen Missionaren in Thessalonich Wunder vollbrachte?
Diese Logik wiirde gut zur gesamten Rhetorik der bis jetzt wissenschaftlich vertieften Perikope
passen, die die Annahme des Glaubens unter den Thessalonichern besonders hervorhebt. In
diesem Lichte kann man nach U. Rapp sagen, dass der Wunderglaube Ausdruck und

605 jst und

Konsequenz ,,eines Glaubens an eine Wirklichkeit jenseits des verniinftig Fassbaren
womoglich in der Hauptstadt der Provinz Makedonien zum Erfolg der missionarischen

Tétigkeit fiihrte.

604 Y. Schlier, Der Apostel und seine Gemeinde. Auslegung des ersten Briefes an die Thessalonicher, Leipzig 1974,
26.
605 U. Rapp, Das Wunder ist nur im Lob zu sagen. Versuche zur Wunderrede im Buch Jesus Sirach, in: Heilungen
und Wunder. Theologische, historische und medizinische Zugdnge, hrsg. v. J. Pichler / Ch. Heil, Darmstadt 2007,
45.

205



Dagegen sprechen sich aber zahlreiche Theologen aus, nach deren Meinung in diesem
Verstindnis eine gewisse Verbilligung zu erkennen ist. ¢ Beim genauen Studium der
Verwendung des Nomens duvapug ldsst sich eine konkrete Voraussetzung des Paulus erkennen,
die man als terminus technicus bezeichnen kann. Der Volkerapostel verwendet zwar den
Begriff 6Ovapuc, um, wie die Evangelisten tiber die Wundertaten zu berichten, aber er tut das
nie in der Form &v duvapuet. AuBlerdem betont Paulus selber in 2 Kor 12, 12, dass jeder Apostel
durch Wunder oder Zeichen erkennbar sein sollte. Diese Aussage erdffnet einen neuen Ansatz
im theologischen Denken des Paulus. Er spricht offen tiber die vollbrachten Wunder, als ob das
eine Motivation bzw. eine Absicht gewesen wire.®” Mit der Umsetzung dieses Gedankens
haben wir dann in R6m 15, 19 zu tun, wo Paulus seine Tatigkeit durch die vollbrachten Wunder
besonders unterstreicht. Wir konnen also die Meinung von S. Légasse teilen, der in v duvdpet
die paulinische Tétigkeit beschreibt, die sich auf die Kraft Gottes oder auf die Kraft des Geistes

bezieht.®08

Eine genauere Losung unseres Problems scheint J. Stgpien zu finden. Der polnische
Theologe meint, dass die Macht, liber die Paulus schreibt, eine Kraft ist, durch die das
Evangelium den Menschen das Heil gebracht wird. In diesem Sinne weist alles auf Gott hin,
der seine Macht im paulinischen Evangelium offenbart. ®°® Diese Erkldrung zeigt die
Verkiindigung des Evangeliums als eine Art Demonstration der Macht Gottes. Er ist nicht nur
derjenige, der seine Missionare beruft, sondern auch inspiriert, das Wort so zu verkiinden, wie
er das will. All das soll zum Heil der Menschen geschehen, das Gott jedem und jeder schenken

will.

Bei diesen Uberlegungen lohnt es sich auch iiber den Gedanken des Exegeten
H. Schiirmann nachzudenken. Fiir ihn ist das Wort und seine Verkiindung, die aufgrund der
gottlichen Kraft geschieht, auch ein Beweis, dass Gott unter den Menschen gegenwirtig ist. So
formuliert er seine Ansicht: ,,Die lebendige geistliche Erfahrung des gegenwértigen Herrn, der
in dem Wort seiner Sendlinge wirkt und hinter ihm erkennbar ist, [soll die Zuhdrer {iber die

gottliche Niahe liberzeugen].*61°

606 vgl. S. Légasse, Les Epftres de Paul aux Thessaloniciens (LD.C, Bd. 7), Paris 1999, 87; H. Schiirmann, Der
erste Brief an die Thessalonicher, 38.

807 Vgl. A. Paciorek, Drugi list do Koryntian (NKB.NT, Bd. 7), Czestochowa 2017, 526-527.

608 S Légasse, Les Epitres de Paul aux Thessaloniciens, 87.

609 J. Stepien, Listy do Tesaloniczan i pasterskie, 128.

610 4. Schiirmann, Der erste Brief an die Thessalonicher, 38.

206



In unserem Vers finden wir noch das vor kurzem erwéihnte Nomen Geist, das mit dem
Adjektiv heilig ergdnzt wird. Aus dem Kontext des Textes kdnnen wir gleich erkennen, dass
dylov mvedpo sich auf die Frohbotschaft bezieht. Zugleich ist die entstandene Phrase etwas
Neues bei Paulus. In seinen Schriften gibt es nur 13 Stellen, die vom HI. Geist sprechen. Diese
Neuigkeit beschreibt, wie wir schon feststellen konnten, eindeutig eine Sphire, die nur fiir Gott
reserviert war. Die Verwendung dyiog weist auf eine Heiligkeit bzw. ein vollkommenes Wesen
hin. Schon alleine diese Informationen fithren uns zur jiidischen Tradition, wo das Heiligtum
mit dem Auftrag JHWH an Mose verbunden ist, ein heiliges Zelt mit dem Allerheiligsten bauen
zu miissen (vgl. Ex 25,1 — 27, 21).

In dieser Tradition ist es aber vergeblich, weitere Informationen iiber den Hl. Geist zu
suchen. Dieser Terminus ist ein christlicher Ausdruck und kommt nur an zwei Stellen in der
LXX vor: Jes 63, 10. 11 und Ps 51, 13. Ansonsten ist unser Begriff im AT nur in der Form 1
zu finden, was man an 378 alttestamentlichen Stellen als Geist oder Atem iibersetzen kann.
Eine interessante Interpretation dieser beiden Begriffe liefern uns die Wissenschaftler
R. Albertz und C. Westermann, die der Meinung sind, dass die beiden Ubersetzungsoptionen
,hicht als wesenhaft Vorhandenes, sondern als die im Atem- und Windstof3 begegnende Kraft,
derer Woher und Wohin rétselhaft bleibt.“°!! Ein weiteres Studium von 77 zeigt uns, dass
dieses Wort ein breites Bedeutungsspektrum hat und deswegen auch als Leben, Seele oder Sinn

verstanden werden kann.

Mithilfe der vor kurzem durchgefiihrten etymologischen Untersuchung schauen wir uns
die alttestamentlichen Texte und ihre exegetische Botschaft im Hinblick auf den hebréischen
Begriff ,,Geist” ndher an. Obwohl dieser Begriff in den Biichern des Alten Testamentes keine
Seltenheit ist, kann man nach G.L. Miiller einen Leitfaden erkennen, dem man unseren
Ausdruck unterordnen kann. Der Kardinal nennt schon am Anfang seiner pneumatologischen
Uberlegungen untereinander zwei Bibelstellen als eine wichtige Quelle des richtigen
Verstindnisses der Lehre vom HI. Geist, die uns das AT prisentiert.®!? Diese sind Jes 29, 10
und Hoél 3, 1f, wo die Rede von der Aussendung des Geistes ist, der von Gott aus auf den
Menschen ausgegossen wird. Dieser Zustand findet ihr konkretes Ziel in den Herzen der

Menschen (z.B. bei Propheten, Konigen oder Glaubigen), was durch die entsprechende Kraft

611 R Albertz / C. Westermann, 777, in: THAT, Bd. 2, hrsg. v. A. Albertz / C. Westermann, Giitersloher — Miinchen
2004, 726.
612 G.L. Miiller, Katholische Dogmatik, 392.

207



zum Ausdruck gebracht wird.®!® So ein entstandener Zustand soll als eine Gabe Gottes
betrachtet werden, die zugleich eine personale Gemeinschaft schafft.5'* All das sollte nach
Meinung des deutschen Geistlichen unter dem Aspekt der Selbstschenkung wahrgenommen
werden. Dieses Geschenk, das Gott den Menschen macht, ermoglicht das Innewohnen
Gottes.’!> Die schematische Auslegung der Wirkung des HI. Geistes erhilt fiir G.L. Miiller ein
Zeichen der gottlichen Gegenwart Gottes, der wie das Jes 61, 1 darstellt, durch die Akzeptanz

bzw. die Wahrnehmung der Sendung der konkreten Person proklamiert wird.®!®

Bei den oben présentierten Studien scheint es noch wichtig zu sein, die Wohnhaftigkeit
des HIl. Geistes néher zu betrachten, um sich vor dem moglichen Problem der Irrlehre zu
schiitzen. Darauf weisen auch R. Albertz und C. Westermann hin, fiir die eine wichtige Rolle
der Wille des Menschen spielt. An dieser Stelle miissen wir aber den Willen als die Bereitschaft
verstehen, nach der man Entscheidungen trifft. So eine Sphdre des Geistes im menschlichen
Denken beschreibt gleichzeitig das Vermogen jeder Person zum richtigen Handeln und somit

zur Erkenntnis des Willens der Schopfers.®!”

Kardinal G.L. Miiller spricht in seinen dogmatischen Ausfiihrungen noch einen sehr
wichtigen Gedanken an, der im Lichte der Gemeinde in Thessalonich von Bedeutung sein kann.
Gemeint ist hier das Problem der Definition der Bewegung des Geistes von Gott zum
Menschen, die man mithilfe des Verbes ,,schweben® beschreiben kann.®'® So lesen wir in
seinem Werk: ,,(...) Gott [bringt] nicht durch eine Art handwerkliches Tun die Schopfung in
ihrer Ordnung hervor (...). Er schafft aus dem Nichts und dem Chaos durch sein allméchtiges
Wort und die Kraft seines Geistes.“®'® Unter diesen Umstinden konnen wir erkennen, dass
Gott, so wie bei der Erschaffung der Welt, etwas Neues bewirken kann. Was damals in den
Augen Gottes gut war, wird nun aufgrund der inneren Erleuchtung des Menschen zur
Vollendung gebracht, die das Heil der Welt ist. All das soll durch die endgiiltige Offenbarung

Gottes geschehen, die man verkiinden muss.

Die neue ,.Epoche” kiindet sich durch Jesus Christus und seine Apostel an. Sie

verkiinden das Evangelium Christi und tun als Bote dieser Botschaft alles, um der Menschheit

613 Vgl. Ex 31, 3; Dtn 34, 9.

614 Vgl. Num 27, 18.

015 vgl. Jes 26, 9; Ez 11, 19.

616 G.L. Miiller, Katholische Dogmatik, 392.

617 vgl. R. Albertz / C. Westermann, /777, in: THAT, Bd. 2, 741.
618 Vgl Gen 1, 2.

619 G. Miiller, Katholische Dogmatik, 392.

208



den Weg zu Gott zu ebnen und somit die messianische Zeit anzukiinden.®?° Damit aber die
Ausfiihrer des Planes Gottes nicht alleine dastehen, spendet der Schopfer den Geist und die
Kraft als Hilfe bei der neuen Lebensentstehung des Menschen. Als Beispiel konnen wir hier die
lukanische Erzéhlung von der Begegnung des Engels mit Maria nennen (vgl. Lk 1, 25-38). Die
Reaktion des Menschen auf das, was Gott von jedem verlangt und zugleich auch auf das, womit
Gott uns beschenkt, scheint Paulus im Brief an die Gemeinde in Rom sehr ausfiihrlich zu
beschreiben: ,,In Christi Jesus kann ich mich also vor Gott rithmen. Denn ich wage nur von dem
zu reden, was Christus, um die Heiden zum Gehorsam zu fithren, durch mich in Wort und Tat
bewirkt hat, in der Kraft von Zeichen und Wundern, in der Kraft des Geistes Gottes. So habe
ich von Jerusalem aus in weitem Umkreis bis nach Illyrien tiberallhin das Evangelium Christi

gebracht™ (Rom 15, 17-19).

Das dritte Wort, das zum gesamten Bild der bisherigen Uberlegungen passt, ist das
Nomen mnpogopia (Gewissheit, volle Uberzeugung), das im Text mit der Priposition - &v
nAnpogopia steht. Diese Form kniipft an die bereits ausgelegten Ausdriicke gv duvapet und v
nvevpatt ayio an, die sich dann direkt auf die Verkiindigung der Frohbotschaft beziechen. Um
die Bedeutung des Substantives besser zu verstehen, lohnt es sich auch, das verwandte Verb
nnpoeopéw (erfiillen, vollenden oder etwas vollstindig tun) anzuschauen. Mit seiner
Verwendung haben wir gleich zu Beginn des lukanischen Evangeliums zu tun, wo wir lesen
konnen: 'Emeidnmep moAdoi Eneyeipnoav dvata&ochot Smynotv tepl T®V TEXANPOQOPNUEVOV
gv fuiv mpaypdrov (Lk 1, 1). Wenn wir diese Ubersetzung als Grundlange fiir die weitere
Untersuchung der paulinischen Absicht annehmen, dann erfahren wir, dass der Apostel {iber
die Ereignisse berichtet, die bereits stattgefunden haben. Dieses Denken scheint J. Stgpien zu
bestitigen, der der Meinung ist, dass man durch die Wendung év mAnpogopiq moAAf} einen
Ausdruck der groBen Fiille (im Text: Gewissheit) verstehen kann. So schreibt er dariiber:
,Dieses Urteil bestdtigt (...) den ndheren Kontext, wo der besprochene Begriff eng mit duvapet
und mvevpatt verbunden ist, der sowohl eine objektive Wirklichkeit als auch die allgemeine
Uberzeugung der ersten Christen ist, dass das Evangelium die Offenbarung der Gaben Gottes
in Fiille ist.“6?! Wenn wir noch auf diesem Weg zum Verstindnis von év mAnpo@opig moAAT
kommen, miissen wir nach P. lovino sagen, dass unser Begriff auch viel mit Sieg und Erfolg zu

tun hat.®?? In diesem Sinne koénnen wir einen gewissen Abschluss des paulinischen Denkens

620 Vgl. Apg. 2, 14-36.
621 J, Stepien, Listy do Tesaloniczan i pasterskie, 129.

22 P, lovino, La prima lettera ai Thessalonicesi, 101.

209



annehmen, der die Mission in Thessalonich in den weiteren Versen als Gewinn proklamieren

wird.

Bevor es zum gesagten Abschluss kommt, schliet Paulus seine Ausfithrungen in
unserem Text mit der Schlussbemerkung ab: kaOamg oidate olot &yeviinuey [Ev] Dpiv St Hudc.
Hier trifft eine subjektive und emotionale Reaktion des Paulus ins Blickfeld, durch die sich der
Autor auf die Erinnerung der Briefempfénger bezieht. Diese Methode ist nichts Neues im
paulinischen Schreibstil und kommt im weiteren Verlauf des Briefes 6fter vor: 1 Thess 2, 1. 5.
9.11.;3,3;4,2;5, 1. Doch das, was unsere Phrase besonders ausmacht, sind zwei Wendungen:
xadog oidate und otor &yeviidnuev [év] Ouiv 81 vudg. Der erste Text kniipft an die frithere
Botschaft des Verses an und will den Lesern bestétigen, dass all das, was sich in Thessalonich
ereignet hat, sie selber erlebt haben. R. Hoppe meint zusétzlich noch, dass diese Wendung mit
€106teg verbunden ist, indem es zur Entstehung einer Relation zwischen den Versen 4 und 5
kommt: €id0tec - oidate (wir wissen — ihr wisst). Diese Korrelation zeigt sehr deutlich: ,,So wie
der Missionar um die Erwidhlung der Gemeinde weil}, so weil die Gemeinde, durch die
Erwihlung Gottes den Adressaten bekannt gemacht wurde.“¢?* Diese Art der Korrespondenz
muss auch eine besondere Gemeinschaft bzw. eine enge Zusammengehorigkeit voraussetzen,

die zur Einheit fiihrt.%%*

Diese Aussagekraft ldsst sich ebenso im zweiten Ausdruck erkennen: otot &yeviiOnuey
[€v] vuiv U vuag. Hier betont der Autor wiederum die Relation zwischen den Missionaren und
den Gléaubigen in Thessalonich. Man kann aufgrund dieser Worte erkennen, dass Paulus die
Glaubwiirdigkeit des Briefes sehr am Herzen liegt. Das, was im Schreiben zusammengefasst
wurde, ist wahr, weil die Gemeinde all das selber erlebt hat. Konkret gemeint ist die
Verkiindigung in der Kraft und im HI. Geist, was das Gute fiir alle (6t vpag) bewirken sollte.
Anders gesagt, konnen wir nach E. Reinmuth feststellen, dass an dieser Stelle das entsprechende

Auftreten der Missionare gemeint ist, das sich konkret verwirklicht hat.®?

23 R. Hoppe, Der erste Thessalonicherbrief, 108.
624 Vgl Phil 2, 1-5.
625 B, Reinmuth, Der erste Brief an die Thessalonicher, 120.

210



V.6

Kai vpeig ppmtol nudv £yevidnte kai 1od Kupiov, und ihr seid unserem Beispiel gefolgt und dem des
deEapevol Tov Aoyov &v OAIyeL TOMAT] petd yopag Herrn und habt das Wort trotz grofier Bedrdngnis mit

TVELLATOC (ryiov, der Freude im Heiligen Geist aufgenommen.

Der Beginn des Textes bildet die Wendung kai Opeic, die nicht nur durch das Pronomen
vueig den Gedanken der letzten Sektion des vergangenen Verses fortsetzt, sondern viel mehr
das Handeln der Briefempfanger hervorhebt. Man kann es sogar aufgrund dieser linguistischen
MalBnahme wagen, im behandelten Text das Wechseln der Situation festzustellen. Von nun an
stehen die Thessalonicher im Zentrum der Briefnarration und nicht mehr die Missionare, die in
Makedonien die Frohbotschaft verkiindeten. Diese Tatsache bestdtigt auch der Ausdruck
wpuntol nuedv (unsere Nachahmer). Dieser weist in erster Linie auf die Bezeichnung puuntig
(Singular) hin, mit der die neuen makedonischen Gldubigen bezeichnet wurden. Weiters
beschreibt der Autor durch das Possessivpronomen nu@v eine Relation zwischen den
Missionaren und den Lesern. Wir sehen hier also mithilfe der Sprachwissenschaft eine
Einfligung des besitzanzeigenden Fiirwortes, das das danach folgende Hauptwort ergénzt,
wodurch es aufgrund der Aussagekraft von pupntai zu einem besonders personlichen Aufbau
der zwischenmenschlichen Beziehungen kommt. Aus dem gesamten Kontext heraus bilden die
beiden Worte eine Einheit: ,,Unsere Nachahmer*, was im Lichte des weiteren Textverlaufes als

eine nicht zu schnell bedeutungsniedrige Erklarung wahrgenommen werden sollte.

Bei der weiteren exegetischen Vertiefung dieser Phrase nehmen wir nun die Meinung
von F.W. Rocker als die an, die im Kontext der bis jetzt durchgefiihrten Untersuchungen viel
Licht auf unser Problem wirft. Die historisch - theologische Auslegung des deutschen
Theologen bestdtigt Paulus (inkl. seiner Mitarbeiter), der auf sich selber hinweist. Damit ist
sowohl die Zusammengehorigkeit der Gemeinde mit ,,seinem Apostel* gemeint, als auch die
Verbreitung des Evangeliums durch die Thessalonicher selbst. Die weitere Reflektion des
Exegeten fiihrt aber zur indirekten Person, die fiir alle (Paulus, Silvanus, Timotheus, jeden
Thessalonicher, ...) die wahre Quelle zum Nachahmen ist — Jesus Christus.5?® Dieses Denken
findet seine Begriindung auch in den weiteren paulinischen Schriften. Zu erwéhnen sind hier
besonders die Stellen 1 Kor 4, 14-16 und 10, 31 - 11, 1, wo der Apostel sehr deutlich und klar
feststellt, dass er zwar wie ein guter Vater ein Vorbild sein kann, aber nie als der, in dem man

den ewigen und wichtigsten Ursprung des christlichen Lebens finden kann, bzw. suchen soll.

626 F ' W. Rocker, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 53-54.
211



Die Quintessenz dieser Meinung zeigt uns der Volkerapostel in Phl 2, 1-11. Obwohl
diese Perikope nicht der Gegenstand unserer Exegese ist, lohnt es sich, diesen Text kurz
anzusprechen, der das Beispiel Christi auf eine besondere Art und Weise beschreibt. Mithilfe
dieser 11 Verse gelingt es dem Apostel, zuerst die Gemeinde nach seiner Vorstellung zu
beschreiben: ,,Seid untereinander so gesinnt, wie es dem Leben in Christus Jesus entspricht™
(Phil 2, 5). In den weiteren Zeilen gibt der Autor die Antwort, warum dieser Christus Vorbild
in unserem menschlichen Leben sein soll: Er erniedrigte sich und war gehorsam bis zum Tod,
bis zum Tod am Kreuz. ,,Darum hat ihn Gott iiber alle erh6ht und ihm den Namen verliehen,
der grofler ist als alle Namen (...)* (Phil 2, 8-9). Bei den Versuchungen, diese Perikope niher
zu betrachten, auch im Hinblick auf den Vers 6, werden wir feststellen miissen, dass es eine
grofle Anzahl an Exegeten gibt, die den Christushymnus unterschiedlich auslegen. Aus unserer
Perspektive ist besonders die Meinung von G.H. Gawthorne interessant, der eine mutige These
iiber das Handeln Christi aufstellt. Fiir den amerikanischen Exegeten scheint dieser beriithmte
Text insbesondere Phil 2, § als Beispiel, durch das man auf die Handlungen Jesu Christi nicht
nur aus dem Blickwinkel des Gehorsams Gott gegeniiber schauen soll, sondern auch des
Dienstes fiir die Menschen.%?” Diese Behauptung wiirde gut zu Mk 10, 45 passen, wo Jesus
selber iiber seinen Dienst spricht: ,,Der Menschensohn ist nicht gekommen, um sich bedienen
zu lassen, sondern um zu dienen und sein Leben hinzugeben als Ldsegeld fiir viele.” Diese
Worte Jesu beschreiben A. Hecht und H. Thiising interessant, die in ihrer Erkldrung auch
zugleich unserem Text aus dem Thessalonicherbrief einen neuen Zugang schaffen. Die
deutschen Theologen weisen auf Christus als Diener hin, der bereit ist, sein ganzes Leben fiir
die Freiheit der Menschheit zu opfern. Das ist auch der Grund, warum ,,die Ganz-Hingabe Jesu
(...) das Vorbild [ist]. Die seinen sind berufen, ihm darin zu folgen.“¢*® Wir haben also hier,
wie bereits gezeigt, wiederum ein Beispiel des gottlichen Handelns. Gott will den Menschen
einen neuen Weg 6ffnen, der durch die konkreten Entscheidungen im eigenen Leben zur wahren
Erkenntnis fiihren soll.®? Damit jeder und jede das Ziel erreichen und somit das Heil erlangen
kann, dient Christus als ein Wegweiser und als eine personale Motivation zur Entstehung des
Gottesvolkes. Diesen gottlichen Willen scheint Paulus zu verstehen, der von Christus spricht
und zugleich den Glauben an ihm stirkt, damit die Menschen zu Kindern Gottes werden

konnen. 630

627 G.F. Hawthorne, Philippians (Revised and expanded R.P. Martin) (WBC, Bd. 43), Waco 2004, 89.
28 A. Hecht / H. Thiising, Das dlteste Jesusbuch. Das Markusevangelium, Stuttgart 2018, 91.
029 Vgl. Apg. 4, 5-12.
630 vgl. R. Riesner, Messias Jesus, 151.
212



Eine derartige Bemiihung seitens des Volkerapostels in einer Person ein Vorbild zu
definieren, war in der antiken Kultur keine Neuigkeit. Diese kulturell-soziologische Form passt
zum allgemeinen Bild des Verstindnisses des Begriffes ,,Mimesis®, der seinen Ursprung in den
Theaterinszenierungen hatte, wahrend deren ein Schauspieler ,,Mimos“ dem Publikum eine
Szene aus dem Leben, meistens einer niedrigen Gesellschaftsstruktur, vorspielte. Die
Popularitdt der Mimesis-Vorstellung im alltidglichen Leben mit all seinen kulturellen Aspekten
wie Malerei, Bildhauerei, Musik, Tanz oder Poesie, fillt auf das 6/5 Jh. v. Chr. zuriick. Dieser
Prozess der Prdparation in verschiedenen Kunstarten erhielt sogar einen eigenen Namen
ppmrikon teyvat. Der erste Vorldufer, der diese Methode auf die Pddagogik transformierte, war
Platon. Der Philosoph betonte die Rolle der Mimesis bei der Erziehung, bei der die
nachahmende Rede eine besondere Bedeutung im Bildungsprozess hatte.®3! J. Jantzen geht in
seiner Erkldrung unseres Begriffes noch weiter und nennt Aristoteles als jemanden, der die
platonische Theorie weiterentwickelte. Aus diesem Grund stellt er fest, dass die Mimesis ,,in

der Natur des Menschen* verankert ist.32

Kommen wir jetzt aber noch zu unserem Substantiv piunrai zuriick. Obwohl es, wie wir
bereits feststellten, eine wichtige Bedeutung hat, ist es im AT nicht belegt. W. Michaelis stellt
sogar fest, dass man in der hebriischen Bibel keinen Gedanken daran verschwendet.®*® Diese
Situation dndert sich erst in der LXX. In dieser Bibeliibersetzung kommt das Nomen pupuntg
niemals vor, aber das Verb pupéopat sehr wohl.* Im NT ist unser Begriff nur durch Paulus
belegt. Das, was wir schon frither in den neutestamentlichen Texten bemerkten, l4sst sich auch
noch durch M. Trimaille bestitigen. Die Verwendung puuntad hat fiir den Volkerapostel nicht
eine Nachahmung des tugendhaften Lebens zum Ziel, sondern die Wahrnehmung des eigenen
Lebens mit allen seinen Schwierigkeiten, inkl. bzw. besonders in Bezug auf das Leid. Als
Beispiel nennt der franzdsische Exeget das Verhalten Jesu im Garten Getsemani, wo er
angesichts des bitteren Leidens das Wort Gottes annahm und sich danach richtete.5*> So eine

Einstellung des eigenen Lebens verlangt Jesus von seinen Schiilern, zu denen er sagt: ,,Wer

631 Vgl. Platon, Der Staat 393-394, in: Platon. Simtliche Dialoge, Bd. 5, hrsg. v. K. Hildebrandt / C. Ritter / G.
Schneider, Hamburg 1993, 96-99.

632 J, Jantzen, Mimesis: 1. Philosophisch, in: LThK, Bd. 7, 263.

633 W. Michaelis, uyuntijc, in: ThRWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 4, 665.

634 Vgl. Weish 4, 2; 15, 9.

035 Vgl. M. Trimaille, Lettere ai Tessalonicesi, in: Lettere di Paolo, Bd. 2 : Efesini, Filippesi, Colossesi, 1-2
Tessalonicesi, 1-2 Timoteo, Toto, Filmone, Ebrei, hrsg. v. C. Reynier / M. Trimaille / A. Vanhoye, Cinisello
Balsamo 2000, 190.

213



mein Jiinger sein will, der verleugne sich selbst, nehme téglich sein Kreuz auf sich und folge
mir nach® (Lk 9, 23). In dieser Botschaft ldsst sich auch ein Leitfaden erkennen, den man
vielleicht sogar als ein Muster des menschlichen Lebens bezeichnen kann. Gott will durch Jesus
Christus keine Wiederholungen oder keine Kopie der Taten seines Sohnes, sondern ein
Verhalten, in dem man das Beispiel Jesu wiedererkennen kann. Wenn man bei diesem
Gedanken bleibt, muss man den freien Willen der Menschen hervorheben. Eine blof3e
Wiederholung wiirde selbstverstindlich diesen Willen massiv einschrinken oder vielleicht

sogar ausschlieBen.

Mithilfe der oben gefiihrten Analyse erkennen wir, wie zentral und wichtig der Begriff
puneng fiir Paulus und besonders im Verstindnis des gottlichen Planes ist. Die Nachahmer,
von denen der Apostel spricht, sind durch das Leiden miteinander und mit Christus selbst
verbunden. Fiir Thomas von Aquin ist das Leid eine Art der Gnade. Der leidende Mensch kann
das Geheimnis Gottes besser erkennen, da seine Verbindung mit ihm viel intimer wird. Der
Leidende steht vor Gott und ruft zu ihm. Dieses Verhalten zeigt wiederum Paulus, der
angesichts der schwierigen Lage von Gott erhort und direkt angesprochen wird: ,,Er [Gott] aber
antwortete mir: Meine Gnade geniigt dir; denn sie erweist ihre Kraft in der Schwachheit. Viel
lieber also will ich mich meiner Schwachheit rithmen, damit die Kraft Christi auf mich
herabkommt. Deswegen bejahe ich meine Ohnmacht, alle Misshandlungen und Note,
Verfolgungen und Angste, die ich fiir Christus ertrage; denn wenn ich schwach bin, dann bin

ich stark* (1 Kor 12, 9-10).63¢

Die deutsche Theologin H. Ravasz stellt fest, dass das Leiden ein sehr wichtiger Teil
des christlichen Lebens ist. Deswegen spricht sie in Bezug auf das Leiden sogar iiber ,,ein
Legitimationssignal der Christen.“%” Weiters fligt sie hinzu: ,,Das Leiden demonstriert die
Authentizitéit des Glaubens.*6*® Eine derartige Betonung des Nachahmens Christi auf dem Weg
des Leidens widerspiegelte sich im alltiglichen Leben der jungen Gemeinde. In ihr galt das
Leiden nie als eigene soziale Identifikation innerhalb der durchmischten und unterschiedlichen

Gesellschaft in der griechisch-romischen Umwelt. Stattdessen bildeten die Leidenden einen

636 Vgl. T. Gatuszka, Pigkny Bdg, pickny czlowiek. Zto z perspektywy teologii piekna Tomasza z Akwinu, Poznan
2021, 566-567.

837 H. Ravasz, Aspekte der Seelsorge in den paulinischen Gemeinden. Eine exegetische Untersuchung anhand des
1. Thessalonicherbriefes (WUNT II, Bd. 443), Tiibingen 2017, 49.

638 Ebd.

214



kleineren oder groBeren Teil der jeweiligen Gesellschaftsstruktur.®*® Diese Situation scheint
sich gerade in unserem Vers zu widerspiegeln, wo die so ausfiihrliche Beschreibung der
Nachahmung in einer besonderen Form zu erkennen ist. B.R. Gaventa ist der Meinung, dass
die Stellen 1 Thess 1, 6 und dazu noch 1 Thess 2, 14, die vom piuntig berichten, eine
vollzogene Nachahmung bilden. Der amerikanische Exeget vertritt die These, dass die beiden
paulinischen Perikopen eine Besonderheit sind und sowohl eine Situation in der Vergangenheit
als auch in der Zukunft prisentieren.’*’ So ein Denken passt auch zum allgemeinen Prozess der
Nachahmung, der nie aufhdren sollte, sondern im Gegenteil eine dauerhafte Fortsetzung

fordert.

Das, was Paulus bis jetzt indirekt angesprochen hat, erhélt von nun an eine konkrete
Form, die die Verwendung des Titels kOpioc (Herr) als ein Beispiel zum Nachahmen ist. Durch
diese Wendung verdoppelt der Volkerapostel die wahre Quelle jeder Nachahmung. Paulus und
seine Begleiter versuchen einerseits den Thessalonichern ein konkretes Vorbild zu sein, doch
andererseits ist kOptlog derjenige, der die Missionare motiviert und Kraft gibt. In unserem Text
wurde dieser Prozess durch die Verwendung der Konjunktion koi und den beiden Substantiven
im Genitiv dargestellt, wodurch es zu einer Relation zwischen Opeig (Thessalonicher), piunroi
nuav (Paulus, Silvanus, Timotheus) und k0prog kam. Das, was aber in der Perikope auffillt, ist
das Verb éyevnOnte (seid geworden), das unsere Subjekte voneinander trennt. Grammatikalisch
betrachtet bezieht sich unser Tunwort auf das Nomen puuntrg und stellt durch seine Form im
Aorist Passiv eine Tatigkeit dar, die nicht von heute auf morgen geschieht, sondern eine
bestimmte Zeit in Anspruch nimmt. Wenn der Autor also schreibt: /hr seid unsere Nachahmer
geworden, meint er eine Handlung bzw. eine Bildung der neuen Identitdt, die in der
Vergangenheit begonnen hat und bereits abgeschlossen ist. Vielleicht ist F. Bassin deswegen
der Meinung, dass Paulus durch diese literarische Konstruktion Gott indirekt als denjenigen
anspricht, der durch seine Kraft die neue Schopfung schafft.*! So ein Verstindnis ldsst sich
auch durch 2 Kor 5, 17 nachvollziehen, wo der Volkerapostel an diesen Gedanken ankniipft
und weiterentwickelt: ,,Wenn also jemand in Christus ist, dann ist er eine neue Schopfung: Das
Alte ist vergangen, Neues ist geworden.* Christus ist also der, der den Menschen neu ausrichtet

und eine neue Lebensperspektive erdffnet. Das Beispiel dieses Prozesses sind die Missionare

039 Vgl. W. Walter, Die Philipper und das Leiden, in: Die Kirche des Anfangs (Fs. H. Schiilermann), hrsg. v. R.
Schnackenburg / J. Ernst / J. Wanke, Leipzig 1978, 417-434.

640 B R. Gaventa, First and Second Thessalonians (Interpretation a Bible Commentary for Teaching and
Preaching), Louisville 1998, 16.

41 Vgl. F. Bassin, Les épitres de Paul aux Thessaloniciens (CEB, Bd. 13), Vaux-sur-Seine 1991, 79.

215



selbst, denn wie T. Holtz bemerkt: ,,[Paulus bezieht] das Nachgestalten von sich sogleich weiter

zurlick auf sein eigenes Nachgestalten Christi. 642

Wie unsere Uberlegungen zeigen, muss man bei der Verwendung des Wortes
,INachahmen* die Person Christi miteinbeziehen, der de facto der Gegenstand jeder Nachfolge
fiir die Glaubigen ist. Diese Tatsache lédsst sich bestens an dem bereits angesprochenen Wort
KOplog ablesen. Dieser griechische Titel bedeutet nicht nur ,,Herr, sondern auch ,,Gebieter*
und nimmt durch diese breite Bedeutung auch den direkten Bezug auf die alttestamentlichen
Schriften und somit auf die jiidische Tradition. Ein interessantes Beispiel scheint Ps 16, 2 zu
sein, wo wir lesen kénnen: 779992 02 anR 378 M2 nR (Ieh sage zu JHWH / zum Herrn:
Du bist mein Herr / mein Gebieter, mein ganzes Gliick bist du allein). Wir sehen, dass das
hebrdische Wort 77 als JHWH iibersetzt werden kann. Dieses Tetragramm bedeutet aber
soviel wie ,,Gott der Viter*.®4> Man kann es aber auch als ,,der ins Dasein ruft* bzw. ,,Er, der
Sein schafft“ weiter definieren.®** So eine Ubersetzung ist aber in der Bibel schwer zu finden.
Dasselbe gilt auch fiir 1) als JHWH. Um die Heiligkeit des Namen Gottes nicht zu
missbrauchen, wurde eine andere Bezeichnung flir Gott entwickelt - a3 (der Name) oder 378
(mein Herr). Diese Tradition ldsst sich auch in den heutigen Bibeliibersetzungen finden. Zu
nennen sind hier z.B. ESV, LB oder auch EU. In der LXX finden wir selbstverstindlich die
griechische Sprachvariante — xVplog. Dieser Titel wird auch oft verwendet, um uns die Rolle
Jesus Christi ndher zu bringen. So lesen wir z.B. in 1 Kor 12, 3 oder in Rom 10, 9: , Jesus ist
der Herr* oder in Phil 2, 11: ,,Jesus Christus ist der Herr*. In diesem Kontext ist auch die
Bekehrung des Apostels Thomas zu verstehen, der sich mit folgenden Worten an den
Auferstandenen wendet: ,,Mein Herr und mein Gott™ (Joh 20, 28). An dieser Stelle ist es wichtig
M. Bednarz zu zitieren, der in seinem Kommentar eine interessante Bemerkung macht. Der
Geistliche bemerkt in seinen theologischen Ausfiihrungen die Absicht des Apostels Paulus, die
neutestamentlichen Stellen mit kOploc mit den alttestamentlichen Texten zu verbinden. Er
betont zusitzlich noch, dass der Heidenbekehrer nicht nur eine blo3e Relation darstellt, sondern
viel mehr sie auch erklirt. Als Beweis seiner Theorie zitiert er folgende Stellen: 1 Thes 4, 6;

Rom 4, 8; 9, 28.29; 11, 3. 34; 12, 19; 15, 11; 1 Kor 2, 16; 3, 20; 10, 26; 14, 21.5%4

42 T, Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 48.

43 Vgl. R. Brandscheidt, Jahwe, in: LThK, Bd. 5, hrsg. v. W. Kasper, Freiburg i. Br. — Basel - Rom — Wien 1996,
712-713.

644 yg]. D.N. Friedmann / P. O’Connor, JHWH, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 3, 533-554.

645 M. Bednarz, -2 list do Tesaloniczan, 116.

216



Im weiteren Verlauf des Verses beschreibt der Autor die konkreten Griinde, warum die
Thessalonicher Nachahmer geworden sind. Diese waren die Annahme des Wortes. Aus den
friiheren Uberlegungen wissen wir bereits, dass der Begriff Adyog sehr eng mit dem Terminus
evayyédlov verbunden ist. M. Bednarz geht sogar weiter und stellt eine direkte Verbindung der
beiden Vokabel fest, indem er in ihnen ein Synonym sieht.®*¢ Dasselbe Bild ldsst sich auch
durch die Erklirung der Begriffe evayyéhov und Adyog durch W. Bauer gewinnen. Der
berithmte Wissenschaftler vertritt die Meinung, dass es in den neutestamentlichen, darunter sind
auch paulinische Schriften, genug Stellen gibt, in denen der Terminus ,,Evangelium® breiter
verstanden werden muss, z.B. als ,,Wahrheitswort des Evangeliums*.%*” Eine dhnliche Situation
prasentiert der Begriff ,,Wort“, das im NT als ,,Wort des Evangeliums®, ,,das geschriebene
Wort* bzw. ,,die geschriebene Rede oder auch als ,,das Wort der Offenbarung Gottes*, was

auch zum weiteren Verstindnis ,,die gottliche Offenbarung durch Christus* fiihrt.%48

So ein breites Verstdndnis unserer Termini ldsst sich im Corpus Paulinum besonders
erkennen. In diesem Kontext scheint es, dass Paulus dadurch die Rolle des Wortes Gottes
betonen will.*** Dasselbe kann man auch iiber das Wort Christi sagen.®*° Diese Verbindung von
AOyog, die der Autor immer wieder verwendet, kann kein Zufall sein. Die Theologen sehen in
diesem Muster ein bestimmtes Handeln, das darauf hinweisen soll, dass Christus das Heil
verkiindet, dessen Ausgangspunkt Gott selbst ist. P.-W. Scheele verwendet sogar in diesem
Zusammenhang den Ausdruck ,,Die Inkarnation des Logos durch die Worte Gottes®, den er in
5 unterschiedlichen Aspekten betrachtet: Gnadenwort — Offenbarungswort — VerheiBungswort
— Forderndes Wort — Befreiendes Wort.%*! Wenn wir mit diesem Schema auf unseren Text
schauen, dann kénnen wir nicht nur sagen, dass das Heil durch Jesus Christus geschah, sondern,
dass die Thessalonicher bei der Verkiindigung dieses Heils beteiligt waren. An dieser Stelle ist
aber ein mogliches Missverstdndnis zu beachten. Das spricht auch F. Bassin an. Der

franzosische Theologe vertritt die Meinung iiber die Annahme des Wortes, was letztendlich

646 Ebd., 115.

47 Vgl. W. Bauer, edayyéliov, in: Griechisch-deutsches Worterbuch zu den Schriften des Neuen Testamentes und
der friihchristlichen Literatur, 643-644.

848 Vgl. ebd., Adyog, 968-972.

%49 Vgl. 1 Thes 2, 13; Rom 9, 6; 1 Kor 14, 36; Phil 1, 14.

650 Vgl. 1 Thes 1, 8.

851 p-W. Scheele, Wort des Lebens. Eine Theologie des Wortes, Wiirzburg 2007, 160-164.

217



auch zur Annahme des Glaubens hinfiihrt. In diesem Lichte ist eine aktive Anteilnahme der

Gemeindemitglieder bei der Verkiindigung zu diesem Zeitpunkt auszuschlieBen.%>2

Obwohl der Autor des Thessalonicherbriefes iiber die Bedeutung des Wortes und der
Ausrichtung des eigenen Lebens nach Christus spricht, gibt er sich in seinen Uberlegungen
nicht zufrieden und spricht wiederum die Gemeinde personlich an. Er tut dies nicht nur
aufgrund der Informationen, die er liber die Briefempfanger hat, sondern versucht diese auf eine
besondere Art und Weise zu deuten, indem er die Umstinde der Nachahmung mit der
Priposition v (trotz) verbindet. Als Resultat dieser literarischen Methode entsteht eine neue
Form der Aussage. Dadurch hebt Paulus die Situation der Gldubigen in Makedonien hervor und
nennt die Widrigkeiten der Thessalonicher bei der Erreichung der Annahme des Glaubens.
Diese Schwierigkeiten wurden durch Paulus nicht ndher erklirt und nur als OATy1g (Bedrdngnis,
Drangsal, schwierige Lage) beschrieben. Dieses Substantiv kommt in den paulinischen
Schriften 20-mal vor und nirgends finden wir eine genaue Prézisierung, welche Hindernisse der
Autor wirklich gemeint hat. Das, was aber speziell scheint, ist die paulinische Reaktion auf
diese Situationen, die sowohl ihn als auch die anderen Glaubigen betreffen. Ein gutes Beispiel
fiir die Bestétigung unseres Studiums liefert uns Phil, wo Paulus wie folgt iiber sein Drangsal
schreibt: ,,Denn ich habe gelernt, mich in jeder Lage zurechtzufinden: ich weifl Entbehrungen
zu ertragen (...). In jedes und alles bin ich eingeweiht (...). Alles vermag ich durch ihn, der mir
Kraft gibt. Trotzdem habt ihr recht daran getan, an meiner Bedréngnis teilzunehmen* (Phil 4,
11-12). Ein zweites wichtiges Beispiel finden wir im Brief an die Romer. In diesem Fall schreibt
Paulus nicht mehr in der 1. Person Singular, sondern im Plural und dadurch werden auch die
Gldubigen miteinbezogen: ,,Mehr noch, wir riihmen uns ebenso unserer Bedrdngnis; denn wir
wissen: Bedrdngnis bewirkt Geduld, Geduld aber Bewéhrung, Bewidhrung Hoffnung. Die
Hoffnung aber ldsst nicht zugrunde gehen; denn die Liebe Gottes ist ausgegossen in unsere

Herzen durch den Heiligen Geist, der uns gegeben ist™ (Rom 5, 3-5).

Im Kontext der oben prisentierten Uberlegungen lohnt es sich, auch das Leben in der
christlichen Gemeinde und die schon angesprochene Bedeutung des Leidens kurz anzuschauen.
Ein wichtiger Text, der viel Licht auf unser Problem wirft, ist 1 Kor 1-4 und somit die Frage
nach der Spaltung unter den Glaubigen. Um die Einheit und die Harmonie in der Gemeinde von
Korinth zu retten, weist Paulus gerade auf die Bedeutung des Kreuzes und damit auch des
Leidens hin. Diese Themen sind fiir T. Soding grundlegend fiir die Verkiindigung des

Evangeliums. Der Theologe meint sogar, dass das Wort des Kreuzes im paulinischen

52 F. Bassin, Les épitres de Paul aux Thessaloniciens, 80.

218



Verstindnis fundamental ist. Dabei geht es aber nicht nur um das Kreuz per se, sondern viel
mehr um den Gekreuzigten, der durch seinen Tod die Liebe Gottes zu uns Menschen ersichtlich
macht.®? Diese rettende Macht eroffnet als Folge einen neuen Zugang zum eigenen Leben und
auch zum Leid. Die neue Ausrichtung im menschlichen Leben bezieht sich aber nicht nur auf
den Mitmenschen, sondern auch auf das Leben der Leidenden, die eine besondere Gemeinschaft
mit Christus griilnden. Jesus wird somit zum Trager der Hoffnung und des Trostes. Durch ihn
werden, wie P. Rompf feststellt, ,,die Leidenden mit zuversichtlicher Gewissheit zu der Kraft
und der bendtigten Stirke des Glaubens [gefiihrt], welche sich schlieBlich durch standhaftes
Ausharren bewihrt.“%* Wenn wir den theologischen Ausfiihrungen von P. Rompf weiter
folgen, dann miissen wir sagen, dass ein glaubiges Herz jedem die Zuversicht schenkt, an Gottes
Hilfe zu glauben. ,,So bedeutet fortan Glauben = Wissen!““®>® Es kann also niemanden wundern,
dass in diesem Licht Nachahmung, von der in unserem Vers die Rede ist, nie auch die
Verkiindigung des Glaubens bedeutet. So schreibt dazu M. Bednarz: ,,Die Christen ahmen ihn
[Jesus Christus] nach und dadurch verkiinden sie der Welt das Evangelium. Sie tun all das trotz

der Verfolgungen und Unterdriickungen.“6%¢

Das, was das Verhalten der Thessalonicher angesichts der erwdhnten Bedridngnisse
charakterisiert, ist ihre Reaktion, die der Autor mithilfe des Substantivs yopd (Freude)
beschreibt. Man kdnnte sogar sagen, dass aufgrund der bis jetzt gelieferten Informationen der
Zustand der Gemeinde ein Schlussereignis auf die Verkiindigung ist. Aus dem gesamten
Kontext scheint die Freude eine Art der Belohnung zu sein, die man nach der Ausrichtung des
eigenen Lebens nach Christus erhilt. Als Bestdtigung dieser Theorie kdnnen wir 2 Kor 6, 10;
7,4; 8, 2 und 13, 9 annehmen. Diese Texte zeigen sehr deutlich, wo die Freude sowohl ihre
Quelle als auch ihr Ziel hat. Gott ist derjenige, in dem man die wahre Freude finden kann. Sie
ist zugleich auch das Fundament jeder Gemeinde, in der das christliche Leben prisent ist. Genau
so eine Gemeinschaft wiinscht sich Paulus und hofft, immer von der mit diesen Prinzipien

funktionierenden Gemeinde zu erfahren.®’

Diese Freude, die ein Merkmal der ekklesiologischen Gemeinde sein sollte, ist vor allem

in der Begegnung, bzw. durch die Gemeinschaft mit Gott begriindet. Die entstandene

653 T. Séding, Das Wort vom Kreuz (WUNT, Bd. 93), Tiibingen 1997, 254-255.

654 P, Rompf, Die Thessalonicherbriefe, 41.

655 Ebd.

636 M. Bednarz, I-2 list do Tesaloniczan, 117.

87 Vgl. J. Wilk, ,, Teologia kontaktu“ na podstawie Listu sw. Pawta do Filipian i Dziejéw Apostolskich 16,
Katowice 2006, 134.

219



Communio erdffnet dem Menschen eine neue Lebensdimension, die fiir G.L. Miiller zugleich
auch ,,der Anfang der neuen Heilszeit in der Auferweckung Christi [ist] und all derer, die im
Glauben zu ihm gehoren. <68 Weiters stellt der Dogmatiker fest: ,,[Jeder Mensch] lebt im Geist
der Freiheit und der Hoffnung auf das endgiiltige Offenbarwerden der Gotteskindschaft“®>,
von der auch Rom 8, 18.23 berichtet, die mit unserer Erlésung verbunden ist. Wir sehen also,
dass der Begriff ,,Freude nicht nur den aktuellen Zustand beschreibt, sondern vielmehr auf die
Zukunft hin ausgerichtet und mit der Erlosung verbunden ist. In diesem Sinne kdnnen wir den
Terminus ,,Freude* um die eschatologische Erwartung bzw. die eschatologische Existenz
erweitern. Darauf weist U. Schnelle in seinem Beitrag iiber die neutestamentliche Theologie
hin. Der Bibelforscher meint, dass es aufgrund der Glaubensannahme bei den Menschen zur
Entstehung des neuen Seins kommt. In seinem Beitrag konnen wir wie folgt lesen: ,,[die
Glaubigen] (...) haben umfassend teil an der durch Gott in Jesus Christus herbeigefiihrten

endgiiltigen Wende der Zeiten und wissen sich in der Gegenwart bereits bestimmt von der

Zukunft. 660

In diesem Sinne und zugleich auch als die Bestitigung unserer Uberlegungen scheint
der Kommentar zum Buch der Psalmen vom HI. Augustinus zu sein. Der groe Kirchenvater
beschiftigt sich im Hinblick auf Ps 86 (87) und 99 (100) mit der irdischen Freude und begriindet
sie in der Unzerstorbarkeit, d.h. in der Unsterblichkeit. In diesem Sinne konnen wir festhalten,
dass die Freude des glaubigen Menschen zu seiner Lebenszeit an der Freude des Himmels
partizipiert. Dieser Zustand ist moglich, weil wir schon hier und jetzt mit der Gegenwart Gottes
zu tun haben, was durch die Offenbarung von Jesus Christus ermoglicht wurde.®®! So eine
Interpretation erdffnet den Weg zur Feststellung, dass die Menschen bereits in der Zeit des
Heils leben. Aus diesem Blickwinkel bedeuten alle Schwierigkeiten des Alltags nicht viel im
Vergleich zur Erfahrung der Gegenwart Gottes und die Aufnahme in die Gemeinschaft mit

Gott.

In diesem Kontext lohnt es sich, unsere Aufmerksamkeit R. Hoppe zu schenken, der die
Meinung vertritt, dass Freude und Leid eine enge Beziehung miteinander haben. Diese
Verbundenheit hat selbstverstandlich ihre Quelle im Glauben. Der glaubige Mensch kommt zur

Uberzeugung, dass er zur Freude erwihlt wurde. Der so entstandene Weg zeigt einen Prozess,

58 G.L. Miiller, Katholische Dogmatik, 542.

659 Ebd.

660 U, Schnelle, Theologie des Neuen Testaments, Gottingen 22014, 319.

661 vgl. J. Sulowski (Hrsg.), Sw. Augustyn. Objasnienie Psalméw (Ps 78-102), Bd. 4, iibers. v. J. Sulowski,
Warszawa 1986, 324ff.

220



in dem ,,das Leiden um des eigenen Glaubens* 62

nicht nur eine neue Lebensdimension zeigt,
sondern viel mehr zur Uberzeugung der Annahme der gottlichen Gaben passt. Diese Gaben
sind nichts anderes als die Friichte des Glaubens, durch die der Glaubige gestérkt und auf Gott
hin neu ausgerichtet wird, von dem die Zusage der ewigen Gliickseligkeit ausgeht.®®* Vielleicht
ist das auch der Grund, warum Paulus relativ oft iiber die Freude im Hinblick auf das Leiden
schreibt. Rom 14, 17; 15, 13; Gal 5, 22 oder 2 Kor 6, 1-10 sind dazu gute Beispiele, die die
These bestdtigen, dass die Bedridngnis und die Freude eine gewisse Einheit im Leben der
Gldubigen bilden. An dieser Stelle konnten wir es vielleicht noch wagen, diesen Zustand, der
uns die Kraft zum Aushalten aller Leidensformen und zum Empfang der Freude gibt, als ,,die

Berufung zur Freude“ bezeichnen. Sie wird durch die Gnade unterstiitzt, die Gott dem

Menschen schenkt.¢%

Sowie KKK als auch unser Text weisen auf nvedpa dyov (HI. Geist) als das Werk hin,
durch das die Freude einen konkreten Ausdruck erhilt. Dazu verwendet der Autor die Form
petd yopdg mvevpartog ayiov (,,mit der Freude des HI. Geistes). Diese Aussage des Paulus ist
die Begriindung fiir die Freude, die nicht im Gefiihl, sondern im HI. Geist beheimatet ist.
G. Liinemann meint sogar, dass Paulus aufgrund seiner linguistischen Fahigkeiten mit seiner
Lehre noch weiter geht. Der Vlkerapostel verwendet nicht nur den Genitiv. Stattdessen bedient
er sich der Hilfe vom Genitivus auctoris. Diese Methode verbindet Freude und Geist noch
stiarker und bringt die Funktion des Geistes besser zum Ausdruck.%®> Der Geist ist also der, der
den Thessalonichern die Haltung gibt, in ihren Bedridngnissen die Freude des Glaubens zu
finden. Diese Freude ist zugleich auch ein sichtbares Zeichen der Aneignung und, wie wir dies
bereits festgestellt haben, der Wirkung des Glaubens. Wir konnen im Lichte dieser
Informationen nicht behaupten, dass die Freude ein natiirliches Phdnomen ist, das sich
angesichts des Leidens besonders bemerkbar macht. Die Freude ist viel mehr die Gabe des HI.
Geistes, der den Menschen durch seine Kraft stérkt.®® Dabei ist es auch wichtig, die
Dauerhaftigkeit dieser Tétigkeit des Geistes zu betonen. Denn aus der allgemeinen Sicht der
Dinge scheint das Werk des HI. Geistes nicht eingeschrankt zu sein. In diesem Sinne ist die

Freude nicht nur mit dem Leid verbunden, sondern auch mit dem Erfolg. Der Ausgangspunkt

662 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 111-112.

663 Vgl. 1 Kor 15, 52-54; 1 Thess 4, 13-18.

664 Vgl KKK 1721, 1722, 1724.

665 Vgl. G. Liinemann, Kritisch exegetisches Handbuch iiber die Briefe an die Thessalonicher (KEK), Gottingen
31867, 30.

666 Vgl. Rém 15, 13.

221



dieses Verhaltens und der Freude ist die Ndhe Gottes. Paulus schreibt doch selber an die
Philipper: ,,Freut euch im Herrn zu jeder Zeit! Noch einmal sage ich: Freut euch!* (Phil 4, 4).
In demselben Brief meint der Apostel, dass die Freude ihre Dauerhaftigkeit im Glauben hat und

somit den glaubigen Menschen im Alltag begleitet.®’

Diese Interpretation passt zum allgemeinen Verstindnis der Sendung Jesu, die sich, wie
bereits gezeigt wurde, im Text widerspiegelt. Der messianische Weg Christi wurde erfolgreich
beendet und die Missionare bekamen die Aufgabe, das Evangelium zu verkiinden. Wenn sich
jemand also unter dem FEinfluss der gottlichen Fithrung befindet, muss er auch die ihm
anvertraute Aufgabe zuerst als Lebensdienst und zugleich auch als Tétigkeit verstehen, die man
frohlich ausiiben soll. Damit diese Mission auch erfolgreich bleibt, wird sie mit der Kraft des
HI. Geistes gefiihrt. Mithilfe dieser pneumatischen Unterstiitzung wird die Schar der Missionare

immer groBer und die Frohe Botschaft vom Menschensohn den Menschen gebracht.®6®

V.7

®Ho1e yevésHon DUAC TOTOV TGV TOIC TETEHOVGLY £V So seid ihr ein Vorbild fiir alle Gldubigen in

Tf] Moxkedovig kol v i Ayoiq. Mazedonien und in Achaia geworden.

Der Anfang des neuen Verses verrit uns den Wechsel der Narration. Die Aussage ®ote
(so, dass) zeigt, dass nun die Thessalonicher im Zentrum stehen und dass sie denselben Weg
der Nachahmung gehen wie Paulus und seine Missionare. In diesem Sinne konnen wir uns
vielleicht die Feststellung erlauben: Paulus tibertrdgt nun direkt den Inhalt des Textes auf die
Glaubigen, die von Schiilern zu Lehrern wurden. So eine Methode lésst sich auch in Phil 3, 17
erkennen, wo der Autor ebenso vom Nachahmer zum Vorbild wird. Diese paulinische
Vorgehensweise ist zugleich auch ein schones Bild der gelungenen Verkiindigung, die die
gottliche Kraft und das Werk Gottes im konkreten Kontext priasent macht. Dies scheint das
Verb yevéoOar (geworden seid) zu bestétigen, das nicht nur eine simple Bildung der neuen

Identitédt der Gldubigen beschreibt, sondern einen lédngeren Prozess, an dessen Ende ein

667 Vgl. Phil 1, 25.
668 A. Men, Der Menschensohn, iibers. v. M. Schierhorn, hrsg. v. K. Mertes, Freiburg a. Br. — Basel — Wien 2006,
289-295.

222



glidubiger Mensch zum Vorbild werden soll. Grafisch lisst sich diese Uberlegung wie folgt

darstellen:

Entfaltung des ’ Verkiindigung

. . des
Vorbildseins Evangeliums
Neue irdi
Ausrichtung des Glza;ll) Wnlllsr (zilegres
Lebens bei den Misgsonare
Glaubigen

Annahme des
Glaubens bei
den neuen
Gléubigen

Abb. 16: Der Prozess der Bildung eines gliubigen Menschen zum Vorbild

Bei weiterer Betrachtung ist es wichtig, auch die Meinung von P. lovino zu
berticksichtigen. Er stellt fest, dass die Entfaltung des Vorbildseins nicht in den Kategorien der
moralischen Tugenden zu verstehen ist. Stattdessen meint der italienische Theologe die
Tatigkeit Gottes, die durch die glaubigen Menschen deutlich bzw. erkenntlich wurde und im
menschlichen Handeln Gott mit seiner Macht beweist.®® In Bezug auf diese Intention des
Autors spricht R. Hoppe tiiber eine tdmoc-Aussage, die auf die in den Versen 5-6
vorgekommenen Verben &yevi\On (geschah) - éyeviOnuev (wir sind geworden) — éyevion (seid
geworden) und auf die weiteren zwei Subjekte 6Ovapg (Kraff) und dyov nvedpa (HI. Geist)
zuriickgeht.’® Wir sehen also einen sehr wohl {iberlegten Weg der Entfaltung des Vorbildseins,
das in Thessalonich einen konkreten Charakter findet. Dieser ist, wie wir bereits wissen, die
Freude des Geistes, auch in den Situationen der Bedréngnisse und in der Unterstellung des

Evangeliums. Es ist dabei zu beachten, dass die beiden erwdhnten Beispiele keine Riickschliisse

669 Vgl. P. lovino, La prima lettera ai Thessalonicesi, 104.

670 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 112.
223



sind, mithilfe derer man jede andere Gemeinde aufbauen soll. Anstatt dieser Rhetorik wirft
Paulus, nach T. Holtz, einen Blick auf die Vergangenheit und die Wirkung der Entscheidungen

671

der Glaubigen in der Hauptstadt von Makedonien.®’* Wir kdnnen vielleicht in diesem Kontext

feststellen, dass die Thessalonichern die Probe der Zeit bestanden haben, d.h. Gott die Treue

erwiesen und somit in seinem Geist weiterleben, so wie Gott es auch wollte.®”?

All das, was in den fritheren Analysen préisentiert wurde, scheint durch das Nomen
motevovowv (Glaubenden) bewiesen zu sein. Seine Verwendung im Partizip Prasens weist auf
seine Wirkung bei den Thessalonicher hin. Die Gldubigen aus Thessalonich motivierten alle
Menschen im Glauben auszuharren, wodurch sie auch durch Paulus den verdienten Titel
,Gldubige* erhielten. Dahinter ist eine genaue Ausrichtung und ein Verhalten im Alltag

gemeint, die zu einer Bezeichnung des Lebens wurden.

Der Autor beschreibt in der Endphase des Verses die Orte, wo der Glaube der
Thessalonicher bekannt wurde und wo man sie als Vorbilder dieses Glaubens wahrnahm. Diese
Orte waren Mazedonien und Achaia. Diese zwei groflen Provinzen galten als Zentren der
griechisch-hellenistischen Kultur und spielten ebenso eine wichtige Rolle unter der romischen
Herrschaft.®”? Diese Tatsache scheint auch M. Bednarz zu bemerken, der feststellt: ,,Auf diese
Weise unterstrich Paulus die Universalitit des Christentums.%* Ob man aufgrund der
paulinischen Mission zu diesem Ergebnis kommen kann, ist nicht ganz schliissig. Man kann

aber nicht ausschlieBen, dass Paulus Mazedonien und Achaia als wichtige Orte auf der

871 Vgl. T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 50.

672 Vgl. Gal 5, 22; 25.

673 Im Jahre 146 v. Chr. wurde die gesamte Region der spiteren Provinz Achaia von den Rémern unterworfen.
Das gesamte damals eroberte Gebiet konnte jedoch eine grofle Freiheit genielen. Dies war vor allem durch den
Verzicht einer Griindung der neuen administrativen Struktur méglich. Die politische Macht iibte der Statthalter
von Makkedonien aus, dem das neue griechische Territorium anvertraut wurde. Erst im Jahre 27 v. Chr. wurde
Achaia durch die Entscheidung von Kaiser Augustus zur eigenstdndigen senatorischen Provinz mit dem Sitz des
Prokonsuls in Korinth (Corinthus) erhoben. Fiir die Bedeutung von Achaia war aber das Jahr 15 n. Chr.
entscheidend. Kaiser Tiberius beschloss aus Achaia eine kaiserliche Provinz zu machen, wodurch ihr ein héherer
Rang zugeschrieben wurde. Zum Gebiet des neuen administrativen Gebietes des Romischen Imperiums gehorte
das gesamte griechische Kernland mit seinen zahlreichen Inseln und den Stidten Athen und Sparta, die zwar
offiziell als frei galten, aber dennoch von den R6mern abhingig waren.

Es scheint, dass die Nennung der beiden Provinzen durch Paulus kein Zufall sein kann. Wir haben hier mit zwei
Gebieten innerhalb des Romischen Imperiums zu tun, die am Rande des Reiches und zugleich auch das Tor zur
damaligen europdischen Welt waren. Das sicht man ebenso aufgrund unserer Ausfithrungen in den ersten Kapiteln
der Arbeit, wo die griechisch-hellenistische Kultur besonders ausfiihrlich besprochen wurde.

674 B. Bednarz, /-2 List do Tesaloniczan, 120.

224



Weltkarte betrachtete, die einen gro3en Einfluss auf die damalige Welt hatten und somit auf die
mogliche Ausbreitung des Glaubens. Seine Worte im Brief an die Thessalonicher bestitigen

aber die Bereitschaft der dort lebenden Menschen, das Wort zu horen und danach zu leben.

V.8

w0 Dy vip £ o . ) o Denn von euch aus ist das Wort des Herrn nicht
4’ VUMV yop € ot 0 AOYog ToD Kupiov 0O pHovov

@ DHOVYEP 5T 7o5 , P : allein in Mazedonien und Achaia erklungen, sondern

&v 1] Moxedovig kol [év 7] Ayalq, GAL év mavti

tiberall an allen Orten ist euer Glaube an Gott
TOT® M TOTIC VUV 1 TPOG TOV OOV EEEANALOEY,
bekannt geworden, sodass wir keinen Bedarf haben,
dote ) ypeiav Eyev Mg AaAeLV Tt.
etwas dartiber zu sagen.

Der Anfang des Verses (a¢’ vu@v) kniipft an den Beginn des Verses 6 (ko Dpelc pupumtoi
nuedv éyevndnte) an, wodurch eine kausale Relation entsteht: ,,Und ihr seid unserem Beispiel
gefolgt™ — ,,denn von euch aus®. Die priasentierte Hervorhebung der Thessalonicher passt zu
den fritheren Studien im Vers 7. Wir haben also hier wiederum ein Beispiel des Lobens der
Gemeinde und ihres Glaubens. In diesem Kontext miissen wir noch die Meinung von H. Hoppe
beriicksichtigen. Der deutsche Bibelforscher sieht in den paulinischen Gedanken keine
missionarische Aktivitit der Thessalonicher und somit ist fiir ihn die makedonische Gemeinde
kein Handlungstrdger. Diese Rolle iibernimmt das Wort des Herrn, das die eigentliche Kraft ist,

durch die sich der Glaube verbreiten konnte.”?

Eine genaue Untersuchung und weitere Vertiefung der Wendung Wort des Herrn (6
Adyog tod kvpiov) scheint aus der Perspektive der fritheren Studien sowohl des Begriffes Adyog
als auch kvprog eine gewisse Wiederholung zu sein. An dieser Stelle haben wir es jedoch mit
einer Einzigartigkeit der paulinischen Theologie zu tun. Zuerst verwendet der Vilkerapostel in
1 Thess 1, 8 die Phrase 0 Adyog 10D kvpiov, die in den paulinischen Schriften nur hier
vorkommt. Dann griindet der Autor durch seine literarische Konstruktion eine einmalige Form
der theologischen Informationsweitergabe, die Gott als denjenigen darstellt, der sich bei den
Menschen offenbarte. Diese zwei Neuigkeiten wollen wir uns ndher anschauen, um die

Intention des Briefverfassers besser zu verstehen.

675 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 114.
225



Zuerst schauen wir uns die angesprochene Wendung 6 Adyog tod kvpiov an. Wir wissen
bereits, dass der Begriff x0piog bei Paulus an die jiidische Tradition ankniipft und eine weitere
inhaltliche Entwicklung erhilt. Dies geschieht, indem Jesus Christus als der Herr vorkommt
und in diesem Zusammenhang in der gottlichen Sphére beheimatet ist. In der Lehre des
Apostels ist also Christus als derjenige dargestellt, der, wie z.B. Ps 90, 1 in der LXX beschreibt,
rettet, treu und Beschiitzer ist. Wir haben hier also eine Legitimation des Auftrages Gottes, der
in der Person Jesu, so wie das bei JHWH der Fall war, zum Ausdruck gebracht wird. Mit diesem
Herrn Jesus wird nun das Wort verbunden. Durch diese einmalige Verbindung entsteht eine
Botschaft, die sich nach T. Holtz im Evangelium kundtut.®’® Diese Botschaft verkiindet, dass
Christus nicht nur von der Offenbarung spricht, sondern, dass er sie selbst ist und jeden retten
will.8”7 In unserem Fall kommt es zu dieser Wahrheit durch die Verkiindigung des Evangeliums
als der Frohen Botschaft schlechthin. All diese Informationen fasste sehr interessant F. Laub
zusammen, indem er, wie folgt, in seinem Werk schreibt: ,,Dieser Kyrios prigt durch das
Evangelium, dessen Inhalt er selber ist, die Existenz des Apostels und iiber den verkiindigenden

Apostel die Existenz der Gemeinde.*6”8

Dieses Evangelium iiber Jesus Christus wird fiir Paulus nicht nur verkiindet, sondern
viel mehr wird es erklingen. Die Verwendung des Verbes é&nyeopor im Kontext des
Evangeliums hebt die Bedeutung der Verkiindigung der Frohen Botschaft hervor. Dies ldsst
sich auch feststellen, indem man wahrnimmt, dass unser Verb im gesamten NT nur an dieser
Stelle vorkommt. Es scheint aber mit der missionarischen Tatigkeit des Paulus eng verbunden
zu sein. Paulus steht doch am Anfang seiner Mission in Europa und ,,die neue Botschaft®, die
er den Menschen verkiindet, gewinnt eine enorme Dynamik, indem sie angenommen und
weitergegeben wird. Auf dieses Phiinomen bezieht sich in seinen Uberlegungen auch P. Iovino,
der die Moglichkeit nicht ausschlieBt, dass dieses Verb eine Art der musikalischen Darstellung
der liturgischen Handlungen des ATs beschreibt.®” Wenn wir diese Erklirung ernstnehmen,
erhalten wir ein schones Bild der Verkiindigung, das wie eine wohltuende Melodie grofle

Begeisterung bei den Menschen erweckt und sie fasziniert.

Das Geschehen der Verkiindigung, von dem Paulus spricht, geht von den

Thessalonichern aus, dessen Annahme des Glaubens bereits in Mazedonien und Achaia bekannt

676 T. Holz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 51.

677 Vel. Lk 19, 10.

678 F. Laub, 1. und 2. Thessalonikerbrief- Kommentar zum Neuen Testament mit der Einheitsiibersetzung, Bd. 13,
Wiirzburg 2000, 17.

79 P, lovino, La prima lettera ai Thessalonicesi, 105.

226



geworden ist. Von dieser Tatsache wissen wir aus dem fritheren Vers. In unserem Text kommt
es aber zu einer Steigerung: o0 pévov - aAL’. Der Glaube der Thessalonicher ist also nicht nur
in den beiden romischen Provinzen bekannt geworden, sondern an jedem Ort. Welche
geographischen Gebiete damit gemeint sind, wissen wir nicht. Es ist aber anzunehmen, dass
Paulus, wihrend er auf die Nachrichten von seinen Mitarbeitern wartete, mit vielen Menschen
aus verschiedenen Orten Kontakt hatte. Diese Selbstverstindlichkeit zwingt uns, die mogliche
Behauptung ernst zu nehmen, dass der Glaube an Gott, der im Zentrum des paulinischen Lebens
steht, ein richtiges Gespriachsthema wurde. Deswegen scheint der Versuch einiger Exegeten
sehr hypothetisch und nicht ganz hilfreich zu sein, einen bestimmten geographischen Ort zu

definieren.%°

Das aber, was fiir uns von Bedeutung sein kann, ist ein Versuch, das handelnde Subjekt
im Vers 8 ndher zu identifizieren. Nach einer weiteren literarischen Vertiefung unseres
Arbeitstextes sehen wir, dass zwei Begriffe bzw. zwei Phrasen eine besondere Rolle in der
theologischen Aussage des Autors spielen. Diese sind: ,,Das Wort des Herrn* und ,,Glaube an
Gott*“, oder anders gesagt ,, Wort“ und ,,Glaube“. Von diesen beiden Termini spricht auch Rom,
wo wir lesen konnen: ,,Das Wort ist dir nahe, es ist in deinem Mund und in deinem Herzen.
Gemeint ist das Wort des Glaubens, das wir verkiinden* (Rom 10, 8). Damit wir uns in die
Exegese des Briefes an die Gemeinde in Rom nicht vertiefen, nehmen wir die Quintessenz des
paulinischen Denkens an, die uns S. Stasiak in seinem Kommentar darstellt: ,,Paulus (...)
betont, dass eigentlich der Glaube das ist, was Gott vom Menschen als Antwort auf das
prophetische Wort und auf das verkiindete Evangelium erwartet. Das Wort erweckt den
Glauben in denen, an denen es gerichtet ist. Es befindet sich auf ihren Lippen und in ihren
Herzen, also nahe denen, die bereit sind, zu glauben.“®®! Die gezeigte Erkldrung présentiert uns
das Wort in einem Status, der sich verdnderte und letztendlich zum Glauben wurde. Dieses
Wort erhielt also eine neue Form bzw. einen neuen Inhalt, den man im alltdglichen Leben
wahrnehmen kann. Wir konnen in unseren Uberlegungen noch weitergehen und nach
M. Orsatti feststellen, dass das Wort kein bloBBes Wort ist, sondern eine andere Wirklichkeit,

der diesem Wort als Grundlage diente.®8?

80 Vgl. E. Richard, Early Pauline Thought. An Analysis of 1 Thessalonians, in: Pauline Theology, Bd. I:
Thessalonians, Philippians, Galatians, Philemon, hrsg. v. .M. Bassler, Minneapolis 1991, 50.

81 S, Stasiak, List do Rzymian, 483.

682 Vgl. M. Orsatti, /-2 Tessalonicesi (LOB.NT, Bd. 2/10), Brescia 1996, 42.

227



Das Wort miissen wir aber noch aus einer anderen Perspektive betrachten. Es kann bzw.
muss auch in den Kategorien eines Tragers betrachtet werden. Alle Inhalte, die uns Adyoc
présentiert, schlagen sich im Glauben nieder und motivieren den Menschen, eine Wendung
sowohl im Denken als auch im Handeln anzufangen. Diese neue Lebensorientierung ist somit
vom Glauben gesteuert, der uns das Wort verkiindet und anvertraut. In diesem Sinne miissen
wir R. Hoppe recht geben, indem er niotig (Glaube) als ,,ein neues Subjekt” in unserem Text
betrachtet.®®3 Auf der anderen Seite ist unser Subjekt nicht nur literarisch zu betrachten, sondern
viel mehr als eine neue Wirklichkeit und eine neue Kraft, die, wie die Thessalonicher und die
anderen Gldubigen zeigen, das Bild der Erde verdndern kann.®®* Der Glaube wird in unserem
Text in logischer Reihenfolge auch vom Ausfiihrer der Tatigkeit von der unsere bis jetzt
untersuchte Perikope (1 Thess 1, 2-8) und hier vor allem der Vers 8 berichtet, als Subjekt
behandelt. In ihm kénnen wir die Kronung der paulinischen Verkiindigung bewundern. Dies ist
der Erfolg bei der Annahme des Glaubens, was der Autor sehr schlicht aber aussagekriftig
beschreibt: €v mavti tOT 1| TioTIC VUGV 1 TPOG TOV BedV €EeAnivbev. Dieser Glaube, der das
Subjekt ist, wird in diesem Satz zusétzlich noch durch den Artikel mpog gestirkt. In diesem
Sinne ist es nicht irgendein Glaube, sondern der Glaube an Gott. Diese grammatikalische Form
ist im gesamten NT nur an dieser einen Stelle nachgewiesen. Wir kdnnen annehmen, dass
Paulus hier einen konkreten Grund hatte, so eine Schreibvariante zu wahlen. G. Haufe ist der
Meinung, dass wir es hier mit einer jlidischen Tradition zu tun haben, die den Glauben an einen
Gott bekréftigt und somit den Monotheismus gegen den Polytheismus stellt.®> Eine andere
These prasentiert uns F.W. Rocker. Der Deutsche schreibt nicht nur {iber eine monotheistische
Absicht des Autors, sondern will das Objekt bzw. den Inhalt des Glaubens hervorheben, der
Gott selbst ist.®¢ Die beiden Erklarungen scheinen sehr schliissig zu sein. Man kénnte sich
jedoch bei unseren Uberlegungen nochmals auf die Meinung von R. Hoppe iiber ,.ein neues

Subjekt* beziehen und seine Exegese mit den Untersuchungen von B. Schliesser verbinden.

Der Exeget B. Schliesser beschiftigt sich mit vielen Aspekten des Glaubens, die man
bei Paulus erkennen kann. Mithilfe des philosophischen Zugangs von E. Lohmeyer schafft er
eine neue Perspektive und erdffnet einen Weg, der ,,den paulinischen Glauben im Licht des

eschatologischen Geschehens untersuchen ldsst. Anders gesagt, kdnnen wir nach dem

3 Vgl. R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 115.
684 Vgl Mt 5, 13-16.
85 G. Haufe, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 28.

86 F 'W. Rocker, Der erste Brief an die Thessalonicher, 58-59.
228



schweizerischen Bibelforscher ,,Glaube als Geschehenswirklichkeit® betrachten.®®’ So eine
Moglichkeit setzt den Glaubensakt als menschliche Téatigkeit und metaphysischen Plan Gottes
voraus. Im Sinne unseres Uberlegens kdnnen wir nach B. Schliesser sagen, dass der paulinische
Glaube transzendent orientiert ist, und der gldubige Mensch ein Schauplatz des goéttlichen
Wirkens in der Welt ist. Gott ist also derjenige, der den Glauben gibt und durch seine Annahme
dem Menschen zeigt, dass dieser Glaube in ihm lebt. D.h. nicht nur der Mensch glaubt, sondern
vielmehr ,,es glaubt™ im Menschen. In diesem Fall bekommt der Glaube ein personifiziertes
Gesicht, das Christus selbst ist. Wenn wir uns im Schema dieses Denkens weiterbewegen,
miissen wir auch zugeben, dass das Heilsgeschehen im Glauben geschieht. Christus und Glaube
filhren somit zum Heilsgeschehen und zur Bestétigung der Existenz Christi, die durch den

gldubigen Menschen in Zeit und Raum wahrnehmbar werden. %88

Obwohl die oben présentierte Theorie in einigen Punkten problematisch zu sein scheint
und mehrmals kritisiert wurde, kann sie fiir uns ein interessantes Phanomen beleuchten. Denn,
wenn der Glaube ein eschatologisches Geschehen ist®®” und das Heilsgeschehen, wie Christus
selbst proklamiert, so wie das B. Schliesser sagt, dann kdnnen wir annehmen, dass Paulus in
unserem Vers ein erschlieBbares Subjekt meint. Dieses ist Christus, den wir durch den Glauben
anziehen, damit wir nach Gal 2, 20 sagen konnen: ,,Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt
in mir. Soweit ich aber jetzt noch in dieser Welt lebe, lebe ich im Glauben an den Sohn Gottes,

der mich geliebt und sich fir mich hingegeben hat.“®° Der Glaubensvollzug ist also die

87 Vgl. B. Schliesser, Was ist Glaube? Paulinische Perspektiven, 34- 41.

688 Ebd.

89 Vgl. R. Bultmann, niotg: . miotic und motebwm bei Paulus, in: TWWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 6, 218-230.

90 Der Bezug auf Gal 2, 20 scheint aus der Perspektive unserer Arbeit wichtig zu sein. Es bereitet uns aber ein
Problem, das man bei der Exegese dieses biblischen Textes gut erkennen kann. Damit wir in unseren Ausfithrungen
schnell das angesprochene Problem erkennen, versuchen wir uns drei exegetische Meinungen zu Gal 2, 20 kurz
anzuschauen. 1.) ,,niotig enthélt hier ganz besonders das Moment des Vertrauens und der Hoffnung. Christus wird
mich nicht dem mit der Fleischesexistenz gegebenen Schicksal, der physischen Todverfallenheit, iiberlassen,
sondern mein wahres Leben, das in der Taufe gewonnen wurde und einstweilen verborgen ist mit Christus in Gott
(...), endgiiltig iiber den Tod siegen lassen. Die Existenz ,im Glauben® ist gewiss eine ,vorldufige® Existenz, aber
in der Gewissheit, dass der in mir lebende und fiir mich gestorbene Christus meine mit der Fleischesexistenz
gegebene Todverfallenheit iiberwinden wird (...).“ F. Mussner, Der Galaterbrief (HThK.NT Sd.-Ausg.), Freiburg
i Br. — Basel — Wien 2002, 183. 2.) ,,Das Leben des in Christus durch die Taufe Gerechtfertigten kann auch als ein
,Leben Christi in mir® begriffen werden. (...) Die Existenz des Getauften ist nicht mehr durch sein &yd, d.h. den
bisherigen ,natiirlichen® Menschen begriindet, sondern durch das in ihm neu geschaffene Leben, Christus.
H. Schilier, Der Brief an die Galater (KEK.NT, Bd. 7), Géttingen 121962, 101. 3.) ,,,Christus lebt in mir‘. So kann

der Getaufte sagen. Dieses Christusleben in ihm ist so méchtig, dass man die Lebensfithrung nicht mehr dem

229



Anerkennung des gottlichen Handelns an mir und die Verkiindigung dieses Geschehens. Das
Beispiel der Thessalonicher zeigt genau diesen Prozess, durch den der Glaube und die

Verkiindigung, hinter denen Gott selber steht, miteinander verbunden sind.

Wie Gott das verwirklicht, zeigen uns nicht nur Christus und seine Heilstaten, durch die
wir nach Gal 4, 5 ,die Sohnschaft erlangen®, sondern auch durch den bereits mehrmals
erwihnten Geist. So konnen wir noch im Gal weiterlesen: ,,Weil ihr aber S6hne seid, sandte
Gott den Geist seines Sohnes in unser Herz, den Geist, der ruft: Abba, Vater” (Gal 4, 6). In
diesem Sinne setzt der Glaube noch das Vertrauen und die Treue voraus. Dies bemerkt auch
S. Schreiber, der gerade im Glauben ein starkes Vertrauen in Gott sieht. Die Beziehung, die
dadurch entsteht, ist besonders in der feindlichen Umgebung ersichtlich, in der die Gldubigen

leben mussten.®”! Die Thessalonicher und die anderen Menschen, die den Weg zum Glauben

eigenen Ich zuschreiben kann. ,Nicht mehr ich leben‘. Es ist nicht mehr, wie es frither war, dass der Mensch durch
seine Leistung das Leben ,fiihrte‘. Das Leben des Getauften wird von Christus bestimmt, der in ihm wirkt und
herrscht. (...) Dieser Glaube des Getauften ist nicht ein allgemeines Vertrauen auf die Barmherzigkeit Gottes. Er
ist Glaube ,an den Sohn Gottes‘, der in seiner Tat Gott, seinen Vater, sichtbar macht. Diese Tat des Sohnes ist ein
Beweis der Liebe zu ,mir‘ und der Selbsthingabe fiir ,mich‘. Ich sehe also, wenn ich es im Glauben sehe, mein
Leben als Geschenk der Liebe Christi, als durch die Selbsthingabe des Sohnes Gottes gewidhrte Gnade.
G. Schneider, Der Brief an die Galater (GS, Bd. 9), Bautzen 21968, 64-65.

Wie wir in den oben dargestellten exegetischen Ausfithrungen feststellen konnten, handelt es sich beim Text von
Gal 2, 20 nicht nur um die Annahme des Glaubens, sondern auch um die Taufe, die der Mensch als Antwort auf
die Offenbarung des Sohnes annimmt. Diese Tat soll die Mitte des Lebens jedes Gléubigen sein. Auflerdem soll
jeder glaubige Mensch wissen, dass er durch die Zugehorigkeit zu Gott mithilfe der Gnade des Hl. Geistes an
Wesen und Gestalt seines Sohnes teilgenommen hat. Wenn also die Taufe so wichtig ist, warum schreibt Paulus
im Brief an die Thessalonicher kein Wort davon? Wie kdnnen wir letztendlich die Worte des Apostels iiber den
Glauben verstehen, wenn er auf der einen Seite von der Bedeutung der Taufe spricht, auf der anderen aber tut, als
ob keine Taufe notwendig wére? Als Hilfe konnen wir 1 Kor 1, 17 zitieren, wo steht: ,,Denn Christus hat mich
nicht gesandt zu taufen, sondern das Evangelium zu verkiinden.” Damit wir uns an dieser Stelle in die Exegese
des Galaterbriefes nicht vertiefen, versuchen wir uns mit der paulinischen Tauftheologie kurz auseinanderzusetzen.
Die Taufe beim Apostel muss man auf der Ebene des Interpretationsmittels verstehen. Konkret bedeutete das, dass
die Taufe selbstverstindlich mit dem Glauben verbunden ist, aber nicht als ein rituales Handeln. Sie ist eher ein
Merkmal des Glaubens. Denn der glaubige Mensch wird fiir Paulus gldubig aufgrund der Annahme des Glaubens
als eine Anerkennung der Wirklichkeit, zu der auch die Taufe gehort. Es ist dabei zu beachten, dass die Taufpraxis
nicht von Paulus erfunden, sondern von ihm bereits vorgefunden wurde, sie gehort somit zum Urchristentum.
Weiters scheint es noch bedeutungsvoll zu sein, dass man das jetzige Verstindnis der Taufe nicht mit den
damaligen christlichen Handlungen vergleichen kann. Schlussendlich miissen wir verstehen, dass der Apostel,
wenn er iiber den Glauben spricht, selbstverstéindlich die Taufe miteinbezieht, aber sie ist fiir ihn nicht als Initiation
zu verstehen. Vgl. M. Wolter, Paulus. Ein Grundriss seiner Theologie, 129-151.

81 Q. Schreiber, Der erste Brief an die Thessalonicher, 108.

230



fanden, bewiesen aber eine starke Gemeinschaft mit Gott. Der Glaube an ihn prigte die
Gewissheit, dass dieser Gott seine Wirklichkeit in der Person Jesu Christi und in der Kraft des
HI. Geistes bestitigt und dem Menschen zur Seite steht, wodurch er sein Leben verdndern und

neu erkennen kann.%%2

Das ist auch der Grund, warum Paulus im Abschluss des Verses schreibt, dass er keinen
Bedarf hat, mehr dazu zu sagen (un ypeiav &yewv Muig Aoielv T11). Der Glaube der
Thessalonicher, der bereits bekannt war, ist das beste Beispiel, was die Verkiindigung der
Frohen Botschaft bewirkt. Sie sehen hier auch ein Muster, wie der Apostel eine Gemeinde lobte.

Er zeigt ihnen, was sie selber bewirkten und wie groB3 sie vor Gott geworden sind.

V.9

avTol yap mEPL MUV aroyyéllovowy onoiav icodov  Denn sie selbst berichten von uns, welchen Eingang

goyopev TPOG VUAS, Kol TAG EXECTPEYOTE TPOG TOV wir bei euch gefunden haben und wie ihr euch von
Beov Ao TV EIMAMY dovAEVEY Bed (AVTL Kai den Gotzenbildern zu Gott bekehrt habt, um dem
AANOv®d lebendigen und wahren Gott zu dienen

Der Vers bezicht sich direkt auf 1 Thess 1, 8 und erklart, warum fiir den Autor keine
Notwendigkeit besteht, iiber den Glauben und seine Annahme weiterschreiben zu miissen. Die
Frage, die sich dabei automatisch stellt, ist die Erkenntnis der Textbotschaft, wer durch die
Phrase avtol yap (denn sie selbst) gemeint ist? In Bezug auf die Verse 7 und 8 wiirden wir mit
F. Bassin sowohl die Gldaubigen aus Mazedonien und Achaia als auch die Bewohner aus
anderen Orten nennen.%’? Wir konnen aber auch noch die Meinung vom italienischen Exegeten
P. Iovino annehmen und auf die Thessalonicher hinweisen als diejenigen, die Paulus in dieser
Stelle seines Briefes meint.®** Beide Varianten scheinen vertretbar zu sein und mit den bis jetzt
gefiihrten Studien gut zusammenpassen. Das aber, was viel wichtiger fiir uns ist, sind die
Zeugnisse dieser Glaubigen. Sie berichten, dass es die Verkiindigung und die damit verbundene
Bekehrung waren, durch die die Thessalonicher bzw. ihr Glaube beriihmt wurden. In dieser
Darstellung der Fakten meint der Apostel die Ereignisse, von denen die Rede im Vers 5 ist: sein

Auftreten und seine Botschaft. Die Friichte von seinem Aufenthalt in der Hauptstadt der

02 Vgl. P. Rompf, Die Thessalonicherbriefe, 48.
93 Vgl. F. Bassin, Les épitres de Paul aux Thessaloniciens, 84.

094 Vgl. P. lovino, La prima lettera ai Thessalonicesi, 106.

231



makedonischen Provinz kann er nun wahrnehmen, denn der Glaube erhilt eine Form, die

glaubwiirdig und liberzeugend fiir viele Menschen ist.

Diese Tatsache beschreibt Paulus durch die Verwendung des Verbes damayyéiiwm
(berichten), was die Aussage avtol yap mepl MUdV dnayyéAdovoty ergibt. Wir haben es hier
also mit einem starken Hinweis zu tun. Dieser zeigt uns, dass die, durch die Wendung avtoi
vop gemeinten Menschen, sich mit dem Glauben intensiv auseinandergesetzt haben und zwar
so stark, dass sie das Bediirfnis haben, davon weiter zu berichten. All das erfiahrt der Apostel
und dies motiviert ihn zu schreiben, wie ihm diese Erzdhlungen bei seiner Tétigkeit helfen (vgl.

V. 8).

Ein anderes Licht auf unseren Arbeitsbegriff wirft noch F.W. Rocker. Der deutsche
Bibelforscher vertritt die These, dass der Apostel durch die Verwendung von dmoyyéAho zum
Ausdruck bringen will, dass die Menschen, von denen im Text die Rede ist, bereits Glaubige
sind. Seine Meinung griindet er an der seltenen Verwendung dieses Verbes, das noch in 1 Kor
14, 25 zu finden ist. An den beiden Stellen erhélt unser Terminus fiir den deutschen Theologen
keine blofle Bedeutung, die durch viele Exegeten verwendet und als ,,berichten® tibersetzt wird.
Stattdessen soll man unser Verb als ,,bekennen* iibersetzen und somit mit dem Evangelium in
Verbindung bringen.>> So eine Ubersetzung wiirde bedeuten, dass Paulus schon iiber einen
vollendeten Prozess der Glaubensannahme schreibt und nicht nur iiber die Verbreitung des
Glaubens informiert, der als ein gewohnlicher Gesprichsstoff oder eine Tratscherei gilt. Die
Betrachtung dieser Informationen fiihrt letztendlich zu der Meinung, dass der Glaube an vielen

Orten bereits praktiziert und verkiindet wird.

Der weitere Begriff, den wir in unserem Text finden und der mit dem bereits
angesprochenen Verb dmayyéAdm verbunden ist, ist das Substantiv €icodoc (Eingang, Zugang
oder Aufnahme). Dieses Nomen ist auler in dieser Stelle noch in 1 Thess 2, 1 zu finden und
weist auf die emotionale Relation der Thessalonicher auf das Evangelium hin, das Paulus mit
seinen Missionaren in der makedonischen Hauptstadt verkiindet hat. Die Beschreibung des
Zugangs der Missionare zur Gemeinde bzw. der Aufnahme der Missionare mit ihrer Botschatft,
offnet den in Thessalonich lebenden Menschen die Augen, zuerst auf ein neues Verstindnis
des Lebens, dann fiir die neue Religion, die den Glaubigen schon jetzt den Anteil am goéttlichen

Leben und eine soteriologische Perspektive des zukiinftigen Lebens anbieten kann.®%® Die

95 F.W. Rocker, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 60-61.
69 Vgl. T. Niemas, Perspektywa eschatologiczna preegzystencji wierzqcych w przekazie Pisma Swietego

(Bibliotheca Biblica), Wroctaw 2016, 162.
232



Verkiindigung so einer Botschaft muss nach Meinung von T. Holtz die Herzen der Menschen
offnen, die die Wahrhaftigkeit des Evangeliums erkannt haben.®®” Wir haben hier also eine
indirekte Beschreibung der Reaktion der Menschen auf das Wort der Frohen Botschaft. Leider
finden wir keine weiteren Informationen iiber die Reaktion auf die Verkiindigung der
Missionare. Wir konnen jedoch annehmen, dass das, was die Thessalonicher vom Apostel und
seinen Begleitern gehort haben, sie sehr tiiberzeugt hat. Wir wissen auch aus der
Apostelgeschichte, wie die vielen Juden auf die Bekehrung der in Thessalonich lebenden
Menschen reagiert haben. Aber abgesehen von ihrem Verhalten ist es nachvollziehbar, dass die
Verkiindigung bei den Thessalonichern in erster Linie den Eindruck hinterlassen hat, dass sie
in threm Alltag, d.h. in ihrer Lebensgeschichte, von Gott getragen werden. Am eigenen Leibe
mussten sie auch das glaubende Wort spiiren, indem sie im Vertrauen, in der Hoffnung, ja in

der Beziehung zu Gott wuchsen.%*8

Die Annahme dieser Glaubensinhalte bedeutete die Verabschiedung von den bis jetzt
praktizierten religiosen Vorstellungen. Dies wurde durch das Verb éneotpéyate ausgedriickt,
das man im Kontext unseres Textes als ,,ihr bekehrt euch oder ihr wendet euch hin* iibersetzen
kann. Egal, welche Form man auch wéhlt, wir miissen hier von einer Bewegung ausgehen.
Gemeint ist also ein aktives Handeln, das den Weg vom ehemaligen Glauben zum Glauben an
Gott (V. 8) bedeutet. Dies wird auch durch die Prépositionen npdg (hin zu) und and (weg von)
deutlich ausgedriickt. Bevor wir aber zur weiteren exegetischen Untersuchung von émotpepm
kommen, schauen wir uns zuerst noch die Verwendung dieses Begriffes im NT an. In ihm
finden wir unseren Terminus bis zu 36-mal, davon 18-mal im lukanischen Doppelwerk, was
man als Hinweis auf einen missionarischen Sprachgebrauch verstehen kann. % So eine
Ansammlung kann darauf hinweisen, dass émotpepo in seiner Verwendung mit der Tatigkeit
der Missionare verbunden und in ihrer Verkiindigung verwurzelt ist. Zu diesem Ergebnis

kommt man auch durch die Vertiefung der Stellen aus dem Corpus Paulinum. Diese sind neben

87 Vgl. T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 54.

0% Vgl. H. Wilmer, Trégt. Die Kunst, Hoffnung und Liebe zu glauben, Freiburg i. Br — Basel — Wien 32020, 46-
47.

09 Vgl. Apg 3, 19; 9, 35.40; 11, 21; 14, 15; 15, 19. 36; 16, 18; 26, 18. 20; 28, 27; Lk 1, 16. 17; 2, 39; 8, 55; 17, 4;
17, 31; 22, 32. Bei der Vertiefung dieser 36 biblischen Stellen, und besonders bei dieser aus der Apg, erkennen
wir, dass émotpepm mit der Frithphase der Verbreitung des Christentums zu deuten ist. Die Missionare bzw. die
Glaubigen, die den christlichen Glauben verbreiteten, tun dies meistens in einer heidnischen Umgebung. Die
Verwendung unseres Verbes kann darauf hinweisen, dass der zum Glauben gelangte Mensch seine derzeitige
Lebenseinstellung und -fiihrung beenden muss. Genau davon berichtet auch die Apg, in der man nicht nur die

Berichte tiber die Bekehrung der Juden findet, sondern auch der Heiden.
233



unserem Arbeitstext noch 2 Kor 3, 16 und Gal 4, 9. W. Bauer weist aulerdem auf einen zweiten
Begriff hin, der nicht nur zum gesamten Kontext passt, sondern viel mehr dem Verb émotpepw
eine neue Bedeutung verleiht. Dieses ist petavoém, das man vielseitig libersetzen kann: Reue
empfinden, Buf3e tun oder sich bekehren.” Seine Anwendung finden wir nur bei Paulus in 2
Kor 12, 21. Es reicht uns aber um festzustellen, dass jede Art der Bekehrung, von der der
Apostel schreibt, mit einer inneren Wendung zu tun hat. Diese geistige Ausrichtung passt zur
Gemeinde in Thessalonich, die sich besonders vom Heidentum zum Christentum bekehrt hat.
Dies ldsst sich vor allem im weiteren Verlauf des Textes bestens bestétigen, indem Paulus iiber

die Ablehnung des Glaubens an die Gotzen schreibt.

Aus Sicht der Terminologie ist zu beachten, dass Paulus in seiner Bemerkung iiber die
Ablehnung der Gétter nicht das Judentum meint, sondern die Heiden. Sie miissen ein groer
Teil der Bekehrten in Thessalonich sein. Wir diirfen dabei aber nicht die Berichte aus der Apg
vergessen, die davon erzédhlen, dass auch die Juden den Weg zum Christentum finden. Es ist
aber anzunehmen, dass sie eine wesentliche Minderheit bilden. Dies Iésst sich besonders durch
den vor kurzem erwéhlten Begriff €idwlov feststellen, der in der LXX einen heidnischen
Ursprung hat und im AT eine ganze Reihe von AuBerungen beschreibt, die die nicht-jiidischen
Gotter meinen. F. Biichsel ordnet sie in einem Katalog, den man mit dem Bezug auf die Texte
aus dem AT folgendermaf3en darstellen kann: 2yy (vgl. 1 Sam 31, 9; 1 Chr 10, 9), 205 (vgl. 2
Chr 33, 22; 34, 7), 208 (vgl. Ex 20, 4; Dt 5, 8), 0%y (vgl. Num 33, 52; 2 Chr 23, 17), o°o7m (vgl.
Gen 31, 19. 34f.), 7a0 (vgl. 2 Chr 14, 5), 0°%1%3 (vgl. Lev 26, 30), vapw (vgl. 1 Kon 11, 5. 7), 2298
(vgl. Lev 19, 4), %21 (vgl. Dtn 32, 21; Jer 14, 22; 16, 19), %% (vgl. Jes 57, 5), 77% (vgl. Num
25,2),%va (vgl. 2 Chr 17, 3), 2 (vgl. Ez 16, 16). All diese Bezeichnungen fiir die heidnischen
Gottheiten haben ein breites Bedeutungsfeld und werden auch verwendet, um die Gotter zu
benennen oder ihre Abscheulichkeit und ihre Nichtigkeit auszudriicken. Der deutsche Theologe
meint auBerdem, dass diese Begriffe von den Juden dazu verwendet wurden, um deutlich zu
machen, dass die Gotter der Heiden keine wirklichen Gétter sind, und die ihnen geweihten
Kulte mit falschen Vorstellungen organisiert wurden.”®! Wir sehen also bei unserer Bibelstelle
eine neutestamentliche Bezeichnung der Goétter und ihrer Kulturen unter den Heiden. In diesem
Sinne ist es angebracht, die These aufzustellen, laut der der Apostel Paulus im Vers 9 vor allem
die heidnischen Volker mit ihren Go6tzenbildern meint. Wenn wir dazu noch Gal 4, 8 oder 1

Kor 10, 19-21 als Ergénzung unserer Studien nehmen, dann miissen wir unsere Meinung noch

700 W, Bauer, petavoéw, in: Griechisch-deutsches Wérterbuch zu den Schriften des Neuen Testamentes und der
[friihchristlichen Literatur, 1036.
OUF, Biichsel, eldwlov, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 2, 374-375.

234



um die Siinde, die Torheit und um die Pflege der alten religiosen Gewohnheiten durch die
Menschen ergédnzen, die Paulus ebenso kritisiert und in Verbindung mit unserem Arbeitsbegriff
setzt. Fiir den Volkerapostel gehoren diese Aspekte zur Praktizierung der Verehrung von
eldwiov. Das, was er nun fordert, ist die Verabschiedung von diesen Vorstellungen und die

Wendung zu Gott.

Der Gott, von dem Paulus spricht, steht nach Meinung von D. Zeller auf keine Weise
im Gegensatz zum Gottesbild Israels. Denn, wenn der Volkerapostel liber Gott schreibt, ist der
Gott der Viter miteinbezogen. Man konnte sogar sagen, dass er von diesem Gott selber gepragt
ist und in der jlidischen Vorstellung Gottes lebt. Doch das, was ihn unterscheidet, ist die
Vermittlung Jesu Christi, den Gott als seinen Sohn gesandt hat.’®? Die Bekehrung vom
Judentum zum Christentum heif3t also in diesem Kontext, dass die Juden im Glauben der Viter
die Anmerkung des messianischen Wirkens Jesu erkennen und an seine Mitherrschaft Gottes

glauben.”%3

Die Ankniipfung an die jiidische Tradition sieht man auch besonders gut in zwei
Adjektiven, die Paulus verwendet, wenn er tiber die Wendung von den Gotzen zu Gott schreibt.
Der Apostel der Heiden beschreibt Gott als (dw (lebendig sein) dinOwog (wahrhaftig): Oed
Covtt kai aAnBwvd. Gott ist lebendig! Das sagt er selbst iiber sich: ,,Einst werden die S6hne
Israels so zahlreich sein wie der Sand am Meer, der nicht zu messen und nicht zu zihlen ist.
Und statt dass man zu ihnen sagt: Thr seid nicht mein Volk, wird man zu ihnen sagen: Die S6hne
des lebendigen Gottes seid ihr“ (Hos 2,1). Die Lebendigkeit Gottes ist sein Attribut und ist nicht
nur in der Sphére des gottlichen Besitzes. Er will sich mit seinem Leben teilen, wodurch er in
die Geschichte der Menschen eindringt. Der Mensch aber, so wie das Paulus tut, erkennt die
Lebendigkeit Gottes und dankt ihm fiir diese Offenbarung der Weisheit, die dem Menschen
hilft.”* Damit wir diese Hilfe richtig erkennen und wahrnehmen konnen, tritt Gott, wie das
N. Baumert und M.-I. Seewann beschreiben, ,,aus seiner Verborgenheit heraus, zeigt sich
lebendig und lebt gleichsam mit uns. Das aber zeigt er jetzt auf eine neue Weise durch seinen

Sohn, 793

72D, Zeller, Der eine Gott und der eine Herr Jesus Christus. Religionsgeschichtliche Erwdihlung, in: Neues
Testament und die hellenistische Umwelt (BBB, Bd. 150), Berlin 2006, 47-59.

783 Vgl. 1 Kor 15, 20-28.

04 Vgl Jes 37,4. 17.

705 N. Baumert / M.-1. Seewann, In der Gegenwart des Herrn, 17.

235



Die zweite Beschreibung des gottlichen Wesens (dAn0wvog) ist ebenso im AT
beheimatet. Die Wahrhaftigkeit Gottes ist aber in diesem Fall ein Attribut seines Wesens, das
aus sich herauskommt und sich per se versteht. Das bezeugen nicht nur die Aussagen aus der
Schrift, wie z.B. Weis 12, 27 oder 2 Chr 7, 28, sondern viel mehr seine Taten. Zu denen kdnnen
wir ohne weiters die Erschaffung der Welt zéhlen. Gott als Schopfer ldsst sein Dasein in seiner
Schopfung erkennen und dennoch in der Trennung zu seinem Werk bleiben, indem er ihm
gegeniibersteht. Die Berlihrung und die Erkenntnis seines Wesens ldsst sich durch sein
Schopfungswort wahrnehmen. Dartiber schreibt auch K. Schmid, der durch seine Erklarung der
Schopfungsphédnome eine Verbindung zwischen ,lebendig sein* und ,,wahrhaft* schafft. In
seiner theologischen Ausfiihrung kénnen wir lesen: ,,Er [Gott] kann aber iiber sein Wort — im
Sinne einer trangentialen Beriihrung — in sie eingreifen, mit grundstiirzenden Folgen: Durch
sein Wort wird der Himmel geschaffen, ebenso Luft, Wasser und Erde als Lebensrdume sowie
die Lebewesen, die dann diese Lebensriume bewohnen werden.*“’% Weiter stellt er noch fest:
,Genesis 1 [verdankt] die gesamte vorfindliche Lebenswelt einzig und allein dem goéttlichen
Wort (...).“7%7 Das Wort Gottes, das bereits der Gegenstand unserer Untersuchung war, erhlt
an dieser Stelle ein besonderes Gewicht. Es ist die Zusammenstellung des Schopfungsberichtes
aus Gen 1 mit dem Prolog aus dem Johannesevangelium. Zu nennen ist hier P. Borgen, der in
den beiden Texten die Proexistenz, die Offenbarung und die Inkarnation des gottlichen Wortes
beschreibt.”® So eine Darstellung wird zum Schliissel, durch den man die Person Jesu auf eine
einzigartige Art und Weise mit dem Heilsplan des Schopfers integrieren kann. In diesem Sinne
konnen wir auch sagen, dass Jesus Christus nicht nur die Manifestation des gottlichen Planes

mit seinem soteriologischen Hohepunkt ist, sondern auch die Transzendenz der Gottlichkeit.”*

Die oben prasentierten Attribute (o und dAnBwvog beschreiben das Wesen Gottes und
zeigen, wie er ist. Gleichzeitig stellt Paulus diese Informationen den diversen Gotzen gegeniiber
und zeigt, dass sie weder das Leben schenken, noch wahrhaftig sind. Die logische Konsequenz
dieser Gegeniiberstellung ist die Begriindung der falschen religiosen Vorstellungen der Heiden.
Zugleich gelingt es dem Apostel, eine glaubhafte Schilderung der gottlichen Natur zu zeigen,
die durch die Treue und Barmherzigkeit gekennzeichnet ist.”!° In diesem Zusammenhang und

als eine Ankniipfung an die weitere exegetische Untersuchung des letzten Wortes in diesem

706 K. Schmid, Theologie des Alten Bundes (NThGR), Tiibingen 2019, 277-278.

707 Ebd.

708 Vgl. P. Borgen, Targumic Character of the Prologue of John (NTS, Bd. 16), Cambridge 1970, 288-295.
9 Vgl. G. Strzelczyk, Traktat o Jezusie Chrystusie (Dogmatyka, Bd.1), Olsztyn 2005, 441.

"0vygl. 1 Kor 1, 9; Ps 103.

236



Vers, scheinen die Worte des Bibelwissenschaftlers S. Wollenweder sehr interessant zu sein.
In seiner Publikation schreibt er: ,,In (...) [der] Mission unter Juden und Heiden greifen die
ersten Christen auf geprdgte Topoi und konturierte theologische Figuren zuriick, um Gottes
neues Wirken zu proklamieren und damit sich selber als Christusglaubige vorzustellen.“’!! In
dieser Aussage ldsst sich genau das erkennen, was Paulus in seiner Mission tut; er versucht
seine Theologie auf dem festen Fundament der Wahrheit, der Offenbarung und der Tradition
zu verkiinden. Alles bekommt von ihm nun eine neue Ausrichtung, die man sehr deutlich am

Ende der untersuchenden Perikope sehen kann.

Unsere exegetischen Uberlegungen iiber den Vers 9 éndern das Verb Sovievo (dienen),
das in der Perikope in der Form des Infinitives dovAgvet steht. Die erste Assoziation, die sich
einem bei der Betrachtung dieses, sich am Ende des Prozesses der Bekehrung befindenden
Begriffes aufdriangt, ist die Auffassung, dass der Autor des Briefes von seinen Empfangern eine
dienerische Reaktion als Antwort auf die Anerkennung der Majestét Gott verlangt bzw. als eine

Selbstverstindlichkeit versteht.

Solch eine Anforderung kann uns fremd und unverstidndlich vorkommen. Sie ist aber
sehr eng mit der Berufung und der Person des Apostels verbunden. Diese Tatsache bezeugt
allein der Wortstamm dovA, der in den Schriften des Neuen Testaments bis 182-mal vorkommt,
und die Mehrheit davon im Corpus Paulinum. Der semantische Sinn unseres Terminus ist aber
nach A. Weiser wesentlich jlinger als die paulinische Theologie und die jiidische Tradition
zusammen. Bei seinem Ursprung bedeutete der Begriff dovAedm eine abhingige Sklaverei oder
sklavische Unterordnung, wodurch er eine negative Wirkung hatte. Erst spéter gewann unser

Verb die Bedeutung einer dienerischen Haltung. ’!?

In der griechischen Kultur erhilt die
Wahrnehmung von den Sklaven (80dAog) einen anderen Sinn. Sie wurden als niedrigste soziale
Gruppe angesehen. Der Ausdruck dodAoc wurde in der Folge im Widerspruch zu den machtigen
griechischen Goéttern betrachtet, die keine Attribute der absoluten Herrschaft genieBen konnten,

sondern aufeinander angewiesen waren.

Das Bild der Sklaverei dnderte sich wesentlich durch die Juden. Wie wir bei den
fritheren Untersuchungen bemerken konnten, verwendete man in der alttestamentlichen
Tradition einen breiten Sinn, um eine Situation oder eine Sache zu beschreiben. Das ist auch

der Grund, warum wir uns den Begriff 72y in der BH in einem wesentlich groBBeren Kontext

1S, Wollenweder, Friihere Glaubensbekenntnisse, in: Jesus Handbuch, hrsg. v. J. Schrdoder / Ch. Jacobi,
Tiibingen 2017, 511.
712 A Weiser, dovledw, in: EWNT, Bd. 1, 846.

237



anschauen miissen. Diese Tatsache erkennt man in Bezug auf unseren Terminus auf die
Relation zwischen Mensch und Gott, dem sie schlussendlich dienten.’!? Das war auch der
Grund zur Entstehung der neuen bis jetzt nicht bekannten Ausdruckformen wie ,,Knecht
Gottes* oder ,Diener Gottes”. Die Neuigkeit dabei war auch die Betrachtung dieser
Bezeichnungen, die in der hebrédischen Gesellschaft als Ehrentitel galten, die z.B. Abraham
(vgl. Ps. 105, 42), Mose (vgl. Jos 14, 7) oder David (vgl. Ps. 89, 1) erhielten. Neu in der
jidischen Kultur war auch die Anbetung Gottes als den einzigen Herrn des Volkes. Dieser
Aspekt ldsst sich gut in der Perikope erkennen, die iiber die Einhaltung der Zehn Gebote
berichtet. Schon zu Beginn des Dekaloges steht: ,,Ich bin Jahwe, dein Gott, der dich aus
Agypten herausgefiihrt hat, aus dem Sklavenhaus* (Ex 20, 2ff). Der Theologe J. Flis ist der
Meinung, dass genau diese Erinnerung an die Befreiung aus der Knechtschaft aus Agypten die
Ursache fiir einen anderen Umgang mit den Sklaven in Israel hatte, als das bei den Griechen

oder Rémern der Fall war.”!*

Im NT lédsst sich die jiidische Tradition sehr stark wiederfinden. Der Ausdruck ,,Diener
Gottes* wurde in vielen Uberlieferungen durch ,,Diener Christi erginzt. Solche Vergleiche
fithren automatisch zur Schlussfolgerung, dass nun Jesus Christus die dienerische Haltung von
den Menschen erwartet, so wie dies auch frither Gott von den Menschen erwartet hat. J. Ernst
ergénzt diese Meinung durch die Feststellung, dass nun Jesus Christus seine Diener hat.”!>
Wenn wir aus dieser Perspektive auf Paulus schauen, dann werden wir bei ihm genau die
sklavische Haltung erkennen kdnnen. Ein gutes Beispiel dafiir scheint die Bezeichnung ,,Sklave
Christi, die er in Bezug auf seine eigene Person verwendet. J. Flis stellt sogar fest, dass dieser
Titel mit dem Titel ,,Apostel verbunden ist. Die Zusammenstellung, der durch Paulus
eingesetzten Begriffe “Apostel” (vgl. 1 Kor 1,1; 2 Kor 1, 1) und ,,Sklave* (vgl. Rom 1, 1; 2 Kor
4, 5), fiihren auch zu ihrem wahren theologischen Sinn, der im Namen ,,Christi Jesu oder ,,Jesu
Christi“ als die Erfullung der apostolischen Titigkeit ist.”!¢ Wir kénnen an dieser Stelle auch
W. Schenk recht geben und sagen, dass die Titel ,,Sklave* und ,,Apostel als Synonyme

angesehen werden konnen.”!’

"3 Vgl. Ps 2, 11; 100, 2.

"4 ], Flis, Paulus als Sklave im Lichte des Philipperbriefes, 142.

"5 J. Ernst, Die Briefe an die Philipper, an Philemon, an die Kolosser, an die Epheser (RNT), Regensburg 1974,
34,

"6 Vgl. J. Flis, Paulus als Sklave im Lichte des Philipperbriefes, 150-151.

"7'W. Schenk, Die Philipperbriefe des Paulus, 77.

238



Wenn wir jetzt mit all diesen Informationen auf unseren Text schauen, dann kénnen wir
auch die theologischen Untersuchungen der Arbeitsperikope mit den Schlussgedanken
abschlieflen, dass der Apostel von den Menschen erwartet, dass sie, sobald sie die Grof3e Gottes
anerkennen, ihm dienen werden. Diese Haltung wiirde zugleich wiederum die Anerkennung
der gottlichen Majestdt bedeuten. Solcher Kreis schlie3t automatisch den Dienst der Siinde, die
alten Gewohnheiten und die anderen Gotter aus. Die Wahl Gottes heilit aber bereit zu sein, sich
in den Dienst Gottes zu stellen und somit auch die Befreiung aus der alten Knechtschaft. Das
Paradox, das auf diese Weise entsteht, ldsst den Menschen in die Gemeinschaft mit Gott und

seinem Sohn kommen.”!8

V. 10

Kol AVOUEVEY TOV VIOV a0ToD €K TAV 0VpaV®Y, OV und seinen Sohn vom Himmel her zu erwarten, Jesus,
fiyelpev €k [tdv] vekpdv, Tncodv tov puouevov Mudg  den er von den Toten auferweckt hat und der uns dem

€K TG 0pYTIC THiG EPYOUEVNC. kommenden Zorn entreifst.

Den Abschluss unserer Arbeitsperikope bildet der Vers 10. Seine grammatikalische
Struktur bezieht sich direkt auf den vorigen Vers, was man durch das Bindewort kai bestens
feststellen kann. Die so entstandene Relation spiegelt sich im Inhalt der durch den Autor
iiberbringenden Informationen, die die Briefempfinger erhalten, wider. Bevor wir uns die
Botschaft des Verses ndher anschauen, versuchen wir an dieser Stelle fiir einen besseren

Uberblick die Gliederung von 1 Thess 1, 9 graphisch darzustellen:

Hinwendung zu Gott Glaube an einen

Mensch und die Ablehnung lebendigen und Diener Gottes

der Gotzenbilder wahren Gott

Abb. 17: Graphische Darstellung der Gliederung von 1 Thess 1, 9

Das présentierte Schema und die gefiihrte theologische Analyse des Verses 9 zeigen,

dass Gott im Zentrum der Botschaft steht. Die Bekehrung zu ihm fordert die Ablehnung der

"8 Vgl. Gal 4, 4-7.
239



Gotzenbilder und die Stirkung des Glaubens an einen lebendigen und wahren Gott, dem man
dienen soll. Die exegetische Untersuchung zeigt, dass dieser beschriebene Weg zur Person Jesu
Christi fiihrt. Das 1dsst sich im Inhalt unserer kleinen Perikope (V. 10) bestdtigen. Damit wir
uns diese Verbindungen bzw. die Kontinuitidt von Gott zu Christus besser vorstellen konnen,

stellen wir die Botschaft von 1 Thess 1, 10 im allgemeinen Rahmen dar:

Anerkennung
Botschaft vom der Person

Erwartung des Wiirdigung der
Sohnes vom Auferstehung
Himmel her Jesu

Rettung vor

dem Zorn

Vers 9 Jesus Christus Gottes

als den Sohn

Abb. 18: Grundrahmen der Botschaft von 1 Thess 1, 10

Unsere Versuche der Eingliederung der Verse 9 und 10 samt ihrer Botschaft ergéinzen
wir noch mithilfe der exegetischen Uberlegungen von R. Hoppe und F. W. Récker, die wir

aufgrund der besseren Lesbarkeit zusammenstellen:

9a avtol yap mepl NUAY dmaryyéAAovoty
9a Denn sie selbst berichten iiber uns,

9b omoiav eicodov Eoyopev TPOg LUAC,

9b welchen Eingang wir zu euch hatten,

9¢ Kol TG ENECTPEYOTE TPOG TOV BEOV AnO TAV EIODAWDY

9c¢ und wie ihr euch hingewendet habt zu Gott weg von den Gétzenbildern, A
9d dovieve 0@ (VT kol aANOVD B
9d um zu dienen dem lebendigen und wahrhaftigen Gott
10a xai avopévery TOV VIOV avTod €K TV 0VPAVAV
10a und zu erwarten seinen Sohn aus dem Himmel,

10b dv fiyepev €k [tV] vekpdv, C

10b den er auferweckt hat von den Toten
10¢ Incodv Tov puouevov Mg €K Tiig OpYRg THS EPYOUEVNG.

10c Jesus, der uns retten wird aus dem kommenden Zorn.

Abb. 19: Zusammenstelung der Eingliederung von 1 Thess 1, 9-10

Wir sehen, dass die Satzgefiige inhaltlich sehr vielschichtig sind und eine gewisse

Dynamik in die Textbotschaft hineinnehmen. Die so dargestellte Gliederung présentiert den

240



Weg des Glaubens, angefangen von der Ankunft des Paulus in Thessalonich und dessen
Aufnahme, d.h. die Verkiindigung und die Reaktion darauf, bis zur Entstehung einer neuen
Wirklichkeit, die sich in Jesus Christus offenbart. Die Perspektive, die sich auf diesem Weg
verwirklicht, erhélt zugleich eine eschatologische Erwartung des Kommens Christi als den
Auferstandenen und den Sohn, um die Gldubigen zu retten. Im Hintergrund des gesamten
Sinnes der Verse 9 und 10 lassen sich auch drei Abschnitte besonders erkennen, die in ihren
thematischen Bereichen und in einem gewissen Ausmal als selbststandig betrachtet werden
konnen. Diese sind: die Umkehr zum wahren Gott (A), eine neue Ethik des Lebens (B) und der
eschatologische Hohepunkt des christlichen Wartens und seine Erfiillung in Jesus Christus

(C).719

Aus der Sicht wunserer Arbeit und der durchgefiihrten wissenschaftlichen
Untersuchungen scheint es wichtig, an dieser Stelle mehr Aufmerksamkeit dem zweiten
Bereich (B) zu schenken. Die erwidhnte Entstehung der neuen Ethik des Lebens konnen wir
auch als eine der Folgen des Glaubens verstehen. Gerade die Themen, die sich mit dem
menschlichen Leben besonders auseinandersetzen, sind nach Meinung von F. Mickiewicz,
aktuell und wichtig. Die richtige Ausrichtung dieser Thematik in die religidse Richtung, wie
das dem Apostel gelingt, schafft in den Gemeinden und in der Gesellschaft iiberhaupt einen
neuen Zugang zum eigenen Leben und dessen Wertschitzung auch in Bezug auf die Zukunft
hin. Die hier begonnene Wendung in der damaligen Welt verursacht die Offenheit fiir die neue
Botschaft und die Prophezeiungen, mit denen wir im dritten Bereich (C) zu tun haben.”?® In
diesem Sinne ist es logisch, wenn wir im Vers 9d (B) eine Briicke sehen, durch die der Mensch
eine Kontinuitét des glaubigen Lebens (Juden) oder eine Mdglichkeit zum Einstieg (Heiden) in
die neue Welt des Glaubens erreichen kann. Denn, wie M. Konradt meint, gilt Gottes
Heilswirken in Christus sowohl den Juden als auch den Heiden in gleicher Weise. Die

Voraussetzung dafiir ist das Bediirfnis des Menschen, dieses Heil zu empfangen.’!

Das, was die angesprochene neue Welt des Glaubens dem Menschen anbieten kann,
beschreibt der Vers 10. In ihm wird, wenn man den ersten Thessalonicherbrief als das erste
Schreiben des Apostels Paulus anerkennt, es mit der dltesten Botschaft der christlichen Parusie

zu tun haben, die auch nachgewiesen werden kann. In diesem Lichte kdnnen wir sagen, dass

19 Vgl. R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 116-117, F.W. Rocker, Der erste Brief des Paulus an die
Thessalonicher, 62-64.

720 ygl. F. Mickiewicz, Teologiczna etyka Swietego Pawla, Czestochowa 2017, 19-24.

21 Vgl. M. Konradt, Ethik im Neuen Testament (Grundrisse zum Neuen Testament. Das Neue Testament Deutsch

— Ergéinzungsreihe, Bd. 4), Gottingen 2022, 63.
241



wir uns hier, laut neuzeitlichen Untersuchungen, mit der ersten christlichen Vorstellung der
endzeitlichen Wiederkunft Jesu Christi vom Himmel auf die Erde auseinandersetzen.’??
Gleichzeitig bewegen wir uns im religidsen Bereich, der fiir den damaligen Menschen vollig
unbekannte Glaubenswahrheiten, d.h. die Parusie verkiindete. Auf dieses Problem weist
M. Reiser hin, der in seinem Werk den Ursprung des Begriffes der Parusie (rapovcia) in der
hellenistischen Philosophie sieht. Platon braucht unseren Terminus z.B., um die Relation
zwischen der Welt der Ideen und den Einzeldingen herzustellen. Er bewegt sich also zwischen
den Sphéren der Immanenz und der Transzendenz und als Ldsung sucht er eine Teilhabe
(1€BeELg) in den beiden Bereichen, was man auch in der Etymologie dieses Begriffes feststellen
kann. Das griechische mapovacia leitet sich von napgivar (Anwesenheit oder Ankunft) ab und
ist stark in der kurzen Phrase mapegivat gic (ankommen in bzw. bei) beheimatet.”?® Die weitere
interessante Meinung zu unserem Thema prasentiert auch K. Medard. Sie vertritt die These,
dass die Verwendung des Begriffes ,,Parusie auch im religiosen Zusammenhang der
hellenistischen Kultur als eine Art der gottlichen Epiphanie zu finden ist. Eine grof3e
Entwicklung des Terminus mapovoia sicht die Wissenschaftlerin erst im AT, wo die Rede
,vom Kommen Gottes — im Riickblick auf sein machtvolles Herabsteigen auf den Sinai (...)

“724 ist. Bei ihren Studien stellt sie

und seine kiinftige rettende oder richtende Erscheinung
aber fest, dass man in der jiidischen Tradition keinen Unterschied zwischen den irdischen
und den himmlischen Welten erkennen kann.”? Erst im NT, wie wir dies am Anfang unserer
Uberlegungen iiber die Parusie bemerkt haben, haben wir es mit einer logischen und an sich
abgeschlossenen Form der Vorstellung von mapovcia zu tun. In der neutestamentlichen
Weise der Beschreibung der Parusie handelt es sich selbstverstdndlich um Christus und seine
Ankunft in die messianische Herrlichkeit, die sich aufgrund der gottlichen Bewegung vom
Himmel zur Erde ereignen wird. Von diesen Ereignissen erzdhlte auch Jesus selbst. Er tut
dies zuerst bei den durch den Evangelisten Markus iiberlieferten Gespriachen mit seinen
Jingern {iber die Frage nach der Auferstehung der Toten (vgl. Mt 22, 23) und dann im

Rahmen der Lehre iiber die Endzeit (vgl. Mt 24, 3-14). Die Parusie, welche Paulus in seinem

Brief verkiindet, ist nicht nur eine Prophezeiung, was sich irgendwann ereignen wird,

22 Vgl. Kap. 3.1.2.3, S. 149-156.
8 Parusie, in:  https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/start.xav?start=22F%2F*%
SB%40attr_id%3D%27verw.parusie%27%20and%20%40outline_id%3D%27hwph_verw.parusie%27%5D
(Stand: 12.01. 2022).

724 K. Medard, Parusie: I. Biblisch-theologisch, in: LThK, Bd. 7, 1402.

%5 Ebd., 1403
242


https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/

sondern zugleich auch eine Erwartung. Die Thessalonicher warten und erwarten also
sehnsiichtig die Wiederkunft Jesu. Diese Parusiehoffnung ist besonders, weil sie mit dem
Sohn verbunden ist, der von Gott her zu ihnen wie zu den anderen gldubigen Menschen
kommen wird.”?® Solche Ansage, mit der der Apostel Paulus die makedonische Gemeinde
konfrontiert, muss aufgrund der dargestellten Fakten eine gro3e Neuigkeit und eine bis jetzt
nicht verkiindete Botschaft sein.”?” Versuchen wir uns nun diese neue Botschaft niher

anzuschauen.

Das Erste, was man aus der Perspektive der fritheren Ausfiihrungen im Vers 10 als
besonders bezeichnen kann, ist die Verbindung der Termini vidg (Sohn) und ovpovodg
(Himmel), die in der Form der Phrase tov viov adtod €k 1@V ovpavdv (seinen Sohn aus den
Himmeln) zum Ausdruck gebracht wird. Um eine logische und im Text vorgekommene
Reihenfolge zu bewahren, schauen wir uns zuerst den Begriff ovpavog ndher an.
J.-M. Fenasse und J. Guillet beschreiben den Himmel mithilfe der Vorstellung, dass er ein Ort
ist, wo Gott wohnt. Solche Darstellung, wie die beiden feststellen, soll man nicht banal
betrachten. Das Bild der himmlischen Wohnung ist eher eine poetische, tiefe und authentische
., Wirklichkeitsvision unserer Welt oder genauer gesagt des Weltalls, das zur Génze der Macht
Gottes untergeordnet ist und mit dem géttlichen Einblick durchbohrt.“’?® Zur Wohnung Gottes
gehort auch die absolute gottliche Transzendenz und seine totale Konigsherrschaft, darunter die
Herrschaft der Wahrheit, Gnade oder Treue. Von dort her ist das Heil zu erwarten, was in der
Vorstellung des Himmels zum Platz fiir das Symbol der Erlésung gemacht wird.”? Diese
Zusammenfassung der Begriffserklarung ,,Himmel* wird sehr ausfiihrlich durch die Schriften
des Alten Testamentes begriindet.”*° Einige biblische Texte, wie z.B. Dan 7, 1ff. oder 2 Kén 2
1-18 zeigen jedoch eine besondere Relation der Menschen mit dem Himmel (Daniel und Elija).
Alle, die sich in so einem Verhéltnis befinden, werden mit einer géttlichen Botschaft beauftragt,
die sie dann an die anderen Menschen weitergeben miissen, um den Plan Gottes zu
verwirklichen. Im Lukasevangelium finden wir wieder einen anderen Hinweis, der uns sagt,

dass der Engel Gabriel im Himmel vor Gott steht und dort die Aufgabe erhdlt, zum

726 Vgl. A. Oepke, wopovasia, in: TRWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 5, hrsg. v. G. Kittel / G. Friedrich, Stuttgart 2019, 863-
866.

27Vgl. J. Frey, ‘Himmels-Botschaft’. Kerygma und Metaphorizitiit der neutestamentlichen Rede vom ‘Himmel’,
in: JBTh, Bd 10 (2005): Himmel, Géttingen 2006, 217-218.

728 J.-M. Fenasse / J. Guillet, Niebo, in: STB, 538.

729 Ebd., 538-541.

730 Vgl. Ps. 68, 6. 34; Ps 89, 3; Ps 104, 2f; Ps 119, 89f; Dtn 33, 26; Jes 6, 1. 8; Dan 2, 37; Neh 1, 4.

243



Hohenpriester Zacharias und zur Jungfrau Maria zu kommen, um sie in den Plan Gottes
einzuweihen und sie auch daran teilhaben zu lassen. Der Himmel ist in diesem Lichte auch als
der Ort der Entstehung des Heilsplans und der Entscheidung, ihn durch den Engel auf der Erde
kundzutun. Letztendlich muss man im Himmel, nach Dan 7, 13. 27, einen Menschensohn

erwarten, der die Herrschaft Gottes unter den Menschen offenbaren will.

Die Prophezeiung des Propheten Daniel kann man automatisch mit dem zweiten Begriff
vi6g in Verbindung bringen. Die so entstandene Relation, die ihre Glaubwiirdigkeit aus der HI.
Schrift schopft, fiihrt uns zur Uberzeugung, dass der Terminus viog nichts anderes ist, als 6 viog
10D 00D (Sohn Gottes). Dies bestitigt auch die beschriebene Bewegung. Vom Himmel, dem
Ort der gottlichen Wohnung, kommt der Sohn, d.h. einer, der einen Vater in der gottlichen
Sphire hat. Die Verwendung eines solchen Titels bzw. einer solchen Beziehung, wenn wir die
biblische Grundlage nicht beachten wollen, ist in der griechisch-romischen Kultur nichts Neues.
Auf diese Art und Weise benannte man den Kaiser, um thm eine besondere Wiirde und die ihm
zustehende Macht zu iibertragen, die ihre Quelle in Gott hat. M. Bednarz findet die
Bezeichnung ,,Sohn Gottes* in der jlidischen Tradition und leitet sie aus der hebrdischen
Sprache 0°72% 12 ab. Dank dieser exegetischen Arbeit kann man unseren Terminus in Form
eines Katalogs darlegen: die Bezeichnung fiir die Engel’*!, die Bezeichnung fiir das gesamte
ausgewihlte Volk Israel’?, die Bezeichnung fiir die Richter’3, die Bezeichnung fiir die

734 oder die Bezeichnung fiir die frommen Juden’?®. Diese Zusammenstellung ergénzt

Konige
der polnische Theologe durch die Meinung, dass der Ausdruck ,,Sohn Gottes* die Erwéhlung
Gottes zur Ausfithrung einer bestimmten Aufgabe und zugleich auch die aufgrund der dieser

anvertrauten Aufgabe zugrundeliegende gehorsame Zustimmung meint.”3

Die so dargestellte Exegese passt zu den vielen Aussagen Jesu, der wihrend seiner
missionarischen Titigkeit stindig wiederholt und dadurch auch bestdtigt hat, dass seine
Berufung im Willen Gottes verwurzelt ist. Dieses gehorsame Verstindnis der Erfiillung der
gottlichen Aufgabe, bzw. das Verstidndnis seines Daseins, das im Schatten des gottlichen

Willens steht, flihrt Jesus so weit, dass er alle Glaubigen, die im eigenen Leben den Willen

Blvgl. Jjob 1, 6; 2, 1; 38, 7; Ps 29, 1; Dan 3, 25.

32Vgl. Ex4,22; Dtn 14, 1; Hos 2, 1; 11, 1; Jes 1, 2; 30, 1; Jer 3, 22; Weish 18, 13.
73 Vgl. Ps 82, 6.

34Vgl.2 Sam 7, 14; ps 2, 7; 89, 27.

35 Vgl. Sir 4, 10; Weish 2, 18.

736 M. Bednarz, List do Tesaloniczan, 129.

244



Gottes erfiillen seine Geschwister nennt.”®” Gleichzeitig gibt Jesus selber zu, wie dies in Mt 16,
15-17 beschrieben wird, dass der Mensch fahig ist, den Willen Gottes zu erkennen und nach
seinem Plan zu leben. Daran kniipft Paulus an, wenn er iiber seinen Glauben, seine Beziehung
unter den Glaubigen und vor allem iiber Jesus Christus schreibt. Bei all diesen Féllen verwendet

er oft den Ausdruck 6 vidg toD 00D oder 6 vViOg avTOd (sein Sohn).”8

Diese Form in der paulinischen Theologie darf uns aber nicht wundern. Im Brief an die
Philipper zeigt der Apostel, dass der Mensch in seinem Leben auf Christus schauen muss, um
sich von ihm ein Beispiel zu nehmen (vgl. Phil 2, 1-5). Wenn wir aber unser Leben so
ausrichten, dann werden wir nicht nur mit Christus verbunden sein, sondern Gott die Treue
erweisen und ihm unsere Communio mit ihm zeigen.”*® Der Kontakt mit Gott, auf der Ebene
der Gemeinschaft, ist fiir M. Rosik immer ,,mit der Berufung zum Heil*“ verbunden.”® Weiters
schreibt der Bibelforscher: ,,Der Heilsplan beinhaltet nach Paulus drei grundlegende
Bestandteile: Heilsinitiative, Antwort des Menschen und Einbeziehung des Menschen in die
Realisierung der VerheiBungen.“’#! Im Zuge der vor kurzem prisentierten Beschreibung
scheint es auch moglich zu sein, sie aus der Perspektive unserer Perikope umzuschreiben. In
einem solchen Fall konnen wir sagen, dass der Heilsplan folgendermaflen ausschaut:
Offenbarung Christi, Glaube des Menschen und Rettung des Menschen. Der Plan, von dem hier
die Rede ist, ist ohne Zeit und Raum entstanden. Er ist von Anfang an mit der Person Jesu
Christi verbunden. Gott offenbart ihn erst durch seinen Sohn, der ebenso von Anfang an bei
Gott gewesen ist. Beim Abschiedsgebet Jesu, das uns der Evangelist Johannes schildert, bringt
Jesus genau diese Thematik zur Sprache: Jesus ist das Heil der Welt und durch ihn sind die
Menschen zum Glauben an Gott gekommen. Dieser Glaube fiihrt die Gldubigen zur Erkenntnis,
wie Gott ist und was er vorhat. Der Prozess der Erleuchtung kommt nur zu Stande, weil Christus
und Gott eins sind.”*? Um diese Tatsache der christlichen Existenz zu beschreiben, schauen wir

nochmals auf den bereits in diesem Kapitel angesprochenen Philipperbrief.

Phil 2, 6 zeigt Christus, der mit Gott gleichgestellt wird. Die so beschriebene Préexistenz
bzw. die erste Etappe des Daseins Jesu wird durch Paulus mithilfe des Ausdrucks év popofi

Beod (in der Gestalt Gottes) dargestellt. Im Kontext unseres Problems miissen wir den Begriff

37 Vgl. Joh 6, 28, Mt 4, 17; 12, 50.

8 Vgl.Rém 1,3.9; 5, 10; 8, 3. 29. 32; Gal 1, 16.
" Vgl. 1 Kor 1, 9.

740 M. Rosik, Pierwszy list do Koryntian, 111.

741 Ebd.

72 Vgl. Joh 17, 1-26.

245



popon als einen Schliissel bezeichnen, der uns hilft, die Praexistenz Christi besser zu begreifen.
Im Laufe der Zeit haben sich mehrere Exegeten mit dieser theologischen Materie beschiftigt.

Thre Meinungen kann man zusammenfassen und wie unten dargestellt prisentieren:

1. Meinung von J. Behm: Er interpretiert den Begriff popoen durch seine Gleichstellung
mit dem Terminus d0&a (Ehre, Herrlichkeit, Ruhm), der in der LXX vorkommt. Diese
Interpretation spricht der Priexistenz Christi (vgl. Phil 2, 6) jene Ehre zu, die JHWH in
den alttestamentlichen Beschreibungen besitzt (vgl. Ex 16, 10; 24, 16; 33, 22; Lev 9, 6.
23; Ps 56, 6; 107, 6). Das Thema der Ehre bzw. der Herrlichkeit spricht auch Christus
wihrend des letzten Abendmahles an (vgl. Joh 17, 5). Nach dem Verstindnis dieser
Erkldrung muss man die Begriffe popen und 66&a nicht als Synonyme betrachten,
sondern als die aufeinander bezogenen Termini, die auf diese Weise die Fiille ihrer

Ausdruckskraft geben.’#

2. Meinung von J.D.G. Dunn: Er verbindet den Begriff popen mit dem Terminus gik®dv
(Bild, Gestalt, Abbild, Ebenbild). Die so entstandene Relation flihrt zum direkten Bezug
der Phrase év popofj 8eod auf den Bericht der Erschaffung der ersten Menschen (vgl. Ex
1, 26) und der Versuchung im Paradies (vgl. Ex 3, 1-5). Gemil des Vergleiches AT —
NT ist Adam ein Beispiel der Enttduschung. Christus hingegen ist der zweite Adam, der

nicht wollte, die gottliche Existenz als einen Besitz aufzubewahren.’#*

3. Meinung von R. Bultmann: Er bezieht sich in seiner theologischen Erklarung des
Begriffes popen auf die synkretische Haltung der Gnostiker, die seine Uberlegungen in
den diversen mythologischen Vorstellungen und Erzdhlungen gegriindet haben. Der
deutsche Theologe versteht unseren Arbeitsbegriff als eine Art der Daseinsweise, die
eine gewisse Analogie zur Daseinsweise des Dieners darstellt. In diesem Lichte ist also
die Form der Existenz Christi aus Phil 2, 6 keine gottliche Form, sondern eine

Beschreibung der Existenz des Dieners.’+

4. Meinung von E. Schweizer: Er versteht den Terminus popoen als eine Beschreibung
eines Status oder einer Stellung Christi. Die so entstandene Relation zwischen Gott und

Christus beschreibt die Priexistenz Jesu, in der er sich Gott gegeniiber befindet. Durch

73 J. Behm, uoperj, in: THWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 4, 750-760.
744 1.D.G. Dunn, The Theology of Paul the Apostle, Grand Rapids 1998, 281-288.

745 R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, Tiibingen #1961, 194.
246



diesen besonderen Status wurde Christus das gottliche Leben und die Einheit mit Gott
verliehen. Als Jesus sich in diesem Zustand befand, traf er freiwillig die Entscheidung,
die beschriebene Stellung seiner Existenz zu verlassen und die menschliche Natur
anzunehmen. Die Folge dieses Schrittes ist die Offenbarung Christi, die in der Existenz

eines Dieners den Menschen kundgetan worden ist.”4

5. Meinung von T. Nagata: Er ist der Meinung, dass der Begriff popon die gottliche
Inkarnation Christi beschreibt, bei der die Priaexistenz ein wesentlicher Teil ist. Diese
Form der Existenz Jesu Gott gegeniiber schiitzt die Christologie vor der Gefahr der
Entstehung der Theorie, dass der durch Paulus verkiindete Glaube zur mdglichen

Darstellung der polythetischen Religion fiihren kann.”*’

Wie die oben présentierte Zusammenschau zeigt, ist die Beschreibung der Priexistenz
Jesu und somit seine Relation zu Gott ein sehr komplexes Thema, das mit vielen
Erklarungsschwierigkeiten verbunden ist. Aus der Perspektive unserer Arbeit konnen wir aber
alle dargestellten wissenschaftlichen Aussagen als eine gewisse Erginzung betrachten, die zur
Meinung fithren kann, dass Christus, der von Paulus verkiindet worden ist, in der gottlichen
Sphére gelebt und mit Gott sein Leben geteilt hat, bis er auf die Erde gekommen ist, um sich
uns Menschen zu offenbaren.”® Dieser Jesus hat aber sein Werk noch nicht beendet, da er zwar
auferstanden ist, aber noch die Aufgabe zu erfiillen hat, uns aus dem kommenden Zorn zu

entreiflen.

Damit diese rettende Botschaft eine besondere Aussagekraft bekommt und durch die
glaubigen Menschen wahrhaftig angenommen wird, scheint Paulus im Brief eine eigene
Methode zu verwenden. Dies sieht man durch die Verwendung des Verbes tjyeipev (er hat
auferweckt). Auf diese Form greift Paulus in seinen Briefen relativ oft zuriick.”*® F.W. Rocker
sieht in dieser Methode die Betonung des Glaubens an die Auferstehung Jesu von den Toten.”>°
Auch T. Holtz erkennt an dieser Stelle eine besondere Botschaft, die eine Parallele zu Apg 3,

15 und 4, 10 darstellt. Laut diesem Kontrastschema ergibt sich eine Bestédtigung der besonderen

746 B, Schweizer, Erniedrigung und Erhohung bei Jesus und seinen Nachfolgern (AThANT, Bd. 28), Ziirich 21962,
93-98.

47 T. Nagata, A Neglected Literary Feature of the Christ Hymn in Phil 2:6-11 (AJBI, Bd. 9), (1983), 184-229.
8 Vgl. Rom 8,3, 3. 32, Gal 4, 4.

9 Vgl. Rom 4, 24; 6,4.9;7,4;8,11; 10, 9.

750 F W. Rocker, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 68.

247



Stellung Jesu, der von den Menschen getétet, aber von Gott auferweckt worden ist.”*! Warum
gerade die paulinische Phrase so wichtig ist, scheint R. Hoppe zu erkennen, der indirekt allen
Theologen recht gibt, sich mit dem Gedanken der Auferstehung Jesu zu beschiftigen. Er
schreibt: ,,.Die Auferweckung Jesu ist der Ausgangspunkt des eschatologischen Geschehens,
das von Gott herbeigefithrt wird und die Gemeinde von Thessalonich zur endzeitlichen
Heilsgemeinde bestimmt.“’>? Die Intention des Autors ist infolge der Aussage des deutschen
Exegeten die Erweckung der Hoffnung auf die himmlische Gemeinschaft mit Gott, wo auch
Christus ist. All das ist moglich, weil Gott am Werk ist und auch das Subjekt des Handelns an
Jesus ist. Er erweckt seinen Sohn von den Toten und nimmt ihn zu sich, damit er zu seiner
Rechten sitzen und fiir uns Menschen eintreten kann.’?3 Wir sehen hier, dass bei der
Beschreibung der Auferstehung Paulus auch den Menschen meint. Es ist eine logische
Folgerung seines Denkens, da Christus fiir uns Mensch geworden, gestorben und auferstanden
ist. Seine Existenz im Himmel muss mit dieser Darstellung der Aufgabe Jesu zusammenpassen.
Deswegen konnen sich die Glaubigen darauf verlassen, dass Jesus uns nicht vergisst. Das
geschieht, weil Christus in einer neuen Relation zu uns steht. In Rom 1, 4 schreibt der
Heidenapostel iiber Christus als iiber denjenigen, der in der Macht der Auferstehung steht und
deswegen, wie M. Bednarz schreibt, die Moglichkeit hat, ein neues Leben denen zu schenken,

die an ihn glauben.”*

Im Kontext der bis jetzt gefiihrten theologischen Uberlegungen lésst sich eine
interessante Tatsache in der Komposition des weiteren Verlaufes des Verses erkennen, in dem
wir lesen konnen: 'Incodv 1ov pudpevov Nuag €x thg Opyg Thg Epyouévng (Jesus, der uns dem
kommenden Zorn entreifst). Die Ergdnzung der paulinischen Ausfiihrungen ist wirklich Jesu,
der im Text namentlich erwéhnt wird. Man kann sogar feststellen, dass solche Akzentuierung
der Person Jesu eine bewusste Wiederholung ist. Wir wissen doch, dass dieser Sohn, den Gott
von den Toten auferweckt hat, Jesus ist. Paulus aber beschliefit diese Selbstverstindlichkeit
durch den Namen 'Incodv besonders zu akzentuieren. Wir konnen hier annehmen, dass Paulus
gerade diese reale Wirklichkeit besonders am Herzen liegt. Den Grund dafiir kénnen wir in
demselben Vers finden, wo er indirekt feststellt: Jesu ist der Retter! Die Bedeutung dieser
Aussage und somit des Denkens des Autors bestitigt auch Ch. Stettler, der in seinen

wissenschaftlichen Untersuchungen wie folgt schreibt: ,Im Vordergrund steht das

51 T. Holz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 59.
752 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 123.
753 Vgl. R6m 8, 34.

734 M. Bednarz, I-2 list do Tesaloniczan, 130.

248



eschatologische Thema der Aonenwende durch Jesus Christus, der neuen Schépfung, deren
man nicht durch Toragehorsam teilhaftig werden kann — wegen der allgemeinen Siindhaftigkeit
—, sondern nur durch den Glauben an Christus aufgrund seines Siihnetodes [teilhaftig werden

kann].«753

Eine derartige Zusammenstellung der Christologie, der Soteriologie, der Eschatologie,
der Siindhaftigkeit und der jiidischen Tradition er6ffnet ein neues Kapitel der paulinischen
Theologie, die wir bis jetzt nur indirekt besprochen haben. In der Betrachtung des
Verstindnisses des Endgerichts bei Paulus, bei der wir gerade sind, miissen wir uns die
Sinnhaftigkeit der christologischen Versohnung ndher anschauen, die im Begriff
,Rechtfertigungslehre” beinhaltet ist. Wir konnen auch fragen, was den Menschen vor dem

Angesicht Gottes rechtfertigen kann und warum das tiberhaupt notwendig ist?

Diese Terminologie und die damit verbundenen Probleme waren zur Zeit des
Volkerapostels nichts Neues. Sie war auch fiir die Juden und andere heidnische Volker wie
Griechen oder Romer ein Thema, mit dem sie sich auseinandersetzten.”® Aufgrund seiner
Stellung Gott gegeniiber ist zu beachten, dass das Judentum als ein auserwéhltes Volk mit dem
Gedanken der Gerechtigkeit vor Gott besonders gut vertraut sein musste, obwohl das Wort
,Rechtfertigung® nicht zur Sprache kam. Der Sache nach war aber sehr wohl unsere Thematik
unter den Juden priasent und aktuell. Dies kann man zuerst durch die vor kurzem angesprochene
Zuwendung JHWHs zum Volk Israel und dann als Folge durch die besondere Erwéhlung dieses
Volkes durch Gott feststellen. Die Reaktion des Menschen auf solche Giite Gottes setzte die
Treue, Loyalitdt und die Liebe zu diesem Gott voraus. M. Theobald sieht in diesem Kontext die
wesentliche Bedeutung der Tora ,,als Heilsgabe Gottes und Unterscheidungsmerkmal Israels
von den Volkern.“”>7 Diese Stellung der Biicher Genesis, Exodus, Levitikus, Numeri und
Deuteronomium fiihrt direkt zur Entstehung des Rahmens, in dem die Gerechtigkeit als das der

Erwidhlung Gottes geméBe Verhalten gesehen wurde. °® Die weitere Entwicklung der

735 Ch. Stettler, Das Endgericht bei Paulus (WUTN, Bd. 371), Tiibingen 2017, 24.

756 Um ein eventuelles Missverstindnis zu vermeiden, scheint es an dieser Stelle wichtig zu sein, auf die
Rechtfertigung zu achten, die als solches in der Religion eine wesentliche Rolle spielte. Der Rechtfertigunsgedanke
beinhaltet auf diese Art und Weise das Judentum und somit seine Sympathisanten. Zu dieser Gruppe muss man
besonders die im Text erwihnten Griechen und Romer und andere Volker zéhlen, die zu den Proselyten gehorten.
Es ist auch anzunehmen, dass dieses Thema fiir die Hellenisten und Romer von Bedeutung war. Dafiir spricht doch
die Position des Apostels Paulus, der gerade in diesem Milieu besonders aktiv war.

57 M. Theobald, Rechtfertigung: IIl. Friihjudentum, in: LThK, Bd. 8, 884

758 Ebd., 885.

249



Bewertung der Tora im eigenen Leben war die genaue Unterscheidung ihres Charakters, den
man, wie E. Zenger und C. Frevel feststellten, unter zwei Aspekten betrachten soll:
geschichtlich und gesetzlich. Der Doppelcharakter der Tora als Geschichte (Evangelium) und
Gesetz (Lex/Nomos) steht nicht im Gegensatz zueinander, sondern sie erginzen sich
gegenseitig. In der Praxis schaute dieses Miteinander so aus, dass das Gesetz ein Ausdruck der
Rettung bzw. der Befreiung Gottes war, das sich im Laufe der Geschichte ereignete und somit
eng mit der Griindungsgeschichte des Volkes Israel verbunden war.”*® Auf diese Tatsache einer
besonderen Beziehung und deren aktiven Wahrnehmung durch Israel weist auch O. Kaiser hin,
dessen Meinung wir als eine gewisse Zusammenfassung annehmen kénnen. Er schreibt: ,,Der
von Israel geforderte Gehorsam gegen das Gesetz ist nicht die Begriindung, sondern die
Bewihrung seiner Existenz als des Volkes Gottes und die Antwort auf die Liebe, mit der es
Gott zuerst geliebt hat. Er bewirkt auch nicht die Erlosung, sondern er bewegt Gott dazu, Israel
in seiner Barmherzigkeit zu erlosen.“’%° Die vor kurzem beschriebene Relation, die man auch
im Lichte einer Spannung zwischen der Geschichte und dem Gesetz vertiefen kann, ldsst sich

nach E. Zenger grafisch sehr interessant darstellen:

Genesis Exodus Levitikus Numeri Deuteronomium

Geschichte —  Geschichte — Gesetz — Geschichte — Gesetz

\J \J

(Verheiffung) (Gericht ¢» Rettung) (SINAI) (Gericht ¢» Rettung) (Verheiffung)
Gen 1-9 Lev 16f Dtn 30-33
Fundament: Mitte: Perspektive:
Schopfung Versohnung Tod - Leben

Abb. 20: Relation zwischen Geschichte und Gesetz in der Tora

Die Frage, die wir uns bis jetzt noch nicht gestellt haben und die aus der Perspektive
unseres Themas wesentlich ist, ist das Problem der moglichen Verfehlung des
Gemeinschaftsverhiltnisses und dessen Folgen fiir Israel. Im Kontext unserer Uberlegungen

konnen wir die Meinung von T. Hieke interessant finden, der iiber die Siinde als einen Grund

739 E. Zenger / C. Frevel, Heilige Schrift der Juden und der Christen, in: Einleitung in das Alte Testament, 83-86.
760 Q. Kaiser, Der Gott des Alten Testaments. Theologie des AT 1: Grundlegung, Gottingen 993, 351.

250



schreibt, durch den alles, was uns von Gott trennen kann und eine ,,Stérung des heilvollen
Kommunikationsverhiltnisses [ist].“7®! Wir sehen also, dass die Siinde das Angebot Gottes
zerstoren kann, was uns letztendlich von ihm trennt. In solchem Fall ist die Siihne bzw. die
Versohnung gefragt. Die alttestamentlichen Berichte aus der Tora liefern uns hier einen grof3en
Reichtum an Informationen. Laut denen ist JHWH in seinem Urteil frei.”®? Er kann von der
Siinde des Menschen Abstand nehmen’®* oder auch durch die Vergebung dem Siinder einen
neuen Anfang ermdglichen.”® Bei all diesen Betrachtungen der géttlichen Vergebung miissen
wir beachten, dass einige Perikopen im Zuge der Beschreibung der Barmherzigkeit JHWHs
auch tiber die gebliebene Strafe berichten.’®> In 1 Sam 12, 13f wird uns berichtet, dass die
Vergebung der Strafe durch JHWH keine einfache Tatsache ist. Der Verfasser dieses Buches
weist auf keine Selbstverstdndlichkeit hin, dass die Vergebung durch Gott gleichzeitig keine
Erlassung der Strafe bedeutet. Diese Gegebenheit bemerkt auch R. Knierm, indem er die
Vergebung der Siinden in der Kategorie eines nie endenden Prozesses zu erkldren versucht. Fiir
den alttestamentlichen Theologen bedeutet die Vergebung eine dauerhafte Erinnerung an die
Taten der Vergangenheit, die man nicht vergessen kann und die unser Leben stindig begleiten
werden.”® Die Quelle fiir die siindhafte Belastung des menschlichen Lebens und deren Priagung
der menschlichen Existenz ist der Mensch selbst. Das ldsst sich sehr gut durch den Bericht in
Gen 2- 3 erkennen, wo man eine Probe der Erkldrung finden kann, wie die Siinde auf die Erde
gekommen ist und warum sie mit dem Menschsein so verbunden ist. Die Quumran-Funde
liefern uns zusatzlich noch die Informationen, dass sich der Mensch seiner Schwiche bewusst
war und mit dieser Schattenseite der eigenen Existenz leben musste.”®” Im Kontext dieser
Informationen miissen wir S. Stasiak recht geben, wenn er feststellt, dass aufgrund der
menschlichen Schwéche, was in der Anthropologie begriindet ist, der Leib des Menschen unter
dem Einfluss der Siinde steht. Sie schwicht die Schopfung. Die Folge ist somit die

eingeschrinkte Moglichkeit des Menschen, dem Gesetz zu folgen und somit im dauerhaften

761 T, Hieke, Levitikus 1-15 (HThK.AT, Bd. 6,), Freiburg i. Br 2014. 89.
762 Vgl. Gen 8, 211,
763 Vgl. BEx 32, 12. 14.
%4 Vgl. Jer 31, 43; 33, 8; 50, 20.
765 Vgl. Ex 32, 30-35; Num 16, 20-35.
766 Vgl. R. Knierim, Zur Gestaltung der alttestamentlichen Hamartiologie, in: Siinde. Ein unverstindlich
gewordenes Thema (German Edition), hrsg. v. S. Brandt / M.H. Suchocli / W. Welker, Neukirchen-Vluyn 1997,
71-114.
767 Vgl. 1QH 4, 30; 1QS 1, 7f; 1QS 11, 9f.
251



Verhiltnis zu Gott zu stehen. 7%® Die Rolle des Gesetzes wird auf diese Art und Weise aber nicht
gemildert. Im Gegenteil, die Kraft des Gesetztes wird dem Menschen gegeniibergestellt, der ein
neues Instrument braucht, um vor Gott gerecht zu werden. Der neue Zugang zum von Gott
versprochenen und angekiindigten Heil muss alle Aspekte der menschlichen Existenz
ansprechen und beriicksichtigen. Wenn der Mensch aber nicht die Kraft hat, das Angebot Gottes
anzunehmen, scheint es, dass Gott sich nun selber anbieten muss, damit die Schépfung nicht
der Verginglichkeit unterworfen wird, sondern einer Zukunft bei Gott.”®® Deswegen konnen
wir auch in Rom 8§, 21 lesen: ,,Auch die Schopfung soll von der Sklaverei und Verlorenheit

befreit werden zur Freiheit und Herrlichkeit der Kinder Gottes*.

Damit wir uns im spiteren Verlauf der Arbeit eventuelle Fragestellungen ersparen, die
von uns das Wissen fordern werden, warum z.B. fiir Gott der Mensch und seine Rechtfertigung
so wichtig sind, oder welche Probleme der menschlichen Existenz das Verhiltnis des Menschen
zu Gott belasten, lohnt es sich, sich die Meinung von K. Koenen und R. Kiihschelm
anzuschauen. Sie geben in ithrem Kommentar nicht nur die Antworten auf unsere Fragen, die
mit dem Thema unseres Kapitels verbunden sind, sondern schaffen auch einen guten Ubergang
vom Verstindnis des Heilwirkens Gottes im Alten und Neuen Testament. In der folgenden, ein
wenig ldngeren, Ausfithrung der beiden Theologen kdnnen wir lesen: ,,Am eschatologischen
Handeln Gottes zeigt sich der Wille Gottes mit der Welt. Er will das Wohl und Heil dieser Welt.
Diesem Willen Gottes muss das menschliche Handeln entsprechen. Das heif}t: es muss so
geartet sein, dass es auf das Wohl und Heil dieser Welt zielt. Der VerheiBBung, dass die Gebote
in der eschatologischen Heilszeit erfiillt werden, entspricht der Imperativ, sie schon jetzt zu
erfiillen.“”’? Die Bibelforscher fithren noch weiter aus: ,,Der VerheiBung eines weltweiten
Friedensreichs entspricht der Imperativ, schon jetzt weltweit Frieden zu schlieBen. Der
Verheilung, dass Gott gegen Unrecht, Elend und Krankheit angehen wird, entspricht der
Imperativ, schon jetzt gegen Unrecht, Elend und Krankheit anzugehen. Was werden soll, sollte

jetzt schon werden.*7"!

Wir sehen aufgrund der prasentierten wissenschaftlichen Studien, dass die Werke des
Gesetzes kaum haltbar sind und deswegen den Menschen nicht in die Gemeinschaft mit Gott

fiihren kdnnen, so wie Gott es gewollt bzw. verlangt hat. ,,Identity markers* dessen, was Gott

768 Vgl. S. Stasiak, List do Rzymian, 78-89.
769 Vgl. Rém 8, 20.

779 K. Koenen / R. Kiihschelm, Zeitwende, 56.
771 Ebd.

252



wirklich meint, ist die volle Gebotserfiillung. Aufgrund des paulinischen Zugangs und seines
theologischen Verstdndnisses geht der Apostel weiter und stellt den Glauben an Jesus Christus
als das dar, was von nun an zur Rechtfertigung fiihren soll. Dieser Glaube ist in den Augen des
Heidenapostels universal und nicht eingeschrénkt. Deswegen konnen wir in Gal 3, 28-29 lesen:
,,Es gibt nicht mehr Juden und Griechen, nicht mehr Sklaven und Freie, nicht Mann und Frau;
denn ihr alle seid eins in Christus Jesus. Wenn ihr aber zu Christus gehort, dann seid ihr
Abrahams Nachkommen, Erben kraft der VerheiBung®. Die Authebung der Unterschiede, von
denen vor kurzem die Rede war, wurden, wie das F. MufBner feststellte, nicht in der
soziologischen oder kulturellen Absicht des Autors verwendet, sondern, um deutlich zu
machen, dass sie ,jegliche Heilsbedeutung vor Gott verloren [haben].“”’? Das, was jetzt
notwendig ist, ist die volle Gemeinschaft mit Gott, die fiir alle gilt. Das heif3t aber nicht, dass
die ,alte VerheiBung* ihre Funktion verloren hat. Im Gegenteil, Paulus meint etwas ganz
anderes. Etwas, was wir mit den Worten von C. Landmesser beschreiben kénnen: ,,Paulus stellt
bei der Frage nach dem Heil Juden und Heiden tatséchlich vor die grundsétzliche Alternative:
Das Heil kommt entweder durch einen umfassenden Toragehorsam oder eben durch den

Glauben an Christus.*’73

Weiters sagt der Exeget aber: ,,Aufgrund seiner anthropologischen
Einsichten in das Wesen des Menschen, der au3erhalb des Glaubens von der Siinde beherrscht
wird, ist es fiir Paulus eindeutig, dass die Toraobservanz weder fiir Juden noch fiir Heiden zum
Heil beitragen kann.“”’* Obwohl Paulus entschlossen die neue Ordnung der menschlichen
Rechtfertigung proklamiert, verabschiedet er sich nicht von der alten VerheiBung. Er weil3
jedoch, dass der Mensch diese alttestamentliche Verheilung nie erfiillen wird. Deswegen bietet
er jedem einen Weg mit Christus an. Dieser Weg, wie das D. Wenham beschreibt, filihrt in die
Gemeinschaft im Sinne des Bundes, schenkt sowohl das Vertrauen auf Jesus und seinen

rettenden Tod als auch das neue Leben des Gottesvolkes. Letztendlich schenkt der Weg mit

Christus ein aktives Empfangen der Gabe, durch die man vor Gott gerecht gemacht wird.””

Die prisentierte Meinung des Bibelforschers zeigt, wie die Rechtfertigung der Ehre
Gottes als eine auf den Menschen zuriickgekommene Gnade wirkt. Dies geschieht in allen

Aspekten des Lebens. Deswegen ist der Mensch ein Teil des Geschehens, das sich stdndig durch

772 F. Mussner, Der Galaterbrief, 264.

773 C. Landmesser, Umstrittener Paulus. Die gegenwiirtige Diskussion um die paulinische Theologie, in: ZThK,
Bd. 105, (2008), 400.

774 Ebd.

5 Vgl. D. Wenham, Tom Wright, Justification: God’s Plan und Paul’s Vision. A review article, in: EvQ, Bd. 92,
(2010), 264f.

253



den Glauben aktualisiert und zur Gerechtigkeit Gottes fiihrt. H. Schlier hat also recht, wenn er
feststellt, dass die Rechtfertigung durch den Glauben die Gerechtigkeit Gottes empfangen lésst
und den Menschen zu Teilnehmern der gottlichen Gerechtigkeit erhoht.”’® Diese These ldsst
sich auch durch die Berichte aus 1 Kor 10, 31 und Rom 11, 36 bestédtigen. Wenn wir im Zuge
unseres Uberlegens die beiden Perikopen und die Rechtfertigungslehre des Apostels Paulus
noch miteinander verbinden, dann kdnnen wir eine theologische Beschreibung Gottes erhalten,
laut der der Schopfer in seiner Schopfung gegenwirtig sein will, um sie aktiv und passiv
zugleich zur Vollendung zu fiihren. In der Praxis hat die Initiative Gottes so ausgeschaut, dass
er ohne den Anteil der Menschen die Rechtfertigung realisiert hat, was ein Beispiel der aktiven
Handlung der Schopfung ist. Auf der anderen Seite steht Christus, der aufgrund der Liebe und
der Barmherzigkeit Gottes den gottlichen Plan umsetzt und somit die passive Handlung Gottes
beschreibt. Hier konnen wir nach R. Penna sagen, dass die Rechtfertigung wie der Kauf eines
Sklaven geschah, der ohne frithere Bezahlung seine Freiheit erhdlt.””” Der, der diesen Kauf
veranlasste, war Gott selbst aufgrund seiner Treue zu seinem Volk, doch der Kauf verlief durch
seinen Sohn, der in seinem Tod und seiner Auferstehung dem Menschen das Tor zum Heil
eroffnete. Die Antwort des Menschen darauf soll sich im Glauben verwirklichen, den man nach
S. Stasiak nicht einem historischen Akt unterordnen soll, sondern in der Gegenwart hier und
jetzt, in der konkreten Situation des Menschen, der an seinen Gott glaubt sehen soll. Durch den
Glauben also wird jeder Glaubende trotz der Siinde an der Gerechtigkeit Gottes Anteil haben.””®
Als Beispiel kann fiir uns, so wie fiir die damaligen Menschen, die Person von Abraham dienen,
der aufgrund des Glaubens und nicht der Werke zur Gerechtigkeit gelangte, die ihm auch
angerechnet wurde. Wie Abraham auch zeigte, fiihrte sein Glaube auch zur Vergebung der

Siinden und zum Lobpreis Gottes, der die Siinden vergibt und ein neues Leben schenkt.”””

Wenn wir beim Beispiel Abrahams bleiben und uns nochmals in die exegetische Arbeit
von S. Stasiak vertiefen, dann erkennen wir den langen Prozess der Rechtfertigung an Abraham.
Mithilfe der indirekt erwdhnten Perikope ROm 4, 2-7 ldsst sich folgende Simulation

présentieren:

776 Vgl. H. Schlier, La lettera ai Romani. Testo greco, traduzione e commento, Brescia 1982, 192.
77 Vgl. R. Penna, La Chiesa come corpo di Cristo secondo s. Paolo: metafora sociale-comunitaria o individuale-
cristologica?, in: Lat Lateranum, Bd. 68 (2022), 252-253.
"8 Vgl. S. Stasiak, List do Rzymian, 703-705.
9 Vgl. Rém 4, 2-7.
254



A. Vorsichtige Behauptung: Abraham wurde aufgrund der Werke gerechtfertigt (V. 2).

B These: Abraham glaubte und dies wurde ihm fiir die Gerechtigkeit angerechnet
T (V.3).
Begriindung: Dem Glaubenden an den, der rechtfertigt, wird der Glaube fiir die

Gerechtigkeit angerechnet (V. 5.).

Schlussfolgerung: Gott rechtfertigt den Menschen unabhéngig von den Werken
(VV. 6-7).

Abb. 21: Prozess der Rechtfertigung an Abraham aus der Sicht von Rom 4, 2-7

Wir sehen durch die Zusammenstellung, wie Abraham fiir uns ein Beispiel sein kann:
So wie sein Glaube ihm half, die Rechtfertigung zu erlangen, so wird auch den anderen
Menschen ihr Glaube beim Erlangen ihrer Rechtfertigung helfen. All das ist durch den Glauben
an Christus moglich.”® Das beschreibt auch Paulus sehr genau in seinen zwei Briefen, deren
Fragmente als Basisformulierung gelten, fiir das Verstdndnis des Denkens des Apostels und
somit seiner Stellung zum Glauben. Die beiden Texte wollen wir nun darstellen, damit man
nochmals mit den bis jetzt gewonnenen Informationen auf die Theologie des Paulus schauen

kann:
Gal 2, 16:

Weil wir aber erkannt haben, dass der Mensch nicht durch Werke des Gesetzes gerecht wird,
sondern durch den Glauben an Jesus Christus, sind auch wir dazu gekommen, an Christus
Jesus zu glauben, damit wir gerecht werden durch den Glauben an Christus, und nicht durch

Werke des Gesetzes, denn durch Werke des Gesetzes wird niemand gerecht.

Roém 3, 28:

Denn wir sind der Uberzeugung, dass der Mensch gerecht wird durch Glauben, unabhingig

von Werken des Gesetzes.

80 S, Stasiak, List do Rzymian, 706.
255



Bevor wir aber nach unseren langen theologischen Ausfithrungen {iiber die
Rechtfertigungslehre zur Exegese des Abschlusses des Verses 10 zuriickkommen, versuchen
wir noch alle die bis jetzt priasentierten Informationen zusammenzufassen. Dieser schematische
Uberblick soll uns helfen, schneller und einfacher auch feststellen zu kénnen, dass Paulus den
Empfingern des Briefes an die Thessalonicher seine Kontinuitit der alttestamentlichen
Verheiflung anbietet und deutlich macht, dass seine Lehre im Willen Gottes begriindet ist.
Dieser Wille zeigt sich durch Gottes Handeln und nicht durch das Gesetz. Daraus muss man
den Schluss ziehen, dass der Glaube an Jesus Christus und nicht das Gesetz zum Heil fithren
kann.”®! Damit diese neutestamentliche Intention noch deutlicher erkennbar wird, haben wir die
graphische Darstellung von R. Rendtorff fiir die Zwecke des Apostels und seiner Lehre

adaptiert und sie aus der Perspektive der neutestamentlichen Botschaft umgeschrieben:

Tod und Auferstehung (Auferstehung und)
Geburt Jesu
Jesu Himmelfahrt Jesu
Glaube - Glaube - Glaube
(RETTUNG AM KREUZ
(Verheiffung) (Verheiffung)
UND DURCH AUFERSTEHUNG)
Vgl Mt 1, 1-17; 1, 18-25 Mt: 26, 1- 28, 20 Vgl. Mt: 28, 16-20
Vgl. Mk 1, 1-3 Mk: 14, 1- 16, 20 Mk: 16,9 - 20
Lk: 2, 1-20 Lk:22,1-24,53 Lk: 24,36 - 53
Vgl. Joh 1, 1-9 Joh: 18, 1- 19, 42 Joh: ---
Fundament: Mitte: Perspektive:
Schopfung (Verheiffung) Versohnung (Sinai) Tod — Leben (Verheifsung)
Gen 1-9 Lev 16f Dtn 30-33

Abb. 22: Neutestamentliche Erginzung des Modells der Relation zwischen Geschichte und Gesetz in der Tora nach dem
dt. Theologen R. Rendtorff’*’

81 Vgl. K. Dorn, Paulus. Geschichte — Uberlieferung — Glaube, Brill 2019, 67-73.
82 Vgl. R. Rendtorff, Der Pentateuch als Griindungsmythos bzw. ,, Griindungsurkunde Israels , in: Einleitung in
das Alte Testament, 84-86.

256



Wir sehen, dass die HeilsverheiBung, die die Tora beinhaltet, durch Christus eine neue
Perspektive erhilt. Das obige Schema zeigt eine nicht verdanderte Grundidee, die aufgrund der
Schwiche des Menschen eine neue Form und Methode der Verkiindigung erhilt. Zu betonen
ist auch eine mogliche Wahrnehmung der anderen theologischen Aussage,’®* doch der Inhalt

bleibt gleich — die Rettung des Menschen.

Die neue Sichtweise, die ihr Ziel in der soteriologischen Rettung hat, ist, wie bereits
gezeigt, in der Person Jesu verwurzelt. Aufgrund der besonderen Stellung Christi und seiner
Offenbarung, durch die der Mensch die Moglichkeit bekommt, einen Vorgeschmack der
kommenden Gemeinschaft mit Gott zu genieBBen, wirkt Jesus Christus als ein neues Angebot
Gottes. Es ist zugleich ein Angebot der Versohnung, die die Umkehr proklamiert, damit jeder
sich von der eigenen Schuld befreien und in der Freiheit der Kinder Gottes leben kann. Auf
diese soteriologische Botschaft des Glaubens muss man auch aus dem Blickfeld der
Heilsherrschaft Gottes schauen. Er ist derjenige, der durch Jesus Christus, wie das Paulus im 8.
Kapitel des Romerbriefes festgestellt hat, ein ganz neues Leben im Geist Christi und in der
Hoffnung auf die Erlosung und somit auch die Stirkung der jetzigen Existenz anbietet (vgl.
Rom 8, 1-39). Von dieser religiosen Realitédt sprechen G. Fischer und K. Backhaus, die der
Meinung sind, dass das, was Paulus verkiindet, bereits von den Jiingern Jesu erlebt wurde.
Damit legen sie das Zeugnis fiir die Worte des Autors ab. Im Kommentar der beiden Exegeten
konnen wir dazu lesen: ,,Schuld als menschliche Daseinsstruktur und Dauermoglichkeit sowie
die Gnadeninitiative des treuen Gottes gegen alle Untreue seines Volkes sind zentrale Themen
der Botschaft und Grundhaltung Jesu, und gerade vor diesem Hintergrund haben seine
Anhdnger den durch Jesu Nidhe geschenkten Freiheitsraum in Form versohnten Lebens
erfahren.“’8* Als Ergdnzung konnen wir noch P. Deselaers und R. Vorholt zitieren, die im Tod
und in der Auferstehung Jesu sowohl die Messianitit Jesu, als auch den Grund aller Hoffnung
sehen: ,,[Paulus hebt] die durch Gottes Auferweckungshandeln begriindete Messianitét Jesu
hervor, um von hier aus zu begriinden, dass es die leibhaftige Auferweckung Jesu ist, die der

Grund aller christlichen Hoffnung ist.*"83

83 Hiermit gemeint sind vor allem die allgemeinen theologischen Wahrheiten, die man im AT findet: die
Bedeutung des Gesetzes, die Position Gottes gegeniiber seiner Offenbarung oder die Bereitschaft Gottes, seine
Liebe zu seiner Schopfung zu zeigen.

84 G. Fischer / K. Backhaus, Siihne und Verséhnung. Perspektive des Alten und Neuen Bundes (NEB, Bd. 7),
Wiirzburg 2000, 74.

85 P, Deselaers / R. Vorholt, Tod und Auferstehung (NEB-NT-Themen, Bd. 13), Wiirzburg 2000, 97.

257



Die Hoffnung auf die Rettung des Menschen, die bereits seine Jiinger erfahren konnten,
ist die Rettung vor dem kommenden Zorn Gottes. Deswegen lesen wir in unserer Perikope: tov
povopevov NUag &k g 0pyic The Epyouévng (der uns aus dem kommenden Zorn [Gericht]
entreifst). So eine inhaltliche Konstruktion des Verses kann uns aufgrund unserer bis jetzt
gefiihrten Exegese nicht wundern. An dieser Stelle scheint es aber noch wichtig zu sein, die
gegenseitige Relation zwischen der Rechtfertigungslehre des Apostels und dem Gedanken des
Endgerichts bei Paulus miteinander zu verbinden. Auf diesem Weg wird uns vorerst die
Meinung von 1. Bendik wichtig begleiten. Die Theologin weist in ihren Uberlegungen auf die
Gerechtigkeit Gottes hin, der dem Unschuldigen zur Seite steht und ihn zu seinem Recht
verhelfen will. In diesem Sinne geht es um die Rettung vor dem ungerechten Gericht bzw. dem
Zorn Gottes, damit die Gerechtigkeit des Richters dem Glaubenden in der zuteilwerdenden
Gnadengabe recht zuteil wird.”®¢ In diesem Kontext wurde die These von P. Stuhlmacher richtig
gestellt, dass es bei der paulinischen Rechtfertigungslehre ,,um einen endzeitlichen Gerichtsakt*
geht, der seinen ,.entscheidenden Ort im Endgericht [hat].“”®” Deswegen miissen wir der
Polemik widersprechen, wenn das Handeln Gottes durch Christus im Hinblick auf die jlidische
Tradition als ungerecht bzw. nicht gottestreu dargestellt wird. Gott trifft eine Entscheidung mit
der Kraft seiner unendlichen Souverénitét, geméf derer der Sohn Gottes die Gerechtigkeit den
Gottlosen schenkt, damit die auch gerechtfertigt und vor dem Zorn Gottes geschiitzt werden.
Die logische Folge dieses gottlichen Aktes der Gnade scheint die Ergénzung der paulinischen
Lehre durch die Feststellung zu sein, dass die Rechtfertigung nicht nur mit der
Wiederherstellung des Gemeinschaftsverhdltnisses Gott — Sohn zu tun hat, sondern auch mit

der Soteriologie, auf die unsere Perikope eben eindeutig hinweist.

Das Problem, das noch offen bleibt, ist die Losung der Frage: wie ist es moglich, an der
ewigen Gottesherrschaft Anteil zu erhalten, obwohl jemand gottlos lebt? Die logische
Reihenfolge der exegetischen Untersuchungen ist der Aufbau so eines Volkes, in dem jeder ein
Glied der Gottesherrschaft sein kann, was auch letztendlich durch die Gnade zu Stande kommen
kann. G.L. Miiller stellt sogar fest: ,,In dem Gott, der Vater, den Geist seines Sohnes in unser
Herz gesandt hat, haben wir in der Gnade teil an der Sohnesrelation Jesu Christi zum Vater

[...]1.“78 Weiters schreibt er noch: ,,Das innerste Wesen der Gnade ist die Liebe, [durch die

86 Vgl. 1. Bendik, Paulus in neuer Sicht? Eine kritische Einfiihrung in die ,, New Perspective on Paul““ (Judentum
und Christentum, Bd. 18), Stuttgart 2010, 179f.

787 p. Stuhlmacher, Biblische Theologie und Evangelium, 25.

88 G.L. Miiller, Katholische Dogmatik, 770.

258



Gott] sich an die Menschen verschenkt [...].“7%° Die Gnade, von der der Dogmatiker spricht,
ist Hilfe und Rettung vor dem Zorn Gottes. Diese Rettung und Hilfe geschehen aber aufgrund
der Rechtfertigung, die Paulus indirekt zum Beginn des Briefes den Thessalonichern verkiinden

will.

Im Lichte der paulinischen Lehre schauen wir nun auf den Zorn, dem der Apostel
mithilfe seiner Verkiindigung den Menschen entreilen will. Der Begriff opyr, den man als
Zorn, Strafe oder Strafgericht ibersetzen kann, funktioniert so gut wie in jeder Religion. Das,
was der Mensch dagegen machen kann, ist der Versuch auf eine Art und Weise, meistens durch
ein Opfer, diesem Zorn zuvorzukommen. Die Thematik des Zornes ist auch im AT reichlich
ausgelegt. Nach Meinung von O. Grether und J. Fichtner gehen alle alttestamentlichen
Ausdriicke, die den Zorn in einer Form beschreiben, auf den Terminus % zuriick, der sich vom
Verb ni¥ (ziirnen) ableitet. Insgesamt finden wir laut dem Wissenschaftler etwa 210-mal die
Zorntermini, davon ca. 170-mal in Bezug auf Gott, und 40-mal auf den menschlichen Zorn.”°
Unsere Studien zeigen, dass flir unseren Gebrauch der gottliche Zorn von Bedeutung ist.
Deswegen miissen wir bei unserer exegetischen Arbeit auf die Objekte und die Motive des
Zornes Gottes schauen, die J. Fichtner als Gegenstand seiner wissenschaftlichen Tatigkeit sehr
ausfiihrlich bearbeitet hat. Fiir ihn ist jede Vorstellung vom Zorn Gottes eine Beschreibung des
personifizierten Willens JHWHSs, was seinen Grund in der anthropologischen Form des Redens
vom Zorn hat. Eine andere Situation ist mit der Verkiindigung vom Zorn Gottes verbunden. In
dieser Darstellung handelt es sich um einen ,,Lebensvorgang in Gott selbst, einen ,Affekt
Gottes™. Wenn sich dieser ,,Affekt” auf das Sein bezieht, das auller Gott ist, wird sich die
Reaktion Gottes auf dieses Sein richten und nicht an das Sein Gottes, das vollig souverdn und
unantastbar in seiner GroBe bleibt. Bei der Vertiefung des Zornes Gottes ist noch zu beachten,
dass nicht jede Art des gottlichen Verhaltens mit einem richterlichen Akt des sich auBerhalb
des Sein Gottes befindenden Seins verbunden ist. J. Fichtner bringt als Beispiel an dieser Stelle
zahlreiche Bibelstellen, in denen die Begriffe ,,Zorn“ und ,,Gericht* miteinander verbunden
sind. Zu nennen sind die Perikopen: Ez 5, 15; Mi 7, 9 oder Ps 7, 7. Die Form eines richterlichen
Zornes, die wir jetzt angesprochen haben, richtet sich nach dem Exegeten in erster Liste gegen
Israel. Dieser Fall ist besonders erkennbar in allen Quellen des Pentateuchs, wo sich der Zorn
Gottes gegen das auserwihlte Volk richtet, nachdem dieses gegen JHWHs Heilswillen handelt

und sich den fremden Goéttern zuwendet. Diese Tatsache ist insofern grundlegend, da sie sich

789 Ebd.
790 Q. Grether / J. Fichtner, dpysj: B. Der Zorn des Menschen und der Zorn Gottes im AT, in: ThWNT (Sd.-Ausg.),
Bd. 5, 392.

259



auf die Grundlage des Bundesverhéiltnisses bezieht und somit auf die ,,heilige Liebe, die in ihm

[Gott] den Zorn erweckt.*”!

Die Verbindung des Begriffes ,,Zorn“ mit dem alttestamentlichen Rechtsgedanken, der
im AT durch drei Termini p7y (91-mal) 77y (134-mal) oder 7y (6-mal) vertreten ist, griindet
ihre Aussagekraft in der Beziehung des Verhéltnisses Gott — Mensch. Wir konnen in diesem
Lichte nach G. Quell auch sagen, dass der Mensch in seinem Leben das Gottesrecht anerkennen
soll, ,,welches das Leben im kleinen und groBen Umfang ordnet und an dem sich die Hoffnung
aufrichtet.“’°? Eine derartige Ausrichtung des Zornes Gottes ist als eine logische Folgerung in
Kategorien des eschatologischen Gedankens zu ordnen. Das Heil des Menschen ist das Ziel
Gottes und jeder Versuch der Ablehnung dieses Aktes der gottlichen Liebe wird im gerechten
Zorn Gottes ihren Hohepunkt erreichen. Jes 13; 34; Ez 7; Joel; Am 5, 18ff; Zef 1f; Mal 3
sprechen in diesem Kontext iiber den ,,Tag Jahwes*. An diesem Tag wird Gott selber kommen
und das Gericht iiber alle Menschen und Voélker halten. Wer an diesem Tag in der Beziehung

zu Gott stehen wird, wird das Heil erlangen.”?

Es scheint, dass Paulus genau in diesem Licht den Begriff opyn versteht, der in den
diversen Bibelausgaben entweder als Zorn oder als Gericht in 1 Thess 1, 10 steht. Dafiir spricht
auch die hiufige Verwendung unseres Terminus durch Paulus, dessen er sich in einem
eschatologischen Kontext 12-mal von den insgesamt 24 neutestamentlichen Stellen bedient.
Dem Apostel geht es also um die Betonung des Dienstes und der Hoffnung der Gldubigen, die
jeden vor dem Verlust der Heilsgnade bewahren, die wie bereits 6fters gesagt wurde, die volle

Gemeinschaft mit Gott ermdglicht.”*

Im Rettungsprozess des Menschen ist die Person Christi notwendig. Durch den Glauben
an ihn kann der Glaubige das erreichen, was Gott von ihm erwartet und fiir ihn will. Diese Rolle
Jesu driickt noch zusétzlich das Verb pOopan (retten, erretten, befreien, bewahren) aus, das fiir
M. Bednarz auch das Synonym des Wortes c®lw (erldsen) ist, welches sich aber auf die
Errettung vor dem Bosen bezieht.””> Der Theologe bemerkt dabei, dass es in unserem Fall um

die eschatologische Rettung geht, die aufgrund der Form des Partizips von pbopat den Akt der

1 ]. Fichtner, dpysj. 2. Die Objekte des Zornes Gottes; 4. Die Motive des gottlichen Zornes, in: ThWNT (Sd.-
Ausg.), Bd. 5, 397-398 u. 402-404.
2 G. Quell, dixn, dixkaiog, dikarocdvy, dikordw, Sikatiwue, dixoiworg, dikaiokpioia. Der Rechtsgedanke im AT,
in: TRWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 2, 176-178.
793 Vgl. M. Reiser, Gericht Gottes: II. Biblisch-theologisch, in: LThK, Bd. 4, 515.
94 Vgl. E. Reinmuth, Der erste Brief an die Thessalonicher, 112.
5 Vgl. Rém 7, 24; 15, 3; 2 Kor 1, 10; Gal 1, 4.
260



Erlosung beschreibt. Weiters fiihrt er noch die gegenseitige Relation der beiden Verben hinzu.
Durch die bekommen wir das Bild der Erlosung, die zwar bereits begonnen hat, aber noch nicht
abgeschlossen ist.””° Die Begriindung dieser These konnen wir in den Worten des Apostels
suchen, der gleich nach der Beschreibung der Beziehung Gott Vater — Gott Sohn, die Phrase
verwendet, dv #{yelpev éx [tdv] vexpdv (den er von den Toten auferweckt hat). Uber diese
Handlung Gottes an Jesus schreibt F.W. Rocker, der in seinem Kommentar Folgendes feststellt:
,Implizit ist damit vorausgesetzt, dass mit der Auferweckung von den Toten die Einsetzung
Jesu zur Rechten Gottes erfolgt ist.“”°” Die Platzierung Jesu an die Seite Gottes schloss aber
nicht den Prozess des Heilwirkens Gottes ab. Dieses wird erst durch die Parusie beendet,
wodurch es zum endgiiltigen Abschlusspunkt des Ziels des vor kurzem erwihlten Heilswirkens
kommt.”® Diese soteriologische, eschatologische und christologische Tatsache griindet ihre
Wirkung in der Person Jesu, der selber das Weltgericht und seine Funktion dabei in Mt 25, 31-
46 prophezeit hat. Die Parusie ist in diesem Licht eng mit dem Gericht Gottes verbunden und
somit mit der Hoffnung, dass der Mensch die volle Gemeinschaft mit Gott, das ewige Leben,
erlangen kann. Dieser Zustand wird aber fiir Paulus mit Christus begonnen.”® Das ist der

Grund, warum der Apostel Christus verkiindet und alle motiviert, an ihn zu glauben.

Als Abschluss unserer wissenschaftlichen Untersuchungen des 10. Verses versuchen
wir mithilfe von C. Stettler nochmals auf unseren Text zuriickzuschauen, der sehr stark mit dem
fritheren Vers 9 verbunden ist. Diese kleine Reflektion iiber unsere Arbeit soll noch mehr
Uberblick iiber den apulischen Inhalt der exegetisch bearbeiteten Perikope schaffen und die

Ausfiihrungen iiber den Begriff ,,Zorn“ bzw. ,,Gericht* nochmals zusammenfassen.?%

Patiens/Experiens: MELS, DUES

(der Tag des) kommenden Zorns (gleichzeitig mit der Wiederkunft
Christi)

796 M. Bednarz, I-2 List do Tesaloniczan, 131.

7 F.W. Rocker, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 68.
8 G. Strzelezyk, Traktat o Jezusie Chrystusie, 435.

79 Vgl. Mt 13, 24-30. 26-43.

800 Ch. Stettler, Das Endgericht bei Paulus, 316.

261



1. Zorngericht

Akt:
2. Rettung

Expertum: positiv: gerettet werden

negativ.: (das Zorngericht erfahren)

positiv: Bekehrung von den Gotzen, dem lebendigen und wahren Gott
Standard: zu dienen

negativ: (den Gotzen dienen)
Instrument: Jesu

Tab. 4: Begriff des Zornes bzw. des Gerichts Gottes aus der paulinischen Perspektive

3.2.1.3 Zusammenfassung

Die Perikope 1 Thess 1, 2-10 gehort zu den literarischen Formen, die man als Praskript
bezeichnet. In ihm verwendet Paulus, im Gegensatz zu den damals bekannten Regeln der
Epistographie keine lapidaren Formen, sondern beschreibt sehr kurz das Briefthema, das im
weiteren Verlauf des Textes sukzessiv vertieft wird. Der Gegenstand des paulinischen
Schreibens ist die Dankbarkeit an die Gemeinde in Thessalonich. Seine Dankbarkeit zeigt der
Apostel auf eine besondere Art, indem er zwar dankt, aber dies in der Form des Gebetes tut.
Dadurch wird die Beziehung zwischen ihm und Gott hervorgehoben, der fiir den Briefverfasser
Herr und Vater jeder Gemeinde ist. Das Gebet schafft auch noch eine weitere Verbindung. Sie
findet ihr Ziel unter den Thessalonichern, die miteinander aufgrund dieses Gebets mit dem

Herrn verbunden sind.

Der Apostel gibt bei seinen Ausfiihrungen auch zu, dass er sich unabldssig an die
Thessalonicher erinnert. Seine Erinnerung ist zuerst in Gott begriindet, der das ganze Leben des
Menschen leitet und ihm auch die Kraft verleiht, im Alltag so zu leben, wie er das von jedem
verlangt. Ein solches Bild der ekklesiologischen Gemeinde bewahrt Paulus auf, und deswegen
schreibt er tiber die Werke der Thessalonicher. Sie sind ein sichtbares Zeichen, wie der Glaube
an Gott angenommen und weitergelebt wird. All das wird durch den Autor in einem

erkennbaren und dreifach dargestellten Verhalten zusammengefasst, das den Namen ,, Triade*
262



erhilt. Sie beschreibt einen Weg der Glaubigen, die in Glaube, Liebe und Hoffnung leben
sollen. Die Exegeten sehen jedoch im Brief eine zweite Triade: Miihe — Liebe — Geduld. Beide
Konstruktionen sind sehr eng miteinander verbunden. Zuerst geht es um den Glauben, also um
ein Vertrauen, Hineinwachsen und Bemiihen, das dem Menschen ermoglicht, die Gemeinschaft
mit Gott zu genieen und in dieser Haltung zu bleiben. Ein gldubiger Mensch lebt in der
allumfassenden Liebe, die zugleich auch die Glaubenswirklichkeit des Christentums anzeigt.
Der so lebende Mensch empfindet Hoffnung bzw. Geduld so, dass die christliche Lebensmiihe
tatsdchlich kraftvoll ist und eine neue Perspektive erdffnet. Besonders ist dabei zu beachten,
dass ein Christ mit der Hoffnung auf die volle Gemeinschaft mit Gott leben sollte, die durch
die Wiederkunft Christi geschehen wird. Man kann mit diesen paulinischen Gedanken eine

schone Beschreibung der Beziehung zwischen Gott und Christus und den Glaubigen darstellen.

Diese Relation erhélt einen besonderen Charakter aufgrund der Erwédhlung Gottes. Es
scheint, dass der Briefverfasser an diesen Gedanken ankniipft, wenn er in seinem Schreiben die
Thessalonicher als Briider bezeichnet. Dabei ist aber nicht nur ein religidoser Bezug zu sehen,
sondern auch eine Form der Beschreibung einer neuen Gemeinschaft untereinander und mit
Christus. Durch ihn wird den Menschen der Heilsplan Gottes offenbart. In diesem Lichte haben
wir mit einem Heilsgeschehen zu tun, in dem Gott als unser Schopfer eine neue Beziehung
stiftet. Diese Beziehung setzt die Gottesherrschaft voraus. Als Antwort darauf soll der Mensch
seine eigene Berufung erkennen und im Leben aus dem Glauben verwirklichen. Der so
formulierte Gedanke beinhaltet eine eschatologische und christologische Idee, in der die
Zugehorigkeit Gottes eine neue Ordnung filir die Menschheit bereitet. Konkret heifit das die
Beseitigung der Unterschiede zwischen dem Gottesvolk (Israel) und den Heidenchristen.
Dieses paulinische Verstindnis schafft ein neues Volk, das neue Israel. Alle, die zu diesem
Volk gehoren, werden an der Kraft des Kreuzes partizipieren. Sie soll jedem eine Sichtweise
geben, durch die die Wiederherstellung der Gemeinschaft mit Gott, d.h. das Leben in Fiille

ermoglicht wird.

Die Uberzeugung des Apostels ist in der Verkiindigung der Frohbotschaft begriindet,
was von ihm als Folge der gottlichen Erwédhlung angesehen wird. Er weill doch, dass das
Evangelium, d.h. die Erzdhlung vom in sich Jesus Christus offenbarenden Gott und der
Reaktion des Menschen auf das Wirken dieses Jesus eine Kraft ist. Sie motiviert den Menschen,
an Gott zu glauben und diesen Glauben auch weiter zu verkiinden. Fiir den Apostel ist diese
Tatsache eine Beschreibung, wie Gott in der menschlichen Geschichte interveniert und hier und
jetzt zeigt, wie fiir ihn als Schopfer seine Schopfung wichtig ist. Der Volkerapostel will daher,

dass jeder durch sein Leben Gott verkiindet und zwar in der Form der Lebensaufgabe. In diesen
263



paulinischen Ansichten ldsst sich eine urchristliche Tradition erkennen, die der Autor
iibernommen hat und theologisch zuspitzt. Dies sieht man auch in der Benutzung des bereits
angesprochenen Begriffes ,,Evangelium®. Es ist jemandem zugeschrieben, aber es ist auch
zugleich die Betonung der gottlichen Berufung, missionarisch titig zu sein. Damit diese
Tétigkeit auch gut gelingen kann, geschieht sie in Thessalonich nicht nur im Wort, sondern
auch in der Kraft des Hl. Geistes. Dieser Geist, der mit der gottlichen Sphire verbunden ist,
lasst den Menschen den Willen des Schopfers erkennen und ihn auch danach handeln. Der
Glaubige ist also derjenige, der die Botschaft des Evangeliums annimmt und auch der gesamten
Menschheit weitergibt. Dies ist moglich, weil die Verkiindigung in der Kraft und im HI. Geist

zu Stande kommt. Die Thessalonicher sind ein Beispiel dafiir.

Das Beispiel der Thessalonicher wird besonders durch den Begriff ,,Nachahmer*
hervorgehoben. Selbstverstéindlich sind an dieser Stelle Paulus und seine Missionsbegleiter
gemeint, die den Mitgliedern der makedonischen Gemeinde den Weg des Glaubens gezeigt und
vorgelebt haben. Letztendlich ist aber Jesus Christus die wahre Quelle zum Nachahmen, der
auch der Ursprung des christlichen Lebens ist. Fiir den Apostel ist solches Handeln der
Menschen mafgeblich, damit es in der Welt zur Entstehung des Gottesvolkes kommen kann.
In ithm soll vor allem ein Verhalten sichtbar werden, durch das das Beispiel Jesu
wiederzuerkennen ist. Gemeint ist an dieser Stelle besonders der Umgang mit dem Leid, das in
Thessalonich im Alltag fiir die Glaubigen eine gewisse Form erhilt und eine Rolle spielt. Das
Ausharren in diesem Zustand und die Treue zu Gott fithren direkt zur Bildung einer neuen
Identitét bzw. der neuen Schopfung, an deren Spitze Gott als der Beschiitzer und der Verleiher
jeder notwendigen Kraft und Gnade steht. Mit all dem wird der Glaubige auch erkennen, dass
das Nachahmen zur Freude aufgrund der Communio mit Gott fithrt und auf die Erlosung
hinweist. Ein zweiter durch Paulus angesprochener Aspekt ist die Annahme des Wortes, das
Christus zuerst verkiindet hat und dessen Ausgangspunkt Gott selber gewesen ist. Dieses Wort
ist durch Paulus und seine Begleiter nach Thessalonich gekommen. Diesen Weg gehen nun die
Thessalonicher selber und sind dadurch an der Verkiindigung des Heils beteiligt, wodurch der
Glaube wichst. Damit der Mensch auch weil3, dass er mit diesen Aufgaben nicht alleine da
steht, sagt der Autor sehr deutlich, dass die Kraft und die Gnade, von denen er frither indirekt
gesprochen hat, eine Hilfe des Hl. Geistes ist. Dieser HI. Geist gehort zur gottlichen Fithrung
und gibt die Haltung im Glauben.

Was der Hl. Geist bewirken kann, wenn die Menschen sich der Frohen Botschaft 6ffhen
und danach leben, zeigt Paulus, indem er die Thessalonicher direkt als Vorbild fiir alle

Glaubigen nennt. Daran sieht man ein Ende des Prozesses der Bildung des Glaubigen. Er glaubt
264



nicht nur fiir sich alleine, sondern auch fiir die anderen, die in einem gldubigen Verhalten die
Tétigkeit Gottes erkennen konnen. Aus diesem Grund motivieren die Gldubigen aus

Thessalonich alle, im Glauben auszuharren und sich so zu verhalten, wie es fiir Gott wiirdig ist.

Die Information tliber den Glauben der Thessalonicher erhalten die anderen Menschen
durch das Wort des Herrn. Von den Thessalonichern geht die Verkiindigung aus und erweckt,
wie eine schone Melodie, die Begeisterung der Menschen. Diese enorme Dynamik ist vor allem
mit dem Inhalt der Frohen Botschaft verbunden. Diese ist Christus als Kyrios und als Herr der
ekklesiologischen Gemeinde. Er fasziniert und macht das, was frither verborgen war, sichtbar
und verstandlich. Dies ist moglich, weil Gott uns durch Christus Jesus sein Wort anvertraut hat,
dessen Triager wir als gldubige Menschen sind. Der zum Glauben gekommene Mensch wird
von diesem Glauben erfiillt, der uns im Wort anvertraut ist. Gemeint ist aber der Glaube an
Gott, der ein Schauplatz des gottlichen Wirkens in der Welt ist. Diese Tatsache ist in
Thessalonich zu erkennen, wo es zu einem Glaubensvollzug kommt: Die Anerkennung des
gottlichen Handelns an den Menschen — die Verkiindigung dieses Geschehens — die Bestétigung

des Wirkens des Glaubens im eigenen Leben.

Der so glaubwiirdige Prozess der Glaubensannahme ist von vielen anderen Menschen
bemerkt worden, die sich unter diesem Einfluss der Glaubwiirdigkeit der Frohen Botschaft
befunden haben und sich mit dem Glauben und ihren Inhalten auseinandergesetzt haben. Sie
haben auch selber davon berichtet, was dieser Glaube bei den Thessalonichern verursacht hat.
Dies ist besonders die Ablehnung der Verehrung der diversen Gottheiten und die Wendung zu
Gott gewesen, was darauf hinweist, dass in Thessalonich vorwiegend die Heiden bzw. ihre
bedeutsame Zahl angesprochen worden sind. In der paulinischen Rede sind aber auch die
Wendungen zu erkennen, die sich an die Juden richten. Sie sollen ebenso in ihren religidsen
Leben eine Umkehr vornehmen, indem sie in ihrem Glauben der Viter das messianische
Wirken Jesu anerkennen und an seine Mitherrschaft Gottes glauben. Dem so im Glauben
verankerten Menschen, der sich dem Christentum 6ffnet, wird es dann mdglich sein, die
Lebendigkeit Gottes festzustellen, die durch goéttliche Offenbarung zu Stande kommt.
Zusitzlich noch wird man auch wahrnehmen kdnnen, wie Gott aus seiner Verborgenheit
herauskommt, um in der Kraft seines Wesens den Menschen seine Natur zu bezeugen und
dadurch auch wahrhaftig zu machen. Diese Haltung ist fiir den Apostel ein Grund der
Anerkennung der Majestit Gottes, in dessen Dienst jeder Glaubige steht, was in der logischen

Konsequenz zu einer Gemeinschaft mit ihm und seinem Sohn fiihrt.

265



Eine derartige Erklarung der menschlichen Existenz, die sich im Glauben verwirklicht,
schafft eine Kontinuitit des glaubigen Lebens bei den Juden und eine Mdglichkeit zum Einstieg
in die neue Welt der Frommigkeit fiir die Heiden. Sowohl die angesprochene Kontinuitit als
auch der erwéhnte Einstieg in die neue Welt wird durch Paulus konkretisiert. Die Botschaft, die
allen Menschen verkiindet wird, ist die Parusie Christi, die in dieser Form in der damaligen
Welt vollig unbekannt gewesen ist. Diese Neuigkeit bildet zuerst eine an sich abgeschlossene
Struktur. Weiters neu ist auch die Botschaft gewesen, die eine einzigartige Dynamik présentiert.
Sie beschreibt Christus und seine Ankunft in die messianische Herrlichkeit, die sich vom
Himmel zur Erde ereignen wird. Dabei handelt es sich nicht um eine Prophezeiung, sondern
um eine Erwartung, durch die sich der Plan Gottes erfiillen sollte. Gott offenbart diesen Plan
zuerst seinem Sohn, der von Anfang an bei Gott gewesen ist. Jesus, der selber das Heil ist,
offenbart diesen Plan den Menschen, damit siec zum Glauben an Gott kommen. Dieser Glaube
fiihrt die Glaubigen zur Erkenntnis, wie Gott ist und was er vorhat. All das ist mdglich, weil
Jesus und Gott eins sind und aufgrund dieser Verbindung Gott Jesus von den Toten auferweckt
worden ist. Die Tatsache beschreibt zugleich auch die menschliche Existenz, zu der der Tod
gehort. Dieser Christus, der Mensch geworden ist, steht also nicht nur in einer Relation zu Gott,
sondern ebenso zu uns. Er teilt mit uns das Leben und all das, was dieses Leben ausmacht, inkl.
den Tod. Der Tod und die Auferweckung Jesu sind in diesem Kontext ein Schliissel zur
paulinischen Theologie. In ihr erhédlt die Christologie, Soteriologie, Eschatologie,
Stindhaftigkeit und die jiidische Tradition einen besonderen Stellenwert. Gerade diese Teile der
apostolischen Lehre beschiftigen sich mit der Versohnung und mit der Rechtfertigung. Diese
Themen gehoren fiir den Apostel zu den wichtigsten Aspekten seiner Botschaft. Er weil3, dass
durch die menschliche Schwiche das Gesetz nicht haltbar ist. Anthropologisch gesehen ist es
also fiir den Menschen nicht mdglich, das ihm von Gott anvertraute Gesetz des alten Bundes
ganz zu erfiillen. Aus diesem Grund braucht man ein neues Instrument, mithilfe dessen man die
Gemeinschaft mit Gott wiederherstellen kann. Dieses Instrument ist Christus. Er zeigt die Liebe
und die Barmherzigkeit Gottes. Die Antwort des Menschen auf dieses Entgegenkommen Gottes
ist der Glaube. Er ermoglicht es, die gottliche Gerechtigkeit zu erlangen, die im Plan des
Schopfers fiir seine Schopfung vorgesehen ist, damit sie vor Gott gerechtfertigt werden kann.
Diese Sichtweise hat das soteriologische Ziel, das in der Person Jesu verwurzelt ist. Deswegen
kann jeder Glaubige bereits zu Lebzeiten einen Vorgeschmack auf das Leben in der vollen
Gemeinschaft mit Gott haben. Die Kronung dieser Communio ist die Erlosung. Doch die Zeit
des Glaubens ist, wie vor kurzem festgestellt, ein Vorgeschmack und zugleich auch das Leben

in der Hoffnung auf die Rettung vor dem Zorn bzw. vor dem Gericht Gottes. Gemeint ist an

266



dieser Stelle das Erlangen des Heils, als Hohenpunkt der Liebe Gottes und nicht ihre
Ablehnung. Deswegen hat Gott seinen Sohn gesandt, damit wir dieses Heilswirken Jesu durch
den Glauben annehmen, im Glauben leben und durch diesen Glauben auch das ewige Leben
geniefen konnen. Das ist auch der Grund, warum Paulus diesen Jesus verkiindet und bereit ist,

sein ganzes Leben fiir ihn zu opfern.

267



3.2.2 Verbundenheit in 1 Thess 3, 2. 5-7. 10

Das Schliisselwort des Begriffes ,,Verbundenheit™ scheint das einfache Adverb bzw. die
Priposition oOv (zusammen oder mit) zu sein. Obwohl dieses Wort so banal ist, finden wir es
in den Schriften des Neuen Testamentes in diversen Formen {iber 600-mal. Nicht anders ist es
auch in der jiidischen Tradition. Das Alte Testament bezeugt unser Wort in seiner hebréischen
Form oy genau 1048-mal. Wir haben es also nicht nur mit einem einfachen Adverb bzw. einer
Priposition zu tun, sondern wirklich mit einem Schliisselwort, das sich sowohl auf die Perikope
1 Thess 3, 2. 5-7. 10, als auch auf die gesamte biblische Theologie bezieht. Es darf in diesem
Sinne niemanden wundern, wenn Paulus direkt oder indirekt dieses Adverb verwendet, um iiber
den Glauben zu sprechen. Dies kommt besonders zum Ausdruck, weil das deutsche Wort
,Verbundenheit” bei den Griechen nicht in unserem heutigen Verstindnis gesehen werden
kann. Wenn wir aber in der Bibel diverse Ausdrucksformen finden, die dazu passen, sind das
vor allem Beschreibungen, die die Verbundenheit unter den Menschen und zwischen den
Menschen und Gott bezeichnen. Unsere Perikope ist ein gutes Beispiel dafiir, dass diese
Verbundenheit eine enge Beziehung verursacht. Sie ist als eine logische Folgerung im
menschlichen Leben prisent, das durch Gott eine neue Auspragung gewinnt und somit bei Gott
die Erfiillung findet. Genau diese Charakterisierung fiihrt uns zum Begriff ,,Glaube®, der im
Arbeitstext eine wesentliche Rolle im Funktionieren einer Gemeinschaft und im privaten Leben

spielt.

3.2.2.1 Textanalyse

Die zweite Perikope, mit der wir uns in dieser Arbeit auseinandersetzen, wird mithilfe
der Textanalyse untersucht. Die Art und Weise unserer wissenschaftlichen Untersuchungen
wird genauso ausschauen wie im frilheren Arbeitstext. Zuerst widmen wir uns den
textkritischen Anmerkungen, dann schauen wir die behandelte Perikope in ihrem Kontext an.
Ein weiteres Prozedere bildet die Prisentation des Textes auf deutsch und griechisch und die
Vertiefung der literarischen Struktur. Zum Schluss folgen die Auslegung und die Interpretation

der Bibelstellen von 1 Thess 3. 2. 5-7. 10.

268



3.2.2.1.1 Textkritische Anmerkungen®!

Die Perikope 3, 2. 5-7. 10 scheint aufgrund der relativ groBen Anzahl an textkritischen

Anmerkungen vielfiltig tradiert worden zu sein.

Im Vers 2 gibt es schon eine Vielfalt an textkritischen Korrekturen, die man besonders
bei der Redewendung kai cuvepyov 1od Beod sieht. Sie ist durch die urspriingliche Lesart des
Codex D (03) (D* 03), eine Minuskel 33, die im Codex Latini zugeordnete Majuskel b und
zusitzlich noch durch die Uberlieferung des Kirchenvaters Ambrosiaster (Ambst) bezeugt
worden. Diese Aussage enthilt jedoch im Kodex B (03) und in den Einzelhandschriften der
Vulgata (vgmss) eine kiirzere Form kot cuvepyov (und den Gehilfen). Die Majuskeln X (01),
A (02), P (025), W (044), 0278, die Minuskel 6, 81, 1241, 1739, 1881, 2464, sowohl ein Teil
der altlateinischen Zeugen (lat), als auch die gesamte koptische Uberlieferung (co) und
zusiétzlich noch der Kirchenvater Basilius Ancyranus (Bas) lesen fiir diese Bibelstelle kot
Stakovov tov Bgov (und den Diener Gottes). Hingegen lesen die Majuskeln D? (05), K (018)
L (020), die Minuskeln 104, 365, 630, 1505, die Mehrheitstexte des byzantinischen Koine-
Textes (W), die Einzelhandschriften der Vulgata (vgmss) und die gesamten syrischen

Uberlieferungen Peschitta und mit kritischen Zeichen markierte Textart Harklesnis (sy”"™) ko

dtokovov Tov Bgov kot cuvepyov nuUV (und den Diener Gottes und unseren Gehilfen). Eine
andere Version finden wir in den Majuskeln F (010) und G (012). Die beiden Codices enthalten

die Auslegung dtakovov kat cuvepyov (Diener und Gehilfe Gottes).

All  diese Korrekturen prisentieren eine Fiille an Ergdnzungen und
Interpretationsmoglichkeiten. Sowohl die Bezeichnung diakovog als auch cuvepyog finden wir
in der biblischen Uberlieferung des Apostels Paulus mit dem Substantiv im Genitiv jeweils 2-
mal. Aus dem Kontext der untersuchten Perikope scheint aber die Variante des Textes xai
ouvepyov oD Beod genug Aussagekraft zu haben. Man kann sogar annehmen, dass diese Form
die anderen Moglichkeiten in der eigenen Anwendbarkeit beinhaltet. Dies ldsst sich gut in der
gesamten Botschaft des Autors erkennen, bei dem die Begriffe ,,Gehilfe” und ,,Diener eine
Ahnlichkeit darstellen. Man muss aber feststellen, dass die Textkorrekturen kot Stakovov Tov
Beov und Ko dtakovov Tov Beov Kol cuvepyov numv wesentlich besser belegt sind, als die
Variante von unserem Arbeitstext. In diesem Fall sind jedoch die vor kurzem présentierten

Griinde fiir uns entscheidender gewesen.

801 Die zusammengefasste textkritische Anmerkung zu 1 Thes 3, 2. 5-7. 10 finden Sie auf Seite 357-358.
269



Der Vers 2 berichtet in weiterer Folge noch von der Einfligung vpog bzw. napakaiécat
vnep, was durch die Majuskeln D? (05), K (018), L (020), die Minuskeln 365, 630, 1175, 1241,
die Mehrheitstexte des byzantinischen Koine-Textes (I8), die Einzelhandschrift der Vulgata
(vg™) und die syrische Uberlieferung Peschitta (sy?) bezeugt wird. Dagegen agieren aber sehr
viele Handschriften: die Majuskeln X (01), A (02), B (03), D* (05), F (010), G (012), 1 (016),
P (025), ¥ (044), 0278, die Minuskeln 6, 33, 81, 104, 326, 629, 1505, 1739, 1881, 2464, ein
Teil der altlateinischen Zeugen (lat) und die syrische Uberlieferung Harklensis (sy"). In der
weiteren textkritischen Analyse unseres Verses finden wir auch noch fiir vnép eine andere
Leseart nept, die in den Codices D? (05), L (020), in den Minuskeln365, 630, 1175, 1241 und
in den Mehrheitstexten des byzantinischen Koine-Textes (B) gelesen wird. Die Variante, die
wir aber in der Arbeitsperikope finden, wird von den folgenden Zeugen bestitigt: den
Majuskeln X (01), A (02), B (03), D*(05), F (010), G (012), 1(016), K (018), P (024), ¥ (044),
0278 sowie den Minuskeln 33, 81, 104, 1505, 1739, 1881 und 2464.

Die beiden textkritischen Ergéinzungen, die wir noch im Vers 2 finden, miissen wir
anders betrachten und beurteilen. Die Einfiihrung vpog bringt nicht viel in die gesamte
Botschaft des Textes hinein. Sie wird au8erdem durch Zeugen wesentlich schwécher belegt.
Auf den ersten Blick kdnnen wir dasselbe iiber die andere Leseart von Omép sagen. Wenn man
aber auf den letzten Teil des Verses schaut, kann man den Eindruck bekommen, dass die von
unserem Text vorgegebenen Prédpositionen sich nicht auf die letzten zwei Verben beziehen,
sondern womdglich auf das letzte. Um dies zu vermeiden und die enge Zugehorigkeit der
beiden Tatigkeitsworter in der paulinischen Aussage zu stdrken, scheint die Variante mit wept

besser und verstindlicher zu sein.

Eine bis jetzt in 1 Thess 3 2, 5-7. 10 noch nicht gehabte Problematik finden wir im Vers
5, wo die Codices B (03) und 0278 eine Umstellung fiir die Stelle wiotv bpudv lesen, d.h. dbudv

niotwv. Aus der Sicht der Arbeit und der Versaussage scheint die Umstellung unnétig zu sein.

Die Arbeitsperikope wird noch mit einer Korrektur abgeschlossen. Im Vers 7. bezeugt
der Codex A (02) das Bindewort kot eingefiihrt. An dieser Stelle konnen wir die Argumentation
vom Vers 5 iibernehmen und ebenso feststellen, dass die kritischen Bemerkungen weniger

Inhalt mit sich bringen.

270



3.2.2.1.2 Die Perikope in ihrem Kontext

Die Vg. ordnet unseren Arbeitstext zum dritten Kapitel des ersten Briefes an die
Gemeinde in Thessalonich. Selbstverstindlich bezieht sie sich auf die LXX. Die beiden
Ubersetzungen geben aber dem gesamten Briefteil keine Uberschriften und versuchen den Text
auch nicht thematisch zu ordnen. Wenn wir aber selber diesen Schritt machten, wiirden wir
gleich feststellen konnen, wie stark unsere 5 Verse in der gesamten Botschaft von 1 Thess 3, 1-
13 verankert sind. Versuchen wir daher diese Methode anzuwenden, um einen Uberblick iiber

die Konstruktion dieses Briefabschnittes zu erhalten.

Die Entsendung des Timotheus

V.1 Athen

V.2 Timotheus geht nach Thessalonich <:|I A
V.3 Stéirkung

V.4 Prophezeiung

V.5 Paulus und seine Geduld <:|I B

Die Freude iiber den Stand der Dinge

V.6 Timotheus kommt zuriick <::|| C
V.7 Trost d D
V.8 Aufleben

V.9 Freude und Dank

V.10 Bitte an Gott <:II E

Segenswiinsche des Apostels

V.11 Fiihrung Gottes
V.12 Wiinsche
V.13 Erfiillung

Abb. 23: Thematische Darstellung der Uberschriften der Perikope 1 Thess 3, 1-13

271



Die oben présentierte Darstellung zeigt uns eine Einheit, die aus drei thematischen
Bereichen (die Entsendung des Timotheus - die Freude iiber den Stand der Dinge -
Segenswiinsche des Apostels) bestehen. Die Verse, die Gegenstand unserer Untersuchung
werden, sind nur ein Teil der ersten zwei Bereiche. Dies scheint aufgrund der vor kurzem
dargestellten Skizze kein Problem bei der genauen Textbetrachtung zu sein. Jeder Vers (VV. 2,
5,7, 8, 10) zeigt an sich eine eigene Einheit und ist, obwohl er sich auch auf den anderen Vers
bezieht, in seiner Aussage selbststindig. Dasselbe kann man auch nach der Zusammenstellung

all dieser 5 Arbeitstexte, die inhaltlich ebenso eine Einheit (A — B — C — D — E) bilden, sagen

Damit wir jedoch noch eine bessere Einsicht erhalten, versuchen wir noch die gesamte
Perikope 1 Thess 3, 1-13 mithilfe der gegenseitigen Relation zwischen den einzelnen Versen
zu betrachten. Diese Untersuchung soll uns zugleich auch eine Bestitigung geben, dass die
Verse 2, 5, 7, 8 und 10 nicht nur thematisch gut zusammenpassen, sondern auch eine

einheitliche Struktur bilden:

V.1 V.2 V.2
10 - Ko - 70
deswegen und damit
V.4 V.5
Kol yop - Sa todto
denn auch deswegen
V.6 V.7 V.8
Gpt 8¢ - dud TovTo - om
Jetzt aber deswegen weil
V.9 V.10
Tiva yap «ox0o i
ghyopiotiov TioTEMS»
Denn welchen Dank o, Stirkung im Glauben “

Abb. 24: Zusammenfassung der gegenseitigen Relation zwischen den Versen von 1 Thess 3, 1-13

272



Die dargestellte Struktur der Verse, die fiir unsere Arbeit von Bedeutung ist, zeigt eine
genaue Kontinuitdt der theologischen Botschaft des Paulus. Dies sieht man schon in den ersten
Worten, die die Platzierung des ganzen Verses verraten. So haben wir im Vers 2 einen
Hauptsatz, der zum anderen Hauptsatz in Vers 5 weiterfiihrt. Der aber fiihrt zur Phrase, die
zuerst zum informativen Satz und dann zum Hauptsatz wird. Alle Inhalte dieser Verse finden
aber nun ihren Hohenpunkt im Vers 10, wo die Rede iiber die Stidrkung der Thessalonicher im
Glauben ist. Dabei soll man aber beriicksichtigen, dass gerade diese Aussage ein Teil der schon
im fritheren Text (V. 9) gestellten Frage ist. Aufgrund des Inhaltes ist es, wie bereits erwédhnt

richtig, die Selbststindigkeit der Botschaft vom Vers 10 zu betonen.

3.2.2.1.3 Der Text und seine Struktur

3 2 «ai énépyapey Typodeov, TOV GSEAGOV
NuUOV Kol ocvvepyov Tod 0god &v t@
gvayyeMm 100 Xpiotod, €ig t0 otmpion
VPO Kol TopoKOAEGOL VIEP THG TIOTEMG
VUMDV

5 310t TODTO KAY® UNKETL GTEY®OV EXEUYOL EI1G
T0 yv@®val TNV TOTV VU®V, U 7TOg
éneipacev VPO 0 TEWPGLOV Kol €lg KEVOV

yévmTon 0 KOTOog MUAMV.

6 "Aptt 8¢ EABOVTOg TioBéov mpog Mudg
4’ VUMV Kol evoyYEMOOUEVOL NIV TNV
TOTWYV Kol TV ayannyv dudv kol 8ti Eyete
pveioy NUOV ayadnv tavtote, Emmobodvieg

Nuag idelv kabdmep Koi Mpelg VUGS,

7 o610 TodT0 mMapekAOnuey, adedpoi, £¢’
VYAV &ml maor Th avaykn kol OAiyer Hudv

Sl Thg LUV ToTEMC,

3 2 und sandten Timotheus, unseren

Bruder und Gottes Mitarbeiter bei der
Verkiindigung der Frohbotschaft Christi,
damit er euch stirkt und euch ermahnt

hinsichtlich eures Glaubens.

5 Deswegen habe ich nicht mehr
ausgehalten, sandte ich [Timotheus], damit
ich etwas erfahre, wie es um euren Glauben
steht, ob euch Versucher vielleicht nicht
versuchte und unsere Miihe vergeblich

gewesen wire.

6 Jetzt aber, nachdem Timotheus von euch
zu uns gekommen ist und nachdem er uns
gute Nachricht iiber euren Glauben und
eure Liebe gebracht hat und dass ihr uns
allezeit in guter Erinnerung habt und ihr
Sehnsucht habt, uns zu sehen, so wie auch

wir euch,

7 deswegen wurden wir getrostet, Briider,
wegen euch in aller unserer Not und

Bedrdngnis, durch euren Glauben,

273



10 voktog koi MuEpag VTEPEKTEPIGGOD 10 nachts und tags ganz iiber alle Mafien

dedpEVOL €1G TO 10ETV DUV TO TPOSOTOV Kol bittend, um euer Angesicht zu sehen und die
KOTOPTIOOL TO VOTEPNUOTO TAG TIOTEMG Mcngel eures Glaubens zurechtzubringen?
VUDV;

Unsere Perikope besteht aus 5 Sdtzen. In ihnen ldsst sich eine genaue Struktur
feststellen, die durch die Form Ursache — Wirkung zu erkennen ist. Konkret kann man die

Gliederung der einzelnen Verse wie folgt darstellen:

URSACHE WIRKUNG

V.2 EmEPYOUEY onep TG ToTEMG VUMY

l

NV otV VPOV

l

V.5 UNKETL GTEY®V

evayyeAMoapIEVOL MUV TV THoTY

V.6 EABOVTOC

l

Ol THg VUAV TioTEMG KOl TNV

ayamnv OUGV

V.7 ToPEKANOnpeV

pveiov MuUav ayadnv

€1g 10 10€lv VUAV 10 TPHSO®TOV

V.10 dedevoL < :

Katoptiootl T0 VOTEPTLLOTA THG

TioTe®g VUMV

Abb. 25: Graphische Darstellung der Verse von 1 Thess 3, 2. 5-7. 10 im Kontext ihrer Aussage (Ursache-Wirkung)
274



3.2.2.2 Auslegung und Interpretation

In diesem Teil unserer wissenschaftlichen Untersuchungen werden wir uns die
einzelnen Verse der bereits angesprochenen und zum Teil bearbeiteten Perikope 1 Thess 3, 2.

5-7. 10 exegetisch anschauen.

V.2

koi Emépyopev Tiudbeov, TOV AdEAPOV UMV Kol und sandten Timotheus, unseren Bruder und Gottes
ouvepyov tod B0 &v T@ gdayyelio tod Xpiotod, gic  Mitarbeiter bei der Verkiindigung der Frohbotschaft
70 otnpi&at VUAG Kol TOPUKOAEGHL VIEP THG THOTEMG Christi, damit er euch stirkt und euch ermahnt

VUAV hinsichtlich eures Glaubens.

Unser Arbeitstext beginnt mit der Konjunktion xai (und), die auf den Inhalt des fritheren
Verses zuriickweist, wodurch eine Kontinuitit der gesamten Botschaft zu erkennen ist. Diese
Tatsache ldsst sich auch durch das Verb énépyapev (sandten) bestitigen, das wie das im Vers
1 vorgekommene Tétigkeitswort gvdoxnoapev (ausgehandelt haben) nicht nur den Apostel
Paulus allein meint, sondern auch seine Missionsbegleiter, was durch die Verwendung der 1.
Person Plural zum Ausdruck gebracht wird. Dieses indirekte Personalpronomen eueic (wir)
bezieht sich auf die Aussage des Autors iiber die Entscheidung von Paulus, Silas und
Timotheus, in Athen bleiben zu wollen. Die Betonung des gemeinschaftlichen Charakters des
paulinischen Handelns scheint ein wenig auBergewohnlich zu sein. Dies sieht man bei der
genauen Untersuchung der Missionsstrategie des Apostels, nach der Timotheus einer gewesen
ist, dem die schwierigen Aufgaben in den friither besuchten Gemeinden anvertraut worden sind.
Phil 2, 19. 23 oder 1 Kor 4, 17 berichten genau von solchen Entscheidungen, die Paulus allein
getroffen hat. Warum an dieser Stelle der Apostel der einzelne Entscheidungstriger ist, 1dsst
sich schwer sagen, und ein Versuch der Erklarung wére aus der Sicht der mangelnden
Information eine Spekulation. Es scheint jedoch, dass man sich hier sehr gut die Argumentation

des Wir-Berichtes in Erinnerung rufen kann.

Bei der weiteren Betrachtung des Anfangs unseres Textes kann man auch eine
interessante Tatsache erkennen. Wenn Paulus seinen Begleiter nach Thessalonich
zuriickschickt und dies nach einer so kurzen Zeit tut, nachdem er die makedonische Stadt hatte
verlassen miissten, dann stellt sich die Frage, warum wir keine Hinweise {iber eine Mission von

275



einem der Missionare in Philippi finden. Unsere Uberlegung erhilt einen besonderen Charakter,
wenn wir uns die Meinung von J. Flis anschauen. Fiir den Exegeten hat der Vilkerapostel mit
den Bewohnern dieser makedonischen Kolonie ein freundliches Miteinander gepflegt und ihre
ekklesiologische Gemeinschaft lag Paulus besonders am Herzen.®? Aus der Beschreibung der
Apostelgeschichte wissen wir noch zusitzlich, dass der Apostel in den beiden Gemeinden zum
eiligen Verlassen der Stétte gezwungen worden ist! All diese Informationen konnen in uns den
Eindruck tiber ein sehr wohl tiberlegtes Vorgehen erwecken, hinter dem eine mogliche Taktik
versteckt ist. Es scheint namlich, dass es fiir den Missionar wesentlich gewesen ist, nicht nur
iiber die weitere Entwicklung des Glaubens informiert zu sein, sondern auch durch seine
Begleiter den Mitgliedern der Gemeinden seine Verbundenheit und gegenseitige Zuneigung zu
bestitigen. Anscheinend ist Paulus der Meinung gewesen, dass eine Bestétigung in einer relativ
kurzen Zeit nach dem Verlassen der Gemeinde gegeben werden sollte. Dieser Wunsch muss
so wichtig gewesen sein, dass sich, laut dem biblischen Bericht, Timotheus alleine auf den Weg

gemacht hat, was damals eine sehr gefdhrliche Reise gewesen ist.5%

Im Kontext der oben présentierten Aspekte der paulinischen missionarischen Téatigkeit
passen unsere Untersuchungen zur Feststellung von E. Ebel, die das Missionswerk des Apostels
in der Form der Teamarbeit betrachtet.’** Es ist also eine logische Folge, wenn wir annehmen,
dass die Begleiter - in unserem Text Timotheus - eine ausfithrende Hand des Paulus sind und
nicht nur seine Auftrage erfiillen, sondern auch den Gléubigen die Zuversicht geben, dass sie
fiir seinen Meister und Lehrer wichtig sind und damit auch seine personliche Abwesenheit

ertraglich machen.3%

Die Analyse der apostolischen Missionsstrategie und die Rolle der Mitarbeiter wird im
Arbeitstext durch die Wendung tov 4deA@ov udv kol cuvepyov 1od Beod év 1d dayyerin Tod
Xpiotod (unserem Bruder und Gottes Mitarbeiter bei der Verkiindigung der Frohbotschaft
Christi) gestiarkt. Zum einem haben wir es hier wiederum mit der starken Akzentuierung des
gemeinschaftlichen Charakters der missionarischen Tétigkeit zu tun, was durch das
Personalpronomen fu®dv (unserem) zum Ausdruck gebracht wurde, zum anderen geht es in der

Wendung um das Substantiv adeApov (Bruder). Aus dem Kontext der Botschaft unseres Verses

802 Vgl. I. Flis, List do Filipian, 51-53.

803 ygl. Lk 10, 331F.

804 E. Ebel, Das Missionswerk des Paulus, Paulus. Leben — Umwelt — Werk — Briefe, 125.

805 Unsere Ausfiihrungen versuchen im Lichte der durchgefiihrten Analyse auch eine zusétzliche Bestitigung der
Theorie der Datierung der Briefentstehung zu sein, mit der sich W. Rakocy ausfiihrlich auseinandergesetzt und die

angesprochenen Besuche in Thessalonich und Philippi beriicksichtig hat.

276



lasst sich feststellen, dass an dieser Stelle keine familidre Verbindung gemeint ist. Stattdessen
kann man hier nach R. Hoppe von einer besonderen Auszeichnung ausgehen, die die Bedeutung
der Mission des Timotheus in Thessalonich unterstreichen sollte.®°¢ Diese Empfehlungssform,
durch die ein Mitarbeiter des Paulus die verdiente Akzeptanz, Autoritit und Wertschitzung
seiner Person und seiner Botschaft erhilt, ist keine Neuigkeit. Der Apostel hat diesen Ausdruck
ofters verwendet, um seine Begleiter zu bezeichnen. Zu nennen sind hier: Sosthenes®'7,
Apollos®®®, Titus®®, oder indirekt Silas®'?. Es scheint, dass man aufgrund dieser briiderlichen
Zuneigung auch eine herzliche Beschreibung der Verbundenheit unter den Missionaren
erkennen kann. Diese Tatsache ist jedoch nicht nur als ein reiner Sympathieausdruck zu sehen,
sondern, wie dies H. Schiirmann bemerkt, auch als ein Verhéiltnis unter Menschen, das von Gott

her in der Kraft des gottlichen Wirkens geordnet ist.5!!

Diese gottliche Kraft sieht man in der zweiten Bezeichnung des Timotheus, der laut dem
Brief auch als Gottes Mitarbeiter bei der Verkiindigung der Frohbotschaft zu den
Thessalonichern kommt. Diese Titulierung cuvepyov 1od Beod finden wir noch in 1 Kor 3, 9,
wodurch wir sagen kdnnen, dass sie keine Besonderheit darstellt und im Kontext des jeweiligen
Textes zu finden ist. AuBerdem ist an dieser Stelle auch noch das Nomen ocvvepyov
bemerkenswert, das in der paulinischen Uberlieferung entweder mit dem Possessivpronomen

812 oder mit dem Personalpronomen der 1. Person Singular pov®!® und der 1. Person Plural

EHOG
AueVd!* vorkommt. Das, was unsere Stelle kennzeichnet, ist aber der Genitiv Tod 00D, der nach
F.W. Rocker die Mitglieder der makedonischen Gemeinde informiert, dass Timotheus ,,ein von
Gott beauftragter Mitarbeiter* 81> ist. M. Rosik sieht in diesem Titel eine Betonung der aktiven
Rolle, in der der Mensch Gott gegeniiber steht.®!¢ In der Interpretation unserer Wendung geht

M. Bednarz noch weiter und stellt fest, dass es sich hier um das Werk Gottes handelt, in dem

806 Vgl. R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 198.

807 vgl. 1 Kor 1, 1.

808 Vgl. 1 Kor 16, 12.

809 Vgl. 2 Kor 2, 13.

810 Vgl. 1 Thess 3, 2.

811 H. Schiirmann, Der erste Brief an die Thessalonicher, 61.

812 ygl. 2 Kor 8, 23.

813 Vgl. Phim 1, 24.

814 Vgl Rém 16, 9.

815 F W. Rocker, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 154.

816 Vgl. M. Rosik, Pierwszy list do Koryntian, 172.
277



der Mensch ein Mitarbeiter ist.®!” So eine Sichtweise eroffnet uns ein neues Blickfeld. Wir
konnen in der Mission des Timotheus sehr wohl auch die Bedeutung der Aufgabe erkennen,
vor der der Missionar steht. Sie ist sowohl im Hinblick auf die Zusammenarbeit mit Paulus als

auch auf die Mithilfe Gottes zu verstehen.

Im Lichte dieser Schilderung der missionarischeren Tatigkeit sind also alle gemeint,
sowohl Briider als auch Gottes Mitarbeiter, die ihren Dienst bei der Verbreitung des
Evangeliums ausiiben. In dieser Darstellung des paulinischen Verstindnisses der Mission
konnen wir schlieBlich eine doppelte Ebene erkennen, die in zwei Richtungen zu deuten ist.
Wir sehen eine Bewegung, die von Gott ausgeht und verursacht, dass der Mensch durch das
Evangelium sein Mitarbeiter wird. Zusétzlich wird der Mensch, der in der neuen Aufgabe seines
Lebens steht, erkennen konnen, dass er sich in der Gemeinschaft mit den anderen Missionaren
befindet, die nun dieses Evangelium verkiinden, das sie selber empfangen haben. Graphisch

kann man unsere Ausfiihrung wie folgt darstellen:

MISSIONARISCHE TATIGKEIT

Abb. 26: Darstellung des paulinischen Missionsverstindnisses nach 1 Thess 3, 2

Die Erklarung der Mission, die Paulus in unserer Perikope beschreibt, ist der Inhalt, den
wir bereits angesprochen haben, und der das Evangelium ist. Die Frohbotschaft, die Gott seinen
Mitarbeitern anvertraut, beauftragt sie, missionarisch zu wirken. Das ist moglich, weil Christus

selber der Inhalt dieses Evangeliums ist.3!8 Er als Mittler verleiht den Auftrag, der durch die in

817 M. Bednarz, I-2 List do Tesaloniczan, 229.
818 Vgl. Gal 1, 16.

278



der gegenseitigen Achtung lebenden Briider verkiindet wird.®!® Zu beachten ist hier aber eine
Kontinuitét der verkiindeten Botschaft, die zwar {iber Christus ist, aber dennoch Gott beinhaltet,
was durch die Wendung cvvepyov tod 0eod zum Ausdruck gebracht wird.$2°

Warum die oben beschriebene Mission iiberhaupt stattgefunden hat, schildert der
Briefautor im zweiten Teil des Verses. Fir T. Holtz ist das, ,,die Gemeinde hinsichtlich ihres
Glaubens zu stirken und zu stiitzen. Die beiden Verben ,,stirken* und ,,ermahnen* gehoren
offensichtlich zur Terminologie frithchristlichen Gemeindeaufbaus und haben eine Affinitét

zueinander.“¥?! Fiir das bessere Verstindnis versuchen wir nun diese beiden Begriffe niher zu

erkldren und ihre gegenseitige Zugehorigkeit deutlicher darzustellen.

Der erste Terminus ist otnpifm, das in der Perikope im Aorist Infinitiv, otnpi&o
vorkommt und als stirken oder ermutigen tiibersetzt werden kann. Nach Meinung des
Bibelforschers G. Harder bezieht sich unser Begriff direkt auf Gott, von dem die Stirkung
ausgeht. Diese Ausrichtung sieht man zuerst in der XXL, wo die Psalmen (vgl. Ps 3, 6 oder 37,
17) von der schiitzenden Kraft des Herrn berichten. Ebenso verwenden in diesem Kontext die
Hebréder das Verb 7nn. Die Bandbreite von otpilm ist auch wesentlich breiter. Deswegen
finden wir unseren Terminus auch im Zusammenhang mit der menschlichen Haltung, wie dies
z.B. Ez 29,7 oder 2 Sam 1, 6 darstellt. Diese Art der Verwendung findet ihre Wiederspiegelung

auch in der hebriischen Sprache, die fiir solche Ausdriicke den Begriff 19w beniitzt.32?

Die doppelte Bedeutung, die auf Gott und Menschen hinweist, finden wir auch im NT.
Der Evangelist Lukas schildert uns z.B., wie Jesus seinen Apostel Petrus motiviert, seine Briider
zu starken (vgl. Lk 22, 32). Wir sehen also eine genaue Ausrichtung der Stirkung, die ihre
Quelle bei Gott hat, um durch Christus zu den Menschen zu gelangen. Wenn wir dazu noch
Apg 14, 22 oder 15, 32 und Roém 1, 11 nehmen, dann erkennen wir, dass otnpil® eine genaue
Funktion hat, den Glauben zu stirken. Solche Argumentation ldsst uns annehmen, wie stark
unser Begriff im konkreten Bereich verwurzelt ist. Aus diesem Grund scheint otpilo in
Kategorien des terminus technicus wahrzunehmen zu sein. Wenn wir aber nochmals auf 1 Thess
3, 2 mithilfe der durchgefiihrten Analyse schauen, dann miissen wir G. Harder recht geben,

indem er schreibt: ,,Die Wirkung bzw. der Zweck der Festigung ist die Unerschiitterlichkeit des

819 Vgl. 1 Thess 4, 2.

820 Guvepyov 1o 0g0d = cvvepydv 10D Kpiotod (vgl. 1 Thess 1, 5; 2, 2. 8. 9). Vgl. R. Hoppe, Der erste
Thessalonikerbrief, 199.

821 T, Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 126.

822 G. Harder, otnpi(: B: Die Wortgruppe im Alten Testament, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 7, hrsg. v. G. Kittel /
G. Friedrich, Stuttgart 2019, 654-655.

279



christlichen Glaubens (...).“3?3 Weiters stellt er fest, dass die Stiarkung des Glaubens ,,mit der

personlichen Anwesenheit des Apostels* 824

verbunden ist. Als Resiimee dieser Aussage und
der weiteren neutestamentlichen Beweise, wie Rom 16, 25 miissen wir bei der Exegese unseres
Begriffes seinen Ursprung in der géttlichen Sphére suchen. Gott ist derjenige, der im Glauben
stiarkt und die Menschen sendet, diese Gabe der Stirkung deutlicher, prasenter, ja greifbarer zu

machen.

Das zweite Verb ist mapaxorém, das in unserem Arbeitstext ebenso wie otnpile in
Aorist Infinitiv, mapakoréocar vorkommt und als fordern, ermahnen, ermutigen oder trosten
iibersetzt werden kann. So ein buntes Bedeutungsbild prisentiert auch der Doppelcharakter
unseres Wortes, das im Rahmen einer trostlichen und mahnenden Handlung zu verstehen ist.
Eine derartige Anmerkung kann ihren Grund im Denken der Antike haben. Davon geht auch
G. Stdhlin aus, der in der landl&ufigen und philosophischen Trostung die Mahnung, das Weinen
und das Klagen sieht. Letztendlich fiihrt fiir ihn diese Trostung zur Weisheit.??* Es kann sich
also niemand wundern, dass unser Begriff auch als terminus technicus zu verstehen ist. Dieser
Charakter des Begriffes mapaxoiéwm ldsst sich gut in 2 Kor 1, 3-7 erkennen, wo Paulus sich mit
den trostenden Worten an die Gemeinde wendet und sie in ihrem Leben zu ermahnen versucht,
damit die Korinther ihr Leiden geduldig ertragen. Die so entstandene Leidens- und
Trostgemeinschaft soll von der Kraft Gottes getragen werden und stets Hoffnung geben.
Derartige Botschaften scheinen einen gehobenen Stil zu haben, der auch einen konkreten
Rahmen verlangt. Deswegen miissen wir O. Schmitz recht geben, wenn er in mapakaiém die

826 sieht. Es ist daher anzunehmen, dass unser

,,Vollmacht des im Namen Gottes Redenden
Terminus eine Form der Ansprache hat. Dieser Meinung ist auch M. Bendarz. Der Theologe
sieht hier aber zusdtzlich noch einen breiteren Kontext der Verwendung des Verbes, das im NT
auch als Subjekt mopdxinolg vorkommt. Aus diesem Grund definiert er eine
Bedeutungsgruppe, die fiir ihn nach dem Vorlesen der HI. Schrift je nach dem Gebrauch

verwendet wurde. Diese Gruppe lisst sich, wie folgt, zusammenstellen:

1. Im Hinblick auf eine Bitte (vgl. Mt 8, 5; 14, 36; Mk 5, 18.22; Lk 7, 4; 8, 42)
2. Im Hinblick auf eine Mahnung und Ermutigung (vgl. Apg 2, 40; 11, 23; 27, 33)

823 G. Harder, otpi{w: D: Die Wortgruppe im Neuen Testament, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 7, 655-656.

824 Ebd.

825 G. Stihlin, wapaxaléw: C: Trost und Trister in der auferbiblischen Antike, in: TRWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 5,
777-T78.

826 0. Schmitz, mapaxaléw: F: napaxaiéom und wopdiinoic im Neuen Testament, in: TRWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 5,
790-798.

280



3. Im Hinblick auf eine Art des Zuspruchs an dem Mut (vgl. Mt 2, 18; 5, 4; Lk 16, 25)
4. Im Hinblick auf eine freundliche Ansprache (vgl. Lk 15, 28)327

Eine interessante Tatsache lésst sich auch feststellen, wenn man sich die Anzahl der im
NT vorkommenden Begriffe napaxoiéon und napdrinoig anschaut. Das Nomen finden wir 29-
mal, davon 18-mal bei Paulus. Eine dhnliche Situation ist mit dem Verb. Es kommt 109-mal
vor, davon 40-mal im Corpus Paulinum und im 1 Thess 8-mal. In allen Fillen gibt es Beispiele
aus den vier oben présentierten Gruppen. Aber das, was besonders auffillig ist, sind die
Subjekte, die hinter unseren Termini stehen. Entweder ist es Gott®?® oder Mensch®?°. Beide
Subjekte sind aber miteinander verbunden. Der Akt dieser Verbundenheit findet aufgrund der
Initiative Gottes statt, der sich den Menschen offenbart und ihn somit erkennen ldsst. Dahinter
steht der Wunsch Gottes, die Menschheit zu trosten und ihr als Hirte zur Seite zu stehen.’3°
Eine derartige Erkldrung passt gut zur These von den Bibelwissenschaftlern G. Stéhlin und
O. Schmitz, die feststellen: ,,Ohne Gott ist Mensch und Volk und Welt ohne Trost.“®! Damit
dieser gottliche Trost vom Menschen wahrgenommen und angenommen wird, braucht man
Verbundenheit zwischen Gott und dem, den Gott beruft. Die Frucht dieser Berufung bzw. der
Verbundenheit ist die Mittlerschaft. Kraft dieser Aufgabe handelt der Mensch im Namen
Gottes, ja als sein Mitarbeiter und tut das, was Gott will, d.h. er fordert, ermahnt, ermutigt und
trostet. Beim exegetischen Studium des Verbes napaxoaréom geht T. Holtz noch weiter. Er ist
der Meinung, dass die Verwendung unseres Begriffes durch Paulus eine Art der Verkiindigung
ist, die ,,von der Wahrheit der Botschaft bestimmt [ist].“%32 Es ist auch schwierig, dem
Theologen nicht recht zu geben, da wir es hier wahrscheinlich mit einem Synonym der
Verkiindigung zu tun haben. Das, was aber den Begriff vom Terminus ,,Verkiindigung*
unterscheidet, ist fiir H. Schlier der ermahnende Charakter des Wortes mopakarém, dass die

Waurzeln ihrer Kraft in der Botschaft des Evangeliums sind.33

Die Einzigartigkeit dieser Form hat auch J. Gnilka bemerkt. Der deutsche Exeget sieht

dabei ,.eine wesentliche Stiitzung und Stirkung des Gemeindelebens (...) [, indem die

827 M. Bednarz, I-2 List do Tesaloniczan, 230.

828 Vgl. 2 Kor 1, 4. 6.

829 Vgl. 1 Thess 2, 12; 3,2.7; 4, 1. 10. 18; 5, 11. 14.

830 Vgl. Jes 28, 29, Sach 10, 2.

81 G. Stdhlin / O. Schmitz, rapakxoiéw: D: Trost und Trostlosigkeit im Alten Testament, in: TRWNT (Sd.-Ausg.),
Bd. 5, 786.

832 T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 69.

833 Vgl. H. Schlier, Der Apostel und seine Gemeinde, 39.
281



Menschen] (...) aufeinander zugehen, bereit und fahig sind, einander zu ermahnen und
aufzubauen.“®>* Weiter nennt der Bibelforscher diese Art der Kommunikation die Paraklese.
Sie ist fiir ihn ,,Mahnung, umfasst die vielen Formen des menschlichen Austausches in der
Rede, vom Trosten, Ermutigen, Einreden bis zur Mahnrede.*®* Eine interessante Interpretation
der Paraklese finden wir auch bei J. Stepien, der meint, dass es sich im Verb mapakaréw ,,nicht
nur um den moralischen oder doktrindren Inhalt des Evangeliums handelt. Stattdessen geht es
um das apostolische Wort schlechthin, das fiir die Annahme und die Akzeptanz dessen ermutigt,
was das Evangelium beinhaltet und welche Stirkung sie vermittelt, damit diejenigen getrostet
werden, die die Frohbotschaft trotz der Unterdriickung annehmen. %3¢ Die so breit verstandene
und vertiefende Analyse der paulinischen Briefkomposition samt ihrem Inhalt beruht auf Jesus
Christus und seinen Heilstaten, die der Apostel mit seinen Begleitern verkiindet. Eine derartige
Methode scheint einen geschichtlichen Hintergrund zu haben, der sich wie ein Leitfanden durch
die alttestamentliche Verheiung bis zur Verkiindigung der neutestamentlichen Botschaft mit
der Ordnung durch die Person Christi zieht. Darauf weist in seinem Werk auch O. Schmitz hin,
der den mapoakarém ,,vom Jesajabuch (und den Psalmen) her geprigt [ist] (...) und (...) zum
Ausdruck fiir die Hilfe Gottes [wird], wie sie der leidenden Gemeinde Jesu in ihren Gliedern
durch gegenseitigen Zuspruch und durch aufrichtende Geschehnisse schon jetzt reichlich zuteil
wird, um in der Enderrettung des neutestamentlichen Volkes Gottes aus aller Not zu ihrem Ziele
zu gelangen.“®37 Wir sehen also eine Dimension des paulinischen Denkens, die in 1 Thess 3, 2
zukunftsorientiert ist. Der Mensch lebt und in diesem Leben braucht er auch Ermahnnung und

Trost, damit er im Glauben ausharrt und somit auch Anteil am Heil in Jesus Christus hat.

Es scheint, dass wir beide Begriffe in diesem Zusammenhang betrachten und verstehen
konnen. Paulus will einfach eine Starkung der Thessalonicher in ihrem Glauben. Die Annahme
dieses Glaubens ist nicht ausreichend und das, was nun gefragt wird, ist die Tragfahigkeit der
Frohbotschaft durch die Gemeinde und die automatische Sicherstellung der Existenz im Geist
Christi. Wir konnen an dieser Stelle auch die groBBe Sorge des Paulus um die Glaubigen

feststellen. Er weil3, dass der Glaube ein Schatz ist, der in zerbrechlichen Gefiflen aufbewahrt

834 J. Gnilka, Wie das Christentum entstand. Paulus von Tarsus, 165-166.

835 Ebd.

836 J. Stepien, Listy do Tesaloniczan, 138.

87 Q. Schmitz, mapaxaléw: F: napaxaiéom und wopdiinoic im Neuen Testament, in: TRWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 5,
797-798.

282



wird und dass jeder die Kraft Gottes braucht, um in diesem Glauben auszuharren.®3® Deswegen
will und muss er mit den Christen in Thessalonich in Kontakt bleiben. Dies verlangt Gott von

ithm, dessen Mitarbeiter er ist.

Der Spannungsbogen, den man zwischen der géttlichen und der menschlichen Starkung
des Glaubens und zwischen der gottlichen und der menschlichen Erlangung im Glauben
erkennen kann, 1dsst sich in unserem Vers auf mehreren Ebenen feststellen und zeigt, dass Gott
nicht nur die Annahme des Glaubens will, sondern auch, dass dieser Glaube ein Bestandteil des
Lebens bleibt. Wenn wir aus dieser Perspektive nochmals auf unseren Text schauen, dann
konnen wir genau diese Relation zwischen Gott und Mensch erkennen. Bei der Verkiindigung,
zu der nach 1 Thess 3, 2 auch die Festigung des Glaubens gehdrt, ist nicht nur Gott am Werk,
sondern auch der von Gott beauftragte und gesandte Mensch. All das ldsst sich folgendermal3en

grafisch darstellen:

838 Vgl. 2 Kor 4, 7. Damit wir die Intention des Apostels in Bezug auf die Stéirkung des Glaubens und die Mahnung
in diesem Glauben besser verstehen, schauen wir, was A. Paciorek zu dieser Stelle aus dem Korintherbrief schreibt.
Es scheint, dass seine Worte unsere exegetischen Ausfiihrungen auf den Punkt bringen. In seinem Kommentar
lesen wir: ,,Die allgemeine Bedeutung der Aussage [aus 2 Kor 4, 7] ist klar: den Schatz des Evangeliums bewahren
wir unter den schwachen Menschen auf und aus diesem Grund vergleicht man ihn sehr gut mit einem kostbaren
Schatz, der in gewohnlichen zerbrechlichen Gefédf3en aufbewahrt wird. Dieses paradoxe Bild bringt Folgendes auf
den Punkt: ein zerbrochenes Gefal3, das keinen groBen Wert hat, bewahrt eine kostbare Sache auf. Im Gedanken
des Apostels erkennt man, dass das Evangelium als ein Schatz einen kostbaren Wert hat. Diejenigen, denen man
diesen Schatz aber anvertraut, seine Verkiinder, sind unvollkommene Menschen®. A. Paciorek, Pierwszy list do

Koryntian (NKB.NT, Bd. 8), Cz¢stochowa 2017, 237.
283



—> TEUT® <>

cuvepyol
—> <> adehpoi <>
t0D Bg0D
GOTT MENSCH
am Werk —> gvoryyElov > gvoryyEMLm > am Werk
—> ompilw >
- TOPOKOAE®D <>
Wozu? \L

Abb. 27: Schematische und genaue Darstellung der Verkiindigung des Glaubens im Sinne der Stirkung und der
Ermahnung nach 1 Thess 3, 2

V.5

Deswegen habe ich nicht mehr ausgehalten, sandte

S ToDT0 KAy pnkéT oTéYyoV Emepya g T0 yvavar  ich [Timotheus], damit ich etwas erfahre, wie es um

TNV ToTWY VU@V, PN TG EXEipacey DUAG O TEpalnv euren Glauben steht, ob euch Versucher vielleicht
Kol €i¢ KEVOV yévntan 0 KOTog NUAV. nicht versuchte und unsere Miihe vergeblich gewesen
wire.

Der Beginn des Verses beschreibt in erster Linie, dass Timotheus zu den
Thessalonichern geschickt worden ist, um sich ein Bild vom Glauben der Mitglieder dieser
jungen Gemeinde zu machen. In zweiter Linie kann man aber ein emotionales Verhalten des
Paulus erkennen. Dies bezeugt zuerst das riickbeziigliche Adverb dw (deswegen), das eine
Schlussfolgerung eines sich in der Vergangenheit ereignet habenden Sachverhaltes voraussetzt.
Was damit gemeint ist, verrdt uns der Vers 4, wo die Rede von dam voreiligen Verlassen der
Stadt ist. Die Hintergriinde, die da indirekt angesprochen werden, schildert uns die Apg, womit

wir uns in einem fritheren Kapitel dieser Arbeit bereits ausfiihrlich beschéaftigt haben. Doch das,

284



was jetzt neu dazukommt, ist die Reaktion des Apostels, der erfahren will, wie die Lage in der
Gemeinde ausschaut. Dahinter ldsst sich die Neugier erkennen, die man vom Prinzip her
unterschiedlich deuten kann.®3° Doch die Neugier des Apostels soll man eher im Lichte der
platonischen Vorstellung verstehen und als eine Moglichkeit nehmen, hinter die Dinge zu
schauen, um Weisheit zu erlangen. 8 Der Wunsch des Paulus, von der wahren
Glaubenssituation informiert zu werden, wirkt gerechtfertigt, da die Gemeinde aufgrund der

Bedringnisse ohne Missionare bleiben musste (vgl. V. 4).

Im weiteren Textverlauf ergénzt der Autor den Inhalt des Verses durch eine zusitzliche
personliche Bemerkung: €ig 10 yv@®vai v wictv Vudv (damit ich etwas erfahre, wie es um
euren Glauben steht). Daran lésst sich erkennen, dass Paulus ein wenig beunruhigt sein musste.
Wir finden schlieBlich keine lobenswerte Feststellung oder keinen Ausdruck der Freude, der
Sicherheit und der Gelassenheit. Dasselbe gilt auch fiir eine Aussage, durch die er eine mogliche
Enttduschung oder Frustration mitteilte.®*! Seine Reaktion scheint einfach neugierig und
sorgenvoll zu sein. Sie wird im Arbeitstext weiter zugespitzt. Dies geschieht durch zwei
Verben: éncipacev (versuchte) und yévntou (gewesen wire). Darauf weist auch M. Bednarz hin,
der feststellt: ,,Das erste [Verb] im Aorist bezieht sich auf die traurige Wirklichkeit der
vergangenen Ereignisse, die man nicht mehr riickgdngig machen kann; das zweite [Verb] im
Konjunktiv betrifft die zukiinftige Situation, die man eindeutig vermeiden soll.“**? Dieser
Kommentar erweckt den Eindruck, dass wir es hier mit einer Zeitspanne zu tun haben.
Einerseits haben wir eine Andeutung auf das Vergangene, andererseits auf das Zukiinftige. Wir
konnen aufgrund dieses Gegeniibers annehmen, dass sich Paulus in einem ,,Dazwischen*
befindet, d.h. zwischen seinen Erinnerungen an die in den Bedringnissen verursachte
Verabschiedung und seinen Hoffnungen auf das Wirken seiner Mission und Arbeit bei den

Thessalonichern.

Die Unsicherheiten um die Standhaftigkeit der makedonischen Gldubigen in der ihnen
anvertrauten Lehre, die den Briefverfasser begleiten, nennt er namentlich, indem er schreibt:
u g Encipaceyv vudg 0 telpalwv (ob euch Versucher vielleicht nicht versuchte). Wir sehen
also, dass der Volkerapostel eine konkrete Bedrohung, neipédlwv (Versucher) vor Augen hat.

Diese Formulierung ist ein Terminus, der in der ,,biblischen Welt* einen Sitz im Leben hat und

839 Vgl. C. Schrder, Neugierde, in: LThK, Bd. 7, 759.
840 Vgl Platon, Thedtet, 11, in: Platon. Siimtliche Dialoge, Bd. 4, hrsg. v. K. Hildebrandt / C. Ritter / G. Schneider,
Hamburg 1993, 50-51.
841 Vgl Rom 1, 12; 1 Kor 1, 6-7; 2 Kor 1, 13-14; Gal 1, 1, 6; Phil, 1, 3; 1 Thess 1, 2; Phlm 4-7.
842 M. Bednarz, I-2 List do Tesaloniczan, 238.
285



sowohl im AT als auch im NT ausfiihrlich dargestellt wird. Bevor wir uns aber mit diesem
Begriff in der Form des Substantives auseinandersetzen, miissen wir die paulinischen Absichten

im Vers 5 ein wenig néher untersuchen.

Die etymologische Studie des Nomens neipdlmv weist auf das Verb nelpdlm hin als den
Ursprung und das Hauptwort, von dem sich die weiteren grammatikalischen Formen entwickelt
haben. Diese Tatsache lédsst sich gut in der Konkordanz zum griechischen Neuen Testament
erkennen, in dem mepalwv bei der Erhaltung seiner sprachlichen Konstruktion als wepdlw
klassifiziert worden ist.®*> Wenn wir in unserem Studium also davon ausgehen, dass das Verb
der Schliissel der apostolischen Aussage ist, dann versuchen wir auf diesem exegetischen Weg

zu bleiben und das Tatigkeitswort unter die Lupe zu nehmen.

Sowohl H. Seesemann als auch W. Popkes iibersetzen neipdlw nicht nur als ein blofes
Versuchen, sondern viel mehr als ,,Herausfordern* oder ,,Durchgehen®. Zusétzlich schreiben
die beiden Exegeten unserem Begriff eine dullerst religiose Bedeutung zu, die in der Beziehung
zwischen Menschen und Gott auf einer sehr vertraulichen Ebene zum Ausdruck kommt und
ihre tiefe Aussagekraft erhidlt.®** Diese Tatsache erkennt man zuerst durch die hebréische
Sprache, in der man im Kontext der oben pradsentierten Informationen den Begriff na3
verwendet hat. Er kommt im AT 36-mal vor und ist im engeren Sinne ein Ausdruck fiir die
Priifung der Treue, des Gehorsams oder auch des Glaubens, Gott gegeniiber zu stehen. Ein
klassisches Beispiel finden wir im Schopfungsbericht und in der Erzéhlung iiber das Leben der
ersten Menschen (vgl. Gen, 1, 1 — 3, 24), und besonders aber in der Perikope Gen 3, 1-19. Gott
hat die Relation mit den Menschen aufgebaut und will mit ihnen in einer Beziehung sein. Das,
was Gott von ihnen verlangt hat, ist nur Glaube und Vertrauen ihm gegeniiber. Doch der
Mensch hat mehr gewollt. Er hat danach gestrebt, wie Gott zu sein und ist in Versuchung
gekommen, dieses Ziel zu erreichen. Die so entstandene Versuchung ist aufgrund des Werkes
des Versuchers zustande gekommen, der den Versuchenden gegeniibersteht. B. Willmes stellt
in diesem Zusammenhang fest: ,,die Versuchung [...] wird nicht auf Gott zuriickgefiihrt,
sondern auf bose Michte (...), die zur Entscheidung gegen Gott oder zu Gotzendringen

[dringen].“®* In seiner wissenschaftlichen Untersuchung geht der Theologe aber weiter und

83 K. Aland (Hrsg.), mepclw, in: Vollstindige Konkordanz zum griechischen Neuen Testament. Unter
Zugrundelegung aller Modernen kritischen Textausgaben und des Textus Receptus, Bd. 1/ Tl. 2: M — Q, Berlin —
New York 1983, 1111.

844 Vgl. H. Seesemann, zeipalw, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 6, 23-37; P. Popkes, wepalw, in: EWNT, Bd. 3,
hrsg. v. H. Balz u. G. Schneider, Stuttgart — Berlin — K&ln 21992, 151-158.

845 B. Willmes, Versuchung: 1. biblisch-theologisch, in: LThK, Bd. 10, 737.

286



beruft sich u.a. auf Gen 3, 1-7 und 1 Chr 21, 1. In den beiden biblischen Texten geht es konkret
um das handelnde Subjekt, das wir bereits als Versucher bezeichnet haben. B. Willmes
verbindet unsere Benennung mit zwei weiteren Begriffen, durch die der Versucher als wm

(Schlange) und als 10% (Satan, Gegner) genannt und somit niher prézisiert wird.34¢

In derartiger Erklarung ldsst sich eine uralte Tradition erkennen, die ihren Ursprung in
den mesopotamischen, hurritischen und ugaritischen Mythen hat. In diesen Uberlieferungen
und Erzdhlungen wird der Begriff ,,Schlange® mit dem Willen definiert, der sich gegen die
Gotter richtet. W.G. Plaut, der sich mit dieser Problematik ausfiihrlich beschéftigt hat, fiihrt die
Termini zusammen, indem er feststellt, dass sie dieselbe Botschaft verkiinden und indirekt
dasselbe Subjekt beschreiben.®¥’ Weiters beruft sich der amerikanische Theologe auf den
amerikanischen Bibelwissenschafter T. H. Gaster und seine Untersuchungen iiber die Mythen,
Legenden und Briduche im Alten Testament und zitiert ihn so: ,In einer Schrift aus
nachbiblischer Zeit wird die Schlange aus Eden mit Satan identifiziert, und es heilit: ,Durch
Satans Neid betrat der Tod die Welt*.“%4® Wenn wir von diesem Standpunkt ausgehen, dass der
Begriff ,,Satan“ ein Synonym des Nomens ,,Versucher* ist, dann gewinnen wir einen neuen
Zugang zu den neutestamentlichen Texten, in denen mewpdlwv neben der paulinischen
Bibelstelle nur bei Mt 4, 3 vorkommt. Diese Meinung teilen sowohl die katholischen als auch
die evangelischen Exegeten mit. **° Im Sinne der durchgefiihrten und wissenschaftlich
bestitigten Analyse wissen wir, dass an den beiden Stellen (Mt u. 1 Thess) das hebrdische Wort
T gemeint ist, das in der LXX mit d1é4forog (Teufel) oder Xatavag (Satan) libersetzt wird.
Den ersten Begriff finden wir im NT 38-mal, davon 7-mal bei Paulus. Das zweite Wort ist 37-
mal in den neutestamentlichen Schriften belegt, aber kein einziges Mal bei Paulus. Warum der
Autor im V. 5 gerade nelpalov verwendet, ist schwer zu sagen. Es scheint aber, dass dahinter
der gesamte Kontext der Aussage steht, in der das Verb und das Substantiv eine gewisse Einheit

bilden.

Ehe wir uns mit dem vor kurzem angesprochenen Verb auseinandersetzen,
konzentrieren wir uns noch auf den Begriff neipalwv bzw. auf di1éforoc. S. Lyonnet stellt in

seinem Studium iiber unser Nomen fest, dass ihm die Bibel ein Wesen mit dem personalen

846 Ebd.

87 Vgl. W.G. Plaut, 777 — Tora. In jiidischer Auslegung, Bd. 1: Bereschit — m°wx12 — Genesis, iibers. v. A. Bockler,
Giitersloh 1999, 92.

848 Ebd.

849 Vgl. H. Roose, Der erste und zweite Thessalonicherbrief, 55; Vgl. F.W. Rocker, Der erste Brief des Paulus an
die Thessalonicher, 160; O. Knoch, 1. und 2. Thessalonicherbrief, 44.

287



Charakter zuschreibt. Dazu schreibt er noch: ,,Es [das Wesen] selbst ist unsichtbar, aber seine
Taten und seine Einfliisse duBlern sich entweder durch das Wirken der anderen Wesen
(Ddmonen oder die unreinen Geister), oder in Versuchungen.“%° Das, was aber bei den
paulinischen Wendungen der Begriffe mepdlowv und owédforog fiir den Wissenschaftler
besonders interessant scheint, ist das eingeschrinkte Verhalten des Apostels, der sich nur zur
reinen Information iiber das Dasein der bosen Wesen, iiber ihre Handlungen und tiber den
Widerstand dagegen beschriankt. Sonst finden wir keine weiteren Beschreibungen oder andere
Hinweise, die uns sowohl neipdlwv als auch d1GBorog niher darstellen konnen.®! Diese
Tatsache ist aber auf keinem Fall ein Grund, die theologischen Ausfithrungen des Paulus als
ungeniigend zu betrachten. Im Gegenteil — sie zeigen ein iiberzeugendes Spektrum der
tauferischen Handlungsmdglichkeiten und der Mallnahmen, die der Mensch in seinem Leben
als Gegenleistung und zu seinem eigenen Schutz dagegen setzen kann. An dieser Stelle ist es
aber wichtig, jede Art des dualistischen Menschen- und Weltbildes zu kritisieren und nicht
wahrzunehmen. Im Gedanken des Apostels geht es um die Entscheidung jedes Einzelnen, die
in der Freiheit begriindbar ist. So gesehen miissen wir bei den paulinischen Aussagen vor allem
auf seine Anforderung achten, die dazu motiviert, Gehorsam, Glaube oder Umkehr bei den
Menschen zu stirken und nicht die gesamte Schopfung mit ihrer Ordnung in den Kategorien

des Guten und des Schlechten zu betrachten. All das, was Gott erschuf, ist gut.3>? Es liegt aber

850 S. Lyonnet, Szatan, in: STB, 930.
851 Ebd.

852 Die Betrachtung der Welt als das Werk Gottes muss im Rahmen eines Geschehens betrachtet werden, das man

nur als gut definieren kann. Diese Tatsache lasst sich detailliert im priesterschriftlichen Schopfungsbericht in Gen
1, 1-31 erkennen. In der alttestamentlichen Beschreibung der Erschaffung der Welt verwendet man das Verb &72
(48-mal im AT), das auf Gott als den Handlungstrdger hinweist (2°528 X2 n°¥X12). Im weiteren Textverlauf sieht
man, was dieses Schaffen auch bedeutet und verursacht. Das ,,am Anfang* chaotische Durcheinander wird durch
Gottes Eingreifen neu strukturiert, wodurch nicht nur ein geordnetes Miteinander entsteht, sondern dass vielmehr
ein ideales Bild einer gut geordneten und von Gott erfiillten Schopfung zu Stande kommt. In der Perikope Gen 1,
1-31 erkennt man noch einen weiteren Beweis fiir die richtige Wahrnehmung des Schopfungswerkes. Nach jeder
Beschreibung des Geschehens an einem Tag spricht Gott, dass das, was er vollbracht hat, gut ist. Wir haben es
hier mit einer theologischen Zuspitzung zu tun. Man muss doch das gottliche Werk per se als eine perfekte
Handlung verstehen und es als solches in Kategorien der in der Person Gottes begriindeten Tatigkeit betrachten,
die in ihrer Selbstversténdlichkeit gut sein muss. Trotzdem spricht der Schopfer iiber sein Werk 2193 (vgl. Gen
1, 4) oder 213 (vgl. Gen 1, 10. 12. 18. 21. 25) und verwendet dabei 6-mal das Adjektiv 2iv (gut,), das man auch
als ,,gut sein“ libersetzen kann. Dabei lésst sich die Reaktion Gott es auf seine Schopfung erkennen, die in den
Augen des Schopfers gut ist und als solches bleiben soll. Im priesterschriftlichen Schopfungsbericht finden wir

aber noch in Gen 1, 31 das Pridikat ,,sehr gut®, das man im Text sogar als und siehe sehr gut (78 2~137))

288



in der menschlichen Natur, dass man in Versuchung gerdt und somit zum Bosen neigt. Das
weil} auch der Briefverfasser und deswegen schreibt er an die Gemeinde in Korinth: ,,Noch ist
keine Versuchung iiber euch gekommen, die den Menschen tiberfordert. Gott ist treu; er wird
nicht zulassen, dass ihr {iber eure Krifte hinaus versucht werdet. Er wird euch in der
Versuchung einen Ausweg schaffen, so dass ihr sie bestehen konnt* (1 Kor 10, 13). Dahinter
kann man, wie bereits in diesem Unterkapitel und in 1 Thess 3, 2 festgestellt worden ist, eine
groBBe Sorge des Apostels um seine Gemeinde wahrnehmen. Das, was in 1 Kor direkt
vorkommt, ist aber in 1 Thess in der gesamten Botschaft des Briefes erkennbar. Paulus gibt zu,
dass der Mensch es aus eigener Kraft nicht schafft, sich dem Bdsen zu widersetzen. Deswegen
ist es flir ihn wichtig, jeden und jede zu trosten, indem er die Hilfe Gottes zuspricht. Gott steht
jedem Menschen zur Seite, sodass er jede Art der Versuchung iiberstehen und aushalten kann.
Die Besiegung des Bosen, dessen Urheber Satan als Versucher ist, liegt in der géttlichen Macht,
die den Menschen angeboten wird. Das Einzige, was man dabei tun muss, ist die Bereitschaft
bzw. die Entscheidung, Gott zu vertrauen und im Glauben diese Hilfe Gottes auch zum

Ausdruck zu bringen.

Die Tatsache, dass die Versuchung keine Nebensache ist, beschreibt interessant
S. Lyonnet, in dem er das Leben Jesu als Beispiel nimmt, um zu zeigen, dass sogar Christus
von dem Widersacher versucht wurde. Der Wissenschaftler sieht in der Vita Christi neben all
ihren Aspekten auch einen instdndigen Kampf gegen den Satan. Bei dieser These bezieht er

sich auf Lk 3, 38 als den Anfang der Menschheitsgeschichte, in der Jesus Christus ein

iibersetzen kann. Diese Wendung kann kein Zufall sein. Sie steht als Kronung am Ende des Schopfungsereignisses
und schlieit die gesamte Beschreibung bzw. das Handeln ab. Doch das, was in der untersuchten Perikope
besonders auffillig ist, befindet sich im V. 26, wo wir lesen: 10772 1p7%¥2 I8 Ay 0398 N (Dann sprach
Gott: wir wollen einen Menschen nach unserem Ebenbild, nach unserem Gleichnis machen). Gott schafft einen
Menschen und gibt ihm eine besondere Qualitit, bildhaft Gott gegeniiber zu sein und in der Funktion seines
Reprisentanten in der Welt zu wirken, damit sie geschiitzt wird. Eine derartige Darstellung der Schopfung zeigt
sehr deutlich, wie Gott bei seinem Wirken engagiert ist und wie weit er geht, um eine gute Welt zu erschaffen.
Dieselbe Meinung bilden wir uns auch nach dem Studium der Schépfungsgeschichte des Jahwisten (vgl. Gen 2,
4-25), wo das Verb 1¥? (formen) eine zentrale Rolle spielt, das ebenso auf Gott als den Handlungstrager hinweist.
Aus der Perspektive unserer exegetischen Untersuchung wirkt besonders V. 17 interessant, in dem wir iiber den
Baum der Erkenntnis von Gut und Bose erfahren. Die Gegensidtze meinen die menschliche Natur, die alles
erkennen und entscheiden will. Gott sieht aber, dass es gut ist, wenn der Mensch nur in dem Raum lebt, den Gott
fiir ihn bestimmt hat und nicht versucht, iiber seine Natur hinauszukommen, um in die gottliche Sphire zu
kommen. Vgl. C. Westermann, Genesis (BK.AT, Bd. 1/1), Diisseldorf, 21974, 104-244; W. Zimmerli, /. Mose I-
11. Die Urgeschichte (ZBK), Ziirich 31967, 31-150; G. Fischer, Die Anfiinge der Bibel. Studien zu Genesis und
Exodus (SBAB.AT, Bd. 49), Stuttgart 2011, 37-41.

289



wesentlicher Teil ist. Ein Beispiel des weiteren Kampfes sind die Beschreibungen des
Ausbruches des Reich Gottes, von denen man z.B. in Lk 10, 17-20 lesen kann. Zum Schluss
nennt der Theologe noch den Tod Jesu und seine Versuchung im Garten Getsemani (vgl. Lk 4,
13; 22, 53). In dieser Darstellung der Begegnung Jesu mit dem Satan ist zugleich ein Abschluss
des menschlichen Lebens zu sehen, das stindig von Anfang an bis zum Schuss mit der

Versuchung des Bosen konfrontiert ist.?3

Nachdem wir so ausfiihrlich das Subjekt nepélwv besprochen haben, schauen wir nun
auf das Verb nelpdlw. Es wurde zwar mit den fritheren exegetischen Untersuchungen seines
Nomens vertieft, aber es bleiben noch einige Besonderheiten, die wir mit den weiteren Studien
bearbeiten. Auf die erste Besonderheit von meipalw weist W. Popkes hin, der in unserem

Begriff eine Bedeutungsbreite sieht. Diese ldsst sich wie folgt darstellen:33

1. Bedeutung Eine Uberpriifung mit lauterer Absicht

2. Bedeutung Ein kritischer Test mit unseridoser Absicht

3. Bedeutung FEine Betrachtung in den Kategorien der Bedrohung, Belastung oder
Anfechtung

4. Bedeutung Eine Wahrnehmung der Verfiihrung oder Verleitung

5. Bedeutung Eine Art der Herausforderung, die das Anzweifeln verursacht und das
Misstrauen entgegenbringt

6. Bedeutung FEtwas in die Wege leiten, im Sinne eines Vorhabens

Die oben présentierte Breite bei der Verwendung des Begriffes neipdlm zeigt eine
Vielfalt an Bedrohungen, vor denen die Thessalonicher als eine junge Gemeinde gestanden
sind. Es wird auch dargestellt, wie der Versucher sie konkret von dem Weg des Glaubens zum
Bosen verfithren will. Zusétzlich miissen wir nach H. Seesemann feststellen, dass der Terminus
nelpalo ihre Einzigartigkeit nicht nur in seinem breiten Spektrum des Wirkens hat, sondern
auch durch seinen Umgang mit dem Apostel. Gut davon berichtet uns Gal 6, 1. In der Perikope
handelt es sich um die groe Bedrohung, der alle Glaubige ausgesetzt sind und die Reaktion
des Menschen auf das Versuchen durch den Versucher bei den anderen Gldubigen. Nach

Meinung des Briefverfassers muss man angesichts der Wahrnehmung der Versuchung immer

833 Vgl. S. Lyonnet, Szatan, in: STB, 931.
854 p_ Popkes, meipdlw, in: EWNT, Bd. 3, 154.

290



vorsichtig umgehen und eine Wahrung in der Form einer demiitigen Ermahnung des Néchsten

aussprechen.®

Derartige Besonderheiten und die ausfiihrliche exegetische Untersuchung zeigen, dass
die Begriffe meipdlo und mepdlwv eng miteinander verbunden sind. Dies sieht man neben
unserem Vers gut in Mk 1, 13. Diese Bibelstelle, in der die Begriffe neipalw und Zatovag (=
nepdlov) vorkommen, zeigt die Tatigkeit des Satans, die im Verb ihre aktive Ausfithrung
erhilt und ein Gegenstand bzw. ein Handwerk des Bdsen ist. Eine derartige Erkldrung passt
sowohl zu den alt- als auch neutestamentlichen biblischen Texten und ihren Auslegungen, in
denen Christus wie Adam durch den Satan in Versuchung gefiihrt wird.3*¢ Es kann in diesem
Sinne niemanden wundern, wenn Paulus in seinem Brief an die Gemeinde in Thessalonich vor
der groflen Gefahr des Bosen warnt, die im melpalwv priasent und aktiv wird. Denn so wie der
Satan den ersten Menschen in Versuchung gefiihrt hat, so hat er auch Christus in Versuchung
gefiihrt. Wie kann es also jetzt in einer christlichen Gemeinde anders sein? Mithilfe der
biblischen Perikopen und unserer Untersuchungen konnen wir also feststellen, dass der

Versucher durch die Versuchung die Glaubigen von dem Werk Gottes abbringen will.

Paulus weill genau, was das bedeutet und welche Folgen es geben kann, wenn der
Mensch die Relation mit Gott beendet.®7 Dieses Wissen bereitet ihm Sorgen, denn wie
F.W. Rocker schreibt: ,,Wire der Verfithrer wirklich am Werk, dann hitte dies Einfluss auf
Gottes Heilswerk, an den Gemeindemitgliedern und an dem Glaubenszeugnis der Gemeinde,
das in Thessalonich nicht weitergefiihrt werden oder nicht weiter wachsen konnte. Dahinter
aber kann nur der Gegner Gottes schlechthin stecken.“®>® Diese Sorge, die die Reaktion des
Apostels auf die Wirkung der Versuchung beschreibt, bezieht sich nur auf die junge Gemeinde
in Makedonien. Diese Angst scheint bis jetzt der Grund zu sein, warum Timotheus auf die

Mission zu den Thessalonichern geschickt worden ist.

Der weitere Textverlauf verrét uns aber ein zweites Motiv: €ig kevov yévntot O KOTOG

NUeV (unsere Miihe vergeblich gewesen wdre). An dieser, den Vers abschlieenden Aussage

855 H. Seesemann, weipdlw, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 6, 28.

836 Vgl. P. lovino, La prima lettera ai Thessalonicesi, 169.

857 Wir konnen im Verhalten des Apostels einen Bezug auf den Anfang des Briefes an die Thessalonicher erkennen,
wo der Verfasser der makedonischen Gemeinde und besonders Gott fiir die Standhaftigkeit im Glauben dankbar
ist. Diese positive Erinnerung daran, wie Paulus sie bezeichnet, ist der Grund fiir ihn, iiber die Relation zwischen
Mensch und Gott und deren Folgen zu schreiben. Im Lichte dieser Informationen, die in der ersten Perikope dieser
Arbeit der Gegenstand unserer Untersuchung waren, ist das Verhalten des Volkerapostels mehr als verstiandlich.

838 Vgl. F.R. Rocker, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 160.
291



des Autors kann man auch eine Schlussreflexion erkennen, die man nicht als eine Motivation
fiir eine Mission betrachten kann, sondern als einen Ausdruck der paulinischen Betrachtung
iiber die moglichen Folgen. Beide Mdglichkeiten scheinen nachvollziehbar zu sein. Auf der
einen Seite sehen wir einen personlichen Wunsch des am Anfang der in Europa missionarischen
Tatigkeit stehenden Paulus, der wissen will, ob seine Methode der Glaubensverkiindigung
funktioniert und erfolgreich ist, auf der anderen Seite aber miissen wir menschliche
Befangenheit feststellen. Beides scheint realistisch zu sein und das eine widerspricht nicht dem
anderen. Aus diesem Grund miissen wir beide Optionen annehmen und als wahrscheinlich

betrachten.

Bevor wir unsere Untersuchung dieses Verses abschlieen, schauen wir uns noch die
letzte Wendung ndher an. Sie beginnt mit €ig kevov (ins Leere bzw. vergeblich), die im Corpus
Paulinum auch von 2 Kor 6, 1; Gal 2, 2 und Phil 2, 16 bezeugt wird. Von &ig xevov berichtet
ebenso LXX (vgl. Jes 29, §; Jer 6, 29; Mi 1, 14). In unserem Text deutet der paulinische
Ausdruck auf die mogliche Niederlage hin. Wir haben es hier also in erster Linie mit einer
Feststellung zu tun, die die konkrete Arbeit meint, und mit deren Niederlage. Was fiir eine
Arbeit gemeint ist, ldsst sich aus dem Kontext erkennen. Sehr hilfreich ist auch die Perikope 1
Thess 2, 9, wo steht: ,,Thr erinnert euch, Briider, wie wir uns gemiiht und geplagt haben. Bei
Tag und Nacht haben wir gearbeitet, um keinem von euch zur Last zu fallen, und haben euch
so das Evangelium Gottes verkiindet.“ Wenn wir dazu noch das Substantiv ko6mog (Miihe,
Anstrengung bzw. Arbeit) nehmen, dann werden wir sehen, dass es sich hier nicht um eine
physische Arbeit handelt, sondern um die Miihe und die Arbeit bei der Verkiindigung des
Evangeliums. Wir haben an dieser Stelle einen Begriff, der sehr eng mit den Termini
,Verkiindigung“ und ,,Evangelium® verbunden ist. So eine Analyse flihrt zu folgender
Feststellung: Die Verkiindigung des Evangeliums bedeutet Miihe und groBe Anstrengung in
der Arbeit. Diese Thematik ist in den paulinischen Schriften 6fters vertreten und kommt an
zahlreichen Stellen vor. 3 Im Brief an die Thessalonicher meint der Autor also die
missionarische Tétigkeit und besonders die Verkiindigung des Evangeliums, die ein Erfolg
gewesen ist. Was jetzt aber Paulus mitteilen will, beschreibt interessant M. Bednarz, in dessen
Kommentar wir lesen konnen: ,,Paulus befiirchtet, dass diese riesige Miihe, mit der er die
Thessalonicher fiir den Glauben an Christus gewonnen hat, erfolglos werden kann. Er fiirchtet

den Satan, der das Wachstum des Glaubens der Thessalonicher mindert und verursacht, dass

89 Vgl. 1 Kor 3, 8; Gal 4, 11; Phil 2, 16.
292



seine Lehre fruchtlos wird.“3¢° In dieser kurzen Zusammenfassung sieht man, wie beunruhigt
der Apostel ist und wie er auf eine positive Riickmeldung seines Mitarbeiters hofft, der auch

mit ihm das Evangelium mit Miihe verkiindet hat.

In Bezug auf den Vers 5 scheint es noch notwendig zu sein, die Meinung von R. Hoppe
zu zitieren, der schreibt: ,,Es geht jetzt nicht mehr nur um eine Bestirkung der Gemeinde im
Glauben, sondern nunmehr geht es Paulus um die Gewissheit, dass angesichts eines mdglichen
Eindringens des Versuchers die Miihe um die Gemeinde nicht ins Leere gelaufen ist.“®¢! Dies
kommt zum Ausdruck, indem der Apostel im Konjunktiv schreibt (yévnton — gewesen widre).
Dahinter steht eine gewisse Unsicherheit, welche Timotheus mit seiner Mission bekdmpfen

soll.

V.6

Jetzt aber, nachdem Timotheus von euch zu uns
Apti 8¢ EMBGVTOG TipoBéov mTpog NUaS ap’ VUV Kol
gekommen ist und nachdem er uns gute Nachricht
£0ayYEMOOUEVOL LAV TNV THOTYV Kol THV Aydmny
tiber euren Glauben und eure Liebe gebracht hat und
VU®V Kol 611 Eyete pveiav MUAV dyabny navrote,
dass ihr uns allezeit in guter Erinnerung habt und ihr
£mmofodvTeg MUag 10TV Kabdmep kol NUELG VUGG,
Sehnsucht habt, uns zu sehen, so wie auch wir euch,

Der Beginn des neuen Verses des Briefes und unserer exegetischen Arbeit bildet die
Wendung &ptt 88w (jetzt aber), die in der gesamten neutestamentlichen Uberlieferung nur an
dieser Stelle bezeugt wird. Diese Tatsache passt aber zur gesamten Botschaft des untersuchten
Textes. Er wirkt sehr emotional, personlich und sentimental. Gerade diese Gefiihle und
Eindriicke ldsst man in den ersten Worten des apostolischen Schreibens erkennen. Sie sind
jedoch nicht auf diese eine Passage beschrinkt, sondern wiederholen sich immer wieder im
gesamten Vers. Ein Beispiel dafiir scheinen die zahlreichen Personalpronomen zu sein, die
entweder in der ersten oder zweiten Person Plural vorkommen: fjpdg, opdv, quiv, Ypudv, nudv,
nuac, Nueig, vudc. Dieselbe Situation kann man auch mithilfe der diversen Verben, Adjektive
oder Subjekte feststellen: dya0o6g (gut), aydmn (Liebe), niotic (Glaube), pwaun (Erinnerung),

ophw (sehen), émmoBéw (sich sehnen). Sie werden im Laufe unserer Exegese auch der

860 M. Bednarz, /-2 List do Tesaloniczan, 240.
861 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 203.

293



Gegenstand der weiteren Untersuchung sein, aber man kann schon jetzt nach F.W. Rocker
sagen, dass durch diese emotionale Dichte ,,mehrfach das Aufatmen des Paulus geradezu ,zu

horen® ist. 862

Warum der Apostel auf einmal so rasch seinen Brief schreibt, ist mit der Riickkehr des
Mitarbeiters Timotheus begriindbar, der dem Volkerapostel gute Informationen aus
Thessalonich gebracht hat. Dazu verwendet der Autor das Verb edayyeAilecOon (gute Nachricht
verkiinden), womit er auf den ersten Blick eine Ausnahme macht, denn wie S. Schreiber meint,
komme dieses Tétigkeitswort ,,in den Paulusbriefen jedoch sonst nur technisch fiir die

“863 yor. Wir konnen also den Eindruck haben, dass wir es hier

Verkiindigung des Evangeliums
mit keinem theologischen Begriff zu tun haben, sondern mit einem, der im profanen Gebrauch
beheimatet ist. Doch das, was am Anfang klar erscheint, wird durch die Theologen
unterschiedlich beurteilt. F.W. Récker meint einen besonderen Charakter von vayyeAilecOat,
in dem er eine theologische Konnotation sieht, die als ,,evangeliumsgleiche gute Nachricht* 864
gilt. Einer anderen Auffassung ist M. Bendarz. Er vertritt die These, nach der man in unserem
Verb eher eine breite Bedeutung sehen sollte. Zusétzlich schreibt er noch: ,,.Die Bezeichnung
(...) evayyehilecBor wurde hier auBergewohnlich im Neuen Testament in einer neutralen
Bedeutung verwendet, obwohl eine derartige Meinung nicht ganz richtig ist, weil in der
Wirklichkeit der Inhalt der Nachricht (...) einen religidsen Charakter.“6> Warum Paulus an
dieser Stelle gerade diesen Begriff in diesem Kontext verwendet, versucht uns P. lovino zu
erkldren. Der Italiener betrachtet diese paulinische Schreibmethode als eine sehr gut iiberlegte
Strategie. Fiir ihn greift der Autor zwei Gedanken (Glaube und Liebe) auf, die nicht nur mit
dem Inhalt der Nachricht von Timotheus verbunden sind, sondern auch mit dem Inhalt der guten
Nachricht als einer selbststindigen literarischen Gattung, in der es sich genau um Glaube und
Liebe handelt.?% Solche Erklarung schafft eine direkte Verbindung zwischen einem Bericht
iiber die abgeschlossene Mission einerseits und einer Verkiindigung der Frohbotschaft
andererseits. Beides wird, wie man das vor kurzem festgestellt hat, durch Glaube und Liebe

zusammengefiigt. Der Apostel Paulus, der sein ganzes Leben fiir die Verkiindigung verwendet

hat, muss sich also freuen, dass sowohl seine missionarische Tatigkeit in Thessalonich als auch

862 F.W. Récker, Der erste Brief an die Thessalonicher, 161.

863 S. Schreiber, Der erste Brief an die Thessalonicher, 189.

864 F 'W. Rocker, Der erste Brief an die Thessalonicher, 161-162.
865 M. Bednarz, I-2 List do Tesaloniczan, 247.

866 Vgl. P. lovino, La prima lettera ai Thessalonicesi, 170.

294



die von Timotheus ein Erfolg ist. Beide sind ebenso miteinander verbunden und bilden eine

Einheit, so wie das Verb gvayyeriCecBat mit seinen beiden Faktoren und Pragungen.

Das, was wir im letzten Absatz kurz angesprochen haben, machen wir nun zum
Gegenstand unserer weiteren Untersuchung und konzentrieren uns genauer auf den Inhalt der
guten Nachricht, die Paulus so viel Freude bereitet hat. Die Rede ist hier von Glaube und Liebe.
Warum diese zwei Tugenden erwidhnt werden, kdnnen wir aus dem Brief an die Gemeinde in
Galatia entnehmen: ,,Denn in Christus Jesus kommt es nicht darauf an, beschnitten oder
unbeschnitten zu sein, sondern darauf, den Glauben zu haben, der in der Liebe wirksam ist*
(Gal 5, 6). Wir haben an dieser Stelle also eine Beschreibung, wie der Glaube in den Augen des
Apostels sein soll und wie er mit der Liebe eine Einheit bildet. Solche Wahrnehmung fiihrt zur
Uberzeugung, dass jeder Ausdruck des Glaubens in der liebevollen Handlung zu beweisen ist.
Es scheint, dass Paulus genau das wissen will. Diese Information hat er auch von seinem
Missionsbegleiter erfahren. Die Thessalonicher bilden eine ekklesiologische Gemeinschaft, die

die ganze Zeit auf dem Fundament des Glaubens und der Liebe steht.

P. Tovino greift in seinen theologischen Ausfiihrungen ebenso auf diese
charakteristischen Merkmale der Gemeinde von Thesslonich zuriick und betont die Rolle der
Liebe, die in die bekehrten Herzen ausgegossen wird. Sie selber ist aber eine Frucht des Geistes,
der von Gott, Christus und Geist ausgeht. Der Exeget geht aber noch weiter. Er sieht die Liebe
auch in der Beziehung, die von den Menschen ausgeht und bei Gott, Christus ihr Ziel findet.
Das musste Timotheus dem Apostel berichten. Fiir P. Iovino war es dabei auch eine
Wahrnehmung der liebevollen Beziehung zwischen den Glaubigen und womdglich auch den
anderen Menschen.?¢” Wenn wir diese Erklarung als moglich bezeichnen, dann miissen wir eine
direkte Verbindung zum Proémium herstellen. In den Versen 8-9 ist die Rede vom Vorbild der
Thessalonicher, das iiberall aufgrund des Glaubens bekannt gewesen ist. Dabei ist, wie wir uns
noch erinnern konnen, vor allem die lebendige Glaubenspraxis gemeint, die sich in den
konkreten Handlungen widerspiegelt und von den Thessalonichern eine neue Schopfung macht,
die sich, wie Ch. Markschies meint, Gottes Willen unterordnet, ihm hinwendet und in der

wahren Nachfolge lebt.568

Den direkten Bezug des Verses 6 auf den Anfang des Briefes kann man bei der weiteren
Vertiefung der Begriffe ,,Glaube* und ,,Liebe und der Trias aus 1 Thess 1, 3 feststellen, wo

Glaube, Liebe und Hoffnung eine zentrale Bedeutung bei Paulus erhélt. Warum wir jedoch in

87 Vgl. ebd.

868 Ch. Markschies, Das antike Christentum. Frommigkeit, Lebensformen, Institutionen, Miinchen 32016, 93-142.

295



unserem Arbeitstext keine Erwdhnung von der Hoffnung haben, scheint durch zwei mdgliche
Griinde verursacht zu werden. Den ersten Hintergrund schildert uns T. Holtz. Er ist der
Meinung, dass Glaube und Liebe an sich schon eine Fiille der Frommigkeit darstellen. Die
Hoffnung ist in diesem Verstdndnis nicht notwendig und soll im indirekten Zusammenhang
betrachtet werden. Man kann iiber einen Gldubigen dann sogar sagen, dass er sein Leben mit
Hoffnung gestaltet, weil er eben glaubt und liebt.®®® Eine ganz andere Perspektive prisentiert
uns R. Hoppe. Er vertritt die These, dass die paulinische éAmic-Aussage in 1 Thess 1, 2f in einem
anderen Sinne gemeint ist. Der Adressat gibt im Prodmium zu, dass er die Gemeinde im
Gedanken bewahrt, und dafiir dankt er Gott. Anders gesagt: Gott ist der Gegenstand seines
Dankes, mit dem er die Hoffnung in Verbindung setzt. In unserem Fall aber meint der deutsche
Wissenschaftler, dass es sich um eine bleibende Beziehung zwischen ihm und der Gemeinde
handelt. Wir kénnen auch nach R. Hoppe sagen: ,,Es geht also um die Reziprozitit des pveiov
gew / motgicOar in 1, 2 und 3, 6.7 Wieder einen anderen Zugang zeigt uns M. Bednarz. Der
Bibelwissenschaftler sieht hier eine mogliche Absicht des Apostels, der aufgrund der in
Thessalonich schlecht verstandenen Lehre {iber die Hoffnung und mit ihr verbundenen in der
Parusie Christi verwurzelten Zukunftsausrichtigung beschlief3t, auf eine weitere Ausfithrung
dieses Themas zu verzichten. Deswegen scheint es fiir M. Bednarz sehr wahrscheinlich zu sein,
dass der Briefverfasser sich mit den Aspekten seiner Lehre noch mehr auseinandersetzen

miisse.?”!

Die drei oben dargestellten Ansichten machen einen schliissigen Eindruck, in dem man
ein Hilfsmittel sehen kann, um die Zusammenhinge der paulinischen Theologie besser zu
verstehen. Aus unserer Perspektive miissen wir annehmen, dass alle Motive des Verzichts auf
den Begriff ,,Hoffnung* moglich sind. Es ist jedoch schwierig eindeutig festzustellen, welche
der vorgeschlagenen Erklarungen tatséchlich die sind, die hinter dem Schreibstil des Apostels
stehen. Deswegen scheint eine weitere Ausfithrung unnétig zu sein und man sollte sich statt
dessen auf die Reaktion des Apostels konzentrieren, der sich aufgrund des Glaubens und der
Liebe der Thessalonicher sehr gefreut hat. In diesem Sinne erhalten diese zwei Termini nicht
nur einen personlichen Bezug zu Paulus, sondern sie sind viel mehr mit seiner persénlichen und
emotionalen Reaktion verbunden. Man sieht hier also, wie wichtig in seiner Mission Glaube

und Liebe sind und wie viel Euphorie sie bei ihm auslosen.

869 T. Holz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 132-133.
870 R. Hopp, Der erste Thessalonikerbrief, 209.
871 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 246.

296



Die Freude des Apostels wird im weiteren Verlauf des Textes deutlicher beschrieben
und prézisiert. Dies sieht man im Verb émnoféw (sich sehen), das im untersuchten Vers im
Partizip (émumoBodvtec) verwendet wird. Diese Thematik ist in der Briefkomposition nicht neu.
Aus Thess 2, 17 konnen wir erfahren, dass der Briefverfasser erneuert durch den ,,Wir-Bericht*
iiber die Sehnsucht spricht, die makedonische Gemeinde wieder zu sehen. Nun, wenn
Timotheus mit guter Nachricht zuriickkommt, spricht der Autor vom gegenseitigen Verlangen
nach einer personlichen Begegnung. Im Corpus Paulinum finden wir diesen Begriff nur 6-mal
und jedes Mal beschreibt er eine emotionale Situation. Doch das, was unsere Stelle so besonders
macht, ist die Verbindung unseres Begriffes mit den zwei weiteren Aussagen: Muag idelv
KkaBdmep Kol Uel VUAG (zu sehen, so, wie auch wir euch) und &yete pvelav MUOV dyodnv
navtote (ihr uns allezeit in guter Erinnerung habt). Die mit den beiden Ausdriicken
angesprochene Sehnsucht zeigt, wie stark die Verbindung zwischen dem Apostel und den
Mitgliedern der Gemeinde in Thessalonich gewesen ist. Einerseits hat Paulus die
Thessalonicher in Erinnerung und schickt seinen Mitarbeiter zu ihnen. Andererseits haben auch
sie ihren Apostel in guter Erinnerung und freuen sich iiber den Besuch und die Informationen,
die ihnen sicher auch Timotheus von Paulus mitgebracht hat. Es darf uns also nicht wundern,

wenn wir erfahren, dass sich alle wieder sechen wollen.

V.7

o . . L deswegen wurden wir getrostet, Briider, wegen euch
dud TodTo TapekAN O eV, adelpol, £’ VUV €l Thon ) o
in aller unser Not und Bedrdngnis, durch euren

T avarykn Kol OAlyel NUdV d1d Tiig VU@V TioTEWG, Glauben,

Der Beginn des Verses, der durch die Priposition 610 todt0 (deswegen) markiert ist,
verrit uns, dass wir es an dieser Stelle mit einem Hauptsatz zu tun haben. Dieser ist zugleich
auch die Zuspitzung der paulinischen Reaktion auf die gute Botschaft, die er von seinem
Mitarbeiter Timotheus erfahren durfte und darauf, was sein Bericht iiber die Situation in der
jungen thessalonischen Gemeinde bei ihm ausloste. All das sagt uns das nachste Wort, das Verb
napekAnOnpuev (wurden wir getrostet). Dabei ldsst sich eine interessante Tatsache erkennen, in
der man einen Leitfaden der Auswirkung des paulinischen Denkens wahrnehmen kann. Wir

wissen ndmlich, dass Paulus seinen Wegbegleiter mit der Mission nach Makedonien

297



zuriickschickte, damit er unter anderem die dortige Gemeinde troste.®”? Dieselbe Gemeinde ist
jedoch nun am Werk und trostet ihn selber. Dies tut sie, weil sie im Glauben standhaft bleibt
und auch Freude ausstrahlt, die mit dem Glaubensleben nach J. Flis eine Einheit bildet.?”?
Davon berichtet auch Paulus in einigen seiner Briefe, wie z.B. in Rom 1, 12 oder 2 Kor 7, 4.
13. Wir haben in unserem Text eine Form, die fiir R. Hoppe eine Klarheit schafft, dass ,,die
Missionsbemiihungen nicht umsonst waren.*“87* Dasselbe konnen wir aus der Bezeichnung

aoeApot (Briider) entnehmen, die eine enge Beziechung untereinander auch im Hinblick auf Gott

beschreibt.?73

Der Vers in seiner weiteren Folge prézisiert, wie diese Trostung der Gemeinde bei
Paulus konkret ausgeschaut hat. Diese Fakten kdnnen wir in zwei Aussagen entdecken: €’
vulv (wegen euch) und €mi whon th avaykn Kol OAlyel MudV (wegen euch in aller unserer Not
und Bedrdngnis). Die erste Wendung €9’ vuiv scheint eine bewusste Wiederholung der
Verdienste der Thessalonicher zu sein. Dabei kann man womdglich sogar Dankbarkeit
feststellen. Gerade diese Thessalonicher haben den Autor in der Lage, in der er sich damals
befunden hat, getrostet. Diese ist mit Not (évérykn) und Bedriangnis®’® (0ATy1c) verbunden. Nach
Meinung der Theologen ist es nicht mdglich, eine klare Antwort zu geben, welche Lage der
Apostel hier mit seiner Aussage gemeint hat.®”” Trotz dieser Meinung versuchen wir, uns diese
zwei Begriffe niher anzuschauen, damit wir einen besseren Uberblick iiber die Absicht des

Paulus gewinnen kdnnen.

Der erste Begriff, der im Arbeitstext vorkommt, ist dvayxn. Im Corpus Paulinum finden
wir ihn 9-mal. Er ist auch gut in der XLL (vgl. Ps 24, 17 oder [job 15, 24) belegt. Obwohl
W. Bauer diesen Begriff in seinem Worterbuch mehrdeutig sein lédsst, scheint unsere
Ubersetzung mit Not zutreffend zu sein.®’® Von dieser Bedeutung geht auch J. Stepien aus, der
diesen Begriff in V. 7 anders platziert, als die, die in Rom 13, 5; 1 Kor 7, 26. 37; 9, 16; 2 Kor

6, 4; 9, 7; 12, 10; Phlm 19 vorkommen. Das Besondere, das der Theologe in unserem

872 rapaxarécot Aor. Inf. = wapekArdnuev Aor. Pass.

873 Vgl. I. Flis, List do Filipian, 491.

874 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 210.

875 Vgl. 1 Thess 1, 4, S. 189-199.

876 Man kann hier auch Drangsal, schwierige Lage oder Leiden anwenden. Es scheint aber, dass die Ubersetzung
mit Bedréngnis die beste Variante ist.

877 Vgl. R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 210; Vgl. T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 134;
G. Haufe, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 60.

878 Vgl. W. Bauer, avdyxn, in: Worterbuch zum Neuen Testament, 102-103.

298



untersuchten Text feststellt, ist die Uberzeugung, dass der Autor mit évéykn die inneren Note
meint. Konkret ist hier Sorge und Unruhe des Apostels wegen der Situation der Thessalonicher
beschrieben.?” Ob der Exeget mit seiner These recht hat, 1dsst sich, wie wir vor kurzem gezeigt
haben, schwer sagen. Diese Meinung scheint aber aus der Perspektive unserer Arbeit interessant
zu sein. Interessant ist auch die Zusammenstellung von dvéykn (auch mit OAtyic) in den
paulinischen Peristasenkatalogen, mit der der Apostel wahrend seiner Missionsreise immer
wieder konfrontiert wird.®®" Nun beschreibt der Vers 7 eine Situation, in der Paulus aufgrund

seiner schlechten Lage getrostet wird.

Dasselbe konnen wir auch in Bezug auf den zweiten Begriff OAtyic sagen, den wir
bereits bei der exegetischen Untersuchung von 1 Thess 1, 2 besprochen haben. Auch hier 14sst
sich nicht niher definieren, was Paulus konkret gemeint hat. Wir konnen aber davon ausgehen,
dass die Thessalonicher sich mit dieser Formulierung gut ausgekannt haben, ansonsten hétte
Paulus sich nicht entschieden, seinen Brief so zu formulieren. Mit OAty1g versucht sich auch
M. Bednarz auseinanderzusetzen. Er stellt fest, dass die Haufigkeit, der semitische Reichtum
und der breite Kontext bei der Verwendung dieses Begriffes auf seine Wichtigkeit in der
theologischen Reflexion hinweist. Er gibt aber bei seiner theologischen Ausfithrung auch zu,
dass man nicht im Stande ist, die genauen Griinde und die Absichten des Autors zu erortern.®8!
Der polnische Exeget meint jedoch eine Mdglichkeit zu erkennen, die ein wenig Licht auf
dieses Problem wirft. In seinem Werk konnen wir daher lesen: ,,Es geht jedoch in diesem Fall
nicht um normale Bedrdngnisse, die das Leben mit sich bringt, sondern um besonderen

Kummer, der eine Folge der Annahme des Evangeliums und des Verharrens in ihm sind.*3%2

Eine Besonderheit bilden jedoch die beiden Begriffe, die im Vers 7
nebeneinanderstehen. In den paulinischen Schriften finden wir ein paar Stellen, an denen die
beiden Termini so positioniert werden. Zu nennen sind z.B. 2 Kor 1, 4; 2, 4 oder 6, 4. Es scheint,
dass wir hier eine besondere Situation haben, die durch die doppelte Nennung der im breiteren
Sinne dhnlich verstandenen Worter avaykrn und OAty1g verlangt wird. Aber wichtiger ist noch
der gesamte Kontext der Aussage des Autors. Die gute Nachricht, die er von Timotheus erhilt,
stirkt Paulus in einer nicht ndher beschreibenen Situation. Egal, wie schwierig auch die Lage

des Apostels ist, er wird durch die Thessalonicher getrostet. Das ist moglich, weil die Mitglieder

879 ]. Stepien, Listy do Tesaloniczan i pasterskie, 168.
880 vgl. 2 Kor 6, 4; 12, 10.

81 M. Bednarz, /-2 List do Tesaloniczan, 249-450.
882 Ebd., 450.

299



der ekklesiologischen Gemeinschaft von Thessalonich im Glauben treu bleiben. Der Glaube ist
das Mittel, mit dem jede Art des Leidens besiegt wird. Dieser Glaube erhilt in unserem Text
ein konkretes Gesicht — die Thessalonicher. Diese Betonung ldsst sich auch im
Personalpronomen erkennen, das vor dem Substantiv miotig steht. Wir kdnnen zum Schluss

noch nach F.W. Rocker sagen: ,,Was mich trostet, ist euer Glauben, euer Glaubensleben. 883

V. 10

VOKTOG Kol THEPAG DITEPEKTEPIGGOD HEOUEVOL EIG TO nachts und tags ganz iiber alle MafSen bittend, um
101V U@V TO TPOCOTOV Kol KOTapTioot T¢ euer Angesicht zu sehen und die Mdngel eures

VoTEPNUATA THG TOTEMS DUV, Glaubens zurechtzubringen?

Der Beginn des neuen Verses verwundert alle. Wir haben hier eine Konstruktion, die
bis jetzt in unserer Arbeit noch nicht vorgekommen ist. Der Autor setzt mit unserem Arbeitstext
eine Kontinuitét, der im Vers 9 formulierten Frage, voraus. Obwohl unsere Perikope nur ein
Teil der gesamten Redewendung ist, bleibt sie in ihrem Satzfluss. Das ist moglich, weil der
Autor den Thessalonichern zwei Gedanken anvertrauen will. Der erste ist die Bitte um ein
Wiedersehen und eine nochmalige personliche Begegnung. Der zweite Gedanke scheint nicht
nur, wie das R. Hoppe meint, ein Vorhaben zu beinhalten, sondern die Defizite im Glauben der
Briefadressaten zu beheben.®®* Wir miissen an dieser Stelle eher die These von M. Bednarz
annehmen, der zwar die angesprochenen Defizite ebenso wahrnimmt, aber auch den Wunsch
des Paulus, den Glauben seiner Briidder und Schwestern in Thessalonich besser

kennenzulernen.?%

Die Ansicht einer nicht mehr sichtbaren Kontinuitdt des Verses 9 in unserem Text
unterstreicht auch F.W. Rocker. Er stellt fest: ,,Die Intensitit und Plerophorie des
vorangegangenen Verses werde in V. 10 rhetorisch auch nicht mehr lediglich formal sichtbar,
sondern temporal und quantitativ geradezu materialisiert (...).“%%¢ Eine Bestitigung dieser und
fritherer Worte finden wir in der Formulierung voktoc koi fpuépag Omepeknepiocod (nachts und

tags ganz tiber alle Mafen). In ihr miissen wir eine Botschaft sehen, die sehr wohl vom

883 F.W. Rocker, Der erste Brief an die Thessalonicher, 164.
884 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 213.

885 M. Bednarz, I-2 List do Tesaloniczan, 257.

886 F 'W. Rocker, Der erste Brief an die Thessalonicher, 167.

300



Satzautbau her auf den V. 9 zuriickgreift, aber eine eigene Einheit darstellt. Dies betrachtend

schauen wir nun genauer auf die paulinische Aussage.

Die Wendung vuktog xai fuépag finden wir ebenso in 1 Thess 2, 9, wo wir lesen
konnen: ,,Ich erinnere euch Briider, wie wir uns gemiiht und geplagt haben. Bei Tag und Nacht
haben wir gearbeitet, um keinem von euch zur Last zu fallen, und haben euch so das
Evangelium Gottes verkiindet.” Wie wir sehen, bildet die Redewendung in unserem Text keine
Neuigkeit. Deswegen versuchen wir unsere Phrase mithilfe von T. Holtz zu deuten. So
kommentierte er den vor kurzem zitierten Satz: ,,Die Aussageweise ,Nacht und Tag* zeigt (...)
[keine] (...) judische Tageseinteilung (...), sondern entspricht einfach einem griechischen
Sprachgebrauch.*%®” Wir konnen in diesem Sinne annehmen, dass es sich hier nicht um eine
religiose Aussage handelt, sondern um die Betonung der RegelméBigkeit oder der
systematischen Tétigkeit. In diesem Lichte ist auch die hochste Steigerungsform des Adverbs
vrepekneplocod zu verstehen. Woflir Paulus so viel Miithe und Zeit braucht, teilt er mit dem
Verb 6éopan (bitten) mit, das im Arbeitstext im Partizip (dedpevor — bittend) steht und auf eine
iterative Aktionsart hinweist. Diese Tatsache scheint interessanter zu sein, wenn wir unsere
exegetische Untersuchung um das Verb npocehyopon erginzen, das in der neutestamentlichen
Beschreibung des Gebets wesentlich 6fters verwendet wird. [Ipocgivyopat finden wir insgesamt
an 86 Stellen, davon 12-mal in den paulinischen Schriften. Anders ist es aber bei déopat, das
im gesamten Neu Testament 22-mal vorkommt, und nur 6-mal im Corpus Paulinum. Wie wir
sehen konnen, ist der Unterschied in der Hiufigkeit der Verwendung der beiden Begriffe nicht
klein. Der Grund fiir eopevo liegt aber nicht in der Ubersetzung, die in beiden Fillen dhnlich
ist, sondern im Charakter des Gebetes, der in unserem Arbeitstext ausgedriickt wird. Paulus
meint ein Gebet, das intensiver und eifriger seine Intention zum Ausdruck bringt. Gerade
dedpevor erfiillt diese Aufgabe und bringt auf den Punkt, wie wichtig fiir den Apostel sein Gebet

1st.

All diese Erkldrungen und Ergénzungen zeigen Paulus als denjenigen, der im Gebet
vertieft ist. Das Beten, das in unserem Vers angesprochen wird, ist jedoch eine instindige und
dauerhafte Handlung, die auf Gott ausgerichtet ist. Paulus betet zu Gott und er tut das nach den
Worten Jesu, dass man allezeit und ununterbrochen beten sollte.3®® R. Hoppe sieht in diesem

instdndigen an Gott gerichteten Gebet eine Bitte ,um Gewidhrung der Mdglichkeit, die

887 T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 86.
85 Vol. Lk 18, 1.

301



Gemeinde nicht nur zu festigen, sondern ihr den Weg in die Zukunft zu weisen.*® Diese
Zukunftsausrichtung sieht man sehr deutlich in den zwei Gebetsanliegen, die im zweiten Teil
des Verses vorkommen. Zuerst schreibt der Briefverfasser €i¢ 10 idelv budv 10 mpdowmov (um
euer Angesicht zu sehen), dann beschlieft er durch eine Zielaussage den Thessalonichern
mitzuteilen: katopticolr T Votepruota THG Tiotewg LUDV (die Mdingel eures Glaubens

zurechtzubringen).

Obwohl die erste AuBerung zukunftsorientiert ist, hat sie ihren Ursprung in der
Vergangenheit, d.h. in der Sendung des Timotheus. Einiges davon erfahren wir in 1 Thess 2,
17, wo wir lesen konnen: mepiocotépmg €0mTOVOAGAUEY TO TPOSOTOV VUMDV 10TV (Wir haben
uns tiber die Mafsen bemiiht, euch von Angesicht zu sehen). Paulus hat schon frither vorgehabt,
die Gemeinde in Thessalonich zu besuchen. Dieses Vorhaben ist ihm aus einem unbekannten
Grund nicht gelungen. Jetzt aber scheint es doch anders zu sein. Timotheus geht, wie wir
wissen, mit dem Auftrag des Apostels nach Makedonien und bringt gute Nachricht liber die
Situation der jungen Gemeinde. Es scheint jedoch, dass der Apostel selber nach Thessalonich
gehen will. Dabei miissen wir aber die Meinung von T. Holtz beriicksichtigen und sagen: ,,Ilhm
[Paulus] ist sicher sehr wohl bewusst, dass die apostolische Fithrung der Gemeinde nicht an
seine personliche Gegenwart gebunden ist, sondern auch durch Mitarbeiter und Briefe
angetrieben werden kann und muss.“%*° Diese These steht nicht im Gegensatz zum moglichen
Wunsch des Apostels, die Thessalonicher besuchen zu wollen. Sie zeigt vielmehr den Apostel
als jemanden, der auf verschiedene Weise sein Ziel erreichen mdochte, den Glauben der
Glaubigen in der Hauptstadt von Makedonien zu stirken. Es soll uns dabei aber auch klar sein,
dass Paulus die durch ihn gegriindete Gemeinde sicher personlich sehen mdchte. Es scheint
doch logisch zu sein, die eigene Priasenz vor Ort als eine der besten Moglichkeiten fiir die
Starkung des Glaubens zu betrachten. Deswegen konnen wir nicht ausschlieBen, dass der

Apostel immer wieder versucht hat, nach Thessalonich zu reisen.

Diesen Wunsch, bzw. dieses Vorhaben miissen wir jedoch stindig aus der Perspektive
der letzten Phrase aus dem Arbeitstext verstehen - katapticot Td Votepnpata TG ToTEWS
vudv. In diesem Kontext lohnt es sich, genauer auf die gesamte Aussage zu schauen und das
Wort herauszuheben, das eine besondere Aussagekraft enthélt. Dieses ist ohne Zweifel das Verb
xataptiCm, das in seiner Ubersetzung als groBziigig interpretiert werden kann, d.h. als bereiten,

herstellen, schaffen, zurechtbiegen, in Ordnung bringen, wiederherstellen oder auch ergénzen.

889 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 214.

80 T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 138.

302



Wenn wir diesen Begriff in anderen biblischen Stellen anschauen, wie z.B. 1 Kor 1, 10; 2 Kor
13, 11 oder Gal 6, 1, dann kommen wir zum Ergebnis, dass der Briefverfasser mithilfe dieses
Terminus eine Téatigkeit meint, durch die der Mensch reifer und moralisch besser wird. Fiir
R. Hoppe ist jedoch diese Erkliarung nicht ganz korrekt. Er sieht im Verb xatoptilm eine noch
groBBere Bedeutung, die man in Verbindung mit einem anderen Begriff, Voteprjpata (Mdngel)
und ,,im Sinne einer positiven, korrigierenden Einflussnahme zur Vervollkommnung* 8!
verstehen sollte. Paulus geht es also um die Beseitigung jeder Art von Defiziten, die es noch im
Glauben der Thessalonicher gibt. Die Méangel sind hier nicht néher zu erkléren. Es ist aber
wahrzunehmen, dass Timotheus dem Apostel iiber all diese Mingel hat berichten miissen.
Mithilfe der anderen Texte, wie 1 Kor 16, 7; 2 Kor 9, 12; 11; 9; Phil 2, 30, kdnnen wir sowohl
einen materiellen als auch einen geistlichen oder personlichen Hintergrund vermuten, der eine
konkrete Rolle in Bezug auf den gelebten Glauben hat. Den Sinn dieser paulinischen Aussage
konnen wir als Probe sehen, durch die die Glaubigen in ihrem Glauben perfekter sein wollen.
Man kann an dieser Stelle die Vermutung von S. Fausti annehmen und meinen, dass die Eile
bei der Gemeindegriindung wéhrend der paulinischen Mission die angesprochenen Mingel des
Glaubens hatte verursachen konnen.?? Diese Interpretation passt gut zu den Worten von
F.W. Rocker, der meint: ,,Paulus weil3, dass die Thessalonicher bestimmte Dinge sehr wohl
wissen und vorbildlich praktizieren (...). Er weill weiter, dass ihnen bestimmte Dinge noch
nicht bekannt sein konnen (...), bei manchen brauchen sie jedoch erneute Ermahnung (...).<%
Die erste Hilfe soll deshalb der Brief sein, der beim Vorlesen in der Gemeinde das Vertrauen

und die notige Stirkung verleihen kann, damit die erwéhnten Méangel des Glaubens vermieden

werden.

3.2.2.3 Zusammenfassung

Der behandelte Arbeitstext 1 Thess 3, 2. 5-7. 10 ist keine vollstdndige Perikope. Sie
besteht aus 5 Versen, die in der neutestamentlichen Uberlieferung einen Teil des Schriftstiickes

von 1 Thess 3, 1-13 bilden. Unsere Untersuchungen beweisen jedoch, dass man diese 5 Verse

81 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 214.

892 S. Fausti, Kres czasu. Lectio w oparciu o Pierwszy List do Tesaloniczan, iibers. v. P.R. Gryziec, Krakow 2014,
64.

893 F.W. Rocker, Der erste Brief an die Thessalonicher, 169.

303



auch als ein selbststindiges Brieffragment betrachten kann, das aufgrund der gegenseitigen

Relation innerhalb der verkiindeten Botschaft eine Einheit bildet.

Die Botschaft, die der Apostel Paulus im ersten von uns untersuchten Vers den
Thessalonichern mitteilt, ist die Zusage, dass sie von seiner Verbundenheit und Zuneigung
wissen sollen. Um diese Uberzeugung zu stirken, schickt er seinen Begleiter Timotheus nach
Thessalonich. Doch das, was fiir ihn bei dieser Mission besonders wichtig ist, ist der Wunsch
nach Informationen, ob die Entwicklung des Glaubens in dieser makedonischen Gemeinde die
Form erhalten hat, die er sich erhofft hat. Die angesprochene und aus Athen organisierte
Mission ist im Verstdndnis des Apostels sehr eng mit seiner Verkiindigung des Evangeliums
verbunden. Er versteht die Aufgabe, mit der er Timotheus beauftragt hat, auch als einen Teil
des Werkes Gottes, in dem der Mensch als Mitarbeiter tdtig ist. Man kann in diesem Kontext,
wie wir in unseren Studien gezeigt hat, feststellen, dass die Mission sowohl von Gott ausgeht
als auch von Paulus, der ebenso wie sein Begleiter ein Werkzeug Gottes ist. Die doppelte
Ausrichtung, die sich sowohl auf Gott als auch auf die Menschen bezieht, ist nicht nur am
Beispiel der missionarischen Tétigkeit zu sehen, die uns unser Arbeitstext schildert. Eine
dhnliche Situation finden wir im weiteren Verlauf des Verses, wo der Apostel die konkreten
Griinde nennt, warum Timotheus zu den Thessalonichern geschickt worden ist. Diese sind die
Stiarkung und die Ermahnung, die man in Form einer trostenden Handlung verstehen soll. Beide
Begriffe sind mit Gott und den Menschen verbunden. Gott ist ndmlich derjenige, der jeden
starken will. Seine ausfithrenden Hédnde sind oft berufene Menschen, die die Triger seiner
stairkenden Botschaft sind. Letztendlich liegt aber die Initiative immer bei Gott. Er will alle
starken, sowohl durch den Empfang des Glaubens als auch durch die Standhaftigkeit in ihm.
So ist es auch mit dem weiteren Terminus. Eine wahre Ermahnung, von der Paulus spricht, ist
immer in der gottlichen Sphére zu suchen und zu finden. Jeder, der das versteht, nimmt sich
auch als einen von Gott Berufenen wahr und handelt im Namen Gottes, da diese Aufgabe zur
Verkiindigung des Evangeliums gehort. Wir sehen also, wie wichtig fiir den Schopfer das Leben
seiner Schopfung ist und wie stark die Verbindung zwischen ihnen sein muss, damit man im

Glauben ausharrt und Anteil am Heil Christi hat.

Aufgrund der Bedeutung vom Heil, das fiir den Volkerapostel das Ziel seines Dienstes
ist, darf sich niemand wundern, dass man im Schreiben des Apostels sehr emotionale Ziige
erkennen kann. Es handelt sich doch um eine Gemeinde, die womdoglich einen anderen Weg
wiahlt und sich vom Inhalt der Verkiindigung des Evangeliums trennt. Hinter den
Unsicherheiten des Paulus steht der Versucher. Diesen kann man mithilfe unserer Exegese als

Satan bezeichnen, dessen Aufgabe es ist, jeden Menschen die Gemeinschaft mit Gott schwer
304



zu machen und sie auch zu zerstoren. Diese Tatsache ist Paulus bekannt. Deswegen sind seine
Sorgen und Fragen gerechtfertigt, besonders aber in Hinblick darauf, dass ein Mensch aus
eigener Kraft sich dem Bdsen widersetzen kann. Wenn die Thessalonicher tatséchlich dem
Glauben nicht mehr treu geblieben wiren, hitte der Autor des Thessalonicherbriefes feststellen
miissen, dass seine Miihe bei der Verkiindigung umsonst gewesen ist und dass seine
missionarischen Methoden nicht genug gewesen sind. Diese Betrachtung, die Paulus
miteinbezieht, ist nachvollziehbar und zeigt, wie wichtig diese Glaubensverkiindigung fiir ihn

1st.

Alles, was Paulus beunruhigt hat, wird mit der Riickkehr von Timotheus beseitigt. Er
teilt seinem Apostel mit, dass der Glaube der Thessalonicher stark geblieben ist. Seine
Mitteilung dieser Informationen ist aber auBergewdhnlich. Er verwendet dabei die Phrase ,,gute
Nachricht®, wodurch er sich direkt auf die Verkiindigung bezieht. Diese Methode hat als Ziel
die Betonung, dass auch die Mission von Timotheus zur Verkiindigung gehort. Zusétzlich wird
diese gute Nachricht um zwei Begriffe ,,Glaube™ und ,,Liebe* ergéinzt. Dabei handelt es sich
um eine klare Feststellung, wie die gute Nachricht, das Evangelium, mit dem Glauben
verbunden ist und wie sie mit der Liebe eine Einheit bildet. Eine derartige Formulierung des
Heidenapostels fiihrt zur Uberzeugung, dass jeder Ausdruck des Glaubens in der liebevollen
Handlung zu beweisen ist. Das haben die Thessalonicher getan. Dartiber freut sich Paulus und
er gibt emotionell auch zu, wie gerne er die makedonische Gemeinde besuchen mdochte, die

ebenso auf thn wartet.

In dieser sehnsiichtig erwarteten Begegnung verstirkt sich die Dankbarkeit. So wie
Paulus und seine Mitbegleiter den Thessalonichern den Glauben verkiindet und sie zur Freude
gebracht haben, so ist es ihnen auch gelungen, Paulus und seine Begleiter zu trosten. Diese
doppelte, auf sich bezogene Beziehung erhilt im Brief einen besonderen Stellenwert. In ihm ist
die Rede von Not und Bedréingnis, denen die Missionare ausgesetzt sind. Obwohl sie nichts
konkretisieren konnen, haben wir es hier mit einer Beschreibung des Glaubens der
Thessalonicher zu tun, der ein konkretes Gesicht und eine Aussagekraft in realen

Lebenssituationen bekommen hat.

Diese Dankbarkeit ist aber nicht der einzige Grund, warum Paulus wieder nach
Thessalonich gehen will. Er hat vor, die Gldubigen in der makedonischen Hauptstadt reifer im
Glauben zu machen. Dazu will er sie in diesem Glauben noch perfekter machen, damit er all
das, was er aufgrund des unterbrochenen Aufenthalts beim ersten Besuch nicht hat personlich

verkiinden konnen, nun endlich vollenden kann. Man siecht an dieser Stelle, wie

305



abwechslungsreich der Apostel den Glauben verkiindet. Er besucht die Gemeinde, schreibt ihr
Briefe, schickt seine Mitarbeiter und letztendlich betet er insténdig fiir sie. Er tut dies auch,
damit es ihm gelingt, sein Werk in Thessalonich vor Ort zu beenden und auf diese Art und

Weise mit Gott in Verbundenheit zu bleiben.

306



3.2.3 Sichere Zukunft mit Hoffnung in 1 Thess 4, 14

Die vorletzte Stelle, die wir in unserer Arbeit exegetisch untersuchen, ist 1 Thess 4, 14.
In diesem kurzen Text beschreibt der Autor des ersten Briefes an die Thessalonicher die
Zukunft, die mit der Hoffnung verbunden ist. Diese zwei Begriffe sind miteinander sehr eng
verkniipft. Das, was Paulus bei dieser Verwendung aber besonders macht, ist die bewusste
Anspannung des gegenwirtigen Lebens in Bezug auf die Zukunft. In diesem Unterkapitel
werden wir uns gerade diesem Merkmal des paulinischen Denkens widmen, das schon friiher
auf eine interessante Weise von Aristoteles beschrieben worden ist: ,,Angenehm ist am
Gegenwartigen die Tatigkeit, am Kiinftigen die Hoffnung und am Vergangenen die Erinnerung.

Am angenehmsten und in gleichem MaBe liebenswert ist das Tétigsein.“3%4

3.2.3.1 Textanalyse

Die Textanalyse unserer kleinen Perikope, die nur aus einem Vers besteht, ist in Bezug
auf die gesamte Botschaft des Briefes wesentlich. Dies werden wir in weiteren Unterkapiteln
beweisen, indem wir, wie mit den anderen untersuchten Perikopen, nach einem genauen

Schema die Analyse der paulinischen Botschaft durchfiihren.

3.2.3.1.1 Textkritische Anmerkungen®>

Im Vers 14 finden wir eine Umstellung der Redewendung kai 6 6¢0g, die im Codex B
(03) und einer Minuskel 1739 bezeugt wird. Aufgrund der wenigen Quellen ist es sinnvoll, bei
der Textversion zu bleiben, fiir die die restlichen Zeugen sprechen. Es scheint auch, dass die
prasentierte Umstellung, falls man sie in unserem Text verwenden wiirde, keine wesentliche

Erginzung bringen wiirde.

894 Aristoteles, Die Nikomachische Ethik, iibers. v. O. Gigon, Miinchen 72006, 319.

895 Die zusammengefasste textkritische Anmerkung zu 1 Thes 4, 14 finden Sie auf Seite 358.

307



3.2.3.1.2 Die Perikope in ihrem Kontext

Unser untersuchter Vers ist ein Teil des Kapitels (vgl. 1 Thess 4, 13-18), das in der EU
den Namen ,,.Die Hoffnung der Christen* tragt. Aus diesem Grund ldsst sich erkennen, dass wir
es hier mit einer Art der Beschreibung des zukiinftigen Lebens zu tun haben. Dieser Versuch
des Autors wurde in Form einer nacheinander aufsteigenden inhaltlichen Konstruktion

geschrieben. Diese kann man wie folgt présentieren:

1 Thess 4. 13-18

Kerygma Erklarung Abschluss
V.14 VV. 15-17 V.18

B

Abb. 28: Graphische Darstellung der inhaltlichen Konstruktion von 1 Thess 4, 13-18.

Die niihere Betrachtung der gesamten biblischen Uberlieferung, die wir auch oben
prasentiert haben, ldsst uns interessante Gegebenheiten des Textes wahrnehmen. Zu Beginn von
Vers 14 erkennt man eine direkte Verbindung zum fritheren Text. So eine Verbindung ist
ebenso im Vers 15 zu finden. Diese Methode zeigt eine doppelte Ausrichtung unserer Perikope,
die man in Verbindung mit den anderen Versen oder in Bezug auf den eigenen selbststdndigen
Inhalt bestens betrachten kann. Der Grund dieser Tatsache liegt zuerst an der gesamten
Botschaft des Kapitels 1 Thess 4, 13-18, das struktrell eng miteinander verbunden ist und eine
gewisse Einheit prasentiert. Die Selbststidndigkeit unseres Verses liegt an der Botschaft des
Textes, der nach T. Holtz eine Form des Bekenntnisses hat.?? Solche Ausdrucksweise fiihrt zur
Meinung, dass unser kleiner Arbeitstext das Zentrum des Abschnittes ist und somit zu den

wichtigen Aspekten des Briefes gehort.

896 T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 190.

308



Aus der Perspektive der gesamten Aussage von 1 Thess 4, 13-18 ist es noch wichtig,
den Theologen O.B. Smolka zu zitieren, der liber die Hoffnung der Christen folgendermallen
schreibt: ,,Die dsterlichen Ereignisse, deren Hohepunkt die Auferstehung Christi ist, sind im
Grunde genommen eine Manifestation der grofiten Verbundenheit und der Solidaritdt Gottes
mit dem Schicksal jedes Menschen. In Christus entsteht von Neuen die iibernatiirliche
Gemeinschaft Gottes mit dem Menschen, die nicht nur das Kreuz, den Tod und die
Auferstehung des Erlosers umfasst, sondern die Ewigkeit, die das notwendige Attribut Gottes
und des erlsten Menschen ist.“*7 Auf dem Weg dieses theologischen Verstéindnisses haben
wir sowohl im nédheren als auch im weiteren Zusammenhang unseres Textes mit Christus zu
tun, von dem die Wahrheit {iber die menschliche Auferstehung und das ewige Leben ausgeht.
All das erhélt diese in der Realitét begriindete Stellung, weil Jesus Christus selber vom Tode

auferstanden ist und uns die eschatologische Hoffnung auf das Leben bei Gott gegeben hat.

3.2.3.1.3 Der Text und seine Struktur

4 14 & yop miotevopey Ot Incovg 4 14 Denn wenn wir glauben, dass Jesus
anébavev Kol AvEoTn, 0DTOG Kol 0 080 TOVG gestorben und auferstanden ist, so wird
KotunBévrtag 1t Tod Incod GEel ouv avTd. auch Gott durch Jesus die Entschlafenen

mit ihm fiihren.

Der Text présentiert in seinem Inhalt eine doppelte Handlungsausrichtung. Im ersten
Teil des Satzes, wo die Rede iiber Tod und Auferstehung ist, handelt es sich um Christus. Er ist
das Subjekt, an das wir, alle Menschen (Paulus, seine Mitarbeiter, die Thessalonicher, usw.)
glauben sollten. Was aufgrund dieses Glaubens passiert, erfahren wir im zweiten Teil, in dem

Gott der Urheber der Auferstehung der Toten ist.

Im Vers lésst sich eine kausale Reihenfolge erkennen, ja nach dem Muster, wenn
A, dann auch B. Solch eine Formulierung passt zu den zwei Gegensdtzen Tod und
Auferstehung, die im Arbeitstext zum Ausdruck gebracht werden. Die Verbindung der beiden
Wirklichkeiten geschieht durch den Glauben. In ihm ist sowohl Christus als auch Gott der

wesentliche Teil und der Inhalt der Botschaft. Deswegen scheint es auch richtig zu sein, in

897 0.B. Smolka, -2 List do Tesaloniczan, 184.
309



dieser grammatikalischen Konstruktion auch nach G. Ratzinger Spuren eines urchristlichen
Glaubensbekenntnisses zu sehen, durch das wir es mit einer einheitlichen Struktur des Texts zu

tun haben.8%8

3.2.3.2 Auslegung und Interpretation

Wiederum widmen wir uns in dieser wissenschaftlichen Arbeit der Exegese der
einzelnen Verse. In diesem Unterkapitel ist das aber nur ein Vers, der, wie bereits aufgrund
unserer Untersuchung festgestellt werden konnte, ein sehr wichtiger Teil nicht nur der gesamten

Perikope 1 Thess 4, 13-18 ist, sondern des ganzen Briefes ist.

V. 14
&l yap miotevopev 61t Inocodg anébavev Kol avéotn, Denn wenn wir glauben, dass Jesus gestorben und
obTeg Kol 0 0£0¢ ToLG KonBévTag o1 ToD Incod auferstanden ist, so wird auch Gott durch Jesus die

a&el oLV aOT. Entschlafenen mit ihm fiihren.

Der Vers beginnt mit der Konjunktion &t yap (denn wenn). Solche Formulierung hat
nicht nur die Funktion einer Riickschau auf den vorigen Vers, sondern vielmehr ist das Verb
miotevopev (wir glauben) zu betonen und es ist auch klarzumachen, was in seiner Botschaft
besonders wichtig ist. Dies ist eben der Glaube, den Apostel Paulus verkiindet hat und den die
Thessalonicher bereits angenommen haben. Fiir T. Holtz ist die paulinische Ausdrucksweise
ein klares Bekenntnis und die Folgerung des Heilsgeschehens, ,,das den Verstorbenen
widerfahren wird.“®° Wir konnen in diesem Zusammenhang auch den Exegeten G. Haufe
zitieren, der in Bezug auf unseren Glaubenssatz meint, dass der Apostel von den Gliaubigen die
Identifizierung mit dem Inhalt seiner Botschaft erwartet. Diese Auseinandersetzung soll auch

die Briefempféanger motivieren, weiterzudenken.””® Gemeint ist also eine Zusammenstellung

88 Vgl. I. Ratzinger— Benedikt XV1., Jesus von Nazareth, Bd. 2, 278.
89 T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 192.

00 G. Haufe, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 83.

310



des Glaubens mit dem eigenen Leben, damit die bewusste Beriicksichtigung der Vita jedem

helfen konnte, auf den Alltag und die Zukunft zu schauen.

Im Zuge unserer durchgefiihrten Exegese scheint es logisch zu sein, im Glaubenssatz
auch eine kausale Schlussfolgerung zu sehen. Der Glaubensakt ist nicht fiir sich da, sondern
fithrt den Glaubigen und bringt ihm reiche Friichte. All das ist moglich, weil Jesus gestorben
und auferstanden ist (Incodg anébavev kai dvéotn). Das Heilswirken Jesu ist somit nicht im
eingeschriankten Rahmen bzw. einmalig zu betrachten, sondern als Ergebnis, dessen Folgen auf
uns in Form der Gnade ausgegossen wird.”°! Wir konnen auch noch nach Paulus sagen, dass
Gott uns in der Person Christi alles schenkt, was wir im Leben brauchen.’®? Dieser Kraft kann

sich nichts widersetzen.”®* Sie ist in der Person Jesu durch Gotts Handeln begriindet.*4

Die Bestitigung dieser heilswirkenden Kraft Gottes und ihre Ausprigung kommt
zusitzlich durch die Wendung obtwg (so) zum Ausdruck und steht in Beziehung zum zweiten
Teil des Verses (V. 14), wo die Rede tiber die vor kurzem erwédhnten Folgen des Glaubens ist.
Der italienische Exeget O. da Spinetoli geht bei der Interpretation dieses Verbindungswortes
einen Schritt weiter. Der Geistliche meint, dass die Partikel obtwg ein Trennpunkt zwischen
dem Tod und der Auferstehung Jesu und der Situation der Verstorbenen ist. Zusétzlich stellt er
eine kausale Folge fest, die in Christus seinen Ursprung hat, d.h. von ihm ausgeht und die
Eingeschlafenen mit hineinnimmt in das Geheimnis des christlichen Heilwirkens.?®> Dieses
Geheimnis ist die Auferstehung der Toten und die Gemeinschaft mit ihm. Vielleicht ist das
auch der Grund, warum der Apostel Paulus keinen Begriff tob¢ vekpolg (Toten) verwendet,
sondern tovg wkoymbéviag (die Entschlafenen). Fiir solche Erklarung spricht die
Zusammenstellung der beiden Substantive, die im Corpus Paulinum 3-mal (koyun0&vtar)’?
oder 33-mal (vekpdg)’®’ vorkommen. Durch den Vergleichsprozess unserer Begriffe und ihrer
Verwendung im Kontext des Textes, ldsst sich eine Charakteristik erkennen. Es scheint, dass
Paulus xoyun0évtag im Sinne eines gottlichen Handelns in Bezug auf die Menschen und deren

Rettung aus dem Tod verwendet. Man kann sogar den Eindruck haben, dass der Tote nicht tot

01 Vgl. R6m 5, 6-11.
92 Vgl Rém 8, 32.
93 ygl. Rém 8, 34-35.
%04 Vgl. 1 Kor 6, 14.
905 Vgl. O. da Spinetoli, Lettere ai Tessalonicesi (NVB, Bd. 38), Cinisello Balsamo #1992, 75-76.
%06 Vgl. 1 Thess 4, 14. 15; 1 Kor 15, 18.
07 Vgl. Rom 1,4;4,17.24;6,4.9.11.13;7,8.10. 11 (2x). 34; 10, 7. 9; 11, 15; 14, 9; 1 Kor 15, 12 (2x). 13 (2x).
16.20. 21. 29 (2x). 32.35.42.52; 2 Kor 1,9; Gal 1, 1; Phil 3, 11; 1 Thess 1, 10, 4, 16.
311



ist, sondern schlift bzw. eingeschlafen ist. Diese Botschaft ldsst sich auch an einigen Stellen
mit dem Nomen vekpdc erkennen, wo die Rede iiber den Ubergang aus der Sphire des Todes
in die Sphire des ewigen Lebens ist.”*® Bevor es aber dazu kommt, hoffen und warten die Toten
auf die Auferweckung, die man wie einen Beginn der neuen, nie endenden Wirklichkeit
beschreiben kann. Der, der diesen Zustand kraft seiner Macht initiiert, ist Gott. Er wird die
Toten durch Christus auferwecken und zu sich in seine Ewigkeit holen, damit jeder ein ewiges

Leben hat.

Um die oben présentierte Auferweckung ndher zu beleuchten, verwendet der Autor die
Priposition dwd (durch), die im NT 668-mal vorkommt, davon 134-mal nur bei Paulus. Im
Kontext einer so wichtigen Information, die die Auferstehung ist, schauen wir uns die genaue
Bedeutung unserer Priaposition an. Sie kann man, wie unten dargestellt wird, unterschiedlich

einordnen und im diversen Sinne auslegen:

L Bezeichnung einer Bewegung, die entweder hinein- oder herausfiihrt:
1. In gerader Richtung orientiert: vgl. Rom 15, 28
2. In ganzer rdumlicher Ausdehnung orientiert: vgl. 1 Kor 3, 15
I1. Bezeichnung eines vermittelnden Handelns:
1. Personell orientiert: vgl. Rom 5, 9
2. Sachlich orientiert: vgl. Rom 3, 22
III.  Bezeichnung eines zielorientierten Handelns:
1. Personell orientiert: vgl. Rom 5, 12
2. Sachlich orientiert: vgl. Rom 5, 18
IV.  Bezeichnung eines nicht im logischen Subjekt durchfiihrenden Handelns:
vgl. Rém 2, 27
V. Bezeichnung eines zeitlichen Handelns: vgl. Rom 11, 10

VI.  Bezeichnung eines mit Grund begriindeten Handelns: vgl. Rom 15, 21

Die présentierte Suche nach dem genauen Grund der Verwendung von 614 zeigt uns eine
gewisse Grenze bzw. eine Tiefe des paulinischen Denkens. Die Tradition des Apostels, die
Losung des Problems mit unserer Préposition in die richtige Richtung zu fiihren, ist mit der

Person Jesu Christi verbunden. An den fast 20 biblischen Stellen, wo der Autor 610 verwendet,

%% Vgl. Rém 6, 11. 13; 7, 4; 8, 10; 1 Kor 15, 16. 20. 21. 35. 42. 52; 2 Kor 1, 9 oder Phil 3, 11.
312



lasst sich ein Leitfaden erkennen, durch den Christus in einer der drei konkreten Funktionen

dargestellt wird:

1. Person, durch die die missionarische Tétigkeit an den Apostel weitergegeben wird
(vgl. Rom 1, 5)

2. Person, durch die Gott gelobt und verehrt wird (vgl. Rom 1, 8)

3. Person, durch die in einer vermittelnden Handlung das Heil zugeteilt wird (vgl.

Rém 5, 1)

Die weitere Vertiefung unserer exegetischen Studien bestdtigt die vor kurzem
aufgestellte These, dass die paulinische linguistische Konstruktion, mit der wir in unserem Vers
zu tun haben, grofle Schwierigkeiten beim Versuch der richtigen Erkenntnis der Absicht des
Autors mit sich bringt. Anderer Meinung ist aber F.F. Bruce, der die problematischen Umstidnde
des Verses weniger in der Linguistik sucht, sondern im frithchristlichen Taufverstdndnis und
der damit verbundenen Sprache.’®® Solche Erklarung scheint nachvollziehbar zu sein, da sich
die Behauptung von F.F. Bruce auf eine Taufformel bezieht, der die Sprache und somit ihre
Konventionen zu Hilfe stehen. Es ist also anzunehmen, dass Paulus in unserem Fall die Sprache
bewusst und klug beniitzt, um den Glaubigen bestimmte Wahrheiten des Glaubens in

Thessalonich zu verkiinden.

Unsere systematische Untersuchung der Préposition w4, die in seiner
wissenschaftlichen Arbeit auch M. Bednarz gewahlt hat,”!? ergibt keine klare Antwort, welche
Bezeichnung von 614 Paulus wirklich gemeint hat. Aus diesem Grund kénnen wir noch auf dem
methodistischen Weg unserer Exegese bleiben und so wie der polnische Theologe uns die
Ansichten unterschiedlicher Bibelforscher anschauen, die unser Problem aus der Perspektive
des weiteren Verlaufes des Textes zu deuten versuchen, wo steht: i tod Incod oder 6 0gdg

T0VG Kowun0évrog d1d Tod ‘Incod:

1. Meinung von P. Nepper-Christensen: Er vertritt die Meinung, dass die Préposition o1&
im Sinne von ,,wegen‘ verstanden werden sollte, was als eine logische Folgerung auf
die andere Préposition &vekev (wegen) hinweist, die man in den Kategorien eines

Synonyms betrachten kann. Solche Situation kommt in Rém 8, 36 vor, wo wegen Jesu

99 Vgl. F.F. Bruce, I & 2 Thessalonians (WBC, Bd. 45), Waco 1982, 97.
910 Vgl. M. Bednarz, I-2 list do Tesaloniczan, 331-333.

313



die Rede von dem Mirtyrertod ist. Die Stelle, an der man es mit einer sehr deutlichen
Botschaft zu tun hat und die fiir P. Nepper-Christensen schliissig wirkt, ist 2 Kor 4, 11.
Wir sehen, dass sich die beiden vor kurzem présentierten Perikopen auf die Verfolgung
wegen Christus konzentrieren. Darauf versuchen auch die Vertreter dieser Meinung ihre
Argumente zu bauen.’!! Das, was uns bei dieser Erklarung schwierig erscheint, ist die
paulinische Rede iiber den Tod allgemein, und nicht {iber den Tod, den die Glaubigen

in Thessalonich fiir den Glauben an Christus auf sich genommen haben.

2. Meinung von S. Légasse: Er ist der Meinung, dass Paulus durch die Zusammenstellung
der Worter koydopon (im Aor. Part.), ’Incodc, 0e6¢ und d14 deutlich macht, wie Gott
seinen Heilsplan durch Jesus verwirklicht. Konkret ist hier das Leben Jesu gemeint,
dessen Tod fiir die gesamte ekklesiologische Gemeinschaft der Glaubigen steht. Solche
Erkldrung ist aber im breiten Kontext zu verstehen, wo nicht nur die Menschen Glieder
dieser Gemeinschaft sind, sondern auch Christus als das Haupt. In diesem Verstindnis
haben wires g  mit einer Kausalwirklichkeit zu tun: Jesus stirbt fiir die Menschen —
Menschen sterben fiir Christus und somit fiir die gesamte Kirche. Wir sehen, dass durch

diese Meinung die Priposition 814 im Sinne von vrép (fiir) verstanden werden sollte.*!?

3. Meinung von F.F. Bruce: Er reprisentiert die Exegeten, die die Erkldrung von &4 in
den anderen, in der Christologie begriindeten Pripositionen suchen. Eine Besonderheit
auf diesem Gebiet lésst sich in der Praposition €v (in) feststellen, die in der Phrase év
Xpo1® (’Incod) bzw. kvpiw im Corpus Paulinum 94-mal festzustellen ist. Aufgrund
dieser grammatikalischen und linguistischen Konstruktion ist eine Verbindung
zwischen Jesus und den Glaubigen wahrzunehmen. So eine Verbundenheit ist in 2 Kor
5, 17 festzustellen. Eine andere Stelle kann auch Gal 2, 20 sein, wo der Gedanke des
Sterbens und des Auferstehens besonders présent vorkommt. In diesem Lichte kann
man sagen, dass Paulus durch die Verwendung 614 den Leserlnnen die Hoffnung auf
die Treue Gottes stirken will. Denn wenn der Mensch an Jesus Christus glaubt und
somit in ihm lebt, dann wird er auch im Sterben in Christus leben. Es geht letztendlich
um den Glauben, der dem Glaubigen das ewige Leben verleiht, was in der Beziehung

mit Christus begriindbar ist.”!3

o1 P, Nepper-Christensen, Das verborgene Herrenwort. Eine Untersuchung iiber I Thess 4, 13-18, in: StTh, Bd.
19, (1965), 137-138.

912 Vgl. S. Légasse, Les Epitres de Paul aux Thessaloniciens, 252-253.

913 FF. Bruce, I & 2 Thessalonians, 97.

314



4. Meinung von F.F. Récker: Er geht davon aus, dass Paulus durch die Priposition dud
die Heilstat Christi ansprechen will, ,,auf die sich die Hoffnung auf Auferstehung der
Toten und das ,Sein-mit-Christus® allein griinden kann®. Solche Erklidrung bezieht sich
auf den ersten Teil des Verses, der wie eine Glaubensformel zu betrachten ist. Die
paulinische Aussage vom Vers 14 ist aber eine Fortsetzung dieses Gedankens, der die
,eschatologische Heilsvermittlung vom Glauben beschreibt. Konkret handelt es sich
um eine Kausalsituation: Wenn jemand glaubt und in diesem Glauben eingeschlafen ist,
wird er die Realitdt der eschatologischen Gemeinschaft mit Jesus erleben. Dieser
eschatologische Glaube bezieht sich sowohl auf die Parusie als auch auf die Lebenden,
die vor dem Entschlafen stehen.”'* Aufgrund dieser Erklarung ist die Praposition 814 im
Kontext von petd zu verstehen, wodurch die starke Gemeinschaft sowohl zu Lebzeiten

als auch im Tod und danach mit Jesus zum Ausdruck kommt.

5. Meinung von J. Stegpien: Er ist der Meinung, dass eine Untersuchung nach Ansicht des
Autors in Bezug auf die Verwendung der Priposition d1é sehr schwierig ist und alle
Antworten sehr hypothetisch scheinen. Aus diesem Grund schligt er vor, auf das
Problem aus einem weiteren Blickwinkel zu schauen und diese Meinungen
anzunehmen, die wir mit Sicherheit auch vertreten konnen. Diese ist, dass Paulus mit
oud alle Glaubigen meint, ,,die an Christus glauben, in der Verbundenheit mit ihm leben,
durch ihn und in ihm sterben. Diese Menschen wird Gott mit Jesus fiithren, damit ihnen

der Anteil an seiner Herrlichkeit gegeben wird.“!3

Wie unsere Untersuchungen zeigen, ist eine definitive Meinung iiber die genaue Absicht
des Autors bei der Verwendung der Priposition 614 sehr schwierig zu definieren. Aus unserer
Perspektive scheint es angebracht zu sein, wenn wir die Erkldrung von J. Stgpien annehmen
und als diejenige betrachten, die viel Klarheit und Ubersicht in den Inhalt des paulinischen
Briefes bringt. Diese Tatsache ldsst sich gut im weiteren Verlauf des Textes erkennen, wo wir
keine Information iiber die Auferstehung der Toten finden. Solche kausalen Reihenfolgen (Tod
Jesu — seine Auferstehung — sein Wirken bei der Auferstehung der Toten) kann man aber
aufgrund der Interpretation des polnischen Exegeten gut vertreten. Eine zusitzliche Bestétigung

unseres Uberlegens kénnen wir im Verb &yw (fiihren, bringen) finden, das im Text im Futur,

914 F.W. Rocker, Der erste Brief des Paulus auf die Thessalonicher, 236-237.
915 ], Stepien, Listy do Tesaloniczan, 189.

315



&&er (wird fiihren) steht. Obwohl Paulus diesen Begriff relativ selten verwendet, nur 5-mal®'¢
und auBlerhalb 1 Thess 4, 14 nie in einem eschatologischen Kontext, miissen wir die
alttestamentliche Tradition unseres Terminus beriicksichtigen. Jes 60, 0; 66, 20 oder Jer 16, 15;
22, 3. 8; 29, 14 zeigen sehr deutlich, dass dyw im Sinne eines eschatologischen Gedankens
verwendet werden kann. An dieser Stelle miissen wir auch W. R. Fritz recht geben, wenn er
schreibt, dass ein ,,Begriff in solchem Zusammenhang zu selten belegt“®!” ist, um ihn als einen
apokalyptischen Terminus zu betrachten. Aus der breiteren Perspektive aber scheint es moglich

zu sein, die Wendung &gt in Kategorien einer eschatologischen Aussage zu verstehen.

Eine weitere Fortsetzung der Meinung von J. Stepien ldsst sich durch cov avt® (mit
ihm) erkennen. In diesen zwei Worten gibt der Autor allen Lesern die Gewissheit iiber die
Gemeinschaft mit Christus, was eine Folge des Glaubens ist. Bei den weiteren exegetischen
Untersuchungen miissen wir aber besonders auf ein mogliches eschatologisches Problem mit
der Wendung ovv ovt® aufpassen. Man kann ziemlich leicht durch die paulinische
Komposition ,,mit ihm“ der Meinung sein, dass die Auferstehung der Toten zugleich mit der
Wiederkunft Christi geschehen wird. Dieser Meinung sind nicht nur die Exegeten, sondern auch
die Dogmatiker, die die Parusie und die Auferstehung der Toten als zwei unterschiedliche
Wirklichkeiten betrachten.’!® Stattdessen miissen wir annehmen, dass Paulus eine sehr enge
Relation Christus — Gliaubige darstellen will. Aus dem direkten Zusammenhang des Textes ist
die Communio mit Christus als eine Gemeinschaft aufgrund der Heilstaten Jesu und seiner
Wirkung auf die menschliche Existenz anzunehmen. Aus der breiteren Perspektive, die uns
besonders Phil 1, 23 und 2 Kor 5, 8 prisentieren, ist damit zu rechnen, dass Paulus womdglich
eine eschatologische Beziechung meint. Diese Besonderheit der paulinischen Eschatologie
bemerkt auch T. Niemas, der feststellt: ,Jeder Glaubige, in dem wihrend seines irdischen
Lebens ,Jesus lebte® (...), der lebte und starb ,in Christus® (1 Kor 15, 18), ,durch Christus® (2
Kor 4, 14), fiir Christus‘ (Rom 14, 18), ist nach dem Tod ,mit Christus® (Phil 1, 23). Dennoch
ist der Rang der Verbindung mit dem Herrn nach dem Tod [und] der Rang der Liebe von den
vollbrachten Werken ,im Leib‘ abhingig, die ein Beweis fiir die Bemiihung der Glaubigen sind,
damit sie ,Gott gefallen® (2 Kor 5, 9) und zwar egal, ob jemand im Leib oder auB3erhalb ihm

ist.“?! Nicht anderes ist auch die Meinung von H. Merklein zu verstehen. Der deutsche

916 Vgl. Rom 2, 4; 8, 14, 1 Kor 12, 2; Gal 5, 18.

917 W R. Fritz, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 278.

918 Vgl S. Légasse, Les Epitres de Paul aux Thessaloniciens, 254; Benedikt XVI. — J. Ratzinger, Eschatologie.
Tod und ewiges Leben (KKD, Bd. 9), Regensburg ©1990, 134-171.

919 T Niemas, Perspektywa eschatologiczna praegzystencji wierzqcych w przekazie Pisma Swietego, 124.

316



Neutestamentler meint in seiner wissenschaftlichen Untersuchung, dass jede eschatologische
Rede im christologischen Bekenntnis begriindet ist. Das weil auch Paulus, der im

Glaubensbekenntnis einleitet, dass ,,Jesus gestorben und auferstanden ist.*2°

Anhand der vor kurzem durchgefiihrten exegetischen Analyse ldsst sich feststellen, dass
Paulus durch seine Wendung 6 0ed¢ tovg koymbévtag o tod Incod d&er ovv avtd das
Handeln Gottes beschreibt. Gott hat seinen Sohn gesandt, um den Menschen aufgrund ihres
Glaubens die Moglichkeit zu geben, in Christus einzuschlafen, damit sie dann mit ihm in der
Herrlichkeit eine eschatologische Gemeinschaft der Auferstandenen bilden konnen. Diese
Perspektivenentwicklung setzt, wie dies R. Hoppe beschreibt, die Auferstehung der
Entschlafenen voraus und spielt ,,auf die Auferweckung Jesu durch Gott an*. Weiter fiihrt der
deutsche Exeget aus: ,,[Der Gedanke des Apostels] leitet von Gottes lebenstiftendem Wirken
an Jesus sein Handeln auch an den Toten in Christus her, die dann in der paulinischen
Vorstellung mit den Lebenden am Parusietag des kommenden Jesus teilnehmen.“%?! Bei
niherer Betrachtung dieser Worte kann man aber der Meinung sein, dass die theologische
Auffassung von R. Hoppe im Gegensatz zu unseren fritheren Ausfithrungen steht, laut denen
der Autor des Briefes den Thessalonichern die Kontinuitét des Glaubens verkiindet und die
Gldubigen dadurch auch motiviert, im Glauben eine rettende Kraft zu sehen, besonders

angesichts des Todes und des Lebens danach.

Die Positionierung des deutschen Theologen kann den Eindruck hinterlassen, dass die
Perspektive der Auferstehung nicht nur die Glaubigen betrifft, sondern alle Menschen, also
auch diejenigen, die nicht glidubig sind. Diese Vorstellung bekommt ihre besondere Aktualitit,
wenn man nach F. Laub annimmt, dass die Thessalonicher sich durch Timotheus an Paulus
gewandt haben, um ihm die aktuellen Themen des Glaubens, wie Fragen, Zweifel oder
Glaubenszeugnisse, anzuvertrauen.’?? Angesichts der moglichen groBen Anzahl an Nicht-
Glaubenden, die in der makedonischen Hauptstadt leben aber dennoch mit den Gléubigen
sympathisieren oder ihnen auch ganz fern stehen, ist anzunehmen, dass die junge christliche
Gemeinde wissen will, ob es eine Rettung fiir die Nicht-Glaubenden gibt. Unsere hypothetische
Frage scheint nicht unrealistisch zu sein. Schauen wir uns noch die Meinung von M. Bednarz
an, der in seinem Werk schreibt: ,,Das Schicksal der anderen ist selten ein Gegenstand fiir die

Eschatologie des Apostels. Wir konnen dadurch jedoch nicht feststellen, ob er die Moglichkeit

920 H. Merklein, Studien zu Jesus und Paulus II, 93.
21 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 265-266.
92 Vgl. F. Laub, I. und 2. Thessalonicherbrief, 28.

317



der Auferstehung der Siinder ablehnt. Fiir diese Tatsache interessiert er sich einfach nicht.«%?3

Solche Interpretation scheint im Kontext unserer Uberlegungen jedoch nicht zufriedenstellend
zu sein und zusdtzlich noch gegen die paulinischen Handlungen an den Heiden, d.h. an den
Nicht-Glaubenden zu verstoBen. Einen Hinweis auf eine mdgliche Losung des Problems
scheint die Apg zu sein, wo wir vom romischen Statthalter Felix erfahren, an den Paulus
folgende Worte richtet: ,,und ich habe dieselbe Hoffnung auf Gott, die auch diese hier haben:
dass es eine Auferstehung der Gerechten und Ungerechten geben wird* (Apg 24, 15).°** Im
Lichte des dargestellten Beispiels ist anzunehmen, dass Paulus mit seinen Worten in 1 Thes 4,
14 direkt die Glaubigen meint. Es ist aber wichtig, die gesamten Handlungen des Apostels zu
betonen, der niemandem das Heil verwehrt und das Tor zur Herrlichkeit Gottes offenlésst. Das
sicht man auch in seinen Worten, die an die gesamte Menschheit gerichtet sind. Jedem
Menschen wird das Heil Gottes angeboten, und als solches wird aufgrund von Gottes Gnade
den Sieg iiber Siinde und Tod proklamiert.’*> In Bezug auf unseren Text miissen wir aber sagen,
dass es, obwohl Paulus nur iiber die schreibt, die in der Gemeinschaft mit Christus stehen, die
Absicht des Autors zu sein scheint, indirekt all diejenigen anzusprechen, die dem Glauben
fernstehen und nicht an Gott glauben. Solche Interpretation konnte aufgrund der Kraft der
Heilstaten Jesu ihre Prasenz und ihre Auswirkung im allgemeinen Leben der Menschheit haben.

Deswegen ist sie nicht auszuschlieBen.

Wenn wir auf dem systematischen Weg unserer Uberlegungen bleiben, kénnen wir von
der Hypothese ausgehen und sagen, dass Paulus iiber die Nicht-Glaubenden bewusst nicht
schreibt. Stattdessen versucht er auf eine sehr kluge und psychologische Art und Weise den
Glauben so darzustellen, dass er in diesem Lichte attraktiv wirkt. So eine Methode hétte
verursachen konnen, dass es sich einfach und logisch lohnt, an Gott zu glauben und somit auch
die rettende Macht Christi und die Herrlichkeit der Auferstehung zu erlangen. Man konnte
vielleicht auch noch feststellen, dass der Autor die Menschen motiviert und einlddt, anstatt sie
zu verderben. Solche Besonderheit der Interpretation der paulinischen Erfassung des
soteriologischen Handelns Christi wiirde eine neue Perspektive der Glaubensverkiindigung

erdffnen und die Breite der theologischen Ansichten des Paulus zeigen.

Die Frage, die noch auftaucht und uns beschéftigt, ist mit der Parusie Christi verbunden,

und genau genommen, ist sie mit der Vorstellung der Parusie verbunden. Es wird im Kontext

923 M. Bednarz, 1-2 Listy do Tesaloniczan, 335.
924 Vgl. Apg 24, 1-27.
925 Vgl. O. Hofius, Paulusstudien I (WUNT, Bd. 143), Tiibingen 2002, 73-76.
318



unserer fritheren Exegese und Ausfithrungen konsequent sein, wenn wir davon ausgehen, dass
die Menschen damals auch wissen wollten, wie diese Wiederkunft Christi ausschauen werde.
Darauf gibt der Apostel aber leider keine Antwort. Aus dem Inhalt des Textes scheint es klar
zu sein, dass der Akt der Parusie Christi ein Handeln Gottes ist, durch das die Beziehung zu
Jesus Christus verstirkt und auf eine bis jetzt noch nicht vorstellbare Ebene der gegenseitigen

Communio gefiihrt wird.

3.2.3.3 Zusammenfassung

Der Arbeitstext unserer wissenschaftlichen Untersuchungen war in diesem Unterkapitel
1 Thess 4, 14. Mithilfe der durchgefiihrten Exegese konnen wir feststellen, dass wir im Vers 14
eine der zentralen Botschaften des gesamten Briefes finden. Diese bezieht sich auf den Glauben,
den man als eine Handlung des gldubigen Menschen betrachten kann, der aufgrund seiner Treue
zu Gott das Heil erlangt. Vielmehr ist der Glaube in 1 Thess 4, 14 als ein Glaubensakt
dargestellt. Ihn soll man in den Kategorien eines dynamischen Geschehens betrachten, in dem
es eine kausale Schlussfolgerung zu erkennen gibt. Wie unsere Untersuchungen beweisen, kann
man den Glauben auch als ein Ereignis verstehen. Egal welche Option (Geschehen oder
Ereignis) man nimmt, man muss dabei eine enorme Kraft wahrnehmen. Sie verursacht, dass der
Gldubige auf den Tod nicht aus der Perspektive eines tddlichen Endes schauen soll, sondern
wie auf einen Schlaf. In diesem Paradox geht es um eine Gegeniiberstellung der Sphire des
Todes und des ewigen Lebens. Dieser Ubergang vom weltlichen zum ewigen Leben geschieht
durch die Macht Gottes, die den gldubigen Menschen durch Jesus Christus zu Gott holen wird.
Die Aufgabe Jesu, von der hier die Rede ist, wird sich besonders in der Gemeinschaft mit ihm
erweisen, die man womdglich sogar als eine eschatologische Relation bezeichnen kann. Wie
diese Auferstehung tatsdchlich ausschauen wird, ldsst sich, so wie die Vorstellung der
Wiederkunft Christi, schwer sagen. Wir konnen aber ohne weiteres feststellen, dass sowohl der
Akt der Auferstehung als auch der Parusie Jesu ein Handeln Gottes wird, das die Gemeinschaft
mit Jesus Christus auf eine besondere Art und Weise verstérkt. Im Sinne dieser Ausfithrungen
ist es also wichtig, im Glauben eine rettende Kraft zu sehen, die eine neue eschatologische
Perspektive fiir die Glaubigen eroffnet. Wie diese angesichts der Nicht-Glaubenden ausschauen
wird, ldsst sich schwer sagen. Unsere Untersuchungen zeigen jedoch, dass gerade jede
Betrachtung des Glaubens in Bezug auf die Zukunft mit Hoffnung verbunden ist, die ein

wichtiger Teil des Glaubens ist.

319



3.2.4 Riickkehr zum alltdglichen Leben in 1 Thess 5, 8

Apostel Paulus versucht mit allen ihm bekannten Mitteln den Christen in Thessalonich
im Glauben eine neue Lebensperspektive zu erdffnen. In diesem Unterkapitel wird der
Briefverfasser jedoch nicht nur die junge makedonische Gemeinschaft zukunftsorientieren,
sondern auch in der Gegenwart auf dem mit Christus gegangenen Weg stirken, der nicht
einfach wird. Das ist dem Volkerapostel bewusst. Deswegen versucht er den Briefempfingern
zu zeigen, dass Christus ihm und somit auch allen Glaubigen die Kraft verleihen wird, die ihnen
allen im Leben nétig sein wird. Diese Uberzeugung ist stark in der jiidischen Tradition
verwurzelt und erhilt eine besondere Ausprdgung in den Psalmen, vor allem aber in den
Vertrauenspalmen, die sich sowohl auf Paulus als Einzelperson °?¢ als auch auf die
Thessalonicher als Volk??” beziehen.”?® Dieses Vertrauen auf Gott ist besonders angesichts der
Angst zu betonen, die die Glaubigen vor der feindlichen Umgebung empfinden kénnen. In
solchen Situationen sollten Sie ihre dngstlichen Empfindungen durch das ergéinzen, was Gott

durch Christus allen versprochen hat, das Heil aufgrund der Gemeinschaft mit ihm.

3.2.4.1 Textanalyse

Zum letzten Mal in dieser Arbeit widmen wir uns der Textanalyse des Fragments aus
dem ersten Brief an die Gemeinde in Thessalonich. Die Methode unserer Exegese wird die
bereits vertraute Art und Weise der Forschung sein. Zuerst schauen wir uns die textkritischen
Anmerkungen an, danach den Kontext der Perikope, ihren Inhalt und ihre Struktur und dann
zum Schluss werden wir den gesamten Text auslegen, damit uns seine Botschaft helfen kann,

das Thema dieser Arbeit besser zu verstehen.

926 Vgl. Ps 23; 27.

27 Vgl. Ps 46; 125.

92 Vgl. H.-Ch. Schmitt, Arbeitsbuch zum Alten Testament. Grundziige der Geschichte Israels und der
alttestamentlichen Schriften, Stuttgart 2005, 423. An dieser Stelle scheint es wichtig, die Rolle der Psalmen in der
paulinischen Theologie zu betonnen. In den Verweisen zu den anderen biblischen Biichern, die uns EU im Corpus
Paulinum prasentiert, finden wir 35 Stellen, die sich direkt auf das Buch der Psalmen beziehen. Das ist keine
geringe Zahl, besonders im Hinblick auf die unmittelbaren Zitate aus den poetisch-religiésen Texten des
Alttestamentes (vgl. Rom 2, 6 — Ps 62, 13; 1 Kor 1, 19 —Ps 33, 10; Phil 4, 3 — Ps 69, 29), die wir in den Ansprachen

des Apostels erkennen konnen.

320



3.2.4.1.1 Textkritische Anmerkungen

Unsere Perikope enthilt keine textkritischen Anmerkungen und gilt somit als eine
Uberlieferung, die im Laufe der Geschichte mit keinen literarischen bzw. grammatikalischen

Bemerkungen ergidnzt worden ist.

3.2.4.1.2 Die Perikope in ihrem Kontext

Der Text 1 Thess 5, 8 gehort zum Briefabschluss, in dem sich Paulus unmittelbar vor
dem Abschiedsgru3 und seinem Segen an die Gemeinde wendet. Unser kurzer Text ist also ein
Teil der groBeren Botschaft, die man nach R.F. Collins als eine Anforderung verstehen soll, die
mit der christlichen Taufkatechese verbunden ist.”?° Ob der Theologe recht hat, ldsst sich
schwer bestétigen. Man kann aber nach H. Ravasz annehmen, dass Paulus in seinem Wort an
die Thessalonicher den ganzen Menschen vor Augen hat, damit er in seiner Beziehung zu Gott,
zu sich selbst und zu seinen Mitmenschen wachsen kann.”*°In diesem Lichte kann man sich
nicht wundern, dass wir in 1 Thess 5, 8 mit einer Textpassage zu tun, die einen Charakter der
Mahnung hat, die den gldubigen Menschen zeigen soll, wie wichtig angesichts des kurzen
Lebens der Glaube ist, der sich auf den ganzen Menschen mit Seele und Korper bezieht.
Deswegen versucht der Apostel die Briefempfinger auf zwei Ebenen theologisch
vorzubereiten. Zuerst soll der Christ fiir den Tag des Herrn bereit sein. Seine glaubige
Lebensausrichtung, die in Christus verwurzelt ist, ist aber eine Hilfe, sich gegen alle
Stromungen der Welt zu setzen, die der christlichen Ordnung widersprechen. Diese Struktur
siecht man besonders bei der Zusammenstellung der Verse, in denen man ein Muster der

paulinischen Rhetorik mit zwei Varianten erkennen kann:

929 R.F. Collins, Pierwszy list do Tesaloniczan, in: KKB (PSB), hrsg. v. R.E. Brown / J.A. Fitzmyer / R.E. Murphy,
hrgs. v. pol. Ver. W. Chriostowski, iibers. v. K. Bardski / E. Czerwimfiska / M. Kantor / u. a., Warszawa 62021,
1429.

930 4. Ravasz, Aspekte der Seelsorge in den paulinischen Gemeinden, 226.

321



Variante A:

V.1 | Hepi&E... (Aber betreffs...)

V.3 6tav Aéyaov... (Wenn sie sagen...)

V.4 - V.5 | Oueigdé... (Ihr aber...) > nhvteg yap OUELS... (denn ihr alle...)
L NUELG OE. .. (wir aber...) > 6T
V.8 - V.9 oVK... (denn nicht...)

> V.11 | AW... (deswegen...)
Variante B:
V.1 Vorbereitung des Themas
L) V.3 | Praktische Erlduterung
l) V.4 - V.5 | Darstellung der Opposition zur christlichen Ordnung
> V.8 - V.9 Christliche Ordnung

Begriindung bzw.
Motivation

V.11

Abb. 29: Zwei Varianten der Wahrnehmung der paulinischen Rhetorik im Hinblick auf 1 Thess 5, 8

Beide Varianten zeigen eine sehr schliissige Aussage, in der man konkret thematische
Schwerpunkte erkennen kann. Doch das, was bei der ersten Darstellung besonders erkennbar

ist, sind zwei Personalpronomen iir (V. 4) und wir (V. 8), die ein mdgliches Missverstdndnis
322



verursachen konnen. Dieses Problem bemerkt auch M. Bednarz, der als mogliche Ursache
dieses Problems die Ausrichtung der Botschaft des jeweiligen Verses sieht. Seine These
begriindet er wie folgt: ,,Im ersten Fall [V. 4] bezieht sich Paulus auf die im Vers 3 begonnene

Uberlegung. Im zweiten Fall meint er die gesamte ekklesiologische Gemeinschaft.*%3!

Aus der Perspektive unserer exegetischen Arbeit scheint noch die Situation zwischen
den Versen 8 und 9 interessant zu sein. Der Gedanken, den der Autor an beiden Stellen
weitergeben will, ist mit der Konjunktion 611 und der Negation ovk gekennzeichnet. Diese Form
dient sowohl der Begriindung der fritheren Aussage im Vers 8 als auch ihrer Botschaft, die eine

Selbststindigkeit darstellt.

3.2.4.1.3 Der Text und seine Struktur

538 Nuelc o0& Muépag Ovteg VIO®UEV 5 8 Wir aber, die dem T. ag gehoren, wollen
gvovoapevol Odpaxa TIGTEMG Kol Gydmng niichtern sein und uns riisten mit dem
Kol epikearaioy EAmidoa coTnpiag: Panzer des Glaubens und der Liebe und

dem Helm der Hoffnung auf Rettung.

Die Struktur des Verses scheint einheitlich zu sein. Das, was in unserem Text aber
auffallt, sind zwei Wendungen: nueig 6& (wir aber) und viiowpev (wir wollen niichtern sein).
Die erste Wendung bezieht sich auf den fritheren Verlauf des Textes und gibt den Eindruck,
dass der Autor nur das bis jetzt Gesagte in der Form bzw. durch die Beschreibung des positiven
Handelns zusammenfassen will. Im Verb kdnnen wir aber eine Ermunterung feststellen, die die

neue Aussage vorbereiten soll, die im zweiten Teil des Verses zu erkennen ist.

3.2.4.2 Auslegung und Interpretation

Wie in den fritheren Unterkapiteln dieser Arbeit werden wir unsere Aufmerksamkeit

auch an dieser Stelle der genauen Exegese des Textes von 1 Thess 5, 8 schenken.

931 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 369.
323



V.5

NUETS 8¢ NuéPag dvteg vAPmpeY Evdvodpevol Ompaka  Wir aber, die dem Tag gehoren, wollen niichtern sein
ToTE®C KOl Aydmng Koi mepikeaioioy EATion und uns rtisten mit dem Panzer des Glaubens und der

cotplog: Liebe und dem Helm der Hoffnung auf Rettung.

Der Vers beginnt mit dem Personalpronomen npeig (wir) und mit der Konjunktion 6¢
(aber). Die Verwendung des Fiirwortes in der 1. Person Plural zeigt einen Kreis von Personen,
die Paulus anspricht und ihre Zugehorigkeit hervorhebt. Diese Form passt zur paulinischen
Schreibmethode, auf die er, wie wir bereits frither als Wir-Form besprochen haben, immer
wieder zuriickgreift. Die zweite erwdhnte Wortart ist die Konjunktion 8¢ (aber), durch die ein
Gegensatz ausgedriickt wird. R. Hoppe sieht darin eine indirekte Mahnung, die an die Begriffe
und die damit verbundene Botschaft aus den Versen 6 und 7. Aowrol (iibrigen), kaBeddovteg
(Schlafenden), pebvoxdpevor (betrunke Seiende) ankniipft. Damit will, nach Meinung des
deutschen Exegeten, Paulus ,die verfehlte Existenz zeigen und ihr einen Kontrast
gegeniiberstellen.”*? Es scheint, dass man hier auch nicht nur eine Geniiberstellung erkennen
kann, sondern vielmehr die Worte der Ermunterung. In ihnen soll jeder Mensch einen Antrieb,
bzw. eine Motivation zur Stirkung der eigenen Leistungsfahigkeit in Bezug auf das Ausharren
wahrnehmen. Diese Tatsache ldsst sich auch in der fritheren Phrase feststellen, die so gut, wie
im gesamten Vers 6 zu finden ist: pr kaBebdwpev G ol Aotrol ALY YpNYOPAUEY KOl VIQOUEV

(lasst uns nicht schlafen wie die iibrigen, sondern lasst uns wachen und niichtern sein).

Nach dem kurzen Anfang, der jedoch sehr reich an Informationen ist, versucht der
Verfasser des Briefes seine Absicht zu deuten. Konkret heiflt das, er beschreibt, was die
Thessalonicher unter dem Ausdruck ,,niichtern* verstehen und warum sie wachen sollen. Die
Antwort des Paulus ist die Festigung des Bewusstseins derer, die Paulus als ,,wir* bezeichnet
und aus dem Kontext des Textes als Glaubige gelten. Dieser Meinung ist auch T. Holz, der
meint, dass durch den Apostel der Status der Gldubigen, von denen im Vers 5 die Rede ist,
gestirkt wird. Dies gelingt Paulus, indem er nuépoag dvteg (dem Tag gehorend) schreibt. Fiir
den deutschen Theologen bezeichnet solch eine theologisch-linguistische Methode ,,das Wort
wieder ganz und nur den Herrentag.“?*3 Den weiteren Weg dieses exegetischen Denkens
beschreibt und bestétigt auch G. Delling, der sich besonders mit der Bedeutung des Begriffes

,»lag" auseinandersetzt. In seinem Artikel gibt er zwar zu, dass nuépa auch als Gerichtstag

932 R. Hoppe, Der erste Thessalonicher, 306.

933 T. Holz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 225.

324



verstanden werden kann. Diese Erklirung begriindet er in der Uberlieferung aus 1 Thess 5, 5
oder aus 1 Kor 3, 13. Auch die alttestamentliche Terminologie (o1°7)?** ist fiir ihn in diesem
Kontext besonders wichtig und weist auf die allumfassende Bezeichnung des Tages hin, der in
Verbindung zu Gott und seiner Macht steht. Es scheint, dass der Terminus nuépa im Laufe der
Zeit eine Erweiterung ihres Inhalts erlebt hat, die auf die Sprachentwicklung und auf die
spétjiidische Tradition zurilickzufiihren ist. In diesem Sinne wurde unser Begriff auch als Tag
der Offenbarung und der Herrlichkeit des Christus verstanden. fuépa steht also auch ,,im
allerengsten Zusammenhang mit dem Tag des Weltgerichts. So ergibt sich durch die
Kristallisation der Zukunftserwartungen um die Person Jesu ein fix bestimmter Inhalt des
,Tages*.“?* In diesem Lichte schreibt auch R. Hoppe in seiner Publikation. Der Theologe greift
in seiner Deutung des Begriffes ,,Tag* den Gedanken einer rettenden Handlung Gottes auf und
verbindet thn sowohl mit 1 Thess 5, 2 als auch mit 1 Thess 5, 9. Weiters betont er, dass diese
Rettung ein Schliissel ist, um die christliche Gemeindeexistenz im Kontext der Liebe, des

Glaubens und der Hoffnung zu verstehen.”3°

Aufgrund der oben zusammengestellten Informationen iiber den Sinn des Begriffes
nuépa und der paulinischen Absicht bei seiner Verwendung, scheint es aus der Perspektive des
gesamten theologischen Betrachtungswinkels noch wichtig zu sein, sich die weiteren drei
Termini aus dem Vers 5 anzuschauen, die in unserem Text von dem Autor indirekt
angesprochen werden. Diese sind: ¢&dg (Licht), oxotog (Finsternis), voktdg (Nacht). Schauen
wir uns nun kurz die Bedeutung der erwihnten Begriffe an. Den ersten Terminus ¢&¢ (Licht)
kann man nach H. Conzelmann mithilfe des Propheten Amos eschatologisch betrachten.”>” In
diesem Sinne ist der Tag Jahwes Helligkeit, d.h. Gegenteil der Finsternis. Diese Vorstellung
setzt eine Erwartung des Tages als Licht voraus, das durch das Heil allen zuteil werden soll.”®
Dariiber schreibt auch Jesaja, bei dem wir lesen kdnnen: ,,Nicht mehr die Sonne wird dein Licht
sein, um am Tage zu leuchten, noch wird dir der Mond als heller Schein leuchten, sondern der

Herr wird dir ein ewiges Licht sein und dein Gott dein herrlicher Glanz. Deine Sonne geht

nicht mehr unter und dein Mond nimmt nicht mehr ab; denn der Herr ist dein ewiges Licht, zu

934 Vgl. Mal 3, 19.

935 G. Delling, juépa: D.: Der Gebrauch im NT, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 2, 955.

936 R. Hoppe, Apostel — Gemeinde — Kirche. Beitréige zu Paulus und den Spuren seiner Verkiindigung (SBAB.NT,
Bd. 47), Stuttgart 2010, 93.

937 H. Conzelmann, pdg: B.: Die Wortgruppe im Alten Testament, E.: Neues Testament, in: TRWNT (Sd.-Ausg.),
Bd. 9, hrsg. v. G. Kittel / G. Friedrich, Stuttgart 2019, 314.

938 Vgl. Am 5, 18. 20.

325



Ende sind die Tage deiner Trauer” (Jes 60, 19-20). An diese Tradition kniipft Paulus an, der
das Substantiv p&d¢ im eschatologischen Kontext darstellt. Seine Absicht ist ebenso in Bezug
auf das Verb ¢potim zu betrachten, mit dem der Jiingste Tag beschreiben wird und wodurch
auch das Verborgene ans Licht kommen wird. Die Bestdtigung finden wir in 1 Kor 4, 5, wo der
Heidenapostel feststellt: dote un mpd kapod T kpivete Emg v EAON O KOPLOG, Og Kol POTIcEL
T KPUTLTA TOD OKATOVG KOl POVEPMGEL TAG BOVANG TOV KAPIIDV- Kol TOTE O EMOVOG YEVIIGETAL
EK0oT® Ao T0D 00D (Richtet also nicht vor der Zeit; wartet, bis der Herr kommt, der das im
Dunkeln Verborgene ans Licht bringen und die Absichten der Herzen aufdecken wird. Dann
wird jeder sein Lob von Gott erhalten). Die Folge des Lebens ist in diesem Licht nach Phil 2,
15 das Leuchten der Erwiéhlten und die Darstellung einer neuen Existenz, die der {ibrigen Welt
gegeniibersteht. In Bezug auf 1 Thess 5, 5 und 8, 8 ist also der Tag des Lichtes als eine
Beschreibung der gottlichen Sphire gemeint, zu der sich die Finsternis im Gegensatz

befindet.”?’

Der zweite Begriff, den wir bereits aufrufen, ist ckdtog (Finsternis). Wie vor kurzem
besprochen und durch H. Conzelmann présentiert, ist die Bedeutung dieses Nomens ebenso wie
bei pdc, auch bei Amos zu suchen. Der deutsche Theologe schreibt wie folgt iiber den
Propheten: ,,Amos kiindigt hier [Am 5, 20] zunichst das innerweltliche Gericht {iber Israel an,
und ,Licht und ,Finsternis‘ sind bildlich gemeint.*“**’ Die so erkannte Aktion Gottes ist als eine
aktive Verfinsterung zu verstehen, was in der Souverinitdt Gottes steht und mit dem Endgericht
zu verstehen ist. Eine weitere Dynamik erkennt man bei Paulus, obwohl er sich, wie gewohnt,
weiter in der jlidischen Tradition bewegt. Deswegen ist auch bei ihm das Wechseln von der
Finsternis ins Licht ein Vorgehen, wie dies bei der Schopfung der Fall war. Der Apostel
konzentriert sich aber auf die Handlung, die im Herzen des Menschen geschieht. Diese ist die
Bekehrung und gilt als Erleuchtung. Im Hinblick auf die Finsternis in 1 Thess 5, 5 ist jedoch
der Bereich des Bosen gemeint, das beim Endgericht vom Verborgenen ins Licht gefiihrt und
enthiillt wird.”*! Im Kontext dieser Aussage ist iiber die Werke der Menschen in Gal 5, 19ff zu
lesen, die aufgrund des Berichtes iiber Almosen und Beten aus dem Matthdusevangelium (vgl.
Mt 6, 1-14) genau zu dem passen, was Paulus tiber Gott und seine Macht in Bezug auf die bosen

menschlichen Taten schreibt, die wie durch die Finsternis des Bosen zugedeckt sind.

9% Vgl. H. Conzelmann, ¢pdg: B.: Die Wortgruppe im Alten Testament, E.: Neues Testament, in: ThWNT (Sd.-
Ausg.), Bd. 9, 336-337.

940 H. Conzelmann, oxdtog: B.: Die Wortgruppe im Alten Testament, E.: Neues Testament, in: TWWNT (Sd.-Ausg.),
Bd. 7,431.

%41 Ebd., 442-443.

326



Zum Schluss schauen wir uns den letzten Begriff voxtdg (Nacht) an. P.-G. Miiller sieht
in ihm zuerst einen starken Bezug zur alttestamentlichen Theologie und deren Tradition: die
Darstellung der Erschaffung der Welt und die Nacht, die in diesem Kontext Gott die Ehre
verkiindet’?, Gottes Macht in der Nacht**®, Nacht als Ort der Wirkung Gottes®**, Nacht als
Aktionsraum des Bosen, der Gewalt, des Verbrechens oder der Scheol ° . In der
neutestamentlichen Narration gilt voktog als Sphére des Gerichts und bekommt somit eine
eschatologische Dimension. In diesem Zusammenhang schreibt auch Paulus, wenn er in 1
Thess 5, 2 tiber die Wiederkunft Christi und die betriigerischen Handlungen in der Nacht
berichtet, wodurch er zum Ausdruck bringt, dass man in der Nacht mit einem Dieb rechnen
muss. Diese Selbstverstindlichkeit ist so deutlich wie das Kommen des Herrn.”*¢ In diesem
Lichte scheint der Begriff voktoc als Ort, in dem etwas Boses geschieht. Man vermutet, dass
man in der Nacht auch einen Ort der Glaubensentscheidung entdecken kann. In ihm wird der
Mensch gefragt, ob er in diesem Bereich bleiben will oder ob er vielleicht in der Wirklichkeit

des Lichtes seine Existenz fortsetzen mochte.

Wie wir sehen kdnnen, muss man den Terminus Muépa in einem breiten Kontext
verstehen, in dem man auch Platz fiir die weiteren Begriffe wie odc¢, okdtoc und voktodg findet.
Nur in diesem breiten Zusammenhang scheint man die genaue Absicht des Apostels zu
erkennen, der den Tag als Ort des Sieges und der Macht Gottes betrachtet. Wir konnen vielleicht
sogar eine logische Denkweise durchfiihren und die zitierten Worte des Theologen T. Holz
paraphrasieren und feststellen, dass der Apostel ,.einen Tag des Herrn* meint, zu dem alle
Glaubigen gehoren.’*” Unsere Probe des Versténdnisses der paulinischen Theologie, mit der

wir am Anfang des Verses 5 zu tun haben, konnen wir auch mithilfe eines Schemas darstellen:

%2 Vgl. Gen 1, 5.

%3 ygl. Ps 4.

9 Vol Ex 11, 4; 13, 21; 14, 21-28.

95 Vgl. Ps. 91, 5; Weish 17, 13f; Gen 19, 33; Jer 49, 9; Ri 19, 25.
946 Vgl. P.-G. Miiller, voxzdg, in: EWNT, Bd. 2, 1181-1184.

%47 Vgl. T. Holz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 225.

327



ABLEHNUNG ANNAHME
(kein Leben in:) (Leben in:)
- Finsternis / ok6tog - Licht / ¢ g

- Nacht / vuktog - Tag / nuépa

Abb. 30: Paulinische Bedeutung der Zugehorigkeit zum Tag des Herrn nach 1 Thess 5, 8

Das prisentierte Diagramm zeigt eine konsequente Reihenfolge der Anerkennung der
gottlichen Macht und die Fithrung des Lebens als gliubiger Mensch. Das, was aber besonders
ins Auge fillt, ist die freie Wahl der Wirklichkeit, in der man sich befindet und somit auch die
Konsequenz dieses Zustandes. Es scheint aber, dass die Methode des Paulus so konstruiert ist,
dass jeder Mensch angesichts der Erkenntnis und der Akzeptanz des Tages des Herrn die
Entscheidung trifft, das Leben in Finsternis und Nacht abzulehnen und das Leben in Licht und
Tag zu wihlen, wodurch man zum Tag des Herrn gehdren wird. Nicht anders sind die Worte
des schweizerischen Bibelwissenschaftlers M. Kreplin zu verstehen, der in seinen
Ausfiihrungen iiber die Christologie auf die Ndhe Gottes hinweist. Sie verkiindete Jesus und er
tat dies in Wort und Tat, um die eschatologische Wende zu bezeugen und sie auch zu vollziehen.
Aufgrund der Konfrontation des Menschen mit dieser Botschaft konnte man nicht einfach
vorbeigegen. Stattdessen musste der Mensch im Urchristentum in der Gottesbeziehung

wachsen, sobald auch diese verkiindet wurde.**®

Der Theologe F.W. Rocker ist der Meinung, dass Paulus seine Beschreibung des Lebens
und des Glaubens, d.h. die Annahme der Lehre des Apostels neben dem Ausdruck nuépog

zusitzlich noch durch den Adhortativ vijpopev (wollen niichtern sein) ergénzt. Dieser Gedanke

9% Vgl. M. Kreplin, Das Selbstverstindnis Jesu. Hermeneutische und christologische Reflexion. Historisch-
kritische Analyse, (WUNT 2. Reihe, Bd. 141), Tiibingen 2001, 339-343.

328



des Autors beschreibt wiederum ,,die neue Identitdt der Christen (...), die eben Kinder des
Tages sind.“** Obwohl diese Erkldrung erneut mehr Verstindnis fiir den Inhalt des Textes mit
sich bringt, kann aufgrund des durchaus seltenen Verbes viipw eine Unklarheit entstehen, was
der Briefverfasser eigentlich damit meint. Im Corpus Paulinum finden wir unser Wort nur an
zwei Stellen: 1 Thess 5, 6. 8. Wie unsere Untersuchungen bereits in dieser Arbeit gezeigt haben,
ist es noch zu wenig, um einen klaren Zusammenhang des Arbeitsbegriffes zu erkennen. Aus
diesem Grund scheint es notwendig zu sein, auf die anderen biblischen Stellen zu schauen, an
denen vijow noch vorkommt.”** Diese sind 2 Tim 4, 5 und 1 Petr 1, 13; 4, 7; 5, 8. Damit wir
einen besseren Uberblick erhalten, versuchen wir die genannten Textpassagen

zusammenzustellen:

ERKLARUNG DES
KONTEXTS VON oo

STELLE TEXT?!

&pa vV un) KadedSwpev O o1 Aourol GAAYL

YPNYOPDEV KOL VIIQWDLEV.
1 Thess 5, 6 Hoffnung
Darum lasst uns nicht schlafen wie die tibrigen,

sondern lasst uns wachen und niichtern sein!
NUETG O€ NUEPAG OVTEG VAPOUEV EVOLCAUEVOL
Bdpoxa TicTE®MC Kol Aydnng Kol mepice@aioioy

EATida coTnpiag:

1 Thess 5, 8 Wir aber, die dem Tag gehoren, wollen niichtern Wirklichkeit
sein und uns riisten mit dem Panzer des Glaubens
und der Liebe und dem Helm der Hoffnung auf
Rettung.

949 F W. Rocker, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 279.

950 An dieser Stelle ist aber zu betonen, dass unsere exegetische Untersuchung den Bereich der dem Apostel Paulus
zugeschriebenen Briefe verldsst und sich mit der neutestamentlichen Literatur, zu der die pseudepigraphischen
und deuterpaulinischen Briefe gehdren, begibt. Zur Verteidigung dieser Methode spricht das Ergebnis unserer
Exegese, die zeigt, dass sich alle untersuchten Bibelstellen sehr gut ergéinzen und viel dazu beitragen, die mogliche
Absicht des Autors besser zu verstehen. Die so prisentierte Ubersicht soll einen Modus Operandi ergeben, sodass
wir 1 Thess 5, 8 besser verstehen konnen.

93! Fiir die bessere Erkenntnis der Botschaft der jeweiligen biblischen Stelle wurden alle Texte vom Griechischen

ins Deutsche neu iibersetzt.

329



20 8¢ vijpe €v o, Kakomdnoov, Epyov moincov
€00YYEMOTOD, TIV 610KOVIOY GOV TATPOPOPT|GOV.

2 Tim4, 5 Dienst
Du aber sei in allen Dingen niichtern, erleide das

Ungemach,
A0 aval®odpevol Tag 0G(QVOG ThG d10voiag VUMDY
VINQOVTEG TEAEIDG EATTIGOTE ETTL TNV PEPOUEVIV DUV
xGpw &v amoxaAivyel Inood Xpiotod.

1 Petr 1, 13 Wirklichkeit
Deswegen giirtet die Lenden unseres Denkens, seid

niichtern und hofft ganz auf die Gnade, die euch bei
der Offenbarung Jesu Christi gebracht wird!

[avtov 8¢ 10 TEMOC TYYIKEY. COMPOVIGATE 0DV Kol
VIAWYOTE EIG TPOGELYOG

1Petr 4,7 Anbetung
Das Ende aller Dinge ist aber nahe. Seid also

besonnen und niichtern in Gebeten!

VIAWYOTE, YPNYOPNGOTE. O AVTIOUKOC DUDY
SuaPorog g éwv wpvduevos Tepumatel {NTtdv Tiva
KOTOTIEV

1Petr5, 8 Kampf
Seid niichtern, wacht! Euer Widersacher, der Teufel

geht wie ein briillender Lowe umher und sucht,

Jemanden zu verschlingen.

Tab. 5: Zusammenstellung und sachliche Erklirung der biblischen Stellen mit dem Begriff vijp®

Wenn wir die zusammengestellten Textpassagen und die in ihnen erkennbaren
Erklarungen des Kontexts mit vijpw vergleichen, miissen wir feststellen, dass wir es mit einem
Begriff zu tun haben, der im iibertragenen Sinne verstanden werden muss. In diesem Lichte
konnen wir unser Verb als einen seelischen Zustand verstehen, der dem Menschen helfen soll,
die Umgebung und die damit verbundenen Emotionen bzw. Wahrnehmungen auf eine
niichterne, ja objektive Art und Weise zu betrachten. Wenn wir mit diesen Informationen auf
1 Thess 5, 8 schauen, dann scheint es richtig zu sein, dass wir von der Vorstellung des Apostels
ausgehen sollten, die den Gldubigen als eine objektive Person bezeichnet. Sie kann mithilfe
ihrer Objektivitit in der Umgebung, wo man lebt, eine neue Wirklichkeit feststellen. Diese neue
Wirklichkeit ist ein ,,Produkt des Glaubens, der die Gemeinschaft mit Gott voraussetzt. Solche

Denkweise fiihrt uns zur paulinischen Botschaft in 2 Kor 5, 17, wo der Apostel schreibt: ,,Wenn

330



also jemand in Christus ist, dann ist er eine neue Schopfung: Das Alte ist vergangen, Neues ist
geworden.* Aufgrund dieser Worte konnen wir die neue Wirklichkeit mit der neuen Schopfung
in Verbindung setzen. Denn wie die neue Wirklichkeit in der Gemeinschaft mit Christus
entsteht, so entsteht auch eine neue Schopfung aufgrund der menschlichen Beziehung zu Jesus
Christus.”>? In dieser Logik lohnt es sich, wie P. Tillich meint, dass die neue Schépfung und

somit auch die neue Wirklichkeit ein neues Sein ist.”>3

Wie der Mensch auf sein neues Sein reagieren und wie er damit umgehen soll,
beschreibt M. Trowitzsch. Er stellt fest: ,,Diese Kreatur ist dankbar. Darin erkennt sie Gott und

darin wird sie selbst neue Kreatur: dass die dankbar wird.«?>*

Die Schlussfolgerung dieser
theologischen Ausfiihrung fasst Paulus im zweiten Teil unseres Verses zusammen, in dem er
an die Thessalonicher schreibt: évévobpevol Obpaxa mictemg Kol aydnng kol Teptke@aiaioy
éAmida ocotpiog. Durch die Schreibmethode des Apostels sehen wir also, dass die
Thessalonicher als glaubige Menschen nicht nur in der Dankbarkeit oder in der Erkenntnis der
neuen Schopfung existieren sollen. Stattdessen sind sie motiviert, nach Meinung von.
W. Marxsen gegen die Versuchung durch die Michte der Nacht zu kidmpfen und ihnen
Widerstand zu leisten.”>> Zu erkennen ist in diesem Zusammenhang auch eine indirekte Bitte
bzw. eine Aufforderung an alle Glaubigen, den Glauben zu schétzen und zu verteidigen. Fiir
Paulus ist dieser Glaube ein Schatz, mit dem man angesichts der Bedrohung

demenentsprechend umgehen soll.”>

Damit der glaubige Mensch den Kampf erfolgreich beenden, bzw. sich gut wehren kann,
gibt Paulus einen Hinweis auf die Hilfe, die die Thessalonicher bereits erhalten haben. Diese
Hilfe wird in unserem Text durch das Verb évovcapuevol (angezogen habend) als Partizip Aorist
Medium in einer adverbialen Partizipialkonstruktion ausgedriickt. Diese Form weist nach
Meinung von F.W. Rocker darauf hin, dass ,,sich die neue Identitit durch bereits angelegte,
neue ,funktionale® Kleidungsstiicke, die der neuen Identitdt als niichterne Kinder des Tages
dienlich sind, ausweist.” Der Theologe geht noch weiter und stellt fest: ,,Niichternheit im o.g.
Sinne ist also méglich, nachdem und weil die neue Kleidung angelegt worden ist.“*>” Solch

eine Uberlegung scheint aber nicht im Gegensatz zu den bis jetzt gefiihrten exegetischen

952 Vgl. A. Paciorek, Drugi list do Koryntian, 293.
933 P. Tillich, Systematische Theologie I/ II, Gottingen 1987, 130.
954 M. Trowitzsch, Karl Barth heute, Gottingen 2007, 328.
935 Vgl. W. Marxsen, Der erste Brief an die Thessalonicher, 69.
936 Vgl. 1 Kor 6, 19-20; 7, 23; 2 Kor 4, 6-18.
957 F.W. Rocker, Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher, 279.
331



Forschungen zu sein. Stattdessen gewinnen wir einen breiteren Uberblick, der sich nirgends
dem bereits Gesagten widerspricht. Er ergéinzt sich sogar in der Botschaft und présentiert einen

groBBen Reichtum des paulinischen Denkens. Fiir das bessere Verstindnis ldsst sich all das

T4
AN

Abb. 31: Darstellung des Lebens des gliubigen Menschen im Sinne von 1 Thess 5, 8

mithilfe eines Diagramms darstellen:

DT © ©

Anlehnend an das oben dargestellte Schema sehen wir, dass Paulus mit der
Beschreibung eines neuen Seins, bzw. einer neuen Wirklichkeit, sowohl die weltliche als auch
die menschliche Ebene meint. Konkret heilit das, dass der glaubige Mensch aufgrund der
niichternen Wahrnehmung nicht nur die christliche Ordnung der Welt sehen soll, sondern auch
die eigene Entwicklung, die der Glaube verursacht. Nach M. Bednarz ist diese neue
Entwicklung auch eine neue Form der Identitit mit Christus.”*® Der Theologe bemerkt dabei
eine konkrete Lebensweise, die der Beziehung mit Christus wiirdig ist.”>® Die beiden Ebenen
sind aber nicht als Enklaven zu betrachten. Sie sind ein Teil der gesamten Welt, zu der sie in
einem Verhiltnis stehen. Deswegen ist es fiir den Apostel wichtig, dass der im Glauben und in

der Gemeinschaft lebende Mensch seine neue Identitét als habitus infusus erkennt. Kraft dieser

958 Vgl. Gal 3, 27; Rém 13, 13-14 oder 1 Kor 15, 53-54.
939 M. Bednarz, 1-2 List do Tesaloniczan, 375.

332



Erkenntnis wird er zuerst die Offenbarung Gottes in dem Maf} entdecken, das Gott selber von
ihm erwartet. Zusitzlich wird der Gliaubige in seinem Handeln die gottliche Gnade bestitigen,
die das Leben im Geist verwirklicht und mit Christus personifiziert. °° Bei all diesen
Wahrnehmungen soll man jedoch vorsichtig sein und diesen Zustand des eigenen Ichs vor dem
beschiitzen, was die Harmonie der neuen Existenz und der neuen Ordnung bedroht, d.h. die

nicht-christliche Welt.

Die Verteidigung und der Schutz, die die Christen mit dem Glauben erhalten, sind: der
Panzer des Glaubens und der Liebe und der Helm der Hoffnung auf Rettung (0dpaka mictemg
Kol aydmng kol tepiceporaiov EAmida cmtnpiag). Im Kontext der paulinischen Phrase lohnt es
sich, noch die Worte des polnischen Theologen zu zitieren, der in seinem Werk schreibt: ,,Im
taglichen Leben und in den moralischen Entscheidungen soll man geméf der Verdnderung
leben, die sich vollzogen hat. Das bedeutet einen Kampf, den man mit der richtigen Ausriistung
fiihren muss. Deswegen sind drei theologische Tugenden unbedingt notwendig: Glaube,
Hoffnung und Liebe.“*®! Wir sehen also, dass die Ausriistung, von der in 1 Thess 5, 8 die Rede
ist, zusétzlich mit den konkreten Attributen der sittlich wertvollen Eigenschaften des Menschen
erginzt wird. Diese Form der Botschaft verwundert und ist zum Teil nicht nachvollziehbar.
Versuchen wir daher die Absicht des Briefverfassers zu erforschen, um die Tiefe seiner

Botschaft zu erkennen.

Der erste Schritt unseres Studiums soll die Suche nach dem Grund der Verwendung der
Begriffe 0dpa& (Brustpanzer) und nepwepadaio (Helm) sein. Eine derartige Militérsprache
muss eine Ursache haben und sich auf eine konkrete Gegebenheit beziehen. Den ersten Hinweis
finden wir in der wissenschaftlichen Arbeit der Geschichtsprofessoren E. Nemeth und
F. Fodorean. Die beiden Forscher haben die romische Militdrgeschichte untersucht und
aufgrund der Ergebnisse feststellt, dass als Folge der Schlacht von Actum im Jahre 42 v. Chr.
ca. 300.00 Soldaten im Rahmen der Demobilisierung entlassen wurden.”s? Fiir ihren Dienst hat
man ihnen neben Geld auch Land angeboten. Aus den fritheren Untersuchungen wissen wir,
wie attraktiv das Gebiet bei Philippi und an der Kiiste des Agiischen Meers fiir die Soldaten
gewesen ist. Dabei miissen wir noch zwei gro3e Schlachten (Philippi, Actum) mit unzihligen
Veteranen erwihnen, die sowohl in der Nidhe der Stadt Thessalonich als auch in der nidheren

Umgebung (31 und 42 v. Chr.) stattgefunden haben. Wenn wir dazu noch das Jahr der Ankunft

960 Vgl. 7.J. Kijas, Traktat o Duchu Swietym i fasce (Dogmatyka, Bd. 4), Olsztyn 2007, 600.
%! Ebd., 376.
%62 E. Nemeth / F. Fodorean, Rémische Militirgeschichte (GK), Darmstadt 2015, 68.

333



von Paulus in der makedonischen Hauptstadt dazurechnen, dann miissen wir feststellen, dass
der Apostel mit den ehemaligen Soldaten, bzw. mit den Thessalonichern in Kontakt getreten
ist, die die Militirsprache bestens gekonnt haben. Wihrend unserer Uberlegungen diirfen wir
die benachbarte Provinz Moesia nicht vergessen, wo nach E. Nemeth und F. Fodorean zwei

963 Man soll auch die Tatsache vor

Legionen mit 8400 bis 12000 Soldaten stationiert waren.
Augen haben, dass sowohl die Via Egnatia von den Rémern beschiitzt als auch die Hafenstadt
Thessalonich vom Militdr besucht worden sind. All diese Fakten sprechen fiir einen vertrauten
Umgang mit militdrischen Begriffen. Dabei konnen wir uns nur wundern, warum der Apostel
z.B. nichts liber ®upedg (Schild) oder pdyopa (Schwert) schreibt! Solche Formulierungen

wiren doch eine logische Folgerung zum Kampf und dem Schutz gegen das Bose.

Eine mogliche Erkldrung kann man in einer simplen Tatsache finden. Fiir einen
Kampfer sind bestimmte Korperteile besonders von Bedeutung. Ein Schild schiitzt zwar vor
dem Angriff, aber er beschiitzt den Menschen nie so gut wie ein Brustpanzer, der am Korper
eng anliegend ist. Dasselbe gilt fiir den Helm. AuBBerdem scheint es fiir Paulus klar zu sein, dass
bei Verletzungen konkrete Organe und Glieder, wie z.B. Herz und Kopf, am meisten geféhrdet
sind. Wenn wir uns auch die bis jetzt besprochenen Formen der linguistischen Weitergabe der
Botschaften ndher anschauen, dann erkennen wir, dass sie normalerweise sehr kurz und
priagnant konstruiert sind. Die Form, mit der wir in unserem Vers zu tun haben, passt dann gut

zu diesem Bild.

Der zweite Schritt ist die schon oben erwédhnte Schreibart des Apostels. In seinen
Aussagen sind seine militdrischen Vergleiche in der alttestamentlichen Tradition verwurzelt.
So eine Situation haben wir auch in unserem Text. Der Prophet Jesaja schreibt iiber die Hilfe
des Herrn im Kampf gegen das Bdse und verwendet dabei genau die Termini 8opa& und
nepikeporaio. In der Uberlieferung der LXX steht es folgendermaBen: ,Er legte die
Gerechtigkeit an wie einen Panzer und setzte den Helm der Hilfe an* (Jes 59, 17). Dieselbe
Thematik finden wir auch im Buch der Weisheit, wo man lesen kann: ,,Als Panzer zieht er
Gerechtigkeit an, und als Helm setzt er strenges Gericht auf** (Weis 5, 18). Das jiidische Erbe,
das fiir den Apostel so wichtig ist, konnen wir als einen wesentlichen Hinweis auf seine
metaphorische Botschaft betrachten, die mit unseren friiheren Uberlegungen bzgl. der
militdrischen Tradition gut zusammenpasst und eine Erginzung des gegenwértigen Lebens der

Thessalonicher ist.

%3 Ebd., 11.
334



Es scheint jedoch, dass sich der Apostel bei der Verwendung von Ompo& und
nepikepaiaio eher an die jiidische Uberlieferung hilt. Die Bestitigung dieser These lisst sich

durch die Zusammenstellung der Texte aus dem Alten und Neuen Testament erkennen:

ATTRIBUTE HANDELSSUBJEKT
AT NT AT NT

PANZER  Gerechtigkeit Glaube + Liebe
Herr JHWH)  Herr (Christus)
HELM Heil / Gericht ~ Hoffnung auf Rettung

Tab. 6: Vergleich der Attribute und Handelssubjekte im AT und NT in Bezug auf die Begriffe
Oapaé und wepixepolaia in 1 Thess 5, 8

Das Ergebnis unserer Zusammenstellung ist nicht nur die Verbundenheit der
alttestamentlichen und neutestamentlichen Tradition, sondern auch die Annahme der dltesten
Texte und seine Entwicklung im Geist der Offenbarung. Wir konnen also sagen, dass Paulus
die Kontinuitit des Versprechens des JHWHs deutlich beachtet und dieses ins Lichte der
Heilstaten Christi stellt. Unter diesen Kriterien miissen wir auch auf die Attribute schauen, die
uns ,,Panzer und ,,Helm* anbieten. Warum gerade diese drei (Glaube, Liebe, Hoffnung) mit
den beiden Riistungsstiicken dargestellt worden, ist nach Meinung von T. Holtz irrelevant. So
schreibt er dariiber: ,,Ein spezifisch begriindeter Bezug des Glaubens und der Liebe zum Panzer
ist nicht erkennbar; er darf auch nicht gesucht werden. Das Bild als Ganzes trigt die Aussage,
nicht seine einzelnen Teile. Die Ausfithrung dient nur der Anschaulichkeit. Das gilt auch fiir

«964 Aufgrund dieser Meinung miissen wir

die Zuordnung der Hoffnung zum Helm (...).
feststellen, dass die, durch Paulus ausgesuchten Begriffe eher die Aufmerksamkeit auf die
Tugenden richten, die durch die Genitive Konstruktion mit 0cdpa& und mepikepaiaio verbunden
werden. Was aber diese Termini betrifft, miissen wir nach R. Hoppe sagen, dass die ,,nicht
offensiv gegen AuBlenwelt gerichtet [sind], sondern mit ihnen wollen sich deren Triger nur

defensiv gegen Angriffe von auBBen wehren. %%

964 T. Holtz, Der erste Brief an die Thessalonicher, 226-2217.
965 R. Hoppe, Der erste Thessalonikerbrief, 307.

335



Nachdem wir nun die paulinische Sprache der Metaphern erklért haben, schauen wir
uns noch die in diesem Unterkapitel ofters angesprochenen Tugenden an. Wir finden bei
ndherer Betrachtung eine direkte Verbindung zwischen 1 Thess 1, 3, wo wir uns in der Triade
iiber die in der Moral beheimateten Begriffe unterhielten, und unserer Stelle, an der nur die
Reihenfolge anders dargestellt wurde. Fiir S. Schreiber ist es die Absicht des Autors, der ,,die
Identitit der Christen [wiederum] kompakt zusammenfasst.“”® Was aber im Zusammenhang
mit der gesamten Botschaft des Verses auffillt, ist fiir die Exegeten ein Hinweis auf die
eschatologische Rettung.”®” G.D. Fee geht sogar weiter und stellt fest, dass diese Hoffnung eine
Bekriftigung der ,,absoluten Sicherheit fiir die Zukunft des Gldubigen [in Christus ist].“?%%
Unter diesen Umstdanden miissen wir die Erkldrung der Triade aus 1 Thess 1, 3 ergéinzen und
annehmen, dass Glaube, Hoffnung und Liebe nicht nur die Identitit der Gemeinde ausmachen,
sondern auch die Beziehungen unter den Gléubigen stirken, die einen gemeinsamen im
Vertrauen aufeinander fithrenden Weg mit Christus und zu Christus hin vor Augen haben. Diese
Absicht des Paulus ist angesichts der jungen Gemeinschaft nachvollziehbar, da er selber weil3,
dass das Umfeld fiir die Thessalonicher nicht versténdlich, widerstandlos oder arglos ist. Damit
aber die irdische Pilgerschaft der makedonischen Glaubensgemeinschaft das Ziel (Heil)
erlangen kann, wird sie mit geistiger Ausriistung bewaffnet. Diese Tatsache ldsst sich auch
aufgrund der Ansichten Gottes verstehen, der in der Offenbarung nicht nur sich selbst zeigen
will, sondern vielmehr das, was ihm ,,am Herzen liegt.“*®® Seine Absicht ist in diesem Sinne
die Rettung des Menschen, was diesem durch seine Standhaftigkeit im Glauben beim Erreichen
dieses Zieles helfen soll. Gott weil3 aber, dass der Mensch dabei eine Hilfe braucht. Das versteht
auch Paulus. Deswegen betet er bei Tag und Nacht und versucht alles am Glauben der

Thessalonicher zu ergéinzen, was ihm noch fehlt.

96 . Schreiber, Der erste Brief an die Thessalonicher, 282.

%7 Vgl. ebd.; Vgl. N. Baumert / M-I. Seewann, In der Gegenwart des Herrn, 82; P. Rompf, Die
Thessalonicherbriefe, 319.

9% G.D Fee, The First and Second Letters to the Thessalonians (The New International Commentary on the New
Testament), Cambridge 2009, 196.

99 Vgl. R. Blank, Gott und seine Schopfung. Gotteslehre, Schipfungslehre (Studiengang Theologie, Bd. VI, 1)
Ziirich 22013, 75-78.

336



3.2.4.3 Zusammenfassung

Die letzte exegetische Untersuchung unserer wissenschaftlichen Arbeit ist 1 Thess 5, 8.
Der Vers, der in unserem Interesse liegt, gehort zum Abschluss des Briefes. Das ist auch der
Grund, warum man in der gesamten Botschaft der analysierten biblischen Stelle deutliche
Merkmale erkennen kann, die die Thessalonicher nochmals im Glauben ermutigen und stérken
sollen. Diese Worte der Mahnung sind im Sinne einer Motivation wahrnehmbar und geben den
Menschen die Fihigkeiten, im glédubigen Leben auszuharren. Eine derartige Aussage des
Apostels hat ihre Quelle im Bewusstsein des Glaubigen, das ihn stéindig erinnern soll, dass er
zum Tag des Herrn gehort. Konkret heiflt das: Man ist zukunftsorientiert und unser Alltag
nédhert sich dem Tag der Offenbarung, der Herrlichkeit Gottes bzw. des Weltgerichtes. Diese
Zugehorigkeit, die die Gemeinschaft mit Gott zur Lebenszeit voraussetzt, hat aber die
Konsequenz, die Anerkennung der gottlichen Macht und die Fithrung des eigenen Lebens als
glaubiger Mensch zu akzeptieren. Es bleibt jedoch dem Menschen die freie Entscheidung, ob
er tatsdchlich bei Gott bleiben will. Wenn er sich dazu entscheidet, muss er sich auch der
Konsequenz des sich von Gott getrennten Zustandes bewusst sein. Der Apostel geht aber davon
aus, dass der Mensch aufgrund der Begegnung mit dem Glauben beginnt, sehr niichtern auf die
gesamte Welt zu schauen. In diesem Schauen erkennt er auch die neue Wirklichkeit, die ein
,Produkt* des Glaubens ist. Die so entstandene Aufnahme fiihrt zur Entstehung einer neuen
Schopfung und eines neuen Seins, mithilfe derer sich der Glaubige vor den Angriffen des Bosen
schiitzen kann. Zusétzlich gibt der Autor des Thessalonicherbriefes seinen Empfingern
konkrete Hinweise, mit welchen Mitteln sich ein Glaubiger wehren kann. Diese sind: Glaube,
Liebe und Hoffhung, die man wie einen Schutzpanzer eines Kédmpfers tragen kann, damit man
den Kampf gut tiberstehen kann. Damit sich der Gldubige in dieser metaphorischen Sprache
besser auskennt, ist dem Kontext des Textes zu entnehmen, dass uns dieser Schutz von Christus

angeboten wird.

337



Fazit

Als Resiimee des letzten Kapitels unserer wissenschaftlichen Arbeit kann man
feststellen, dass der Zugang zum Verstindnis der paulinischen Glaubensverkiindigung in 1
Thess liber zwei Wege fiithrt. Der erste ist die Vertiefung des geographisch-historischen

Bereiches und der zweite die Vertiefung des exegetischen Bereichs.

Gemal der Vertiefung des ersten Bereichs lésst sich feststellen, dass Thessalonich eine
wichtige Stadt war, als Paulus sie im Jahre 49/50 besuchte. Sie profitierte von ihrer
geographischen Lage, was besonders dank der Via Egnatia geschah, die Rom mit Byzantion
verband. Im Jahre 169 v. Chr. befand sich Makedonien mit Thessalonich unter rémischem
Einfluss und im Jahre 146 v. Chr. wurde das gesamte Gebiet in die neue rdmische Provinz
Makedonien eingegliedert, deren Hauptstadt Thessalonich wurde. Diese administrative
Anderung verursachte unter anderem die Stellung des romischen Rechtssystems iiber das
bisherige oder die Griindung neuer Institutionen, die das Leben der Stadtbewohner massiv
beeinflussten. Zusdtzlich wurden viele Religionen vom Osten und Westen mit dem neu
eingefithrten und propagierten Kaiserkult eingefiihrt. In diese Stadt, wo in der Religion
Synkretismus und in der Gesellschaft Macht, Karriere und sozialer Status vorherrschten, kam
der Apostel Paulus und verkiindete den Glauben von Jesus Christus, der fiir diese hierarchisch
geordnete Welt nicht nur neu war, sondern sie vielmehr auch schockierte. Nach der
missionarischen Tétigkeit, die ihren Anfang in der Synagoge hatte, wurde Paulus von den Juden
aus der Stadt verbannt. Es gelang ihm aber trotzdem, Menschen von der Frohen Botschaft zu
begeistern und den Glauben anzunehmen. Mit ihnen blieb er in Kontakt, indem er entweder aus

Athen oder aus Korinth zwischen 49-52 personlich an die Gemeinde einen Brief verfasste.

Graphisch lédsst sich unser Studium des ersten Teiles des dritten Kapitels wie folgt

darstellen:

338



GESCHICHTLICHER KULTURELLER

PAULUS

Ankunft Tatigkeit
Kommunikation

SITZ IM LEBEN DER
THESSALONICHER

POLITISCH-SOZIALER

Abb. 32: Faktoren des Sitzes im Leben der Glaubensverkiindigung bei Paulus in Thessalonich

Der zweite Teil des Kapitels, der durch die Exegese der Stellen von 1 Thess 1, 2-10; 3,
2.5-7.10; 4, 14 und 5, 8 gekennzeichnet war, brachte genaue Informationen und Hinweise iiber
die paulinische Theologie und somit den Inhalt seiner Glaubensverkiindigung. All das ist
besonders in der ersten Perikope zu sehen. In ihr prasentierte der Briefverfasser nicht nur das
Thema des Schreibens, sondern gab uns vielmehr einen allgemeinen Uberblick iiber sein
Denken, das besonders von Dankbarkeit gepriagt war. Diese Dankbarkeit ist, obwohl sie an die
Gemeinde in Thessalonich gerichtet war, bei Gott begriindet. Wir konnen hier eine
zweidimensionale Klassifikation des paulinischen Zugangs zur Weltbetrachtung sehen. Der
Apostel spricht zwar von der Dankbarkeit, deren Adressaten die Thessalonicher sind, weist aber
drauf hin, dass die gesamte zum Ausdruck gebrachte Dankbarkeit bei Gott ihre Quelle hat. Wir
sehen also zwei Sphiren, eine menschliche und eine gottliche. Beide sind schon zum Beginn
des Briefes miteinander verbunden und sprechen das Thema an, in dem das Gebet der Punkt
ist, wodurch in dem zwei Ebenen in Beriihrung kommen und somit eine Beziehung zwischen

Gott und Menschen darstellen.

Die Haltung des Briefverfassers bei der Darstellung seines geistigen Denkens kann
niemanden wundern. Denn die Werke der Gldubigen in der Gemeinde in Thessalonich sind der
Grund, warum Paulus Gott und den Thessalonichern dankt. Diese Werke sind Glaube, Liebe
und Hoffnung. Die Nennung dieser drei Subjekte ist kein Zufall, sondern ein bewusster
Vorgang, der den Namen ,, Triade* hat. Die Exegeten weisen in ihren Untersuchungen auf eine
weitere Triade hin: Miihe — Liebe — Geduld. Beide Kompositionen sind jedoch sehr eng
miteinander verbunden und beschreiben einen gewissen Werdegang, der durch die drei
erwdhnten Begriffe zum Ausdruck gebracht wird. Am Anfang dieses theologischen Prozesses

steht der Glaube. Dieser Glaube ist die Darstellung einer innigen Gemeinschaft mit Gott. Dabei

339



geht es primir um das Vertrauen und das Hineinwachsen und zugleich auch um das Bemiihen,
das oft mit Miihe gekennzeichnet ist. Die Haltung aus dem Glauben bzw. durch den Glauben
motiviert den Menschen und ermoglicht ihm gleichzeitig die Wahrnehmung der
allumfassenden Liebe, in der die neue Wirklichkeit prisentiert wird. Die so entstandene
Neuordnung ist zukunftsorientiert und muss als solches mit Hoffnung (Geduld) markiert
werden. Hier ist eine konkrete Ausrichtung des Menschen gemeint, die die volle Gemeinschaft
mit Gott suchen soll, die nur durch Christus und seine Erldsung (inkl. mit Parusie) geschehen

kann.

Der vor kurzem beschriebene Weg des glaubigen Menschen, worliber Paulus in den
ersten Versen des ersten Briefes an die Thessalonicher schreibt, findet seinen definitiven
Beginn bei der Erwdhnung Gottes. Gott als Schopfer und als das Wesen, das in seinem Handeln
vollig souverin ist, will seiner Schopfung einen Heilsplan anbieten, in dem es zur Stiftung einer
Beziehung zwischen dem Schopfer und dem Geschopf kommt. Diese Einladung, die von Gott
ausgeht, soll als Berufung des Menschen verstanden werden. Der Mensch, der beféhigt ist, diese
Berufung wahrzunehmen, kann nur im Leben aus dem Glauben verwirklicht werden. Das, was
Paulus bei diesem schematischen Geschehen proklamiert, schliefft niemanden aus. Konkret
wird das bei dem Verstindnis des Gottesvolkes sein, das nach Paulus neu tiberdacht und vertieft
werden muss. Es geht dem Apostel nicht mehr nur um die Juden, die die Privilegien des
erwdhlten Volkes genieen konnen, sondern viel um die gesamte Menschheit, die man als

Adressat der gottlichen Botschaft betrachten muss.

Die Verkiindigung dieser Frohbotschaft von Jesus Christus, der Gott offenbart und die
Reaktion des Menschen auf das christologische Wirken soll man aus der Perspektive einer
wirkenden Kraft verstehen. Sie motiviert den Menschen, an Gott zu glauben und zugleich
diesen Glauben auch weiterzuverkiinden. Das ist fiir Paulus die Lebensaufgabe, die Aufgabe,
die bezeugt, wie Gott in der menschlichen Geschichte interveniert. Auf diese Intervention muss
der Mensch missionarisch antworten. Konkret hei3t das aber nicht nur mithilfe der Worte zu
handeln, sondern auch mit konkreten Taten und mit der Uberzeugung, dass der HIl. Geist am
Werk ist und sowohl die Menschen fiir die Frohe Botschaft 6ffnet als auch die Kraft verleiht,
die man zum Leben nach dieser Botschaft auch braucht. Fiir Paulus sind die Thessalonicher ein
gutes Beispiel dafiir. Deswegen sollten sie als Nachahmer gelten, die neben Paulus und seinen
Mitgliedern die Frohbotschaft annahmen, im eigenen Leben verwirklichten und durch konkrete

Handlungen den so entstandenen Glauben weiterverkiindeten.

340



Die Berufung auf die eigenen Leistungen, von denen am Anfang die Rede gewesen ist,
ist nur ein kleiner Teil der paulinischen Theologie. In ihr weist der Apostel auf Christus hin,
der die wahre Quelle zum Nachahmen ist und zugleich auch das Vorbild und das Beispiel fiir
die Menschen. Die Thessalonicher haben diese Intention erkannt und sie mit erkennbaren
Worten und Taten
,,ubersetzte*“, wodurch der
Glaube an Gott nicht nur
eine Dynamik erhalten hat,
sondern vielmehr eine
authentische Wirklichkeit
geworden  ist.  Diese

Tatsache hat fasziniert, Hanaeln Gottes an den

. . . CHRISTUS
besonders im Lichte einer

Erkldrung dessen, was

frither fir die Menschen
Anerkennung des

Verborgen gewesen lst und gottlichen Handelns durch

den Menschen in der Kraft
. des HL. GEISTES
nun sichtbar und

verstdndlich geworden ist.

Gott lasst sich erkennen.

Verwirklichung der
Frohbotschaft im eigenen

Im Glauben an ihn, was Leben mithilfe des HL.
GEISTES

durch Christus zu Stande

kommt, kommt es zur

Offenbarung deS Verkuindigung dieser
i1 . . Frohbotschaft im eigenen
gottlichen Wirkens in der Leben mithilfe des HL.

GEISTES

Welt, in der Gott die ganze
Zeit mithilfe des HI.
Geistes wirkt und den
Menschen stirkt. Grafisch

lasst sich dies

folgendermalien

darstellen:

Abb. 33: Beschreibung des Glaubensaktes nach 1 Thess

341



Der so entstandene Prozess der Glaubensannahme, in der Gott vom Anfang bis zum
Schluss am Werk war bzw. ist, verstirkte die Glaubwiirdigkeit des Glaubens. So gesehen ist
der Glaube eine Sphére der gottlichen Begegnung, die nicht durch bestimmte religidse
Handlungen, sondern in allen Aspekten des menschlichen Lebens mdglich war und ist. Auch
das verstanden die Thessalonicher. Deswegen beschlossen sie in ihrem Leben radikale
Entscheidungen zu treffen, indem sie die Verehrung der diversen Gottheiten ablehnen und sich
Gott zu wenden, der sich erkennen ldsst und durch den Glauben das Leben der Menschen
verdndert. Diese Wendung bezieht sich aber nicht nur auf die Juden. Paulus spricht die
Einladung fiir die gesamte Menschheit aus. Das bedeutet einen wahren Wendepunkt in der
Ausbreitung des Glaubens, der auch von den Heiden angenommen worden ist. Diese Offenheit
des Glaubens soll fiir die Juden eine Form der Kontinuitdt des glaubigen Lebens sein. Fiir die
Heiden aber ist es eine Form des Einstiegs in die neue Welt, in der Gott auf den Menschen
zugeht und sich ihm durch Christus offenbart. Die so entstandene Relation Gott — Mensch
hinterlédsst in erster Linie Spuren im gegenwdrtigen Leben, indem der Mensch sein Leben
radikal verdndert. Die Annahme des Glaubens bedeutet aber auch die Ausrichtung nach vorne.
Die Frohe Botschaft, die Paulus verkiindet, ist in diesem Sinne zukunftsorientiert. Das sieht
man besonders in der Botschaft der Parusie Christi, die im Plan Gottes beinhaltet ist. Dieser
Plan setzt durch die erwdhnte Parusie die Erwartung voraus, die Christus in der messianischen
Herrlichkeit darstellt und den Prozess der Glaubensannahme bzw. ihre Auswirkung nicht mehr
in der Sphire eines zeitlich eingeschrinkten Ereignisses verstehen lédsst. Stattdessen bezeugt
der Glaube Gott als den Schopfer, der seine Schopfung heilen will. Die Konsequenz dieser
Heilung ist eine Beziehung zwischen dem Schopfer und seiner Schopfung, die sogar durch den

Tod nicht zerstort werden kann.

Die ewige Beziehung, von der vor kurzem die Rede gewesen ist, ist moglich, weil im
Heilsplan Gottes die wesentliche Rolle Christus zugeschrieben ist. Jesus Christus, in dem das
Heil das konkrete Gesicht Gottes erhilt, ist mit Gott eins. Deswegen wird dieser Christus von
Gott von den Toten auferweckt, und das Tor zum ewigen Leben wird gedffnet, und somit
bekommt auch die gottliche Liebe den hochsten Ausdruck. Wenn Gott mit Christus eins ist und
dadurch die Liebe Gottes und das Heil fiir den Menschen moglich geworden sind, dann ist das
nur durch Christus erreichbar, der selber ein Mensch ist. Paulus verkiindet in diesem Lichte
Jesus Christus, der Gott und Mensch ist und durch diese Personalunion die Briicke zwischen

der menschlichen und der gottlichen Welt aufgebaut hat. Diese Briicke ist der Glaube!

Die vor kurzem dargestellte paulinische Theologie und die Verkiindigung der Frohen

Botschaft durch den Apostel zeigen eine besondere Relation, in der Gott Menschen sucht, um
342



mit ihnen in Verbindung zu bleiben. Der Mensch ist aber fahig, auf das Handeln Gottes zu
reagieren und ihm eine Antwort zu geben. Diese ist im alltdglichen Leben erkennbar, zu dem
auch der Tod gehort. Dieser Tod, zu dem auch fiir den Apostel die Auferstehung gehort, zeigt
Christus als denjenigen, der in der Macht Gottes steht und in diesem Licht die Attribute eines
Retters hat. Diese soteriologische Aufgabe, die Jesus Christus zugeschrieben wird, ist
eschatologisch ausgerichtet und als solche auch zu verstehen. Diese Tatsache beschreibt in ihrer
theologischen Auslegung aber nur eine Seite des paulinischen Verstdndnisses der Funktion
Christi. Die zweite Seite ist in der ersten begriindet, durch die die Rettung Jesu in Bezug auf
die Anthropologie und besonders auf die Hamartiologie bestétigt wird. Konkret handelt es sich
hier um Versohnung und Rechtfertigung, die dem Menschen die Gemeinschaft mit Gott so
wiederherstellen, wie Gott das selber will. Die erwéhnte Versohnung und Rechtfertigung sind
im Glauben an Christus verwurzelt. Er macht den Menschen féahig, die gottliche Gerechtigkeit
zu erlangen, was das Gesetz durch die menschliche Schwiche nicht gewéhrleisten kann. Der so
entstandene Weg des Glaubens, der mit der eschatologischen Rettung und der Versohnung
verbunden ist, fithrt zum Vorgeschmack auf die volle Gemeinschaft mit Gott, die in der
Erlosung ihre Kronung erhilt und mit der Rettung des Menschen in Bezug auf das Erlangen
des Heils ihren Hohenpunkt darstellt. Der Schliissel zu dieser Theologie des Paulus ist die Liebe
Gottes. Sie bekommt in der Person Jesu ein konkretes Gesicht. Deswegen ist Paulus bereit, sein
ganzes Leben fiir Christus zu opfern und hort nie auf, den Glauben an ihn zu verkiinden und

danach auch zu leben.

Der so von Paulus beschriebene Glaubensprozess, von dem die Perikope 1 Thess 1, 2-
10 berichtet, ist im Lichte der wissenschaftlichen Analyse nicht nur der Anfang des Briefes,
sondern vielmehr die Klarstellung, worum es sich im Glauben handelt und warum er fiir das
menschliche Leben so wichtig ist. Nichts anderes berichtet uns auch 1 Thess 3. 2. 5-7. 10. Diese
Perikope stellt sehr deutlich fest, dass der Glaube keine Garantie gibt, ihn nicht verlieren zu
konnen. Das ist auch der Grund, warum Paulus seinen Mitarbeiter Timotheus nach
Thessalonich schickt, damit er sich selber vor Ort ein Bild von der weiteren Entwicklung des
Glaubens unter den Thessalonichern machen kann. Diese Aufgabe ist fiir den Apostel ein
wichtiger Teil des Werkes Gottes, in dem der Mensch der wahre Mitarbeiter und zugleich auch
ein Werkzeug Gottes ist. Die Mission, mit der Timotheus beauftragt worden ist, hat eine
doppelte Ausrichtung. Es ldsst sich feststellen, dass in erster Linie Paulus selbst die Mission
seines Wegbegleiters indizierte, aber die weitere Analyse weist auf Gott hin, der Griinder und

Initiator der Mission ist.

343



Die doppelte Charakterisierung der missionarischen Tatigkeit sieht man bei den
Aufgaben der nach Thessalonich geschickten Missionare. Diese sind Starkung und Ermahnung,
was durch ein trostendes Handeln geschehen soll. Obwohl bei diesem Handeln ein konkreter
Mensch am Werk ist, ist er als eine ausfithrende Hand Gottes zu verstehen, denn Gott will die
Menschen stirken und ermahnen, damit sie im Glauben ausharren. Wir sehen hier also ein sehr
klares Beispiel, wie weit die Initiative Gottes gehen kann, damit der Mensch im Glauben
standhaft bleibt. Diese Ernsthaftigkeit versteht Paulus und iiberlegt, ob seine Methoden bei der
Verkiindigung ausreichend gewesen sind. Er weill doch, dass der Versucher, in der paulinischen
Sprache Satan, das Ziel hat, den Menschen vom Glauben zu distanzieren und die Gemeinschaft

mit Gott zu zerstoren.

Die erhaltene Nachricht iiber die positive Entwicklung bei der Glaubensannahme und
seine Befestigung im alltdglichen Leben nennt der Apostel ,,gute Nachricht. Wir haben an
dieser Stelle eine Beschreibung, was man unter dem Begriff ,,gute Nachricht* verstehen kann.
Es ist nicht nur das Wort, das verkiindet wird. Es ist auch das gelebte Leben und zwar nach dem
Evangelium, das Paulus den Thessalonichern anvertraut hat. Im Glauben ist dieses Leben der
Thessalonicher verankert. Durch ihn sind sie stark und bereit, selber die Zeugen dieses
Evangeliums zu sein. Diese Bereitschaft ist fiir Paulus ein Grund zur Freude, die sowohl bei
den Thessalonichern als auch bei den Missionaren spiirbar ist. Diese Freude lassen sich die
Verkiinder des Glaubens nicht nehmen, auch angesichts der Note und Bedréngnisse, mit denen

sie immer rechnen miissen.

Die Probleme, denen der Volkerapostel ausgesetzt ist, konnen ihn nicht hindern, mit den
Gldubigen in Kontakt zu bleiben. Er besucht die Gemeinde und bleibt mit ihnen durch
Briefkorrespondenz in Kontakt, ja er schickt sogar seine Mitarbeiter, damit der Glaube in der
Form bleibt bzw. die Form erhilt, die Gott selber auch fiir den Meschen will. Gott, der der
Schopfer seiner Schopfung ist, will mit ihr verbunden bleiben. Diese Verbundenheit soll nicht
durch Raum und Zeit eingeschrankt sein. Wenn Gott am Werk ist, ist das ein wahres Opus Dei
und somit in den Kategorien der Ewigkeit zu verstehen. Eine derartige Wahrnehmung der
Verbundenheit mit Gott verleiht die Gewissheit einer sichereren Zukunft, die Hoffnung
voraussetzt. Diese Botschaft enthdlt die Perikope 1 Thess 4, 14, in der der Glaube als
Glaubensakt dargestellt wird. Es handelt sich also um eine Dynamik bzw. ein Geschehen oder
ein Ereignis. Bei all diesen Beschreibungen lésst sich eine aulergewdhnliche Kraft erkennen,
die verursacht, dass der glaubige Mensch auf seinen Tod aus einer vollig anderen Perspektive
schaut. Der Tod bedeutet nicht mehr das Ende, sondern einen Ubergang, was durch ein

Einschlafen geschieht, das zugleich die Sphire des Todes und des ewigen Lebens voneinander
344



trennt. Die so entstandene neue Wirklichkeit der Gemeinschaft mit Gott durch den Tod hinaus
geschieht. Die Macht Gottes, die im Stande ist, eine Entstehung des ewigen Lebens
darzustellen, erweckt bei dem mit Christus verbundenen Gléubigen eine eschatologische
Hoffnung. In ihr ist auch die Auferstehung der Toten gemeint, deren genaue Schilderung, wie
die Parusie Christi, nicht ndher definierbar ist. Das, was aber klar ist, ist in dieser
eschatologischen Hoffnung der Ausgangspunkt der Gemeinschaft mit Christus, und zwar auf
eine besondere Art und Stirke. Im Lichte dieser theologischen Informationen muss man im

Glauben eine rettende Kraft sehen, der sich sogar der Tod nicht widersetzen kann.

Die Ankiindigung des Lebens nach dem Tod soll man nicht nur zukunftsorientiert
betrachten. Paulus will durch seine Aussage den gldubigen Menschen einen Blick auf die
weitere Entfaltung des Lebens geben, das bis in alle Ewigkeit mit Gott verbunden sein kann.
Gleichzeitig versucht der Apostel in der Gegenwart und im Alltag zu bleiben. Dazu motiviert
er auch die Christen. Sie sind ndmlich féhig, im Glauben auszuharren. Deswegen sollen sie zum
eigenen Leben zuriickkehren und mit den Worten der apostolischen Mahnung das eigene
Bewusstsein als ein gldubiger Mensch und als ein Zugehoriger den Tag des Herrn starken (vgl.
1 Thess 5, 8). Das wird aber nur dann gelingen, wenn man die gottliche Macht anerkennt und
die Fiihrung des Lebens aus dem Glauben heraus akzeptiert. Die Entscheidung liegt bei jedem
Menschen, der frei wihlen kann, ob er auf dem Weg des Glaubens unterwegs sein will. Wenn
jemand aber wirklich im Glauben lebt und sein Leben mit Christus verbindet, ist flir Paulus die
Entscheidung nur eine, Ja fiir Gott und Ja zum Ausharren im glédubigen Leben. Der
Volkerapostel bleibt bei seiner Ausfiihrung aber sehr realistisch und zeigt sich als einer, der mit
beiden Beinen auf dem Boden steht. Deswegen gibt er gleich zu, dass die simple Entscheidung
Ja nicht geniigen wird. Er weil}, wie schwierig es ist, im neuen Sein zu leben und als neue
Schopfung dem Schopfer gegeniiberzustehen. Den Grund dafiir sieht er in den Anruufen des
Bosen, die den Gldubigen von Gott trennen wollen. Gott gibt aber jedem konkrete Hinweise,
wie man im Glauben standhaft bleiben kann. Diese sind: Glaube, Liebe und Hoffnung. Sie
gelten als Schutzpanzer und erméglichen, das Ziel zu erreichen, d.h. die Gemeinschaft mit Gott,

die im Glauben zu finden ist.

In der Betrachtung der paulinischen Theologie und seines Verstandnisses des Glaubens
konnen wir abschlieBend feststellen, dass der Apostel im ersten Brief an die Gemeinde in
Thessalonich eine gewisse Beschreibung des besseren Lebens darstellt, das uns mit Gott
verbindet und uns in dieser Verbindung auch leben ldsst. Die Thessalonicher erkennen diese
Relation Mensch — Gott und dafiir dankt ihnen Paulus. In dieser Dankbarkeit ist er mit seinen

Mitgliedern der ekklesiologischen Gemeinschaft verbunden, so wie alle mit Gott durch Christus
345



verbunden sind. Die so entstandene Relation verleiht der sicheren Zukunft Hoffnung. Diese
Ausrichtung soll den Glaubigen helfen, im alltiglichen Leben aus dem Glauben zu leben und
Christus zu verkiinden. Das Schema der soeben beschriebenen Methode der Vertiefung und der
Auslegung des menschlichen Lebens, in dem der Glaube das Fundament ist, l14sst sich wie folgt

graphisch darstellen:

Briefentstehung an Thessalonicher und Danksagung
(vgl. 1 Thess 1, 2-10) fiir die Glaubensannahme

Ankunft des Paulus in Thessalonich und
Beginn der Glaubensverkiindigung

74
mit Verbundenheit (vgl. 1 Thess 3. 2. 5-7.10 |

Kultur I
} mit sicherer Zukunft und Hoffnung (vgl. 1 Thess 4, 14) |

I

Leben der Thessalonicher mit Riickkehr zum alltaglichen Leben (1 Thess 5, 8) I
N

Leben der Thessalonicher

] ] I

ZEIT

Abb. 34: Allgemeine graphische Zusammenfassung des dritten Kapitels

346



Abschlielende Zusammenschau

Das Ziel dieser Arbeit war die Pridsentation der wissenschaftlichen Studie {iber die
Glaubensverkiindigung bei Apostel Paulus im Lichte des ersten Briefes an die Gemeinde in
Thessalonich. Die Untersuchung wurde mithilfe zweier unterschiedlicher Zugangsmethoden
der Analyse (historisch — exegetisch) durchgefiihrt, was auch im Thema der Arbeit
berticksichtigt wurde. Hinsichtlich dieser Auseinandersetzung war das Problem der Arbeit nicht
nur theologisch relevant, sondern auch geschichtlich, wodurch man eine Bereicherung erfahren
konnte. Die erwdhnten Untersuchungsbereiche zeigten sich in der Annahme sehr komplex und
manchmal sogar ziemlich detailliert. Eine derartige Situation verlangte die Bearbeitung einer
genauen Struktur, die im Rahmen der Vertiefung der prisentierten Thematik die Spezifitét der

Arbeit beleuchtete und somit Antworten auf gestellte Fragen gab.

Der Beginn unserer wissenschaftlichen Arbeit waren geschichtliche Aspekte, die fiir das
Verstiandnis der Glaubensverkiindigung wichtige Hintergrundinformationen lieferten. Hiufiger
Machtwechsel, blutige Auseinandersetzungen, soziale Ungerechtigkeiten, kulturelle
Unterschiede und religioser Synkretismus waren Hauptbestandteile der Antike. In dieser Welt
war Apostel Paulus unterwegs. Als gelernter Jude, der vom Auferstandenen bekehrt und
erleuchtet wurde, begann er dieser Welt eine neue Ordnung zu geben. In ihr ging es um den
Glauben an Gott. Laut diesem Glauben war Paulus der Meinung, dass der Mensch in seinem
Leben bereit fiir die Begegnung mit Gott ist. In dieser Bereitschaft konnte der Mensch auch den
handelnden Gott erkennen, die Kraft des Geistes spiiren und in einer Gemeinschaft mit ihm und

den Mitmenschen sein Leben vertiefen.

Im néchsten Teil der Arbeit stellten wir die Formen der Glaubensweitergabe bei Paulus
da. Durch sie wollte der Apostel den Menschen zum Glauben fiihren und ihn in diesem Glauben
auch stiarken. Um dieses Ziel zu erreichen, niitzte er die Gegebenheiten seiner Zeit. Durch seine
Bereitschaft alles fiir Christus zu tun, entwickelte er auch neue Formen der

Glaubensweitergabe.

1. Angenommene Formen: StraBennetz, Schiffsreisen, Briefkorrespondenz, romische
Gesetzgebung
2. Entwickelte Formen: Evangelisierung, Vermittlung, Propaganda, Mission,

Tradition, Kowvwvia

Mithilfe dieser Formen begann er in der Hauptstadt der Provinz Makedonien Thessalonich den
Glauben zu verkiinden. Thessalonich war eine wichtige Stadt, in der sich die Ordnung der

347



damaligen Welt widerspiegelte. Dort begann der Vdlkerapostel im Jahr 49/50 n. Chr. den
Glauben zu verkiinden. Nach seinem bewegten Aufenthalt blieb er stets mit den
Thessalonichern verbunden. Der Ausdruck dieser Gemeinschaft war unter anderem die
Briefkorrespondenz. An dieser Stelle ist der erste Brief an die Thessalonicher zu nennen, der
zwischen 45 - 51 Jahr in Korinth oder in Athen geschrieben wurde und somit als das élteste
paulinische Schriftstiick gilt. In diesem Brief ldsst sich die Glaubensverkiindigung als eines der

Hauptthemen erkennen.

Paulus verkiindete den Glauben iiber Jesus Christus und fand glithende Anhinger. Es
gelang ihm, Menschen von der Frohen Botschaft zu begeistern und den Glauben anzunehmen.
Das Denken von Paulus war von Dankbarkeit geprégt. Er danke Gott und den Thessalonichern.
Konkret sah der Apostel den Glauben der thessalonichen Gemeinde in ihren Werken, die
Glaube — Liebe — Hoffnung waren, die sog. Triade. Es gab jedoch noch eine zweite Triade:
Miihe — Liebe — Geduld. Beide Triaden waren eng miteinander verbunden und ergédnzten sich
in vielen Punkten. Der Glaube présentierte sich als eine innige Gemeinschaft mit Gott. An
dieser Stelle war die volle Gemeinschaft gemeint, in der es auch um das Heil ging, also um die
eschatologische Rettung. Der Schliissel dazu war die Liebe Gottes, die in Person Jesu ein

Gesicht erhielt.

Paulus motivierte die Menschen an Gott zu glauben und zugleich diesen Glauben weiter
zu verkiinden. Das war seine Lebensaufgabe. Durch sie entstand die Communio unter den
Glaubenden, die mit Gott durch Christus innig verbunden waren. Diese Tatsache entsprach der
Berufung des Menschen, Gott zu suchen, ihn zu erkennen, in ihm zu leben und mit ihm in die
Zukunft zu schauen. All das war durch den Glauben méglich, der den Menschen motivierte und
starkte, sich in der neuen Wirklichkeit des Lebens zu verwirklichen, das fiir alle (Juden,

Christen, Heiden,...) zu erreichen war (vgl. 1 Thess 1, 2-10).

In der missionarischen Tétigkeit sah Paulus die autbauende Kraft dieser neuen Ordnung,
die ihren Grund im Glauben an Christus hatte. In diesem Glauben war die Initiative Gottes zu
erkennen, der jeden stirken und ermahnen wollte. Das geschah durch das Evangelium, dessen
Zeugen die Thessalonicher selber waren, weil sie fiir die Menschen ein Vorbild im Glauben

wurden (vgl. 1 Thess 3. 2. 5-7. 10).

Die Ausrichtung des eigenen Lebens in, mit und durch Gott verlieh nicht nur die Kraft
des Geistes in der Gegenwart, sondern proklamierte auch eine sichere Zukunft mit Hoffnung
bei Gott, von dem Rettung bzw. Heil zu erwarten war (1 Thess 4, 14). Der so gestirkte

Menschen, der eine Lebensperspektive hatte, konnte zum alltdglichen Leben zuriickehren und

348



durch das eigne Leben, den neuen Himmel und die neue Erde verkiinden. Deswegen motivierte
Paulus die Christen in der Perikope 1 Thess 5, 8 immer auf dem Weg des Glaubens zu bleiben
und unter seiner Fithrung stets unterwegs zu sein. Wenn man Ja sagt, muss man auch bereit
sein, in diesem neuen Sein zu bleiben und sich den Angriffen des Bosen zu widersetzen. Bei
dieser Betrachtung war er ein Realist. Er verstand, wie schwierig dieser Kampf war. Gott gab
aber jedem Glaubigen konkrete Hinweise, wie man im Glauben standhaft blieben konnte — das
waren Glaube/Miihe — Liebe — Hoffnung/Geduld. Sie waren wie ein Schutzpanzer, der dem

Glaubigen notige Hilfe verlieh und ihm somit Freude am Leben schenkte.

Wenn man abschlieend nochmals auf die paulinische Glaubensverkiindigung in der
Gemeinde in Thessalonich zuriickschaut, muss man feststellen, dass der Glaube fiir den Apostel
ein komplettes System ist, das so gut wie alle Bereiche des menschlichen Lebens im Auge
behilt. Die Analyse der Theologie des Apostels bestitigt diese Feststellung. Ein gutes Beispiel
dafiir liefert uns eine breite Palette der Themen, von denen der Volkerapostel in Bezug auf die
Thessalonicher und die gesamte Menschheit immer wieder spricht. Obwohl diese Methode auf
den ersten Augenblick die gesamte Theologie chaotisch darstellen kann, ist sie im breiten
Kontext zu betrachten. Mit so einem Fall hat man in 1 Thess zu tun. Die prisentierte Analyse
bezeugt das! Sie beantwortet auch alle Fragen, die in der Einleitung gestellt werden und somit
zeigt das Thema die gesamte Arbeit als inhaltlich erklirt. Im Zuge dieser These muss man
sagen, dass die Glaubensverkiindigung im Lichte des ersten Thessalonicherbriefes ein Erfolg
ist. Eine weitere wissenschaftliche Analyse ist jedoch nicht moglich, da kein Vergleich mit
anderen, paulinischen Briefen stattfinden kann. So eine Untersuchung wére eine wichtige
Erginzung dieser Arbeit. Man kann aber hoffen, dass die hier pradsentierten Resultate der
wissenschaftlichen Forschung zu weiteren Publikationen fiihren werden. Ja, im Sinne vom

Psalm 100, 2: ,,Dient dem Herrn mit Freuden!*

349



Lichte des

m

bei Apostel Paulus

igung

ersten Briefes an die Thessalonicher. Eine historisch-exegetische Untersuchung.

iind

Glaubensverk

it:

Graphische Skizze der Arbe

'SUaqno|9 s3p HNBIPINMGNDID 1P

UaqaT waulas uj uabLplsaq JaydIuo[pSSaYy |

alq bunbipunyiansuagno|o 43p

UBULIOS 3Y1|PalYISIa3un J9pUIMIAA SNINDJ

‘J4apupian bunioquaffp 4ap auuls
wy uaqai sop agnojo 4ap ssop ‘bunbupisag alp yano
sninod ais uaqab b1113zy21a|9 “1yIM agno|o 4ap M
‘bunyjpysuaqay a3ayuoy aulas yainp yono ajs 16nazaq
pun Jaysj1uopssay] alp 1yansaq |21s0dpiay|oA 13Q

j4nJop |aidsiag ula puls als “3sQ[sno bBunupiolam
aNau aula agnp|9 4ap SSpp ‘UAYIIAZ UId
1AM Ua1wpsab 4ap ul uaz3as JaYd1uopssay ] ald

Jganvis

"Yoyosulawao Jap ul wyi yuw
uagnp|o wi uagaijq pun 3109
UauU3Ya JaYydIuo|pssay] ailg

"UAYDI[YIIMIDN U3GaT
Ulas Ja uuby uagnpjo wWasaip
sny "uaqaj nz uagno|o
wy y3yy216ow 4nz 3jwos pun
109 jw Yobyosulpwag inz
uyn{ sapoo siuauuaxi3 aig

sninvd

'SNINDd Yyono ‘uayasuapy uap 16p.d 3am aiq

C—
E—

1109

"uauuayia nz 309 is1 biypf 13 ssop
‘UI3S-YISUBI] WAUIIS U] JUUINJId SNiNDd

Jaydluojessayyl

=

(uonenyis ajerzos-yasnijod pun
3s0181[34 ‘3|23 NY ‘@3Yd1YIS3D)

ydluojessay] 1peis

UIEN
salapue yone
Jage sa uuey

uspueiswn
uap Jayun
‘Uayasusin
uspuaqga|
uop a1p
13eud 1pess aig

—

“Y21u0|DSSAY |

1ppIS 3Ip fnp YoIs 1yaizaq
Bunup.ao J34y1 3w 33M 31d

(uonenys ajeizos-yosuijod
pun asQi1[aJ ‘a][2n3 Ny ‘@1Y21Y2saD)

SunupiQ J31y1 Hw a3

1613z 35019 3UIaS 43 M ‘1SG|as 13 1PIAYISIU IPIUPIIANOS J3UISS U|
UDqIYdIs SU3qaT Sap uaNadsy Uajp Ul puls uainds aulas 33 uazupb Jap ul 3yJIM 30D

350



Abkiirzungen

BIBLISCHE TEXTE:
- Biblische Abkiirzungen nach: Einheitsiibersetzung der Heiligen Schrift. Das Alte und
Neue Testament, Stuttgart 1979-1980.

- Abkiirzungen in der Textkritik nach: Das Neue Testament. Griechisch und Deutsch, E.
NESTLE — B. ALAND (Hrsg.), Stuttgart 2007.

- Abkiirzungen der Bibelversionen:

= StBib = Studia Biblica

= ESV = Englisch Standard Version der Bibel

= NAB = New American Bible

= EU = Einheitstibersetzung der Heiligen Schrift
= [LXX = Septuaginta

= Vg = Vulgata

= BHS = Biblia Hebraica Stuttgartensia

ABKURZUNGEN DER ZEITSCHRIFTEN, SERIEN, LEXIKA UND
WORTERBUCHER:

- nach: Lexikon fiir Theologie und Kirche. Abkiirzungsverzeichnis, W. KASPER (Hrsg.),
Freiburg i Br. — Basel — Rom — Wien 1993.

- Sonstige Abkiirzungen:

AJBI Annual of the Japanese Biblical Institute

AKG

Arbeiten zur Kirchengeschichte
351



AMTh
ATD
AW
AzTh
BE
Blub
BNT
BTSt
BZ.TNT
CEB
EGRA
EvQ

FRLANT

GK

GS

HTA.NT
ISBSup
JBTh
JSNTSup
KKB

KStTh
KTPdBT.NT
Lat Lateranum
LD

LKD

LOB.NT

APXAIOA MOYZEIO OEXXAAONIKHX
Das Alte Testament Deutsch

Antike Welt

Arbeiten zur Theologie

Biblische Enzyklopéddie

Biblia Lubelska

Die Botschaft des Neuen Testaments
Biblical Tools and Studies

Biblioteka Zwojoéw (Tto Nowego Testament)
Commentaire Evangélique de la Bible
Enzyklopidie der griechisch-romischen Antike
Evangelical Quarterly

Forschung zur Religion und Literatur des Alten und Neuen

Testaments

Geschichte Kompakt

Geistliche Schriftlesung

Historisch Theologische Auslegung. Neues Testament
Introduzione allo studio della Bibia. Suplementi
Jahrbuch fiir Biblische Theologie

Journal for the Study of the New Testament (Supplement Series)
Katolicki komentarz biblijny

Kohlhammer Studienbiicher Theologie

Komentarz teologiczno-pastoralny do Biblii Tysigclecia
Facultas Theologica Pontifici Athenaei Lateranensis
LD (Commentaire)

Lexikon der katholischen Dogmatik

Leggere oggi la Bibbia (Nuovo Testamento)

352



MWEF.NF
NIGTC
NKB.NT
NKB.ST
NovTSup
NThGR
NTM
NVB
0GG
PAwB
PNG
PSB
PSNT
SKK.NT
SOCr
STAC
STB

TF:WBzk-eL

ThS. NF
TiD

\'A%
WBC
WBC

WMANT

Missionswissenschaftliche Forschungen. Neue Folge
The New International Greek Testament Commentary
Nowy Komentarz Biblijny. Nowy Testament

Nowy Komentarz Biblijny. Stary Testament

Novum Testamentum (Supplements)

Neue Theologische Grundrisse

Testament Message

Nuovissima versione della Bibbia

Oldenbourg Grundriss der Geschichte

Potsdamer Altertumswissenschaftliche Beitrage
Paulus neu gelesen

Prymasowska Seria Biblijna

Pismo Swiete Nowego Testamentu

Stuttgarter Kleiner Kommentar zum Neuen Testament
Scritti delle origini cristiane

Studien und Texte zu Antike und Christentum
Stownik teologii biblijnej

Theologische Forschung: Wissenschaftliche Beitrige

kirchlich evangelische Lehre
Theologische Studien. Neue Forschung
Theologie im Dialog

Verbum Vitae

Word Biblical Commentary

Word Biblical Commentary

zur

Wissenschaftliche Monographen zum Alten und Neuen

Testament

353



ALLGEMEINE ABKURZUNGEN UND ZEICHEN:

Abb.
Aufl. d.
Bd.
bzgl.
bzw.
ca.

CT

d. h.

dt.

Ebd.

Frankfurt a. M.

Freiburg 1. Br.
Fs.
Ges.-Ausg.
griech.

HL

Hrsg.

hrsg. v.
inkl.

Jh.

JR

km

Konst.

an der

Abbildung
Auflage der

Band

beziiglich
beziehungsweise
circa

Connecticut

das heil3t

deutsch

ebenda

Frankfurt am Main
Freiburg im Breisgau
Festschrift
Gesamtausgabe
griechisch

heilig

Herausgeber
herausgegeben von
inklusiv
Jahrhundert

Junior

Kilometer

Konstitution

354



lat.

LVR

Mainz a. Rh.
Marburg a .d. Lahn
n. Chr.

OCD

PA

pol. Ver.
Reinbek b. Hamburg
Sd.-Ausg.
sog.

Tabb.

u.

u. a.

iibers. v.

V.

V. a.

v. Chr.

vgl.

\'AY%
wahrsch.

z.B.

lateinisch
Landschaftsverband
Mainz am Rhein
Marburg an der Lahn
nach Christus

Ordo Carmelitarum Discalceatorum
Pennsylvania
polnische Version
Reinbek bei Hamburg
Sonderausgabe
sogenannt

Tabelle

und

und andere

tibersetzt von

Vers

vor allem

vor Christus
vergleich

Verse
wahrscheinlich

zum Beispiel

gestorben

355



Zusammenfassung des textkritischen Apparates

1 Thess 1, 2-10

ARBEITSTEXT TEXTKRITISCHE ANMERKUNGEN
V. Text Quellen Form Text Quellen Erginzung
N2Z C; D; F; G; K,
, N" A; B; I; 0278; L; P; ¥; 104; 365;
pveiov J .
2. 6; 33; 81; 323; Einfligung VU®V 630; 1175; 1241;
TOLOVEVOL , )
1739; 1881; m; vg™ 1505; 2464; m; it;
vgo v gy: Ambst
N; A G K P; ¥,
B; D; F; G; L; 33;
N 0278; 81; 104; 945;
4. 00 Auslassung 365; 630; 1241;
1175; 1505; 1739;
2464; MW
1881
Tov Bgov C des Gottes
. .. andere
NUGv a. U ToL Bgov
Leseart N* eures Gottes
LUOV
N; B; CVi4; K L; A; C%; D; F; G;
TPOG LOG
WV, 33; 81; 104; 0278
’ andere
€1g 365;630; 1175;
Leseart
1241; 1505; 1739; €V vy P
1881; 2464; W
A;C;D;F; G;K; L;
5. P; \¥; 0278; 81;
, 104; 365; 630;
&v Auslassung N; B; 33; 1; vg™s
1175; 1241; 1505;
1739; 1881; 2464,
W; lat
B;D;F;G;K; L;
N; A; C; P; 048;
Y; 0278; 326° 365;
, 33; 81; 104; 3267;
&v 630; 1175; 1241; Auslassung
945; 1739, 1881;
1505; 2464; m; it;
Vgst
Vgcl.ww; Sy(p)
Hopdig - .
6. Einfiigung Kot B; vg™*
TVEVLOLTOG

356




B; D*; 6; 33; 81;

N;A; G D4 F G
K; L; P; W¥; 0278;

andere
7. TOTOV 104; 1739, 1881; TUOVG 365; 630; 1175;
Leseart
lat; sy? 1241; 1506; 2464,
W; sy"
N;C;D; F; G;L; P; 1881/-B;K; 6;
s ¥; 0278; 81; 104; andere 33; 365; 614;
&v i ail
1175; 1241, 2464, Leseart 629; 630; 1505;
3 ; lat 1739; r; vg™s
N; A;B; C; D" F; D?% K; L; 0278;
G; P; W¥; 33; 81; . 104; 365; 630;
6N L év Einfligung Kot
1739; 1881; 2464; 1175; 1241; 1505;
lt, Vgsl.ww; sy QB, m; VgCl; Ambst
B; 81; 323; 614;
. andere
9. NUaGv a. U LUOV 629; 630; 945; ar; d; | unser/ euer
Leseart ) )
ng\s; Samss; boms
. . andere ) zu erwarten /
avopévew a. U. VTOUEVEV gpaovid
Leseart zu warten
N;B; D;F;G; I L;
P; ¥; 0278; 33; 81; PV A; C K
10 v 104; 365; 630; Auslassung 323; 629; 945;
1175; 1241; 1505; 1881%; 2464; Eus
1739; 1881¢; I
N; B; P; 0278; 33; G D;F;G; K L;
andere
€K 81; 1505; 1739; amo Y; 104; 365; 630;
Leseart
1881; 2464 1241; IB; latt
1 Thess 3, 2. 5-7. 10
ARBEITSTEXT TEXTKRITISCHE ANMERKUNGEN
V. Text Quellen Form Text Quellen Ergiinzung
. und den
Kol cuvepyov B; vg™ .
Gehilfen
N; A; P, W, 0278;
und den
KO S1KOVOV | 6; 81; 1241; 1739; ,
Kol GUVEPYOV andere Dienern
2. D"; 33; b; Ambst Tov Ogov 1881; 2464; lat; co;
T0D Oe0d Leseart Gottes
Bas
D% K, L; 104; 365; und den
Kot S1oKovov
630; 1505; MW; Dienern
Tov Bgov Kt s ol
Vg sy Gottes und

357



GLVEPYOV unseren
nUOV Gehilfen
dloKovoVv Ko Diener und
GLVEPYOV TOL F; G Gehilfe
Beov Gottes
N; A;B; D% F; G;
, I; P; W; 0278; 6; 33; D% K; L; 365;
TOPAKOAEGAL _
. 81; 104; 326; 629; Einfliigung LUOG 630; 1175; 1241,
L omép
1505; 1739; 1881; B; vam: sy?
2464; lat; sy
N; A;B; D F; G;
L I; K; P; ¥; 0278; andere D?; L; 365; 630;
VTTEP Tept
33; 81; 104; 1505; Leseart 1175; 1241; W
1739; 1881; 2464;
5. mioTv dUBY | Umstellung | dpdv mictv B; 0278
6. e ' '
7. | NUOV L du Einfiigung Ko A
10.
1 Thess 4, 14
ARBEITSTEXT TEXTKRITISCHE ANMERKUNGEN
V. Text Quellen Form Text Quellen Ergiinzung
14. Kol 0 0g0g | Umstellung 0 Beog kal B; 1739;

358




Literaturverzeichnis

Texte der HI. Schrift

ALAND B./ ALAND K. / KARAVIDOPOULOS J. / u. a. (Hrsg.), Novum Testamentum Graece, 28.
revidierte Ausgabe, hrsg. v. [Institut fiir Neutestamentliche Textforschung

Miinster/Westfalen unter Leitung von STRUTWOLF H., Stuttgart 2012.

ALAND B. / ALAND K. / KARAVIDOPOULOS J. / u. a. (Hrsg.), Das Neue Testament. Griechisch
und Deutsch, 27. Auflage des Novum Testamentum Graece, Deutsche Texte: Revidierte
Fassung der Lutherbibel von 1984 und Einheitsiibersetzung der Heiligen Schrift 1979,
hrsg. v. Institut fiir Neutestamentliche Textforschung Miinster / Westfallen von ALAND
B. und ALAND K., Stuttgart 2003.

Biblia Hebraica Stuttgartensia (BHS), hrsg. v. ELLIGER W./RUDOLPH W., Stuttgart 31997.
Biblia sacra iuxta vulgatam versionem (Vg.), hrsg. v. WEBER R., Stuttgart 31983.

Septuaginta id est Vetus Testamentum graece iuxta LXX interpretes, hrsg. v. RAHLFS A. Bd. 1-
2, Stuttgart #1965.

Ubersetzungen der HI. Schrift

Das Alte Testament. Interlineariibersetzung Hebrdisch-Deutsch und Transkription des
hebrdischen Grundtextes nach der Biblica Stuttgartensia, hrsg. v. STEUER R.M., Bd. 1:

Genesis — Deuteronomium, Witten — Stuttgart 2018.
Die Bibel. Einheitsiibersetzung der Heiligen Schrift (Ges.-Ausg.), Stuttgart 2017.
Die Heilige Schrift des Alten und Neuen Bundes, hrsg. v. PARSCH P., Klosterneunburg 1934.
Die Heilige Schrift. Einheitsiibersetzung (EU). Das Alte Testament, Stuttgart 1980.

Die Heilige Schrift. Einheitsiibersetzung (EU). Das Neue Testament, Stuttgart 1979.

359



DIETZFELBINGER E., Das Neue Testament. Interlineariibersetzung Griechisch- Deutsch.
Griechischer Text nach der Ausgabe von Nestle-Aland (26. Auflage), Neuhausen —
Stuttgart 1986.

Kuss O. / ScHMIDL M. / SUNCKEL J., Miinchner Neues Testament. Studieniibersetzung,
Diisseldorf #2007.

Pismo Swiete Starego i Nowego Testamentu. W przekladzie Oryginalnym, Poznan — Warszawa

21971.
Revidierte Lutherbibel (LUT), Stuttgart 1984.

Septuaginta Deutsch. Das griechische Alte Testament in deutscher Ubersetzung, hrsg. v.

KRAUS W./ KARRER M., Stuttgart 2009.

Septuaginta Deutsch. Das griechische Alte Testament in deutscher Ubersetzung, hrsg. v.

KRAUS W./ KARRER M., Stuttgart 2009.

Stuttgarter Altes Testament. Einheitsiibersetzung mit Kommentar und Lexikon, hrsg. v. ZENGER
E., Stuttgart 2005.

Stuttgarter Neues Testament. Einheitsiibersetzung mit Kommentar und Lexikon, Stuttgart

42008.
The English Standard Version (ESV), Wheaton 2001.

The New American Bible with Revised New Testament and Revised Psalms, and with Roman

Catholic Deutero-Canon (NAB), Washington 1991.

Qumranschriften

MUCHOWSKI P. (Hrsg.), Rekopisy znad Morza Martwego. Qumran — Wadi Murabba'at —
masada — Nachal Chewer (BZ.TNT, Bd. 5), Krakoéw 1996.

360



Konkordanzen

ALAND K. (Hrsg.), Volistindige Konkordanz zum griechischen Neuen Testament. Unter

Zugrundelegung aller Modernen kritischen Textausgaben und des Textus Receptus, Bd.

1-2, Berlin 1983.
FLIS J., Konkordancja Starego i Nowego testamentu do Biblii Tysigclecia, Warszawa 21996.
SCHIERSE F.J., Konkordanz zur Einheitsiibersetzung der Bibel, Diisseldorf — Stuttgart 1985.

SCHMOLLER A., Handkonkordanz zum griechischen Neuen Testament (Text nach Nestle),
Stuttgart 1982.

Kirchliche Verlautbarungen

Katechismus der Katholischen Kirche. Vollstindiger Text der Neuiibersetzung aufgrund der
Editio typica Latina (KKK), Miinchen — Leipzig — Einsiedeln u. a., 2005.

Worterbiicher, Lexika, Grammatik, Atlasse

ARNET S., Wortschatz der Hebrdischen Bibel. 2500 Vokabeln alphabetisch und thematisch
geordnet mit Register deutsch-hebrdisch, Ziirich 2006.

BAUER W., Griechisch-deutsches Worterbuch zu den Schriften des Neuen Testamentes und der
friihchristlichen Literatur, Berlin — New York 61988.

BLASS F. / DEBRUNNER A. / REHKOPF F., Grammatik des neutestamentlichen Griechisch,
Gottingern 101984,

BROCKKAUS R. (Hrsg.), Wer ist wer in der Bibel? Personenlexikon zum Buch der Biicher,
Wuppertal 1996.

Exegetisches Worterbuch zum Neuen Testament, hrsg. v. BALZ H. / SCHNEIDER G., Bd. 1-3,
Stuttgart — Berlin — Koln 21992.

FOHRER G., Hebrdisches und aramdisches Worterbuch zum Alten Testament, Berlin 1971.

361



FRISK H., Griechisches etymologisches Worterbuch, Bd. 1-3, Heidelberg “2006.

GESENIUS W. / BUHL F., Hebrdisches und aramdisches Handwdrterbuch iiber das Alte

Testament, Berlin — Gottingen — Heidelberg 171962.

HAUBECK W. / V. SIEBENTHAL H., Neuer sprachlicher Schliissel zum griechischen Neuen
Testament. Matthdius bis Offenbarung, GieBen 32015.

Herders Neues Bibellexikon, hrsg. v. KOGLER F., Freiburg — Basel — Wien 22009.

KLASSUHLKE, R., Kleines Worterbuch zum Neuen Testament. Griechisch-Deutsch, Freiburg i.
Br. 42005.

Lexikon der Bibelhermeneutik. Beriefe — Methoden — Theorien — Konzepte, hrsg. v.

WISCHMEYER O., Berlin — Boston 2013.

Lexikon der katholischen Dogmatik (LKD), hrsg. v. BEINERT W., Freiburg i. Br — Basel — Wien
1987.

Lexikon fiir Theologie und Kirche, hrsg. v. KASPER W., Bd. 2-8 u. 10, Freiburg — Basel — Rom
— Wien 1994-2001.

Lexikon zur Bibel. Personen, Geschichte, Archdologie und Theologie der Bibel, hrsg. v.
Rienecker F. / Maier G. / Schick A. / u. a., Holzgerlingen 52021.

MORGENTHALER R., Statistik des neutestamentlichen Wortschatzes, Ziirich — Stuttgart 21973.
PACIOREK A., Elementy sktadniowe biblijnego jezyka greckiego (StBib, Bd. 2), Kielce 2001.
PETSCHENIG M., Der kleine Stowasser. Lateinisch — deutsches Schulwérterbuch, Wien 1971.

Realencyklopddie fiir protestantische Theologie und Kirche (RE), hrsg. v. WISSOWA G., Bd.
1/2, Stuttgart 1894.

RIENECKER F., Sprachlicher Schliissel zum Griechischen Neuen Testament nach der Ausgabe
von D. Eberhard Nestle, GieBen *°2015.

Stownik teologii biblijnej (STB), hrsg. v. LEON-DUFOUR X., iibers. v. ROMANIUK K., Poznan —
Warszawa 41994.

Stownik teologii sw. Pawta (PSB), hrsg. v. HAWTHORNE G.F./ MARTIN R.P. / REID D.G., hrsg.
v. pol. Vers. BARDSKI K., iibers. v. CANGHELARIS L./ CZWOJDRAK A./FORTUNA T. / u.
a., Warszawa 2000.

Theologische Realenzyklopddie (TRE), hrsg. v. KRAUSE G./ MULLER G., Bd. 7 u. 13, Berlin —

New York 1981ff.
362



Theologisches Handwdérterbuch zum Alten Testament (THAT), hrsg. v. ALBERTZ A. /
WESTERMANN C., Bd. 2, Giitersloher — Miinchen 62004.

Theologisches Wérterbuch zum Neuen Testamenten (Sd.-Ausg.), hrsg. v. KITTEL G./FRIEDRICH
G., Bd. 2-9, Stuttgart 2019.

WITTKE A.-M./OLSHAUSEN E./ SZYDLAK R. / u. a. (Hrsg.), Historischer Atlas der antiken Welt
(Sd.-Ausg.), Stuttgart 2012.

Bibelkommentare

Kommentare zu 1 Thess

BARCLAY W., Listy do Tesaloniczan, iibers. v. KIRCUN A. (JR), Warszawa 1981.
BASSINF., Les épitres de Paul aux Thessaloniciens (CEB, Bd. 13), Vaux-sur-Seine 1991.

BAUMERT N. / SEEWANN M.-1., In der Gegenwart des Herrn. Ubersetzung und Auslegung des
ersten und zweiten Briefes an die Thessalonicher (PNG, Bd. 5), Wiirzburg 2014.

BEDNARZ M., -2 List do Tesaloniczan (NKB.NT, Bd. 13), Czestochowa 2007.
BRUCEF.F., I & 2 Thessalonians (WBC, Bd. 45), Waco 1982.

COLLINS R.F., Pierwszy list do Tesaloniczan, in: KKB (PSB), hrsg. v. BROWN R.E. / FITZMYER
J.A. / MURPHY R.E., hrgs. v. pol. Ver. CHRIOSTOWSKI W, iibers. v. BARDSKI K. /

CZERWIMNSKA E./ KANTOR M./ u. a., Warszawa 2021.
DA SPINETOLI O., Lettere ai Tessalonicesi (NVB, Bd. 38), Cinisello Balsamo #1992.

FAUSTI S., Kres czasu. Lectio w oparciu o Pierwszy List do Tesaloniczan, ibers. v. GRYZIEC

P.R., Krakow 2014.

FEE G.D, The First and Second Letters to the Thessalonians (The New International

Commentary on the New Testament), Cambridge 2009.

GAVENTA B.R., First and Second Thessalonians (Interpretation a Bible Commentary for

Teaching and Preaching), Louisville 1998.

HABNE., 1. und 2. Thessalonicherbrief, in: Edition C. Bibelkommentar. Neues Testament, Bd.
4, hrsg. v. MAIER G., Wuppertal 2018.

363



HAUFE G., Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher (ThHK, Bd. 12/1), Leipzig 1999.

HOINLE G., Vor dem 2. Kommen Christi. Der erste Brief des Apostels Paulus an die
Thessalonicher, Schweinfurt 2012.

HOLTZ T., Der erste Brief an die Thessalonicher (EKK.NT, Bd. 13), Neukircen — Vluyn 2014.
HOPPE R., Der erste Thessalonikerbrief. Kommentar, Freiburg i. Br. — Basel — Wien 2016.
IovINO P., La prima lettera ai Thessalonicesi (SOCr, Bd. 13), Bologna 1992.

KNOCH O., 1. und 2. Thessalonicherbrief (SKK.NT, Bd. 12), Stuttgart 1987.

LAUB F., 1. und 2. Thessalonikerbrief. Kommentar zum Neuen Testament mit der

Einheitsiibersetzung, Bd. 13, Wiirzburg 32000.
LEGASSE S., Les Epitres de Paul aux Thessaloniciens (LD.C, Bd. 7), Paris 1999.
LUDEMANN G., Der dlteste christliche Text. Erster Thessalonicherbrief, Springe 2012.

MACDONALD W., Der erste Thessalonicherbrief, in: Kommentar zum Neuen Testament, hrsg.

v. FARSTADS A., iibers. v. EICHLER C., P6Bneck 72018.

MALHERBE A.J., Paul and the Thessalonikas. The Philosophisc Tradition of Pastoral Care,
Philadelphia (PA) 1987.

MARXSEN W., Der erste Brief an die Thessalonicher (ZBK, Bd. 11/1), Ziirich 1979.
ORSATTIM., I-2 Tessalonicesi (LOB.NT, Bd. 2/10), Brescia 1996.

REINMUTH E., Der erste Brief an die Thessalonicher, in: Die Briefe an die Philipper,
Thessalonicher und an Philemon (NTD, Bd. 8/2), hrsg. v. WALTER N./ REINMUTH E. /
LAMPE P., Gottingen 1998.

ROCKER F.W., Der erste Brief des Paulus an die Thessalonicher (HTA.NT), Holzgerlingen
2021.

ROMPF P., Die Thessalonicherbriefe. Eine Auslegung, Norderstedt 2018.

ROSSE H., Der erste und zweite Thessalonicherbrief (BNT), Neukirchen — Vluyn 2016.
SCHREIBER S., Der erste Brief an die Thessalonicher (OTK, Bd. 13/1), Giitersloh 2014.
SCHURMANN H., Der erste Brief an die Thessalonicher (GS, Bd. 13), Bautzen 21962.

SMOLKA O.B, Pierwszy list do Tesaloniczan, in: KTPdBT.NT, Bd. 3, hrsg. v. FELCZYNSKI Z.,
Poznan 2014.

364



STEPIEN J., Listy do Tesaloniczan, in: Listy do Tesaloniczan i pasterskie. Wstep — przektad z
oryginatu — komentarz (PSNT, Bd. 9), Poznan 1979.

TRIMAILLE M., Lettere ai Tessalonicesi, in: Lettere di Paolo. Bd. 2: Efesini, Filippesi,
Colossesi, 1-2 Tessalonicesi, 1-2 Timoteo, Toto, Filmone, Ebrei, hrsg. v. REYNIER C. /

TRIMAILLE M. / VANHOYE A., Cinisello Balsamo 2000.

Kommentare zu sonstigen biblischen Biichern

ALETTIJ.-N., Saint Paul, épitre aux Philippiens. Introduction, traduction et commentaire (EtB),
Bd. 55, Paris 2005.

BERGES U., Jesaja 55 — 66 (HThK.AT, Bd. 45), Freiburg — Basel — Wien 2022.

BILLERBECK P., Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch, Bd. 1: Das

Evangelium nach Markus, Miinchen 1926.
BOHMERLE T., Der Brief von der Freude (Philipperbrief), Karlsruhe 2004.
BORSE U., Der Brief an die Galater (RNT), Regensburg 31984.
BRZEGOWY T., Ksiega Izajasza, (NKB.ST, Bd. 12/3), Czgstochowa 2019.
DOHMEN CH., Exodus 19-40 (HThK.AT, Bd. 5), Freiburg — Basel — Wien 2004.

ERNST J., Die Briefe an die Philipper, an Philemon, an die Kolosser, an die Epheser (RNT),
Regensburg ©1974.

FAUSTI S., Wolnos¢ dzieci Bozych. Komentarz do Listu do Galarow, libers. v. RODZIEWICZ-
DAKTOR L., Krakow 2014.

FLis J., List do Filipian (NKB.NT, Bd. 10), Cz¢stochowa 2011.

GETTY M.A., Philippians und Philemon (NTM, Bd. 14), Wilmington 1980.

GNILKA J., Das Evangelium nach Markus (EKK, Bd. 1), Ziirich 1978.

GNILKA J., Der Philipperbreif (HThK.NT, Bd. 10/3), Freiburg i. Br. — Basel — Wien 1968.
GREENBERG M., Ezechiel 21 — 37 (HThK.AT, Bd. 51), Freiburg — Basel — Wien 2005.

GRUN A, Die Freude wird vollkommen sein. Die Botschaft des Paulus an die Christen in
Philippi, Freiburg i. Br. — Basel — Wien 2005.

365



HARTMANN M. / OSBORNE T.P., Jesu Taten gehen weite.r Die Apostelgeschichte, Stuttgart
2015.

HAWTHORNE G.F., Philippians (Revised and expanded R.P. Martin) (WBC, Bd. 43), Waco
2004.

HECHT A./ THUSING H., Das dlteste Jesusbuch. Das Markusevangelium, Stuttgart 42018.
HIEKE T., Levitikus 1-15 (HThK.AT, Bd. 6,), Freiburg i. Br 2014.

ECKART K.G., Der zweite Brief des Apostels Paulus an die Thessalonicher (ZThK, Bd. 58),
Tiibingen 1961.

KURZ W.S., Dzieje Apostolskie. Katolicki Komentarz do Pisma Swietego, Bd. 5, Poznan 2021.

LANGENBERG H., Der Galaterbrief. Die bedingungslose Gnade und das Problem der géttlichen
Gerechtigkeit, Hamburg 2012.

LANGKAMMER H., List di Filipian, Ttumaczenie, wstep i komentarz (BLub), Lublin 2001.
MUSSNER F., Der Galaterbrief (HThK.NT Sd.-Ausg.), Freiburg i Br. — Basel — Wien 2002.
O’BRIEN P.T., The Epistle to the Philippians (NIGTC), Grand Rapids 1991.

PACIOREK A., Drugi list do Koryntian (NKB.NT, Bd. 7), Czestochowa 2017.

PACIOREK A., Pierwszy list do Koryntian (NKB.NT, Bd. 8), Czgstochowa 2017.

PESCHR., Die Apostelgeschichte: Apg 13-28 (EKK, Bd. 5/2), Ziirich — Einsiedeln — Kdln 1986.

PLAUT W.G., 717 — Tora. In jiidischer Auslegung, Bd. 1: Bereschit — mwX12 — Genesis, libers.
v. BOCKLER A., Giitersloh 1999.

ROSIK M., Pierwszy list do Koryntian (NKB.NT, Bd. 7), Czestochowa 2009.
SCHENK W., Die Phillipperbriefe des Paulus, Stuttgart — Berlin — K6ln — Mainz 1984.
SCHILIER H., Der Brief an die Galater (KEK.NT, Bd. 7), Géttingen '21962.

SCHLIER H., Der Brief an die Galater (KEK.NT, Bd. 7), Gottingen 91989 (6. Aufl. d.
Neubearbeitung),

SCHLIER H., La lettera ai Romani. Testo greco, traduzione e commento, Brescia 1982.
SCHNEIDER G., Der Brief an die Galater (GS, Bd. 9), Bautzen 21968.

SCHNEIDER G.H., Die Apostelgeschichte, Bd. 1: Einleitung, Kommentar zu Kap. 1, 1 — 8, 40
(HThK.NT, Bd. 5/1), Freiburg i Br. — Basel — Wien 1982.

366



SCHNEIDER G.H., Die Apostelgeschichte, Bd. 2: Kommentar zu Kap. 9, 1 — 28, 31 (HThK.NT,
Bd. 5/1), Freiburg i. Br. — Basel — Wien 1982.

SCHRAGE W., Der erste Brief an die Korinther: 1 Kor 6, 12— 11, 16 (EKK.NT, Bd. 7/2), Ziirich
— Einsiedeln — KoIn 1995.

STASIAK S., List do Rzymian (NKB.NT, Bd. 6), Czgstochowa 2020.

WEISER A., Das Buch Hiob (ATD: Neues Gottinger Bibelwerk, Bd. 13), Gottingen 61974,
WESTERMANN C., Genesis (BK.AT, Bd. 1/1), Diisseldorf, 21974.

WILCKENS U., Das Markusevangelium, in: Studienbibel Neues Testament, Basel 2015.
WITTE M., Das Buch Hiob (ATD: Neues Gottinger Bibelwerk, Bd. 13), Gottingen 2021.

ZIMMERLI W., I. Mose 1-11. Die Urgeschichte (ZBK), Ziirich *1967.

Monographien und Einzelstudien

ACKERMANN E. (Hrsg.), Cicero. Vom Sinn und Zweck des guten Lebens, Koln 2018.

ALAND K. (Hrsg.), weipalw, in: Vollstindige Konkordanz zum griechischen Neuen Testament.
Unter Zugrundelegung aller Modernen kritischen Textausgaben und des Textus

Receptus,Bd. 1/ TL.22 M -Q, 1111.
ALBERTZ R./ WESTERMANN C., 77, in: THAT, Bd. 2, 726.

ALLMANI-SOURI V., The imperial cult, in: Roman Thessaloniki (AMTh), iibers. v. HARDY D.,

hrsg. v. GRAMMENOS D. V., Thessaloniki 2003.

ANDRIKOPOULOU J.-N., Alle Wege fiihren nach Rom — Das rémische Strafiennetz, in: Auf Achse
mit den Romern. Reisen in rémischer Zeit (Fiihrer und Schriften des LVR-

Archdologischen Parks Xanten, Bd. 25), hrsg. v. MULLER M, Niinnerich — Asmus 2020.
ANGELA A., Liebe und Sex im Alten Rom, Miinchen 22014.
ARISTOTELES, Die Nikomachische Ethik, iibers. v. GIGON O., Miinchen 72006.
ARNDT A., Vermittlung, in: LThK, Bd. 10, 696-697.
ARNDT A., Vermittlung, in: LThK, Bd. 10, 696-697.

AUFFART C., Dionysos in: LThK, Bd. 3, 250.
367



BALTES G., Paulus — Jude mit Mission. Alter Glaube in einer verdnderten Kultur, Marburg a.
d. Lahn 2016.

BARTELS J. / BLUM H. / FUNDLING J., Die Antike. Grundziige der griechischen und rémischen
Geschichte, Miinchen 2015.

BAUER W., ebayyéiiov, in: Griechisch-deutsches Worterbuch zu den Schriften des Neuen

Testamentes und der friihchristlichen Literatur, 643-644.

BAUER W., Qvaioctipiov, in: Griechisch-deutsches Worterbuch zu den Schriften des Neuen
Testamentes und der friihchristlichen Literatur, 643-644.

BAUER W., 1oyog, in: Griechisch-deutsches Worterbuch zu den Schriften des Neuen

Testamentes und der friihchristlichen Literatur, 968-972.

BAUER W., uctovoéw, in: Griechisch-deutsches Worterbuch zu den Schriften des Neuen

Testamentes und der friihchristlichen Literatur, 1036.

BAUMERT N., Koinonein und Metechein — Synonym?. Eine umfassende semantische
Untersuchung (SBB, Bd. 51), Stuttgart 2003.

BEAUMONT M., Bibelwissen kompakt. Geschichte — Person — Lebenswelt, iibers. v. OEPPING M.
/ BAYER M., Oxford 2006.

BECHERT T., Die Provinzen des Romischen Reiches. Einfiihrung und Uberblick, Mainz a. Rh.
1999.

BECKER J., Die Erwdhlung der Volker durch das Evangelium. Theologiegeschichtliche

Erwdgungen zum I Thess, in: Studien zum Text und zur Ethik des Neuen Testamentes

(Fs. H. Greeven) (BZNW, Bd. 47), hrsg. v. SCHRAGE W., Berlin — New York 1986.
BECKER J., Paulus. Der Apostel der Vilker, Tiibingen 21992.
BEHM J., nopon, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 4, 750-760.

BENDIK 1., Paulus in neuer Sicht? Eine kritische Einfiihrung in die ,, New Perspective on Paul “
(Judentum und Christentum, Bd. 18), Stuttgart 2010.

BENDIK 1., Paulus in neuer Sicht? Eine kritische Einfiihrung in die ,, New Perspective on Paul “
(Judentum und Christentum, Bd. 18), Stuttgart 2010.

BENEDIKT XVI. —RATZINGER J., Eschatologie. Tod und ewiges Leben (KKD, Bd. 9),
Regensburg ©1990.

BENGSTON H., Herrschergestalten des Hellenismus, Miinchen 1975.

368



BENKE C., Kleine Geschichte der christlichen Spiritualitdt, Freiburg i. Br — Basel — Wien 2007.
BETZ O., Mission: IlI. Neues Testament, in: TRE, Bd. 23, 23-24.

BLANK R., Gott und seine Schopfung. Gotteslehre, Schopfungslehre (Studiengang Theologie,
Bd. VI, 1) Ziirich 22013.

BORGEN P., Targumic Character of the Prologue of John (NTS, Bd. 16), Cambridge 1970.

BORMANN L., Philippi. Stadt und Christengemeinde zur Zeit des Paulus (NovTSup, Bd. 78),
Leiden — New York — K&ln 1995.

BORNKAMM G., Paulus, Stuttgart — Berlin — K6ln 71993,
BORSCHE T., Tradition: I. Philosophisch-anthropologisch, in: LThK, Bd. 10, 148.
BOSEN W., Kreuzigung, in: LThK, Bd. 6, 460-461.

BOTTIGHEIMER CH., Die Reich-Gottes-Botschaft Jesu. Verlorene Mitte christlichen Glaubens,
Freiburg i. Br. — Basel — Wien 2020.

BOWERS W.P., misja, in: Stownik teologii sw. Pawta (PSB), 319-320.
BRANDSCHEIDT R., Jahwe, in: LThK, Bd. 5, 712-713.

BREUNING W., Nauka o Bogu (Podrgcznik teologii dogmatycznej w jedenastu traktatach, Bd.

2), iibers. v. FENRYCHOWSKA J., Krakow 1999.
BUCHSEL F., eidwiov, in: ThRWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 2, 374-375.
BULTMANN R., Theologie des Neuen Testaments, Tiibingen #1961.
BULTMANN R., wiotig, in ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 6, 174-230.

BULTMANN R., wiotig: IIl. wiotig und motedw bei Paulus, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 6, 218-
230.

BUSSEMER T., Propaganda. Konzepte und Theorien, Wiesbaden 2005.
CAMPBELL W.S., Izrael, in: Stownik teologii sw. Pawta (PSB), 319-321.

CHANIOTIOS A., Die Offnung der Welt. Eine Globalgeschichte des Hellenismus, iibers. v.

HALLMANNSECKER M., Darmstadt 2019.

CHRIST K., Geschichte der romischen Kaiserzeit. Von Augustus bis zu Konstantin, Miinchen

620009.

CHROSTOWSKI W., Swiety Pawel. Na rozdrozach synagogi i koSciota, Warszawa 2021.

369



COLLET G., Evangelisation, Evangelisierung: II. Missionswissenschaft, in: LThK, Bd. 3, 1034.
COLLET G., Missionswissenschaft, in: LThK, Bd. 7, 324.

CONZELMANN H., gxotog: B.: Die Wortgruppe im Alten Testament, E.: Neues Testament, in:
ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 7, 431.

CONZELMANN H., pd¢: B.: Die Wortgruppe im Alten Testament, E.: Neues Testament, in:
ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 9, 336-337.

CONZELMANN H., pd¢: B.: Die Wortgruppe im Alten Testament, E.: Neues Testament, in:
ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 9, 314.

DANIELS M., Mythologien der Welt. Alle grofen Kulturen im Uberblick, Miinchen 2017.
DAUBNER F., Makedonien nach den Kriegen (168 v. Chr. — 14. n. Chr.), Stuttgart 2018.
DEBRUNNER A., 10yog, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 4, 691f.

DELLING G., fjuépa: D.: Der Gebrauch im NT, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 2, 955.

DESELAERS P. / VORHOLT R., Tod und Auferstehung (NEB-NT-Themen, Bd. 13), Wiirzburg
2000.

DESELAERS P., Berufung: II. Altes Testament, in: LThK, Bd. 2, 302.
DORN K., Basiswissen Bibel: Das Neue Testament, Paderborn 2016.
DORN K., Paulus. Geschichte — Uberlieferung — Glaube, Brill 2019.

DRANE J. (Hrsg.), Encyklopedia biblii. Zrédla — Historia — Tradycja, iibers. v. STOPA M.
Warszawa 22000.

DROYSEN J.G., Geschichte des Hellenismus, Bd. 2: Geschichte der Didadochen, Buch 1, hrsg.
v. BAYER E., Darmstadt 32008.

DUCKERS P., Evangelium, in: LThK, Bd. 3, 1058.

DUNN 1.D.G., The Body of Christ in Paul, in: Worship, Theology and Ministry in the Early
Church (JSNTSup, Bd. 87), hrsg. v. WILKINS M.J. / PAIGE T., Sheffield 1992.

DUNN I.D.G., The Theology of Paul the Apostle, Grand Rapids 1998.

EBEL E., Das Missionswerk des Paulus, in: Paulus. Leben — Umwelt — Werk — Briefe, hrsg. v.

WISCHMEYER O., Tiibingen 22012.

EBEL E., Die Attraktivitdt friiher christlicher Gemeinden. Die Gemeinde von Korinth im Spiegel
griechisch-romischer Vereine (WUNT 11, Bd. 178), Tiibingen 2004.
370



ECKERTJ., éklextog, in: EWNT, Bd. 1, 1019.
ECKERT J., éxAextoc, in: EWNT, Bd. 1, 1016.

ECKHHARD B., Ethnos und Herrschaft. Politische Figurationen jiidischer Identitit von
Antiochos III. bis Herodes I (Studia Judaica, Bd. 72), Berlin — Boston 2013.

ECKSTEIN H.-J., Der aus Glauben Gerechte wird leben. Beitrdge zur Theologie des Neuen
Testaments (Beitrage zum Verstehen der Bibel, Bd. 5), Miinster 2003.

EGER CH., Xanten. Der Limes am Niederrhein, in: Roms fliefende Grenzen. Archdologische
Landesausstellung Nordrhein-Westfalen (Schriften zur Bodendenkmalpflege in
Nordrhein-Westfalen, Bd. 12), hrsg. v. CLABEN E./ RIND M.M. / SCHURMANN T. / u. a.,
Darmstadt 2022.

ELLIGER W., Mit Paulus unterwegs in Griechenland. Philippi, Thessaloniki, Athen, Korinth,
Stuttgart 2007.

ELLIGER W., Paulus in Griechenland. Philippi, Thessaloniki, Athen, Korinth, Stuttgart 21990.

FEIERSTEIN L.R., Diaspora, in: Handbuch Jiidische Studien, V. BRAUN CHR. (Hrsg.)/ BRUMLIK
M., K6ln — Weimar — Wien 2018.

FEINBERG-VAMOSH M., Land und Leute zur Zeit Jesu, Uibers. v. STEINHAUER B., Diisseldorf
2001.

FENASSE J.-M. / GUILLET J., Niebo, in: STB, 538-541.

FICHTNER J., dpyn: 2. Die Objekte des Zornes Gottes, 4. Die Motive des gottlichen Zornes, in:
ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 5, 397-398 u. 402-404.

FISCHER G./ BACKHAUS K., Stihne und Versohnung. Perspektive des Alten und Neuen Bundes
(NEB, Bd. 7), Wiirzburg 2000.

FISCHER G. / BACKHAUS K., Siihne und Verséhnung. Perspektiven des Alten und Neuen
Testamentes (NEB-NT-Themen, Bd. 7), Wiirzburg 2000.

FISCHER G., ,,Jahwe der Treue und lebendige Gott“. Einige Bemerkungen zu Gott, wie das Alte
Testament ihn beschreibt (SBAB.AT, Bd. 70), Stuttgart 2019.

FISCHER G., Die Anfinge der Bibel. Studien zu Genesis und Exodus (SBAB.AT, Bd. 49),
Stuttgart 2011.

FISCHER J., Sklaverei (Geschichte in Quellen - Antike), Darmstadt 2018.

371



FLAVIUS JOSEPHUS, Jiidische Altertiimer XII - XV, Bd. 2, iibers. v. CLEMENTZ H., Altmiinster
2022.

FLiS J., Paulus als Sklave im Lichte des Philipperbriefes, in: Weg, Wahrheit, Leben. Im Dienst
der Verkiindigung (Fs. K. Kiing), hrsg. v. KREIML J. / STARK T.H. / STICKELBROECK M.,
Regensburg 2010.

FRANKEMOLLE H., Friihjudentum und Christentum. Vorgeschichte — Verlauf — Auswirkung (4.
Jahrhundert v. Chr. bis 4. Jahrhundert n. Chr.) (KStTh, Bd. 5), Stuttgart 2006.

FREVEL CH., Geschichte Israels (KStTh), Stuttgart 22018.

FREY J., ‘Himmels-Botschaft’. Kerygma und Metaphorizitiit der neutestamentlichen Rede vom
‘Himmel’, in: JBTh, Bd 10 (2005): Himmel, Goéttingen 2006.

FRIEDMANN D.N./O’CONNOR P., JHWH, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 3, 533-554.
FUNIOK R., Propaganda, in: LThK, Bd. 8, 629.

GALUSZKA T., Pigkny Bog, pickny czlowiek. Zto z perspektywy teologii piekna Tomasza z
Akwinu, Poznan 2021.

GANSINIEC Z., fryzury, in: Kultura materialna starozytnej Grecji. Zarys, Bd. 3, hrsg. v.
MAJEWSKI K., Wroctaw — Warszawa — Krakow — Gdansk, 1978.

GANSINIEC Z., odziez, in: Kultura materialna starozytnej Grecji. Zarys, Bd. 3, hrsg. v.
MAJEWSKI K., Wroctaw — Warszawa — Krakow — Gdansk, 1978.

GEHRKE H.-J., Geschichte des Hellenismus (OGG, Bd. 1A), Miinchen 21995.

GEHRKE H.-J., Hellenismus, in: Geschichte der Antike. Ein Studienbuch, hrsg. v. GEHRKE H.-J.

/ SCHNEIDER H., Berlin °2019.
GIEBEL M., Reisen in der Antike, Diisseldorf — Ziirich 1999.

GNILKA J., Wie das Christentum entstand, Bd. 2: Paulus von Tarsus. Apostel und Zeuge,
Freiburg i. Br. 1997.

GNILKA J., Wie das Christentum entstand. Bd. 1: Jesus von Nazareth. Botschaft und Geschichte,
Freiburg i. Br. $2004.

GOLDSWORTHY A., Pax Romana. Wojna, pokoj i podboje w Swiecie rzymskim, libers. v.
RADOMSKIN., Poznan 2017.

GRETHER O. / FICHTNER ., dpyn: B. Der Zorn des Menschen und der Zorn Gottes im AT, in:

ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 5, 392.
372



GUILLET J., Powolanie, in: STB, 747.
GUNTHER L.-M., Griechische Antike (Studium Geschichte), Tiibingen 22011.

Guzewicz M., Agape w Ewangelii, in: Zyjemy dla Pana (Fs. Sr. E.J. Jezierska), hrsg. v. ROSIK
M., Wroctaw 2005.

HAINZ J., Koinonia. ,,Kirche“ als Gemeinschaft bei Paulus (BU, Bd. 16), Regensburg 1982.

HAMMOND N.G.L., Starozytna Macedonia. Poczqgtki, instytucje, dzieje, iibers. v. CHANKOWSKI
A.S., Warszawa 1989.

HAND F., Mission in neutestamentlicher Sicht. Aufsdtze, Vortrdge, Predigten (MWF.NF, Bd.
8), Erlangen 1999.

HARDER G., otqpi{: B: Die Wortgruppe im Alten Testament, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 7,
654-655.

HARDER G., otypi{w: D: Die Wortgruppe im Neuen Testament, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 7,
655-656.

HARRINGTON W.J., Klucz do Biblii, ibrs. v. MARZECKI1 J., Warszawa 1982.
HAUCK F., korvwvdg, in: ThHWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 3, 806.

HAUCKF., kotvwvdg, koivawvéw, kotvavia, coykoivavog, ovykoivavéw, in: ThWNT (Sd.-Ausg.),

Bd. 3, 798-799.

HECKEL T.K., Vom Evangelium des Markus zum vielgestaltigen Evangelium (WUNT, Bd. 120),
Tiibingen 1999.

HEGEL G.W.F., Vorlesung iiber die Philosophie der Geschichte, Bd. 2, Frankfurt a. M. 1989.

HEININGER B., Die religiose Umwelt des Paulus, in: Paulus. Leben — Umwelt — Werk — Briefe,

hrsg. v. WISCHMYER O., Tiibingen 22012.

HENGEL M. / SCHWEMER A.M., Der messianische Anspruch Jesu und die Anfinge der
Christologie (WUNT, Bd. 138,) Tiibingen 2001.

HENGEL M. / SCHWEMER A .M., Paulus zwischen Damaskus und Antiochien. Die unbekannten
Jahre des Apostels (WUNT, Bd. 108), Tiibingen 1998.

HERTZBERG A., Der Judaismus (Die groen Religionen der Welt, Bd. 5), iibers. v. MEYER-

GRUNEWALD E., Genf 1972.

HERTZBERG A., Judaismus. Die Grundlagen der jiidischen Religion, Miinchen 1993.

373



HOFFER O., Moral und Recht: Eine philosophische Perspektive, in: StZ, Bd. 2, (1980).
HOFIUS O., Paulusstudien (WUNT, Bd. 51), Tiibingen 21994.

HoF1US O., Paulusstudien I (WUNT, Bd. 143), Tiibingen 2002.

HOMER, Die Odyssee (14, 152-167), iibers. v. SCHADEWALDT W., Reinbek b. Hamburg ©2020.
HONSELL H., Rémisches Recht (Springer-Lehrbuch), Luxemburg - Berlin 82015.

HOPPE R., Apostel — Gemeinde — Kirche. Beitrdge zu Paulus und den Spuren seiner
Verkiindigung (SBAB.NT, Bd. 47), Stuttgart 2010.

HuLMI S., Paulus und Mose. Argumentation und Polemik in 2 Kor 3 (Schriften der Finnischen
Exegetischen Gesellschaft, Bd. 77), Géttingen 1999.

HUTTNER U., Rémische Antike (Studium Geschichte), Tiibingen 22013.

JACZYNOWSKA M., Historia starozytnego Rzymu, Warszawa ©1986.

JANTZEN J., Mimesis: I. Philosophisch, in: LThK, Bd. 7, 263.

JEZIERSKA E.J., Zycie wierzqgcego w mysl sw. Pawta, Wroctaw 22008.

JOHANNES PAUL 1., Auf, lasst uns gehen! Erinnerungen und Gedanken, Augsburg 2004.

JUNGLING H.W., Das Buch Jesaja, in: Einleitung in das Alte Testament, (KStTh.AT, Bd. 1/1),
hrsg. v. BITTER G./ FREVEL C./KLAUCK H.-J./ u. a., Stuttgart 82011.

KAERST J., Antipatros, in: RE, Bd. 1/2, 2508.

KAHL B., Traditionsbruch und Kirchengemeinschaft bei Paulus. Eine exegetische Studie zur
Frage des ,,anderen Evangeliums “ (AzTh, Bd. 60), Berlin 1976.

KAISER O., Der Gott des Alten Testaments. Theologie des AT 1: Grundlegung, Gottingen 993.

KASEMANN E., In der Nachfolge des gekreuzigten Nazareners. Aufsdtze und Vortrige aus dem
Nachlass, Tiibingen 2005.

KIEBURG H., in: AW, Bd. 3, (2019).
K1AS Z.J., Traktat o Duchu Swietym i tasce (Dogmatyka, Bd. 4), Olsztyn 2007.
KLAUCK H.-J., Die antike Briefliteratur und das Neue Testament, Paderborn 1998.

KLAUCK H.-]., Die antike Briefliteratur und das Neue Testament. Ein Lehr- und Arbeitsbuch,
Paderborn — Miinchen — Wien — Ziirich 1998.

KLINGNER D., Paulus. Was? Wann? Wo? Alle Orte, die er besuchte, Leipzig 2008.

374



KNAPP A., Heller als Licht. Biblische Gedichte von Andreas Knapp, Regensburg 32016.
KNAPP A., Tiefer als das Meer. Gedichte zum Glauben, Regensburg 42012,

KNIERIM R., Zur Gestaltung der alttestamentlichen Hamartiologie, in: Siinde. Ein
unverstdandlich gewordenes Thema (German Edition), hrsg. v. BRANDT S. / SUCHOCLI
M.H./ WELKER W., Neukirchen-Vluyn 1997.

KOBEL E., Paulus als interkultureller Vermittler. Eine Studie zur kulturellen Positionierung des

Apostels der Volker (Studies in Cultural Contexts of the Bible, Bd. 1), Paderborn 2019.

KOENEN K. / KUHSCHELM R., Zeitwende. Perspektiven des Alten und Neuen Testaments (NEB-
NT - Themen, Bd. 2), Wiirzburg 1999.

KOLLMANN B., Einfiihrung in die Neutestamentliche Zeitgeschichte (Einfithrung Theologie),
Darmstadt 32014.

KONRADT M., Ethik im Neuen Testament (Grundrisse zum Neuen Testament. Das Neue

Testament Deutsch — Ergéinzungsreihe, Bd. 4), Gottingen 2022.
KORFF W., Ethik: Theologisch. II: Geschichte, in: LThK, Bd. 3, 919.
KRAUS G., Gnade, in: LKD, 205-206.
KREMER J., Der erste Brief an die Korinther (RNT), Regensburg 1997.

KREPLIN M., Das Selbstverstindnis Jesu. Hermeneutische und christologische Reflexion.

Historisch-kritische Analyse, (WUNT 2. Reihe, Bd. 141), Tiibingen 2001.
KUMANIECKI K., Historia kultury starozytnej Grecji i Rzymu, Warszawa. 1964,

KUNG K., Ich glaube an Gott, meinen Vater und Schéopfer, in: Katechesen zum Credo, hrsg. v.
KREIML J., Regensburg 2014.

KUNISZ A., Numizmatyka rzymska, in: Vademecum historyka starozytnej Grecji i Rzymu, Bd.

1, hrsg. v. WIPISZYCKA E., Warszawa 1985.
KUTScH E., Bruderschaft, Schwesternschaft, Kommunitdten, in: TRE, Bd. 7, 195-196.

LACH J.B., Ksiggi nowego przymierza: Ewangelie — Dzieje Apostolskie — Listy — Apokalipsa,
Ujecie teologiczno-chrystologiczno-praktyczne (PSNT, Bd. 13, Erg.), Poznan 2020.

LANDMESSER C., Umstrittener Paulus. Die gegenwdrtige Diskussion um die paulinische
Theologie, in: ZThK, Bd. 105, (2008), 409.

LEON-DUFOUR X., Eucharystia, in: STB, 265.

375



LEY ST., Kirche Jesu Christi als Communio. Entstehung, Spezifika und Perspektiven der
Ekklesiologie Walter Kaspers (TiD, Bd. 18), Freiburg — Basel — Wien 2017.

LIETZMANN H., Messe und Herrenmahl. Eine Studie zur Geschichte der Liturgie (AKG, Bd. 8),
Berlin — Bosten 1926.

LITEWSKI W., Podstawowe wartosci prawa rzymskiego, Krakow 2001.

LOWITH K., Mensch und Menschenwelt. Beitrdge zur Anthropologie, in: Simtliche Werke, Bd.
1 (Sd.-Ausg.), hrsg. v. STICHWEH K. / D. LAUNAY M.B., Stuttgart 1981.

LUDEMANN G., Paulus, der Heidenapostel, Bd. 1: Studien zur Chronologie, Gottingen 1980.

LUNEMANN G., Kritisch exegetisches Handbuch iiber die Briefe an die Thessalonicher (KEK),
Goéttingen *1867.

LUTTICKE L./ PoPLUTZ U., Vom Beten im Matthdusevangelium, in: JBTh, Bd. 32 (2017): Beten,
Gottingen 2019.

LYONNET S., Szatan, in: STB, 930.
LYONNET S., Szatan, in: STB, 931.

MACAULAY D., Eine Stadt nach Plan. So bauten die alten Romer, iibers. v. HARTZ C.,
Niinnerich — Asmus 22002.

MANTHE U., Geschichte des romischen Rechts, Passau 2019.
MANZI F., Listy sw. Pawta. Wprowadzenie, libers. v. GRYZIEC P.R., Krakow 2021.

MARCOLONGO A., Warum Altgriechisch genial ist. Eine Liebeserkldrung an die Sprache, mit

der alles begann, iibers. v. THOMSEN A., Krugzell 32021.
MARGULL J., Mission. IlI: A. Begriindung und Ziel, in: RGG>, Bd. 4, 973-980.

MARKSCHIES CH., Das antike Christentum. Frommigkeit, Lebensformen, Institutionen,
Miinchen 32016.

MARTY W.H., Die Zeit, in der Jesus lebte, ibers. v. TRAGER M. / MUCKE-SELLNROD M.,
Dillenburg 2014.

MAYR J.J.M., Glaubensweitergabe in paulinischen Gemeinden (Schriften der Philosophisch-
Theologischen Hochschule St. Polten, Bd. 4), Regensburg 2012.

MEDARD K., Parusie: I. Biblisch-theologisch, in: LThK, Bd. 7, 1402-1403.
MEUER F., Paulus. Der letzte Apostel, iibers. v. HHIMMELBERG W., Berlin 2012.

376



MEIBNER B., Hellenismus, Darmstadt 22016, 37.

MEN A, Der Menschensohn, iibers. v. M. Schierhorn, hrsg. v. MERTES K., Freiburg a. Br. —
Basel — Wien 2006.

MERKLEIN H., Studien zu Jesus und Paulus I (WUNT, Bd. 105), Tiibingen 1998.
MICKIEWICZ F., Teologiczna etyka Swietego Pawta, Czgstochowa 2017.

MIELCAREK K., Chrystologia ewangelii synoptycznych, in: Teologia Nowego Testamentu
(Biblioteca Biblica), Bd. 1. Ewangelie synoptyczne i Dzieje Apostolskie, hrsg. v. ROSIK
M., Wroctaw 2008.

Miquel P. / Gall Y.L., Tak zyli ludzie w cesarstwie rzymskim. Od wojny z Galami do czasow

Swietosci cesarstwa, libers. v. LATKO P., Wroctaw 1991.

MOUKALA CH., Geschichte als Vermittlung von Gott und Mensch. Eine kritische
Auseinandersetzung mit Wolfhart Pannenberg (Theos — Studienreihe Theologische

Forschungsergebnisse, Bd. 123), Hamburg 2015.

MUHLING M., Grundinformation Eschatologie. Systematische Theologie aus der Perspektive
der Hoffnung, Gottingen 22022.

MULLER G.L., Katholische Dogmatik. Fiir Studium und Praxis der Theologie, Freiburg i. Br.,
32010.

MULLER N., Der sogenannte schriftliche Plural: neu betrachtet: Zur Frage der Mitarbeiter als
Mitverfasser der Paulusbriefe (BZ, Bd. 42), (1998).

MULLER P.-G., voktog, in: EWNT, Bd. 2, 1181-1184.
MURPHY-O’CONNOR J., Vita di Paolo (ISBSup, Bd. 13), Brescia 2003.
MUSSNER F.H., Apostelgeschichte NEB.NT, Bd. 5), Wiirzburg 32016.

MUSZYTOWSKA D., Powotanie wiernych do wspolnoty z Jezusem Chrystusem (1 Kor 1, 9), in:
Przemawiaj do nich moimi stowami (Fs. R. Rumian), hrsg. v. GODLEWSKI Z., Warszawa

2007.

NAGATA T., A4 Neglected Literary Feature of the Christ Hymn in Phil 2:6-11 (AJBI, Bd. 9),
(1983).

NEHER A., Jiidische Identitdt. Einfiihrung in den Judaismus, Hamburg 1995.

NEMETH E. / FODOREAN F., Romische Militirgeschichte (GK), Darmstadt 2015.

377



NEPPER-CHRISTENSEN P., Das verborgene Herrenwort. Eine Untersuchung tiber 1 Thess 4, 13-
18, in: StTh, Bd. 19, (1965).

NIEMAND CH., Christus als Bild Gottes. Protologische Herkunftschristologie beim Apostel
Paulus (2 Kor 3, 18; 4,4.6 und Rém 8, 29), in: SNTU (Serie A: Aufsitze), Bd. 43, hrsg.
v. HUBER K., Linz 2018.

NIEMAS T., Perspektywa eschatologiczna preegzystencji wierzqcych w przekazie Pisma

Swietego (Bibliotheca Biblica), Wroctaw 2016.

O’RELLY B./DUGARD M., Killings Jesu. Die wahre Geschichte, iibers. v. SCHUHMACHER S. /

JENDRICKE B., Miinchen 2014.
Oepke A., mapovasia, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 5, 863-866.

OHLER M., Geschichte des friiheren Christentums (Basiswissen Theologie und

Religionswissenschaft), Gottingen 2018.

OSTMEYER K.-H., Jiidische Gebete aus der Umwelt des Neuen Testaments. Ein Studienbuch,
tibers. v. OSTMEYER K.-H., (BTSt, Bd. 37), Leuven — Paris — Bristol, CT 2019.

OSWALD W./TILLY M., Geschichte Israels. Von den Anfdngen bis zum 3. Jahrhundert n. Chr.
(GK), Darmstadt 2016.

PAUSCHE., Dem Vorbild Gottes folgen. Wie der Begriff der Mission heute gefiillt werden kann,
in: EK, Bd. 32, (1999).

PENNA R., La Chiesa come corpo di Cristo secondo s. Paolo: metafora sociale-comunitaria o

individuale-cristologica?, in: Lat Lateranum, Bd. 68 (2022), 252-253.
PESCH O.H., Glaube: I. Anthropologisch, in: LThK, Bd. 4, 666-667.
PESCH R., Das Abendmahl und Jesu Todesverstdndnis (QD, Bd. 80), Freiburg 1978.

PHILHOFER P., Die friihen Christen und ihre Welt. Greifswalder Aussatz 1996-2001 (WUNT,
Bd. 145), Tiibingen 2002.

PILHOFER P., Philippi, Bd. 1: Die erste christliche Gemeinde Europas (WUNT, Bd. 87),
Tiibingen 1995.

PLATON, Der Staat 393-394, in: Platon. Simtliche Dialoge, Bd. 5, hrsg. v. HILDEBRANDT K. /
RITTER C./ SCHNEIDER G., Hamburg 1993.

PLATON, Georgias 46, in: Platon. Samtliche Dialoge, Bd. 1, hrsg. v. HILDEBRANDT K. / RITTER

C./SCHNEIDER G., Hamburg 1993.
378



PLATON, Sophistes 45-47, in: Platon. Sdmtliche Dialoge, Bd. 6, hrsg. v. HILDEBRANDT K./

RITTER C./ SCHNEIDER G., Hamburg 1993.

PLATON, Thedtet, 11, in: Platon. Samtliche Dialoge, Bd. 4, hrsg. v. HILDEBRANDT K. / RITTER

C./SCHNEIDER G., Hamburg 1993.

POHL A., Der Brief des Paulus an die Galater (Wuppertaler Studienbibel. Ergénzung Neues
Testament), Wuppertal 1995.

Popkes P., zeipalw, in: EWNT, Bd. 3, 151-158.
POPKES P., mepdlw, in: EWNT, Bd. 3, 154.
PRINZ A., Der erste Christ. Die Lebensgeschichte des Apostels Paulus, Weinheim 2007.

QUELL G., dixy, Jikoiog, JkaiooOVY, OIKOI0®, OIKaiWUa, OlKaiwaolg, Jikaiokpiaio. Der

Rechtsgedanke im AT, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 2, 176-178.

RAHNER K., Im Alltag nicht alltiglich werden. Oder: Wie der Alltag zum Gebet wird, hrsg. v.
BATLOGG A.R./SUCHLA P., Ostfildern 2019.

RAkOCY W., Pawel Apostot. Chronologia Zycia i pism, Czgstochowa 2003.

RAMBIERT-KWASNIEWSKA A., Synagoga w Ostii. Niemy Swiadek poczqtkow chrzescijanstwa
(Archeolog czyta biblig), Wroctaw 2016.

RAPP U., Das Wunder ist nur im Lob zu sagen. Versuche zur Wunderrede im Buch Jesus Sirach,
in: Heilungen und Wunder. Theologische, historische und medizinische Zugdnge, hrsg.

v. PICHLER J. / HEIL CH., Darmstadt 2007.

RATZINGER J. — BENEDIKT X V1., Jesus von Nazareth. Bd. 2: Vom Einzug in Jerusalem bis zur
Auferstehung, Freiburg i. Br. — Basel — Wien 2011.

RATZINGER J., Zur Lehre des zweiten Vatikanischen Konzils. Formulierung — Vermittlung —
Deutung (Josef Ratzinger Gesamte Schriften, Bd. 7), Bd. 2, Freiburg — Basel — Wien
2012.

RAVASzZ H., Aspekte der Seelsorge in den paulinischen Gemeinden. Eine exegetische
Untersuchung anhand des 1. Thessalonicherbriefes (WUNT II, Bd. 443), Tiibingen
2017.

REALE G., Historia filozofii starozytnej, iibers. v. ZIELINSKI E.I., Bd. 3, Lublin 2004.

379



REINBOLD W., Propaganda und Mission im dltesten Christentum. Eine Untersuchung zu den
Modalitdten und der Ausbreitung der friitheren Kirche (FRLANT, Bd. 188), Gottingen
2000.

REISER M., Gericht Gottes: Il. Biblisch-theologisch, in: LThK, Bd. 4, 515.

RENDTORFF R., Der Pentateuch als Griindungsmythos bzw. ,, Griindungsurkunde Israels “, in:
Einleitung in das Alte Testament (KStTh, Bd. 1/1), hrsg. v. FREVEL CH., Stuttgart °2011.

RENGSTORF K.H., dodlog, in: ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 2, 264f.

RICHARD E., Early Pauline Thought. An Analysis of 1 Thessalonians, in: Pauline Theology. Bd.
1: Thessalonians, Philippians, Galatians, Philemon, hrsg. v. BASSLER J.M.,

Minneapolis 1991.

RIESNER R., Messias Jesus. Seine Geschichte, seine Botschaft und ihre Uberlieferung, GieBen
2019.

RIESNER R., Messias Jesus. Seine Geschichte, seine Botschaft und ihre Uberlieferung, GieBen
2019.

RIGAL J., Trois approches de l'ecclésiologie de communion: Congar, Zizioulas, Moltmann, in:

NRTh, Bd. 120, (1998).
ROHR R., Paulus. Der unbekannte Mystiker, {ibers. v. B. Kern, Stuttgart 22019.

ROLOFF J., Apostolat — Verkiindigung — Kirche. Ursprung, Inhalt und Funktion des kirchlichen
Apostelamtes nach Paulus, Lukas und den Pastoralbriefen, Giitersloh 1965.

RosA S., Teologia Fundamentalna. Bd. 2: Eklezjologia (ACADEMICA, Bd. 26), Tarnow
32004.

ROSIK M., Judaizm u poczqtkow ery chrzescijanskiej (Biblioteca Biblica), Wroctaw 2003.
RUFFING K., Wirtschaft in der griechisch-romischen Antike (GK), Darmstadt 2012.

SCHAFER P., Geschichte der Juden in der Antike. Die Juden Paldstinas von Alexander dem

Grofien bis zur arabischen Eroberung, Stuttgart 1983.
SCHEELE P.-W., Wort des Lebens. Eine Theologie des Wortes, Wiirzburg 2007.

SCHLIER H., Der Apostel und seine Gemeinde. Auslegung des ersten Briefes an die

Thessalonicher, Leipzig 1974.

SCHLIER H., Grundziige einer paulinischen Theologie, Freiburg — Basel — Wien 1978.

380



SCHLIESSER B., Was ist Glaube? Paulinische Perspektive (ThS. NF, Bd. 3), Ziirich 2011.
ScHMID K., Theologie des Alten Bundes (NThGR), Tiibingen 2019.

SCHMITHALS-MARBURG W., Paulus und die Gnostiker. Untersuchengen zu den kleinen
Paulusbriefen (TF: WBzk-eL, Bd. 35), Hamburg — Bergstedt 1965.

SCHMITT H.-CH., Arbeitsbuch zum Alten Testament. Grundziige der Geschichte Israels und der

alttestamentlichen Schriften, Stuttgart 2005.

SCcHMITZ O., rapakxoréw: F: mopoxoléw und mopoxinoig im Neuen Testament, in: ThWNT (Sd.-
Ausg.), Bd. 5, 790-798.

ScHMITZ W., Haus und Familie im antiken Griechenland (EGRA, Bd. 1), Miinchen 2007.

SCHNEIDER H., Rom von den Anfingen bis zum Ende der Republik (6. Jh. bis 30 v. Chr.), in:
Geschichte der Antike. Ein Studienbuch, hrsg. v. GEHRKE H.-J. / SCHNEIDER H., Berlin
32019.

SCHNELLE U., Die ersten 100 Jahre des Christentums. 30-130 n. Chr. Die
Entstehungsgeschichte einer Weltreligion, Géttingen 22016.

SCHNELLE U., Paulus. Leben und Denken, Gottingen 22014.
SCHNELLE U., Theologie des Neuen Testaments, Gottingen 22014.

SCHREIBER S., Briefliteratur im Neuen Testament, in: Einleitung in das Neue Testament (KStTh,

Bd. 6), hrsg. v. EBNER M. / SCHREIBER S., Stuttgart 32020.

SCHREIBER S., Der erste Thessalonicherbrief, in: Einleitung in das Neue Testament (KStTh,

Bd. 6), hrsg. v. BITTER G./ DASSMANN E. / KLAUCK H.-J. / u. a., Stuttgart 2008.

SCHROTER J. / ZANGENBERG J.K. (Hrsg.), Texte zur Umwelt des Neuen Testamentes, Tlibingen
32013.

SCHWEIZER E., Erniedrigung und Erhohung bei Jesus und seinen Nachfolgern (AThANT, Bd.
28), Ziirich 21962.

SEESEMANN H., Der Begriff koivwvia im Neuen Testament (BZNW, Bd. 14), Gieen 1933.
SEESEMANN H., zeipalw, in: ThWNT (Sd.-Aug.), Bd. 6, 23-37.

SEUBERT H. / THIESSEN ., Auf den Spuren des Apostels Paulus in Griechenland. Historischer,

philosophischer und theologischer Reisebegleiter, Windsbach 22018.

381



SIEGERT F., Einleitung in die hellenistisch-jiidische Literatur. Apokrypha, Pseudepigrapha und

Fragmente verlorener Autorenwerke, Berlin — Boston 2019.

SIGISMUND M., Individuum, Familie und Gesellschaft, in: Neues Testament und Antike Kultur,
Bd. 4: Karten — Abbildungen — Register, hrsg. v. ERLEMANN K., Neukirchen-Vluyn
2006.

SLUPEK R., Wspolczesne debaty o kosciele. Ich historyczne uwarunkowania i perspektywy,
Wroctaw 2019.

SMITH J., Uber den Schiffbau und die nautischen Leistungen der Griechen und Romer im

Alterthum, tibers. v. THIERSCH H., Marburg 1851.
SODING T., Das Wort vom Kreuz (WUNT, Bd. 93), Tiibingen 1997,

SONNABEND H., Triumpf einer Untergrundsekte. Das friihere Christentum von der Verfolgung

zur Staatsreligion, Freiburg i. Br. 2005.
STABRYLA S., Starozytna Grecja, Warszawa 1988.
STABRYLA S., Zarys kultury starozytnej Grecji i Rzymu, Warszawa 2016.

STAHLIN G. / SCHMITZ O., mopoxoléw: D: Trost und Trostlosigkeit im Alten Testament, in:
ThWNT (Sd.-Ausg.), Bd. 5, 786.

STAHLIN G., mopokxoiéw: C: Trost und Troster in der aufserbiblischen Antike, in: ThWNT (Sd.-
Ausg.), Bd. 5, 777-778.

STASIAK S., Mitos¢ Boza rozlana w sercach naszych (Rz 5, 5), in: VV, Bd. 23 (2013).

STEGEMANN E.W./ STEGEMANN W., Urchristliche Sozialgeschichte. Die Anfinge im Judentum

und die Christusgemeinden in der mediterranen Welt, Stuttgart — Berlin — Koln 21997.
STEGEMANN W., Jesus und seine Zeit (BE, Bd. 10), Stuttgart 2010.

STEIMLE C., Religion im rémischen Thessaloniki. Sakraltopographie, Kult und Gesellschaft 168
v. Chr. — 324 n. Chr. (STAC, Bd. 47), Tiibingen 2008.

STEIN E. (Teresia Benedicta a Cruce OCD), Welt und Person. Beitrag zum christlichen
Wahrheitsstreben, Bd. 6, Louvain 1962.

STETTLER CH., Das Endgericht bei Paulus (WUNT, Bd. 371), Tiibingen 2017.
STOTT J., Das Kreuz. Zentrum des christlichen Glaubens, Marburg 22019.

STRECKER G., ebayyéiiov, in: EWNT, Bd. 2, 117.

382



STRZELCZYK G., Traktat o Jezusie Chrystusie (Dogmatyka, Bd.1), Olsztyn 2005.
STUHLMACHER P., Biblische Theologie und Evangelium (WUNT, Bd. 146), Tiibingen 2001.

SULOWSKI J. (Hrsg.), Sw. Augustyn. Objasnienie Psalméw (Ps 78-102), Bd. 4, iibers. v.
SULOWSKI J., Warszawa 1986.

TATARKIEWICZ W., Historia filozofii, Bd. 1, Warszawa 2>2007.

THEIBEN G., Die Religion der ersten Christen. Eine Theorie des Urchristentums, Giitersloh
42008.

THEOBALD M., Rechtfertigung: Ill. Friihjudentum, in: LThK, Bd. 8, 884-885.
TILLICH P., Systematische Theologie I/ II, Gottingen 1987.

TOYNBEE A./LEUTNER H., Auf diesen Felsen. Das Christentum — Grundlage. Weg zur Macht,
London 1966.

TRAUGOTT H., Bei dem Herrn sein allezeit. Arbeitsheft zur Bibelwoche 1986/87. Der 1.
Thessalonicherbrief in sieben Abschnitten (Texte zur Bibel, Bd. 2), Neukirchen — Vluyn
1986.

TROWITZSCH M., Karl Barth heute, Gottingen 2007.

TscHOS C., Die Religion in der romischen Provinz Makedonien (PAwB, Bd. 40), Stuttgart
2012.

ULRICHS K., Christusglaube. Studium zum Syntagma rmiotigc Xpiotod und zum paulinischen
Verstindnis von Glaube und Rechtfertigung (WUNT 11, Bd. 227), Tiibingen 2007.

UNTERGASSMAIR F.G., Danksagung, in: LThK, Bd. 3, 18-19.

UNTERGASSMAIR F.G., Gebet: II. Biblische-theologisch: 2. Neues Testament, in: LThK, Bd. 4,
310-311.

UNTERMAN A., Zydzi. Wiara i wiedza, iibers. v. ZABIEROWSKI J., Warszawa 22002.

V. BROCKE CH., Athen, in: Neues Testament und Antike Kultur, Bd. 2: Familie — Gesellschaft —
Wirtshaft, hrsg. v. SCHERBERICH K., Neukirchen-VIuyn 2005.

Versohnung, in: Herders Neues Bibellexikon, 779.

Verséhnung, in: Lexikon zur Bibel. Personen, Geschichte, Archdologie und Theologie der

Bibel, 1214-1215.
VEYNE P., Die griechisch-romische Religion. Kult, Frommigkeit und Moral, Stuttgart 22015.

383



VIEWEGER D., Geschichte der biblischen Welt. Persische bis romische Zeit, Bd. 3, Giitersloh
2019.

VOIGT F., Vermittlung im Streit. Das Konzept theologischer Vermittlung in den Zeitschriften
der Schulen Schleiermachers und Hegels (WUNT, Bd. 140), Tiibingen 2006.

WAHL O., Gebet: 1. Biblisch-theologisch: 1. Altes Testament in: LThK, Bd. 4, 310.

WALKER P., Unterwegs auf den Spuren des Paulus, Das illustrierte Sachbuch zu seinen Reisen,
Stuttgart 2008.

WALKER P., Unterwegs auf den Spuren des Paulus, Stuttgart 2008.

WALTER W., Die Philipper und das Leiden, in: Die Kirche des Anfangs (Fs. H. Schiilermann),

hrsg. v. SCHNACKENBURG R./ ERNST J./ WANKE J., Leipzig 1978.
WAWRZINEK CH., Tore zur Welt. Hifen in der Antike, Darmstadt 2016.

WEGENAST K., Das Verstindnis der Tradition bei Paulus und in den Deuteropaulinen
(WMANT, Bd. 8), Neukirchen 1962.

WEISER A., dovAcdw, in: EWNT, Bd. 1, 846.

WENDET CH., Der allen gemeinsame Feind? Piraterie im Kontext antiker Reichsbildung, in:
AW, Bd. 2, (2016).

WENHAM D., Tom Wright, Justification: God’s Plan und Paul’s Vision. A review article, in:
EvQ, Bd. 92, (2010), 264f.

WESCH-KLEIN G., Die Provinzen des Imperium Romanum. Geschichte, Herrschaft, Verwaltung
(GK), Darmstadt 2016.

WILK F., Die Bedeutung des Jesajabuches fiir Paulus (Forschungen zur Religion und Literatur
des Alten und Neuen Testaments, Bd. 179), Gottingen 1998.

WILK J., ,, Teologia kontaktu” na podstawie Listu Sw. Pawla do Filipian i Dziejow Apostolskich
16, Katowice 2006.

WILLMES B., Versuchung: I. biblisch-theologisch, in: LThK, Bd. 10, 737.

WILMER H., Trdigt. Die Kunst, Hoffnung und Liebe zu glauben, Freiburg i. Br — Basel — Wien
32020.

WISCHMEYER O., Die religiose Umwelt des Paulus, in: Paulus. Leben — Umwelt — Werk —

Briefe, hrsg. v. WISCHMEYER O., Tiibingen 22012.

384



WISCHMEYER O., Liebe IV, Neues Testament, in: TRE, Bd. 13, 141.

WITHERINGTON III. B., New Testament History. A. Narrative Account, Grand Rapids — Carlisle
2001.

WOLLENWEDER S., Friihere Glaubensbekenntnisse, in: Jesus Handbuch, hrsg. v. SCHRODER J.

/ JACOBI CH., Tiibingen 2017.
WOLTER M., Paulus. Ein Grundriss seiner Theologie, Neukirchen — Vluyn 220135.
WRIGHT N.T., Worum es Paulus wirklich ging, iibers. v. BEHRENS R., GieBen 22017.

ZATWARDNICKI S., Od teologii objawienia do teologii natchnienia. Studium inspirowane

tworczoscig Geralda O’Collinsa i Josepha Ratzingera, Lublin 2022.

ZELLER D., Der eine Gott und der eine Herr Jesus Christus. Religionsgeschichtliche
Erwdhlung, in: Neues Testament und die hellenistische Umwelt (BBB, Bd. 150), Berlin
2006.

ZENGER E. / FREVEL C., Heilige Schrift der Juden und der Christen, in: Einleitung in das Alte
Testament, (KStTh, Bd. 1/1), hrsg. v. BITTER G./ FREVEL C. / KLAUCK H.-J. / u. a,,
Stuttgart 82011.

Webseiten

Das Gebet, in: https://www.katechese.at/material/09.-das-gebet (Stand: 17.12.2021).

Das jiidische Mosaik, 1in: https://www.sonntagsblatt.de/artikel/kultur/die-stadt-maria-
magdalenas (Stand: 01.12.2022).

Das Zentrum des Stadt Thessalonich, in: https://romeartlover.tripod.com/Thessalo.html (Stand:
6.01.2022).

Deus caritas est, [, in: https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/doc

uments/hf ben-xvi_enc 20051225 deus-caritas-est.html (Stand: 17.12.2021).

Die Ansprache von Papst Benedikt XVI am 26. Mai 2006 in Tschenstochau, in:
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2006/  may/documents/hf
ben-xvi_spe 20060526 jasna-gora.html (Stand: 18.12.2021).

385


https://www.katechese.at/material/09.-das-gebet
https://www.sonntagsblatt.de/artikel/kultur/die-stadt-maria-magdalenas
https://www.sonntagsblatt.de/artikel/kultur/die-stadt-maria-magdalenas
https://romeartlover.tripod.com/Thessalo.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/

Die Diadochenreiche, in: https://emanualaltegeschichte.blogs.uni-hamburg.de/diadoch
enreiche/ (Stand: 16.01.2023).

DV, 3, in: https://www.vatican.va/archive/hist _councils/ii_vatican council/documents/vat-

ii_const 19651118 dei-verbum_ge.html (Stand: 10.11.2021).

EN, 1, in: https://www.vatican.va/content/paul-vi/de/apost_exhortations/documents/hf p -
vi_exh 19751208 evangelii-nuntiandi.html (Stand: 12.12.2022).

Erndhrung der Antike, in: https://www.carnuntum.at/de/aktuelles-in-und-ueber-carnun

tum/roemisch-kochen/ernaehrung-in-der-antike-grundnahrungsmittel-und-versorgu ng

(Stand: 22.01.2023).

Glauben (AT), in: https://www.bibelwissenschaft.de/wibilex/das-bibellexikon/lexikon/sach
wort/anzeigen/details/glauben-at/ch/6ade25a05ce4b070a52bd0eb43223789/  (Stand:
10.12.2021).

Gottes Bezeichnung / Gottesnamen (NT), in: https://www.bibelwissenschaft.de/wibilex/das-

bibellexikon  /lexikon/sachwort/anzeigen/details/gottesbezeichnungen-gottesnamen-

nt/ch/68fa0523176d95e5a7e4bea75347 84 aa/ (Stand: 18.12.2021).

Kalender im AT, in: https://www.bibelwissenschaft.de/wibilex/das-bibellexikon/lexiko
n/sachwort/anzeigen/details/kalenderat/ch/3cbe2395e01b677ca96643b0e8928a35/#h0
(Stand: 13.02.2023).

LG, 35, in: https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documen ts/vat-

ii_const 1964 1121 lumen-gent ium_ge.html (Stand: 01.12.2022).

LG, 9, in: https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican council/documents/vat-

ii_const 1964 1121 lumengentiu m_ge.html (Stand: 11.11.2022).

Parusie, in: https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/start.xav?st art=%2
F%2F*%5B%40attr_id%3D%27verw.parusie%27%20and%20%40outline_id%3D
%27hwph_verw.parusie%27%5D (Stand: 12.01. 2022).

RM, 1, in: https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf jp-
ii_enc 07121990 redemptoris-missio.html (Stand: 16.05.2023).

Seefahrt, in: http://www.remerstrasse.net/hautnavigation/karte/roemische-strassen/ (Stand:

19.11.2020).

Seneca, epistulae morales 47, in: https://www.lateinheft.de/seneca/seneca-epistulae-morales-
epistula-47-ubersetzung/ (Stand: 14.01.2022).
386


https://www.vatican/
http://www.v/
https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/s
http://www.remerstrasse.net/hautnavigation/karte/roemische-strassen/
https://www.lateinheft.de/seneca/seneca-epistulae-morales-epistula-47-ubersetzung/
https://www.lateinheft.de/seneca/seneca-epistulae-morales-epistula-47-ubersetzung/

Theokritos, Idyll XVII: Eykowov eig Iltoleuoiov, in:  http://www.zenoorg/Lite
ratur/M/Theokrit/Lyrik/I dyllen /17. +Lob +des+Ptolemdos (Stand: 12.05.2020).

Thessaloniki, 1in:  https://cms.ibep-prod.com/app/uploads/sites/18/2023/08/Thessaloniki T
hessalonich___ 2018-09-20 06 20.pdf (Stand: 02.01.2022).

Via Egnatia, in: https://www.alaturka.info/de/projekt-roemer-strassen/14-via-egnatia (Stadt:
19.04.2020).

387



Abbildungsverzeichnis

Abb. 1: Graphische Darstellung der Textanalyse der ausgewihllten biblischen Stellen aus 1

TRESS -ttt et h ettt h bt ettt et naeeae s 12
Abb. 2: Die Diadochenreiche um 270 v. ChI c...oo.eiviiiiiiiiiiiiineeeeeceee e 19
Abb. 3: Die Herrschaftsgebiete der HerodessOhne............c.oecuveeiieiiieniieiiieniieiecieeeeeee e 33
Abb. 4: Das Mosaik aus der Synagoge von Magdala aus dem 1. Jh. n. Chr. .......cocevieinnenne. 39
Abb. 5: Die soziale Struktur der Gesellschaft im Romischen Imperium............c.ccoeeeeenennne. 54
Abb. 6: Prozentuelle Darstellung der gesellschaftlichen Struktur. ............ccccooiiiiiiieniininninen, 55
Abb. 7: Graphische Darstellung der Faktoren des Sitzes im Leben bei der paulinischen
GlaubensVerklndiZUNG .........cocuiiiiiiiieiieie ettt ettt ettt et e st eebeesebeeseeeneas 71
Abb. 8: Graphische Darstellung der gottlichen Offenbarung in Bezug auf die
VermittlungsSTunKtION . ......c.ooiiiiiiiii et ettt et e b e e e 90
Abb. 9: Angenommene und entwickelte Formen der Glaubensverkiindigung bei Paulus.....108
Abb. 10: Verlauf der ganzen Via EGnatia..........ccceeiiriieiiiniiieniecieeiecie e 113
Abb. 11: Struktur der Gesellschaft zur Zeit des Paulus...........cccooeeviiiiniiniiiiniiieneee 122
Abb. 12: Der Weg des Apostels Paulus von Philippi nach Thessalonich..........c..cccccocenenee. 135
Abb. 13: Stadtplan von Thessalonich ............cccueeiiiriiiiiiiiiieiiiee e 136
Abb. 14: Thessalonich heute, der Blick auf das alte Zentrum der Stadt (Forum).................. 145
Abb. 15: Das Schema der vorgekommenen Stellen mit dem Begriff "Evangelium" im Mk-Ev
................................................................................................................................................ 198
Abb. 16: Der Prozess der Bildung eines glaubigen Menschen zum Vorbild ......................... 223
Abb. 17: Graphische Darstellung der Gliederung von 1 Thess 1,9 .....ccccceviiiiiniininiincnnns 239
Abb. 18: Grundrahmen der Botschaft von 1 Thess 1, 10 c....uuvvviiiiiiiiiiiiieeiiieeeeeeeeeee e 240
Abb. 19: Zusammenstelung der Eingliederung von 1 Thess 1, 9-10........cccccevvvieiieniieieennen. 240
Abb. 20: Relation zwischen Geschichte und Gesetz in der Tora........c.coveevevienienenieneenens 250
Abb. 21: Prozess der Rechtfertigung an Abraham aus der Sicht von Rém 4, 2-7.................. 255
Abb. 22: Neutestamentliche Ergdnzung des Modells der Relation zwischen Geschichte und
Gesetz in der Tora nach dem dt. Theologen R. Rendtorff..............ccccoeiiiiiiiiinniiiieeees 256
Abb. 23: Thematische Darstellung der Uberschriften der Perikope 1 Thess 3, 1-13 ............. 271



Abb. 24: Zusammenfassung der gegenseitigen Relation zwischen den Versen von 1 Thess 3, 1-

L3 ettt bttt e bt h e a e e a e et e b e b e bt bt bt ene e st en b et e beeteebeebeeneene e 272
Abb. 25: Graphische Darstellung der Verse von 1 Thess 3, 2. 5-7. 10 im Kontext ihrer Aussage
(UTSAChE-WITKUNE) ...ttt ettt ettt et e et e ssbeenteesnbeenseessseenseens 274
Abb. 26: Darstellung des paulinischen Missionsverstidndnisses nach 1 Thess 3, 2................ 278

Abb. 27: Schematische und genaue Darstellung der Verkiindigung des Glaubens im Sinne der

Starkung und der Ermahnung nach 1 Thess 3, 2 .....oocioiiiiiiiiieiiceceeeee e 284
Abb. 28: Graphische Darstellung der inhaltlichen Konstruktion von 1 Thess 4, 13-18......... 308
Abb. 29: Zwei Varianten der Wahrnehmung der paulinischen Rhetorik im Hinblick auf 1 Thess
s B et h ettt bt b e e a e bt et ettt a e b bt eae e 322
Abb. 30: Paulinische Bedeutung der Zugehorigkeit zum Tag des Herrn nach 1 Thess 5, 8..328
Abb. 31: Darstellung des Lebens des glaubigen Menschen im Sinne von 1 Thess 5, §......... 332
Abb. 32: Faktoren des Sitzes im Leben der Glaubensverkiindigung bei Paulus in Thessalonich
................................................................................................................................................ 339
Abb. 33: Beschreibung des Glaubensaktes nach 1 Thess.........ccceecvveiieniieiieniieieeieeeeee, 341
Abb. 34: Allgemeine graphische Zusammenfassung des dritten Kapitels ........c..cccccoceveenene 346

389



Tabellenverzeichnis

Tab. 1: Zusammenstellung unterschiedlicher philosophischer Strémungen im Hellenismus..42
Tab. 2: Zusammenstellung der griechischen und rémischen Gétter und ihrer Funktionen......49
Tab. 3: Detaillierte Darstellung der gesellschaftlichen Struktur.............cccoooviiiiiiiniiiiinnnnee. 56
Tab. 4: Begriff des Zornes bzw. des Gerichts Gottes aus der paulinischen Perspektive........ 262
Tab. 5: Zusammenstellung und sachliche Erkldrung der biblischen Stellen mit dem Begriff

Tab. 6: Vergleich der Attribute und Handelssubjekte im AT und NT in Bezug auf die Begriffe
Ompa& und TEPKEPOANIO N 1 ThESS 5, 8 ..viieiieiiieiie e 335

390



Danksagung - £0yoproTI®V EKPPOcLe

TO dkpotedevtiov TOD €UOD EPYOV KEQPAAOLIOV WIKPOV T OETYHO YPOOTG E0XAPLOTIDV

gott!

‘Eyyeipnua 1odtoév €0t 00K €0yepeg 010 TO TARBOG TOV GLUTAPACTAEVTMV Ol KOTA
TNV GLYYPAETV TOD TOVALOTOG OITIVEG MG GTOAOL, LETAPOPIKAG eimelv, éotpi&ay TV EUnV
LETPLOTNTO KOTA TNV VOTATNV TAV EMCTNUOVIK®Y LoV €pEVVAV TtEpiodov TNV Exovoav, Oeod
gvdokig, gutuyf] v ANE. OVOOAMG 0¢ paKpLuyopo® ToDTO TodV Kaitor d&ov 0 Thg
edyvopoobvng péyebog tf tod movruatog éktdcet @Bdoor dote TO AvopiBuntov OV

SLUPOVADY Kol Eumvedce®V Kol £pEBIGHATOV TEPIANPOTVL.

Xapirog dym pev év mpodtolg @ Eud kadnynti, EALoyiuetdto Kupim S. Stasiak d1d v
napacyedeicoy pot ped vropovic kol £ykapdiotnrog VrootpiEty kai Bordsiay ody frtov 8¢
Kol TOig PO avTod EAAOYW®TATOG KabNnynToig Toig €ig EUe TNV TPOG TNV EOIKNV TOOTNV
EmoTUNV dyannv é&eyeipact, 1@ pokapot® J. Flis kai 1@ wvpie J. Pichler. ITapopoiov
edyvopova pveioy Tolodpot T®V TAG YPOLUOTIKAG KOl TPOYHOTOAOYIKAS OVTAY GLUUPBOVANS
TapacyOVTOV EvTIOTatoV Kupiov M. Granner, M. Kahl, G. Kunst xoi H. Steinhauer. Ttjg €uf|g
&v 1] matpidt oikoyeveiag pun EEapovpévng, e0YVOLMOV 00a0TOS il TPOG TOC GEPACTAS Lot
oikoyeveiag Leutgeb te kai Gabmann dud trv rho&eviay Kai tag mapacyedeicag pot ToAAATANG

&V Taig aTdV oikiong eho@pOVOLg LINPEGIAG.

Ivootov 8¢ 1oi¢ ndol £6Ti &TL MANY Tfig &V Tf] SmoTUn HVHGENS 8K TV OV 0K EVEL 1)
TG Yuyfg Empéderd €otv Kol 1 éml tov pévov aindwvov Tpradikov Oeov €dmic. “Obev kai
avektiumtov Ot gue Bewpdv TNV TPocPepOeicoy HOl TOWAVTIKNV KoBodnynotv Vmo tod

aidecipmtdatov [atpog W. Tracz, 1o0t@ T0g £yKapdiovg evyaplotiog VToPAAL®.

Ovk ott pot Afi0oc Etaipav GAL OAyovg KéKTHoL QIAoVG 0iG AEI0YPEMS TAG OPEILAC
Kol TV TV amodidmp cvv T Pefardtrt g EAnidog Thg map” adTdv mepattépm &v 1@ Plw
BonOeiag.

Koatakieiov 10v 10D TOVAUATOG GVoyvdGTNY YOUPET® Kol TOLT® TNV Yéptv yapilopot
dd te Vv mieikelay kol TV EmG dKpov pHeAETNG EmpELELOy.

Ein 0 Mg éung mpoomabeiog kapmog th Emotiun g ®coloyiag cuvelspopd Elayiom
Kai, ®eod yapiry, €ig 10 péALOvVTA THG £pevvng dmofAémovaa.

‘Eppwocde dmovieg kol kpataiovode v Kopiom.

391



Streszczenie

Tematem niniejszej pracy jest przedstawienie i wyjasnienie, w jaki sposoéb Apostot Pawet glosit
wiar¢ w Kosciele w Tesalonice. Badanie zaktada analiz¢ dziatalnosci Pawla w odniesieniu do
pierwszego listu do Tesaloniczan. Dodatkowo autor ogranicza zakres badania do dwoch
obszar6w — historycznego i egzegetycznego. Wynik takiej struktury pracy ma réwniez
odpowiedzie¢ na pytanie, czy gloszenie wiary przez Apostota w Tesalonice nalezy uznaé za

sukces, czy porazke.
Praca sktada si¢ z trzech rozdzialow:

W pierwszym rozdziale, zatytulowanym "Wprowadzenie", opisani sa Pawet oraz srodowisko
jego czasOw. Autor poswieca szczegolng uwage podejsciu historyczno-socjologicznemu, ktore
ma stuzy¢ jako tto do dalszych badan. W tym kontek$cie rozumiane jest rOwniez opisanie
sytuacji religijnej i polityczno-spotecznej, w ktorej Apostot Pawet zyl. Poprzez zarys jego
osoby przedstawiono go nie tylko jako jednostke, ale takze jako kogos$, kto miat specyficzne
rozumienie wiary. Starat si¢ powierzy¢ t¢ wiar¢ ludziom swoich czaséw, gloszac ja na rozne

sposoby.

Rozdziat 2, zatytutowany "Formy gloszenia wiary", sktada si¢ z dwoch podrozdzialow, ktore
umozliwiaja spojrzenie na sposoby gloszenia wiary przez Pawla z dwoch perspektyw —
przyjetych i rozwinigtych form. Pierwsza czgs¢ badania wskazuje na formy, ktore Apostot
zaczerpngl z realiow swoich czaséw. Nalezag do nich: sie¢ drég, podrdéze morskie,
korespondencja listowna oraz prawo rzymskie. Druga cze$¢ ukazuje formy, ktore Pawet sam
rozwijal, by osiagna¢ cel, jakim bylo gloszenie wiary. Autor pracy wymienia tu sze$¢ sposobow
gloszenia wiary: ewangelizacja, mediacja, propaganda, misja, tradycja i kowvovia. Wszystkie te
dziesig¢ metod lub ich kombinacje przyczynily si¢ do tego, ze Pawel glosit wiare

Tesaloniczanom.

Trzeci rozdziat, "Pierwszy List do Tesaloniczan jako miejsce gloszenia wiary", zwraca uwage
gléwnie na tlo Listu do Tesaloniczan, czyli na geograficzno-historyczne poglebienie miasta
oraz przybycie Apostola, a takze na jego dzialalno$¢ w tym miescie oraz probg datowania
powstania listu. Z tymi informacjami koncentrujemy si¢ na tresci listu, z ktorego wybrano
cztery fragmenty, gdzie poprzez wstepng analize egzegetyczng wiara odgrywa szczegdlng role
i kieruje trescig gloszenia Pawla. Te fragmenty to: 1 Tes 1,2-10; 3,2-5.7.10; 4,14 oraz 5,8.

Zawierajag one takze przestania, ktore nalezy rozumie¢ jako pewne wytyczne gloszenia:



dzickczynienie, wigz, bezpieczna przyszto$¢ z nadziejg, powrot do codziennego zycia. To
badanie egzegetyczne pokazuje, poprzez konkretne fragmenty biblijne, Ze wiara jest zwigzana
z zyciem cztowieka. W tym zyciu, ktore jest poglebione w odniesieniu do 1 Tes, cztowiek
zostaje umocniony we wszystkich aspektach swojego istnienia z Bogiem, przez Jezusa
Chrystusa, w spotecznosci. Ta sita, ktora ptynie z wiary, moze by¢ uznana za ceche
charakterystyczng najstarszych listow Pawta, w ktorych Apostot przedstawia swoja teologie,

obejmujaca wiare i jej gloszenie.

Autor ma nadzieje¢, ze to naukowe badanie przyczyni si¢ do dalszych badan nad gloszeniem
wiary przez Pawla. W czasach, gdy wiara jest odrzucana przez wielu ludzi, rola wielkiego
glosiciela z Tarsu wydaje si¢ szczego6lnie pomocna w poszukiwaniu nowych drog gtoszenia i

jego znaczenia dla $wiata



Summary

The subject of this thesis is the presentation and explanation of how Apostle Paul proclaimed

the faith in the church of Thessalonica.

The study shows in its assumption the Pauline activity in relation to the first letter to the

Thessalonians.

In addition, the author wants to limit the scope of the study to two areas - historical and
exegetical. The result of the scientific paper structured in this way should also provide the
answer as to whether the Apostle's proclamation of faith in Thessalonica should be regarded as

a success or a defeat.
The dissertation consists of three chapters:

In the first chapter, entitled Introduction, Paul and the environment of his time are described.
In this part of the paper, the author devotes great attention to the historical-sociological
approach which should also serve as a background for further investigations. The description
of the religious and political-social situation is also to be understood in this context. The Apostle
Paul lived in the environment presented in this way. Through the outline of his person, he was
not only presented as an individual person, but also as someone who had a specific
understanding of faith. He tried to entrust this faith to the people of his time, proclaiming it in

many ways.

Chapter 2 "Forms of Proclamation of the Faith™ consists of 2 subchapters that allow the Pauline
forms of proclamation of the faith to be viewed from 2 perspectives - the adopted and developed
forms. The first part of the inquiry points to the forms which the Apostle used from the realities
of his time. These include: road network, voyages, letter correspondence and Roman law. The
second part shows the forms that Paul himself developed to achieve the goal, which is the

proclamation of the faith.

The author of the dissertation mentions six forms at this point: evangelization, mediation,
propaganda, mission, tradition and «kowwvia. All these 10 methods or constellations

contributed to the fact that Paul proclaimed the faith with its content to the Thessalonians.

The third chapter, "The First Letter to the Thessalonians as a Place of Proclamation of the
Faith", draws attention primarily to the background of the Letter to the Thessalonians, i.e. to

the geographical-historical deepening of the city and to the arrival of the Apostle as well as on



his activity in this city as well as on the test of the dating of the letter's origin. With this
information, we concentrate on the content of the letter, from which four passages have been
selected in which, through an exegetical preliminary analysis, faith plays a special role and
guides the content of Paul's proclamation of the faith. These passages are: 1 Thess 1:2-10; 3,2.5-
7.10; 4,14 and 5,8. At the same time, they also contain the messages that should be understood
as a certain guideline of the proclamation: thanksgiving-connectedness-secure future with
hope-return to everyday life. This exegetical study shows, through concrete biblical passages,
that faith is linked to human life. In this life, which is deepened with regard to 1 Tess, man is
strengthened in all aspects of his existence with God through Jesus Christ in a community. This
strength, which comes from faith, can be considered the characteristic of the oldest Pauline
letters, in which the Apostle presents his theology, which includes faith and its proclamation.

The author hopes that this scientific study will lead to further investigations of Paul's
proclamation of the faith. At a time when the faith is rejected by many people, the role of the
great herald from Tarsus seems to be particularly helpful in the search for new ways of

proclamation and its significance for the world.



	Strona tytułowa
	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung
	1. Paulus und die Umwelt seiner Zeit
	1.1. Paulus und die Umwelt seiner pastoralen Tätigkeit
	1.2. Paulus

	2. Formen der Glaubensverkündigung
	2.1. Angenommene Formen
	2.2. Entwickelte Formen

	3. Der erste Brief an die Thessalonicher als Ort der Glaubensverkündigung
	3.1. Geographisch-historischer Zugang
	3.2. Glaubensverkündigung in der Gemeinde von Thessalonich
	3.2.1. Danksagung in 1 Thess 1, 2-10
	3.2.2. Verbundenheit in 1 Thess 3, 2. 5-7. 10
	3.2.3. Sichere Zukunft mit Hoffnung in 1 Thess 4, 14
	3.2.4. Rückkehr zum alltäglichen Leben in 1 Thess 5, 8

	Fazit

	Abschließende Zusammenschau
	Abkürzungen
	Zusammenfassung des textkritischen Apparates
	Literaturverzeichnis
	Abbildungsverzeichnis
	Streszczenie
	Summary

