
ROK LXXVII, styczeń – czerwiec 2024

Pismo urzędowe Wrocławskiej Kurii Metropolitalnej

Wrocławskie
Wiadomości
kościelne



REDAKTOR 
Ks. dr hab. Jacek Froniewski

PROJEKT OKŁADKI 
I OPRACOWANIE GRAFICZNE SERII
Robert Leonhard

PRZYGOTOWANIE NUMERU DO DRUKU
Andrzej Duliba

KOREKTA
Bożena Sobota

NUMER ZAMKNIĘTO 
20 lipca 2024 roku 



stolica 
apostolska



4

I
OJCIEC ŚWIĘTY 

FRANCISZEK

1
ORĘDZIE

na LVIII Światowy Dzień 
Środków Społecznego Przekazu

Sztuczna inteligencja i mądrość serca: 
dla komunikacji w pełni ludzkiej

Drodzy bracia i siostry!
Ewolucja systemów tak zwanej „sztucznej inteligencji”, nad którą 

zastanawiałem się już w moim ostatnim Orędziu na Światowy Dzień 
Pokoju, w sposób radykalny zmienia również informację i komuni-
kację, a przez nie pewne podstawy współżycia obywatelskiego. Jest 
to zmiana, która dotyka wszystkich, nie tylko specjalistów. Przyspie-
szone rozprzestrzenianie się cudownych wynalazków, których funk-
cjonowanie i potencjał są dla większości z nas niemożliwe do roz-
szyfrowania, budzi zdumienie, które oscyluje między entuzjazmem 
a dezorientacją, i nieuchronnie stawia nas przed fundamentalnymi 
pytaniami: Czym zatem jest człowiek, na czym polega jego wyjątko-
wość i jaka będzie przyszłość naszego gatunku zwanego homo sapiens 
w erze sztucznej inteligencji? Jak możemy pozostać w pełni ludźmi 
i ukierunkowywać dokonującą się zmianę kulturową ku dobru?

Zaczynając od serca 
Przede wszystkim należy oczyścić grunt z odczytywania kata-

stroficznego oraz jego paraliżujących skutków. Już sto lat temu, za-



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

5

stanawiając się nad techniką i człowiekiem, Romano Guardini wzy-
wał nas, byśmy nie przeciwstawiali się sztywno „nowemu”, próbując 
„zachować wspaniały świat, który i tak musi zginąć”. Jednocześnie 
jednak proroczo ostrzegał: „Naszym zadaniem jest twórczo wpływać 
na proces zmian […], zachowując uczciwą wrażliwość na wszystko, 
co jest w nim niszczycielskie, nieludzkie”. I podsumował: „Oczywi-
ście, mamy przed sobą zadania natury technicznej, naukowej i poli-
tycznej, ale je można rozwiązać wyłącznie z perspektywy człowieka. 
Musi się obudzić nowe człowieczeństwo, przeniknięte większą głębią 
ducha, nową wolnością i nową wiarą”1.

W tej epoce, której grozi, że będzie bogata w technologię, a ubo-
ga w człowieczeństwo, nasza refleksja może wychodzić jedynie od 
ludzkiego serca2. Tylko mając spojrzenie duchowe, tylko odzyskując 
mądrość serca, możemy odczytać i zinterpretować nowość naszych 
czasów i na nowo odkryć drogę do komunikacji w pełni ludzkiej. 
Serce, rozumiane biblijnie jako siedziba wolności i najważniejszych 
życiowych decyzji, jest symbolem integralności, jedności, ale przy-
wołuje także uczucia, pragnienia, marzenia, i przede wszystkim jest 
wewnętrznym miejscem spotkania z Bogiem. Mądrość serca jest za-
tem tą cnotą, która pozwala nam łączyć całość i części, decyzje i ich 
konsekwencje, wzniosłości i słabości, przeszłość i przyszłość, ja i my. 

Ta mądrość serca pozwala się znaleźć tym, którzy jej szukają, i po-
zwala się dostrzec tym, którzy ją kochają; uprzedza tych, którzy jej 
pragną, i szuka tych, co są jej godni (por. Mdr 6, 12-16). Jest z tymi, 
którzy słuchają rad (por. Prz 13, 10), z tymi, których serca są pojęt-
ne, którzy słuchają (por. 1 Krl 3, 9). Jest ona darem Ducha Świętego, 
który pozwala widzieć rzeczy Bożymi oczami, rozumieć powiązania, 
sytuacje, wydarzenia i odkrywać ich znaczenie. Bez tej mądrości ży-
cie staje się mdłe, ponieważ to właśnie mądrość (sapientia) – której 
łaciński rdzeń łączy ją ze smakiem (sapor) – nadaje smak życiu. 

Szansa i zagrożenie
Nie możemy oczekiwać takiej mądrości od maszyn. Chociaż 

termin „sztuczna inteligencja” wyparł bardziej poprawny termin 
używany w literaturze naukowej – machine learning [uczenie maszy-

1	 R. Guardini, Listy znad jeziora Como, tłum. K. Markiewicz, Warszawa 2021, s. 82–83.
2	 W nawiązaniu do orędzi na poprzednie Światowe Dni Środków Społecznego Prze-

kazu, poświęconym: Spotkaniu z ludźmi tam, gdzie są i takimi jakimi są (2021), 
Słuchaniu uchem serca (2022) i Mówieniu z sercem (2023).



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

6

nowe] – to samo użycie słowa „inteligencja” jest mylące. Maszyny 
z pewnością mają niezmiernie większą zdolność niż człowiek do 
przechowywania danych i korelowania ich ze sobą, ale to człowiek 
i tylko człowiek musi rozszyfrować ich sens. Nie chodzi zatem o wy-
maganie, by maszyny wyglądały ludzko. Chodzi raczej o przebudze-
nie człowieka z hipnozy, w którą popada z powodu swojego urojenia 
wszechmocy, sądząc, że jest podmiotem całkowicie autonomicznym 
i odnoszącym się do siebie, odseparowanym od wszelkich więzi spo-
łecznych i nieświadomym, że jest stworzeniem.

W istocie, człowiek zawsze doświadczał, że sam sobie nie wystarcza 
i próbuje przezwyciężyć swoją słabość, posługując się wszelkimi środ-
kami. Począwszy od najwcześniejszych wyrobów prehistorycznych, 
używanych jako pomoc dla ramion, przez media używane jako pomoc 
dla mowy, doszliśmy dziś do najbardziej wyrafinowanych maszyn, któ-
re działają jako pomoc dla myśli. Każda z tych rzeczywistości może 
być jednak skażona pierwotną pokusą stania się jak Bóg bez Boga (por. 
Rdz 3), to znaczy chęcią zdobycia własnymi siłami tego, co powinno 
być przyjęte jako dar od Boga i przeżywane w relacji z innymi. 

W zależności od nastawienia serca, wszystko w rękach człowieka 
staje się szansą lub zagrożeniem. Jego ciało, stworzone aby było miej-
scem komunikacji i komunii, może stać się środkiem agresywności. 
Podobnie każde techniczne poszerzenie możliwości człowieka może 
być narzędziem miłującej posługi lub wrogiej dominacji. Systemy 
sztucznej inteligencji mogą przyczynić się do procesu wyzwolenia 
z niewiedzy i ułatwić wymianę informacji między różnymi naroda-
mi i pokoleniami. Mogą na przykład sprawić, że ogromne bogactwo 
wiedzy, zapisanej w minionych wiekach, stanie się dostępne i zro-
zumiałe, lub sprawić, że ludzie będą komunikować się w niezna-
nych im językach. Ale jednocześnie mogą być narzędziami „skaże-
nia poznawczego”, przekształcenia rzeczywistości przez częściowo 
lub całkowicie fałszywe narracje, w które się wierzy – i którymi się 
dzieli – tak, jakby były prawdziwe. Wystarczy pomyśleć o problemie 
dezinformacji, z którym mamy do czynienia od lat w przypadku fake 
newsów3, a który dziś wykorzystuje deep fake, to znaczy tworzenie 
i rozpowszechnianie obrazów, które zdają się całkowicie wiarygod-
ne, ale są fałszywe (zdarzyło mi się również być tego przedmiotem), 

3	 Por. Franciszek, Prawda was wyzwoli (J 8, 32). Fake news a dziennikarstwo pokoju. 
Orędzie na LII Światowy Dzień Środków Społecznego Przekazu, 24 stycznia 2018.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

7

lub wiadomości audio wykorzystujące głos osoby mówiącej rzeczy, 
których ta osoba nigdy nie powiedziała. Symulacja, będąca podsta-
wą tych programów, może być przydatna w niektórych konkretnych 
dziedzinach, ale staje się przewrotna, gdy wypacza relacje z innymi 
i z rzeczywistością.

W przypadku pierwszej fali sztucznej inteligencji, czyli mediów 
społecznościowych, zrozumieliśmy już jej ambiwalencję, dotykając 
ręką oprócz jej możliwości, także zagrożeń i patologii. Drugi poziom 
generatywnej sztucznej inteligencji oznacza niezaprzeczalny skok 
jakościowy. Dlatego ważne jest posiadanie możliwości zrozumienia, 
bycia świadomym znaczenia i regulowania narzędzi, które w niewła-
ściwych rękach mogą otwierać negatywne scenariusze. Podobnie jak 
wszystko inne, co wyszło z umysłu i rąk człowieka, algorytmy nie są 
neutralne. Dlatego konieczne jest działanie prewencyjne, proponują-
ce modele regulacji etycznych w celu powstrzymywania szkodliwych 
i dyskryminujących, niesprawiedliwych społecznie implikacji syste-
mów sztucznej inteligencji oraz w celu przeciwdziałania ich wykorzy-
stywaniu do ograniczania pluralizmu, do polaryzacji opinii publicz-
nej lub budowania jednolitego myślenia. Dlatego ponawiam mój apel, 
wzywając „Wspólnotę Narodów, aby – zjednoczona – pracowała w celu 
przyjęcia wiążącego traktatu międzynarodowego, regulującego rozwój 
i wykorzystanie sztucznej inteligencji w jej różnorodnych formach”4. 
Jednak, jak w każdej dziedzinie ludzkiej, regulacja nie wystarczy. 

Wzrastać w człowieczeństwie
Jesteśmy powołani do wzrastania razem w człowieczeństwie 

i jako rodzaj ludzki. Wyzwaniem, przed którym stoimy, jest doko-
nanie skoku jakościowego, by sprostać społeczeństwu złożonemu, 
wieloetnicznemu, pluralistycznemu, wieloreligijnemu i wielokulturo-
wemu. Naszym zadaniem jest postawienie sobie pytania o teoretycz-
ny rozwój i praktyczne wykorzystanie tych nowych narzędzi komu-
nikacji i poznania. Wielkim możliwościom dobra towarzyszy ryzyko, 
iż wszystko zostanie przekształcone w abstrakcyjną kalkulację, któ-
ra sprowadza ludzi do danych, myśl do schematu, doświadczenie do 
przypadku, dobro do zysku, a przede wszystkim, że dojdziemy do 
zaprzeczenia wyjątkowości każdej osoby i jej historii, niszcząc kon-
kretność rzeczywistości w serii danych statystycznych.

4	 Franciszek, Orędzie na LVIII Światowy Dzień Pokoju, 1 stycznia 2024, nr 8.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

8

Rewolucja cyfrowa może uczynić nas bardziej wolnymi, ale nie 
wtedy, gdy uwięzi nas w modelach znanych dziś jako życie w swojej 
bańce (echo chamber). W takich przypadkach, zamiast zwiększać plu-
ralizm informacji, grozi nam zagubienie się w anonimowym bagnie, 
zaspokajając interesy rynku lub władzy. Niedopuszczalne jest, aby 
wykorzystanie sztucznej inteligencji prowadziło do anonimowego 
myślenia, do gromadzenia nieuwierzytelnionych danych, do zbio-
rowego zaniedbania odpowiedzialności redakcyjnej. Przedstawia-
nie rzeczywistości w dużych zbiorach danych (big data), jakkolwiek 
funkcjonalne dla zarządzania maszynami, oznacza w rzeczywistości 
znaczną utratę prawdy o rzeczach, co utrudnia komunikację między-
ludzką i grozi zniszczeniem naszego własnego człowieczeństwa. In-
formacji nie da się oddzielić od relacji egzystencjalnej: implikuje ona 
ciało, przebywanie w rzeczywistości; domaga się powiązania ze sobą 
nie tylko danych, ale i doświadczeń; wymaga oblicza, spojrzenia, 
współczucia, a także dzielenia się.

Myślę o relacjonowaniu wojen i o „wojnie równoległej”, która 
odbywa się poprzez kampanie dezinformacyjne. I myślę o tym, ilu 
reporterów zostało rannych lub zginęło w terenie, abyśmy mogli zo-
baczyć to, co widziały ich oczy. Bo tylko dotykając cierpienia dzieci, 
kobiet i mężczyzn, możemy zrozumieć absurdalność wojen. 

Wykorzystanie sztucznej inteligencji może wnieść pozytywny 
wkład w dziedzinę komunikacji, jeśli nie unieważni roli dziennikar-
stwa w terenie, ale wręcz przeciwnie – będzie je wspierać; jeśli doceni 
profesjonalizm komunikacji, czyniąc każdego komunikatora odpo-
wiedzialnym; jeśli przywróci każdemu człowiekowi rolę podmiotu, 
ze zdolnością krytyczną samej komunikacji.

Pytania na dziś i jutro
Pojawiają się zatem spontaniczne pytania: Jak bronić profesjona-

lizmu i godności pracowników w dziedzinie komunikacji i informacji, 
a także użytkowników na całym świecie? Jak zapewnić interopera-
cyjność platform? W jaki sposób sprawić, aby firmy rozwijające plat-
formy cyfrowe brały odpowiedzialność za to, co rozpowszechniają 
i z czego czerpią zyski, analogicznie jak to się dzieje w przypadku 
wydawców mediów tradycyjnych? Jak sprawić, by bardziej przejrzy-
ste stały się kryteria stojące u podstaw algorytmów indeksujących 
i deindeksujących oraz wyszukiwarek, które są w stanie wychwalać 
lub przekreślać osoby i opinie, historie i kultury? Jak zapewnić przej-



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

9

rzystość procesów informacyjnych? Jak sprawić, by autorstwo pism 
było oczywiste, a źródła możliwe do prześledzenia, przeciwdziałając 
parawanowi anonimowości? Jak ukazać, czy obraz lub wideo przed-
stawia wydarzenie, czy je symuluje? Jak zapobiec sprowadzaniu 
wielu źródeł tylko do jednego źródła, do algorytmicznie opracowa-
nego jednolitego myślenia? I jak, z drugiej strony, możemy wspierać 
środowisko, które zachowuje pluralizm i reprezentuje złożoność rze-
czywistości? Jak możemy sprawić, by to potężne, drogie i niezwykle 
energochłonne narzędzie było zrównoważone? Jak sprawić, by było 
ono dostępne także dla krajów rozwijających się?

Na podstawie odpowiedzi na te i inne pytania zrozumiemy, czy 
sztuczna inteligencja doprowadzi do utworzenia nowych kast opar-
tych na dominacji informacyjnej, rodząc nowe formy wyzysku i nie-
równości; czy wręcz przeciwnie, przyniesie więcej równości, pro-
mując poprawną informację i większą świadomość przeżywanych 
obecnie przemian dziejowych, sprzyjając wysłuchaniu różnorodnych 
potrzeb osób i narodów, w zróżnicowanym i pluralistycznym syste-
mie informacyjnym. Z jednej strony pojawia się widmo nowego nie-
wolnictwa, z drugiej zdobycie wolności; z jednej strony możliwość 
warunkowania myślenia wszystkich przez nielicznych, a z drugiej 
możliwość uczestniczenia wszystkich w procesie myślowym.

Odpowiedź nie jest zapisana, zależy od nas. To człowiek decyduje, 
czy stać się pokarmem dla algorytmów, czy też karmić swoje serce 
wolnością, bez której nie wzrastamy w mądrości. Mądrość ta doj-
rzewa, doceniając czas i uwzględniając słabości. Rośnie w przymie-
rzu między pokoleniami, między tymi, którzy pamiętają przeszłość, 
a tymi, którzy mają wizję przyszłości. Tylko razem wzrasta zdolność 
do rozeznania, do czujności i do postrzegania rzeczy z perspektywy 
ich spełnienia. Aby nie utracić naszego człowieczeństwa, szukajmy 
Mądrości, która jest przed wszystkim (por. Syr 1, 4), która, zstępu-
jąc przez czyste serca, przygotowuje przyjaciół Boga i proroków (por. 
Mdr 7, 27): pomoże nam ona dostosować również systemy sztucznej 
inteligencji do komunikacji w pełni ludzkiej.

W Rzymie, u Świętego Jana na Lateranie, 
24 stycznia 2024 r., 
we wspomnienie św. Franciszka Salezego.

Franciszek



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

10

2
ORĘDZIE

na Wielki Post

Bóg prowadzi nas 
przez pustynię ku wolności

Drodzy bracia i siostry! 
Kiedy nasz Bóg się objawia, obwieszcza wolność: „Ja jestem Pan, 

twój Bóg, który cię wywiódł z ziemi egipskiej, z domu niewoli” (Wj 
20, 2). Tak rozpoczyna się Dekalog dany Mojżeszowi na górze Synaj.

Lud dobrze wie, o jakim wyjściu mówi Bóg: doświadczenie niewol-
nictwa jest wciąż odciśnięte w jego ciele. Otrzymuje dziesięć słów na 
pustyni jako drogę wolności. Nazywamy je „przykazaniami”, podkre-
ślając siłę miłości, z jaką Bóg wychowuje swój lud. Jest to rzeczywi-
ście mocne wezwanie do wolności. Nie wyczerpuje się ono w jednym 
wydarzeniu, ponieważ dojrzewa podczas wędrówki. Tak jak Izrael na 
pustyni wciąż ma wewnątrz siebie Egipt – istotnie często żałuje prze-
szłości i szemrze przeciwko Niebiosom i Mojżeszowi – tak i dziś Lud 
Boży nosi w sobie przytłaczające więzy, które musi porzucić. Zdajemy 
sobie z tego sprawę, gdy brakuje nam nadziei i wędrujemy przez ży-
cie jak przez pustkowie, bez ziemi obiecanej, do której moglibyśmy 
wspólnie dążyć. Wielki Post jest czasem łaski, w którym pustynia po-
nownie staje się – jak zapowiada prorok Ozeasz – miejscem pierwszej 
miłości (por. Oz 2, 16-17). Bóg wychowuje swój lud, aby wyszedł ze 
swoich zniewoleń i doświadczył przejścia ze śmierci do życia. Jak 
oblubieniec, ponownie przyciąga nas do siebie i szepcze do naszych 
serc słowa miłości.

Wyjście z niewoli ku wolności nie jest wędrówką abstrakcyjną. 
Aby nasz Wielki Post był również konkretny, pierwszym krokiem 
jest pragnienie widzenia rzeczywistości. Kiedy w krzewie goreją-
cym Pan przyciągnął Mojżesza i przemówił do niego, natychmiast 
objawił się jako Bóg, który widzi, a przede wszystkim słyszy: „Dosyć 
napatrzyłem się na udrękę ludu mego w Egipcie i nasłuchałem się na-
rzekań jego na ciemięzców, znam więc jego uciemiężenie. Zstąpiłem, 
aby go wyrwać z ręki Egiptu i wyprowadzić z tej ziemi do ziemi żyznej 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

11

i przestronnej, do ziemi, która opływa w mleko i miód” (Wj 3, 7-8). 
Również dzisiaj, wołanie jakże wielu uciskanych braci i sióstr dociera 
do nieba. Zadajmy sobie pytanie: Czy dociera również do nas? Czy 
nami wstrząsa? Czy nas porusza? Wiele czynników oddala nas od 
siebie, zaprzeczając braterstwu, które w sposób naturalny nas łączy.

Podczas mojej podróży na Lampedusę globalizacji obojętności 
przeciwstawiłem dwa pytania, które stają się coraz bardziej aktualne: 
„Gdzie jesteś?” (Rdz 3, 9), i „Gdzie jest brat twój?” (Rdz 4, 9). Wiel-
kopostna wędrówka będzie konkretna, jeśli słuchając tych pytań, po-
nownie, wyznamy, że wciąż jesteśmy pod panowaniem faraona. Jest 
to panowanie, które czyni nas wyczerpanymi i niewrażliwymi. Jest to 
model rozwoju, który nas dzieli i kradnie nam przyszłość. Są nim za-
nieczyszczone: ziemia, powietrze i woda, ale również dusze. Bo chociaż 
wraz z chrztem rozpoczęło się nasze wyzwolenie, pozostaje w nas nie-
wytłumaczalna tęsknota za niewolnictwem. Jest to jakby przyciąganie 
do bezpieczeństwa rzeczy już widzianych, ze szkodą dla wolności.

Chciałbym zwrócić waszą uwagę na pewien szczegół w historii 
wyjścia z Egiptu, o niemałym znaczeniu: to Bóg widzi, wzrusza się 
i wyzwala, a Izrael o to nie prosi. Faraon gasi bowiem nawet marze-
nia, kradnie niebo, sprawia, że świat, w którym deptana jest godność 
i negowane są autentyczne więzi, wydaje się niemożliwy do zmia-
ny. Udaje mu się przywiązać do siebie. Zadajmy sobie pytanie: Czy 
pragnę nowego świata? Czy jestem gotów porzucić kompromisy ze 
starym? Świadectwo wielu braci biskupów i dużej liczby osób dzia-
łających na rzecz pokoju i sprawiedliwości przekonuje mnie coraz 
bardziej, że tym, co należy potępić, jest deficyt nadziei. Mamy do 
czynienia z przeszkodą dla marzeń, niemym krzykiem, który sięga 
nieba i porusza serce Boga. Przypomina to ową tęsknotę za niewolą, 
która paraliżuje Izraela na pustyni, uniemożliwiając mu kroczenie 
naprzód. Exodus można przerwać: nie można by inaczej wyjaśnić, 
dlaczego ludzkość, która chociaż osiągnęła próg powszechnego bra-
terstwa i poziom rozwoju naukowego, technicznego, kulturowego 
i prawnego zdolny do zapewnienia wszystkim godności, błądzi po 
omacku w mrokach nierówności i konfliktów.

Bóg się nami nie zmęczył. Przyjmijmy Wielki Post jako okres moc-
ny duchowo, w którym Jego słowo jest ponownie skierowane do nas: 
„Ja jestem Pan, twój Bóg, który cię wywiódł z ziemi egipskiej, z domu 
niewoli” (Wj 20, 2). Jest to czas nawrócenia, czas wolności. Sam 
Jezus, jak przypominamy co roku w pierwszą niedzielę Wielkiego 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

12

Postu, został wyprowadzony przez Ducha na pustynię, aby zostać 
wypróbowanym w wolności. Przez 40 dni będzie On przed nami 
i wraz z nami: jest Synem wcielonym. W przeciwieństwie do fara-
ona Bóg nie chce poddanych, lecz synów. Pustynia jest przestrzenią, 
w której nasza wolność może dojrzeć w osobistej decyzji, by nie po-
paść na nowo w niewolę. W okresie Wielkiego Postu znajdujemy nowe 
kryteria osądu i wspólnotę, z którą możemy wyruszyć w drogę, jakiej 
nigdy wcześniej nie przebyliśmy.

Oznacza to walkę: Księga Wyjścia i pokusy Jezusa na pustyni mó-
wią nam o tym wyraźnie. Głosowi Boga, który mówi: „Tyś jest mój 
Syn umiłowany” (Mk 1, 11), i „Nie będziesz miał cudzych bogów obok 
Mnie!” (Wj 20, 3), przeciwstawiają się kłamstwa nieprzyjaciela. Od 
faraona trzeba bardziej bać się bożków: możemy je uważać za jego 
głos w nas. Móc wszystko, być szanowanym przez wszystkich, mieć 
przewagę nad wszystkimi – każdy człowiek odczuwa uwodzenie tego 
kłamstwa w sobie. To stara droga. Możemy w ten sposób przywiązać 
się do pieniędzy, do pewnych projektów, idei, celów, do naszej po-
zycji, do tradycji, a nawet do pewnych osób. Zamiast nas poruszyć, 
sparaliżują nas. Zamiast sprawić, byśmy się spotkali, będą nam sie-
bie przeciwstawiać. Istnieje jednak nowa ludzkość, lud maluczkich 
i pokornych, którzy nie ulegli urokowi kłamstwa. Podczas gdy bożki 
czynią niemymi, ślepymi, głuchymi i nieruchomymi tych, którzy im 
służą (por. Ps 114, 4), ubodzy w duchu są natychmiast otwarci i goto-
wi: są milczącą siłą dobra, która uzdrawia i podtrzymuje świat.

Jest to okres działania, a w okresie Wielkiego Postu działanie to 
także zatrzymanie się. Zatrzymanie się na modlitwie, aby przyjąć 
słowo Boże i zatrzymać się jak Samarytanin, w obecności zranione-
go brata. Miłość Boga i bliźniego jest tą samą miłością. Nie mieć in-
nych bogów to zatrzymać się w obecności Boga, przy ciele bliźniego. 
Dlatego modlitwa, jałmużna i post nie są trzema niezależnymi zada-
niami, ale jednym ruchem otwartości, ogołocenia: precz z bożkami, 
które nas obciążają, precz z przywiązaniami, które nas więżą. Wów-
czas obumierające i odizolowane serce przebudzi się. Trzeba zatem 
zwolnić i zatrzymać się. Kontemplacyjny wymiar życia, który Wielki 
Post pozwoli nam odkryć na nowo, zmobilizuje nowe siły. W obecno-
ści Boga stajemy się siostrami i braćmi, odczuwamy innych z nową 
intensywnością: zamiast zagrożeń i nieprzyjaciół odnajdujemy to-
warzyszki i towarzyszy podróży. To właśnie jest marzeniem Boga, 
ziemia obiecana, do której zmierzamy, kiedy wychodzimy z niewoli.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

13

Synodalna forma Kościoła, którą w tych latach odkrywamy na 
nowo i pielęgnujemy, sugeruje, aby Wielki Post był również okresem 
decyzji wspólnotowych, małych i dużych wyborów wbrew dominu-
jącemu nurtowi, zdolnych do zmiany codziennego życia ludzi i ży-
cia dzielnicy: nawyków zakupowych, troski o stworzenie, włączenia 
tych, których się nie dostrzega, lub pogardzanych. Zachęcam każdą 
wspólnotę chrześcijańską: do zaoferowania swoim wiernym chwil, 
w których będą mogli przemyśleć styl życia, oraz do spokojnego za-
stanowienia się, żeby zweryfikować swoją obecność na danym tere-
nie i swój wkład w uczynienie go lepszym. Biada, gdyby chrześcijań-
ska pokuta była podobna do tej, która zasmuciła Jezusa. Mówi On 
także do nas: „Nie bądźcie posępni jak obłudnicy. Przybierają oni 
wygląd ponury, aby pokazać ludziom, że poszczą” (Mt 6, 16). Niech 
raczej na twarzach widoczna będzie radość, poczujmy woń wolności, 
uwolnijmy tę miłość, która wszystko czyni nowym, poczynając od 
najmniejszych i najbliższych rzeczy. Może się to wydarzyć w każdej 
wspólnocie chrześcijańskiej.

Na ile ten Wielki Post będzie okresem nawrócenia, na tyle zagu-
biona ludzkość odczuje wstrząs kreatywności: błysk nowej nadziei. 
Chciałbym wam powiedzieć, podobnie jak młodym, których spo-
tkałem w Lizbonie minionego lata: „Szukajcie i podejmujcie ryzyko. 
W tym momencie dziejów wyzwania są ogromne, zawodzenia bo-
lesne, przeżywamy trzecią wojnę światową «w kawałkach», ale po-
dejmijmy ryzyko myślenia, że nie jesteśmy w agonii, lecz w chwili 
narodzin; nie u kresu, lecz na początku wielkiego spektaklu. Potrze-
ba odwagi, by tak pomyśleć”1. Jest to odwaga nawrócenia, wyjścia 
z niewoli. Wiara i miłość trzymają za rękę to dziecię-nadzieję. Uczą 
je chodzić, a jednocześnie ono ciągnie je do przodu2.

Błogosławię was wszystkich i waszą wielkopostną wędrówkę.

W Rzymie, u św. Jana na Lateranie, 
3 grudnia 2023 r., 
w pierwszą niedzielę Adwentu.

Franciszek

1	 Franciszek, Przemówienie do studentów Portugalskiego Uniwersytetu Katolickiego, 
3 sierpnia 2023.

2	 Por. Ch. Péguy, Przedsionek tajemnicy drugiej cnoty, tłum. L. Zaręba, Kraków 2007, 
s. 40–43.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

14

3
LIST 

do Proboszczów

Drodzy Bracia Proboszczowie!
Międzynarodowe Spotkanie „Proboszczowie dla Synodu” i dialog 

z tymi, którzy wzięli w nim udział, stanowią okazję, aby pamiętać 
w moich modlitwach o wszystkich proboszczach świata, do których 
kieruję te słowa z wielką serdecznością.

Jest to tak oczywiste, że powiedzenie tego brzmi niemal banalnie, 
ale nie oznacza to, aby było mniej prawdziwe: Kościół nie mógłby żyć 
bez waszego zaangażowania i posługi. Dlatego pragnę przede wszyst-
kim wyrazić wdzięczność i szacunek za wielkoduszną pracę, którą 
wykonujecie każdego dnia, zasiewając Ewangelię na glebie wszelkiego 
rodzaju (por. Mk 4, 1-25).

Jak doświadczacie w tych dniach refleksji i dyskusji, parafie, 
w których wypełniacie swoją posługę, znajdują się w bardzo różnych 
kontekstach: od tych na obrzeżach wielkich miast – poznałem je bez-
pośrednio w Buenos Aires – po te rozległe, jak prowincje w mniej 
zaludnionych regionach; od tych miejskich, w centrach wielu miast 
europejskich, gdzie starożytne bazyliki gromadzą wspólnoty coraz 
mniejsze i starsze, po te, w których celebracje odbywają się pod du-
żym drzewem, a śpiew ptaków miesza się z głosami wielu dzieci.

Proboszczowie znają to wszystko bardzo dobrze, znają od we-
wnątrz życie Ludu Bożego, jego znoje i radości, jego potrzeby i bo-
gactwa. Dlatego Kościół synodalny potrzebuje swoich proboszczów: 
bez nich nigdy nie będziemy w stanie nauczyć się podążania razem, 
nigdy nie będziemy w stanie podjąć drogi synodalności, będącej „dro-
gą, której Bóg oczekuje od Kościoła trzeciego tysiąclecia”1.

Nigdy nie staniemy się misyjnym Kościołem synodalnym, jeśli 
wspólnoty parafialne nie uczynią uczestnictwa wszystkich ochrzczo-
nych w jednej misji głoszenia Ewangelii znakiem rozpoznawczym 

1	 Franciszek, Przemówienie podczas uroczystości upamiętniającej 50. rocznicę ustanowienia 
Synodu Biskupów, 17 października 2015.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

15

swojego życia. Jeśli parafie nie będą synodalne i misyjne, nie bę-
dzie też Kościoła. Sprawozdanie podsumowujące Pierwszą Sesję 
XVI Zwyczajnego Zgromadzenia Ogólnego Synodu Biskupów jest 
w tym względzie bardzo jasne: parafie, począwszy od ich struktur 
i organizacji swego życia, są wezwane do postrzegania siebie „przede 
wszystkim w służbie misji, którą wierni pełnią w społeczeństwie, 
w życiu rodzinnym i zawodowym, nie skupiając się wyłącznie na 
działaniach, które mają miejsce w nich samych i na ich potrzebach 
organizacyjnych” (8, l). Konieczne jest zatem, aby wspólnoty para-
fialne stawały się coraz bardziej miejscami, z których ochrzczeni 
wychodzą jako uczniowie-misjonarze i do których powracają pełni 
radości, aby dzielić się cudami zdziałanymi przez Pana poprzez ich 
świadectwo (por. Łk 10, 17).

Jako pasterze jesteśmy wezwani do towarzyszenia w tej drodze 
wspólnotom, którym posługujemy, a jednocześnie do podejmowania 
starań z modlitwą, rozeznaniem i gorliwością apostolską, aby nasza 
posługa była dostosowana do wymagań misyjnego Kościoła syno-
dalnego. Wyzwanie to dotyczy papieża, biskupów i Kurii Rzymskiej, 
a także was, księży proboszczów. Ten, który nas powołał i nama-
ścił, zaprasza nas dzisiaj do słuchania głosu Jego Ducha i podążania 
w kierunku, który On wskazuje. Jednego możemy być pewni: nie po-
zwoli, aby zabrakło nam Jego łaski. Po drodze odkryjemy również, 
jak uwolnić naszą posługę od tych aspektów, które czynią ją bardziej 
uciążliwą i na nowo odkryć jej najprawdziwszy rdzeń: głoszenie sło-
wa i gromadzenie wspólnoty na łamaniu chleba.

Dlatego zachęcam was do przyjęcia tego wezwania Pana, abyście 
jako proboszczowie byli budowniczymi misyjnego Kościoła synodal-
nego i entuzjastycznie zaangażowali się w ten proces. W tym celu 
chciałbym przedstawić trzy sugestie, które mogą zainspirować styl 
życia i działania duszpasterskiego.

1. Zachęcam was, abyście przeżywali swój specyficzny charyzmat 
posługi coraz bardziej w służbie wielorakich darów, rozpowszechnia-
nych przez Ducha Świętego w Ludzie Bożym. Istnieje bowiem pilna 
potrzeba odkrywania, wspierania i doceniania „ze zmysłem wiary 
charyzmatów, tak małych, jak i wielkich, które w różnych formach 
udzielane są świeckim”2, i które są niezbędne, aby można było ewan-

2	 Sobór Watykański II, Dekret Presbyterorum ordinis (7 grudnia 1965), nr 9.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

16

gelizować ludzkie realia. Jestem przekonany, że w ten sposób wy-
dobędziecie wiele ukrytych skarbów i będziecie mniej osamotnieni 
w wielkim zadaniu ewangelizacji, doświadczając radości prawdzi-
wego ojcostwa, które nie dominuje, lecz raczej wydobywa z innych, 
mężczyzn i kobiet, wiele cennego potencjału.

2. Z całego serca radzę, abyście uczyli się i praktykowali sztu-
kę rozeznawania wspólnotowego, korzystając w tym celu z meto-
dy „rozmowy w Duchu”, która tak bardzo pomogła nam na drodze 
synodalnej i w przebiegu samego Zgromadzenia. Jestem przeko-
nany, że będziecie mogli zebrać wiele owoców nie tylko w struktu-
rach komunii, takich jak Parafialna Rada Duszpasterska, ale także 
w wielu innych dziedzinach. Jak przypomina Sprawozdanie podsu-
mowujące, rozeznawanie jest kluczowym elementem duszpaster-
skiego działania Kościoła synodalnego: „Ważne jest, aby praktyka 
rozeznawania była wdrażana również w sferze duszpasterskiej, 
w sposób odpowiedni do kontekstów, aby rozjaśnić rzeczywistość 
życia kościelnego. Pozwoli to lepiej rozpoznać charyzmaty obecne 
we wspólnocie, mądrze powierzać zadania i posługi, planować drogi 
duszpasterskie w świetle Ducha, wykraczając poza zwykłe planowa-
nie działań” (2, l).

3. Na koniec chciałbym zalecić, abyście opierali wszystko na 
podstawie dzielenia się oraz braterstwa między sobą i z waszymi bi-
skupami. Prośba ta wyłoniła się z mocą podczas Międzynarodowej 
Konferencji na temat formacji stałej kapłanów, na temat „Rozpal na 
nowo charyzmat Boży, który jest w tobie” (2 Tm 1, 6), która odbyła 
się w lutym bieżącego roku, tutaj w Rzymie, z udziałem ponad ośmiu-
set biskupów, kapłanów, osób konsekrowanych, mężczyzn i kobiet 
zaangażowanych na tym polu, reprezentujących osiemdziesiąt kra-
jów. Nie możemy być autentycznymi ojcami, jeśli nie jesteśmy przede 
wszystkim synami i braćmi. Nie jesteśmy w stanie wzbudzić komunii 
i uczestnictwa w powierzonych nam wspólnotach, jeśli nie żyjemy 
nimi przede wszystkim między sobą. Zdaję sobie sprawę, że w natło-
ku zadań duszpasterskich takie zaangażowanie może wydawać się 
przesadą, a nawet stratą czasu, ale tak naprawdę jest odwrotnie: tyl-
ko w ten sposób jesteśmy wiarygodni, a nasze działania nie niszczą 
tego, co zbudowali już inni.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

17

Nie tylko misyjny Kościół synodalny potrzebuje proboszczów, ale 
także konkretna droga Synodu 2021–2024, „Ku Kościołowi synodal-
nemu. Komunia, uczestnictwo, misja”, w perspektywie Drugiej Sesji 
XVI Zwyczajnego Zgromadzenia Ogólnego Synodu Biskupów, która 
odbędzie się w październiku bieżącego roku. Aby ją przygotować, po-
trzebujemy usłyszenia waszych głosów.

Dlatego zapraszam tych, którzy wzięli udział w Międzynarodo-
wym Spotkaniu „Proboszczowie dla Synodu”, aby po powrocie do 
domu byli misjonarzami synodalności także wraz z wami, swymi 
braćmi proboszczami, animując refleksję nad odnową posługi pro-
boszcza w kluczu synodalnym i misyjnym; zapraszam jednocześ-
nie do umożliwienia Sekretariatowi Generalnemu Synodu zebrania 
waszego niezbędnego wkładu w przygotowanie Instrumentum labo-
ris. Wysłuchanie proboszczów było celem tego Międzynarodowego 
Spotkania, ale nie może się to zakończyć dzisiaj; musimy nadal was 
słuchać.

Drodzy Bracia, jestem u waszego boku na tej drodze, którą i ja 
staram się przebyć. Serdecznie was wszystkich błogosławię, a ze swej 
strony potrzebuję odczucia waszej bliskości i wsparcia waszych mo-
dlitw. Powierzmy się Najświętszej Maryi Pannie Hodegetrii: Tej, któ-
ra wskazuje drogę, Tej, która prowadzi do Drogi, Prawdy i Życia.

Rzym, u Świętego Jana na Lateranie, 
2 maja 2024 r.

Franciszek

Tłum. o. Stanisław Tasiemski OP (KAI)



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

18

4
BULLA 

Spes non confundit
ogłaszająca

Jubileusz Zwyczajny Roku 2025

Wszystkim, którzy przeczytają ten list,
niech nadzieja napełni serce

1. „Spes non confundit”, „nadzieja zawieść nie może” (Rz 5, 5). 
W imię nadziei Paweł Apostoł napełnia odwagą chrześcijańską 
wspólnotę Rzymu. Nadzieja jest również głównym przesłaniem 
zbliżającego się Jubileuszu, który zgodnie ze starożytną tradycją 
papież ogłasza co 25 lat. Myślę o wszystkich pielgrzymach nadziei, 
którzy przybędą do Rzymu, aby przeżyć Rok Święty, a także o tych, 
którzy, nie mogąc dotrzeć do miasta Apostołów Piotra i Pawła, 
będą go obchodzić w Kościołach partykularnych. Niech to będzie 
dla wszystkich wydarzenie żywego i osobistego spotkania z Panem 
Jezusem, „bramą” zbawienia (por. J 10, 7.9); z Tym, którego Ko
ściół ma misję głoszenia zawsze, wszędzie i wszystkim jako „naszą 
nadzieję” (1 Tm 1, 1).

Wszyscy mają nadzieję. Nadzieja jest obecna w sercu każdego 
człowieka jako pragnienie i oczekiwanie dobra, nawet jeśli nie wie, 
co przyniesie ze sobą jutro. Nieprzewidywalność przyszłości rodzi 
jednak niekiedy sprzeczne uczucia: od ufności do lęku, od pogody 
ducha do zniechęcenia, od pewności do zwątpienia. Często spotyka-
my osoby zniechęcone, które patrzą w przyszłość ze sceptycyzmem 
i pesymizmem, jakby nic nie mogło dać im szczęścia. Oby Jubileusz 
był dla wszystkich okazją do ożywienia nadziei. Słowo Boże poma-
ga nam znaleźć ku temu powody. Pozwólmy, aby poprowadziło nas 
słowo, które Apostoł Paweł napisał właśnie do chrześcijan Rzymu.

Słowo nadziei
2. „Dostąpiwszy więc usprawiedliwienia dzięki wierze, zachowaj-

my pokój z Bogiem przez Pana naszego, Jezusa Chrystusa; dzięki 
Niemu uzyskaliśmy na podstawie wiary dostęp do tej łaski, w której 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

19

trwamy, i chlubimy się nadzieją chwały Bożej. […] Nadzieja zawieść 
nie może, ponieważ miłość Boża rozlana jest w sercach naszych przez 
Ducha Świętego, który został nam dany” (Rz 5, 1-2.5). Święty Paweł 
proponuje tutaj wiele punktów do refleksji. Wiemy, że List do Rzy-
mian stanowi decydujący krok w jego działalności ewangelizacyjnej. 
Do tej pory prowadził ją we wschodniej części Imperium, a teraz 
czeka na niego Rzym ze wszystkim, co reprezentuje w oczach świa-
ta: wielkie wyzwanie, któremu należy stawić czoła w imię głosze-
nia Ewangelii, a które nie może mieć przeszkód ani granic. Kościół 
w Rzymie nie został założony przez Pawła, a on odczuwa gorące prag-
nienie, by wkrótce do niego dotrzeć, żeby nieść wszystkim Ewangelię 
Jezusa Chrystusa, który umarł i zmartwychwstał, jako przepowiada-
nie nadziei, która wypełnia obietnice, wprowadza do chwały i, opie-
rając się na miłości, nie zawodzi.

3. Nadzieja rodzi się w istocie z miłości i opiera się na miłości, 
która wypływa z Serca Jezusa przebitego na krzyżu: „Jeżeli bowiem, 
będąc nieprzyjaciółmi, zostaliśmy pojednani z Bogiem przez śmierć 
Jego Syna, to tym bardziej, będąc już pojednanymi, dostąpimy zba-
wienia przez Jego życie” (Rz 5, 10). A Jego życie objawia się w naszym 
życiu wiary, które zaczyna się od chrztu, rozwija się w uległości wo-
bec łaski Bożej, i dlatego jest ożywiane nadzieją, która, dzięki działa-
niu Ducha Świętego, jest stale odnawiana i niewzruszona.

To właśnie Duch Święty, swoją nieustanną obecnością na drodze 
Kościoła, promieniuje w wierzących światłem nadziei: podtrzymuje 
ją jak pochodnię, która nigdy nie gaśnie, aby wspierać i ożywiać 
nasze życie. Istotnie, nadzieja chrześcijańska nie zwodzi ani nie 
rozczarowuje, ponieważ opiera się na pewności, że nic i nikt nigdy 
nie będzie w stanie oddzielić nas od Bożej miłości: „Któż nas może 
odłączyć od miłości Chrystusowej? Utrapienie, ucisk czy prześlado-
wanie, głód czy nagość, niebezpieczeństwo czy miecz? [...] Ale we 
wszystkim tym odnosimy pełne zwycięstwo dzięki Temu, który nas 
umiłował. I jestem pewien, że ani śmierć, ani życie, ani aniołowie, 
ani Zwierzchności, ani rzeczy teraźniejsze, ani przyszłe, ani Moce, 
ani co [jest] wysoko, ani co głęboko, ani jakiekolwiek inne stworze-
nie nie zdoła nas odłączyć od miłości Boga, która jest w Chrystusie 
Jezusie, Panu naszym” (Rz 8, 35.37-39). Dlatego nadzieja ta nie 
ustępuje w obliczu trudności: opiera się na wierze i karmi się miło-
ścią, a tym samym pozwala iść naprzód w życiu. Święty Augustyn 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

20

pisze na ten temat: „Nie można żyć w jakimkolwiek stanie bez tych 
trzech uczuć duszy: wierzenia, ufania i kochania”1.

4. Święty Paweł jest wielkim realistą. Wie, że życie składa się 
z radości i smutków, że miłość jest poddawana próbie, gdy wzra-
stają trudności, a nadzieja wydaje się załamywać w obliczu cier-
pienia. Mimo to pisze: „Chlubimy się także z ucisków, wiedząc, że 
ucisk wyrabia wytrwałość, a wytrwałość – wypróbowaną cnotę, 
wypróbowana zaś cnota – nadzieję” (Rz 5, 3-4). Dla Apostoła ucisk 
i cierpienie są typowymi warunkami tych, którzy głoszą Ewange-
lię w kontekście niezrozumienia i prześladowań (por. 2 Kor 6, 3-10). 
Ale w takich sytuacjach przez ciemność przebija się światło: odkry-
wamy, jak ewangelizacja podtrzymywana jest przez moc płynącą 
z krzyża i zmartwychwstania Chrystusa. A to prowadzi do rozwoju 
cnoty ściśle związanej z nadzieją: cierpliwości. Nawykliśmy już, by 
chcieć wszystkiego i natychmiast w świecie, w którym pośpiech stał 
się czymś stałym. Nie mamy już czasu na spotkania, a często nawet 
w rodzinach trudno jest być razem i spokojnie porozmawiać. Cierp-
liwość została wygnana przez pośpiech, wyrządzając ludziom wielką 
krzywdę. Niecierpliwość, nerwowość, czasem nieuzasadniona prze-
moc biorą górę, rodząc niezadowolenie i zamknięcie.

Ponadto, w dobie Internetu, gdzie przestrzeń i czas są wypie-
rane przez „tu i teraz”, cierpliwość nie jest czymś zawsze obecnym 
w naszym domu. Gdybyśmy nadal byli w stanie patrzeć ze zadziwie-
niem na stworzenie, moglibyśmy zrozumieć, jak bardzo decydujące 
znaczenie ma cierpliwość. Trzeba czekać na zmianę pór roku z ich 
owocami; obserwować życie zwierząt i cykle ich rozwoju; mieć pro-
ste oczy św. Franciszka, który w swojej Pieśni słonecznej, napisanej 
dokładnie 800 lat temu, postrzegał stworzenie jako jedną wielką 
rodzinę i nazywał słońce „bratem”, a księżyc „siostrą”2. Odkrycie 
cierpliwości na nowo jest bardzo dobre dla nas samych i dla innych. 
Święty Paweł często odwołuje się do cierpliwości, aby podkreślić 
znaczenie wytrwałości i zaufania do tego, co Bóg nam obiecał, ale 
przede wszystkim świadczy o tym, że Bóg jest cierpliwy wobec nas, 
On jest „Bogiem, który daje cierpliwość i pociechę” (Rz 15, 5). Cierp-

1	 Św. Augustyn, Mowa 198, w: tegoż, Wybór mów, tłum. J. Jaworski, Warszawa 1973, 
s. 69.

2	 Por. św. Franciszek z Asyżu, Pieśń słoneczna, 6. 10, w: Pisma św. Franciszka z Asyżu. 
Teksty łacińskie i starowłoskie w polskim przekładzie, Kraków 2009, s. 237.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

21

liwość, będąca również owocem Ducha Świętego, podtrzymuje na-
dzieję i umacnia ją jako cnotę i sposób życia. Dlatego uczmy się często 
prosić o łaskę cierpliwości, która jest córką nadziei i jednocześnie ją 
wspiera.

Droga nadziei
5. Z tego przeplatania się nadziei i cierpliwości jasno wynika, 

że życie chrześcijańskie jest drogą, która potrzebuje również chwil 
mocnych, aby posilać i wzmacniać nadzieję, niezastąpioną towa-
rzyszkę, która pozwala dostrzec cel: spotkanie z Panem Jezusem. Lu-
bię myśleć, że droga łaski, ożywiona duchowością ludową, poprzedzi-
ła ogłoszenie pierwszego Jubileuszu w 1300 r. Nie możemy bowiem 
zapomnieć o różnych formach, poprzez które łaska przebaczenia 
została obficie wylana na święty wierny Lud Boży. Przypomnijmy na 
przykład wielkie „przebaczenie”, którego św. Celestyn V udzielił tym, 
którzy udali się do Bazyliki Santa Maria di Collemaggio w L’Aquila, 
28 i 29 sierpnia 1294 r., sześć lat przed ustanowieniem Roku Świę-
tego przez papieża Bonifacego VIII. Kościół doświadczał już zatem 
jubileuszowej łaski miłosierdzia. Jeszcze wcześniej, w 1216 r., papież 
Honoriusz III przyjął prośbę św. Franciszka o odpust dla tych, którzy 
odwiedzą Porcjunkulę w pierwszych dwóch dniach sierpnia. To samo 
można powiedzieć o pielgrzymce do Santiago de Compostela: w rze-
czywistości papież Kalikst II w 1122 r. zezwolił na obchodzenie ju-
bileuszu w tym sanktuarium za każdym razem, gdy święto Apostoła 
Jakuba przypadało w niedzielę. Dobrze, że ten „rozpowszechniony” 
sposób obchodów jubileuszowych jest kontynuowany, aby moc Bo-
żego przebaczenia wspierała i towarzyszyła drodze wspólnot i osób.

To nie przypadek, że pielgrzymowanie wyraża fundamentalny 
element każdego wydarzenia jubileuszowego. Wyruszanie w drogę 
jest typowe dla tych, którzy poszukują sensu życia. Piesze pielgrzy-
mowanie bardzo sprzyja odkrywaniu na nowo wartości milczenia, 
wysiłku i tego co istotne. Również w nadchodzącym roku pielgrzymi 
nadziei nie omieszkają przemierzyć dróg starożytnych i współczes-
nych, aby intensywnie przeżyć doświadczenie jubileuszowe. W sa-
mym Rzymie, oprócz tradycyjnych szlaków w katakumbach i siedmiu 
Kościołach, pojawią się także szlaki wiary. Przechodzenie z jednego 
kraju do drugiego, jakby granice zostały pokonane, przechodzenie 
z jednego miasta do drugiego w kontemplacji stworzenia i dzieł 
sztuki, pozwoli docenić różne doświadczenia i kultury, nosić w sobie 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

22

piękno, które zharmonizowane z modlitwą prowadzi do dziękczynie-
nia Bogu za cuda, których dokonał. Kościoły jubileuszowe, wzdłuż 
szlaków oraz w Wiecznym Mieście, będą mogły być oazami ducho-
wości, w których można odświeżyć drogę wiary i napić się ze źródeł 
nadziei, przede wszystkim przystępując do sakramentu pojednania, 
niezastąpionego punktu wyjścia dla prawdziwej drogi nawrócenia. 
W Kościołach partykularnych należy zwrócić szczególną uwagę na 
przygotowanie kapłanów i wiernych do spowiedzi oraz na dostęp-
ność tego sakramentu w formie indywidualnej.

Podczas tej pielgrzymki chciałbym skierować szczególne zapro-
szenie do wiernych Kościołów wschodnich, zwłaszcza tych, którzy 
są już w pełnej komunii z Następcą Piotra. Oni, którzy tak wiele wy-
cierpieli, często aż do śmierci, za swoją wierność Chrystusowi i Ko-
ściołowi, muszą czuć się szczególnie mile widziani w tym Rzymie, 
który jest Matką także dla nich, i który przechowuje wiele pamiątek 
ich obecności. Kościół katolicki, który jest ubogacony ich starożyt-
nymi liturgiami, teologią i duchowością Ojców, mnichów i teologów, 
pragnie symbolicznie wyrazić gościnność dla nich i ich prawosław-
nych braci i sióstr w czasie, gdy już doświadczają pielgrzymki drogi 
krzyżowej, przez którą często są zmuszeni do opuszczenia swoich 
ojczyzn, swoich świętych ziem, z których przemoc i niestabilność 
wypędzają ich do krajów bezpieczniejszych. Dla nich doświadczenie 
bycia miłowanymi przez Kościół, który ich nie opuści, ale pójdzie za 
nimi, dokądkolwiek się udadzą, czyni znak Jubileuszu jeszcze moc-
niejszym.

6. Rok Święty 2025 nawiązuje do wcześniejszych wydarzeń ła-
ski. W ostatnim zwyczajnym Jubileuszu przekroczono próg dwuty-
sięcznej rocznicy narodzin Jezusa Chrystusa. Następnie 13 marca 
2015 r. ogłosiłem Jubileusz Nadzwyczajny, którego celem było uka-
zanie i umożliwienie ludziom spotkania z „Obliczem miłosierdzia” 
Boga3, centralnym przepowiadaniem Ewangelii dla każdego człowie-
ka w każdej epoce. Teraz nadszedł czas nowego Jubileuszu, w którym 
Drzwi Święte zostaną ponownie otwarte, aby dać żywe doświadcze-
nie Bożej miłości, która wzbudza w sercu pewną nadzieję zbawienia 
w Chrystusie. Jednocześnie ten Rok Święty skieruje nas ku kolejnej 

3	 Por. Franciszek, Bulla Misericordiae Vultus ogłaszająca Nadzwyczajny Jubileusz 
Miłosierdzia (13 marca 2015), nr nr 1–3.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

23

fundamentalnej rocznicy dla wszystkich chrześcijan: w 2033 r. ob-
chodzone będzie bowiem dwa tysiące lat Odkupienia dokonanego 
przez mękę, śmierć i zmartwychwstanie Pana Jezusa. Przed nami 
zatem droga naznaczona wielkimi etapami, w której łaska Boża po-
przedza i towarzyszy ludziom gorliwie kroczącym w wierze, czynnym 
w miłości i wytrwałym w nadziei (por. 1 Tes 1, 3).

Wspierany tak długą tradycją i mając pewność, że ten Rok Jubi-
leuszowy będzie dla całego Kościoła intensywnym doświadczeniem 
łaski i nadziei, zarządzam, aby Drzwi Święte Bazyliki Świętego Pio-
tra w Watykanie zostały otwarte 24 grudnia bieżącego roku, rozpo-
czynając w ten sposób Jubileusz Zwyczajny. W niedzielę, 29 grudnia 
2024 r., otworzę Drzwi Święte mojej katedry Świętego Jana na Late-
ranie, która 9 listopada tego roku będzie obchodzić 1700. rocznicę 
poświęcenia. Następnie 1 stycznia 2025 r., w uroczystość Świętej 
Bożej Rodzicielki Maryi, zostaną otwarte Drzwi Święte papieskiej 
Bazyliki Matki Bożej Większej. Na koniec, w niedzielę 5 stycznia, 
zostaną otwarte Drzwi Święte papieskiej Bazyliki Świętego Pawła za 
Murami. Tych troje ostatnich Drzwi Świętych zostanie zamkniętych 
przed niedzielą 28 grudnia tego samego roku.

Postanawiam również, że w niedzielę 29 grudnia 2024 r. we 
wszystkich katedrach i konkatedrach biskupi diecezjalni będą spra-
wować Eucharystię jako uroczyste otwarcie Roku Jubileuszowego, 
zgodnie z Rytuałem, który zostanie przygotowany na tę okazję. Pod-
czas celebracji w kościele konkatedralnym, biskupa może zastąpić 
jeden z jego specjalnie wyznaczonych delegatów. Niech pielgrzymka 
z kościoła wybranego na collectio [tj. zgromadzenie] do katedry, bę-
dzie znakiem drogi nadziei, która oświecona słowem Bożym jedno-
czy wierzących. Niech podczas tej pielgrzymki odczytywane będą 
niektóre fragmenty niniejszego Dokumentu i niech będzie ogłoszo-
ny ludowi Odpust Jubileuszowy, który będzie można uzyskać w Ko-
ściołach partykularnych, zgodnie z przepisami zawartymi w tym sa-
mym Rytuale obchodów Jubileuszu. Podczas Roku Świętego, który 
w Kościołach partykularnych zakończy się w niedzielę 28 grudnia 
2025 r., należy zatroszczyć się o to, aby Lud Boży mógł przyjąć z peł-
nym udziałem zarówno głoszenie nadziei łaski Bożej, jak i znaki po-
twierdzające jej skuteczność.

Jubileusz Zwyczajny zakończy się zamknięciem Drzwi Świętych 
Papieskiej Bazyliki Świętego Piotra w Watykanie 6 stycznia 2026 r., 
w uroczystość Objawienia Pańskiego. Oby światło chrześcijańskiej 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

24

nadziei dotarło do każdego człowieka jako orędzie Bożej miłości 
skierowane do wszystkich! Niech Kościół będzie wiernym świadkiem 
tego orędzia na całym świecie!

Znaki nadziei
7. Oprócz czerpania nadziei z łaski Bożej jesteśmy wezwani do 

odkrywania jej także w znakach czasu, które daje nam Pan. Jak 
stwierdza Sobór Watykański II: „Kościół zawsze jest zobowiązany do 
badania znaków czasu i ich interpretowania w świetle Ewangelii, tak 
aby w sposób dostosowany do każdego pokolenia mógł odpowiedzieć 
na odwieczne pytania ludzi o sens życia doczesnego i przyszłego oraz 
o ich wzajemną relację”4. Konieczne jest zatem zwrócenie uwagi na 
wiele dobra obecnego w świecie, aby nie ulec pokusie przekonania 
o byciu pokonanym przez zło i przemoc. Jednak znaki czasu, które 
zawierają tęsknotę ludzkiego serca, potrzebującego zbawczej obec-
ności Boga, domagają się, by zostały przekształcone w znaki nadziei.

8. Niech pierwszy znak nadziei przełoży się na pokój dla świata, 
który po raz kolejny pogrąża się w tragedii wojny. Ludzkość niepo-
mna na dramaty przeszłości, poddawana jest nowej i trudnej próbie, 
w której wiele ludów jest uciskanych przez brutalność przemocy. Cze-
go jeszcze brakuje tym narodom, czego by jeszcze nie doznały? Jak to 
możliwe, że ich rozpaczliwe wołanie o pomoc nie pobudza przywód-
ców narodów do zakończenia zbyt wielu regionalnych konfliktów 
mimo świadomości konsekwencji, które mogą z nich wyniknąć na 
poziomie globalnym? Czy to zbyt wiele, by marzyć, aby broń umil-
kła i przestała przynosić zniszczenie i śmierć? Jubileusz przypomina 
nam, że ci, którzy stają się „wprowadzającymi pokój”, mogą być „na-
zwani dziećmi Bożymi” (Mt 5, 9). Potrzeba pokoju stanowi wyzwanie 
dla wszystkich i wymaga realizacji konkretnych projektów. Niech nie 
zabraknie zaangażowania dyplomacji w odważne i twórcze budowa-
nie przestrzeni negocjacji, zmierzających do trwałego pokoju.

9. Spoglądanie w przyszłość z nadzieją oznacza również posiada-
nie wizji życia, pełnej entuzjazmu, którą trzeba przekazywać. Nie-
stety, musimy ze smutkiem zauważyć, że w wielu sytuacjach takiej 

4	 Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska Gaudium et spes o Kościele w świecie 
współczesnym (7 grudnia 1965), nr 4.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

25

perspektywy brakuje. Pierwszą konsekwencją jest utrata pragnienia 
przekazywania życia. Ze względu na szalone tempo życia obawy 
o przyszłość, brak gwarancji zatrudnienia i odpowiedniej ochrony 
socjalnej oraz modele społeczne, w których program dyktuje pogoń 
za zyskiem, a nie pielęgnowanie relacji, w wielu krajach jesteśmy 
świadkami niepokojącego spadku wskaźnika urodzeń. Z drugiej 
strony, w innych kontekstach, „obwinianie wzrostu demograficzne-
go, a nie skrajnego i selektywnego konsumpcjonizmu, jest sposobem 
na uniknięcie stawienia czoła problemom”5.

Otwartość na życie z odpowiedzialnym macierzyństwem i ojco-
stwem jest projektem, który Stwórca wpisał w serca i ciała mężczyzn 
i kobiet, jest misją, którą Pan powierza małżonkom oraz ich miłości. 
Jest sprawą pilną, aby oprócz pracy legislacyjnej państw, nie zabra-
kło niepodważalnego wsparcia wspólnot wierzących i całej wspólno-
ty obywatelskiej we wszystkich jej elementach, ponieważ pragnienie 
młodych ludzi rodzenia nowych synów i córek, jako owoc płodności 
ich miłości, daje przyszłość każdemu społeczeństwu i jest kwestią 
nadziei: zależy od nadziei i rodzi nadzieję.

Wspólnota chrześcijańska nie może zatem ustępować nikomu 
miejsca we wspieraniu potrzeby społecznego przymierza na rzecz 
nadziei, które byłoby inkluzywne, a nie ideologiczne, i niech działa 
na rzecz przyszłości naznaczonej uśmiechem wielu chłopców i dziew-
czynek, którzy przychodzą, by wypełnić nazbyt wiele pustych koły-
sek w wielu częściach świata. Ale wszyscy w rzeczywistości potrze-
bują odzyskać radość życia, ponieważ istota ludzka, stworzona na 
obraz i podobieństwo Boga (por. Rdz 1, 26), nie może zadowolić się 
przetrwaniem lub wegetacją, dostosowaniem się do teraźniejszości, 
pozwalając zadowolić się jedynie rzeczywistością materialną. To za-
myka w indywidualizmie i niszczy nadzieję, rodząc smutek, który 
zagnieżdża się w sercu, czyniąc ludzi zgorzkniałymi i niecierpliwymi.

10. W Roku Jubileuszowym będziemy wezwani do bycia nama-
calnymi znakami nadziei dla wielu braci i sióstr żyjących w trud-
nych warunkach. Myślę o więźniach, którzy pozbawieni wolności 
doświadczają każdego dnia oprócz surowości osadzenia pustki emo-
cjonalnej, nałożonych ograniczeń i, w wielu przypadkach, braku 
szacunku. Proponuję rządom, aby w Roku Jubileuszowym podjęły 

5	 Franciszek, Encyklika Laudato si’ (24 maja 2015), nr 50.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

26

inicjatywy przywracające nadzieję; formy amnestii lub umorze-
nia wyroków, które mają pomóc ludziom odzyskać wiarę w siebie 
i w społeczeństwo; procesy reintegracji osadzonych ze wspólnotą, 
którym odpowiadałyby konkretne zobowiązania więźniów do prze-
strzegania prawa.

Jest to starożytne wezwanie, które pochodzi ze słowa Bożego i za-
chowuje całą swoją wartość mądrościową w przywoływaniu aktów 
łaski i wyzwolenia, pozwalające zacząć od nowa: „Będziecie święcić 
pięćdziesiąty rok, obwieścicie wyzwolenie w kraju dla wszystkich jego 
mieszkańców” (Kpł 25, 10). To, co zostało ustanowione przez Prawo 
Mojżeszowe, zostało podjęte przez proroka Izajasza: „Posłał mnie 
Pan, abym głosił dobrą nowinę ubogim, bym opatrywał rany serc 
złamanych, żebym zapowiadał wyzwolenie jeńcom i więźniom swo-
bodę; abym obwieszczał rok łaski Pańskiej” (Iz 61, 1-2). Są to słowa, 
które Jezus uczynił własnymi na początku swojej służby, ogłaszając 
w sobie wypełnienie „roku łaski Pańskiej” (por. Łk 4, 18-19). Niech 
w każdym zakątku ziemi wierzący, zwłaszcza Pasterze, będą wyra-
zicielami tych próśb, tworząc jeden głos, który odważnie domaga się 
godnych warunków dla uwięzionych, poszanowania praw człowieka, 
a przede wszystkim zniesienia kary śmierci, środka nieprzystającego 
do wiary chrześcijańskiej i niszczącego wszelką nadzieję na przeba-
czenie i odnowę6. Aby ofiarować więźniom konkretny znak bliskości, 
sam pragnę otworzyć Drzwi Święte w więzieniu, aby były one dla 
nich symbolem zachęcającym do patrzenia w przyszłość z nadzieją 
i z odnowionym życiowym zaangażowaniem.

11. Niech znaki nadziei będą oferowane chorym, znajdującym się 
w domu czy w szpitalu. Niech ich cierpienie znajdzie ulgę w bliskości 
osób, które ich odwiedzają, i w czułości, jaką otrzymują. Dzieła miło-
sierdzia są również dziełami nadziei, które budzą w sercach uczucia 
wdzięczności. A wdzięczność niech dotrze do wszystkich pracowni-
ków służby zdrowia, którzy w nierzadko trudnych warunkach pełnią 
swoją misję, troskliwie opiekując się chorymi i słabymi.

Niech nie zabraknie inkluzywnej troski o tych, którzy, znajdując 
się w szczególnie trudnych warunkach życia, doświadczają swej sła-
bości, zwłaszcza jeśli cierpią z powodu chorób lub niepełnosprawno-
ści, które znacznie ograniczają osobistą autonomię. Troska o nich jest 

6	 Por. Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 2267.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

27

hymnem na cześć ludzkiej godności, pieśnią nadziei, która domaga 
się zgodnego chóru całego społeczeństwa.

12. Znaki nadziei są również potrzebne tym, którzy sami w so-
bie ją reprezentują: młodym. Niestety często widzą oni, jak rozpadają 
się ich marzenia. Nie możemy ich zawieść: na ich entuzjazmie opiera 
się przyszłość. Miło widzieć, jak wyzwalają z siebie energię, na przy-
kład gdy zakasują rękawy i dobrowolnie angażują się w sytuacjach 
katastrof i trudności społecznych. Ale smutno widzieć młodych ludzi 
pozbawionych nadziei. Z drugiej strony, gdy przyszłość jest niepewna 
i niedostępna dla marzeń, gdy studia nie oferują dobrego startu, a brak 
pracy lub zatrudnienia wystarczająco stabilnego grozi zniwelowaniem 
pragnień, dochodzi wtedy do nieuniknionego zagrożenia przeżywa-
nia teraźniejszości w melancholii i nudzie. Iluzja narkotyków, ryzyko 
wykroczeń i pogoń za tym co krótkotrwałe powodują w nich większy 
zamęt niż w innych i ukrywają piękno i sens życia, powodując, iż wpa-
dają w mroczne otchłanie i popychają ich do czynów autodestrukcyj-
nych. Dlatego niech Jubileusz będzie dla Kościoła okazją do impulsu 
wobec nich: z odnowioną pasją zatroszczmy się o chłopców i dziew-
częta, o studentów, narzeczonych, o młode pokolenia! Bliskość wobec 
młodych, którzy są radością oraz nadzieją Kościoła i świata!

13. Nie może zabraknąć znaków nadziei dla migrantów, którzy 
opuszczają swoją ziemię w poszukiwaniu lepszego życia dla siebie 
i swoich rodzin. Niech ich oczekiwania nie będą niweczone przez 
uprzedzenia i zamknięcia. Przyjęciu, które otwiera szeroko ramiona 
dla każdego zgodnie z jego godnością, powinna towarzyszyć odpo-
wiedzialność, aby nikomu nie odmawiano prawa do godnego życia. 
Niech liczni wygnańcy, uchodźcy i uciekinierzy, których spory 
międzynarodowe zmuszają do ucieczki, by uniknąć wojny, przemocy 
i dyskryminacji, mają zapewnione bezpieczeństwo oraz dostęp do 
pracy i edukacji, będących niezbędnymi narzędziami do ich integracji 
w nowym kontekście społecznym.

Niech wspólnota chrześcijańska będzie zawsze gotowa bronić 
praw najsłabszych. Niech z wielkodusznością otwiera szeroko drzwi 
gościnności, aby nikomu nigdy nie zabrakło nadziei na lepszą przy-
szłość. Niech rozbrzmiewa w naszych sercach słowo Pana, który 
w wielkiej przypowieści o sądzie ostatecznym powiedział: „Byłem 
przybyszem, a przyjęliście Mnie”, ponieważ „wszystko, co uczynili-



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

28

ście jednemu z tych braci moich najmniejszych, Mnieście uczynili” 
(Mt 25, 35.40).

14. Na znaki nadziei zasługują osoby starsze, które często do-
świadczają samotności i poczucia opuszczenia. Docenianie skarbu, 
jakim są, ich doświadczenia życiowego, mądrości, którą niosą, i wkła-
du, jaki mogą wnieść, jest zobowiązaniem dla wspólnoty chrześcijań-
skiej i społeczeństwa obywatelskiego wezwanych do współpracy na 
rzecz przymierza między pokoleniami.

Szczególną myśl kieruję do dziadków i babć, którzy przekazują 
wiarę i mądrość życiową młodszym pokoleniom. Niech będą wspiera-
ni wdzięcznością dzieci oraz miłością wnuków, które znajdują w nich 
zakorzenienie, zrozumienie i otuchę.

15. Z całego serca błagam o nadzieję dla miliardów ubogich, 
którym często brakuje tego co konieczne do życia. W obliczu coraz 
to nowych fal zubożenia istnieje ryzyko przyzwyczajenia się i rezy-
gnacji. Nie możemy jednak odwracać wzroku od sytuacji tak bardzo 
dramatycznych, które występują obecnie wszędzie, a nie tylko w nie-
których regionach świata. Każdego dnia spotykamy ludzi ubogich lub 
zubożałych, a niekiedy mogą to być nasi sąsiedzi. Często nie mają 
domu ani odpowiedniego pożywienia na co dzień. Doznają wyklucze-
nia i obojętności wielu osób. To skandal, że w świecie obdarzonym 
ogromnymi zasobami, z których większość idzie na zbrojenia, ubo-
dzy są „większością [...], to miliardy ludzi. Wspomina się dziś o nich 
w międzynarodowych debatach politycznych i gospodarczych, ale 
najczęściej wydaje się, że ich problemy są poruszane jako dodatek, 
jako kwestia, którą się dodaje niemal z obowiązku lub w sposób mar-
ginalny, o ile nie są one postrzegane jako zwykły «negatywny efekt 
uboczny». W rzeczywistości, kiedy dochodzi do konkretnych działań, 
często pozostają na ostatnim miejscu”7. Nie zapominajmy: ubodzy są 
niemal zawsze ofiarami, a nie winnymi.

Apele o nadzieję
16. Podejmując starożytne słowa proroków, Jubileusz przypomi-

na, że dobra ziemi nie są przeznaczone dla nielicznych uprzywilejo-
wanych, lecz dla wszystkich. Trzeba, aby ci, którzy posiadają bogac-

7	 Laudato si’, nr 49.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

29

two, byli hojni, dostrzegając oblicze swoich braci i sióstr w potrzebie. 
Myślę w szczególności o tych, którym brakuje wody i żywności: głód 
jest skandaliczną plagą w ciele naszego człowieczeństwa i zachęca 
wszystkich do wstrząśnienia sumieniami. Ponawiam mój apel, aby 
„z pieniędzy, wykorzystywanych na broń i inne wydatki wojskowe, 
stworzyć Światowy Fundusz na rzecz ostatecznego wyeliminowania 
głodu i rozwoju krajów najuboższych, aby ich mieszkańcy nie uciekali 
się do przemocy lub rozwiązań podstępnych i nie byli zmuszani do 
opuszczania swoich krajów w poszukiwaniu bardziej godnego życia”8.

W związku z Rokiem Jubileuszowym chciałbym skierować jeszcze 
jedną serdeczną zachętę: jest ona zaadresowana do najbogatszych 
narodów, aby uznały powagę tak wielu podjętych decyzji i zgodziły 
się umorzyć długi krajów, które nigdy nie będą mogły ich spłacić. 
Jest to nie tylko kwestia wielkoduszności, ale przede wszystkim 
sprawiedliwości, zaostrzonej dziś przez nową formę niesprawiedli-
wości, której staliśmy się świadomi: „Istnieje bowiem prawdziwy 
«dług ekologiczny», w szczególności między Północą a Południem, 
związany z mającym konsekwencje w dziedzinie ekologii brakiem 
równowagi handlowej oraz z nieproporcjonalnym wykorzystywa-
niem zasobów naturalnych, jakiego niektóre kraje dopuszczały się 
w przeszłości”9. Jak naucza Pismo Święte, ziemia należy do Boga, 
a my wszyscy mieszkamy na niej jako „przybysze i osadnicy” (Kpł 
25, 23). Jeśli naprawdę chcemy przygotować drogę pokoju na świecie, 
zaangażujmy się w usuwanie odległych przyczyn niesprawiedliwości, 
regulowanie niesprawiedliwych i niewypłacalnych długów oraz w za-
spokajanie głodu.

17. Podczas nadchodzącego Jubileuszu przypadnie bardzo ważna 
rocznica dla wszystkich chrześcijan. Upłynie bowiem 1700 lat od ob-
chodów pierwszego wielkiego soboru powszechnego, Soboru Ni-
cejskiego. Warto pamiętać, że od czasów apostolskich pasterze wie-
lokrotnie zbierali się na zgromadzeniach w celu rozpatrzenia kwestii 
doktrynalnych i dyscyplinarnych. W pierwszych wiekach wiary sy-
nody mnożyły się zarówno na chrześcijańskim Wschodzie, jak i na 
Zachodzie, pokazując, jak ważne było zachowanie jedności Ludu Bo-
żego i wierne głoszenie Ewangelii. Rok Jubileuszowy może być waż-

8	 Franciszek, Encyklika Fratelli tutti (3 października 2020), nr 262.
9	 Laudato si’, nr 51.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

30

ną okazją do ukonkretnienia tej formy synodalnej, którą wspólnota 
chrześcijańska postrzega dziś jako coraz bardziej konieczny wyraz, 
aby lepiej odpowiedzieć na pilną potrzebę ewangelizacji: wszyscy 
ochrzczeni, każdy z własnym charyzmatem i posługą, współodpo-
wiedzialni, aby wielorakie znaki nadziei świadczyły o obecności Boga 
w świecie.

Sobór Nicejski miał za zadanie zachowanie jedności poważnie 
zagrożonej przez zaprzeczenie pełnej boskości Jezusa Chrystusa 
i Jego współistotności z Ojcem. Około 300 biskupów uczestniczyło 
w zwołanym rozkazem cesarza Konstantyna soborze; a pierwsze spo-
tkanie miało miejsce 20 maja 325 r. w pałacu cesarskim. Po różnych 
debatach, wszyscy oni dzięki łasce Ducha Świętego uznali Symbol 
Wiary, który do dziś wyznajemy w niedzielnej celebracji euchary-
stycznej. Ojcowie Soboru chcieli rozpocząć ten Symbol od użycia po 
raz pierwszy wyrażenia „Wierzymy”10, aby zaświadczyć, że w tym 
„My” wszystkie Kościoły były w jedności, a wszyscy chrześcijanie 
wyznawali tę samą wiarę.

Sobór Nicejski jest kamieniem milowym w dziejach Kościoła. 
Jego rocznica zachęca chrześcijan do zjednoczenia się w uwielbieniu 
i dziękczynieniu Trójcy Świętej, a w szczególności Jezusowi Chry-
stusowi, Synowi Bożemu, „z substancji Ojca”11, który objawił nam 
tę tajemnicę miłości. Ale Nicea stanowi również zaproszenie dla 
wszystkich Kościołów i wspólnot kościelnych, aby podążały drogą ku 
widzialnej jedności, niestrudzenie poszukując odpowiednich form, 
które w pełni odpowiadałyby modlitwie Jezusa: „Aby wszyscy sta-
nowili jedno, jak Ty, Ojcze, we Mnie, a Ja w Tobie, aby i oni stanowili 
w Nas jedno, by świat uwierzył, że Ty Mnie posłałeś” (J 17, 21).

Sobór Nicejski zajmował się również datowaniem Wielkanocy. 
W tym względzie jeszcze do dziś istnieją różne stanowiska, które 
uniemożliwiają świętowanie wydarzenia założycielskiego wiary 
tego samego dnia. Dzięki opatrznościowym okolicznościom nastąpi 
to dokładnie w 2025 r. Niech będzie to wezwaniem dla wszystkich 
chrześcijan Wschodu i Zachodu do podjęcia zdecydowanego kroku 
w kierunku jedności wokół wspólnej daty Wielkanocy. Należy pamię-
tać, że wiele osób nie jest już świadomych diatryb z przeszłości i nie 
rozumie, jak mogą istnieć podziały w tym względzie. Wielu, o czym 

10	 Breviarium fidei. Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła, Poznań 21989, s. 611.
11	 Tamże.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

31

warto pamiętać, nie jest już świadomych tyrad z przeszłości i nie ro-
zumie, jak w tym względzie mogą istnieć podziały.

Zakotwiczeni w nadziei
18. Nadzieja wraz z wiarą i miłością tworzy tryptyk „cnót teo-

logalnych”, które wyrażają istotę życia chrześcijańskiego (por. 1 Kor 
13, 13; 1 Tes 1, 3). W ich nierozerwalnym dynamizmie nadzieja jest 
tą, która niejako nadaje orientację, wskazuje kierunek i cel chrześci-
jańskiej egzystencji. Dlatego Paweł Apostoł zachęca nas: „Weselcie 
się nadzieją. W ucisku bądźcie cierpliwi, w modlitwie – wytrwali!” 
(Rz 12, 12). Tak, musimy „być bogaci w nadzieję” (por. Rz 15, 13), 
aby w sposób wiarygodny i pociągający dawać świadectwo wiary 
i miłości, które nosimy w naszych sercach; aby wiara była radosna, 
miłość entuzjastyczna; aby każdy był w stanie podarować choćby 
tylko uśmiech, gest przyjaźni, braterskie spojrzenie, szczere wysłu-
chanie, bezinteresowną posługę, wiedząc, że w Duchu Jezusa może 
to stać się owocnym ziarnem nadziei dla tych, którzy je przyjmują. 
Ale jaki jest fundament naszej nadziei? Aby to zrozumieć, dobrze 
zastanowić się nad motywami naszej nadziei (por. 1 P 3, 15).

19. „Wierzę w żywot wieczny”12. W ten sposób wyznajemy na-
szą wiarę, a chrześcijańska nadzieja znajduje w tych słowach fun-
damentalną podstawę. Jest ona bowiem „cnotą teologalną, dzięki 
której pragniemy jako naszego szczęścia [...] życia wiecznego”13. Po-
wszechny Sobór Watykański II stwierdza: „Jeżeli brakuje Bożego 
fundamentu i nadziei życia wiecznego, godność człowieka, jak to 
się często dzisiaj stwierdza, doznaje bardzo poważnego uszczerbku, 
a tajemnice życia i śmierci, winy i cierpienia pozostają bez rozwią-
zania, tak że ludzie nierzadko popadają w zwątpienie”14. My na-
tomiast, na mocy nadziei, w której zostaliśmy zbawieni, patrząc 
na upływający czas, mamy pewność, że dzieje ludzkości i każdego 
z nas nie biegną w kierunku ślepego zaułku czy ciemnej otchłani, 
ale są ukierunkowane na spotkanie z Panem chwały. Żyjmy zatem 
w oczekiwaniu na Jego powrót i w nadziei życia wiecznego w Nim: 
to w tym duchu czynimy naszym poruszające wezwanie pierw-

12	 Tamże, s. 608.
13	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 1817.
14	 Gaudium et spes, nr 21.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

32

szych chrześcijan, którym kończy się Pismo Święte: „Przyjdź, Panie 
Jezu!” (Ap 22, 20).

20. Jezus, który umarł i zmartwychwstał, jest centrum naszej 
wiary. Święty Paweł, wyrażając tę treść w kilku słowach, używając 
tylko czterech czasowników, przekazuje nam „rdzeń” naszej na-
dziei: „Przekazałem wam na początku to, co przejąłem: że Chrystus 
umarł – zgodnie z Pismem – za nasze grzechy, że został pogrzebany, 
że zmartwychwstał trzeciego dnia, zgodnie z Pismem; i że ukazał 
się Kefasowi, a potem Dwunastu” (1 Kor 15, 3-5). Chrystus umarł, 
został pogrzebany, zmartwychwstał, ukazał się. Dla nas przeszedł 
przez dramat śmierci. Miłość Ojca wskrzesiła Go w mocy Ducha, czy-
niąc z Jego człowieczeństwa pierwociny wieczności dla naszego zba-
wienia. Chrześcijańska nadzieja polega właśnie na tym: w obliczu 
śmierci, gdzie wszystko wydaje się kończyć, otrzymujemy pewność, 
że dzięki Chrystusowi, dzięki Jego łasce przekazanej nam w chrzcie, 
„życie […] zmienia się, ale się nie kończy”15 na zawsze. W chrzcie bo-
wiem, pogrzebani razem z Chrystusem, otrzymujemy w Nim zmar-
twychwstałym dar nowego życia, które burzy mur śmierci, czyniąc 
z niej przejście do wieczności.

I o ile w obliczu śmierci, bolesnej rozłąki, która zmusza nas do 
opuszczenia najdroższych nam osób, nie jest dozwolona jakakol-
wiek retoryka, to Jubileusz da nam możliwość odkrycia na nowo, 
z ogromną wdzięcznością, daru tego nowego życia otrzymanego 
w chrzcie, które jest w stanie przekształcić ten dramat. Ważne, aby 
w kontekście Jubileuszu zastanowić się, jak rozumiano tę tajemnicę 
od pierwszych wieków wiary. Na przykład, przez długi czas chrze-
ścijanie budowali chrzcielnicę w kształcie ośmiokąta i także dzisiaj 
możemy podziwiać wiele starożytnych baptysteriów, które zachowa-
ły ten kształt, jak w Rzymie u Świętego Jana na Lateranie. Wskazuje 
on, że w chrzcielnicy inaugurowany jest ósmy dzień, to znaczy dzień 
zmartwychwstania, dzień, który wykracza poza zwykły rytm na-
znaczony upływem każdego tygodnia, otwierając w ten sposób cykl 
czasu na wymiar wieczności, na życie, które trwa wiecznie: jest to cel, 
do którego dążymy w naszej ziemskiej pielgrzymce (por. Rz 6, 22).

Najbardziej przekonujące świadectwo tej nadziei dają nam mę-
czennicy, którzy niezachwiani w wierze w zmartwychwstałego 

15	 Mszał rzymski, 1. Prefacja o zmarłych.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

33

Chrystusa, byli w stanie wyrzec się życia tu na ziemi, aby nie zdra-
dzić swego Pana. Są oni obecni we wszystkich wiekach i są liczni, być 
może bardziej niż kiedykolwiek, w naszych czasach, jako wyznawcy 
życia, które nie zna końca. Musimy strzec ich świadectwa, aby nasza 
nadzieja była owocna.

Ci męczennicy, należący do różnych tradycji chrześcijańskich, są 
także ziarnami jedności, ponieważ wyrażają ekumenizm krwi. Dla-
tego moim gorącym życzeniem jest, aby podczas Jubileuszu nie za-
brakło celebracji ekumenicznej, która umożliwi ukazanie bogactwa 
świadectwa tych męczenników.

21. Co zatem stanie się z nami po śmierci? Z Jezusem za tym pro-
giem jest życie wieczne, które polega na pełnej komunii z Bogiem, na 
kontemplacji i uczestnictwie w Jego nieskończonej miłości. To, czym 
teraz żyjemy w nadziei, zobaczymy w rzeczywistości. Święty Augu-
styn pisał na ten temat: „Kiedy do Ciebie przywrę całą moją istotą, 
skończy się dla mnie wszelki ból i wszelki trud. Wtedy moje życie 
będzie naprawdę żywe, całe napełnione Tobą”16. Co zatem będzie cha-
rakteryzować taką pełnię komunii? Bycie szczęśliwym. Szczęście jest 
powołaniem istoty ludzkiej, celem, który dotyczy każdego.

Ale czym jest szczęście? Jakiego szczęścia oczekujemy i prag-
niemy? Nie przelotnej radości, ulotnej satysfakcji, która raz osią-
gnięta domaga się coraz więcej, w spirali chciwości, w której ludzka 
dusza nigdy nie jest nasycona, lecz coraz bardziej pusta. Potrzebuje-
my szczęścia, które jest definitywnie spełnione w tym, co nas speł-
nia, to znaczy w miłości, abyśmy mogli powiedzieć już teraz: Jestem 
kochany, a zatem istnieję; i będę istniał na zawsze w Miłości, która 
nie zawodzi i od której nic i nikt nigdy nie będzie w stanie mnie od-
dzielić. Przypomnijmy raz jeszcze słowa Apostoła: „Jestem pewien, 
że ani śmierć, ani życie, ani aniołowie, ani Zwierzchności, ani rzeczy 
teraźniejsze, ani przyszłe, ani Moce, ani co wysokie, ani co głębokie, 
ani jakiekolwiek inne stworzenie nie zdoła nas odłączyć od miłości 
Boga, która jest w Chrystusie Jezusie, Panu naszym” (Rz 8, 38-39).

22. Inną rzeczywistością związaną z życiem wiecznym jest sąd 
Boży, zarówno na końcu naszego życia, jak i na końcu czasów. Sztuka 
często próbowała to przedstawić – pomyślmy o arcydziele Michała 

16	 Św. Augustyn, Wyznania, X, 28, tłum. Z. Kubiak, Warszawa 1992, s. 312–313.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

34

Anioła w Kaplicy Sykstyńskiej – przyjmując teologiczną koncepcję 
czasu i przekazując widzowi poczucie lęku. Jeśli słuszne jest przy-
gotowanie się z wielką świadomością i powagą na moment, który 
podsumowuje życie, to jednocześnie musimy zawsze czynić to w wy-
miarze nadziei, cnoty teologalnej, która podtrzymuje życie i pozwala 
nam nie popaść w lęk. Sąd Boga, który jest miłością (por. 1 J 4, 8.16), 
nie może nie opierać się na miłości, zwłaszcza na tym, czy praktyko-
waliśmy ją wobec najbardziej potrzebujących, w których Chrystus, 
sam Sędzia, jest obecny (por. Mt 25, 31-46). Idzie zatem o osąd inny 
niż osąd ludzi i ziemskich sądów; należy go rozumieć jako relację 
prawdy z Bogiem-miłością i z samym sobą w niezgłębionej tajemni-
cy Bożego miłosierdzia. Pismo Święte stwierdza w tym względzie: 
„Nauczyłeś lud swój [...], że sprawiedliwy powinien być dobrym dla 
ludzi. I wlałeś synom swym wielką nadzieję, że po występkach da-
jesz nawrócenie. [...] byśmy oczekiwali miłosierdzia, gdy na nas sąd 
przyjdzie” (Mdr 12, 19.22). Jak napisał Benedykt XVI: „W chwili 
Sądu Ostatecznego doświadczamy i przyjmujemy, że Jego miłość 
przewyższa całe zło świata i zło w nas. Ból miłości staje się naszym 
zbawieniem i naszą radością”17.

Sąd dotyczy więc zbawienia, w które ufamy i które Jezus dla nas 
wyjednał przez swoją śmierć i zmartwychwstanie. Jego celem jest za-
tem otwarcie nas na ostateczne spotkanie z Nim. A ponieważ w tym 
kontekście nie można myśleć, że wyrządzone zło pozostałoby ukryte, 
musi ono zostać oczyszczone, aby umożliwić nam ostateczne przej-
ście do Bożej miłości. Rozumiemy zatem potrzebę modlitwy za tych, 
którzy zakończyli swoją ziemską wędrówkę, solidarności w modlitew-
nym wstawiennictwie, które znajduje swoją skuteczność w komunii 
świętych, we wspólnej więzi, która jednoczy nas w Chrystusie, pierwo-
rodnym wobec każdego stworzenia. Tak więc Odpust Jubileuszowy, 
na mocy modlitwy, jest przeznaczony w szczególny sposób dla tych, 
którzy odeszli przed nami, aby mogli otrzymać pełnię miłosierdzia.

23. Odpust istotnie pozwala nam odkryć, jak nieograniczone 
jest miłosierdzie Boga. To nie przypadek, że w starożytności termin 
„miłosierdzie” był używany zamiennie z terminem „odpust”, właśnie 
dlatego, że ma wyrażać pełnię Bożego przebaczenia, które nie zna 
granic.

17	 Benedykt XVI, Encyklika Spe salvi (30 listopada 2007), nr 47.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

35

Sakrament pokuty upewnia nas, że Bóg gładzi nasze grzechy. 
Słowa Psalmu powracają ze swoim ładunkiem pocieszenia: „On od-
puszcza wszystkie twoje winy, On leczy wszystkie twe niemoce. On 
życie twoje wybawia od zguby, On wieńczy Cię łaską i zmiłowaniem. 
[…] Miłosierny Pan i łagodny, nieskory do gniewu i bogaty w łaskę. 
[…] Nie postępuje z nami według naszych grzechów ani według win 
naszych nam nie odpłaca. Bo jak wysoko niebo wznosi się nad ziemią, 
tak trwała jest Jego łaska dla tych, co się Go boją. Jak jest odległy 
wschód od zachodu, tak daleko odsuwa od nas nasze występki” (Ps 
103, 3-4.8.10-12). Sakramentalne pojednanie jest nie tylko piękną 
sposobnością duchową, ale stanowi decydujący, istotny i niezbęd-
ny krok na drodze wiary każdego człowieka. Tam pozwalamy Panu 
zniszczyć nasze grzechy, uleczyć nasze serca, podnieść nas i objąć, 
abyśmy poznali Jego czułe i współczujące oblicze. Nie ma bowiem 
lepszego sposobu na poznanie Boga niż pozwolenie Mu, by nas po-
jednał ze sobą (por. 2 Kor 5, 20), rozkoszując się Jego przebaczeniem. 
Nie rezygnujmy zatem ze spowiedzi, ale odkryjmy na nowo piękno 
sakramentu uzdrowienia i radości, piękno przebaczenia grzechów!

Jednakże, jak wiemy z osobistego doświadczenia, grzech „pozo-
stawia ślad”, pociąga za sobą konsekwencje: nie tylko zewnętrzne, 
jeśli chodzi o następstwa popełnionego zła, ale także wewnętrzne, 
ponieważ „każdy grzech, nawet powszedni, powoduje ponadto nie-
uporządkowane przywiązanie do stworzeń, które wymaga oczyszcze-
nia, albo na ziemi, albo po śmierci, w stanie nazywanym czyśćcem”18. 
Tak więc w naszym słabym i skłonnym do zła człowieczeństwie trwa-
ją „pozostałe skutki grzechu”. Są one usuwane przez odpust, zawsze 
dzięki łasce Chrystusa, który, jak pisał św. Paweł VI, jest „naszym 
«odpustem»”19. Penitencjaria Apostolska wyda przepisy umożliwia-
jące uzyskanie i skuteczne praktykowanie jubileuszowego odpustu.

Takie doświadczenie, pełne przebaczenia, pozwala otworzyć serce 
i umysł na przebaczenie. Przebaczenie nie zmienia przeszłości, nie 
może zmienić tego, co już się wydarzyło; a mimo to przebaczenie 
może umożliwić przemianę przyszłości i życie w odmienny sposób, 
bez urazy, rozgoryczenia i zemsty. Przyszłość oświecona przebacze-
niem pozwala na odczytanie przeszłości innymi, bardziej pogodnymi 
oczami, choć wciąż wyżłobionymi łzami.

18	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 1472.
19	 Paweł VI, Bulla Apostolorum limina (23 maja 1974), nr II.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

36

Podczas ostatniego Nadzwyczajnego Jubileuszu ustanowiłem Mi-
sjonarzy Miłosierdzia, którzy nadal wypełniają ważną misję. Niech 
pełnią swoją posługę także podczas nadchodzącego Jubileuszu, 
przywracając nadzieję i przebaczając za każdym razem, gdy grzesz-
nik zwraca się do nich z otwartym sercem i skruszoną duszą. Niech 
nadal będą narzędziami pojednania i pomagają patrzeć w przyszłość 
z nadzieją serca, która pochodzi z miłosierdzia Ojca. Mam nadzie-
ję, że biskupi będą mogli skorzystać z ich cennej posługi, zwłaszcza 
wysyłając ich do miejsc, w których nadzieja jest poddawana ciężkiej 
próbie, takich jak więzienia, szpitale i miejsca, w których deptana jest 
godność osoby, w najtrudniejszych sytuacjach i w kontekstach naj-
większej degradacji, aby nikt nie był pozbawiony możliwości otrzy-
mania przebaczenia i pocieszenia Boga.

24. Nadzieja znajduje swoje najwznioślejsze świadectwo w Matce 
Bożej. W Niej widzimy, że nadzieja nie jest łatwowiernym optymi-
zmem, lecz darem łaski w realizmie życia. Jak każda mama, za każ-
dym razem, gdy patrzyła na swego Syna, myślała o Jego przyszłości 
i z pewnością w Jej sercu pozostały wyryte te słowa, które Symeon 
skierował do Niej w świątyni: „Oto Ten przeznaczony jest na upadek 
i na powstanie wielu w Izraelu, i na znak, któremu sprzeciwiać się 
będą. A Twoją duszę miecz przeniknie” (Łk 2, 34-35). A u stóp krzyża, 
gdy widziała, jak niewinny Jezus cierpi i umiera, chociaż odczuwała 
potworny ból, powtórzyła swoje „tak”, nie tracąc nadziei i ufności 
w Panu. W ten sposób współpracowała dla nas w wypełnianiu tego, 
co powiedział Jej Syn, zapowiadając, że będzie musiał „wiele cierpieć, 
że będzie odrzucony przez starszych, arcykapłanów i uczonych w Pi-
śmie; że będzie zabity, ale po trzech dniach zmartwychwstanie” (Mk 
8, 31). A w udręce tego bólu ofiarowanego z miłości stała się naszą 
Matką, Matką nadziei. To nie przypadek, że pobożność ludowa stale 
przyzywa Najświętszą Dziewicę jako Stella Maris [tj. Gwiazdę Morza], 
tytuł wyrażający pewną nadzieję, że w burzliwych wydarzeniach ży-
cia Matka Boża przychodzi nam na pomoc, wspiera nas i zaprasza do 
ufności i do zachowania nadziei.

W tym kontekście chciałbym przypomnieć, że Sanktuarium 
Matki Bożej z Gwadelupy, w mieście Meksyku, przygotowuje się do 
obchodów 500. rocznicy pierwszego objawienia Dziewicy w 2031 r. Za 
pośrednictwem młodego Juana Diego Matka Boża zaniosła rewolu-
cyjne przesłanie nadziei, które do dziś powtarza wszystkim pielgrzy-



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

37

mom i wiernym: „Czyż oto nie ma tu mnie, twojej Matki?”20. Podobne 
przesłanie jest odciśnięte w sercach wielu sanktuariów maryjnych 
na całym świecie, będących celem licznych pielgrzymów, którzy po-
wierzają Matce Bożej swoje troski, cierpienia i oczekiwania. Niech 
w tym Roku Jubileuszowym sanktuaria będą świętymi miejscami 
gościnności i uprzywilejowanymi przestrzeniami budzenia nadziei. 
Zachęcam pielgrzymów przybywających do Rzymu do zatrzymania 
się na modlitwie w sanktuariach maryjnych Wiecznego Miasta, aby 
oddać cześć Dziewicy Maryi i przyzywać Jej opieki. Jestem przekona-
ny, że wszyscy, zwłaszcza cierpiący i udręczeni, będą mogli doświad-
czyć bliskości najczulszej z mam, która nigdy nie opuszcza swoich 
dzieci, która dla świętego Ludu Bożego jest „znakiem niezachwianej 
nadziei i pociechy”21.

25. Podążając w kierunku Jubileuszu, powróćmy do Pisma Świę-
tego i usłyszmy te słowa skierowane do nas: „My, którzyśmy się 
uciekli do uchwycenia zaofiarowanej nadziei, trzymajmy się jej jak 
bezpiecznej i silnej dla duszy kotwicy, która przenika poza zasłonę, 
gdzie Jezus poprzednik wszedł za nas” (Hbr 6, 18-20). Jest to moc-
ne wezwanie, aby nigdy nie tracić nadziei, którą otrzymaliśmy, aby 
trzymać się jej, znajdując schronienie w Bogu.

Obraz kotwicy jest sugestywny, aby zrozumieć stabilność i bez-
pieczeństwo, jakie mamy pośród wzburzonych wód życia, jeśli po-
legamy na Panu Jezusie. Burze nigdy nie mogą zwyciężyć, ponieważ 
jesteśmy zakotwiczeni w nadziei łaski, która jest w stanie uczynić 
nas żyjącymi w Chrystusie, przezwyciężając grzech, lęk i śmierć. Ta 
nadzieja, znacznie większa niż satysfakcje każdego dnia i poprawa 
warunków życia, przenosi nas ponad próby i zachęca, byśmy szli, nie 
tracąc z oczu wielkości celu, do którego jesteśmy powołani – Nieba.

Zbliżający się Jubileusz będzie zatem Rokiem Świętym, charak-
teryzującym się nadzieją, która nie gaśnie, nadzieją w Bogu. Oby po-
mógł nam odkryć na nowo niezbędną ufność, zarówno w Kościele, 
jak i w społeczeństwie, w relacjach międzyludzkich, w stosunkach 
międzynarodowych, w promowaniu godności każdej osoby i w sza-
cunku dla stworzenia. Niech świadectwo wiary będzie w świecie 

20	 Nican Mopohua, 119.
21	 Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna Lumen gentium o Kościele (18 listo-

pada 1964), nr 68.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

38

zaczynem prawdziwej nadziei, głoszeniem nowych niebios i nowej 
ziemi (por. 2 P 3, 13), gdzie możemy mieszkać w sprawiedliwości 
i zgodzie między narodami, dążąc do wypełnienia obietnicy Pana.

Pozwólmy, by od teraz pociągnęła nas nadzieja i pozwólmy, by 
przez nas stała się zaraźliwa dla tych, którzy jej pragną. Niech nasze 
życie mówi im: „Ufaj Panu, bądź mężny, niech się twe serce umocni, 
ufaj Panu!” (Ps 27, 14). Niech moc nadziei wypełnia naszą teraźniej-
szość, w ufnym oczekiwaniu na powrót Pana Jezusa Chrystusa, któ-
remu niech będzie cześć i chwała teraz i na przyszłe wieki.

W Rzymie, u Świętego Jana na Lateranie,
9 maja 2024, 
w uroczystość Wniebowstąpienia 
Pana naszego, Jezusa Chrystusa, 
w dwunastym roku mego Pontyfikatu.

Franciszek

5
ORĘDZIE

na IV Światowy Dzień 
Dziadków i Osób Starszych

28 lipca 2024 r.

„W czasie starości nie opuszczaj mnie” (por. Ps 71, 9)

Drodzy bracia i siostry!
Bóg nigdy nie opuszcza swoich dzieci. Nawet wtedy, gdy wiek po-

stępuje, a siły słabną, gdy włosy siwieją, a rola społeczna maleje, gdy 
życie staje się mniej produktywne i może się wydawać bezużyteczne. 
Bóg nie patrzy na pozory (por. 1 Sm 16, 7) i nie waha się wybierać 
tych, którzy dla wielu zdają się nieistotni. Nie odrzuca żadnego ka-
mienia; wręcz przeciwnie, te „starsze” są bezpiecznym fundamen-
tem, na którym mogą spoczywać „nowsze” kamienie, by razem bu-
dować duchowy gmach (por. 1 P 2, 5).



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

39

Całe Pismo Święte jest opowieścią o wiernej miłości Pana, z której 
wyłania się pocieszająca pewność: Bóg nieustannie okazuje nam swo-
je miłosierdzie, zawsze, na każdym etapie życia i w każdym stanie, 
w jakim się znajdujemy, nawet w naszych niewiernościach. Psalmy są 
przepełnione zdumieniem ludzkiego serca wobec Boga, który trosz-
czy się o nas pomimo naszej małości (por. Ps 144, 3-4); zapewniają, 
że Bóg utkał każdego z nas w łonie matki (por. Ps 139, 13) i że nawet 
w krainie umarłych nie opuści naszego życia (por. Ps 16, 10). Dlatego 
możemy być pewni, że będzie blisko nas także w starości, tym bar-
dziej, że w Biblii starzenie się jest znakiem błogosławieństwa.

Jednak w Psalmach znajdujemy również tę serdeczną prośbę skie-
rowaną do Pana: „Nie odtrącaj mnie w czasie starości” (Ps 71, 9). Jest 
to wyrażenie mocne, bardzo surowe. Przywodzi na myśl skrajne cier-
pienie Jezusa, który wołał na krzyżu: „Boże mój, Boże mój, czemuś 
mnie opuścił?” (Mt 27, 46).

W Biblii znajdujemy zatem pewność Bożej bliskości w każdym 
okresie życia, a jednocześnie lęk przed opuszczeniem, szczególnie 
w starości i w chwilach cierpienia. Nie jest to sprzeczność. Rozglą-
dając się wokół, nie trudno sprawdzić, jak takie wyrażenia odzwier-
ciedlają rzeczywistość, więcej niż ewidentną. Zbyt często samotność 
jest gorzkim towarzyszem życia dla nas, osób starszych i dziadków. 
Wiele razy, jako biskup Buenos Aires odwiedzałem domy starców 
i zdawałem sobie sprawę, jak rzadko ludzie ci byli odwiedzani: nie-
którzy nie widzieli swoich bliskich od wielu miesięcy.

Jest wiele przyczyn tej samotności: w wielu krajach, zwłaszcza tych 
najuboższych, osoby starsze są samotne, ponieważ ich dzieci zostały 
zmuszone do emigracji. Myślę też o wielu sytuacjach konfliktowych: 
jakże wiele osób starszych jest samotnych, ponieważ mężczyźni, za-
równo młodzi, jak i starzy, są wzywani do walki, a kobiety, zwłaszcza 
matki z małymi dziećmi, opuszczają kraj, aby zapewnić bezpieczeń-
stwo swoim dzieciom. W miastach i wioskach zniszczonych przez 
wojnę wiele osób starszych pozostaje samotnych, będąc jedynymi 
oznakami życia na obszarach, gdzie zdają się panować porzucenie 
i śmierć. Ponadto w innych częściach świata istnieje fałszywe przeko-
nanie, głęboko zakorzenione w niektórych kulturach lokalnych, rodzą-
ce wrogość wobec osób starszych, podejrzewanych o uciekanie się do 
czarów w celu odebrania energii życiowej młodym. Tak więc w przy-
padku przedwczesnej śmierci, choroby lub nieszczęścia, jakie spotyka-
ją osobę młodą, winą obarcza się osobę starszą. Ta mentalność musi 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

40

być zwalczana i wykorzeniana. Jest to jedno z tych bezpodstawnych 
uprzedzeń, od których uwolniła nas wiara chrześcijańska, a które pod-
sycają uporczywy konflikt pokoleniowy między młodymi a starszymi.

Jeśli się dobrze nad tym zastanowić, to oskarżenie starszych 
o „kradzież młodym przyszłości” jest dziś obecne wszędzie. Wystę-
puje również w innych formach w bardziej rozwiniętych i nowocze-
snych społeczeństwach. Na przykład istnieje obecnie powszechne 
przekonanie, że osoby starsze obciążają młodych kosztami opieki, 
jakiej potrzebują, i w ten sposób ujmują zasoby dla rozwoju kraju, 
a tym samym młodym. Jest to wypaczone postrzeganie rzeczywisto-
ści. To tak, jakby przetrwanie osób starszych zagrażało przetrwaniu 
młodych. Jakby w celu faworyzowania młodych, konieczne byłoby za-
niedbanie starszych albo nawet ich eliminacja. Konflikt między poko-
leniami jest oszustwem i zatrutym owocem kultury starcia. Przeciw-
stawianie młodych starym jest niedopuszczalną manipulacją: „chodzi 
o jedność okresów życia – to znaczy o rzeczywisty punkt odniesienia 
dla zrozumienia i docenienia życia ludzkiego w jego całości”1.

Przytoczony powyżej Psalm – w którym błagamy, by nie być 
opuszczonymi na starość – mówi o spisku, jaki zaciska się wokół 
życia osób starszych. Słowa te wydają się przesadne, ale zrozumie-
my je, jeśli weźmiemy pod uwagę, że samotność i odrzucenie osób 
starszych nie są ani przypadkowe, ani nieuniknione, ale są raczej 
wynikiem wyborów – politycznych, ekonomicznych, społecznych 
i osobistych – które nie uznają nieskończonej godności każdej osoby, 
„niezależnie od jakichkolwiek okoliczności i jakiegokolwiek stanu lub 
sytuacji, w jakich się znajduje”2. Dzieje się tak, gdy zatraca się wartość 
każdego, a osoby stają się tylko kosztem, w niektórych przypadkach 
zbyt wysokim, aby go zapłacić. Co gorsza, często same osoby starsze 
podporządkowują się tej mentalności i postrzegają siebie jako ciężar, 
pragnąc odsunąć się na bok.

Z drugiej strony, jest dziś wiele kobiet i mężczyzn, którzy szukają 
swego osobistego spełnienia w egzystencji jak najbardziej autono-
micznej i oderwanej od innych. Przynależność do tej samej wspól-
noty przeżywa kryzys, a wzmacniają się indywidualizmy. Jednym 
z najbardziej oczywistych znaków naszych czasów wydaje się przej-
ście od „my” do „ja”. Jedną z ofiar tej kultury indywidualistycznej jest 

1	 Franciszek, Katecheza, 23 lutego 2022.
2	 Dykasteria Nauki Wiary, Deklaracja Dignitas infinita (2 kwietnia 2024), nr 1.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

41

rodzina, będąca pierwszym i najbardziej radykalnym sprzeciwem wo-
bec idei, że możemy ocalić siebie o własnych siłach. Kiedy się jednak 
starzejemy, wraz ze opadaniem sił, ułuda indywidualizmu, iluzja, 
że nie potrzebujemy nikogo i jesteśmy w stanie żyć bez więzi, jawi 
się w całej swej prawdzie. Tymczasem okazuje się, że potrzebujemy 
wszystkiego, ale teraz jesteśmy sami, bez pomocy, bez kogoś, na kim 
można polegać. Jest to smutne odkrycie, którego wielu dokonuje do-
piero wtedy, gdy jest już za późno.

W kontekście, w którym jesteśmy pogrążeni, nieustanie powracają 
samotność i odrzucenie. Mają one różnorodne korzenie: w niektórych 
przypadkach są wynikiem zaprogramowanego wykluczenia, pewne-
go rodzaju smutnego „spisku społecznego”. W innych przypadkach są 
niestety ich własną decyzją. Jeszcze innym razem cierpi się, udając, że 
jest to autonomiczny wybór. Coraz bardziej „utraciliśmy smak brater-
stwa”3 i trudno nam nawet wyobrazić sobie coś odmiennego.

U wielu osób starszych możemy dostrzec poczucie rezygnacji, 
o którym mówi Księga Rut, opowiadając o staruszce Noemi, która 
po śmierci męża i dzieci, zachęca swoje dwie synowe, Orpę i Rut, 
do powrotu do kraju pochodzenia i do domu (por. Rt 1, 8). Noemi – 
podobnie jak wiele osób starszych w dzisiejszych czasach – obawia 
się samotności, ale nie wyobraża sobie niczego innego. Jako wdowa 
zdaje sobie sprawę, że jest niewiele warta w oczach społeczeństwa, 
i jest przekonana, że jest ciężarem dla tych dwóch młodych kobiet, 
które w przeciwieństwie do niej mają przed sobą całe życie. Dlatego 
uważa, że lepiej jest ustąpić, i sama zachęca swoje młode synowe, by ją 
opuściły i budowały swoją przyszłość gdzie indziej (por. Rt 1, 11-13). 
Jej słowa są koncentratem konwencji społecznych i religijnych, które 
zdają się niezmienne i które wyznaczają jej przeznaczenie.

Opowieść biblijna ukazuje nam tutaj dwie różne opcje wobec za-
chęty Noemi, a tym samym w obliczu starości. Jedna z dwóch syno-
wych, Orpa, która również kocha Noemi, z czułym gestem całuje ją, 
ale akceptuje to, co również wydaje się jej jedynym możliwym rozwią-
zaniem, i idzie swoją drogą. Rut natomiast nie odłącza się od Noemi 
i kieruje do niej zaskakujące słowa: „Nie nalegaj na mnie, abym cię 
opuściła” (Rt 1, 16). Nie boi się rzucić wyzwania zwyczajom i opiniom 
ogółu, czuje, że ta staruszka jej potrzebuje i z odwagą pozostaje u jej 
boku w tym, co będzie początkiem nowej podróży dla nich obu. Nas 

3	 Franciszek, Encyklika Fratelli tutti (3 października 2020), nr 33.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

42

wszystkich – nawykłych do idei, że samotność jest nieuniknionym 
przeznaczeniem – Rut uczy, że na wezwanie: „Nie opuszczaj mnie!”, 
można odpowiedzieć: „Nie opuszczę cię!”. Nie waha się obalić tego, co 
wydaje się niezmienną rzeczywistością: jedyną możliwością nie może 
być życie w pojedynkę! To nie przypadek, że Rut – ta, która pozosta-
je blisko starszej Noemi – jest przodkiem Mesjasza (por. Mt 1, 5), 
Jezusa, Emmanuela, Tego, który jest „Bogiem z nami”, Tego, który 
przynosi bliskość i serdeczność Boga wszystkim ludziom, w każdym 
stanie, w każdym wieku.

Wolność i męstwo Rut zachęcają nas do pójścia nową drogą: podą-
żajmy jej śladami, wyruszmy z tą młodą cudzoziemką i staruszką No-
emi, nie bójmy się zmienić naszych nawyków i wyobraźmy sobie inną 
przyszłość dla naszych starszych. Nasza wdzięczność należy się tym 
wszystkim osobom, które pomimo wielu wyrzeczeń poszły za przy-
kładem Rut i opiekują się osobą starszą lub po prostu okazują swoją 
bliskość na co dzień krewnym lub znajomym, którzy nie mają już ni-
kogo. Rut wybrała bliskość z Noemi i została pobłogosławiona: szczę-
śliwym małżeństwem, potomstwem, ziemią. Jest to prawdą zawsze 
i dla wszystkich: będąc blisko osób starszych, uznając niezastąpioną 
rolę, jaką odgrywają w rodzinie, w społeczeństwie i w Kościele, my 
również otrzymamy wiele darów, wiele łask, wiele błogosławieństw!

W tym IV Światowym Dniu im poświęconym nie omieszkajmy 
okazać czułości dziadkom i starszym z naszych rodzin, odwiedźmy 
tych, którzy są zniechęceni i nie mają już nadziei, że inna przy-
szłość byłaby możliwa. Przeciwstawmy postawie egoistycznej, pro-
wadzącej do zniechęcenia i samotności, otwarte serce i radosną 
twarz tych, którzy mają odwagę powiedzieć: „Nie opuszczę cię!”, 
i obrać inną drogę.

Niech do was wszystkich, drodzy dziadkowie i osoby starsze, i do 
tych, którzy są blisko was, dotrze moje błogosławieństwo, któremu 
towarzyszą moje modlitwy. Wy również, proszę, nie zapomnijcie 
modlić się za mnie.

W Rzymie, u Świętego Jana na Lateranie, 
25 kwietnia 2024, 
w dwunastym roku mego Pontyfikatu.

Franciszek



43

II
DYKASTERIE

DYKASTERIA ds. KULTURY i EDUKACJI

1
LIST

z okazji Światowych Dni Dzieci
World Children’s Day 2024 

Drodzy Bracia w biskupstwie,
8 grudnia 2023 r., podczas uroczystości Niepokalanego Poczęcia 
Najświętszej Maryi Panny, Ojciec Święty zaskoczył nas informa-
cją o planowanych obchodach pierwszych Światowych Dni Dzieci. 
Wydarzenie odbędzie się 25 i 26 maja 2024 r. w Rzymie. Niespo-
dzianki zawsze niosą ze sobą mnóstwo energii i pobudzają niewy-
rażoną wyobraźnię. Nieustannie zadziwia nas i wzrusza zachwyt, 
jaki towarzyszy dzieciom w ich codziennym życiu, ale jednocześ-
nie dogłębnie rani cierpienie najmłodszych, którzy w różnych 
częściach świata padają ofiarą bezsensownej przemocy wojennej, 
doświadczają głodu i pragnienia, cierpią z powodu długotrwałych 
skutków pandemii, odczuwają ból niezrozumienia i brak nadziei 
na przyszłość.

Wciąż żywe jest wspomnienie radości z 6 listopada ubiegłego 
roku, kiedy to w Auli Pawła VI papież Franciszek spotkał się z ty-
siącami chłopców i dziewcząt w wieku od sześciu do dwunastu lat. 
Większość z nich pochodziła z Włoch, ale przyjechały też grupy 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

44

dzieci reprezentujące niemal wszystkie zakątki świata. Było to 
niczym patrzenie na źródło, którego żywy strumień orzeźwia na-
dzieją ziemię i Kościół. Z tego powodu Ojciec Święty pragnie, by 
spotkania dzieci z Papieżem stały się cyklicznym, organizowanym 
w regularnych odstępach czasu, wydarzeniem obejmującym całą 
wspólnotę Kościoła.

Jego Świątobliwość zlecił Dykasterii ds. Kultury i Edukacji zor-
ganizowanie pierwszych Światowych Dni Dzieci, powierzając jed-
nocześnie Ojcu Enzo Fortunato zadanie koordynowania tego przed-
sięwzięcia, korzystając przy tym z wszelkiej współpracy i pomocy, 
jakie uzna za niezbędne. Biorąc pod uwagę, że jest to nowe wyda-
rzenie, które dodatkowo zostanie zorganizowane w bardzo krótkim 
czasie, jego pierwsze obchody będą czymś przypominającym raczej 
próbę generalną koncertu niż sam koncert, bardziej ziarno aniżeli 
drzewo. Światowe Dni Dzieci będą się odbywały na dwóch pozio-
mach: powszechnym, z siedzibą w Rzymie, gdzie, miejmy nadzieję, 
zgromadzą się również delegacje krajowe, oraz diecezjalnym, gdzie 
ich organizacja pozostanie w twórczych rękach poszczególnych 
Kościołów lokalnych.

Dlaczego Papież chce się spotykać z dziećmi? Aby głosić im ra-
dość Ewangelii. Chłopcy i dziewczęta mają prawo spotkać Chrys-
tusa! Chrystusa w Jego pełni. Chrystusa, który uzdrawia dziew-
czynkę, mówiąc jej rodzicom, aby ją nakarmili (Mk 5, 21-43); 
wskrzesza z martwych małego chłopca i przywraca go matce 
(Łk 7, 11-17). Chrystusa, który stawia dziecko w centrum, dając je 
dorosłym za przykład, jak wejść do Królestwa Bożego (Mk 9, 33-37). 
Ale także Chrystusa, który mówi do dzieci: „Wstańcie i idźcie” 
(Mk 2, 9-12), „Przyjdźcie do Mnie wszyscy, którzy utrudzeni i ob-
ciążeni jesteście” (Mt 11, 28), „Odpuszczają ci się twoje grzechy” 
(Mt 9, 2), „Ja jestem drogą, prawdą i życiem” (J 14, 6). Chrystusa, 
który mówi, nawet dzieciom, o potrzebie przechodzenia przez cia-
sną bramę i niesienia za Nim swojego krzyża każdego dnia (por. Mt 
7, 13-14; Łk 9, 23).

Papież pragnie spotykać się z dziećmi, aby słuchać Ewange-
lii, która brzmi w ich młodym okresie życia. Jedną z niezwykłych 
cech dzieci jest ich poruszająca świeżość. Już same ich narodziny 
są ważnym wydarzeniem: pojawia się nowe życie, nowy człowiek, 
nowa obecność, której intensywność odmienia tożsamość otacza-



Stolica Apostolska – Dykasterie

45

jących ją ludzi. Po narodzinach dziecka mężczyzna i kobieta stają 
się odpowiednio „tatą” i „mamą”, „dziadkiem” i „babcią”, „bratem” 
i „siostrą”. Dzieci są najpiękniejszym i najbardziej autentycznym 
komentarzem – napisanym ciałem, krwią i duchem – do fragmentu 
Apokalipsy, w którym Chrystus mówi o sobie: „Oto czynię wszystko 
nowe” (Ap 21, 5). Oczywiście, to pełne majestatu Słowo Boże, wygła-
sza powyższe słowa. Jednakże to niezwykłe misterium „ciałem się 
stało” pod postacią nowego życia, Dzieciątka urodzonego w Betlejem 
i wychowanego w Nazarecie.

Właśnie z tego powodu Ojciec Święty zdecydował, że pierwsze 
Światowe Dni Dzieci odbędą się pod hasłem słów Chrystusa: „Oto 
czynię wszystko nowe” (Ap 21, 5). Są one zaproszeniem do tego, by-
śmy byli jak dzieci, byśmy potrafili przyjmować to, co nowe Duch 
Chrystusa rozbudza w każdym mężczyźnie i każdej kobiecie, w hi-
storii i Kościele.

Zachęcamy tym samym, by w obchodach Światowych Dni Dzieci, 
zarówno na poziomie powszechnym, jak i diecezjalnym, uczestniczy-
ło jak najwięcej chłopców i dziewcząt. Kto tylko ma ku temu warunki 
i komu pozwala zdrowie, nie powinien rezygnować z bogactwa, jakie 
możemy czerpać od najuboższych i najsłabszych dzieci!

Watykan, 6 lutego 2024 r.

José Tolentino Kardynał de Mendonça
Prefekt



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

46

DYKASTERIA NAUKI WIARY

2
DEKLARACJA

Dignitas infinita
o godności człowieka

Prezentacja

Na „Kongresie” 15 marca 2019 r. ówczesna Kongregacja Nauki 
Wiary postanowiła rozpocząć „opracowanie tekstu podkreślające-
go niezbędność koncepcji godności osoby ludzkiej w ramach an-
tropologii chrześcijańskiej oraz ilustrującego jej zakres i korzystne 
implikacje na poziomie społecznym, politycznym i gospodarczym, 
biorąc pod uwagę najnowszy rozwój tematu w sferze akademic-
kiej i jego ambiwalentne rozumienie w dzisiejszym kontekście”. 
Wstępny projekt w tym zakresie, opracowany z pomocą ekspertów 
w 2019 r., został uznany za niezadowalający przez Zgromadzenie 
zastrzeżone konsultorów Kongregacji, odbyte 8 października tego 
samego roku. 

Kolejny projekt tekstu został przygotowany od podstaw przez 
sekcję doktrynalną w oparciu o wkład różnych ekspertów. Projekt 
został przedstawiony i omówiony przez Zgromadzenie zastrzeżo-
ne, odbyte 4 października 2021 r. W styczniu 2022 r. nowy projekt 
został przedstawiony na Sesji Plenarnej Kongregacji, podczas której 
członkowie skrócili i uprościli ten tekst.

6 lutego 2023 r. nowy, poprawiony tekst został poddany ocenie 
Zgromadzenia zastrzeżonego, które zaproponowało dalsze zmia-
ny. Nowa wersja została przedłożona do oceny na Sesji Zwyczajnej 
Dykasterii (Feria IV) 3 maja 2023 r. Członkowie wydali zgodę, aby 
dokument został opublikowany z pewnymi modyfikacjami. Ojciec 
Święty Franciszek zatwierdził uchwały (deliberata) tej Feria IV pod-
czas audiencji udzielonej mi 13 listopada 2023 r. Przy tej okazji po-
prosił mnie również o podkreślenie w tekście kwestii ściśle zwią-



Stolica Apostolska – Dykasterie

47

zanych z tematem godności, takich, jak: dramat ubóstwa, sytuacja 
migrantów, przemoc wobec kobiet, handel ludźmi, wojna i inne. 
Aby jak najlepiej odpowiedzieć na to wezwanie Ojca Świętego, sek-
cja doktrynalna Dykasterii poświęciła jeden „Kongres” pogłębionej 
analizie encykliki Fratelli tutti, która prezentuje oryginalną analizę 
i dogłębne studium kwestii godności ludzkiej „niezależnie od wszel-
kich okoliczności”.

W liście z 2 lutego 2024 roku, w związku z Feria IV z 28 lutego, 
nowy projekt tekstu, znacznie zmodyfikowany, został przesłany 
członkom Dykasterii z następującym wyjaśnieniem: „ten kolejny 
projekt stał się konieczny, aby spełnić konkretną prośbę Ojca Święte-
go. Wyraźnie wezwał on do skupienia większej uwagi na aktualnych 
poważnych naruszeniach godności ludzkiej w naszych czasach, w od-
niesieniu do encykliki Fratelli tutti. Stąd sekcja doktrynalna zreduko-
wała początkową część [...] i opracowała bardziej szczegółowo to, na 
co wskazał Ojciec Święty”. 28 lutego 2024 r., podczas Sesji Zwyczajnej 
Dykasterii, ostatecznie zatwierdzono tekst obecnej Deklaracji. Pod-
czas audiencji udzielonej mi oraz sekretarzowi sekcji doktrynalnej, 
ks. prał. Armando Matteo, 25 marca 2024 r., Ojciec Święty zatwier-
dził niniejszą Deklarację i polecił ją opublikować.

Opracowanie tekstu w okresie pięciu lat pozwala nam zrozumieć, 
że mamy do czynienia z dokumentem, który ze względu na powa-
gę i centralne znaczenie kwestii godności w myśli chrześcijańskiej 
wymagał znaczącego procesu dojrzewania, aby dojść do ostatecznej 
wersji tekstu, którą publikujemy dzisiaj.

W pierwszych trzech częściach Deklaracja przypomina podsta-
wowe zasady i założenia teoretyczne, aby przedstawić ważne wy-
jaśnienia, które mogą pomóc uniknąć częstych nieporozumień, 
pojawiających się w użyciu terminu „godność”. W czwartej części 
Deklaracja przedstawia kilka aktualnych sytuacji problematycz-
nych, w których ogromna i niezbywalna godność należna każdemu 
człowiekowi nie jest odpowiednio uznawana. Potępienie takich po-
ważnych i aktualnych naruszeń godności ludzkiej jest czynem ko-
niecznym, ponieważ Kościół jest głęboko przekonany, że nie można 
oddzielić wiary od obrony godności ludzkiej, ewangelizacji od pro-
mowania godnego życia, a duchowości od zaangażowania na rzecz 
godności wszystkim ludzi.

Ta godność wszystkich ludzi może być w rzeczywistości rozu-
miana jako „nieskończona” (dignitas infinita), jak stwierdził św. Jan 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

48

Paweł II podczas spotkania z osobami cierpiącymi z powodu pew-
nych ograniczeń lub niepełnosprawności1, aby pokazać, w jaki sposób 
godność wszystkich ludzi jest niezależna od wszelkiego zewnętrzne-
go wyglądu lub cech konkretnego życia osób.

Papież Franciszek w swojej encyklice Fratelli tutti chciał podkreś-
lić ze szczególnym naciskiem, że godność ta istnieje „niezależnie 
od wszystkich okoliczności”, zachęcając wszystkich do jej obrony 
w każdym kontekście kulturowym, w każdym momencie istnienia 
osoby, bez względu na jakiekolwiek braki fizyczne, psychologiczne, 
społeczne czy też moralne. W tym względzie Deklaracja stara się 
ukazać, że mamy do czynienia z uniwersalną prawdą, którą wszyscy 
musimy uznać za podstawowy warunek, aby nasze społeczeństwa 
były prawdziwie sprawiedliwe, pokojowe, zdrowe i ostatecznie au-
tentycznie ludzkie.

Lista tematów wybranych przez Deklarację z pewnością nie jest 
wyczerpująca. Obejmuje jednak dokładnie te tematy, które pozwa-
lają wyrazić różne aspekty ludzkiej godności, które mogą być dziś 
przyćmione w świadomości wielu ludzi. Niektóre z nich są łatwo ak-
ceptowalne dla różnych sektorów naszych społeczeństw, inne mniej. 
Wszystkie jednak wydają się nam potrzebne, ponieważ razem wzięte 
pomagają dostrzec harmonię i bogactwo myśli na temat godności, 
które wypływają z Ewangelii. 

Niniejsza Deklaracja nie pretenduje do wyczerpania tak bogatego 
i istotnego tematu, ale ma na celu dostarczenie pewnych elementów 
refleksji, które pomogą uwzględnić go w złożonym momencie histo-
rycznym, w którym żyjemy, abyśmy pośród tak wielu zmartwień 
i niepokojów nie zagubili drogi i nie narazili się na bardziej bolesne 
i głębokie cierpienia.

Víctor Manuel Kard. Fernández
Prefekt

1	 Św. Jan Paweł II, Anioł Pański z niepełnosprawnymi w kościele katedralnym w Osna-
brück (16 listopada 1980), w: Insegnamenti, III/2: 1980, s. 1232.



Stolica Apostolska – Dykasterie

49

Spis treści

Wprowadzenie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 50
Wyjaśnienie podstawowe  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 53

1.	 Postępująca świadomość centralnego znaczenia godności ludzkiej  	 55
Perspektywy biblijne  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 56
Rozwój myśli chrześcijańskiej  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 58
Czasy współczesne  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 59

2.	 Kościół głosi, promuje i gwarantuje godność człowieka  . . . . . . . .        	 60
Nieusuwalny obraz Boga  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 60
Chrystus wywyższa godność człowieka  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 61
Powołanie do pełni godności  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 61
Zaangażowanie na rzecz własnej wolności  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 62

3.	 Godność, podstawa praw i obowiązków człowieka  . . . . . . . . . . . . .             	 63
Bezwarunkowy szacunek dla ludzkiej godności  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 64
Obiektywny punkt odniesienia dla ludzkiej wolności  . . . . . . . . . . . .            	 64
Relacyjna struktura osoby ludzkiej  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 65
Wyzwolenie człowieka z uwarunkowań moralnych i społecznych  . .  	 66

4.	 Niektóre poważne naruszenia godności ludzkiej  . . . . . . . . . . . . . .              	 69
Dramat ubóstwa  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 70
Wojna  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 71
Trud migrantów  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 73
Handel ludźmi  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 74
Nadużycia seksualne  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 75
Przemoc wobec kobiet  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 75
Aborcja  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 77
Macierzyństwo zastępcze  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 78
Eutanazja i samobójstwo wspomagane  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 80
Odrzucenie osób o różnej sprawności  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 81
Teoria gender  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 82
Zmiana płci  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 84
Przemoc cyfrowa  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 85

Zakończenie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 86



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

50

Wprowadzenie

1. (Dignitas infinita) Nieskończona godność, niezbywalnie związa-
na z istotą samego bytu, przysługuje każdej osobie ludzkiej, niezależ-
nie od jakichkolwiek okoliczności i jakiegokolwiek stanu lub sytua-
cji, w jakich się znajduje. Zasada ta, w pełni rozpoznawalna również 
przez sam rozum, stanowi podstawę prymatu osoby ludzkiej i ochro-
ny jej praw. Kościół, w świetle Objawienia, bezwzględnie podkreśla 
i potwierdza tę ontologiczną godność osoby ludzkiej, stworzonej na 
obraz i podobieństwo Boga i odkupionej w Jezusie Chrystusie. Z tej 
prawdy czerpie powody swojego zaangażowania na rzecz słabszych 
i posiadających mniejszą władzę, zawsze kładąc nacisk na „na pry-
mat osoby ludzkiej i obronę jej godności, niezależnie od wszelkich 
okoliczności”2.

2. Ta ontologiczna godność oraz wyjątkowa i wybitna wartość 
każdej kobiety i każdego mężczyzny, którzy istnieją na tym świecie, 
została autorytatywnie odzwierciedlona w Powszechnej Deklaracji 
Praw Człowieka (10 grudnia 1948) przez Zgromadzenie Ogólne Na-
rodów Zjednoczonych3. Upamiętniając 75. rocznicę powstania tego 
dokumentu, Kościół dostrzega okazję, by ponownie ogłosić swoje 
przekonanie, że każdy człowiek, stworzony przez Boga i odkupio-
ny przez Chrystusa, musi być uznawany i traktowany z szacunkiem 
i miłością, właśnie ze względu na swoją niezbywalną godność. Wspo-
mniana rocznica stanowi również dla Kościoła okazję do wyjaśnienia 
pewnych nieporozumień, które często pojawiają się w odniesieniu do 
godności ludzkiej, oraz do zajęcia się określonymi poważnymi i pil-
nymi konkretnymi kwestiami, które są z nią związane.

3. Od samego początku swojej misji, kierując się Ewangelią, Kościół 
starał się potwierdzać wolność i promować prawa wszystkich ludzi4. 

2	 Franciszek, Adhortacja apostolska Laudate Deum (4 października 2023), nr 39.
3	 W 1948 r. Organizacja Narodów Zjednoczonych przyjęła Powszechną Deklarację 

Praw Człowieka, składającą się z 30 artykułów. Słowo „godność” pojawia się tam 
pięć razy, w strategicznych miejscach: w pierwszych słowach preambuły i w pierw-
szym zdaniu artykułu 1. Ta godność jest określona jako „przyrodzona dla wszyst-
kich członków wspólnoty ludzkiej” (preambuła) oraz „Wszyscy ludzie rodzą się 
wolni i równi pod względem swej godności i swych praw” (artykuł 1).

4	 Patrząc tylko na epokę nowożytną, można zauważyć, jak Kościół stopniowo pod-
kreślał znaczenie godności ludzkiej. Temat ten został rozwinięty w szczególności 



Stolica Apostolska – Dykasterie

51

W ostatnich czasach, dzięki głosowi papieży, pragnął wyraźniej sfor-
mułować to zobowiązanie przez odnowione wezwanie do uznania 
fundamentalnej godności należnej osobie ludzkiej. Paweł VI powie-
dział: „żadna antropologia nie może się równać z antropologią Ko-
ścioła dotyczącą osoby ludzkiej, również w ujęciu indywidualnym, 
w odniesieniu do jej wyjątkowości, godności, nietykalności i bogac-
twa jej podstawowych praw, jej sakralności, jej zdolności do wycho-
wania, jej dążenia do pełnego rozwoju, jej nieśmiertelności”5.

4. Jan Paweł II w 1979 r., podczas III Zgromadzenia Episkopatu 
Ameryki Łacińskiej w Puebla, stwierdził: „Godność ludzka stanowi 
wartość ewangeliczną, którą nie można pogardzać bez poważnej 
obrazy Stworzyciela. Godność ta jest deptana na poziomie indywi-
dualnym, kiedy nie przywiązuje się należytej wagi do takich war-
tości, jak wolność, prawo do wyznawania religii, nienaruszalność 
fizyczna i psychiczna, prawo do podstawowych dóbr, do życia. Jest 
ona deptana na poziomie społecznym i politycznym, kiedy człowiek 
nie może korzystać z przysługującego mu prawa do uczestnictwa 
[w życiu społecznym i politycznym] albo stosuje się wobec niego 
niesprawiedliwy i nieuzasadniony przymus bądź też tortury fizycz-
ne czy psychiczne itp. […] Jeśli Kościół angażuje się w obronę lub 
promowanie godności człowieka, to czyni to zgodnie ze swą misją, 
która – choć ma charakter religijny, a nie społeczny czy polityczny – 
to jednak nie może nie uwzględniać człowieka w jego integralnej 
postaci”6.

5. W 2010 r wobec Papieskiej Akademii Życia Benedykt XVI 
stwierdził, że godność osoby jest „podstawową zasadą, której wiara 
w Jezusa Chrystusa Zmartwychwstałego zawsze broniła, zwłaszcza 
wtedy, kiedy jest ona naruszana w odniesieniu do ludzi prostych 

w encyklice papieża Leona XIII Rerum novarum (15 maja 1891), encyklice papieża 
Piusa XI Quadragesimo anno (15 maja 1931) i przemówieniu papieża Piusa XII do 
uczestniczek Kongresu Włoskiej Katolickiej Unii Położnych (1951). Sobór Waty-
kański II następnie szczególnie pogłębił tę kwestię, poświęcając jej cały dokument 
w Deklaracji Dignitatis humanae (7 grudnia 1965), a także omawiając wolność czło-
wieka w Konstytucji duszpasterskiej Gaudium et spes (7 grudnia 1965).

5	 Św. Paweł VI, Audiencja generalna (4 września 1968), w: Insegnamenti, VI: 1968, 
s. 886.

6	 Św. Jan Paweł II, Przemówienie na III Zgromadzeniu Plenarnym Episkopatu Ameryki 
Łacińskiej (28 stycznia 1979), nr nr III.1–2, w: Insegnamenti, II/1: 1979, s. 202–203.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

52

i najbardziej bezbronnych”7. Przy innej okazji, zwracając się do eko-
nomistów, powiedział, że „ekonomia i finanse nie istnieją dla samych 
siebie, są one jedynie narzędziem, środkiem. Ich jednym celem jest 
osoba ludzka i jej pełna realizacja w godności. Jest to jedyny kapitał, 
który trzeba zachować”8.

6. Od samego początku swojego pontyfikatu papież Franciszek 
zapraszał Kościół, aby „wyznawać Ojca kochającego nieskończenie 
każdą ludzką istotę” i aby „odkryć, że «obdarza ją nieskończoną 
godnością»”9, podkreślając z mocą, że ta ogromna godność stanowi 
pierwotny punkt odniesienia, który należy wiernie uznać i przyjąć 
z wdzięcznością. To właśnie na tym uznaniu i akceptacji możliwe 
jest oparcie nowego współistnienia między ludźmi, które określi ich 
współżycie w horyzoncie autentycznego braterstwa: tylko „uznając 
godność każdej osoby ludzkiej, [będziemy] w stanie na nowo oży-
wić wśród wszystkich światowe pragnienie braterstwa”10. Według 
papieża Franciszka „tym źródłem ludzkiej godności i braterstwa jest 
Ewangelia Jezusa Chrystusa”11, ale jest to również przekonanie, do 
którego ludzki rozum może dojść przez refleksję i dialog, biorąc pod 
uwagę, że „jeżeli w każdej sytuacji należy szanować godność innych, 
to dzieje się tak nie dlatego, że wymyślamy czy zakładamy tę god-
ność, ale dlatego, że istotnie tkwi w nich wartość nadrzędna wzglę-
dem rzeczy materialnych i okoliczności, która wymaga, by byli trak-
towani w inny sposób. To, że każdy człowiek posiada niezbywalną 
godność, jest prawdą, która odpowiada ludzkiej naturze, niezależnie 
od wszelkich przemian kulturowych”12. Papież Franciszek konklu-
duje, że w rzeczywistości „istota ludzka posiada tę samą nienaru-
szalną godność w każdej epoce historycznej i nikt nie może czuć się 
upoważniony przez okoliczności do zaprzeczenia temu przekonaniu 

  7	 Benedykt XVI, Przemówienie do członków Zgromadzenia Plenarnego Papieskiej Aka-
demii Życia (13 lutego 2010), w: Insegnamenti, VI/1: 2011, s. 218.

  8	 Tenże, Przemówienie do członków spotkania Banku Rozwoju Rady Europy (12 czerwca 
2010), w: Insegnamenti, VI/1: 2011, s. 912–913.

  9	 Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium (24 listopada 2013), nr 178, 
cyt. wew.: św. Jan Paweł II, Anioł Pański z niepełnosprawnymi w kościele katedralnym 
w Osnabrück, art. cyt.

10	 Tenże, Encyklika Fratelli tutti (3 października 2020), nr 8.
11	 Tamże, nr 277.
12	 Tamże, nr 213.



Stolica Apostolska – Dykasterie

53

lub do niepostępowania zgodnie z nim”13. Mając to na uwadze, jego 
encyklika Fratelli tutti stanowi swego już rodzaju Magna Charta (Wiel-
ką Kartę) dzisiejszych zadań mających na celu ochronę i promowanie 
godności ludzkiej.

Wyjaśnienie podstawowe
7. Chociaż istnieje obecnie dość powszechna zgoda co do zna-

czenia, a także normatywnego zakresu godności oraz wyjątkowej 
i transcendentnej wartości każdej istoty ludzkiej14, wyrażenie „god-
ność osoby ludzkiej” jest często narażone na przyjmowanie wielu 
znaczeń, a tym samym na możliwe nieporozumienia15 i „sprzeczno-
ści, które skłaniają nas do zastanowienia się, czy naprawdę równa 
godność wszystkich istot ludzkich […] jest uznawana, szanowana, 
chroniona i promowana w każdych okolicznościach”16. Wszystko to 
prowadzi nas do uznania możliwości poczwórnego rozróżnienia po-
jęcia godności: godności ontologicznej, godności moralnej, godno-
ści społecznej i wreszcie godności egzystencjalnej. Najważniejsze 
znaczenie posiada godność ontologiczna, która odnosi się do osoby 
jako takiej przez sam fakt jej istnienia oraz bycia chcianą, stworzoną 
i kochaną przez Boga. Godność ta nigdy nie może zostać wymaza-
na i pozostaje obowiązującą niezależnie od wszelkich okoliczności, 
w których jednostki mogą się znaleźć. Kiedy mówi się o godności 
moralnej, odnosimy się z kolei do korzystania z wolności ze stro-
ny ludzkiego stworzenia. To ostatnie, choć obdarzone sumieniem, 
zawsze pozostaje otwarte na możliwość działania wbrew niemu. 
Czyniąc to, człowiek zachowuje się w sposób, który jest „niegodny” 
jego natury jako stworzenia kochanego przez Boga i powołanego do 
kochania innych. Ale taka możliwość istnieje. I nie tylko. Historia 

13	 Tamże, nr 213, cyt. wew.: Franciszek, Przesłanie do uczestników międzynarodowej 
konferencji „Prawa człowieka w świecie współczesnym: zdobycze, zaniedbania, wyklu-
czenia” (10 grudnia 2018), „L’Osservatore Romano”, 10–11 grudnia 2018, s. 8.

14	 Deklaracja Organizacji Narodów Zjednoczonych z 1948 r. została przetworzona 
przez następujące po niej Międzynarodowy Pakt Praw Obywatelskich i Politycz-
nych Organizacji Narodów Zjednoczonych z 1966 r. i Akt końcowy Konferencji 
Bezpieczeństwa i Współpracy w Europie z 1975 r.

15	 Por. Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Godność i prawa osoby ludzkiej (1983), 
Wprowadzenie, nr 3. Kompendium katolickiego nauczania na temat godności ludz-
kiej znajduje się w Katechizmie Kościoła Katolickiego, w rozdziale zatytułowanym: 
Godność osoby ludzkiej, nr nr 1700–1876.

16	 Fratelli tutti, nr 22.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

54

świadczy o tym, że korzystanie z wolności wbrew prawu miłości ob-
jawionemu przez Ewangelię może osiągnąć nieobliczalne wyżyny 
zła wyrządzanego innym. Kiedy tak się dzieje, mamy do czynienia 
z osobami, które wydają się tracić wszelki ślad człowieczeństwa, 
wszelki ślad godności. W tym względzie wprowadzone tutaj rozróż-
nienie pomaga nam dokładnie rozeznać między aspektem godności 
moralnej, którą w rzeczywistości można „utracić”, a aspektem god-
ności ontologicznej, której nigdy nie można unieważnić. I to właśnie 
ze względu na tę ostatnią musimy pracować ze wszystkich sił, aby 
wszyscy ci, którzy uczynili zło, mogli żałować i nawrócić się.

8. Istnieją jeszcze dwa inne możliwe znaczenia godności: społecz-
ne i egzystencjalne. Kiedy mówimy o godności społecznej, odnosimy 
się do warunków, w jakich żyje dana osoba. Na przykład w skrajnym 
ubóstwie, gdy nie są zapewnione minimalne warunki, aby osoba 
mogła żyć zgodnie ze swoją ontologiczną godnością, mówimy, że ży-
cie tej tak biednej osoby jest życiem „niegodnym”. Wyrażenie to w ża-
den sposób nie wskazuje na osąd osoby, ale ma na celu podkreślenie 
faktu, że jej niezbywalna godność jest sprzeczna z sytuacją, w której 
jest zmuszona żyć. Ostatnim znaczeniem jest godność egzystencjal-
na. Coraz częściej mówi się dziś o „godnym” i „niegodnym” życiu. Od-
nosi się w ten sposób do sytuacji, które są właśnie egzystencjalne: na 
przykład przypadek osoby, której pozornie nie brakuje niczego nie-
zbędnego do życia, ale która z różnych powodów ma trudności z ży-
ciem w pokoju, radości i nadziei. W innych sytuacjach to obecność 
poważnych chorób, relacji rodzinnych nacechowanych przemocą, 
pewnych patologicznych uzależnień i innych niedogodności, skłania 
kogoś do doświadczania swojego stanu życia jako „niegodnego” w ob-
liczu postrzegania owej godności ontologicznej, która nigdy nie może 
zostać przesłonięta. Wprowadzone tu rozróżnienia w każdym razie 
przypominają nam jedynie o niezbywalnej wartości tej ontologicznej 
godności zakorzenionej w samym bycie osoby ludzkiej i istniejącej 
niezależnie od wszelkich okoliczności.

9. Na koniec warto przypomnieć, że klasyczna definicja osoby 
jako „indywidualnej substancji natury rozumnej”17 wyraźnie wska-

17	 Boecjusz, Contra Eutychen et Nestorium, c. 3: PL 64, 1344: „persona est rationalis 
naturae individua substantia”. Por. św. Bonawentura, In I Sent., d. 25, a. 1, q. 2; 
św. Tomasz z Akwinu, Summa Theologiae, I, q. 29, a. 1, resp.



Stolica Apostolska – Dykasterie

55

zuje na podstawę jej godności. W istocie, jako „indywidualna sub-
stancja”, osoba cieszy się godnością ontologiczną (tj. na metafizycz-
nym poziomie samego bytu): jest podmiotem, który, otrzymawszy 
istnienie od Boga, „egzystuje”, tj. realizuje swoje istnienie autono-
micznie. Słowo „rozumna” w rzeczywistości obejmuje wszystkie 
zdolności człowieka: zarówno poznanie i rozumienie, jak i chcenie, 
kochanie, wybieranie, pragnienie. Termin „rozumna” obejmuje rów-
nież wszystkie zdolności cielesne ściśle związane z tymi wymienio-
nymi powyżej. Wyrażenie „natura” wskazuje na warunki właściwe 
człowiekowi, które umożliwiają różne czynności i doświadczenia 
charakteryzujące go: natura jest „zasadą działania”. Człowiek nie 
tworzy swojej natury; posiada ją jako otrzymany dar i może kul-
tywować, rozwijać i wzbogacać swoje zdolności. Korzystając z wol-
ności kultywowania bogactw własnej natury, osoba ludzka buduje 
samą siebie w czasie. Nawet jeśli z powodu różnych ograniczeń lub 
uwarunkowań nie jest w stanie zrealizować tych zdolności, osoba 
zawsze istnieje jako „indywidualna substancja” z całą swoją nie-
zbywalną godnością. Dzieje się tak na przykład w przypadku nie-
narodzonego jeszcze dziecka, osoby pozbawionej zmysłów, osoby 
starszej w agonii.

1. Postępująca świadomość centralnego znaczenia  
godności ludzkiej

10. Już w starożytności klasycznej18 pojawia się wstępna intuicja 
co do godności ludzkiej, która wynika z perspektywy społecznej: każ-
dy człowiek jest obdarzony szczególną godnością zgodnie ze swoją 
rangą i w ramach pewnego porządku. Ze sfery społecznej słowo to 
przeszło do opisu różnych godności istot w kosmosie. W tym ujęciu 
wszystkie istoty posiadają własną „godność” zgodnie z ich umiejsco-
wieniem w harmonijnej całości. Z pewnością niektóre szczyty myśli 
starożytnej zaczynały uznawać wyjątkowe miejsce przynależne czło-
wiekowi jako obdarzonego rozumem, a zatem zdolnego do wzięcia 
odpowiedzialności za siebie i inne istoty w świecie19, ale wciąż było 

18	 Ponieważ celem niniejszej Deklaracji nie jest sporządzenie wyczerpującego trakta-
tu na temat pojęcia godności, dla zwięzłości wspomniano tutaj jedynie o tak zwa-
nej klasycznej kulturze greckiej i rzymskiej jako punkcie odniesienia dla pierwotnej 
chrześcijańskiej refleksji filozoficznej i teologicznej.

19	 Por. np. Cyceron, De Officiis I, 105-106: „sed pertinet ad omnem officii quaestionem 
semper in promptu habere, quantum natura hominis pecudibus reliquisque beluis ante-



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

56

to dalekie od myśli zdolnej do ustanowienia szacunku dla godności 
każdej osoby ludzkiej, niezależnie od wszelkich okoliczności.

Perspektywy biblijne
11. Objawienie biblijne naucza, że wszyscy ludzie posiadają 

wrodzoną godność, ponieważ zostali stworzeni na obraz i podo-
bieństwo Boga: „A wreszcie rzekł Bóg: «Uczyńmy człowieka na Nasz 
obraz, podobnego Nam». […] Stworzył więc Bóg człowieka na swój 
obraz, na obraz Boży go stworzył: stworzył mężczyznę i niewia-
stę” (Rdz 1, 26-27). Człowieczeństwo posiada specyficzną jakość, 
która sprawia, że nie można go zredukować do czystej material-
ności. „Obraz” nie określa duszy ani zdolności intelektualnych, ale 
godność mężczyzny i kobiety. Oboje, we wzajemnej relacji równo-
ści i obopólnej miłości, spełniają funkcję reprezentowania Boga 
w świecie i są powołani do troszczenia się o świat i pielęgnowania 
go. Bycie stworzonym na obraz Boga oznacza zatem, że posiada-
my w sobie świętą wartość, która wykracza poza wszelkie różnice 
płciowe, społeczne, polityczne, kulturowe i religijne. Nasza godność 
jest nam dana; nie można się jej domagać ani na nią zasługiwać. 
Każdy człowiek jest kochany i chciany przez Boga dla niego sa-
mego i dlatego jest nienaruszalny w swojej godności. W Księdze 
Wyjścia, sercu Starego Testamentu, Bóg ukazuje się jako ten, któ-
ry słyszy wołanie ubogich, widzi nędzę swego ludu, troszczy się 
o ostatnich i uciśnionych (por. Wj 3, 7; 22, 20-26). To samo naucza-
nie znajdujemy w Kodeksie Deuteronomicznym (por. Pwt 12-26): 
tutaj nauczanie o prawach przekształca się w „manifest” ludzkiej 
godności, szczególnie na rzecz potrójnej kategorii sieroty, wdowy 
i cudzoziemca (por. Pwt 24, 17). Starożytne nakazy Księgi Wyjścia 
są przywoływane i aktualizowane przez przepowiadanie proroków, 

cedat […]. Atque etiam si considerare volumus, quae sit in natura excellentia et dignitas, 
intellegemus, quam sit turpe diffluere luxuria et delicate ac molliter vivere quamque 
honestum parce, continenter, severe, sobrie» (Scriptorum Latinorum Bibliotheca Oxo-
niensis, ed. M. Winterbottom, Oxford 1994, s. 43). Tłum. pol.: „Lecz należy [dosł. 
odnosi się] przy całem zagadnieniu obowiązku zawsze mieć na myśli, o ile natura 
człowieka przewyższa bydło i inne zwierzęta […]. A jeśli chcemy się zastanowić, 
jaka wyższość i godność jest w naturze ludzkiej, zrozumiemy także, jak brzydką 
jest rzeczą opływać w zbytek i żyć wygodnie, miękko, a jak pięknie [honestum] jest 
żyć oszczędnie, powściągliwie poważnie i trzeźwo” (Marcus Tullius Cicero, Wybór 
pism filozoficznych w tłumaczeniu i opracowaniu prof. Jana Szczepańskiego, De Officiis, 
Lwów 1928, s. 49–50).



Stolica Apostolska – Dykasterie

57

którzy reprezentują krytyczne sumienie Izraela. Księgi prorockie 
Amosa, Ozeasza, Izajasza, Micheasza, Jeremiasza zawierają całe 
rozdziały potępiające niesprawiedliwość. Amos gorzko gani ucisk 
ubogich, nieuznawanie fundamentalnej ludzkiej godności biednych 
(por. Am 2, 6-7; 4, 1; 5, 11-12). Izajasz rzuca klątwę na tych, którzy 
depczą prawa ubogich, odmawiając im jakiejkolwiek sprawiedliwo-
ści: „Biada prawodawcom ustaw bezbożnych i tym, co ustanowili 
przepisy krzywdzące, aby słabych odepchnąć od sprawiedliwości” 
(Iz 10, 1-2). To prorocze nauczanie znajduje kontynuację w litera-
turze mądrościowej. Syracydes utożsamia ucisk ubogich z morder-
stwem: „Zabija bliźniego, kto mu zabiera środki do życia, i krew 
wylewa, kto pozbawia zapłaty robotnika” (Syr 34, 22). W Psalmach 
religijna relacja z Bogiem jest związana z obroną słabych i potrze-
bujących: „Ujmijcie się za sierotą i uciśnionym, wymierzcie spra-
wiedliwość nieszczęśliwemu i ubogiemu! Uwolnijcie uciśnionego 
i nędzarza, wyrwijcie go z ręki występnych!” (Ps 82, 3-4).

12. Jezus rodzi się i dorasta w skromnych warunkach, ukazując 
godność ludzi potrzebujących i pracujących20. Przez całą swoją po-
sługę Jezus potwierdza wartość i godność wszystkich tych, którzy 
noszą w sobie obraz Boga, niezależnie od ich statusu społecznego 
i okoliczności zewnętrznych. Jezus przełamał bariery kulturowe 
i kultyczne, przywracając godność kategoriom tych „odrzuconych” 
lub uważanych za margines społeczeństwa: poborcom podatkowym 
(por. Mt 9, 10-11), kobietom (por. J 4, 1-42), dzieciom (por. Mk 
10, 14-15), trędowatym (por. Mt 8, 2-3), chorym (por. Mk 1, 29-34), 
przybyszom (por. Mt 25, 35), wdowom (por. Łk 7, 11-15). On uzdra-
wia, karmi, broni, uwalnia, zbawia. On jest opisany jako troskliwy 
pasterz jednej zagubionej owcy (por. Mt 18, 12-14). On sam utożsa-
mia się ze swoimi najmniejszymi braćmi i siostrami: „Wszystko, co 
uczyniliście jednemu z tych braci moich najmniejszych, Mnieście 
uczynili” (Mt 25, 40). W języku biblijnym „najmniejsi” to nie tyl-
ko dzieci w sensie młodego wieku, ale także bezbronni uczniowie, 
najmniej znaczący, wyrzutkowie, uciskani, odrzuceni, ubodzy, ze-
pchnięci na margines, ignoranci, chorzy, zdegradowani przez domi-
nujące grupy. Chwalebny Chrystus będzie sądził z miłości do bliź-

20	 Por. św. Paweł VI, Przemówienie podczas Pielgrzymki do Ziemi Świętej: Wizyta 
w Bazylice Zwiastowania w Nazarecie (5 stycznia 1964), AAS 56 (1964), s. 166–170.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

58

niego, która polega na pomocy głodnemu, spragnionemu, obcemu, 
nagiemu, choremu, uwięzionemu, z którymi On sam się utożsamia 
(por. Mt 25, 34-36). Dla Jezusa dobro czynione każdemu człowie-
kowi, niezależnie od więzów krwi czy religii, jest jedynym kryte-
rium oceny. Apostoł Paweł stwierdza, że każdy chrześcijanin musi 
zachowywać się zgodnie z wymogami godności i poszanowania praw 
wszystkich istot ludzkich (por. Rz 13, 8-10), zgodnie z nowym przy-
kazaniem miłości (por. 1 Kor 13, 1-13).

Rozwój myśli chrześcijańskiej
13. Rozwój myśli chrześcijańskiej stymulował i towarzyszył 

następnie postępowi ludzkiej refleksji na temat godności. Klasycz-
na antropologia chrześcijańska, oparta na wielkiej tradycji Ojców 
Kościoła, podkreślała doktrynę człowieka stworzonego na obraz 
i podobieństwo Boga oraz jego wyjątkową rolę w stworzeniu21. Śre-
dniowieczna myśl chrześcijańska, krytycznie analizując dziedzic-
two starożytnej myśli filozoficznej, doszła do syntezy pojęcia osoby, 
uznając metafizyczny fundament jej godności, o czym świadczą na-
stępujące słowa św. Tomasza z Akwinu: „osoba oznacza coś najdo-
skonalszego w całej naturze, mianowicie to, co bytuje samoistnie 
w rozumnej naturze”22. Ta ontologiczna godność, w swej uprzywile-
jowanej manifestacji przez wolne ludzkie działanie, została następ-
nie podkreślona przede wszystkim przez chrześcijański humanizm 
renesansu23. Nawet w wizji nowożytnych myślicieli, takich jak Kar-
tezjusz i Kant, którzy kwestionowali niektóre z podstaw tradycyjnej 
antropologii chrześcijańskiej, można dostrzec silne echa Objawie-
nia. Na podstawie niektórych nowszych refleksji filozoficznych na 
temat statusu podmiotowości teoretycznej i praktycznej, refleksja 

21	 Wśród licznych odnośników por. np. św. Klemens Rzymski, 1 Clem. 33, 4n: PG 1, 
s. 273; Teofil z Antiochii, Ad Aut. I, 4: PG 6, s. 1029; św. Klemens Aleksandryjski, 
Strom. III, 42, s. 5–6: PG 8, s. 1145; tamże, VI, 72, 2: PG 9, s. 293; św. Ireneusz 
z Lyonu, Adv. Haer. V, 6, 1: PG 7, s. 1137–1138; Orygenes, De princ. III, 6,1: PG 11, 
s. 333; św. Augustyn, De Gen. ad litt. VI, 12: PL 34, s. 348. De Trin. XIV, 8, 11: PL 42, 
s. 1044–1045.

22	 Św. Tomasz z Akwinu, Summa Theologiae, I, q. 29, a. 3, resp.: „persona significat id, 
quod est perfectissimum in tota natura, scilicet subsistens in rationali natura” (tłum. 
pol.: św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna, tłum. O. Pius Bełch, t. 3, Londyn 
1978, s. 23).

23	 Wystarczy wspomnieć Giovanniego Pico della Mirandolę i jego dobrze znany tekst 
Oratio de hominis dignitate (1486).



Stolica Apostolska – Dykasterie

59

chrześcijańska zaczęła jeszcze bardziej podkreślać głębię pojęcia 
godności, osiągając oryginalną perspektywę, jak przykładowo per-
sonalizm w XX wieku. Perspektywa ta nie tylko podejmuje kwestię 
podmiotowości, ale pogłębia ją w kierunku intersubiektywności 
i relacji, które łączą osoby ludzkie24. Także współczesna chrześci-
jańska wizja antropologiczna wzbogaciła się o myśl pochodzącą 
z tego ostatniego poglądu25.

Czasy współczesne
14. Obecnie termin „godność” jest używany głównie w celu pod-

kreślenia wyjątkowego charakteru osoby ludzkiej, niewspółmiernego 
w stosunku do innych istot we wszechświecie. W tym horyzoncie 
można zrozumieć sposób, w jaki termin godność jest używany w De-
klaracji Narodów Zjednoczonych z 1948 r., gdzie mówi się o „przyro-
dzonej godności oraz równych i niezbywalnych prawach wszystkich 
członków wspólnoty ludzkiej”. Jedynie ten niezbywalny charakter 
ludzkiej godności pozwala mówić o prawach człowieka26.

15. Aby bardziej wyjaśnić pojęcie godności, należy podkreś-
lić, że godność nie jest przyznawana osobie przez innych ludzi na 
podstawie pewnych talentów i cech w taki sposób, żeby można ją 
było ewentualnie odebrać. Gdyby godność była przyznawana oso-
bie przez innych ludzi, wówczas istniałaby na sposób warunkowy 
i zbywalny, a samo znaczenie godności (jakkolwiek zasługujące na 
wielki szacunek) pozostawałoby narażone na ryzyko anulowania. 
W rzeczywistości godność jest nieodłączna od osoby, nie jest nada-
wana a posteriori, istnieje przed jakimkolwiek jej uznaniem i nie 
może zostać utracona. W konsekwencji wszystkie osoby posiadają 

24	 Dla żydowskiego myśliciela jak E. Levinas (1906–1995), człowiek jest określony 
przez swoją wolność, przy odkryciu, że jest nieskończenie odpowiedzialny za dru-
giego człowieka.

25	 Niektórzy wielcy myśliciele chrześcijańscy XIX i XX wieku, tacy jak 
św. J.H. Newman, bł. A. Rosmini, J. Maritain, E. Mounier, K. Rahner, H.U. von 
Balthasar i inni, zdołali zaproponować wizję człowieka, która może prowadzić dia-
log z prądami myślowymi początku XXI wieku, niezależnie od ich inspiracji, nawet 
postmodernistycznych.

26	 Z tego powodu Powszechna Deklaracja Praw Człowieka „implicite sugeruje, że źró-
dłem niezbywalnych praw człowieka jest godność każdej osoby ludzkiej”: Między-
narodowa Komisja Teologiczna, W poszukiwaniu etyki uniwersalnej: nowe spojrzenie 
na prawo naturalne (2009), nr 115.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

60

tę samą i wewnętrzną godność, niezależnie od tego, czy są w stanie 
ją odpowiednio wyrazić.

16. Dlatego Sobór Watykański II mówi o „niezwykłej godności, 
jaka przysługuje osobie ludzkiej, która przerasta wszystkie rzeczy, 
i której prawa oraz obowiązki mają charakter powszechny i niena-
ruszalny”27. Jak przypominają pierwsze słowa soborowej Deklaracji 
Dignitatis humanae, „ludzie coraz więcej uświadamiają sobie godność 
osoby ludzkiej i coraz bardziej rośnie liczba tych, którzy się domaga-
ją, aby w działaniu ludzie cieszyli się i kierowali własną rozwagą oraz 
odpowiedzialną wolnością, nie przymuszani, lecz wiedzeni świado-
mością obowiązku”28. Ta wolność myśli i sumienia, zarówno indywi-
dualna, jak i wspólnotowa, opiera się na uznaniu godności ludzkiej, 
„którą to godność poznajemy przez objawione słowo Boże i samym 
rozumem”29. Samo magisterium kościelne rozwinęło z coraz większą 
dokładnością znaczenie tej godności, wraz z wymogami i implikacja-
mi z nią związanymi, dochodząc do świadomości, że godność każde-
go człowieka istnieje niezależnie od wszelkich okoliczności.

2. Kościół głosi, promuje i gwarantuje godność człowieka

17. Kościół głosi równą godność wszystkich ludzi, niezależnie od 
ich stanu życia i cech. Głoszenie to opiera się na potrójnym przekona-
niu, które w świetle wiary chrześcijańskiej nadaje godności ludzkiej 
niezmierzoną wartość i wzmacnia jej wewnętrzne wymagania.

Nieusuwalny obraz Boga
18. Przede wszystkim, według Objawienia, godność człowieka 

pochodzi z miłości Stwórcy, który odcisnął w nim niezatarte rysy 
swojego obrazu (por. Rdz 1, 26), wzywając go do poznania Go, do 
miłowania Go i do życia w relacji przymierza z samym sobą oraz 
w braterstwie, sprawiedliwości i pokoju ze wszystkimi innymi męż-
czyznami i kobietami. W tej wizji godność odnosi się nie tylko do du-

27	 Por. Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska Gaudium et spes (7 grudnia 
1965), nr 26; cały pierwszy rozdział pierwszej części tej konstytucji (nr nr 11–22) 
jest poświęcony godności osoby ludzkiej.

28	 Por. Sobór Watykański II, Deklaracja Dignitatis humanae (7 grudnia 1965), nr 1.
29	 Tamże, nr 2.



Stolica Apostolska – Dykasterie

61

szy, ale i do osoby jako nierozerwalnej jedności, a zatem jest również 
nieodłączna od jej ciała, które na swój sposób uczestniczy w byciu 
obrazem Boga osoby ludzkiej i jest również ono powołane do udziału 
w chwale duszy w boskiej szczęśliwości.

Chrystus wywyższa godność człowieka
19. Drugie przekonanie wypływa z faktu, że godność osoby ludz-

kiej objawiła się w pełni, gdy Ojciec posłał swego Syna, który przy-
jął ludzką egzystencję aż do głębi: „Syn Boży w tajemnicy Wcielenia 
potwierdził godność ciała i duszy, które składają się na człowieka”30. 
W ten sposób, jednocząc się w pewien sposób z każdym człowiekiem 
przez swoje wcielenie, Jezus Chrystus potwierdził, że każdy człowiek 
posiada nieocenioną godność przez sam fakt przynależności do sa-
mej wspólnoty ludzkiej i że godność ta nigdy nie może zostać utra-
cona31. Głosząc, że Królestwo Boże należy do ubogich, pokornych, 
wzgardzonych, cierpiących na ciele i duchu; uzdrawiając wszelkiego 
rodzaju choroby i ułomności, nawet te najbardziej dramatyczne, jak 
trąd; potwierdzając, że to, co czyni się tym osobom, czyni się Jemu, 
ponieważ On jest obecny w tych osobach, Jezus przyniósł wielką no-
wość uznania godności każdej osoby, a także i przede wszystkim tych 
osób, które zostały zakwalifikowane jako „niegodne”. Ta nowa zasa-
da w historii ludzkości, zgodnie z którą człowiek jest tym bardziej 
„godny” szacunku i miłości, im jest słabszy, bardziej nieszczęśliwy 
i cierpiący, nawet do utraty swojej ludzkiej „postaci”, zmieniła ob-
licze świata, dając początek instytucjom, które opiekują się ludźmi 
w trudnych warunkach: porzuconymi dziećmi, sierotami, osobami 
starszymi pozostawionymi samym sobie, chorymi psychicznie, oso-
bami z nieuleczalnymi chorobami lub poważnymi deformacjami, 
tymi, którzy żyją na ulicach.

Powołanie do pełni godności
20. Trzecie przekonanie dotyczy ostatecznego przeznaczenia 

człowieka: po stworzeniu i wcieleniu zmartwychwstanie Chrystusa 

30	 Kongregacja Nauki Wiary, Instrukcja Dignitas personae, nr 7. Por. także św. Ireneusz 
z Lyonu, Adv. Haer. V, 16, 2: PG 7, s. 1167–1168.

31	 Skoro „przez wcielenie swoje [Syn Boży] zjednoczył się jakoś z każdym człowie-
kiem” (Gaudium et spes, nr 22), godność każdego człowieka jest nam objawiona 
przez Chrystusa w swojej pełni.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

62

ukazuje nam kolejny aspekt ludzkiej godności. Rzeczywiście, „osobli-
wą rację godności ludzkiej stanowi powołanie człowieka do uczestni-
czenia w życiu Boga”32, które ma trwać wiecznie. Tak więc „godność 
życia nie wynika jedynie z jego źródeł, czyli z faktu, że pochodzi ono 
od Boga, ale także z jego celu, z jego przeznaczenia do komunii z Bo-
giem przez poznanie Go i umiłowanie. Właśnie w świetle tej praw-
dy św. Ireneusz uściśla i uzupełnia swoją pochwałę człowieka: tak, 
«człowiek żyjący» jest «chwałą Bożą», ale «życie człowieka to oglą-
danie Boga»”33.

21. W konsekwencji Kościół wierzy i potwierdza, że wszystkie 
istoty ludzkie, stworzone na obraz i podobieństwo Boga i na nowo 
stworzone34 w Synu, który stał się człowiekiem, ukrzyżowanym 
i zmartwychwstałym, są powołane do wzrastania pod działaniem 
Ducha Świętego, aby odzwierciedlać chwałę Ojca w tym samym obra-
zie, uczestnicząc w życiu wiecznym (por. J 10, 15-16; 17, 22-24; 2 Kor 
3, 18; Ef 1, 3-14). Rzeczywiście „objawienie […] ujawnia w pełnych 
wymiarach godność osoby ludzkiej”35.

Zaangażowanie na rzecz własnej wolności
22. Chociaż każdy człowiek posiada niezbywalną i wewnętrzną 

godność od początku swojego istnienia jako nieodwołalny dar, to od 
jego wolnej i odpowiedzialnej decyzji zależy, czy wyrazi ją i zama-
nifestuje w pełni, czy też ją zaciemni. Niektórzy Ojcowie Kościoła – 
tacy jak św. Ireneusz czy św. Jan Damasceński – wprowadzili rozróż-
nienie między obrazem a podobieństwem wspomnianym w Księdze 
Rodzaju, umożliwiając w ten sposób dynamiczne spojrzenie na samą 
godność człowieka: obraz Boży jest powierzony wolności człowieka, 
aby pod przewodnictwem i działaniem Ducha Świętego jego podo-
bieństwo do Boga mogło wzrastać, a każda osoba mogła osiągnąć 
swoją najwyższą godność36. Istotnie, każdy człowiek jest powołany 

32	 Gaudium et spes, nr 19.
33	 Św. Jan Paweł II, Encyklika Evangelium vitae (25 marca 1995), nr 38, cyt. wew.: 

św. Ireneusz z Lyonu, Adv. Haer. IV, 20,7: PG 7, s. 1037–1038.
34	 W istocie Chrystus nadał ochrzczonym nową godność „dzieci Bożych”, por. Kate-

chizm Kościoła Katolickiego, nr nr 1213, 1265, 1270, 1279.
35	 Dignitatis humanae, nr 9.
36	 Por. św. Ireneusz z Lyonu, Adv. Haer. V, 6, 1. V, 8, 1. V, 16, 2: PG 7, s. 1136–1138. 

1141–1142. 1167–1168; św. Jan z Damaszku, De fide orth. 2, 12: PG 94, s. 917–930.



Stolica Apostolska – Dykasterie

63

do tego, by na poziomie egzystencjalnym i moralnym ukazywać on-
tologiczny zakres swojej godności w takiej mierze, w jakiej dzięki 
własnej wolności kieruje się ku prawdziwemu dobru, w odpowiedzi 
na Bożą miłość. Z jednej strony więc osoba ludzka – będąc stwo-
rzoną na obraz Boży – nigdy nie traci swojej godności i nigdy nie 
przestaje być powołana do wolnego przyjęcia dobra. Z drugiej stro-
ny, na ile osoba ludzka odpowiada na dobro, jej godność może swo-
bodnie, dynamicznie i stopniowo objawiać się, wzrastać i dojrzewać. 
Oznacza to, że ludzie muszą również starać się żyć zgodnie ze swoją 
godnością. Można zatem zrozumieć, w jakim sensie grzech może 
ranić i zaciemniać ludzką godność, jako akt jej przeciwny, ale jed-
nocześnie nigdy nie może wymazać faktu, że istota ludzka została 
stworzona na obraz Boga. Wiara wnosi zatem decydujący wkład we 
wspomaganie rozumu w jego postrzeganiu godności ludzkiej oraz 
w przyjmowaniu, umacnianiu i wyjaśnianiu jej istotnych cech, jak 
zauważył Benedykt XVI: „bez korekcyjnego działania religii rozum 
też może ulec wypaczeniu, tak jak dzieje się, kiedy jest zmanipulo-
wany przez ideologię lub używany w sposób wybiórczy, który nie 
bierze w pełni pod uwagę godności osoby ludzkiej. Przecież z ta-
kiego właśnie niewłaściwego używania rozumu zrodził się handel 
niewolnikami i wiele innych przejawów zła społecznego, zwłaszcza 
ideologii totalitarnych XX wieku”37.

3. Godność, podstawa praw i obowiązków człowieka

23. Jak przypomniał już papież Franciszek, „we współczesnej 
kulturze najbliższym odniesieniem do zasady niezbywalnej god-
ności osoby jest Powszechna Deklaracja Praw Człowieka, którą 
Jan Paweł II określił jako «kamień milowy umieszczony na dłu-
giej i trudnej drodze rodzaju ludzkiego» i jako «jeden z najwznioś-
lejszych wyrazów ludzkiego sumienia»”38. Aby oprzeć się próbom 

37	 Benedykt XVI, Przemówienie w Westminster Hall (17 września 2010), w: Insegna-
menti, VI/2: 2011, s. 240.

38	 Franciszek, Audiencja generalna (12 sierpnia 2020), „L’Osservatore Romano”, 
13 sierpnia 2020, s. 8, cyt. wew.: św. Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia 
Ogólnego Narodów Zjednoczonych (2 października 1979), i tenże, Przemówienie do 
Zgromadzenia Ogólnego Narodów Zjednoczonych (5 października 1995), nr 2 (tłum. 
pol.: Franciszek, Audiencja generalna [12 sierpnia 2020], „L’Osservatore Romano”, 
wyd. pol., 2020, nr 9 [425], s. 12).



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

64

zmiany lub wymazania głębokiego znaczenia tej Deklaracji, warto 
przypomnieć kilka podstawowych zasad, które zawsze muszą być 
przestrzegane.

Bezwarunkowy szacunek dla ludzkiej godności
24. Po pierwsze, pomimo rosnącej wrażliwości na kwestię god-

ności ludzkiej nadal istnieje wiele nieporozumień dotyczących po-
jęcia godności, które wypaczają jego znaczenie. Niektórzy sugerują, 
że lepiej jest używać wyrażenia „godność osobowa” (prawa „osoby”) 
zamiast „godność ludzka” (prawa człowieka), ponieważ jako osobę 
rozumieją jedynie „istotę zdolną do posługiwania się rozumem”. 
W konsekwencji twierdzą, że godność i prawa wynikają ze zdolno-
ści do poznania i wolności, którymi nie wszyscy ludzie są obdarze-
ni. Zatem godności osobowej nie posiadałoby nienarodzone jeszcze 
dziecko, podobnie jak niesamodzielna osoba starsza czy osoba z upo-
śledzeniem umysłowym39. W przeciwieństwie do tego Kościół pod-
kreśla, że godność każdej osoby ludzkiej, właśnie dlatego że ma cha-
rakter istotowy, pozostaje „niezależna od wszelkich okoliczności”, 
a jej uznanie nie może w żaden sposób zależeć od oceny zdolności da-
nej osoby do rozumowania i swobodnego działania. W przeciwnym 
razie godność nie byłaby jako taka nieodłączna od osoby, niezależna 
od jej uwarunkowań, a zatem zasługująca na bezwarunkowy szacu-
nek. Tylko przez uznanie istotowej godności istoty ludzkiej, która 
nigdy nie może zostać utracona, możliwe jest zagwarantowanie tej 
charakterystyce nienaruszalnego i bezpiecznego fundamentu. Bez 
odniesienia ontologicznego uznanie godności ludzkiej byłoby zdane 
na łaskę i niełaskę różnych i arbitralnych ocen. Jedynym warunkiem, 
aby można było mówić o godności przynależnej osobie samej w sobie, 
jest jej przynależność do gatunku ludzkiego, stąd „prawa osoby są 
prawami człowieka”40.

Obiektywny punkt odniesienia dla ludzkiej wolności
25. Po drugie, pojęcie godności ludzkiej bywa również naduży-

wane w celu uzasadnienia arbitralnego mnożenia nowych praw, 
z których wiele jest często sprzecznych z pierwotnie zdefiniowany-

39	 Por. Dignitas personae, nr 8.
40	 Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Wolność religijna dla dobra wszystkich 

(2019), nr 38.



Stolica Apostolska – Dykasterie

65

mi, a nierzadko są one w sprzeczności z podstawowym prawem do 
życia41, tak jakby miała być zagwarantowana zdolność do wyraża-
nia i realizacji każdej indywidualnej preferencji lub subiektywne-
go pragnienia. Godność jest wówczas utożsamiana z wyizolowaną 
i indywidualistyczną wolnością, która domaga się narzucenia jako 
„praw”, gwarantowanych i finansowanych przez społeczność, pew-
nych pragnień i skłonności, które są subiektywne. Godność ludzka 
nie może jednak opierać się wyłącznie na indywidualnych standar-
dach ani być utożsamiana jedynie z psychofizycznym dobrostanem 
jednostki. Zamiast tego obrona godności człowieka opiera się na kon-
stytutywnych wymaganiach ludzkiej natury, które nie zależą ani od 
indywidualnej samowoli, ani od społecznego uznania. Obowiązki 
wynikające z uznania godności drugiego człowieka i odpowiadające 
im prawa, które z niej wynikają, mają zatem konkretną i obiektywną 
treść, opartą na wspólnej ludzkiej naturze. Bez takiego obiektywnego 
odniesienia pojęcie godności jest w rzeczywistości poddane najróż-
niejszej arbitralności i interesom władzy.

Relacyjna struktura osoby ludzkiej
26. Godność ludzka, w świetle relacyjnego charakteru osoby, 

pomaga przezwyciężyć zredukowaną perspektywę wolności samo-
referencyjnej i indywidualistycznej, która rości sobie prawo do two-
rzenia własnych wartości niezależnie od obiektywnych norm dobra 
i relacji z innymi istotami żywymi. Coraz częściej istnieje bowiem 
ryzyko ograniczania godności ludzkiej do zdolności swobodnego 
decydowania o sobie i własnym losie, niezależnie od losu innych, 
bez uwzględniania przynależności do wspólnoty ludzkiej. W takim 
błędnym rozumieniu wolności, obowiązki i prawa nie mogą być wza-
jemnie uznawane w taki sposób, aby troszczyć się jedni o drugich 
nawzajem. W rzeczywistości, jak przypomina św. Jan Paweł II, wol-
ność „ma służyć osobie i jej spełnieniu, które dokonuje się przez dar 
z siebie i otwarcie się na drugiego człowieka. Natomiast absolutyzacja 
wolności w indywidualistycznym ujęciu prowadzi do ogołocenia jej 
z pierwotnej treści oraz do przekreślenia jej najgłębszego powołania 
i godności”42. 

41	 Por. Franciszek, Przemówienie do członków Korpusu dyplomatycznego akredytowanego 
przy Stolicy Apostolskiej z okazji składnia życzeń noworocznych (8 stycznia 2024), 
„L’Osservatore Romano”, 8 stycznia 2024, s. 3.

42	 Evangelium vitae, nr 19.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

66

27. Godność człowieka obejmuje zatem również – właściwą natu-
rze ludzkiej – zdolność do przyjmowania zobowiązań wobec innych.

28. Różnica między człowiekiem a pozostałymi istotami żywy-
mi, która wyróżnia się dzięki pojęciu godności, nie może sprawić, 
że zapomnimy o dobru innych istot stworzonych, które istnieją 
nie tylko dla użyteczności człowieka, ale także posiadają wartość 
własną, a zatem są darami powierzonymi człowiekowi do strzeże-
nia i pielęgnowania. Tak więc podczas gdy pojęcie godności jest za-
rezerwowane dla człowieka, jednocześnie należy potwierdzić stwo-
rzone dobro przynależne reszcie kosmosu. Jak podkreśla papież 
Franciszek: „Właśnie ze względu na swoją wyjątkową godność i fakt 
obdarzenia inteligencją człowiek jest wezwany do poszanowania 
stworzenia wraz z rządzącymi nim prawami […]: «Każde stworzenie 
posiada swoją własną dobroć i doskonałość [...] Różne stworzenia, 
[...] w ich własnym bycie, odzwierciedlają, każde na swój sposób, 
jakiś promień nieskończonej mądrości i dobroci Boga. Z tego po-
wodu człowiek powinien szanować dobroć każdego stworzenia, by 
unikać nieuporządkowanego wykorzystania rzeczy»”43. Co więcej, 
„dziś jesteśmy zmuszeni uznać, że możliwy jest tylko «antropocen-
tryzm umiejscowiony». Oznacza to, że ludzkie życie jest niezrozu-
miałe i niemożliwe do utrzymania bez innych stworzeń”44. W tej 
perspektywie „nie jest dla nas bez znaczenia, że wiele gatunków 
zanika, i że kryzys klimatyczny zagraża życiu tak wielu istot”45. 
Rzeczywiście do godności człowieka należy troska o środowisko, ze 
szczególnym uwzględnieniem owej ludzkiej ekologii, która chroni 
jego własne istnienie.

Wyzwolenie człowieka z uwarunkowań moralnych i społecznych 
29. Te podstawowe warunki, jakkolwiek konieczne, nie są wy-

starczające, aby zapewnić rozwój osoby zgodny z jej godnością. Cho-
ciaż „Bóg stworzył człowieka jako istotę rozumną, dając mu godność 
osoby obdarzonej możliwością decydowania i panowaniem nad swo-
imi czynami”46, w perspektywie dobra to jednak wolna wola często 

43	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, nr 69, cyt. wew.: Katechizm Kościoła Katolickiego, 
nr 339.

44	 Laudate Deum, nr 67.
45	 Tamże, nr 63.
46	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 1730.



Stolica Apostolska – Dykasterie

67

przedkłada zło nad dobro. Dlatego ludzka wolność musi być z kolei 
wyzwolona. W Liście do Galatów, stwierdzając, że „ku wolności wy-
swobodził nas Chrystus” (Ga 5, 1), św. Paweł przypomina o zadaniu 
właściwym każdemu chrześcijaninowi, na którego barkach spoczywa 
odpowiedzialność za wyzwolenie, rozciągające się na cały świat (por. 
Rz 8, 19nn). Mowa jest o wyzwoleniu, które z serca pojedynczych 
osób ma się szerzyć i manifestować w swej humanizującej mocy we 
wszystkich relacjach.

30. Wolność jest wspaniałym darem Boga. Nawet gdy Bóg pocią-
ga nas swoją łaską, czyni to w taki sposób, że nasza wolność nigdy 
nie jest naruszana. Byłoby zatem poważnym błędem sądzić, że z dala 
od Boga i Jego pomocy możemy być bardziej wolni i w konsekwen-
cji czuć się bardziej godni. Oderwana od swego Stwórcy nasza wol-
ność może jedynie osłabnąć i zostać przyćmiona. To samo dzieje się, 
jeśli wolność wyobraża sobie, że jest niezależna od jakiegokolwiek 
odniesienia innego niż ona sama i postrzega każdą relację z uprzed-
nią prawdą jako zagrożenie. W konsekwencji zmniejsza się również 
szacunek dla wolności i godności innych. Papież Benedykt XVI wy-
jaśnił to następująco: „Gdy wolę uważa się za całkowicie niezdolną 
do poszukiwania prawdy i dobra, nie ma ona obiektywnych powodów 
ani motywacji do działania, lecz tylko chwilowe i przypadkowe inte-
resy, nie ma «tożsamości», którą należy chronić i kształtować przez 
prawdziwie wolne i świadome wybory. Nie może zatem domagać się 
poszanowania ze strony «woli» innych, również oderwanych od swej 
najgłębszej istoty, które mogą domagać się uznania innych «racji» 
czy wręcz braku «racji». Złudzenie, że relatywizm moralny może być 
szansą na pokojowe współżycie, jest w rzeczywistości źródłem po-
działów i odmawiania godności istotom ludzkim”47.

31. Co więcej, nierealistyczne byłoby twierdzenie o abstrak-
cyjnej wolności, wolnej od jakichkolwiek uwarunkowań, kontek-
stu czy ograniczeń. Zamiast tego „właściwe korzystanie z osobistej 
wolności wymaga określonych uwarunkowań ładu ekonomicznego, 
społecznego, prawnego, politycznego i kulturowego”48, które często 

47	 Benedykt XVI, Orędzie na 44. Światowy Dzień Pokoju (1 stycznia 2011), nr 3, w: 
Insegnamenti, VI/2: 2011, s. 979.

48	 Papieska Rada Iustitia et Pax, Kompendium Nauki Społecznej Kościoła, nr 137.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

68

nie są spełnione. W tym sensie możemy powiedzieć, że niektórzy 
cieszą się większą „wolnością” niż inni. Papież Franciszek zwrócił 
szczególną uwagę na tę kwestię: „Niektórzy rodzą się w rodzinach 
o dobrych warunkach ekonomicznych, otrzymują dobre wykształ-
cenie, dorastają dobrze wyżywieni lub naturalnie posiadają wybitne 
zdolności. Z pewnością nie będą potrzebowali aktywnego państwa 
i będą domagać się jedynie wolności. Ale oczywiście ta sama za-
sada nie dotyczy osoby niepełnosprawnej, kogoś, kto urodził się 
w domu ubogim, kogoś, kto dorastał, kształcąc się na niskim pozio-
mie i z małymi szansami na odpowiednie leczenie swoich chorób. 
Jeśli społeczeństwo kieruje się przede wszystkim kryteriami wol-
nego rynku i skuteczności, nie ma w nim miejsca dla takich osób, 
a braterstwo będzie tylko kolejnym romantycznym wyrażeniem”49. 
Konieczne jest zatem zrozumienie, że „wyzwolenie od wszelkiego 
rodzaju niesprawiedliwości promuje wolność i godność człowieka”50 
na każdym poziomie i w każdej relacji ludzkich działań. „Musimy 
na nowo postawić w centrum godność człowieka i na tym filarze 
trzeba budować alternatywne struktury społeczne, których potrze-
bujemy”51, aby autentyczna wolność była możliwa. Analogicznie 
wolność jest często zaciemniana przez wiele uwarunkowań psy-
chologicznych, historycznych, społecznych, edukacyjnych i kultu-
rowych. Prawdziwa i historyczna wolność zawsze wymaga „wyzwo-
lenia”. Należy również potwierdzić podstawowe prawo do wolności 
religijnej.

32. Jednocześnie jest oczywiste, że historia ludzkości wykazuje 
postęp w rozumieniu godności i wolności osób, nie bez cieni i niebez-
pieczeństw inwolucji. Świadczy o tym fakt rosnącego dążenia – rów-
nież pod wpływem chrześcijańskim, który nadal stanowi ferment 
nawet w coraz bardziej zsekularyzowanych społeczeństwach – do 
wykorzenienia rasizmu, niewolnictwa oraz marginalizacji kobiet, 
dzieci, chorych i niepełnosprawnych. Ta żmudna droga jest jednak 
daleka od zakończenia.

49	 Fratelli tutti, nr 109.
50	 Kompendium Nauki Społecznej Kościoła, nr 137.
51	 Franciszek, Przemówienie do uczestników światowego spotkania ruchów ludowych 

(28 października 2014), AAS 106 (2014), s. 858.



Stolica Apostolska – Dykasterie

69

4. Niektóre poważne naruszenia godności ludzkiej

33. W świetle dotychczasowych rozważań na temat centralnego 
miejsca godności ludzkiej, ta ostatnia część Deklaracji odnosi się 
do konkretnych i poważnych jej naruszeń. Czyni to we właściwym 
duchu magisterium Kościoła, które – jak już wspomniano – znalazło 
pełny wyraz w nauczaniu ostatnich papieży. Papież Franciszek, na 
przykład, z jednej strony niestrudzenie przypomina o poszanowa-
niu ludzkiej godności: „Każde istnienie ludzkie ma prawo do godne-
go życia i do integralnego rozwoju, a tego podstawowego prawa nie 
może odmówić mu żadne państwo. Posiada je każdy, nawet jeśli jest 
mało skuteczny, nawet jeśli urodził się lub wychował z ogranicze-
niami; w rzeczywistości nie podważa to jego ogromnej godności jako 
osoby ludzkiej, opierającej się nie na okolicznościach, ale na warto-
ści jego istnienia. Kiedy ta elementarna zasada nie jest chroniona, 
nie ma przyszłości dla braterstwa ani dla przetrwania ludzkości”52. 
Z drugiej strony, nigdy nie przestaje on wskazywać wszystkim na 
konkretne naruszenia godności ludzkiej w naszych czasach, wzy-
wając wszystkich do rozbudzenia odpowiedzialności i aktywnego 
zaangażowania.

34. Chcąc wskazać na niektóre z wielu poważnych naruszeń god-
ności ludzkiej we współczesnym świecie, można przypomnieć, cze-
go w tym względzie nauczał Sobór Watykański II. Należy uznać, że 
godności ludzkiej sprzeciwia się „wszystko, co godzi w samo życie, 
jak wszelkiego rodzaju zabójstwa, ludobójstwa, spędzanie płodu, eu-
tanazja i dobrowolne samobójstwo”53. Narusza naszą godność także 
„wszystko, cokolwiek narusza całość osoby ludzkiej, jak okalecze-
nia, tortury zadawane ciału i duszy, wysiłki w kierunku przymusu 
psychicznego”54. I wreszcie „wszystko, co ubliża godności ludzkiej, 
jak nieludzkie warunki życia, arbitralne aresztowania, deportacje, 
niewolnictwo, prostytucja, handel kobietami i młodzieżą; a także 
nieludzkie warunki pracy, w których traktuje się pracowników jak 
zwykłe narzędzia zysku, a nie jak wolne, odpowiedzialne osoby”55. 

52	 Fratelli tutti, nr 107.
53	 Gaudium et spes, nr 27.
54	 Tamże.
55	 Tamże.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

70

W tym miejscu należy również wspomnieć o karze śmierci56. Także 
ta ostatnia narusza niezbywalną godność każdej osoby ludzkiej nie-
zależnie od wszelkich okoliczności. Wręcz przeciwnie, należy uznać, 
że „zdecydowane odrzucenie kary śmierci pokazuje, jak bardzo moż-
liwe jest uznanie niezbywalnej godności każdego człowieka i przy-
znanie, że ma on swoje miejsce na tym świecie. Ponieważ, jeśli nie 
odmówię jej najgorszemu z przestępców, to nie odmówię jej nikomu, 
dam wszystkim możliwość dzielenia się ze mną tą planetą, pomimo 
wszystkiego, co może nas oddzielać”57. Wydaje się również właściwe, 
aby przypomnieć o godności osób przebywających w więzieniach, 
które często są zmuszane do życia w niegodnych warunkach, oraz że 
praktyka tortur jest ponad wszelkie granice sprzeczna z godnością 
własną każdego człowieka, nawet jeśli ktoś jest winny poważnych 
przestępstw.

35. Nie roszcząc sobie pretensji do wyczerpania tematu, w poniż-
szym tekście zwracamy uwagę na kilka poważnych naruszeń godno-
ści ludzkiej, które są szczególnie aktualne.

Dramat ubóstwa
36. Jednym ze zjawisk, które w znacznym stopniu przyczynia-

ją się do negowania godności tak wielu ludzi, jest skrajne ubóstwo, 
związane z nierównym podziałem bogactw. Jak zauważył już św. Jan 
Paweł II: „Jedna z największych niesprawiedliwości współczesnego 
świata polega właśnie na tym, że stosunkowo nieliczni posiadają 
wiele, a liczni nie posiadają prawie nic. Jest to niesprawiedliwość 
wadliwego podziału dóbr i usług pierwotnie przeznaczonych dla 
wszystkich”58. Co więcej, iluzoryczne byłoby pobieżne rozróżnienie 
między „krajami bogatymi” a „krajami biednymi”. Już Benedykt XVI 
uznał, że „powiększa się bogactwo światowe w skali globalnej, ale 
wzrastają nierówności. W krajach bogatych ubożeją nowe warstwy 
społeczne i powstają nowe formy ubóstwa. Na obszarach uboższych 
niektóre grupy korzystają ze swego rodzaju rozrzutnego i konsump-
cyjnego nadrozwoju, który w sposób niedopuszczalny kontrastuje 

56	 Por. Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 2267 i Kongregacja Nauki Wiary, List do 
biskupów dotyczący nowej redakcji n. 2267 Katechizmu Kościoła Katolickiego na temat 
kary śmierci (1 sierpnia 2018), nr nr 7–8.

57	 Fratelli tutti, nr 269.
58	 Św. Jan Paweł II, Encyklika Sollicitudo rei socialis (30 grudnia 1987), nr 28.



Stolica Apostolska – Dykasterie

71

z utrzymującymi się sytuacjami odbierającymi człowiekowi god-
ność ludzką. Nadal trwa «skandal niewiarygodnych nierówności»”59, 
w którym godność ubogich jest podwójnie negowana, zarówno z po-
wodu braku środków na zaspokojenie ich podstawowych potrzeb, jak 
i z powodu obojętności, z jaką są traktowani przez tych, którzy żyją 
obok nich.

37. Wraz z papieżem Franciszkiem należy zatem stwierdzić: 
„wzrosło bogactwo, ale pozbawione równości, co prowadzi do powsta-
wania «nowych form ubóstwa». Kiedy mówimy, że współczesny świat 
ograniczył ubóstwo, czynimy to, mierząc je kryteriami z dawnych 
czasów, których nie da się porównać z dzisiejszą rzeczywistością”60. 
W rezultacie ubóstwo rozprzestrzenia się „na wiele sposobów, na 
przykład w obsesji na punkcie obniżania kosztów pracy, bez brania 
pod uwagę poważnych konsekwencji, jakie to powoduje, gdyż bezro-
bocie, jako bezpośredni skutek, poszerza granice ubóstwa”61. Wobec 
tych „niszczących efektów imperium pieniądza”62 należy uznać, że 
„nie ma gorszego ubóstwa od tego, które pozbawia pracy i godności 
pracy”63. Jeśli niektórzy ludzie rodzą się w kraju lub rodzinie, w której 
mają mniejsze możliwości rozwoju, należy uznać, że jest to sprzeczne 
z ich godnością, która jest dokładnie taka sama, jak w przypadku 
osób urodzonych w bogatej rodzinie lub kraju. Wszyscy jesteśmy od-
powiedzialni, choć w różnym stopniu, za tę rażącą nierówność.

Wojna
38. Kolejną tragedią, która zaprzecza ludzkiej godności, jest woj-

na, dziś, jak i w każdym innym czasie: „Wojny, zamachy, prześlado-
wania z powodów rasowych lub religijnych, a także liczne wykro-
czenia przeciw ludzkiej godności […] «mnożą się w wielu regionach 
świata, tak dalece, że noszą cechy tego, co można określić ‘trzecią 

59	 Benedykt XVI, Encyklika Caritas in veritate (29 czerwca 2009), nr 22, cyt. wew.: 
św. Paweł VI, Encyklika Populorum progressio (26 marca 1967), nr 9.

60	 Fratelli tutti, nr 21, cyt. wew.: Caritas in veritate, nr 22.
61	 Fratelli tutti, nr 20. Por. również „Modlitwa do Stwórcy” na końcu tej encykliki.
62	 Tamże, nr 116, cyt. wew.: Franciszek, Przemówienie do uczestników światowego 

spotkania ruchów ludowych, art. cyt., s. 851–852.
63	 Fratelli tutti, nr 162, cyt. wew.: Franciszek, Przemówienie do członków Korpusu dyplo-

matycznego akredytowanego przy Stolicy Apostolskiej (12 stycznia 2015), AAS 107 
(2015), s. 165.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

72

wojną światową w kawałkach’»”64. Niosąc ze sobą zniszczenie i ból, 
wojna atakuje ludzką godność w perspektywie krótko- i długoter-
minowej: „choć potwierdzając niezbywalne prawo do uprawnionej 
obrony, jak również odpowiedzialność za ochronę tych, których ży-
cie jest zagrożone, musimy przyznać, że wojna zawsze jest «poraż-
ką ludzkości». Żadna wojna nie jest warta łez matki, która widziała 
swego syna poranionego bądź martwego; żadna wojna nie jest warta 
utraty życia, choćby nawet jednej tylko osoby ludzkiej, która jest isto-
tą świętą, stworzoną na obraz i podobieństwo Stwórcy; żadna wojna 
nie jest warta skażenia naszego Wspólnego Domu; i żadna wojna nie 
jest warta rozpaczy tych, którzy są zmuszeni do opuszczenia swej 
ojczyzny i są pozbawieni w jednej chwili swego domu i wszystkich 
więzi rodzinnych, przyjacielskich, społecznych i kulturalnych, bu-
dowanych niekiedy przez całe pokolenia”65. Wszystkie wojny przez 
sam fakt, że są sprzeczne z ludzką godnością, to „konflikty, które 
nie rozwiązują problemów, lecz je pogłębiają!”66. Jest to jeszcze po-
ważniejsze w naszych czasach, kiedy stało się normalne, że tak wielu 
niewinnych cywilów ginie poza polem bitwy. 

39. W związku z tym również dzisiaj Kościół musi uczynić sło-
wa papieży swoimi własnymi, powtarzając za św. Pawłem VI: „nigdy 
więcej wojny, nigdy więcej wojny!” („jamais plus la guerre, jamais plus la 
guerre!”)67, i prosząc wraz ze św. Janem Pawłem II „wszystkich w imię 
Boga i w imię człowieka: Nie zabijajcie! Nie gotujcie ludziom znisz-
czenia i zagłady! Pomyślcie o cierpiących głód i niedolę waszych bra-
ciach! Szanujcie godność i wolność każdego!”68. Właśnie w naszych 
czasach jest to wołanie Kościoła i całej ludzkości. Na koniec papież 
Franciszek podkreśla: „Nie możemy już zatem myśleć o wojnie jako 
o rozwiązaniu […]. W obliczu tej sytuacji, bardzo trudno jest dziś 

64	 Fratelli tutti, nr 25, cyt. wew.: Franciszek, Orędzie na 49. Dzień pokoju (1 stycznia 
2016), AAS 108 (2016), s. 49.

65	 Franciszek, Przesłanie do uczestników VI „Forum de Paris sur la Paix” (10 listopada 
2023), „L’Osservatore Romano”, 10 listopada 2023, s. 7, cyt. wew.: tenże, Audiencja 
generalna (23 marca 2022), „L’Osservatore Romano”, 23 marca 2022, s. 3.

66	 Tenże, Przemówienie do Konferencji Państw Stron Ramowej Konwencji Narodów 
Zjednoczonych w sprawie zmian klimatu (COP 28) (2 grudnia 2023), „L’Osservatore 
Romano”, 2 grudnia 2023, s. 2.

67	 Por. św. Paweł VI, Przemówienie do Organizacji Narodów Zjednoczonych (4 paździer-
nika 1965), AAS 57 (1965), s. 881.

68	 Św. Jan Paweł II, Encyklika Redemptor hominis (4 marca 1979), nr 16.



Stolica Apostolska – Dykasterie

73

utrzymać racjonalne kryteria, które wypracowano w poprzednich 
wiekach, by mówić o możliwości «wojny sprawiedliwej». Nigdy więcej 
wojny!”69. Ponieważ ludzkość często powraca do tych samych błędów 
z przeszłości, „aby budować pokój, trzeba wyjść z logiki legitymizacji 
wojny”70. Bliski związek między wiarą a godnością człowieka spra-
wia, że twierdzenie, iż wojna opiera się na przekonaniach religijnych, 
staje się samo w sobie sprzeczne: „ten, kto powołuje się na imię Boga, 
by usprawiedliwić terroryzm, przemoc i wojnę, nie idzie Jego drogą: 
wojna w imię religii staje się wojną przeciw religii”71.

Trud migrantów
40. Migranci są jednymi z pierwszych ofiar różnych form ubó-

stwa. Nie tylko odmawia się im godności w ich krajach72, ale i samo 
ich życie jest zagrożone, ponieważ nie mają już więcej środków na 
założenie rodziny, pracę lub wyżywienie73. Kiedy przybywają do kra-
jów, które powinny być w stanie ich przyjąć, „uważa się [ich] za nie 
dość godnych, by uczestniczyć jak wszyscy inni w życiu społecznym, 
i zapomina się, że mają taką samą przyrodzoną godność, jak każda 
inna osoba. […] Nie mówi się wprost, że nie są ludźmi, ale w prakty-
ce, przez decyzje i sposób ich traktowania, wyraża się przekonanie, 
że są oni mniej wartościowi, mniej ważni, mniej ludzcy”74. Dlatego 
zawsze należy pilnie przypominać, że „każdy emigrant jest osobą 
ludzką, która – jako taka – ma niezbywalne i podstawowe prawa, 
które powinni szanować wszyscy w każdej sytuacji”75. Przyjęcie ich 
jest ważnym i znaczącym sposobem obrony „niezbywalnej godności 
każdej osoby ludzkiej, bez względu na jej pochodzenie, kolor skóry 
czy wyznanie”76.

69	 Fratelli tutti, nr 258.
70	 Franciszek, Przemówienie do Rady Bezpieczeństwa Organizacji Narodów Zjednoczo-

nych (14 czerwca 2023), „L’Osservatore Romano”, 15 czerwca 2023, s. 8.
71	 Tenże, Przemówienie podczas Światowego Dnia Modlitwy o Pokój (20 września 2016), 

„L’Osservatore Romano”, 22 września 2016, s. 5.
72	 Por. Fratelli tutti, nr 38: „Dlatego też «przed prawem do emigracji trzeba realizować 

prawo do nieemigrowania, to znaczy do możliwości pozostania na własnej zie-
mi»”, cyt. wew.: Benedykt XVI, Orędzie na 99. Światowy Dzień Migranta i Uchodźcy 
(12 października 2012), AAS 104 (2012), s. 908.

73	 Por. Fratelli tutti, nr 38.
74	 Tamże, nr 39.
75	 Caritas in veritate, nr 62.
76	 Fratelli tutti, nr 39.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

74

Handel ludźmi
41. Handel ludźmi należy również uznać za poważne narusze-

nie godności ludzkiej77. Nie jest on niczym nowym, ale jego rozwój 
przybiera tragiczne rozmiary, które są widoczne dla wszystkich, 
dlatego papież Franciszek potępił go w szczególnie mocnych sło-
wach: „Powtarzam, że «handel ludźmi» jest podłym procederem, 
hańbą dla naszych społeczeństw, które uznają się za cywilizowane! 
Wyzyskiwacze i klienci na wszystkich poziomach powinni zrobić 
poważny rachunek sumienia przed sobą i przed Bogiem! Kościół 
ponawia dziś zdecydowany apel, aby zawsze chroniono ludzką 
godność i centralne miejsce każdej osoby, z poszanowaniem pod-
stawowych praw, jak to podkreśla jego społeczne nauczanie, a pra-
wa, o które prosi, niech będą rozszerzone realnie tam, gdzie nie są 
uznawane w odniesieniu do milionów mężczyzn i kobiet na każdym 
kontynencie. W świecie, w którym dużo mówi się o prawach, jakże 
często w praktyce deptana jest ludzka godność. W świecie, w któ-
rym tak dużo mówi się o prawach, wydaje się, że jedynym, który je 
posiada, jest pieniądz”78.

42. Z tych powodów Kościół i ludzkość nie mogą rezygnować 
z walki z takimi zjawiskami, jak „handel organami ludzkimi, wy-
korzystywanie seksualne chłopców i dziewcząt, praca niewolnicza, 
w tym prostytucja, handel narkotykami i bronią, terroryzm i między-
narodowa przestępczość zorganizowana. Skala tych sytuacji i liczba 
wplątanych w nie niewinnych ludzi jest tak wielka, że musimy unikać 
wszelkich pokus popadania w nominalizm deklaratywny wpływają-
cy uspokajająco na sumienia. Musimy zadbać, aby nasze instytucje 

77	 Warto w tym miejscu przypomnieć deklarację Pawła III na temat godności ludzi za-
mieszkujących ziemie „Nowego Świata”, zawartą w bulli Pastorale officium (29 maja 
1537), w której stwierdza on – pod karą ekskomuniki – że mieszkańcy tych teryto-
riów „chociaż żyją […] poza łonem Kościoła […] nie są ani nie mogą być pozbawiani 
swojej wolności lub własności, ponieważ są ludźmi i dlatego są sposobni do [przy-
jęcia] wiary i do zbawienia” („licet extra gremium Ecclesiae existant, non tamen sua 
libertate, aut rerum suarum dominio […] privandos esse, et cum homines, ideoque fidei 
et salutis capaces sint”): DH 1495 (tłum. pol. Breviarium fidei. Wybór doktrynalnych 
wypowiedzi Kościoła, red. ks. I. Bokwa, Poznań 2007, s. 177).

78	 Franciszek, Przemówienie do uczestników Zgromadzenia Plenarnego Papieskiej Rady 
ds. Duszpasterstwa Migrantów i Podróżujących (24 maja 2013), AAS 105 (2013), 
s. 470–471.



Stolica Apostolska – Dykasterie

75

były naprawdę skuteczne w walce z tymi plagami”79. W obliczu tak 
różnorodnych i brutalnych form zaprzeczania ludzkiej godności, ko-
nieczne jest, aby być coraz bardziej świadomymi, że „handel ludźmi 
jest zbrodnią przeciw ludzkości”80. Zasadniczo zaprzecza ludzkiej 
godności na co najmniej dwa sposoby: „handel ludźmi, zniekształca 
człowieczeństwo ofiary, godząc w jej wolność i godność. Ale zarazem 
odczłowiecza też tego, kto się tego dopuszcza”81.

Nadużycia seksualne
43. Głęboka godność właściwa człowiekowi w jego integralności 

duszy i ciała pozwala również zrozumieć, dlaczego każde nadużycie 
seksualne pozostawia głębokie blizny w sercu tego, który go doznaje. 
Istotnie, czuje się zraniony w swojej ludzkiej godności. Jest to „cier-
pienie, które może trwać przez całe życie i którego żadna skrucha 
nie jest w stanie naprawić. Zjawisko to jest szeroko rozpowszechnio-
ne w społeczeństwie, dotyka również Kościoła i stanowi poważną 
przeszkodę dla jego misji”82. Stąd zaangażowanie, z jakim Kościół 
nie przestaje działać, aby położyć kres wszelkim rodzajom nadużyć, 
zaczynając od własnego wnętrza. 

Przemoc wobec kobiet
44. Przemoc wobec kobiet jest globalnym skandalem, który jest 

coraz częściej dostrzegany. Podczas gdy równa godność kobiety jest 
werbalnie uznawana, w niektórych krajach nierówności między ko-
bietami i mężczyznami są bardzo poważne, a nawet w najbardziej 
rozwiniętych i demokratycznych krajach konkretna rzeczywistość 
społeczna świadczy o tym, że kobiety często nie są uznawane za po-
siadające tę samą godność co mężczyźni. Papież Franciszek podkreśla 
ten fakt, gdy stwierdza, że „organizacja społeczeństw na całym świe-
cie jest nadal daleka od wyraźnego ukazania, iż kobiety mają dokład-

79	 Tenże, Przemówienie do Organizacji Narodów Zjednoczonych, Nowy Jork (25 września 
2015), AAS 107 (2015), s. 1039.

80	 Tenże, Przemówienie do grupy ambasadorów z okazji prezentacji listów uwierzytel-
niających (12 grudnia 2013), „L’Osservatore Romano”, 13 grudnia 2013, s. 8.

81	 Tenże, Przemówienie do uczestników międzynarodowej konferencji o handlu ludźmi 
(11 kwietnia 2019), AAS 111 (2019), s. 700.

82	 Dokument końcowy XV Zgromadzenia Ogólnego Synodu Biskupów (27 października 
2018), nr 29.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

76

nie taką samą godność i prawa jak mężczyźni. Słowa mówią jedno, 
ale decyzje i rzeczywistość wykrzykują inne przesłanie. Faktem jest, 
że «podwójnie biedne są kobiety narażone na sytuacje wykluczenia, 
złego traktowania i przemocy, ponieważ często mają mniejsze moż-
liwości obrony swoich praw»”83.

45. Już św. Jan Paweł  II uznał, że „pozostaje wciąż jeszcze 
wiele do zrobienia, aby kobieta i matka nie była dyskryminowana. 
Sprawą naglącą jest uzyskanie we wszystkich krajach rzeczywistej 
równości praw osób, a więc równej płacy za tę samą pracę, opie-
ki nad pracującą matką, możliwości awansu zawodowego, równo-
ści małżonków z punktu widzenia prawa rodzinnego oraz uznania 
tego wszystkiego, co wiąże się z prawami i obowiązkami obywateli 
w ustroju demokratycznym”84. Nierówności w tych aspektach są 
różnymi formami przemocy. Przypomniał również, że „nadszedł 
czas, by z całą mocą potępić – stwarzając odpowiednie środki obro-
ny prawnej – różne formy przemocy seksualnej, której ofiarą pa-
dają często kobiety. W imię poszanowania osoby ludzkiej musimy 
również demaskować rozpowszechnianie kultury hedonistycznej 
i komercyjnej, która skłania do nadużyć w dziedzinie seksualnej, 
wciągając nawet bardzo młode dziewczęta w kręgi moralnego zepsu-
cia i prostytucji”85. Wśród form przemocy wobec kobiet, jak możemy 
nie wspomnieć o przymusie aborcji, który dotyka zarówno matkę, 
jak i dziecko, tak często w celu zaspokojenia egoizmu mężczyzn? 
I jak możemy nie wspomnieć również o praktyce poligamii, która – 
jak przypomina Katechizm Kościoła Katolickiego – jest sprzeczna 
z równą godnością kobiet i mężczyzn, a także przeciwna „miłości 
małżeńskiej, która jest jedyna i wyłączna”86?

46. W tym horyzoncie przemocy wobec kobiet brakuje słów, 
by wystarczająco potępić zjawisko zabójstw kobiet (femminicidio). 
Na tym froncie zaangażowanie całej społeczności międzynarodo-
wej musi być zwarte i konkretne, jak podkreślił papież Franciszek: 
„Umiłowanie Maryi powinno nam pomóc w rodzeniu postaw uzna-

83	 Fratelli tutti, nr 23, cyt. wew.: Evangelii gaudium, nr 212.
84	 Św. Jan Paweł II, List do kobiet (29 czerwca 1995), nr 4, w: Insegnamenti, XVIII/1: 

1997, s. 1874.
85	 Tamże, nr 5, w: Insegnamenti, XVIII/1: 1997, s. 1875.
86	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 1645.



Stolica Apostolska – Dykasterie

77

nia i wdzięczności wobec kobiety, wobec naszych matek i babć, które 
są bastionem w życiu naszych miast. Niemal zawsze milczące niosą 
życie. A milczenie jest mocą nadziei. Dziękuję za wasze świadectwo. 
[…] Ale patrząc na matki i babcie, chcę was zachęcić do walki z pla-
gą, która dotyka nasz kontynent amerykański: liczne przypadki za-
bójstw kobiet. A wiele jest sytuacji przemocy, które zostają wyciszane 
za wieloma murami. Zachęcam was do walki z tym źródłem cierpie-
nia, prosząc, aby promowano ustawodawstwo i kulturę odrzucania 
wszelkich form przemocy”87.

Aborcja
47. Kościół nie przestaje przypominać, że „godność każdej istoty 

ludzkiej ma charakter istotowy i obowiązuje od chwili poczęcia do 
naturalnej śmierci. Uznanie tej godności jest niezbywalnym warun-
kiem wstępnym ochrony egzystencji osobistej i społecznej, a także 
niezbędnym warunkiem tego, by braterstwo i przyjaźń społeczna 
mogły się urzeczywistniać między wszystkimi narodami na zie-
mi”88. Opierając się na tej nienaruszalnej wartości ludzkiego życia, 
magisterium Kościoła zawsze wypowiadało się przeciwko aborcji. 
Święty Jan Paweł II pisze o tym: „Wśród wszystkich przestępstw 
przeciw życiu, jakie człowiek może popełnić, przerwanie ciąży ma 
cechy, które czynią z niego występek szczególnie poważny i god-
ny potępienia. […] Dzisiaj jednak świadomość jego zła zaciera się 
stopniowo w sumieniach wielu ludzi. Akceptacja przerywania cią-
ży przez mentalność, obyczaj i nawet przez prawo jest wymownym 
znakiem niezwykle groźnego kryzysu zmysłu moralnego, który 
stopniowo traci zdolność rozróżnienia między dobrem i złem, nawet 
wówczas, gdy chodzi o podstawowe prawo do życia. Wobec tak groź-
nej sytuacji szczególnie potrzebna jest dziś odwaga, która pozwala 
spojrzeć prawdzie w oczy i nazywać rzeczy po imieniu, nie ulega-
jąc wygodnym kompromisom czy też pokusie oszukiwania siebie. 
Kategorycznie brzmi w tym kontekście przestroga Proroka: «Biada 
tym, którzy zło nazywają dobrem, a dobro złem, którzy zamienia-
ją ciemności na światło, a światło na ciemności» (Iz 5, 20). Właś-
nie w przypadku przerywania ciąży można się dziś często spotkać 

87	 Franciszek, Przemówienie podczas nabożeństwa maryjnego ku czci Matki Bożej z La 
Puerta (20 stycznia 2018), AAS 110 (2018), s. 329.

88	 Tenże, Przemówienie do uczestników Zgromadzenia Plenarnego Kongregacji Nauki 
Wiary (21 stycznia 2022), „L’Osservatore Romano”, 21 stycznia 2022, s. 8.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

78

z dwuznacznymi określeniami, jak na przykład «zabieg», które zmie-
rzają do ukrycia jego prawdziwej natury i złagodzenia jego ciężaru 
w świadomości opinii publicznej. Być może samo to zjawisko języ-
kowe jest już objawem niepokoju nurtującego sumienia. Jednak 
żadne słowo nie jest w stanie zmienić rzeczywistości: przerwa-
nie ciąży jest – niezależnie od tego, w jaki sposób zostaje doko-
nane – świadomym i bezpośrednim zabójstwem istoty ludzkiej 
w początkowym stadium jej życia, obejmującym okres między 
poczęciem a narodzeniem”89. Nienarodzone dzieci są zatem „naj-
bardziej bezbronne i niewinne ze wszystkich, a dzisiaj odziera się je 
z ludzkiej godności, aby robić z nimi to, co się chce, pozbawiając je 
życia i ustanawiając prawa, by nikt nie mógł temu przeszkodzić”90. 
Należy zatem stwierdzić z całą mocą i jasnością, nawet w naszych 
czasach, że „obrona rodzącego się życia jest ściśle związana z obroną 
jakiegokolwiek prawa człowieka. Zakłada ona przekonanie, że każ-
da ludzka istota jest zawsze święta i nienaruszalna w jakiejkolwiek 
sytuacji i w każdej fazie swego rozwoju. Jest celem samym w sobie 
i nigdy nie jest środkiem do rozwiązania innych trudności. Jeśli 
obalimy to przekonanie, nie ma solidnych i trwałych fundamentów 
do obrony praw człowieka, które byłyby zawsze uzależnione od ko-
rzyści zmieniających się rządów. Sam rozum wystarczy, aby uznać 
nienaruszalną wartość każdego ludzkiego życia, ale jeśli spojrzymy 
na nie w świetle wiary, «wszelki gwałt zadany osobistej godności 
istoty ludzkiej wzywa o pomstę przed obliczem Bożym i jest obrazą 
Stwórcy człowieka»”91. W tym miejscu zasługuje na przypomnie-
nie wielkoduszne i odważne zaangażowanie św. Teresy z Kalkuty 
w obronę każdej poczętej osoby.

Macierzyństwo zastępcze
48. Kościół sprzeciwia się również praktykom macierzyństwa 

zastępczego, w wyniku których dziecko, niezmiernie wartościo-
we, staje się jedynie przedmiotem. W tym względzie słowa papieża 

89	 Evangelium vitae, nr 58. Na temat szacunku przynależnego ludzkim embrionom 
zob. Kongregacja Nauki Wiary, Instrukcja Donum vitae (22 lutego 1987): „Prak-
tyka podtrzymywania przy życiu embrionów ludzkich w łonie lub w probówce, 
w celach doświadczalnych czy handlowych całkowicie sprzeciwia się godności 
ludzkiej” (nr I, 4).

90	 Evangelii gaudium, nr 213.
91	 Tamże.



Stolica Apostolska – Dykasterie

79

Franciszka są szczególnie jasne: „Droga do pokoju wymaga posza-
nowania życia, każdego ludzkiego życia, począwszy od nienarodzo-
nego dziecka w łonie matki, które nie może być eliminowane ani 
stać się przedmiotem handlu. W związku z tym uważam za godną 
ubolewania praktykę tak zwanego macierzyństwa zastępczego, któ-
ra poważnie uwłacza godności kobiety i dziecka. Opiera się ona na 
wykorzystywaniu trudnej sytuacji materialnej matki. Dziecko jest 
zawsze darem, a nigdy przedmiotem kontraktu. Dlatego oczekuję od 
wspólnoty międzynarodowej działań na rzecz powszechnego zaka-
zania tej praktyki”92.

49. Praktyka macierzyństwa zastępczego narusza przede wszyst-
kim godność dziecka. Każde dziecko bowiem, od momentu poczęcia, 
narodzin, a następnie w czasie dorastania jako chłopiec lub dziew-
czynka, stając się dorosłym, posiada nienaruszalną godność, która 
jest wyraźnie wyrażana, choć w szczególny i zróżnicowany sposób, 
na każdym etapie jego życia. Dziecko ma zatem prawo, na mocy 
swojej niezbywalnej godności, do w pełni ludzkiego i niewywoła-
nego sztucznie pochodzenia oraz do otrzymania daru życia, który 
manifestuje jednocześnie godność dawcy i biorcy. Uznanie godności 
osoby ludzkiej zawiera również uznanie godności związku małżeń-
skiego i ludzkiej prokreacji we wszystkich wymiarach. W tym kierun-
ku uzasadnione pragnienie posiadania potomstwa nie może zostać 
przekształcone w „prawo do dziecka”, nieszanujące godności samego 
dziecka jako biorcy darmowego daru życia93.

50. Praktyka macierzyństwa zastępczego narusza jednocześnie 
godność samej kobiety, która jest do niej zmuszana lub dobrowolnie 
decyduje się jej poddać. W wyniku takiej praktyki kobieta jest odry-
wana od rozwijającego się w niej dziecka i staje się zwykłym środkiem 
podporządkowanym zyskowi lub arbitralnym pragnieniom innych. 
Stoi to w sprzeczności pod każdym względem z fundamentalną god-
nością każdej istoty ludzkiej i jej prawem do bycia zawsze uznawaną 
ze względu na samą siebie, a nigdy jako narzędzie kogoś innego.

92	 Franciszek, Przemówienie do członków Korpusu dyplomatycznego akredytowanego 
przy Stolicy Apostolskiej z okazji składnia życzeń noworocznych (8 stycznia 2024), 
art. cyt.

93	 Por. Dignitas personae, nr 16. Wszystkie te aspekty są dokładnie wymienione w Donum 
vitae.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

80

Eutanazja i samobójstwo wspomagane
51. Istnieje szczególny przypadek naruszenia godności ludzkiej, 

który jest cichszy, ale zdobywa popularność. Jego cechą szczególną jest 
wykorzystywanie błędnej koncepcji godności ludzkiej, aby obrócić ją 
przeciwko samemu życiu. To zamieszanie, które jest dziś bardzo po-
wszechne, wychodzi na jaw podczas dyskusji na temat eutanazji. Na 
przykład przepisy, które uznają możliwość eutanazji lub wspomagane-
go samobójstwa, są czasami określane jako „ustawy o godnej śmierci” 
(„death with dignity acts”). Istnieje powszechne przekonanie, że eutana-
zja lub wspomagane samobójstwo są zgodne z poszanowaniem godno-
ści osoby ludzkiej. W obliczu tego faktu należy stanowczo potwierdzić, 
że cierpienie nie powoduje utraty godności przez chorego, która jest 
jemu przynależna na sposób istotowy i niezbywalny, ale może stać się 
okazją do wzmocnienia więzi wzajemnej przynależności i uświadomie-
nia sobie drogocenności każdej osoby dla całej ludzkości.

52. Z pewnością godność osoby chorej w stanie krytycznym lub 
terminalnym wymaga od wszystkich odpowiednich i niezbędnych 
wysiłków w celu złagodzenia jej cierpienia przez odpowiednią opiekę 
paliatywną i unikanie jakiejkolwiek terapii uporczywej lub interwen-
cji nieproporcjonalnej. Opieka ta jest odpowiedzią na „stały obowią-
zek zrozumienia potrzeb chorego: potrzeb pomocy, ulgi w bólu, po-
trzeb emocjonalnych, uczuciowych i duchowych”94. Ale taki wysiłek 
jest czymś zupełnie innym, odmiennym, a nawet sprzecznym z de-
cyzją o eliminacji własnego lub cudzego życia pod ciężarem cierpie-
nia. Życie ludzkie, nawet w swoim bolesnym stanie, niesie w sobie 
godność, która zawsze musi być szanowana, której nie można utracić 
i której należy się szacunek bezwarunkowy. Nie ma bowiem takich 
warunków, bez których życie ludzkie przestaje być godne i może zo-
stać zakończone: „Życie ma w przypadku każdego tę samą godność 
i tę samą wartość. Szacunek dla życia drugiego jest taki sam jak ten, 
który jest się winnym wobec własnej egzystencji”95. Pomaganie sa-
mobójcy w odebraniu sobie życia jest zatem obiektywnym wykro-
czeniem przeciwko godności osoby, która o to prosi, nawet jeśli jest 
to spełnienie jej życzenia: „Mamy towarzyszyć przy śmierci, ale nie 
prowokować śmierć czy pomagać w jakiejkolwiek formie samobój-

94	 Kongregacja Nauki Wiary, List Samaritanus bonus (14 lipca 2020), nr V, 4, AAS 112 
(2020), s. 925.

95	 Por. tamże, nr V, 1, AAS 112 (2020), s. 919.



Stolica Apostolska – Dykasterie

81

stwa. Przypominam, że zawsze trzeba dawać pierwszeństwo prawu 
do leczenia i to leczenia dla wszystkich, ażeby najsłabsi, zwłaszcza 
osoby starsze i chore, nie byli nigdy odrzucani. Życie jest prawem, 
a nie śmierć, którą trzeba przyjąć, nie zadawać. A ta zasada etyczna 
dotyczy wszystkich, nie tylko chrześcijan czy wierzących”96. Jak już 
wspomniano, godność każdej osoby, niezależnie od tego jak słabej 
lub cierpiącej, oznacza godność wszystkich.

Odrzucenie osób o różnej sprawności
53. Jednym z kryteriów weryfikacji rzeczywistej troski o godność 

każdego człowieka jest – oczywiście – opieka nad osobami w najtrud-
niejszej sytuacji. Niestety nasze czasy nie wyróżniają się zbytnio taką 
troską: w rzeczywistości narzuca się w nich kultura odrzucenia97. Aby 
przeciwdziałać tej tendencji, na szczególną uwagę i troskę zasługuje 
stan tych, którzy znajdują się w sytuacji uszczerbku fizycznego lub 
psychicznego. Ten stan szczególnej bezradności98, tak istotny w opi-
sach ewangelicznych, powszechnie stawia pytanie o to, co oznacza 
bycie osobą ludzką, wychodząc właśnie od stanu upośledzenia lub 
niepełnosprawności. Kwestia ludzkiej niedoskonałości posiada rów-
nież wyraźne implikacje ze społeczno-kulturowego punktu widzenia, 
zwłaszcza że w niektórych kulturach osoby z niepełnosprawnością są 
czasami marginalizowane, jeśli nie wręcz uciskane i traktowane jak 
prawdziwe „odpady”. W rzeczywistości każdy człowiek, niezależnie 
od stanu jego bezradności, posiada swoją godność przez sam fakt, 
że jest chciany i kochany przez Boga. Z tych powodów należy jak 
najbardziej wspierać włączanie się i aktywne uczestnictwo w życiu 
społecznym i kościelnym wszystkich tych, którzy są w jakiś sposób 
naznaczeni słabością lub niepełnosprawnością99.

54. W szerszej perspektywie należy pamiętać, że „miłość, znaj-
dująca się w samym centrum ducha polityki, jest zawsze miłością 

96	 Franciszek, Audiencja generalna (9 lutego 2022), „L’Osservatore Romano”, 9 lutego 
2022, s. 3.

97	 Por. przede wszystkim Fratelli tutti, nr nr 18–21: Globalne odrzucenie. nr 188 tej 
encykliki dochodzi do identyfikacji pewnej „kultury odrzucenia”.

  98	 Por. Franciszek, Przemówienie do uczestników konferencji zorganizowanej przez Pa-
pieską Radę ds. Krzewienia Nowej Ewangelizacji (21 października 2017), „L’Osserva-
tore Romano”, 22 października 2017, s. 8: „Bezradność należy do istoty człowieka”.

  99	 Por. tenże, Orędzie na Międzynarodowy Dzień Osób Niepełnosprawnych (3 grudnia 
2020), AAS 112 (2020), s. 1185–1186.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

82

preferencyjną względem najmniejszych, motywującą wszystkie dzia-
łania podejmowane na ich rzecz. […] «Otaczanie troską [słabości], 
wymaga siły i czułości, wymaga walki i owocności w obliczu mode-
lu zdominowanego przez funkcjonalizm i prywatność, który nie-
uchronnie prowadzi do «kultury odrzucania». […] Oznacza zajęcie 
się teraźniejszością w najbardziej marginesowych i niepokojących 
sytuacjach i nadanie im godności». Oczywiście, w ten sposób inicjuje 
się intensywne działanie, ponieważ «trzeba uczynić wszystko, aby 
ochronić status i godność osoby ludzkiej»”100.

Teoria gender
55. Kościół pragnie przede wszystkim „potwierdzić, że każda 

osoba, niezależnie od swojej skłonności seksualnej, musi być szano-
wana w swej godności i przyjęta z szacunkiem, z troską, by unik-
nąć «jakichkolwiek oznak niesłusznej dyskryminacji», a zwłaszcza 
wszelkich form agresji i przemocy”101. Z tego powodu należy potępić 
jako sprzeczny z ludzką godnością fakt, że w niektórych miejscach 
niemało osób jest więzionych, torturowanych, a nawet pozbawianych 
dobra życia wyłącznie z powodu swojej orientacji seksualnej.

56. Jednocześnie Kościół podkreśla zdecydowaną krytykę 
kwestii zawartych w teorii gender. W tym kontekście papież Fran-
ciszek przypomniał: „Droga do pokoju wymaga poszanowania praw 
człowieka, zgodnie z prostym, ale jasnym sformułowaniem zawar-
tym w Powszechnej Deklaracji Praw Człowieka, której 75. rocznicę 
niedawno obchodziliśmy. Są to zasady racjonalnie oczywiste i po-
wszechnie akceptowane. Niestety, podejmowane w minionych deka-
dach próby wprowadzenia nowych praw, które nie w pełni są spójne 
z tymi pierwotnie zdefiniowanymi i nie zawsze są akceptowalne, dały 
początek ideologicznej kolonizacji, wśród których główną rolę odgry-
wa teoria gender, będąca niezwykle groźną, ponieważ usuwa różnice 
pod pretekstem, że wszyscy są równi”102.

100	 Fratelli tutti, nr nr 187–188, cyt. wew.: tenże, Przemówienie w Parlamencie Europej-
skim, Strasburg (25 listopada 2014), AAS 106 (2014), s. 999 i tenże, Przemówienie 
do rządzących i korpusu dyplomatycznego, Bangi – Republika Środkowoafrykańska 
(29 listopada 2015), AAS 107 (2015), s. 1320.

101	 Franciszek, Adhortacja apostolska Amoris laetitia (19 marca 2016), nr 250, cyt. 
wew.: Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 2358.

102	 Tenże, Przemówienie do członków Korpusu dyplomatycznego akredytowanego przy 
Stolicy Apostolskiej z okazji składnia życzeń noworocznych (8 stycznia 2024), art. cyt.



Stolica Apostolska – Dykasterie

83

57. W odniesieniu do teorii gender, której naukowa spójność jest 
przedmiotem wielu dyskusji w środowisku ekspertów, Kościół przy-
pomina, że życie ludzkie we wszystkich jego elementach fizycznych 
i duchowych jest darem Bożym, który należy przyjąć z wdzięcznością 
i oddać na służbę dobru. Chcieć dysponować samym sobą, tak jak to 
zaleca teoria gender, bez względu na tę podstawową prawdę o ludzkim 
życiu jako darze, oznacza nic innego jak uleganie odwiecznej poku-
sie, by człowiek stał się bogiem i konkurował z prawdziwym Bogiem 
miłości objawionym nam przez Ewangelię.

58. Drugą kwestią związaną z teorią gender jest to, że stara się 
ona zaprzeczyć największej możliwej różnicy istniejącej między ży-
wymi istotami: różnicy płciowej. Ta podstawowa różnica jest nie tylko 
największą możliwą do wyobrażenia, ale także najpiękniejszą i naj-
potężniejszą: w parze mężczyzna–kobieta osiąga ona wzajemność 
najbardziej godną podziwu, a tym samym jest źródłem cudu, który 
nigdy nie przestaje nas zadziwiać, jakim jest pojawienie się nowych 
istot ludzkich na świecie. 

59. W tym sensie szacunek dla własnego ciała i ciała innych jest 
niezbędny w obliczu mnożących się roszczeń do nowych praw wysuwa-
nych przez teorię gender. Ideologia ta „ukazuje […] społeczeństwo bez 
różnic płciowych i banalizuje podstawy antropologiczne rodziny”103. 
Staje się zatem niedopuszczalne, że „niektóre ideologie tego typu, 
utrzymujące, że stanowią odpowiedź na pewne, czasami zrozumiałe 
aspiracje, starają się ją narzucić jako myśl dominującą określającą nawet 
edukację dzieci. Nie wolno zapominać, że «płeć biologiczną (sex) oraz 
rolę społeczno-kulturową płci (gender) można odróżniać, ale nie roz-
dzielać»”104. Dlatego należy odrzucić wszystkie te próby, które zaciem-
niają odniesienie do nieusuwalnej różnicy płciowej między mężczyzną 
a kobietą: „nie możemy oddzielić tego, co jest męskie i żeńskie, od 
dzieła stworzonego przez Boga, które jest uprzednie wobec wszystkich 
naszych decyzji i doświadczeń, i gdzie istnieją elementy biologiczne, 
których nie można ignorować”105. Tylko wtedy, gdy każda osoba ludzka 
może uznać i zaakceptować tę różnicę we wzajemności, staje się zdolna 
do pełnego odkrycia siebie, swojej godności i swojej tożsamości.

103	 Amoris laetitia, nr 56.
104	 Tamże, cyt. wew.: XIV Zwyczajne Zgromadzenie Ogólne Synodu Biskupów, Relatio 

finalis (24 października 2015), nr 58.
105	 Amoris laetitia, nr 286.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

84

Zmiana płci
60. Godność ciała nie może być uważana za niższą od godności 

osoby jako takiej. Katechizm Kościoła Katolickiego wyraźnie zachęca 
nas do uznania, że „ciało człowieka uczestniczy w godności «obrazu 
Bożego»”106. O tej prawdzie należy pamiętać zwłaszcza w odniesieniu 
do zmiany płci. Człowiek jest bowiem nierozerwalnie złożony z cia-
ła i duszy, a ciało jest żywym miejscem, w którym rozwija się i ma-
nifestuje wnętrze duszy, w tym przez sieć relacji międzyludzkich. 
Stanowiąc istotę osoby, dusza i ciało uczestniczą zatem w godności, 
która charakteryzuje każdego człowieka107. W związku z tym należy 
przypomnieć, że ciało ludzkie uczestniczy w godności osoby, ponie-
waż jest obdarzone osobistymi znaczeniami, szczególnie w swojej 
kondycji płciowej108. To właśnie w ciele każda osoba rozpoznaje siebie 
jako zrodzoną przez innych i to przez ciało mężczyzna i kobieta mogą 
nawiązać relację miłości zdolną do zrodzenia innych osób. Odnosząc 
się do potrzeby poszanowania naturalnego porządku osoby ludzkiej, 
papież Franciszek naucza: „Rzeczywistość stworzona nas uprzedza 
i trzeba ją przyjmować jako dar. Równocześnie jesteśmy wezwani do 
strzeżenia naszego człowieczeństwa, a to oznacza przede wszystkim 
akceptowanie i respektowanie go takim, jakim zostało stworzone”109. 
Wynika z tego, że każda operacja zmiany płci co do zasady jest ry-
zykiem zagrażającym wyjątkowej godności, jaką dana osoba otrzy-
mała od momentu poczęcia. Nie wyklucza to możliwości, że osoba 
dotknięta anomaliami narządów płciowych, które są już widoczne 
przy urodzeniu lub które rozwinęły się później, może zdecydować 
się na pomoc medyczną w celu usunięcia tych anomalii. W takim 
przypadku operacja nie stanowiłaby zmiany płci w przedstawionym 
tutaj znaczeniu.

106	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 364.
107	 Dotyczy to również szacunku należnego ciałom zmarłych; por. np. Kongregacja 

Nauki Wiary, Instrukcja Ad resurgendum cum Christo (15 sierpnia 2016), nr 3, AAS 
108 (2016), s. 1290: „Grzebiąc ciała wiernych zmarłych, Kościół potwierdza wiarę 
w zmartwychwstanie ciała i zamierza uwydatnić wysoką godność ludzkiego ciała 
jako nierozłącznej części osoby, której historię to ciało współdzieli”. Bardziej kom-
pleksowo, por. również Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Aktualne problemy 
eschatologii (1990), nr 5: Człowiek powołany do zmartwychwstania.

108	 Por. Laudato si’, nr 155.
109	 Amoris laetitia, nr 56.



Stolica Apostolska – Dykasterie

85

Przemoc cyfrowa
61. Rozwój technologii cyfrowych, które oferują wprawdzie wiele 

możliwości promowania godności ludzkiej, skłania coraz bardziej do 
tworzenia świata, w którym rośnie wyzysk, wykluczenie i przemoc, 
które mogą posunąć się aż do naruszenia godności osoby ludzkiej. 
Należy zauważyć, jak łatwo jest za pomocą tych środków zagrozić 
dobremu imieniu kogokolwiek fałszywymi wiadomościami i oszczer-
stwami. W tej kwestii papież Franciszek podkreśla: „Niezdrowe jest 
mylenie komunikacji z samym tylko kontaktem wirtualnym. W rze-
czywistości «środowisko cyfrowe jest także obszarem samotności, 
manipulacji, eksploatacji i przemocy, aż do skrajnego przypadku dark 
web. Media cyfrowe mogą narazić na ryzyko uzależnienia, izolacji 
i postępującej utraty kontaktu z rzeczywistością, utrudniając rozwój 
autentycznych relacji międzyludzkich. Za pośrednictwem mediów 
społecznościowych upowszechniają się nowe formy przemocy, takie 
jak cyberprzemoc. Internet jest również kanałem rozpowszechniania 
pornografii i wykorzystywania osób w celach seksualnych lub hazar-
du»”110. I tak jest, że tam, gdzie możliwości połączenia rosną, paradok-
salnie zdarza się, że każdy jest coraz bardziej odizolowany i zubożony 
w relacje międzyludzkie: „W komunikacji cyfrowej dąży się do pokaza-
nia wszystkiego, a każda jednostka staje się obiektem spojrzeń, które 
rewidują, obnażają i rozpowszechniają, często anonimowo. Szacunek 
dla drugiego człowieka całkiem się rozpada, a w ten sposób właśnie, 
podczas gdy tego człowieka odsuwam, ignoruję i trzymam na dystans, 
mogę bezwstydnie wtargnąć w jego życie, aż do skrajności”111. Takie 
tendencje reprezentują ciemną stronę postępu cyfrowego.

62. W tej perspektywie, jeśli technologia ma służyć godności 
ludzkiej, a nie jej szkodzić i jeśli ma promować pokój, a nie przemoc, 
wspólnota ludzka musi być proaktywna w reagowaniu na te ten-
dencje z poszanowaniem godności ludzkiej oraz promować dobro: 
„W tym zglobalizowanym świecie «media mogą nam pomóc poczuć 
się bliższymi jedni drugich, tworząc odnowione poczucie jedności 
ludzkiej rodziny, które pobudza do solidarności i do poważnego za-

110	 Franciszek, Adhortacja apostolska Christus vivit (25 marca 2019), nr 88, cyt. wew.: 
Dokument końcowy XV Zgromadzenia Ogólnego Synodu Biskupów (27 października 
2018), nr 23.

111	 Fratelli tutti, nr 42.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

86

angażowania na rzecz bardziej godnego życia. [...] Mogą nam w tym 
pomóc, zwłaszcza dzisiaj, kiedy sieci komunikacji międzyludzkiej 
osiągnęły niezwykle wysoki poziom rozwoju. W szczególności Inter-
net stwarza ogromne możliwości spotkania i solidarności między 
wszystkimi i jest to rzecz dobra, jest to dar Boga». Trzeba jednak 
nieustannie weryfikować, czy dzisiejsze formy komunikacji rzeczy-
wiście prowadzą nas do wielkodusznego spotkania, do szczerego po-
szukiwania całej prawdy, do służby, do bliskości z najmniejszymi, do 
budowania dobra wspólnego”112.

Zakończenie

63. Z okazji 75. rocznicy ogłoszenia Powszechnej Deklaracji Praw 
Człowieka (1948) papież Franciszek powtórzył, że dokument ten 
„jest […] jakby główną drogą, na której zostało uczynionych wiele 
kroków naprzód, ale wielu jeszcze brakuje, a czasami, niestety, za-
wraca się. Zaangażowanie na rzecz praw człowieka nigdy ma końca! 
Odnośnie do tego jestem blisko wszystkich, którzy, bez obwieszcza-
nia, w konkretnym życiu codziennym walczą i osobiście płacą cenę 
za obronę praw tych, którzy się nie liczą”113.

64. W tym duchu przez niniejszą Deklarację Kościół usilnie na-
lega, aby poszanowanie godności osoby ludzkiej, niezależnie od 
wszelkich okoliczności, znalazło się w centrum zaangażowania na 
rzecz dobra wspólnego i każdego systemu prawnego. Poszanowanie 
godności każdego i wszystkich jest bowiem niezbędną podstawą 
istnienia każdego społeczeństwa, które twierdzi, że opiera się na 
sprawiedliwym prawie, a nie na sile władzy. Na podstawie uznania 
godności ludzkiej przestrzegane są podstawowe prawa człowieka, 
które poprzedzają i stanowią podłoże wszelkiego cywilizowanego 
współistnienia114.

65. Zadaniem każdego człowieka, a zarazem każdej wspólnoty 
ludzkiej, jest zatem konkretne i skuteczne urzeczywistnianie god-

112	 Fratelli tutti, nr 205, cyt. wew.: Franciszek, Orędzie na 48. Światowy Dzień Środków 
Społecznego Przekazu (24 stycznia 2014), AAS 106 (2014), s. 113.

113	 Franciszek, Anioł Pański (10 grudnia 2023), „L’Osservatore Romano”, 11 grudnia 
2023, s. 12.

114	 Por. Godność i prawa osoby ludzkiej, nr 2.



Stolica Apostolska – Dykasterie

87

ności ludzkiej, podczas gdy obowiązkiem państw jest nie tylko jej 
ochrona, ale także zagwarantowanie warunków niezbędnych do jej 
rozkwitu w integralnej promocji osoby ludzkiej: „W działalności poli-
tycznej musimy pamiętać, że «niezależnie od jakichkolwiek pozorów, 
każdy jest niezmiernie święty i zasługuje na naszą miłość i nasze 
poświęcenie»”115.

66. Również dzisiaj w obliczu tak wielu naruszeń godności ludz-
kiej, które poważnie zagrażają przyszłości ludzkości, Kościół zachęca 
do promowania godności każdej osoby ludzkiej niezależnie od jej cech 
fizycznych, psychicznych, kulturowych, społecznych i religijnych. 
Czyni to z nadzieją, pewny mocy płynącej od zmartwychwstałego 
Chrystusa, który objawił w pełni integralną godność każdego mężczy-
zny i każdej kobiety. Ta pewność staje się apelem w słowach papieża 
Franciszka: „Każdego człowieka na tym świecie proszę, by nie zapo-
minał o swojej godności, której nikt nie ma prawa mu odbierać”116.

Ojciec Święty Franciszek podczas audiencji udzielonej niżej podpisane-
mu Prefektowi wraz z Sekretarzem Sekcji Doktrynalnej Dykasterii Nauki 
Wiary 25 marca 2024 r. zatwierdził niniejszą Deklarację, przyjętą na Sesji 
Zwyczajnej tejże Dykasterii 28 lutego 2024 r., i polecił ją opublikować.

Rzym, w siedzibie Dykasterii Nauki Wiary, 
2 kwietnia 2024 r., 
w 19. rocznicę śmierci świętego Jana Pawła II.

Víctor Manuel Kard. Fernández
Prefekt

Ks. Prał. Armando Matteo
Sekretarz Sekcji Doktrynalnej

Ex Audientia Die 25.03.2024
Franciscus

115	 Fratelli tutti, nr 195, cyt. wew.: Evangelii gaudium, nr 274.
116	 Laudato si’, nr 205.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

88

DYKASTERIA NAUKI WIARY

3
NORMY POSTĘPOWANIA

w rozeznawaniu domniemanych
zjawisk nadprzyrodzonych

Słuchając Ducha,  
który działa w ludzie wiernym Bogu

Prezentacja
Bóg jest obecny i działa w naszej historii. Duch Święty, który 

wypływa z serca zmartwychwstałego Chrystusa, działa w Kościele 
z Boską wolnością i ofiarowuje nam wiele cennych darów, które po-
magają nam na drodze życia i skłaniają nas do duchowego dojrzewa-
nia w wierności Ewangelii. To działanie Ducha Świętego obejmuje 
również możliwość docierania do naszych serc poprzez pewne nad-
przyrodzone wydarzenia, takie jak objawienia czy wizje Chrystusa 
lub Najświętszej Maryi Panny i inne zjawiska.

Nieraz wydarzenia te przynosiły wielkie bogactwo duchowych owo-
ców, powodowały wzrost wiary, pobożności, braterstwa i służby, a w nie-
których przypadkach dały początek różnym sanktuariom rozsianym 
po całym świecie, które dziś należą do istoty pobożności ludowej wielu 
narodów. Jest tak wiele życia i piękna, które Pan zasiewa poza naszymi 
schematami myślowymi i procedurami! Z tego powodu Normy postępo-
wania w rozeznawaniu domniemanych zjawisk nadprzyrodzonych, któ-
re obecnie przedstawiamy, nie mają być kontrolą, a tym bardziej próbą 
zgaszenia Ducha. W najbardziej pozytywnych przypadkach wydarzeń 
o domniemanym pochodzeniu nadprzyrodzonym w istocie „zachęca się 
biskupa diecezjalnego do docenienia wartości duszpasterskiej, a także 
do popierania rozpowszechniania tej duchowej propozycji” (I, nr 17).

Święty Jan od Krzyża zauważył, „jak niskie, niewystarczające i nie-
właściwe są wszelkie określenia i słowa, jakich w tym życiu używamy 
odnośnie do rzeczy boskich”1. Nikt nie może w pełni wyrazić niezba-
1	 Św. Jan od Krzyża, Noc ciemna. Księga druga 17, 6, w: tenże, Dzieła, Kraków 1986, 

s. 496.



Stolica Apostolska – Dykasterie

89

danych dróg działania Boga w ludziach: „Stąd też, choć tyle razy przez 
świętych doktorów były i będą objaśniane, to jednak nie ustaną nigdy 
dociekania nad nimi, gdyż tych tajemnic nie można wyrazić słowami. 
Wszelkie zaś objaśnienia nie dorównują zazwyczaj głębi ich istotnego 
znaczenia”2. Albowiem „droga ku Bogu jest tak tajemnicza i ukryta 
dla zmysłów duszy, jak dla zmysłów ciała są ukryte i niepoznawal-
ne ścieżki na morzu”3. „Pan bowiem jest niebieskim Budowniczym 
i wzniesie w każdej duszy nadprzyrodzony gmach, jak zechce”4.

Jednocześnie należy przyznać, że w niektórych przypadkach 
wydarzeń o domniemanym nadprzyrodzonym pochodzeniu poja-
wiają się bardzo poważne elementy krytyczne, przynoszące szkodę 
wiernym i w takich przypadkach Kościół musi działać z całą swoją 
duszpasterską troską. Mam na myśli, na przykład, wykorzystywa-
nie takich zjawisk w celu osiągnięcia „zysku, władzy, sławy, rozgłosu 
społecznego, osobistych korzyści” (II, art. 15, 4°), co może prowadzić 
nawet do ewentualnego popełniania czynów wielce niemoralnych 
(por. II, art. 15, 5°), lub nawet „jako środka lub pretekstu do domina-
cji nad ludźmi lub popełniania nadużyć” (II, art. 16).

Nie można też ignorować przy okazji takich wydarzeń możliwości 
błędów doktrynalnych, niewłaściwego redukcjonizmu w przedsta-
wianiu przesłania Ewangelii, szerzenia się ducha sekciarskiego itp. 
Wreszcie istnieje również możliwość, że wierni zostaną pociągnięci 
wydarzeniem, które przypisuje się Bożej inicjatywie, a które jest je-
dynie owocem czyjejś fantazji, pragnienia nowości, mitomanii lub 
skłonności do fałszerstw.

Dla rozeznawania w tej dziedzinie Kościół potrzebuje zatem 
jasnych procedur. Normy postępowania w rozeznawaniu domnie-
manych objawień i przesłań, które obowiązywały do dziś, zostały 
zatwierdzone przez św. Pawła VI w 1978 r., ponad 40 lat temu, w for-
mie zastrzeżonej, a zostały oficjalnie opublikowane dopiero 33 lata 
później, w 2011 r.

Niedawna rewizja
Stosując Normy z 1978 r., zdano sobie jednak sprawę, że podej-

mowanie decyzji wymagało bardzo długiego czasu, nawet kilku dzie-
sięcioleci, i że przez to niezbędne rozeznanie kościelne przychodziło 
zbyt późno.

2	 Tenże, Pieśń duchowa. Prolog, w: tenże, Dzieła, dz. cyt., s. 524.
3	 Tenże, Noc ciemna II, 17, 8, dz. cyt., s. 497.
4	 Tenże, Żywy płomień miłości III, 47, w: tenże, Dzieła, dz. cyt., s. 780.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

90

Rewizja norm rozpoczęła się w 2019 r., przez różne konsultacje 
przewidziane przez ówczesną Kongregację Nauki Wiary („kongres”, 
Zgromadzenie Konsultorów, Feria IV i posiedzenie plenarne). W cią-
gu tych pięciu lat opracowano kilka propozycji korekt, jednak wszyst-
kie zostały uznane za niewystarczające.

Na „Kongresie” Dykasterii 16 listopada 2023 r. ostatecznie stwier-
dzono potrzebę całkowitej i radykalnej rewizji projektu wypracowa-
nego do tamtej pory oraz sporządzono nowy zarys dokumentu, zu-
pełnie na nowo przemyślany w celu lepszego wyjaśnienia roli biskupa 
diecezjalnego i Dykasterii.

Nowy projekt został przedłożony do weryfikacji zgromadzeniu 
zastrzeżonemu, które odbyło się 4 marca 2024 r. Jego ogólna opinia 
była pozytywna, chociaż zgłoszono pewne poprawki, które włączono 
do kolejnego projektu dokumentu.

Tekst został następnie przeanalizowany podczas Feria IV Dyka-
sterii, która odbyła się 17 kwietnia 2024 r. Podczas niej kardynało-
wie i biskupi-członkowie wyrazili swoją aprobatę. Ostatecznie nowe 
Normy zostały przedstawione 4 maja 2024 r. Ojcu Świętemu, który 
je zatwierdził i zarządził ich opublikowanie, postanawiając, że wejdą 
w życie na 19 maja 2024 r., w uroczystość Zesłania Ducha Świętego.

Powody powstania nowego projektu Norm
We Wstępie do Norm z 1978 r., opublikowanych w 2011 r., ów-

czesny prefekt, kard. William Levada, wyjaśnił, że do kompetencji tej 
Dykasterii należało badanie przypadków „objawień, wizji i przesłań, 
pochodzących rzekomo ze źródeł nadprzyrodzonych”. Ówczesne 
Normy w rzeczywistości stwierdzały, że „obowiązkiem Kongregacji 
jest osądzenie i zaaprobowanie sposobu postępowania Ordynariu-
sza” lub „ponowne przebadanie faktu” (IV, 2).

W przeszłości Stolica Apostolska zdawała się akceptować wypo-
wiedzi biskupów, takie jak: „Les fidèles sont fondés à la croire indubi-
table et certaine” (Dekret biskupa Grenoble, 19 września 1851), „Nie 
można podawać w wątpliwość rzeczywistości łez” (biskupi Sycylii, 
12 grudnia 1953). Wypowiedzi te były jednak sprzeczne z przeko-
naniem Kościoła, że wierni nie mają obowiązku uznania autentycz-
ności tych wydarzeń. Dlatego kilka miesięcy po tym ostatnim przy-
padku ówczesne Święte Oficjum wyjaśniło, że „nie podjęło jeszcze 
żadnej decyzji w sprawie Płaczącej Madonny [Syrakuzy/Sycylia]” 
(2 października 1954). Co więcej, niedawno, odnosząc się do kwestii 



Stolica Apostolska – Dykasterie

91

Fatimy, ówczesna Kongregacja Nauki Wiary wyjaśniła, że kościelne 
zatwierdzenie objawienia prywatnego wskazuje, że „związane z nim 
orędzie nie zawiera żadnych treści przeciwnych wierze i obyczajom” 
(26 czerwca 2000).

Pomimo tego jasnego stanowiska, procedury stosowane de facto 
przez Dykasterię, także w ostatnich czasach były ukierunkowane 
na orzekanie o „nadprzyrodzoności” lub „braku nadprzyrodzono-
ści” przez biskupa, w związku z czym niektórzy biskupi nalegali na 
możliwość wydania takiego pozytywnego orzeczenia. Nawet ostat-
nio niektórzy biskupi wyrażali się w takich słowach: „stwierdzam 
absolutną prawdziwość faktów”, „wierni muszą bezsprzecznie uznać 
za prawdziwe” itd. Takie wypowiedzi w rzeczywistości prowadziły 
wiernych do myślenia, że mają obowiązek wierzyć w te objawienia, 
które czasami były cenione bardziej niż sama Ewangelia.

Przy rozpatrywaniu tego typu spraw, a w szczególności przy wy-
pracowywaniu oświadczenia na ich temat, praktyką stosowaną przez 
niektórych biskupów było uprzednie zwracanie się do Dykasterii 
o niezbędne upoważnienie. Kiedy jednak otrzymywali upoważnienie, 
proszono ich o niewymienianie Dykasterii w oświadczeniu. Tak było 
na przykład w bardzo niewielu przypadkach, które zostały rozstrzyg-
nięte w ostatnich dziesięcioleciach: „Sans impliquer notre Congréga-
tion” (List do biskupa Gap, 3 sierpnia 2007); „Dykasteria nie powinna 
być wspominana w takim oświadczeniu” (Kongres z 11 maja 2001, 
dotyczący biskupa Gikongoro). Oznacza to, że biskup nie mógł na-
wet wspomnieć o zatwierdzeniu przez Dykasterię. Zarazem jednak 
niektórzy inni biskupi, których diecezji również dotyczyły te zjawi-
ska, prosili Dykasterię o wydanie opinii w celu uzyskania większej 
jasności.

Ten szczególny sposób postępowania, który wywoływał niema-
łe zamieszanie, pomaga zrozumieć, że Normy z 1978 r. nie są już 
wystarczające i adekwatne do ukierunkowywania pracy zarówno 
biskupów, jak i Dykasterii, a dziś staje się to jeszcze bardziej proble-
matyczne, zwłaszcza że istnieje małe prawdopodobieństwo, iż dane 
zjawisko pozostanie ograniczone do jednego miasta lub jednej diece-
zji. Spostrzeżenie to pojawiło się już w ówczesnej Kongregacji Nauki 
Wiary, podczas zgromadzenia plenarnego w 1974 r., kiedy jej człon-
kowie przyznali, że wydarzenie o domniemanym pochodzeniu nad-
przyrodzonym często „nieuchronnie wykracza poza granice diecezji, 
a nawet narodu i […] sprawa automatycznie osiąga rozmiary, które 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

92

mogą uzasadniać interwencję najwyższej władzy Kościoła”. Jedno-
cześnie Normy z 1978 r. uznawały, „że jest rzeczą trudną, jeśli nie 
niemal niemożliwą, formułowanie z pożądaną szybkością osądów, ja-
kie w przeszłości wieńczyły dochodzenia w tych sprawach (constat de 
supernaturalitate, non constat de supernaturalitate)” (Normy z 1978 r., 
Nota wstępna).

Konsekwencją oczekiwania na orzeczenie co do nadprzyrodzono-
ści danego wydarzenia było to, że tylko bardzo nieliczne przypadki 
zostały jednoznacznie rozstrzygnięte. W rzeczywistości po 1950 r. 
oficjalnie rozstrzygnięto nie więcej niż sześć spraw, chociaż zjawiska 
narastały często bez jasnego prowadzenia i przy zaangażowaniu osób 
z wielu diecezji. W związku z tym przypuszcza się, że wiele innych 
spraw zostało potraktowanych inaczej lub nie zajęto się nimi wcale.

Aby nie zwlekać dłużej z rozstrzygnięciem konkretnej sprawy 
dotyczącej wydarzenia o domniemanym nadprzyrodzonym pocho-
dzeniu, Dykasteria zaproponowała ostatnio Ojcu Świętemu, aby za-
kończyć jej rozeznanie nie deklaracją de supernaturalitate, ale Nihil 
obstat, co pozwoliłoby biskupowi uzyskiwać korzyści duszpasterskie 
z tego duchowego fenomenu. Taka deklaracja została wydana po do-
konaniu oceny różnych owoców duchowych i duszpasterskich oraz 
stwierdzeniu braku znaczących krytycznych aspektów w tym wyda-
rzeniu. Ojciec Święty uznał tę propozycję za „słuszne rozwiązanie”.

Nowe aspekty
Powyższe elementy skłoniły nas do zaproponowania, za pomocą ni-

niejszych nowych Norm, procedury innej niż w przeszłości, a także bo-
gatszej, z sześcioma możliwymi rozważnymi rozstrzygnięciami, które 
mogą ukierunkować pracę duszpasterską w odniesieniu do wydarzeń 
o domniemanym nadprzyrodzonym pochodzeniu (por. I, nr nr 17–22). 
Propozycja tych sześciu ostatecznych rozstrzygnięć pozwala Dyka-
sterii i biskupom na odpowiednie rozwiązywanie problemów związa-
nych z bardzo różnymi przypadkami, o których wiadomo.

Te możliwe rozstrzygnięcia zwykle nie zawierają orzeczenia 
o nadprzyrodzoności rozeznawanego zjawiska, tj. możliwości 
stwierdzenia z moralną pewnością, że wynika ono z decyzji Boga, 
który chciał go w bezpośredni sposób. Natomiast udzielenie Nihil 
obstat wskazuje po prostu, jak już wyjaśnił papież Benedykt XVI, 
że w odniesieniu do danego zjawiska „wierni mogą przyjąć je w roz-
tropny sposób”. Ponieważ nie jest to orzeczenie o nadprzyrodzono-



Stolica Apostolska – Dykasterie

93

ści faktów, staje się jeszcze jaśniejsze, jak stwierdził również papież 
Benedykt XVI, że jest to jedynie pomoc, przy czym „nie mamy obo-
wiązku z niej korzystać”5. Z drugiej strony, ta interwencja oczywi-
ście pozostawia otwartą możliwość, że przy uwzględnieniu rozwoju 
pobożności, w przyszłości może zaistnieć potrzeba innej interwencji.

Należy również zauważyć, że dojście do orzeczenia o „nadprzy-
rodzoności” z samej swojej natury nie tylko wymaga odpowiednie-
go czasu na analizę, ale może uwzględnić możliwość wydania sądu 
o „nadprzyrodzoności” obecnie, a po latach o „braku nadprzyro-
dzoności”, co w rzeczywistości miało miejsce. Warto przypomnieć 
przypadek domniemanych objawień z lat pięćdziesiątych, kiedy to 
w 1956 r. biskup wydał ostateczny osąd „braku nadprzyrodzoności”. 
W następnym roku ówczesne Święte Oficjum zatwierdziło kroki 
podjęte przez tegoż biskupa. Następnie ponownie zwrócono się o za-
twierdzenie tego kultu. Jednak w 1974 r. Kongregacja Nauki Wiary 
w odniesieniu do tych rzekomych objawień orzekła constat de non 
supernaturalitate. Następnie w 1996 r. miejscowy biskup uznał to 
nabożeństwo, a inny biskup z tego samego miejsca, w 2002 r. uznał 
„nadprzyrodzone pochodzenie” objawień, a nabożeństwo rozprze-
strzeniło się na inne kraje. Wreszcie, na prośbę ówczesnej Kongre-
gacji Nauki Wiary, w 2020 r. nowy biskup potwierdził „negatywny 
osąd” wydany uprzednio przez tę samą Kongregację, nakazując za-
przestanie rozpowszechniania jakichkolwiek informacji na temat 
domniemanych objawień i przesłań. Tak więc potrzeba było około 
70 męczących lat, aby zakończyć całą sprawę.

Dzisiaj doszliśmy do przekonania, że należy zawsze unikać tych 
skomplikowanych sytuacji, które powodują zamieszanie u wiernych, 
przez szybsze i wyraźniejsze zaangażowanie tej Dykasterii oraz uni-
kanie sytuacji, w których rozeznanie zmierza w do orzeczenia o „nad-
przyrodzoności”, co wiąże się z wysokimi oczekiwaniami, obawami, 
a nawet presją w tym zakresie. Taka deklaracja „nadprzyrodzoności” 
będzie z reguły zastępowana albo przez Nihil obstat, które upoważnia 
do pozytywnej pracy duszpasterskiej, albo przez inne postanowienie 
dostosowane do konkretnej sytuacji.

Procedury przewidziane przez nowe Normy wraz z propozycją 
sześciu możliwych rozważnych decyzji umożliwiają podjęcie decy-
zji w bardziej racjonalnym czasie, co pomoże biskupowi postępować 

5	 Benedykt XVI, Adhortacja apostolska Verbum Domini (30 września 2010), nr 14.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

94

w sytuacji dotyczącej wydarzeń o domniemanym nadprzyrodzonym 
pochodzeniu, zanim przybiorą one bardzo problematyczne rozmiary, 
bez niezbędnego rozeznania kościelnego.

Pozostaje jednak możliwość, że Ojciec Święty zainterweniuje, 
zezwalając, w drodze zupełnego wyjątku, na podjęcie postępowania 
w sprawie ewentualnego stwierdzenia nadprzyrodzoności danych 
wydarzeń: jest to wszak wyjątek, który w rzeczywistości w ostatnich 
stuleciach miał miejsce tylko w bardzo niewielu przypadkach.

Z drugiej strony, jak przewidują nowe Normy, pozostaje niezmien-
na możliwość stwierdzenia „braku nadprzyrodzoności” tylko wtedy, 
gdy pojawiają się obiektywne znaki, które wyraźnie wskazują na ma-
nipulację będącą u podstaw danego zjawiska, np. gdy domniemany 
widzący oświadcza, że kłamał lub gdy dowody wskazują, że krew 
z krucyfiksu należy do domniemanego widzącego itp.

Uznanie działania Ducha Świętego
Większość sanktuariów, które dziś są szczególnymi miejscami po-

bożności ludowej ludu Bożego, nigdy nie uzyskała podczas trwania 
wyrażającej się tam formy pobożności orzeczenia o nadprzyrodzo-
ności faktów, które dały początek tego rodzaju formie pobożności. 
Lud Boży zmysłem wiary wyczuł, że istnieje tam działanie Ducha 
Świętego i nie pojawiły się żadne poważne elementy krytyczne, które 
wymagałyby interwencji pasterzy.

W wielu przypadkach obecność biskupa i kapłanów w niektórych 
momentach, takich jak pielgrzymki lub celebracja niektórych mszy 
świętych, była dorozumianym sposobem uznania, że nie ma poważ-
nych zastrzeżeń i że to duchowe doświadczenie wywarło pozytywny 
wpływ na życie wiernych.

W każdym razie deklaracja Nihil obstat pozwala pasterzom działać 
bez wątpliwości i zwłoki, aby towarzyszyć ludowi Bożemu w przyjmo-
waniu darów Ducha Świętego, które mogą pojawić się pośród tych wy-
darzeń. Wyrażenie „pośród”, użyte w nowych Normach, pomaga zro-
zumieć, że nawet jeśli nie wydaje się orzeczenia o nadprzyrodzoności 
samego wydarzenia, to jednak wyraźnie rozpoznaje się znaki nadprzy-
rodzonego działania Ducha Świętego w kontekście tego, co się dzieje.

W innych przypadkach, wraz z tym uznaniem dostrzega się po-
trzebę pewnych wyjaśnień lub oczyszczenia. Może się bowiem zda-
rzyć, że prawdziwe działanie Ducha Świętego w konkretnej sytuacji, 
które można słusznie docenić, pojawia się zmieszane z elementami 



Stolica Apostolska – Dykasterie

95

czysto ludzkimi, takimi jak osobiste pragnienia, wspomnienia, cza-
sem obsesyjne pomysły, lub z „pewnymi błędami pochodzenia na-
turalnego, nie wynikającymi ze złej intencji, ale z subiektywnego 
postrzegania zjawiska” (II, art. 15, 2°). Co więcej, „nie można sta-
wiać doświadczenia widzenia, bez głębszego zastanowienia, przed 
rygorystycznym dylematem, czy ma być ono we wszystkich punk-
tach poprawne, czy też winno być uważane za całkowicie ludzką lub 
diaboliczną iluzję”6.

Zaangażowanie i towarzyszenie ze strony Dykasterii
Ważne jest, aby zrozumieć, że nowe Normy jasno określają po-

stanowienia co do kompetencji Dykasterii. Z jednej strony pozostaje 
niezmienny fakt, że rozeznawanie jest zadaniem biskupa diecezjal-
nego. Z drugiej strony, ponieważ trzeba uznać, że dziś bardziej niż 
kiedykolwiek zjawiska te dotyczą wielu osób należących do innych 
diecezji i szybko rozprzestrzeniają się w różnych regionach i krajach, 
nowe Normy stanowią, że zawsze trzeba się konsultować z Dyka-
sterią i winna ona zawsze się wypowiadać, aby ostatecznie zatwier-
dzić decyzję biskupa, zanim ten ostatni opublikuje rozstrzygnięcie 
w sprawie wydarzenia o domniemanym pochodzeniu nadprzyro-
dzonym. Podczas gdy wcześniej Dykasteria zabierała głos, ale biskup 
był proszony o jej niewymienianie, dziś publicznie manifestuje ona 
swoje zaangażowanie i towarzyszy biskupowi w podjęciu ostatecznej 
decyzji. Przy podawaniu do publicznej wiadomości tego, co zostało 
postanowione, będzie zatem stwierdzone: „w porozumieniu z Dyka-
sterią Nauki Wiary”.

Jednakże, jak już przewidywały Normy z 1978 r. (IV, 1 b), również 
nowe Normy przewidują, że w niektórych przypadkach Dykasteria 
może interweniować motu proprio (II, art. 26). W rzeczywistości, po 
osiągnięciu jasnego rozstrzygnięcia, nowe Normy stanowią, że „Dy-
kasteria zastrzega sobie możliwość, w każdym przypadku, ponownej 
interwencji w związku z rozwojem danego zjawiska” (II, art. 22 § 3) 
i wymaga od biskupa „dalszego zachowywania czujności” (II, art. 24) 
dla dobra wiernych.

Bóg jest zawsze obecny w historii ludzkości i nigdy nie przestaje 
zsyłać nam swoich darów łaski poprzez działanie Ducha Świętego, 

6	 K. Rahner, Visioni e profezie. Mistica ed esperienza della trascendenza, Milano 21995, 
s. 95–96.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

96

aby z dnia na dzień odnawiać naszą wiarę w Jezusa Chrystusa, Zba-
wiciela świata. Do pasterzy Kościoła należy sprawianie, by ich wierni 
zawsze pamiętali o tej pełnej miłości obecności Trójcy Przenajświęt-
szej pośród nas, podobnie jak ich zadaniem jest strzeżenie wiernych 
przed wszelkim oszustwem. Te nowe Normy są niczym innym jak 
konkretnym sposobem, w jaki Dykasteria Nauki Wiary pragnie słu-
żyć pasterzom w posłusznym słuchaniu Ducha działającego w wier-
nym ludzie Bożym.

Víctor Manuel Kard. Fernández
Prefekt

Wprowadzenie

1. Jezus Chrystus jest ostatecznym Słowem Boga, „Pierwszym 
i Ostatnim” (Ap 1, 17). On jest pełnią i wypełnieniem Objawienia: 
wszystko, co Bóg chciał objawić, uczynił przez swojego Syna, Sło-
wo, które stało się ciałem. „Toteż chrześcijańska ekonomia […], jako 
nowe i ostateczne przymierze, nigdy nie przeminie i nie należy się już 
więcej oczekiwać żadnego publicznego objawienia przed chwalebnym 
ukazaniem się Pana naszego, Jezusa Chrystusa”7.

2. W objawionym Słowie jest wszystko, czego potrzebuje życie 
chrześcijańskie. Święty Jan od Krzyża stwierdza, że Ojciec „dał nam 
[…] swego Syna, który jest jedynym Jego Słowem […] przez to jed-
no Słowo powiedział nam wszystko naraz. I nie ma już nic więcej 
do powiedzenia. […] To bowiem, o czym częściowo mówił dawniej 
przez proroków, wypowiedział już całkowicie, dając nam Wszystko, 
tj. swojego Syna. Dzisiaj zatem, jeśliby ktoś jeszcze pytał Boga albo 
pragnął od Niego jakichś widzeń czy objawień, postąpiłby nie tyl-
ko błędnie, lecz również obraziłby Boga, nie mając oczu utkwionych 
w Chrystusie, bez pragnienia jakichś innych nowości”8.

7	 Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna Dei Verbum (18 listopada 1965), 
nr 4.

8	 Św. Jan od Krzyża, Dzieła. Droga na Górę Karmel 2, 22, 3-5, Kraków 1986, s. 260–261; 
por. Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 65.



Stolica Apostolska – Dykasterie

97

3. W czasie Kościoła Duch Święty prowadzi wierzących w każdej 
epoce „do całej prawdy” (J 16, 13), tak aby „coraz głębsze stawało się 
zrozumienie Objawienia”9. W rzeczywistości to Duch Święty prowa-
dzi nas coraz głębiej w rozumienie tajemnicy Chrystusa, ponieważ 
tajemnice te i doskonałości „są ukryte do tego stopnia, że choć wie-
le [z nich] […] odsłonili święci doktorzy i zrozumiały dusze święte 
w tym życiu, to jednak niemal jeszcze wszystko zostało w nich do 
powiedzenia i zrozumienia. Ileż to rzeczy można odkrywać w Chry-
stusie, który jest jakby ogromną kopalnią z mnogimi pokładami 
skarbów, w które choćby się nie wiem jak wgłębiano, nie znajdzie się 
ich kresu i końca. W każdym zaś zakątku tych Jego tajemnic napo-
tkać można tu i tam nowe złoża nowych bogactw”10.

4. Jeśli z jednej strony wszystko, co Bóg zechciał objawić, uczy-
nił przez swojego Syna, a w Kościele Chrystusowym zwykłe środki 
świętości są dostępne dla każdego ochrzczonego, to z drugiej strony 
Duch Święty może udzielić niektórym ludziom bardzo szczególnych 
doświadczeń wiary, których celem „nie jest «ulepszanie» czy «uzupeł-
nianie» ostatecznego Objawienia Chrystusa, lecz pomoc w pełniej-
szym przeżywaniu go w jakiejś epoce historycznej”11.

5. Świętość jest bowiem powołaniem, które dotyczy wszystkich 
ochrzczonych: karmi się życiem modlitwy i uczestnictwem w życiu 
sakramentalnym i wyraża się w egzystencji przepojonej miłością do 
Boga i bliźniego12. W Kościele otrzymujemy miłość Boga, w pełni ob-
jawioną w Chrystusie (por. J 3, 16) i „rozlaną w sercach naszych przez 
Ducha Świętego, który został nam dany” (Rz 5, 5). Kto posłusznie 
pozwala się prowadzić Duchowi Świętemu, doświadcza obecności 
i działania Trójcy Świętej, tak że egzystencja przeżywana w ten spo-
sób, jak naucza papież Franciszek, owocuje życiem mistycznym, które, 
choć „pozbawione wszelkich nadzwyczajnych znaków, proponuje się 
wszystkim wierzącym jako codzienne doświadczenie miłości”13.

  9	 Dei Verbum, nr 5.
10	 Św. Jan od Krzyża, Pieśń duchowa B, 37, 4, dz. cyt., s. 696–697.
11	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 67. Por. Kongregacja Nauki Wiary, Orędzie 

fatimskie (26 lipca 2000), Watykan 2000.
12	 Por. Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna Lumen gentium (7 grudnia 

1965), nr nr 39–42; Franciszek, Adhortacja apostolska Gaudete et exsultate (19 marca 
2018), nr nr 10–18, 143; tenże, List apostolski Totum amoris est (28 grudnia 2022), 
passim, „L’Osservatore Romano”, 28 grudnia 2022, s. 8–10.

13	 Franciszek, Adhortacja apostolska C’est la confiance (15 października 2023), nr 35.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

98

6. Czasami jednak występują zjawiska (np. rzekome objawienia, 
wizje, wewnętrzne lub zewnętrzne głosy, pisma lub przesłania, zja-
wiska związane z obrazami religijnymi, zjawiska psychofizyczne i in-
nej natury), które wydają się wykraczać poza granice codziennego 
doświadczenia i jawią się jako mające rzekome nadprzyrodzone po-
chodzenie. Dokładne mówienie o takich wydarzeniach może prze-
kraczać zdolność ludzkiego języka (por. 2 Kor 12, 2-4). Wraz z po-
jawieniem się nowoczesnych środków komunikacji, takie zjawiska 
mogą przyciągać uwagę lub wzbudzać zakłopotanie wielu wierzących, 
a wiadomość o nich może rozprzestrzeniać się bardzo szybko, toteż 
pasterze Kościoła winni zajmować się takimi wydarzeniami z troską, 
to znaczy doceniać ich owoce, oczyszczać je z negatywnych elemen-
tów lub ostrzegać wiernych przed niebezpieczeństwami z nich wy-
nikającymi (por. 1 J 4, 1).

7. Co więcej, wraz z rozwojem dzisiejszych środków komunikacji 
i wzrostem liczby pielgrzymek, zjawiska te osiągają wymiar narodo-
wy, a nawet światowy, tak że decyzja dotycząca jednej diecezji ma 
konsekwencje również gdzie indziej.

8. Kiedy w związku ze szczególnymi doświadczeniami duchowy-
mi pojawiają się również zjawiska fizyczne i psychiczne, których nie 
można natychmiast wyjaśnić za pomocą samego tylko rozumu, obo-
wiązkiem Kościoła jest podjęcie starannego badania i rozeznawania 
tych zjawisk.

9. W adhortacji apostolskiej Gaudete et exsultate papież Franci-
szek przypomina, że jedynym sposobem, aby dowiedzieć się, czy coś 
pochodzi od Ducha Świętego, jest rozeznanie, o które należy prosić 
i które należy pielęgnować na modlitwie14. Jest to Boży dar, który po-
maga pasterzom Kościoła realizować słowa św. Pawła: „Wszystko ba-
dajcie, a co szlachetne – zachowujcie!” (1 Tes 5, 21). Aby towarzyszyć 
biskupom diecezjalnym i konferencjom episkopatów w rozeznawaniu 
zjawisk o domniemanym nadprzyrodzonym pochodzeniu, Dykaste-
ria Nauki Wiary ogłasza następujące Normy postępowania w roze-
znawaniu domniemanych zjawisk nadprzyrodzonych.

14	 Por. Gaudete et exsultate, nr nr 166 i 173.



Stolica Apostolska – Dykasterie

99

I. OGÓLNE WYTYCZNE

A. Natura rozeznawania

10. Zgodnie z poniższymi normami Kościół może wypełniać 
obowiązek rozeznania: (a) czy w zjawiskach o domniemanym po-
chodzeniu nadprzyrodzonym można dostrzec obecność znaków 
działania Bożego; (b) czy w ewentualnych pismach lub przesłaniach 
osób zaangażowanych w domniemane zjawiska, o których mowa, 
nie ma niczego, co byłoby sprzeczne z wiarą i dobrymi obyczajami; 
(c) czy dozwolone jest docenianie ich duchowych owoców, czy też ko-
nieczne jest oczyszczenie ich z elementów problematycznych lub ostrze-
żenie wiernych przed niebezpieczeństwami z nich wynikającymi; 
(d) czy wskazane jest, aby ich walor duszpasterski został uznany 
przez kompetentną władzę kościelną.

11. Chociaż poniższe rozporządzenia przewidują możliwość 
rozeznania w sensie, o którym mowa w nr. 10, należy wyjaśnić, że 
w zwyczajnym przypadku, nie należy oczekiwać pozytywnego uzna-
nia przez władzę kościelną boskiego pochodzenia domniemanych 
zjawisk nadprzyrodzonych.

12. W przypadku udzielenia Nihil obstat przez Dykasterię (por. 
poniżej, nr 17) takie zjawiska nie stają się przedmiotem wiary – to 
znaczy wierni nie są zobowiązani do przyjęcia ich aktem wiary – ale, 
podobnie jak w przypadku charyzmatów uznanych przez Kościół, 
„jawią się jako drogi wiodące do głębszego poznania Chrystusa i do 
pełniejszego oddania Mu samego siebie, a zarazem do głębszego za-
korzenienia się w komunii całego chrześcijańskiego ludu”15.

13. Z drugiej strony, nawet jeśli Nihil obstat jest przyznawane 
w procesach kanonizacyjnych, nie oznacza to deklaracji autentyczno-
ści ewentualnych zjawisk nadprzyrodzonych obecnych w życiu danej 
osoby, jak było to widoczne na przykład w dekrecie kanonizacyjnym 
św. Gemmy Galgani: „[Pius XI] feliciter elegit ut super heroicis virtuti-

15	 Św. Jan Paweł II, Przesłanie do uczestników Światowego Kongresu Ruchów Kościelnych, 
zorganizowanego przez Papieską Radę ds. Świeckich (27 maja 1998), nr 4, w: Insegnamenti 
di Giovanni Paolo II, XXI/1: 1998, Watykan 2000, s. 1064. Por. Verbum Domini, nr 14.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

100

bus huius innocentis aeque ac poenitentis puellae suam mentem panderet, 
nullo tamen per praesens decretum (quod quidem numquam fieri solet) 
prolato iudicio de praeternaturalibus Servae Dei charismatibus”16.

14. Jednocześnie należy zauważyć, że pewne zjawiska, które 
mogą mieć pochodzenie nadprzyrodzone, czasami jawią się jako zwią-
zane z niejasnymi ludzkimi doświadczeniami, teologicznie nieprecy-
zyjnymi wyrażeniami lub nie do końca uzasadnionymi interesami.

15. Rozeznania domniemanych zjawisk nadprzyrodzonych 
dokonuje od samego początku biskup diecezjalny lub ewentualnie 
inna władza kościelna, o czym mowa poniżej w art. 4–6, w dialogu 
z Dykasterią. W każdym razie, ponieważ nigdy nie może zabraknąć 
szczególnej troski o dobro wspólne całego ludu Bożego, „Dykaste-
ria zastrzega sobie jednak […] możliwość oceny moralnych i dok-
trynalnych elementów tego doświadczenia i jego wykorzystania”17. 
Nie należy ignorować faktu, że czasami rozeznawanie może rów-
nież dotyczyć przestępstw, manipulacji osobami, szkód dla jedności 
Kościoła, nienależnych korzyści finansowych, poważnych błędów 
doktrynalnych itp., które mogą powodować zgorszenie i podważać 
wiarygodność Kościoła.

B. Wnioski

16. Rozeznawanie domniemanych zjawisk nadprzyrodzonych 
może prowadzić do decyzji, które zwykle będą wyrażone w jednym 
z następujących terminów:

17. Nihil obstat – Nawet jeśli nie wyraża się pewności co do nad-
przyrodzonej autentyczności zjawiska, rozpoznaje się wiele znaków 
działania Ducha Świętego „pośród”18 danego doświadczenia ducho-
16	 Sacra Rituum Congregatio, Decretum beatificationis et canonizationis Servae Dei 

Gemmae Galgani, virginis saecularis, AAS 24 (1932), s. 57. „[Pius XI] szczęśliwie zde-
cydował, by wypowiedzieć się na temat heroicznych cnót tej niewinnej, a zarazem 
pokutującej dziewczyny, nie osądzając jednak niniejszym dekretem (co oczywiście 
nigdy się nie zdarza) preternaturalnych charyzmatów Sługi Bożej”.

17	 Dykasteria Nauki Wiary, List do Biskupa Como dotyczący domniemanego widzącego 
(25 września 2023).

18	 Wyrażenie „pośród” nie oznacza „za pomocą” lub „poprzez”, lecz wskazuje, że 
określonej sytuacji, niekoniecznie pochodzenia nadprzyrodzonego, Duch Święty 
dokonuje dobrych dzieł.



Stolica Apostolska – Dykasterie

101

wego i przynajmniej do tej pory nie wykryto żadnych szczególnie 
krytycznych lub ryzykownych aspektów. Z tego powodu zachęca się 
biskupa diecezjalnego do docenienia wartości duszpasterskiej, a tak-
że do popierania rozpowszechniania tej duchowej propozycji, w tym 
przez ewentualne pielgrzymki do świętego miejsca.

18. Prae oculis habeatur – Chociaż rozpoznaje się ważne pozytyw-
ne znaki, dostrzega się również pewne elementy zamieszania lub 
możliwe ryzyko, które wymagają starannego rozeznania i dialogu bi-
skupa diecezjalnego z odbiorcami danego doświadczenia duchowego. 
Jeśli istnieją pisma lub przesłania, może być konieczne wyjaśnienie 
doktrynalne.

19. Curatur – Zauważa się różne lub znaczące elementy krytycz-
ne, ale jednocześnie zjawisko jest już szeroko rozpowszechnione 
i obecne są duchowe owoce z nim związane, które można zweryfi-
kować. Odradza się wydanie zakazu dotyczącego tego zjawiska, bo 
mógłby on zaniepokoić lud Boży. W każdym razie wymaga się od 
biskupa diecezjalnego, aby nie promował tego zjawiska, szukał alter-
natywnych form pobożności i ewentualnie przekształcił jego profil 
duchowy i duszpasterski.

20. Sub mandato – Wykryte krytyczne kwestie nie są związane 
z samym zjawiskiem, które jest bogate w elementy pozytywne, ale 
z osobą, rodziną lub grupą osób, które robią z niego niewłaściwy 
użytek. Wykorzystuje się doświadczenie duchowe do osiągnięcia 
szczególnych i nienależnych korzyści finansowych, popełniając czy-
ny niemoralne lub prowadząc działalność duszpasterską równoległą 
do tej, która jest już obecna na terytorium kościelnym, nie uznając 
wskazówek biskupa diecezjalnego. W takim przypadku kierownictwo 
duszpasterskie w konkretnym miejscu, w którym występuje zjawisko, 
powierza się albo biskupowi diecezjalnemu, albo innej osobie delego-
wanej przez Stolicę Apostolską, która, jeśli nie może interweniować 
bezpośrednio, powinna próbować osiągnąć rozsądne porozumienie.

21. Prohibetur et obstruatur – Chociaż istnieją uzasadnione proś-
by i pewne pozytywne elementy, poważne wydają się krytyczne 
elementy. Dlatego, aby uniknąć dodatkowego zamieszania, a nawet 
zgorszenia, które mogłoby podważyć wiarę ludu Bożego, Dykasteria 
wymaga od biskupa diecezjalnego, aby publicznie ogłosił, że przyjęcie 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

102

tego zjawiska jest niedozwolone, a jednocześnie zapewnił odpowied-
nią katechezę, która mogłaby pomóc zrozumieć powody tej decyzji 
i rozwiać uzasadnione obawy duchowe tej części ludu Bożego.

22. Declaratio de non supernaturalitate – W tym przypadku biskup 
diecezjalny jest upoważniony przez Dykasterię do ogłoszenia, że zja-
wisko zostało uznane za nienadprzyrodzone. Decyzja ta musi opierać 
się na konkretnych i sprawdzonych faktach i dowodach. Na przykład, 
gdy domniemany widzący oświadcza, że kłamał lub gdy wiarygodni 
świadkowie dostarczają elementów osądu, które pozwalają odkryć 
fałszowanie zjawiska, błędną intencję lub mitomanię.

23. W świetle powyższego przypomina się, że ani biskup diece-
zjalny, ani konferencje episkopatów, ani Dykasteria, z reguły nie wy-
dają oświadczenia, że dane zjawiska są pochodzenia nadprzyrodzo-
nego, nawet jeśli udzielono Nihil obstat (por. nr 11). Pozostaje jednak 
w mocy, że Ojciec Święty może zezwolić na rozpoczęcie procedury 
w tym zakresie.

II. PROCEDURY

A. Normy materialne

Art. 1 – Obowiązkiem biskupa diecezjalnego, w porozumieniu 
z konferencją biskupów danego kraju, jest zbadanie przypadków 
domniemanych zjawisk nadprzyrodzonych występujących na jego 
własnym terytorium i sformułowanie ostatecznej oceny na ich te-
mat, w tym co do ewentualnego promowania kultu lub nabożeństwa 
z nimi związanych, która to ocena zostanie przedłożona Dykasterii 
do zatwierdzenia.

Art. 2 – Po zbadaniu przedmiotowych wydarzeń, biskup diece-
zjalny powinien przekazać wyniki dochodzenia – przeprowadzonego 
zgodnie z normami określonymi poniżej – wraz ze swoim stanowi-
skiem do Dykasterii Nauki Wiary i działać zgodnie ze wskazówkami 
przekazanymi przez Dykasterię. W każdym przypadku do Dykasterii 
należy ocena sposobu postępowania biskupa diecezjalnego i zatwier-
dzenie lub niezatwierdzenie ustalenia, jakie należy przypisać kon-
kretnemu przypadkowi przez niego przedstawionemu.



Stolica Apostolska – Dykasterie

103

Art. 3 § 1 – Biskup diecezjalny powstrzyma się od jakichkolwiek 
publicznych deklaracji dotyczących autentyczności lub nadprzyro-
dzoności tych zjawisk oraz od jakiegokolwiek angażowania się w nie; 
nie może jednak przestać czuwać, aby w razie potrzeby interwenio-
wać szybko i roztropnie, postępując zgodnie z procedurami wskaza-
nymi w poniższych normach.

§ 2 – W przypadku pojawienia się form pobożności w związku 
z domniemanym wydarzeniem nadprzyrodzonym, nawet bez rzeczy-
wistego kultu, biskup diecezjalny ma poważny obowiązek jak naj-
szybszego wszczęcia dokładnego dochodzenia kanonicznego w celu 
ochrony wiary i zapobiegania nadużyciom.

§ 3 – Biskup diecezjalny musi zachować szczególną ostrożność, 
aby powstrzymać, również przy użyciu dostępnych mu środków, nie-
jasne manifestacje religijności lub rozpowszechnianie jakichkolwiek 
materiałów związanych z domniemanym zjawiskiem nadprzyrodzo-
nym (np. łzy płynące ze świętych obrazów, pocenie się, krwawienie, 
zmiany zachodzące na konsekrowanych hostiach itp.), aby nie pod-
sycać klimatu sensacyjności (por. art. 11 § 1).

Art. 4 – Jeżeli ze względu na miejsce zamieszkania osób, których 
dotyczy domniemane zjawisko, albo ze względu na miejsce rozpo-
wszechniania form kultu lub chociażby pobożności ludowej, kwestia 
wchodzi w kompetencje więcej niż jednego biskupa diecezjalnego, 
biskupi ci, po konsultacji z Dykasterią Nauki Wiary, mogą utworzyć 
komisję międzydiecezjalną, która pod przewodnictwem jednego z bi-
skupów diecezjalnych przeprowadzi dochodzenie zgodnie z poniż-
szymi artykułami. W tym celu mogą oni również korzystać z pomocy 
odpowiednich urzędów konferencji episkopatu.

Art. 5 – W przypadku, gdy domniemane wydarzenia nadprzyro-
dzone dotyczą kompetencji biskupów diecezjalnych należących do tej 
samej prowincji kościelnej, metropolita, po konsultacji z konferencją 
episkopatu oraz Dykasterią Nauki Wiary, z jej nadania może podjąć 
się zadania ukonstytuowania i przewodniczenia Komisji, o której 
mowa w art. 4.

Art. 6 § 1 – W miejscach, w których ustanowiono region ko-
ścielny, o którym mowa w kanonach 433–434 KPK, a domniemane 
fakty nadprzyrodzone dotyczą tego terytorium, biskup przewodni-



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

104

czący zwraca się do Dykasterii Nauki Wiary o specjalny mandat do 
postępowania.

§ 2 – W takim przypadku procedury będą analogiczne do po-
stanowień art. 5, zgodnie z instrukcjami otrzymanymi od samej 
Dykasterii.

B. Normy proceduralne

Etap dochodzenia
Art. 7 § 1 – Za każdym razem, gdy biskup diecezjalny otrzyma 

wiadomość, przynajmniej prawdopodobną, o faktach domniemane-
go nadprzyrodzonego pochodzenia dotyczących wiary katolickiej, 
które miały miejsce na terytorium podlegającym jego kompetencji, 
powinien roztropnie poinformować się, osobiście lub przez delegata, 
o wydarzeniach i okolicznościach oraz zadbać o niezwłoczne zebra-
nie wszystkich elementów przydatnych do wstępnej oceny.

§ 2 – Jeśli zjawiska są łatwe do opanowania w kręgu osób bezpo-
średnio zaangażowanych i nie dostrzega się zagrożenia dla wspól-
noty, po konsultacji z Dykasterią nie należy podejmować dalszych 
działań, chociaż obowiązek zachowania czujności pozostaje.

§ 3 – W przypadku gdy w sprawę zaangażowane są osoby zależ-
ne od kilku biskupów diecezjalnych, należy wysłuchać opinii tych 
biskupów. Gdy domniemane zjawisko ma swój początek w jednym 
miejscu, a jego dalszy rozwój odbywa się w innych miejscach, może 
być ono oceniane inaczej w tych miejscach. W takim przypadku każ-
dy biskup diecezjalny ma zawsze prawo decydować o tym, co uważa 
za roztropne z duszpasterskiego punktu widzenia na swoim teryto-
rium, po konsultacji z Dykasterią.

§ 4 – Jeśli częścią domniemanego zjawiska są różnego rodzaju 
przedmioty, biskup diecezjalny, osobiście lub za pośrednictwem de-
legata, może nakazać umieszczenie ich w bezpiecznym i strzeżonym 
miejscu do czasu wyjaśnienia sprawy. W przypadku domniemanego 
cudu eucharystycznego konsekrowane postacie muszą być przecho-
wywane w zastrzeżonym miejscu i w odpowiedni sposób.

§ 5 – Jeśli zebrane elementy wydają się wystarczające, biskup 
diecezjalny decyduje, czy rozpocząć etap oceny zjawiska, aby zapro-
ponować Dykasterii ostateczny jego osąd w swym Votum powziętym 
ze względu na wyższy interes wiary Kościoła oraz w celu ochrony 
i promowania duchowego dobra wiernych.



Stolica Apostolska – Dykasterie

105

Art. 8 § 1 – Biskup diecezjalny19 powołuje komisję dochodze-
niową, w skład której powinien wchodzić przynajmniej jeden teolog, 
jeden kanonista i jeden ekspert wybrany na podstawie charakteru zja-
wiska20, a której celem jest nie tylko stwierdzenie co do prawdziwości 
faktów, ale zgłębienie każdego aspektu tego wydarzenia, tak aby prze-
kazać biskupowi diecezjalnemu wszelkie elementy przydatne do oceny.

§ 2 – Członkowie komisji dochodzeniowej powinni cieszyć się 
nieskazitelną reputacją, wykazywać niewzruszoną wiarę, zdrową 
doktrynę i sprawdzoną roztropność oraz nie powinni być związani, 
bezpośrednio lub pośrednio, z osobami lub faktami, które są przed-
miotem rozeznania.

§ 3 – Sam biskup diecezjalny wyznacza delegata, również wy-
branego spośród lub spoza członków Komisji, którego zadaniem jest 
koordynowanie i przewodniczenie jej pracom oraz przygotowywanie 
posiedzeń.

§ 4 – Biskup diecezjalny lub jego delegat wyznacza również nota-
riusza, którego zadaniem jest uczestniczenie w posiedzeniach i pro-
tokołowanie przesłuchań oraz wszelkich innych czynności Komisji. 
Obowiązkiem notariusza jest dopilnowanie, aby protokoły zostały 
należycie podpisane, a wszystkie akta będące przedmiotem badania 
zostały zebrane i w należytym porządku przechowywane w archi-
wum kurii. Notariusz zajmuje się również zwołaniem zebrań i przy-
gotowaniem dokumentacji.

§ 5 – Wszyscy członkowie Komisji są zobowiązani do zachowania 
tajemnicy urzędu, składając przysięgę.

Art. 9 § 1 – Przesłuchania należy wykonywać analogicznie do 
tego, co przewidują normy uniwersalne (por. kan. 1558–1571 KPK; 
kan. 1239–1252 KKKW) i należy je przeprowadzać na podstawie 
pytań sformułowanych przez delegata, po odpowiedniej konsultacji 
z innymi członkami Komisji.

§ 2 – Zaprzysiężone zeznania osób zaangażowanych w domnie-
mane zdarzenia nadprzyrodzone należy składać w obecności całej 
Komisji lub przynajmniej niektórych jej członków. Jeśli fakty w spra-
wie opierają się na zeznaniach naocznych świadków, świadkowie po-

19	 Lub inna władza kościelna, o której mowa w art. 4–6.
20	 Np.: lekarz, najlepiej specjalizujący się w pewnych dyscyplinach pokrewnych, 

takich jak psychiatria, hematologia itd.; biolog; chemik itd.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

106

winni zostać przesłuchani tak wcześnie, jak to możliwe, aby wyko-
rzystać czasową bliskość zdarzenia.

§ 3 – Spowiednicy zaangażowanych osób, które twierdzą, że były 
uczestnikami wydarzeń o nadprzyrodzonym pochodzeniu, nie mogą 
zeznawać na temat wszelkiej materii, którą poznali przez spowiedź 
sakramentalną21.

§ 4 – Kierownicy duchowi zaangażowanych osób, które twierdzą, 
że były uczestnikami wydarzeń o nadprzyrodzonym pochodzeniu, 
nie mogą zeznawać na temat materii, którą poznali przez kierownic-
two duchowe, chyba że zainteresowane osoby upoważnią je na piśmie 
do złożenia zeznania.

Art. 10 – Jeżeli teksty pisemne lub inne elementy (wideo, audio, 
fotograficzne) ujawnione przez media, których autorem jest osoba 
zaangażowana w domniemane zjawisko, zostaną włączone do ma-
teriału zebranego w dochodzeniu, materiały takie zostaną poddane 
dokładnemu badaniu przez biegłych (por. art. 3 § 3), którego wyniki 
zostaną włączone do dokumentacji sprawy przez notariusza.

Art. 11 § 1 – Jeżeli nadzwyczajne fakty, o których mowa w art. 
7 § 1, odnoszą się do przedmiotów różnego rodzaju (por. art. 3 § 3), 
Komisja podejmuje staranne badanie tych przedmiotów za pośrednic-
twem ekspertów, którzy ją stanowią, lub innych ekspertów wskazanych 
w danej sprawie, w celu uzyskania opinii o charakterze naukowym, 
doktrynalnym i kanonicznym, która pomoże w późniejszej ocenie.

§ 2 – Jeżeli jakiekolwiek materiały o charakterze organicznym 
związane ze zdarzeniem nadzwyczajnym wymagają specjalnych ba-
dań laboratoryjnych, a w każdym razie badań techniczno-naukowych, 
Komisja powierza badanie ekspertom, którzy są prawdziwymi znaw-
cami w dziedzinie odnoszącej się do rodzaju badania.

§ 3 – Jeśli zjawisko dotyczy Ciała i Krwi Pańskiej w sakramental-
nych znakach chleba i wina, należy zachować szczególną ostrożność, 
aby jakakolwiek ich analiza nie spowodowała braku szacunku dla 
Najświętszego Sakramentu, gwarantując należną mu cześć.

21	 Por. kan. 983 § 1; 1550 § 2, 2° KPK; kan. 733 § 1; 1231 § 1, 2° KKKW; Kongregacja 
Spraw Kanonizacyjnych, Instrukcja Sanctorum Mater o prowadzeniu dochodzenia 
diecezjalnego lub eparchialnego w sprawach kanonizacyjnych (17 maja 2007), 
art. 101–102, AAS 99 (2007), s. 494; Penitencjaria Apostolska, Nota o ważności 
forum wewnętrznego i nienaruszalności pieczęci sakramentalnej (29 czerwca 2019), 
AAS 111 (2019), s. 1215–1218.



Stolica Apostolska – Dykasterie

107

§ 4 – Jeśli domniemane nadzwyczajne fakty powodują problemy 
związane z porządkiem publicznym, biskup diecezjalny powinien 
współpracować z właściwymi władzami cywilnymi.

Art. 12 – Jeśli domniemane wydarzenia nadprzyrodzone będą 
trwały w trakcie dochodzenia i jeśli sytuacja będzie nakazywała roz-
ważne interwencje, biskup diecezjalny nie powinien wahać się, aby 
podjąć te działania o charakterze dobrego zarządzania, celem unik-
nięcia niekontrolowanych lub wątpliwych przejawów pobożności lub 
aktywacji kultu opartego na jeszcze nieokreślonych elementach.

Etap oceny
Art. 13 – Biskup diecezjalny, również z pomocą członków powoła-

nej przez siebie Komisji, dokonuje wnikliwej oceny zebranego materia-
łu, zgodnie z głównymi kryteriami rozeznania wymienionymi powyżej 
(por. nr nr 10–23) oraz następującymi po nich kryteriami pozytywny-
mi i negatywnymi, które mogą być również stosowane łącznie.

Art. 14 – Wśród pozytywnych kryteriów oceny nie mogą być 
pominięte:

1°. Wiarygodność i dobre imię osób, które twierdzą, że są odbior-
cami nadprzyrodzonych wydarzeń lub są bezpośrednio zaangażowa-
ne w takie fakty, a także przesłuchanych świadków. W szczególności 
należy wziąć pod uwagę równowagę psychiczną, uczciwość i prawość 
w życiu moralnym, szczerość, pokorę i stałą uległość wobec władzy 
kościelnej, gotowość do współpracy z nią oraz promowanie ducha 
autentycznej komunii kościelnej.

2°. Prawowierność doktrynalna danego zjawiska i ewentualnie 
związanego z nim przesłania.

3°. Nieprzewidywalny charakter zjawiska, z którego jasno wynika, 
że nie jest ono wynikiem inicjatywy zaangażowanych osób.

4°. Owoce życia chrześcijańskiego. Wśród nich powinno się zwe-
ryfikować istnienie ducha modlitwy, nawrócenia, powołania do ka-
płaństwa i życia zakonnego, świadectwa miłości, a także zdrowa po-
bożność oraz obfite i stałe owoce duchowe. Należy ocenić wkład tych 
owoców we wzrost komunii kościelnej.

Art. 15 – Wśród kryteriów negatywnych należy dokładnie 
sprawdzić następujące:



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

108

1°. Ewentualna obecność oczywistego błędu co do faktu.
2°. Ewentualne błędy doktrynalne. W tym względzie należy wziąć 

pod uwagę możliwość, że osoba, która twierdzi, że jest odbiorcą wy-
darzeń pochodzenia nadprzyrodzonego, dodaje – nawet nieświado-
mie – czysto ludzkie elementy do prywatnego objawienia lub pewne 
błędy pochodzenia naturalnego, niewynikające ze złej intencji, ale 
z subiektywnego postrzegania zjawiska.

3°. Duch sekciarski, który generuje podział w łonie Kościoła.
4°. Ewidentne dążenie do zysku, władzy, sławy, rozgłosu społecz-

nego, osobistych korzyści ściśle związanych z faktem.
5°. Poważne czyny niemoralne popełnione w czasie lub przy okazji 

zdarzenia przez daną osobę lub jej zwolenników.
6°. Zmiany psychiczne lub tendencje psychopatyczne u danej oso-

by, które mogły mieć wpływ na domniemany fakt nadprzyrodzony, 
lub psychozę, zbiorową histerię czy inne elementy, które można przy-
pisać zakresowi patologicznemu.

Art. 16 – Za szczególnie obciążające moralnie należy uznać wy-
korzystywanie domniemanych doświadczeń nadprzyrodzonych lub 
uznanych elementów mistycznych jako środka lub pretekstu do do-
minacji nad ludźmi.

Art. 17 – Ocena wyników dochodzenia w przypadku domnie-
manych zjawisk nadprzyrodzonych, o których mowa w art. 7 § 1, 
ma być przeprowadzona z należytą starannością, z poszanowaniem 
zarówno osób zaangażowanych, jak i ewentualnego badania tech-
niczno-naukowego domniemanego zjawiska nadprzyrodzonego.

Etap końcowy
Art. 18 – Po zakończeniu badania wstępnego i po dokładnej ana-

lizie wydarzeń i zebranych informacji22, biorąc również pod uwagę 
wpływ, jaki domniemane fakty wywarły na powierzony mu lud Boży, 
ze szczególnym uwzględnieniem owoców duchowych wynikających 
z nowej pobożności, która mogła się pojawić, biskup diecezjalny, 
z pomocą delegata, przygotowuje raport na temat domniemanego 

22	 Wszystkie dowody z zeznań powinny być szczegółowo oceniane przez staranne 
zastosowanie wszelkich kryteriów, również w świetle prawa kanonicznego dotyczą-
cego mocy dowodowej zeznań (por. ex analogia kan. 1572 KPK; kan. 1253 KKKW).



Stolica Apostolska – Dykasterie

109

zjawiska. Biorąc pod uwagę wszystkie fakty sprawy, zarówno pozy-
tywne, jak i negatywne, sporządza on osobiste Votum w tej sprawie, 
proponując Dykasterii swój ostateczny osąd, zwykle według jednej 
z następujących formuł23:

1°. Nihil obstat
2°. Prae oculis habeatur
3°. Curatur
4°. Sub mandato
5°. Prohibetur et obstruatur
6°. Declaratio de non supernaturalitate.

Art. 19 – Po zakończeniu badania wszystkie akty dotyczące ba-
danej sprawy są przekazywane do Dykasterii Nauki Wiary w celu 
ostatecznego zatwierdzenia.

Art. 20 – Dykasteria przystąpi zatem do zbadania dokumen-
tacji sprawy, oceniając elementy moralne i doktrynalne tego do-
świadczenia oraz jego wykorzystania, a także Votum biskupa die-
cezjalnego. Dykasteria może zażądać dodatkowych informacji od 
biskupa diecezjalnego lub poprosić o inne opinie, a w skrajnych 
przypadkach przystąpić do nowego badania sprawy, odrębnego od 
tego przeprowadzonego przez biskupa diecezjalnego. W świetle 
przeprowadzonego badania, Dykasteria przystąpi do potwierdze-
nia lub odrzucenia decyzji zaproponowanej przez biskupa diece-
zjalnego.

Art. 21 § 1 – Po otrzymaniu odpowiedzi Dykasterii, o ile nie 
wskaże ona inaczej, biskup diecezjalny w porozumieniu z Dykasterią 
w jasny sposób przedstawi Ludowi Bożemu ocenę faktów dotyczą-
cych zdarzenia.

§ 2 – Biskup diecezjalny będzie odpowiedzialny za poinformo-
wanie konferencji episkopatu danego kraju o decyzji zatwierdzonej 
przez Dykasterię.

Art. 22 § 1 – W przypadku udzielenia Nihil obstat (por. art. 18, 1°), 
biskup diecezjalny zwróci najwyższą uwagę na właściwe docenienie 
owoców wynikających z badanego zjawiska, nadal czuwając nad nimi 

23	 Por. wyżej, nr nr 17–22.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

110

z roztropną troską. W takim przypadku biskup diecezjalny wyraźnie 
wskaże dekretem naturę zezwolenia i granice ewentualnie dozwo-
lonego kultu, precyzując, że wierni „mogą przyjąć [go] w roztropny 
sposób”24.

§ 2 – Biskup diecezjalny zadba również o to, aby wierni nie trak-
towali żadnej z decyzji jako potwierdzenia nadprzyrodzonego cha-
rakteru danego zjawiska.

§ 3 – W każdym przypadku Dykasteria zastrzega sobie możliwość 
ponownej interwencji w związku z rozwojem danego zjawiska.

Art. 23 § 1 – Jeśli zostanie podjęta decyzja zapobiegawcza 
(por. art. 18, 2°–4°) lub negatywna (por. art. 18, 5°–6°), musi ona 
zostać formalnie podana do wiadomości publicznej przez biskupa 
diecezjalnego, po zatwierdzeniu przez Dykasterię. Musi być również 
sporządzona w jasnym języku, zrozumiałym dla wszystkich, przy 
czym należy rozważyć słuszność ogłoszenia powodów podjętej de-
cyzji i doktrynalnych podstaw wiary katolickiej, celem wspierania 
rozwoju zdrowej duchowości.

§ 2 – Przekazując ewentualnie decyzję negatywną, biskup diece-
zjalny może pominąć informacje, które mogłyby wyrządzić niespra-
wiedliwą szkodę zaangażowanym osobom.

§ 3 – W przypadku ewentualnego dalszego rozpowszechniania 
pism lub przekazów, prawowici pasterze powinni zachować czujność 
zgodnie z kan. 823 KPK (por. kan. 652 § 2; 654 KKKW), ganiąc nad-
użycia i to, co jest szkodliwe dla prawdziwej wiary i dobrych obycza-
jów lub w każdym razie niebezpieczne dla dobra dusz. W tym celu 
można nałożyć środki zwyczajne, w tym nakazy karne (por. kan. 
1319 KPK; kan. 1406 KKKW).

§ 4 – Odwołanie się do § 3 jest szczególnie właściwe, gdy zacho-
wanie, które ma zostać skarcone, odnosi się do przedmiotów lub 
miejsc związanych z domniemanymi zjawiskami nadprzyrodzonymi.

24	 Verbum Domini, nr 14. Ten sam akapit stanowi: „Kościelna aprobata objawienia 
prywatnego zasadniczo mówi, że dane przesłanie nie zawiera treści sprzecznych 
z wiarą i dobrymi obyczajami; wolno je ogłosić, a wierni mogą przyjąć je w roztrop-
ny sposób. […] Jest to pomoc, którą otrzymujemy, ale nie mamy obowiązku z niej 
korzystać. W każdym razie musi ono być pokarmem dla wiary, nadziei i miłości, 
które są dla każdego niezmienną drogą zbawienia”.



Stolica Apostolska – Dykasterie

111

Art. 24 – Niezależnie od zatwierdzonej decyzji, biskup diecezjal-
ny, osobiście lub za pośrednictwem delegata, ma obowiązek dalsze-
go zachowywania czujności co do zjawiska i zaangażowanych osób, 
w szczególności wykonując swoją zwyczajną władzę.

Art. 25 – W przypadku gdy domniemane zjawiska nadprzyro-
dzone można z całą pewnością przypisać umyślnemu zamiarowi mi-
styfikacji i wprowadzenia w błąd dla różnych celów (np. zysku lub 
innych osobistych interesów), biskup diecezjalny zastosuje obowią-
zujące karne prawo kanoniczne, dokonując oceny w każdym indywi-
dualnym przypadku.

Art. 26 – Dykasteria Nauki Wiary ma prawo interweniować 
motu proprio w dowolnym czasie i stadium rozeznania dotyczącego 
domniemanych zjawisk nadprzyrodzonych.

Art. 27 – Niniejsze Normy zastępują w całości poprzednie z dnia 
25 lutego 1978 r.

Ojciec Święty Franciszek, podczas audiencji udzielonej niżej podpisa-
nemu Prefektowi wraz z Sekretarzem Sekcji Doktrynalnej Dykasterii Na-
uki Wiary 4 maja 2024 r. zatwierdził niniejsze Normy, przyjęte na Sesji 
Zwyczajnej tejże Dykasterii 17 kwietnia 2024 r., i polecił je opublikować, 
postanawiając, że wejdą w życie 19 maja 2024 r., w uroczystość Zesłania 
Ducha Świętego.

Wydano w Rzymie, 
w siedzibie Dykasterii Nauki Wiary, 
17 maja 2024 r.

Víctor Manuel Kard. Fernández
Prefekt

Ks. Prał. Armando Matteo
Sekretarz Sekcji Doktrynalnej

Ex Audientia Die 4.05.2024
Franciscus



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

112

DYKASTERIA NAUKI WIARY

4
NOTA

Gestis verbisque
w sprawie ważności sakramentów

Prezentacja

Już podczas Zgromadzenia Plenarnego Dykasterii w styczniu 
2022 r. kardynałowie i biskupi (członkowie Dykasterii) wyrazili swo-
je zaniepokojenie mnożącymi się sytuacjami, w których doszło do 
konieczności stwierdzenia nieważności sprawowanych sakramentów. 
Poważne zmiany dokonane w materii lub formie sakramentów, po-
wodujące ich nieważność, doprowadziły następnie do konieczności 
odnalezienia osób, których to dotyczyło, w celu powtórzenia obrzędu 
chrztu lub bierzmowania, a znaczna liczba wiernych słusznie wyrazi-
ła swoje zaniepokojenie. Na przykład, zamiast używać formuły usta-
nowionej dla chrztu, używano formuł, takich jak: „Ja ciebie chrzczę 
w imię Stwórcy…”, oraz „W imię taty i mamy […] my ciebie chrzcimy”. 
W tak poważnej sytuacji znaleźli się również kapłani. Oni to, będąc 
ochrzczonymi przy pomocy formuł tego rodzaju, z bólem odkryli nie-
ważność swoich święceń i dotychczas sprawowanych sakramentów.

O ile w innych dziedzinach duszpasterskiego działania Kościoła jest 
wiele miejsca na kreatywność, o tyle taka inwencja w dziedzinie spra-
wowania sakramentów staje się raczej „chęcią manipulacji” i dlatego nie 
można się na nią powoływać1. Modyfikowanie formy sakramentu lub 
jego materii jest zatem zawsze aktem poważnie niegodziwym i zasługuje 
na przykładną karę, właśnie dlatego że takie arbitralne gesty są w sta-
nie wyrządzić poważną szkodę wiernemu Ludowi Bożemu.

W przemówieniu skierowanym do naszej Dykasterii z okazji nie-
dawnego Zgromadzenia Plenarnego, 26 stycznia 2024 r., Ojciec Świę-
ty przypomniał, że „poprzez sakramenty wierzący stają się zdolni do 
proroctwa i świadectwa. A nasze czasy szczególnie pilnie potrzebują 

1	 Kongregacja Nauki Wiary, Nota doktrynalna na temat zmiany formuły sakramen-
talnej chrztu (24 czerwca 2020), przyp. 2.



Stolica Apostolska – Dykasterie

113

proroków nowego życia i świadków miłości – kochajmy więc i spra-
wiajmy, by inni kochali piękno i zbawczą moc sakramentów!”. W tym 
kontekście wspomniał również, że „od szafarzy wymaga się szcze-
gólnej troski w ich udzielaniu i otwieraniu wiernym skarbów łaski, 
które one przekazują”2. 

Tak więc, z jednej strony Ojciec Święty zaprasza nas do działania 
w taki sposób, aby wierni mogli owocnie przystępować do sakramen-
tów, a z drugiej strony mocno podkreśla wezwanie do „szczególnej 
troski” w ich sprawowaniu.

Od nas, szafarzy, wymaga się zatem siły do przezwyciężania po-
kusy poczucia, że jesteśmy właścicielami Kościoła. Wręcz przeciwnie, 
musimy stać się wystarczająco zdolni do przyjmowania daru, który 
jest uprzedni względem nas samych: nie tylko dar życia lub łaski, 
ale także skarby sakramentów, które zostały nam powierzone przez 
Matkę Kościół. One nie są naszą własnością! A wierni mają z kolei 
prawo do przyjmowania ich w taki sposób, w jaki rozporządza nimi 
Kościół: to właśnie tak rozumiane ich sprawowanie odpowiada inten-
cjom Jezusa oraz czyni wydarzenie Paschy aktualnym i skutecznym.

Jako szafarze, z naszym religijnym szacunkiem dla tego, co Ko-
ściół ustanowił w odniesieniu do materii i formy każdego sakramen-
tu, ukazujemy przed wspólnotą prawdę, że „Głową Kościoła, a zatem 
prawdziwym przewodniczącym celebracji, jest wyłącznie Chrystus”3.

Nota, którą niniejszym przedstawiamy, nie dotyczy zatem kwestii 
czysto technicznej czy nawet „rygorystycznej”. Publikując ją, Dyka-
steria zamierza przede wszystkim jasno wyrazić pierwszeństwo Bo-
żego działania i pokornie strzec jedności Ciała Chrystusa, jakim jest 
Kościół w jego najświętszych gestach.

Niech ten dokument, jednogłośnie zatwierdzony 25 stycznia 2024 r. 
przez członków Dykasterii zebranych na Zgromadzeniu Plenarnym, 
a następnie przez samego Ojca Świętego Franciszka, odnowi we wszyst-
kich sługach Kościoła pełną świadomość tego, co powiedział nam Chry-
stus: „Nie wyście Mnie wybrali, ale Ja was wybrałem” (J 15, 16).

Víctor Manuel Kard. Fernández
Prefekt

2	 Franciszek, Przemówienie do uczestników Zgromadzenia Plenarnego Dykasterii Nauki 
Wiary (26 stycznia 2024), „L’Osservatore Romano”, 26 stycznia 2024, s. 7.

3	 Dykasteria Nauki Wiary, Nota Gestis verbisque o ważności sakramentów (2 lutego 
2024), nr 24.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

114

1. Za pośrednictwem wewnętrznie ze sobą połączonych wyda-
rzeń i słów Bóg objawia i realizuje swój plan zbawienia wobec każde-
go mężczyzny i każdej kobiety przeznaczonych do wspólnoty z Nim4. 
Ta zbawcza relacja jest skutecznie realizowana w czynności liturgicz-
nej, w której głoszenie zbawienia, rozbrzmiewające w proklamowa-
nym Słowie, znajduje swoją aktualizację w gestach sakramentalnych. 
One bowiem uobecniają w ludzkiej historii zbawcze działanie Boga, 
które ma swój punkt kulminacyjny w Passze Chrystusa. Odkupień-
cza moc tych gestów nadaje ciągłość historii zbawienia, którą Bóg 
wypełnia w czasie.

Sakramenty, ustanowione przez Chrystusa, są zatem czynno-
ściami, które poprzez znaki doświadczane przy pomocy zmysłów, 
realizują żywe doświadczenie tajemnicy zbawienia, umożliwiając lu-
dziom uczestnictwo w życiu Bożym. Są one „arcydziełami Bożymi” 
w Nowym i wiecznym Przymierzu, mocami, które wychodzą z Ciała 
Chrystusa, czynami Ducha Świętego działającego w Jego Ciele, któ-
rym jest Kościół5.

Dlatego Kościół celebruje w liturgii z wierną miłością i czcią 
sakramenty, powierzone mu przez samego Chrystusa, aby mógł je 
zachować jako cenne dziedzictwo i źródło swojego życia i misji.

2. Niestety trzeba zauważyć, że celebracje liturgiczne, zwłaszcza 
te dotyczące sakramentów, nie zawsze są przeprowadzane w peł-
nej wierności obrzędom przepisanym przez Kościół. Dykasteria 
kilkakrotnie zabierała głos w celu rozstrzygnięcia wątpliwości co 
do ważności sakramentów sprawowanych w ramach rytu rzymskie-
go, gdy normy liturgiczne nie zostały zachowane, będąc zmuszoną 
niekiedy do wyrażenia bolesnej odpowiedzi negatywnej, stwierdza-
jąc w takich przypadkach, że wierni zostali ogołoceni z tego, co im 
się należy, „czyli z misterium paschalnego celebrowanego zgodnie 
z obrzędami, które ustanawia Kościół”6. Tytułem przykładu można 
odnieść się do celebracji chrzcielnych, w których formuła sakra-
mentalna została zmieniona w jednym z jej istotnych elementów, 
czyniąc sakrament nieważnym, a tym samym narażając na szkodę 
przyszłą drogę sakramentalną tych wiernych, dla których, w ra-

4	 Por. Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna Dei verbum (18 listopada 
1965), nr 2.

5	 Por. Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 1116.
6	 Franciszek, List apostolski Desiderio desideravi (29 czerwca 2022), nr 23.



Stolica Apostolska – Dykasterie

115

mach poważnej niedogodności, konieczne było powtórzenie cele-
bracji nie tylko chrztu, ale także i sakramentów otrzymanych póź-
niej7.

3. W pewnych okolicznościach można stwierdzić dobrą wolę nie-
których szafarzy, którzy nieumyślnie lub kierowani szczerymi moty-
wacjami duszpasterskimi sprawują sakramenty modyfikując istotne 
formuły i obrzędy ustanowione przez Kościół, być może po to, aby 
uczynić je, we własnym mniemaniu, bardziej odpowiednimi i zrozu-
miałymi. Często jednak „za uciekaniem się do motywacji pastoralnej 
często kryje się, choćby nieświadomie, podejście subiektywistyczne 
i chęć manipulacji”8. Ukazuje się w ten sposób także pewien brak 
w formacji, zwłaszcza w odniesieniu do świadomości wartości dzia-
łania symbolicznego, które stanowi istotną cechę aktu liturgiczno-
-sakramentalnego.

4. Aby pomóc biskupom w ich zadaniu jako promotorów i stróżów 
życia liturgicznego powierzonych im Kościołów partykularnych, Dy-
kasteria Nauki Wiary pragnie zaproponować w niniejszej Nocie pew-
ne elementy doktrynalne w odniesieniu do rozeznawania ważności 
celebracji sakramentów, zwracając także uwagę na niektóre aspekty 
dyscyplinarne i duszpasterskie.

5. Cel niniejszego dokumentu obejmuje poza tym Kościół Katolic-
ki jako całość. Jednakże argumenty teologiczne, które stanowią jego 
inspirację, odnoszą się niekiedy do kategorii właściwych dla tradycji 
łacińskiej. Z tego względu w przypadku poszczególnych katolickich 
Kościołów wschodnich powierza się synodom lub zgromadzeniom 
hierarchów każdego z nich należyte dostosowanie wskazań tego do-
kumentu, z użyciem własnej terminologii teologicznej tam, gdzie 
różni się ona od używanej w niniejszym tekście. Wynik powinien 
zostać następnie przed publikacją przedłożony do zatwierdzenia 
przez Dykasterię Nauki Wiary.

7	 Niektórzy kapłani musieli stwierdzić nieważność swoich święceń i celebrowanych 
obrzędów sakramentalnych właśnie z powodu braku ważnego chrztu (por. KPK, 
kan. 842), co wynikło z zaniedbania tych, którzy udzielili im sakramentu w sposób 
arbitralny.

8	 Kongregacja Nauki Wiary, Nota doktrynalna o modyfikacji sakramentalnej formu-
ły chrztu (24 czerwca 2020), przyp. 2.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

116

I. Kościół przyjmuje siebie i wyraża w sakramentach

6. Sobór Watykański II odnosi przez analogię pojęcie sakramen-
tu do całego Kościoła. W szczególności, gdy w konstytucji o liturgii 
stwierdza, że „z boku Chrystusa umierającego na krzyżu zrodził się 
przedziwny sakrament całego Kościoła”9, jest to związane z umiło-
waną przez Ojców Kościoła typologiczną lekturą relacji między Chry-
stusem a Adamem10. Tekst soborowy przywołuje znane stwierdzenie 
św. Augustyna11, który wyjaśnia: „Adam śpi; stworzona została Ewa, 
umiera Chrystus, powstaje Kościół. Z boku śpiącego Adama Ewa zo-
stała stworzona; zmarłemu Chrystusowi bok przebito, aby z niego 
wypłynęły sakramenty, z których powstaje Kościół”12.

7. Konstytucja dogmatyczna o Kościele potwierdza, że Kościół 
jest „w Chrystusie jakby sakramentem, czyli znakiem i narzędziem 
wewnętrznego zjednoczenia z Bogiem i jedności całego rodzaju 
ludzkiego”13. A to realizuje się przede wszystkim przez sakramenty, 
z których w każdym na swój sposób urzeczywistnia się sakramen-
talna natura Kościoła, Ciała Chrystusa. Rozumienie Kościoła jako 
uniwersalnego sakramentu zbawienia „ukazuje, jak «ekonomia» sa-
kramentalna określa ostatecznie sposób, w jakim Chrystus, jedyny 
Zbawiciel, dosięga przez Ducha naszej egzystencji w swoistości jej by-
towania. Kościół przyjmuje siebie i tym samym siebie wyraża w sied-
miu sakramentach, przez które łaska Boża wpływa konkretnie na 

  9	 Sobór Watykański II, Konstytucja o liturgii świętej Sacrosanctum concilium (4 grud-
nia 1963), nr 5.

10	 Papież Franciszek komentuje to w następujący sposób: „Porównanie między pierw-
szym i nowym Adamem jest zadziwiające: tak jak z boku pierwszego Adama, spo-
wodowawszy zapadnięcie w głęboki sen, Bóg wydobył Ewę, tak z boku nowego 
Adama, pogrążonego w śnie śmierci, rodzi się nowa Ewa – Kościół. Zdumienie 
dotyczy słów, o których możemy sądzić, że nowy Adam czyni je swoimi, patrząc 
na Kościół: «Ta dopiero jest kością z moich kości i ciałem z mego ciała» (Rdz 2, 23). 
Ponieważ uwierzyliśmy Słowu i zstąpiliśmy do wody chrztu, staliśmy się kością 
z Jego kości, ciałem z Jego ciała”, cyt. za: Desiderio desideravi, nr 14.

11	 Por. św. Augustyn, Enarrationes in Psalmos 138, 2: CCL 40, 1991: „Ewa narodziła 
się z boku śpiącego [Adama], Kościół z boku cierpiącego [Chrystusa]”.

12	 Tenże, In Johannis Evangelium tractatus 9, 10: PL 35, 1463.
13	 Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna Lumen gentium (21 listopada 

1964), nr 1. Por. tamże, nr nr 9, 48; Sobór Watykański II, Konstytucja duszpaster-
ska Gaudium et spes (7 grudnia 1965), nr nr 5, 26.



Stolica Apostolska – Dykasterie

117

egzystencję wiernych, aby całe ich życie, odkupione przez Chrystusa, 
stało się ofiarą miłą Bogu”14. 

8. Właśnie przez ustanowienie Kościoła swoim Mistycznym Cia-
łem Chrystus czyni wierzących uczestnikami swojego własnego ży-
cia, jednocząc ich ze swoją śmiercią i zmartwychwstaniem w sposób 
rzeczywisty i tajemniczy przez sakramenty15. Uświęcająca moc Ducha 
Świętego działa bowiem w wiernych przez znaki sakramentalne16, czy-
niąc ich żywymi kamieniami duchowego gmachu, zbudowanego na 
kamieniu węgielnym, którym jest Chrystus Pan17, i ustanawiając ich 
ludem kapłańskim, uczestnikiem jedynego kapłaństwa Chrystusa18.

9. Siedem życiodajnych gestów, których ustanowienie uznał za bo-
skie Sobór Trydencki19, stanowi zatem uprzywilejowaną przestrzeń 
spotkania z Chrystusem Panem, który obdarza swoją łaską i który 
przez słowa i obrzędowe czynności Kościoła karmi i umacnia wiarę20. 
To w Eucharystii i we wszystkich innych sakramentach „mamy za-
pewnioną możliwość spotkania Pana Jezusa i moc Jego Paschy może 
do nas dotrzeć”21.

10. Kościół, świadomy tego od samych swoich początków, 
w szczególny sposób troszczył się o źródła, z których czerpie siłę dla 
swojego istnienia i swojego świadectwa: słowo Boże poświadczone 
przez święte Pisma i Tradycję oraz sakramenty sprawowane w litur-
gii, przez które jest on nieustannie na nowo prowadzony do tajem-
nicy Paschy Chrystusa22.

Wypowiedzi Magisterium w materii sakramentalnej zawsze były 
motywowane fundamentalną troską o wierność sprawowanego mi-

14	 Benedykt XVI, Posynodalna adhortacja apostolska Sacramentum caritatis (22 lutego 
2007), nr 16.

15	 Por. Lumen gentium, nr 7.
16	 Por. tamże, nr 50.
17	 Por. 1 P 2, 5; Ef 2, 20; Lumen gentium, nr 6.
18	 Por. 1 P 2, 9; Ap 1, 6; 5, 10; Lumen gentium, nr nr 7–11.
19	 Por. Sobór Trydencki, Dekret o sakramentach [Decretum de sacramentis], kan. 1, 

DH 1601.
20	 Por. Sacrosanctum concilium, nr 59, s. 116.
21	 Desiderio desideravi, nr 11.
22	 Dei verbum, nr 9.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

118

sterium. Kościół bowiem ma obowiązek zapewnić pierwszeństwo 
Bożego działania i chronić jedność Ciała Chrystusa w tych czynno-
ściach, które nie mają sobie równych, ponieważ są w najwyższym 
stopniu święte, cechując się skutecznością gwarantowaną przez 
kapłańskie działanie Chrystusa23.

II. Kościół strzeże i jest strzeżony przez sakramenty

11. Kościół jest „sługą” sakramentów, a nie ich właścicielem24. 
Sprawując je, sam otrzymuje ich łaskę, chroni je i sam jest przez nie 
chroniony. Władza (potestas), którą może on wykonywać w odnie-
sieniu do sakramentów, jest analogiczna do tej, którą posiada w od-
niesieniu do Pisma Świętego. W tym ostatnim Kościół rozpoznaje 
słowo Boże, spisane pod natchnieniem Ducha Świętego, ustanawia-
jąc kanon ksiąg świętych. Jednocześnie jednak poddaje się temu sło-
wu, którego „pobożnie słucha, święcie strzeże i wiernie wykłada”25. 
W podobny sposób Kościół, wspomagany przez Ducha Świętego, roz
poznaje te święte znaki, przez które Chrystus obdarza łaską ema-
nującą z Paschy, określając ich liczbę i wskazując dla każdego z nich 
elementy istotne.

Czyniąc to, Kościół jest świadomy, że bycie szafarzem łaski Bożej 
nie oznacza przywłaszczania jej sobie, ale uczynienie siebie samego 
narzędziem Ducha w przekazywaniu daru Chrystusa paschalnego. 
Wie w szczególności, że jego władza (potestas) w odniesieniu do sa-
kramentów kończy się w obliczu ich istoty26. Tak jak w przepowia-
daniu Kościół musi zawsze wiernie głosić Ewangelię Chrystusa, któ-
ry umarł i zmartwychwstał, tak w gestach sakramentalnych musi 
strzec zbawczych gestów, które powierzył mu Jezus.

12. Prawdą jest, że Kościół nie zawsze jednoznacznie określał 
gesty i słowa, które stanowią ową istotę z boskiego ustanowienia 
(divinitus instituta). Jednak dla wszystkich sakramentów jawią się 

23	 Por. Sacrosanctum concilium, nr nr 5, 7.
24	 Por. 1 Kor 4, 1.
25	 Dei verbum, nr 10.
26	 Por. Sobór Trydencki, Sesja XXI, rozdz. 2, DH 1728: „[Sobór] oświadcza ponadto, 

że Kościół zawsze posiadał władzę, aby przy udzielaniu sakramentów, z zachowa-
niem ich istoty, wprowadzać lub zmieniać to, co uznał za właściwe, stosownie do 
zróżnicowania rzeczy, czasów i miejsc”; Sacrosanctum Concilium, nr 21.



Stolica Apostolska – Dykasterie

119

w każdym razie jako fundamentalne te elementy, które Magisterium 
kościelne, wsłuchując się w zmysł wiary (sensus fidei) Ludu Bożego 
i w dialogu z teologią, nazwało materią i formą, dodając do nich 
intencję szafarza.

13. Materię sakramentu stanowi ludzkie działanie, poprzez któ-
re działa Chrystus. Czasami obecny jest w niej element materialny 
(woda, chleb, wino, olej), innym razem szczególnie wymowny gest 
(znak krzyża, nałożenie rąk, zanurzenie, pokropienie, wyrażenie 
zgody, namaszczenie). Ten cielesny charakter ukazuje się jako nie-
zbędny, ponieważ zakorzenia sakrament nie tylko w ludzkiej historii, 
ale także bardziej fundamentalnie w symbolicznym porządku Stwo-
rzenia i prowadzi z powrotem do tajemnicy Wcielenia Słowa i Odku-
pienia przez Nie dokonanego27. 

14. Formę sakramentu konstytuuje słowo, które nadaje mate-
rii znaczenie transcendentne, przekształcając zwykłe znaczenie 
elementu materialnego i czysto ludzkiego postrzegania dokonanej 
czynności. Słowo to zawsze czerpie w różnym stopniu inspirację 
z Pisma Świętego28, zakorzenia się w żywej Tradycji kościelnej i jest 
definiowane autorytatywnie przez Magisterium kościelne z uwzględ-
nieniem uważnego rozeznania29. 

15. Materia i forma, ze względu na ich zakorzenienie w Piśmie 
Świętym i Tradycji, nigdy nie zależały ani nie mogą zależeć od woli 
jednostki lub pojedynczej wspólnoty. Zadaniem Kościoła w tym 
względzie nie jest określanie ich według czyjegoś upodobania lub 
wolnej woli, ale, przy strzeżeniu istoty sakramentów (salva illorum 
substantia)30, autorytatywne ich ukazywanie, w uległości wobec dzia-
łania Ducha Świętego.

W przypadku niektórych sakramentów materia i forma ukazu-
ją się jako zasadniczo zdefiniowane od samego początku, tak że ich 
ustanowienie przez Chrystusa jest od razu widoczne; w przypadku 

27	 Por. Franciszek, Encyklika Laudato si’ (24 maja 2015), nr nr 235–236; Desiderio 
desideravi, nr 46; Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 1152.

28	 To właśnie w sakramentach, a zwłaszcza w Eucharystii, słowo Boże osiąga swoją 
maksymalną skuteczność.

29	 Por. J 14, 26; 16, 13.
30	 Sobór Trydencki, Sesja XXI, rozdz. 2, dok. cyt. Por. Sacrosanctum Concilium, nr 38.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

120

innych definicja elementów istotowych została sprecyzowana w cią-
gu złożonej historii, czasem nie bez znaczącej ewolucji.

16. W związku z tym nie można ignorować faktu, że kiedy Ko-
ściół wypowiada się w kwestii określenia elementów konstytutyw-
nych dla danego sakramentu, zawsze działa zakorzeniony w Tradycji, 
aby lepiej wyrazić łaskę przez ten sakrament udzielaną.

To właśnie w tym kontekście reforma liturgiczna sakramentów, 
dokonana zgodnie z zasadami Soboru Watykańskiego II, wezwała do 
rewizji obrzędów, aby jaśniej wyrażały one święte rzeczywistości, 
które oznaczają i tworzą31. Kościół ze swoim nauczaniem w sprawach 
sakramentalnych wypełnia swoją władzę (potestas) w zgodzie z tą 
żywą Tradycją, która „pochodzi od Apostołów i rozwija się w Kościele 
pod opieką Ducha Świętego”32. 

Uznając zatem, pod działaniem Ducha Świętego, sakramentalny 
charakter pewnych obrzędów, Kościół uznał je za odpowiadające in-
tencji Jezusa, aby uobecniać i udostępniać wydarzenie paschalne33. 

17. W każdym razie w odniesieniu do wszystkich sakramentów 
zachowanie materii i formy zawsze było wymagane dla ważności ce-
lebracji, ze świadomością, że arbitralne zmiany jednej i/lub drugiej – 
których powaga i siła unieważniająca musi być za każdym razem 
ustalona – zagrażają skutecznemu udzielaniu łaski sakramentalnej, 
z oczywistą szkodą dla wiernych34. Zarówno materia, jak i forma, 

31	 Por. Sacrosanctum Concilium, nr 21. Kościół zawsze troszczył się o zachowanie 
zdrowej tradycji, otwierając drogę prawowitemu postępowi. Z tego powodu, re-
formując obrzędy, kierował się zasadą, że „nowe formy będą niejako organicznie 
wyrastać z form już istniejących”, cyt. za: tamże, nr 23. Jako potwierdzenie tego 
zob. Paweł VI, Konstytucja apostolska Pontificalis Romani (18 czerwca 1968; tenże, 
Konstytucja apostolska Missale Romanum (3 kwietnia 1969); tenże, Konstytucja 
apostolska Divinae consortium naturae (15 sierpnia 1971); tenże, Konstytucja apo-
stolska Sacram unctionem infirmorum (30 listopada 1972).

32	 Dei verbum, nr 8.
33	 Por. Sacramentum caritatis, nr 12; KPK, kan. 841.
34	 Należy potwierdzić na nowo rozróżnienie między godziwością a ważnością, po-

dobnie jak należy pamiętać, że każda modyfikacja formuły sakramentu jest za-
wsze aktem poważnie niegodziwym. Nawet jeśli uzna się, że mała modyfikacja 
nie zmienia pierwotnego znaczenia sakramentu i w konsekwencji nie czyni go 
nieważnym, zawsze pozostaje ona niegodziwa. W wątpliwych przypadkach, gdy 
doszło do zmiany formy lub materii sakramentu, rozeznanie co do jego ważności 
należy do kompetencji Dykasterii Nauki Wiary.



Stolica Apostolska – Dykasterie

121

określone w Kodeksie Prawa Kanonicznego35, są ustanowione w księ-
gach liturgicznych promulgowanych przez kompetentną władzę, 
których zapisy muszą być wiernie przestrzegane, bez „dodawania, 
ujmowania ani zmieniania czegokolwiek”36. 

18. Z materią i formą związana jest intencja szafarza sprawują-
cego sakrament. Oczywiste jest, że temat intencji należy tutaj od-
różnić od tematu osobistej wiary i kondycji moralnej szafarza, które 
nie naruszają ważności daru łaski37. W rzeczywistości musi on mieć 
„intencję czynienia przynajmniej tego, co czyni Kościół”38, czyniąc 
działanie sakramentalne aktem prawdziwie ludzkim, wolnym od 
wszelkiego automatyzmu, oraz aktem prawdziwie eklezjalnym, 
wolnym od arbitralności jednostki. Ponadto, ponieważ to, co czyni 
Kościół, nie jest niczym innym, jak tylko tym, co ustanowił Chry-
stus39, również intencja, wraz z materią i formą, przyczynia się do 
uczynienia działania sakramentalnego przedłużeniem zbawczego 
dzieła Pana.

Materia, forma i intencja są wewnętrznie zjednoczone: łączą się 
one w czynności sakramentalnej w taki sposób, że intencja staje się 
zasadą jednoczącą materię i formę, czyniąc z nich święty znak, przez 
który łaska jest udzielana ex opere operato40. 

35	 Tytułem przykładu zob. KPK, kan. 849 odnośnie do chrztu; kan. 880 § 1–2 odnoś-
nie do bierzmowania; kan. 900 § 1, 924 i 928 odnośnie do Eucharystii; kan. 960, 
962 § 1, 965 i 987 odnośnie do pokuty; kan. 998 odnośnie do namaszczenia cho-
rych; kan. 1009 § 2, 1012 i 1024 odnośnie do święceń; kan. 1055 i 1057 odnośnie 
do małżeństwa; kan. 847 § 1 odnośnie do używania olejów świętych.

36	 Sacrosanctum Concilium, nr 22. Por. KPK, kan. 846 § 1.
37	 Por. Dekret o sakramentach [Decretum de sacramentis], kan. 12, dok. cyt.; Sobór 

Trydencki, Kanony o sakramencie chrztu [Canones de sacramento baptismi], kan. 4, 
DH 1617. Pisząc do cesarza w 496 r., papież Anastazy II stwierdził: „Jeśli pro-
mienie tego widzialnego słońca, choć przechodzą przez cuchnące miejsca, nie są 
w ogóle skażone jakimkolwiek zanieczyszczeniem przez kontakt, o wiele bardziej 
moc tego [słońca], które uczyniło to widzialnym, nie jest ograniczona żadną nie-
godnością szafarza”, cyt. za: DH 356.

38	 Dekret o sakramentach [Decretum de sacramentis], kan. 11, dok. cyt. Por. Sobór 
w Konstancji, Bulla Inter cunctas, nr 22, DH 1262; Sobór Florencki, Bulla Exsul-
tate Deo, DH 1312; KPK, kan. 861 § 2; 869 § 2; Katechizm Kościoła Katolickiego, 
nr 1256.

39	 Św. Tomasz z Akwinu, Summa Theologiae, t. III, q. 64, a. 8; Benedykt XIV, De Synodo 
dioecesana, t. VII, rozdz. 6, nr nr 9, 204.

40	 Dekret o sakramentach [Decretum de sacramentis], kan. 8, dok. cyt.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

122

19. W odróżnieniu od materii i formy, które reprezentują do-
strzegalny przy pomocy zmysłów i obiektywny element sakramentu, 
intencja szafarza – wraz z dyspozycją przyjmującego – reprezentuje 
jego element wewnętrzny i subiektywny. Zmierza ona jednak ze swej 
natury do uzewnętrznienia się również przez zachowanie obrzędu 
ustanowionego przez Kościół, dlatego poważne zmienianie istotnych 
elementów prowadzi też do wątpliwości co do rzeczywistej intencji 
szafarza, podważając ważność sprawowanego sakramentu41. W rze-
czywistości bowiem z zasady intencja czynienia tego, co czyni Ko-
ściół, wyraża się w użyciu materii i formy, które Kościół ustanowił42. 

20. Materia, forma i intencja są zawsze włączone w kontekst cele-
bracji liturgicznej, która nie stanowi ceremonialnej ozdoby (ornatus) 
sakramentów, ani także dydaktycznego wprowadzenia w rzeczywi-
stość, która się dokonuje, ale jest w swojej złożoności wydarzeniem, 
w którym wciąż realizuje się osobiste i wspólnotowe spotkanie mię-
dzy Bogiem a nami, w Chrystusie i w Duchu Świętym – spotkanie, 
w którym przez pośrednictwo znaków zmysłowych „Bóg otrzymuje 
doskonałą chwałę, a ludzie doznają uświęcenia”43. 

Konieczna troska o istotne elementy sakramentów, od których za-
leży ich ważność, musi zatem harmonizować z dbałością i szacunkiem 
wobec całej celebracji, w której znaczenie i skutki sakramentów stają 
się w pełni zrozumiałe przez mnogość gestów i słów, sprzyjając w ten 
sposób czynnemu uczestnictwu (actuosa participatio) wiernych44. 

41	 Por. Leon XIII, List apostolski Apostolicae curae, DH 3318.
42	 Możliwe jest jednak, że nawet gdy przepisany obrzęd jest zewnętrznie przestrzega-

ny, intencja szafarza różni się od intencji Kościoła. Dzieje się tak w tych wspólno-
tach kościelnych, które zmieniwszy wiarę Kościoła w jakimś istotnym elemencie, 
psują w ten sposób intencję swoich szafarzy, uniemożliwiając im czynienie tego, 
co czyni Kościół – a nie ich wspólnota – podczas sprawowania sakramentów. Jest 
to na przykład powód nieważności chrztu udzielanego przez mormonów (Kościół 
Jezusa Chrystusa Świętych w Dniach Ostatnich): ponieważ Ojciec, Syn i Duch Święty 
są dla nich czymś zasadniczo różnym od tego, co wyznaje Kościół, chrzest przez 
nich sprawowany, chociaż udzielany z tą samą formułą trynitarną, jest dotknięty 
błędem w wierze (error in fide), który przekłada się na intencję szafarza. Por. Kon-
gregacja Nauki Wiary, Odpowiedź na wątpliwość dotyczącą ważności chrztu (5 czerwca 
2001), AAS 93 (2001), s. 476.

43	 Sacrosanctum concilium, nr 7.
44	 W związku z tym Sobór Watykański II wzywa pasterzy do czuwania „aby czynności 

liturgiczne sprawowano nie tylko ważnie i godziwie, lecz także, by wierni uczestni-
czyli w nich świadomie, czynnie i owocnie”, cyt. za: Sacrosanctum concilium, nr 11.



Stolica Apostolska – Dykasterie

123

21. Sama liturgia pozwala na tę różnorodność, która chroni Ko-
ściół przed „sztywnymi, jednolitymi formami”45. Z tego powodu 
Sobór Watykański II postanowił, że „zachowując istotną jedność 
obrządku rzymskiego, także przy reformowaniu ksiąg liturgicznych 
należy uwzględnić uprawnione różnice oraz dostosowanie do rozma-
itych ugrupowań, regionów i narodów, zwłaszcza na misjach”46. 

Na mocy tego reforma liturgiczna zamierzona przez Sobór Waty-
kański II nie tylko upoważniła konferencje episkopatów do wprowa-
dzenia ogólnych adaptacji względem łacińskiej editio typica, ale także 
przewidziała możliwość szczególnych adaptacji ze strony szafarza ce-
lebracji, wyłącznie w tym celu, aby wyjść naprzeciw duszpasterskim 
i duchowym potrzebom wiernych.

22. Aby jednak odrębności „nie przeszkadzały jedności, lecz ra-
czej jej służyły”47, jasne jest, że poza przypadkami wyraźnie wskaza-
nymi w księgach liturgicznych, „prawo kierowania sprawami liturgii 
należy wyłącznie do władzy Kościoła”48, którą, w zależności od oko-
liczności, posiada biskup, lokalna konferencja biskupów oraz Stolica 
Apostolska.

Jest bowiem jasne, że „zmiana formy sprawowania jakiegokol-
wiek sakramentu z własnej inicjatywy stanowi nie tylko nadużycie 
liturgii, rozumiane jako przekroczenie normy stanowionej, ale ranę 
(vulnus) zadaną w danym czasie wspólnocie Kościoła i rozpoznawal-
ności działania Chrystusa, mogącą w skrajnych przypadkach spra-
wiać, że sakrament będzie nieważny, ponieważ natura działania 
służebnego wymaga, by wiernie przekazać to, co się otrzymało (por. 
1 Kor 15, 3)”49.

III. Przewodniczenie liturgii i sztuka celebrowania

23. Sobór Watykański II i posoborowe Magisterium pozwalają na 
umieszczenie posługi przewodniczenia liturgii w jej właściwym teo-
logicznym znaczeniu. Biskup i prezbiterzy jako jego współpracownicy 
przewodniczą celebracjom liturgicznym, kulminującym w Euchary-

45	 Tamże, nr 37.
46	 Tamże, nr 38.
47	 Lumen gentium, nr 13.
48	 Sacrosanctum Concilium, nr 22 § 1.
49	 Nota doktrynalna na temat zmiany formuły sakramentalnej chrztu, dok. cyt.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

124

stii, która jest „źródłem i zarazem szczytem całego życia chrześci-
jańskiego”50, w osobie Chrystusa-Głowy (in persona Christi Capitis) 
oraz w imieniu Kościoła (nomine Ecclesiae). W obu przypadkach są to 
formuły, które – pomimo nieco różnych wersji – są dobrze poświad-
czone przez Tradycję51.

24. Formuła in persona Christi52 oznacza, że kapłan uobecnia 
samego Chrystusa w wydarzeniu celebracji. Urzeczywistnia się to 
najwznioślej, gdy podczas konsekracji eucharystycznej wypowiada 
on słowa Pana z tą samą skutecznością, utożsamiając, mocą Ducha 
Świętego, swoje własne „ja” z „Ja” Chrystusa. Kiedy następnie Sobór 
precyzuje, że prezbiterzy przewodniczą Eucharystii w osobie Chry-
stusa-Głowy (in persona Christi Capitis)53, nie zamierza on potwier-
dzać koncepcji, zgodnie z którą szafarz, jako „głowa”, dysponowałby 
władzą wykonywaną w sposób arbitralny. Głową Kościoła, a zatem 
prawdziwym przewodniczącym celebracji, jest wyłącznie Chrystus. 
On jest „Głową Ciała – Kościoła” (Kol 1, 18), ponieważ sprawia, że 
Kościół rodzi się z Jego boku oraz ponieważ karmi i troszczy się 
o niego, kochając go aż do oddania samego siebie za niego (por. Ef 
5, 25.29; J 10, 11). Władza (potestas) szafarza jest posługiwaniem 
(diaconia), jak Chrystus sam naucza uczniów w kontekście Ostatniej 

50	 Lumen gentium, nr 11.
51	 Por. w szczególności, odnośnie do formuły in persona Christi (lub ex persona Chri-

sti), św. Tomasz z Akwinu, Summa Theologiae, t. III, q. 22 c; q. 78, a. 1 c; a. 4 c; 
q. 82, a. 1 c; dla formuły in persona Ecclesiae (która później będzie wypierana przez 
formułę [in] nomine Ecclesiae); tenże, Summa Theologiae, t. III, q. 64, a. 8; ad 2; a. 9, 
ad 1; q. 82, a. 6 c. W Summa Theologiae, t. III, q. 82, a. 7, ad 3, Tomasz ostrożnie 
łączy dwa wyrażenia: „sacerdos in missa in orationibus quidem loquitur in persona 
Ecclesiae in cuius unitate consistit. Sed in consecratione sacramenti loquitur in persona 
Christi cuius vicem in hoc gerit per ordinis potestatem”.

52	 Por. Sacrosanctum Concilium, nr 33; Lumen gentium, nr nr 10, 21, 28; Paweł VI, 
Encyklika Sacerdotalis caelibatus (24 czerwca 1967), nr 29; tenże, Adhortacja apo-
stolska Evangelii nuntiandi (8 grudnia 1975), nr 68; Jan Paweł II, List apostolski 
Dominicae cenae (24 lutego 1980), nr 8; tenże, Adhortacja apostolska Reconciliatio 
et paenitentia (2 grudnia 1984), nr nr 8, 29; tenże, Encyklika Ecclesia de Euchari-
stia (17 kwietnia 2003), nr 29; tenże, Posynodalna adhortacja apostolska Pastores 
gregis (16 października 2003), nr nr 7, 10, 16; KPK, kan. 899 § 2; 900 § 1.

53	 Por. Sobór Watykański II, Dekret Presbyterorum ordinis (7 grudnia 1965), nr 2. Por. 
także Jan Paweł II, Posynodalna adhortacja apostolska Christifideles laici (30 grud-
nia 1988), nr 22; tenże, Posynodalna adhortacja apostolska Pastores dabo vobis 
(25 marca 1992), nr nr 3, 12, 15–18, 21–27, 29–31, 35, 61, 70, 72; KPK, kan. 1009 
§ 3; Katechizm Kościoła Katolickiego, nr nr 875; 1548–1550; 1581; 1591.



Stolica Apostolska – Dykasterie

125

Wieczerzy (por. Łk 22, 25-27; J 13, 1-20). Ci, którzy na mocy łaski 
sakramentalnej upodabniają się do Niego, uczestnicząc we władzy, 
z jaką On prowadzi i uświęca swój lud, są dlatego wezwani, w liturgii 
i w całej posłudze duszpasterskiej, do dostosowania się do tej samej 
logiki, ponieważ zostali ustanowieni pasterzami nie po to, aby pano-
wać nad trzodą, ale aby jej służyć na wzór Chrystusa, dobrego Paste-
rza owiec (por. 1 P 5, 3; J 10, 11.14)54. 

25. Jednocześnie szafarz przewodniczący celebracji działa 
„w imieniu Kościoła” (nomine Ecclesiae)55, a formuła ta wyjaśnia, że 
szafarz, uobecniając Chrystusa-Głowę wobec Jego Ciała, którym jest 
Kościół, uobecnia również to Ciało wobec jego Głowy, wręcz jako 
Oblubienicę, która jest integralnym podmiotem celebracji, ludem 
całkowicie kapłańskim, w imieniu którego szafarz przemawia i dzia-
ła56. Poza tym, jeśli prawdą jest, że „gdy ktoś chrzci, sam Chrystus 
chrzci”57, tak samo jest prawdą, że Kościół, „sprawując sakrament, 
działa jako Ciało nierozłącznie związane ze swą Głową, ponieważ 
to Chrystus-Głowa działa w Ciele Kościoła, które zrodził przez Mi-
sterium Paschalne”58. To podkreśla wzajemne przyporządkowanie 
istniejące między kapłaństwem chrzcielnym i kapłaństwem służeb-
nym59, pozwalając zrozumieć, że to drugie istnieje w służbie pierw-
szego, i z tego właśnie powodu – jak to zostało ukazane – u szafarza 
sprawującego sakramenty nigdy nie może zabraknąć intencji czynie-
nia tego, co czyni Kościół.

26. Podwójna i połączona funkcja wyrażona przez formuły in per-
sona Christi – nomine Ecclesiae oraz wzajemna owocna relacja między 
kapłaństwem chrzcielnym a kapłaństwem służebnym, w połączeniu 
ze świadomością, że elementy istotne dla ważności sakramentów 
muszą być rozpatrywane w ich własnym kontekście, czyli w ramach 
akcji liturgicznej, sprawią, że szafarz będzie coraz bardziej świado-
54	 Mówi o tym również Ogólne wprowadzenie do Mszału rzymskiego, nr 93: „Kiedy więc 

[prezbiter] celebruje Eucharystię, winien służyć Bogu i ludowi z godnością i poko-
rą, a sposobem zachowania się i wypowiadania Bożych słów ukazywać wiernym 
żywą obecność Chrystusa”.

55	 Sacrosanctum concilium, nr 33; Lumen gentium, nr 10; Presbyterorum ordinis, nr 2.
56	 Lumen gentium, nr 10.
57	 Sacrosanctum concilium, nr 7.
58	 Nota doktrynalna na temat zmiany formuły sakramentalnej chrztu, dok. cyt., s. 8.
59	 Por. Lumen gentium, nr 10.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

126

my, iż „czynności liturgiczne nie są prywatnymi czynnościami, lecz 
uroczyście sprawowanymi obrzędami Kościoła”, czynnościami, które 
nawet w „różnorodności stanów, zadań i czynnego uczestniczenia” 
„należą do całego Ciała Kościoła, uwidaczniają je i na nie oddzia-
łują”60. Właśnie z tego powodu szafarz powinien rozumieć, że au-
tentyczna sztuka celebrowania (ars celebrandi) to taka, która szanuje 
i podkreśla prymat Chrystusa oraz aktywne uczestnictwo (actuosa 
participatio) całego zgromadzenia liturgicznego, także przez pokorne 
posłuszeństwo normom liturgicznym61. 

27. Coraz pilniejsze wydaje się doprowadzenie do dojrzałości 
sztuki celebrowania, która, trzymając się z dala zarówno od sztyw-
nego rubrycyzmu, jak i od pozbawionej reguł fantazji, prowadzi-
łaby do dyscypliny (disciplina), której należy przestrzegać właśnie 
po to, aby być prawdziwymi uczniami (discepoli): „Nie chodzi tu 
o konieczność przestrzegania etykiety liturgicznej: chodzi raczej 
o «dyscyplinę» – w znaczeniu używanym przez Guardiniego – któ-
ra, jeśli jest autentycznie przestrzegana, formuje nas. Są to gesty 
i słowa, które wprowadzają porządek w naszym wewnętrznym 
świecie, każąc nam przeżywać uczucia, postawy, zachowania. Nie 
są one wypowiedzeniem ideału, który ma nas zainspirować, ale są 
działaniem, które angażuje ciało w jego całości, czyli w jego byciu 
jednością duszy i ciała”62. 

Zakończenie

28. „Przechowujemy […] ten skarb w naczyniach glinianych, aby 
z Boga była owa przeogromna moc, a nie z nas” (2 Kor 4, 7). Antyte-
za użyta przez Apostoła, aby podkreślić, jak wzniosłość Bożej mocy 
objawia się przez słabość jego posługi głosiciela, dobrze opisuje rów-
nież to, co dzieje się w sakramentach. Cały Kościół jest wezwany do 
strzeżenia zawartego w nich bogactwa, aby nigdy nie został przesło-
nięty prymat zbawczego działania Boga w historii, nawet w kruchym 
pośrednictwie znaków i gestów właściwych naturze ludzkiej.

60	 Sacrosanctum concilium, nr 26. Por. tamże, nr 7; Katechizm Kościoła Katolickiego, 
nr nr 1140–1141.

61	 Por. Ogólne wprowadzenie do Mszału rzymskiego, nr 24.
62	 Desiderio desideravi, nr 51.



Stolica Apostolska – Dykasterie

127

29. Moc (virtus) działająca w sakramentach kształtuje oblicze 
Kościoła, uzdalniając go do przekazywania daru zbawienia, jakim 
w swoim Duchu pragnie dzielić się z każdym człowiekiem Chrystus 
umarły i zmartwychwstały. W Kościele ten wielki skarb został po-
wierzony w szczególności jego szafarzom, aby „otaczając miłością” 
Lud Boży karmili go obfitością słowa i uświęcali łaską sakramentów. 
Do nich należy w pierwszej kolejności zapewnienie, aby „piękno 
chrześcijańskiej celebracji” pozostało żywe i nie zostało „zniweczo-
ne przez powierzchowne i zredukowane rozumienie jej wartości lub, 
co gorsza, przez jej instrumentalizację w służbie jakiejś ideologicznej 
wizji, jakakolwiek by ona była”63. 

Tylko w ten sposób Kościół może z dnia na dzień „wzrastać w po-
znaniu tajemnicy Chrystusa, zanurzając […] życie w tajemnicy Jego 
Paschy, w oczekiwaniu na Jego powrót”64. 

Papież Franciszek, podczas audiencji udzielonej niżej podpisanemu 
Prefektowi Dykasterii Nauki Wiary 31 stycznia 2024 r., zatwierdził ni-
niejszą Notę, przyjętą na Sesji Plenarnej tejże Dykasterii oraz nakazał 
jej publikację.

Rzym, siedziba Dykasterii Nauki Wiary, 
2 lutego 2024 r., 
w święto Ofiarowania Pańskiego

Víctor Manuel kard. Fernández
Prefekt

ks. Armando Matteo
Sekretarz Sekcji Doktrynalnej

63	 Tamże, nr 16.
64	 Tamże, nr 64.





KONFERENCJA 
EPISKOPATU  

POLSKI



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

130

1
OŚWIADCZENIE

Przewodniczącego Konferencji Episkopatu Polski
w kwestii aborcji

W związku z coraz częściej obecnymi w przestrzeni publicznej 
opiniami o rzekomej konieczności rozszerzenia dostępu do aborcji, 
chciałbym przypomnieć stanowisko Kościoła katolickiego w kwestii 
prawa do życia. Jest to nauczanie, które odwołuje się do prawa na-
turalnego, a więc obowiązującego w sumieniu każdego człowieka. 
Dowodem jest choćby tekst przysięgi Hipokratesa, gdzie czytamy: 
„Nigdy nikomu, także na żądanie, nie dam zabójczego środka ani też 
nawet nie udzielę w tym względzie rady; podobnie nie dam żadnej 
kobiecie środka poronnego”. W przypadku katolika prawo do życia 
potwierdzone jest dodatkowo autorytetem Kościoła. Święty Jan Pa-
weł II poświęcił temu zagadnieniu encyklikę Evangelium vitae, której 
fragmenty chciałbym teraz przypomnieć. 

Różnica między demokracją a tyranią 
„[We] współczesnej kulturze demokratycznej szeroko rozpo-

wszechnił się pogląd, wedle którego porządek prawny społeczeństwa 
powinien ograniczać się do utrwalania i przyswajania sobie przeko-
nań większości i w konsekwencji winien być zbudowany wyłącznie 
na tym, co większość obywateli stosuje i uznaje za moralne” (EV 69). 
„Można się spotkać z poglądem, że relatywizm ten jest warunkiem 
demokracji, jako że tylko on miałby gwarantować tolerancję, wza-
jemny szacunek między ludźmi i uznanie decyzji większości, podczas 
gdy normy moralne uważane za obiektywne i wiążące prowadziłyby 
rzekomo do autorytaryzmu i nietolerancji. Ale właśnie problematyka 
szacunku dla życia pozwala dostrzec, jakie dwuznaczności i sprzecz-
ności […] kryją się za tym poglądem. 

To prawda, że historia zna przypadki zbrodni dokonywanych 
w imię «prawdy». Ale do czynów równie zbrodniczych i do radykalnego 
pogwałcenia wolności dochodziło też i nadal dochodzi pod wpływem 
«relatywizmu etycznego». Gdy większość parlamentarna lub społeczna 
uchwala, że zabicie jeszcze nienarodzonego życia ludzkiego jest prawnie 
dopuszczalne, choćby nawet pod pewnymi warunkami, to czyż nie po-



Konferencja Episkopatu Polski

131

dejmuje tym samym decyzji «tyrańskiej» wobec najsłabszej i najbardziej 
bezbronnej ludzkiej istoty? Sumienie powszechne słusznie wzdryga 
się w obliczu zbrodni przeciw ludzkości, które stały się tak smutnym 
doświadczeniem naszego stulecia. Czyż te zbrodnie przestałyby być 
zbrodniami, gdyby nie popełnili ich pozbawieni skrupułów dyktatorzy, 
ale gdyby nadała im prawomocność zgoda większości?” (EV 70). 

Moralny charakter demokracji 
„W rzeczywistości demokracji nie można przeceniać, czyniąc 

z niej namiastkę moralności lub «cudowny środek» na niemoralność. 
Jest ona zasadniczo «porządkiem» i jako taka środkiem do celu, a nie 
celem. Charakter «moralny» demokracji nie ujawnia się samoczynnie, 
ale zależy od jej zgodności z prawem moralnym, któremu musi być 
podporządkowana podobnie jak każda inna działalność ludzka […]. 
Wartość demokracji rodzi się albo zanika wraz z wartościami, które 
ona wyraża i popiera […]. Gdyby na skutek tragicznego zagłuszenia 
sumienia zbiorowego sceptycyzm podał w wątpliwość nawet funda-
mentalne zasady prawa moralnego, zachwiałoby to samymi podsta-
wami ładu demokratycznego, tak że stałby się on jedynie mechani-
zmem empirycznej regulacji różnych i przeciwstawnych dążeń. […] 
W takiej sytuacji demokracja łatwo staje się pustym słowem” (EV 70). 

Prawo cywilne a prawo moralne 
„Nie ulega wątpliwości, że zadanie prawa cywilnego jest inne niż 

prawa moralnego, a zakres jego oddziaływania węższy. […] Właśnie 
dlatego prawo cywilne musi zapewnić wszystkim członkom społe-
czeństwa poszanowanie pewnych podstawowych praw, które należą 
do natury osoby i które musi uznać i chronić każde prawo stanowio-
ne. Wśród nich pierwszym i podstawowym jest nienaruszalne prawo 
do życia każdej niewinnej ludzkiej istoty. Chociaż władza państwo-
wa może niekiedy powstrzymać się od zakazania czegoś, co – gdyby 
zostało zabronione – spowodowałoby jeszcze poważniejsze szkody, 
nigdy jednak nie może uznać, że jest prawem jednostek – nawet jeśli 
stanowiłyby one większość społeczeństwa – znieważanie innych 
osób przez łamanie ich tak podstawowego prawa, jakim jest prawo 
do życia. Prawna tolerancja przerywania ciąży lub eutanazji nie może 
więc w żadnym przypadku powoływać się na szacunek dla sumie-
nia innych właśnie dlatego, że społeczeństwo ma prawo i obowiązek 
bronić się przed nadużyciami dokonywanymi w imię sumienia i pod 
pretekstem wolności” (EV 71). 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

132

Prawo jako narzędzie przemocy 
„W ciągłości z całą Tradycją Kościoła pozostaje także nauczanie 

o koniecznej zgodności prawa cywilnego z prawem moralnym […]. 
Takie też jest jednoznaczne nauczanie św. Tomasza z Akwinu, który 
pisze między innymi: «Prawo ludzkie jest prawem w takiej mierze, 
w jakiej jest zgodne z prawym rozumem, a tym samym wypływa 
z prawa wiecznego. Kiedy natomiast jakieś prawo jest sprzeczne 
z rozumem, nazywane jest prawem niegodziwym; w takim przypad-
ku jednak przestaje być prawem i staje się raczej aktem przemocy»” 
(EV 72). 

„[U]stawy, które dopuszczają bezpośrednie zabójstwo niewinnych 
istot ludzkich przez przerywanie ciąży i eutanazję, pozostają w całko-
witej i nieusuwalnej sprzeczności z nienaruszalnym prawem do życia, 
właściwym wszystkim ludziom, i tym samym zaprzeczają równości 
wszystkich wobec prawa. […] Prawa, które dopuszczają oraz ułatwia-
ją przerywanie ciąży i eutanazję, są zatem radykalnie sprzeczne nie 
tylko z dobrem jednostki, ale także z dobrem wspólnym i dlatego są 
całkowicie pozbawione rzeczywistej mocy prawnej. Nieuznanie prawa 
do życia właśnie dlatego, że prowadzi do zabójstwa osoby, której spo-
łeczeństwo ma służyć, gdyż to stanowi rację jego istnienia, przeciw-
stawia się zdecydowanie i nieodwracalnie możliwości realizacji dobra 
wspólnego. Wynika stąd, że gdy prawo cywilne dopuszcza przerywa-
nie ciąży i eutanazję, już przez ten sam fakt przestaje być prawdzi-
wym prawem, moralnie obowiązującym” (EV 72). 

„Otóż to właśnie ma dziś miejsce także na scenie polityki i pań-
stwa: pierwotne i niezbywalne prawo do życia staje się przedmio-
tem dyskusji lub zostaje wręcz zanegowane na mocy głosowania 
parlamentu lub z woli części społeczeństwa, choćby nawet liczebnie 
przeważającej. Jest to zgubny rezultat nieograniczonego panowania 
relatywizmu: «prawo» przestaje być prawem, ponieważ nie jest już 
oparte na mocnym fundamencie nienaruszalnej godności osoby, ale 
zostaje podporządkowane woli silniejszego. W ten sposób demokra-
cja, sprzeniewierzając się własnym zasadom, przeradza się w istocie 
w system totalitarny. Państwo nie jest już «wspólnym domem», gdzie 
wszyscy mogą żyć zgodnie z podstawowymi zasadami równości, ale 
przekształca się w państwo tyrańskie, uzurpujące sobie prawo do 
dysponowania życiem słabszych i bezbronnych, dzieci jeszcze nie-
narodzonych, w imię pożytku społecznego, który w rzeczywistości 
oznacza jedynie interes jakiejś grupy” (EV 20). 



Konferencja Episkopatu Polski

133

Powinność przeciwstawienia się niegodziwym prawom 
„Przerywanie ciąży i eutanazja są zatem zbrodniami, których żad-

na ludzka ustawa nie może uznać za dopuszczalne. Ustawy, które to 
czynią, nie tylko nie są w żaden sposób wiążące dla sumienia, ale 
stawiają wręcz człowieka wobec poważnej i konkretnej powinności 
przeciwstawienia się im przez sprzeciw sumienia. […] Już w Starym 
Testamencie znajdujemy wymowny przykład oporu wobec niespra-
wiedliwego rozporządzenia władz – i to właśnie takiego, które było 
wymierzone przeciw życiu. Żydowskie położne sprzeciwiły się fara-
onowi, który nakazał zabijać wszystkie nowo narodzone dzieci płci 
męskiej: «nie wykonały rozkazu króla egipskiego, pozostawiając przy 
życiu [nowo narodzonych] chłopców» (Wj 1, 17). Trzeba jednak zwró-
cić uwagę na głęboki motyw takiej postawy: «położne bały się Boga». 
Właśnie z posłuszeństwa Bogu […] człowiek czerpie moc i odwagę, 
aby przeciwstawiać się niesprawiedliwym ludzkim prawom. Jest to 
moc i odwaga tego, kto gotów jest nawet iść do więzienia lub zginąć 
od miecza, gdyż jest przekonany, że «tu się okazuje wytrwałość i wia-
ra świętych» (Ap 13, 10)” (EV 73). 

Zakaz głosowania przeciwko prawu do życia 
„Tak więc w przypadku prawa wewnętrznie niesprawiedliwego, 

jakim jest prawo dopuszczające przerywanie ciąży i eutanazję, nie 
wolno się nigdy do niego stosować «ani uczestniczyć w kształtowaniu 
opinii publicznej przychylnej takiemu prawu, ani też okazywać mu 
poparcia w głosowaniu»” (EV 73). „Wprowadzenie niesprawiedliwych 
ustaw prawnych stawia często ludzi moralnie prawych przed trud-
nymi problemami sumienia dotyczącymi kwestii współpracy, a wy-
nikającymi z obowiązku obrony własnego prawa do odmowy uczest-
nictwa w działaniach moralnie złych. Decyzje, które trzeba wówczas 
podjąć, są nieraz bolesne i mogą wymagać rezygnacji z osiągniętej 
pozycji zawodowej albo wyrzeczenia się słusznych oczekiwań zwią-
zanych z przyszłą karierą” (EV 74). 

Budowa państwa o ludzkim obliczu 
„Sprawa życia oraz jego obrony i promocji nie jest wyłączną pre-

rogatywą chrześcijan. Choć czerpie swe niezwykłe światło i moc 
z wiary, należy do każdego ludzkiego sumienia, które dąży do prawdy 
i któremu nie są obojętne losy ludzkości. Życie ma w sobie niewątp-
liwie coś świętego i religijnego, ale ten jego aspekt nie dotyczy tyl-



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

134

ko wierzących: chodzi bowiem o wartość, którą każda ludzka istota 
może pojąć także w świetle rozumu i dlatego bez wątpienia odnosi się 
ona do wszystkich. […] Kiedy Kościół stwierdza, że bezwarunkowe 
poszanowanie prawa do życia każdej niewinnej osoby – od poczęcia 
do naturalnej śmierci – jest jednym z filarów każdego cywilizowa-
nego społeczeństwa, «pragnie po prostu przyczyniać się do budowy 
państwa o ludzkim obliczu. Państwa, które uznaje za swą podsta-
wową powinność obronę fundamentalnych praw człowieka, zwłasz-
cza człowieka słabszego». […] Nie może bowiem istnieć prawdziwa 
demokracja, jeżeli nie uznaje się godności każdego człowieka i nie 
szanuje jego praw. Nie może istnieć prawdziwy pokój, jeśli się nie 
bierze w obronę i nie popiera życia” (EV 101). 

Przytoczone fragmenty encykliki św. Jana Pawła II pokazują, że 
nauczanie Magisterium Kościoła jest jednoznaczne: każdy człowiek 
prawego sumienia – także nienależący do Kościoła katolickiego – stoi 
wobec moralnego obowiązku uszanowania ludzkiego życia od poczę-
cia, aż do naturalnej śmierci. 

Niejednokrotnie w życiu publicznym daje się słyszeć fałszywą 
tezę: „większość ma zawsze rację”. W demokracji – niewątpliwie – 
większość podejmuje decyzje. Nie oznacza to jednak, że racja jest 
po stronie większości, a jedynie, że mniejszość nie potrafiła znaleźć 
wystarczająco przekonujących argumentów, aby stać się większością. 
O racji nie decyduje liczba zwolenników danego poglądu. Racja – 
przede wszystkim racja etyczna – często jest po stronie mniejszości. 
Niekiedy zaś – o czym przypomina postać Sokratesa – po stronie 
pojedynczego człowieka o dobrze uformowanym sumieniu. 

W duchu odpowiedzialności za Kościół w Polsce i za dobro naszej 
wspólnej Ojczyzny wzywam wszystkich ludzi dobrej woli, by jed-
noznacznie opowiedzieli się za życiem. Szczególny apel kieruję do 
członków obu izb parlamentu i prezydenta Rzeczypospolitej, by dali 
świadectwo prawdziwej troski o życie bezbronne, bo nienarodzone. 

† Stanisław Gądecki
Arcybiskup Metropolita Poznański 

Przewodniczący Konferencji Episkopatu

Rzym, 26 stycznia 2024 r.



Konferencja Episkopatu Polski

135

2
STANOWISKO

Zespołu Ekspertów KEP ds. Bioetycznych
odnośnie do stosowania 

tzw. antykoncepcji doraźnej

Streszczenie

1. Obok środków stricte antykoncepcyjnych, uniemożliwiających 
poczęcie, coraz częściej stosuje się preparaty hormonalne uniemoż-
liwiające również zagnieżdżenie embrionu w błonie śluzowej macicy 
i jego obumarcie. Dotyczy to również substancji stosowanych w an-
tykoncepcji doraźnej. Wśród mechanizmów działania tabletki „po” 
zawierającej levonorgestrel (dostępne w Polsce preparaty: „Escapelle”, 
„Livopill”) wymienia się hamowanie lub opóźnienie owulacji (głów-
nie gdy zostanie podana do 3 dni przed owulacją), a także wpływ 
na rozwój i funkcjonowanie endometrium skutkujące zaburzeniem 
lub zahamowaniem procesu implantacji. Prowadzone badania wska-
zują również na zmiany w funkcjonowaniu ciałka żółtego, zmiany 
w strukturze śluzu szyjkowego oraz wpływ na perystaltykę jajo-
wodów. Natomiast tabletka „po” zawierająca uliprystal (dostępny 
w Polsce preparat: „ellaOne”) hamuje lub opóźnia owulację wtedy, 
gdy zostanie przyjęta 1–2 dni przed owulacją. Jeśli zostanie poda-
na później, blokuje działanie progesteronu, który odgrywa kluczową 
rolę w procesie przygotowania endometrium do implantacji, w sa-
mym procesie implantacji embrionu oraz w utrzymaniu prawidłowe-
go przebiegu ciąży. Oba preparaty mają działanie wczesnoaborcyjne.

2. Przyjmowanie tabletek „po” nie jest obojętne dla organizmu 
kobiety: zaburza prawidłowe czynności organizmu, jest przyczyną 
licznych nieprawidłowości w funkcjonowaniu układu rozrodczego 
i gruczołów sutkowych, układu nerwowego, żołądka i jelit, może 
powodować zaburzenia nastroju; preparaty te wchodzą w interakcje 
z innymi lekami. Szczególnie stosowanie tabletek „po” przez nielet-
nie dziewczęta jest bardzo niebezpieczne dla ich zdrowia, zaburza-
jąc rozwój biologiczny i psychiczny, a także może wpływać na ich 
płodność w przyszłości. Stosowanie tabletek „po” przyczynia się do 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

136

traktowania ciąży jako problemu, z którym trzeba walczyć wszel-
kimi środkami, włącznie z aborcją. W konsekwencji zmniejsza się 
szacunek dla życia człowieka i zwiększa się akceptowalność proce-
dur medycznych związanych z jego niszczeniem. Z punktu widzenia 
etycznego stosowanie takich środków jest niemoralne, gdyż zawiera 
w sobie akceptację zniszczenia życia konkretnej osoby. 

Tekst dokumentu

3. Antykoncepcja doraźna1 definiowana jest jako środki i metody 
stosowane w celu zapobieżenia zajścia w ciążę po odbytym stosunku, 
ale jeszcze przed zagnieżdżeniem embrionu w macicy2. Stosowane są 
w niej dwa podstawowe preparaty: levonogestrel (syntetyczny odpo-
wiednik progesteronu – dostępny w Polsce preparat „Escapelle” lub 
„Livopill”) lub uliprystal (substancja hamująca działanie progestero-
nu – dostępny w Polsce preparat: „ellaOne”). 

4. Tak sformułowana definicja związana jest ściśle ze zmianami 
w znaczeniu pojęć o pozornie oczywistym znaczeniu: początek życia 
ludzkiego, ciąża, aborcja. Już od lat 70. XX wieku niektórzy autorzy, 
a za nimi różne organizacje o zasięgu lokalnym i międzynarodowym, 
zaczęły przyjmować zredefiniowane pojęcia: chociaż zapłodnieniem 
nadal określano początek życia konkretnego człowieka, jednak za 
[moment] poczęcia lub początek ciąży zaczęto uznawać zakończe-
nie procesu implantacji zarodka w macicy3, co ma miejsce najczęściej 
około 12–14 dnia po zapłodnieniu. Zatem wszelkie działania, które 
mogłyby zniszczyć zygotę, blastocystę bądź embrion ludzki przed im-
plantacją, w myśl tak przyjętej definicji nie byłyby kwalifikowane jako 
aborcyjne. Ta zmiana definicji początku ciąży umożliwia twierdze-

1	 Antykoncepcja doraźna (Emergency contraception) zwana jest również antykoncep-
cją postkoitalną, w razie zagrożenia, ratunkową, „w nagłej potrzebie”, antykoncep-
cją „po”, „następnego dnia” czy też awaryjną. 

2	 Producenci preparatów stosowanych w antykoncepcji doraźnej zalecają ich stoso-
wanie w następujących sytuacjach: po niezabezpieczonym stosunku seksualnym, 
w przypadku „awarii” metod barierowych, w przypadku pominięcia jednej lub wię-
cej zwykłych tabletek antykoncepcyjnych. 

3	 Por. Kodeks Przepisów Federalnych USA (CFR) stwierdza, że „ciąża obejmuje okres 
od implantacji do porodu”, cyt. za: U.S. Food and Drug Administration, https://
www.fda.gov/drugs/postmarket-drug-safety-information-patients-and-providers/
plan-b-one-step-15-mg-levonorgestrel-information [dostęp: 10 sierpnia 2023].



Konferencja Episkopatu Polski

137

nie, że takie produkty jak pigułka „po” czy wkładka domaciczna nie 
działają poronnie, chociaż w istocie prowadzą do uśmiercenia nowo 
poczętego dziecka w pierwszych dniach jego życia. Jednocześnie te 
„nowe definicje” początku życia człowieka i ciąży nie tylko ułatwiają 
społeczną akceptację stosowania metod „antykoncepcyjnych” dzia-
łających po zapłodnieniu (a faktycznie wykazujących działanie wcze-
snoaborcyjne), ale również przeprowadzanie eksperymentów na em-
brionach skutkujące ich zniszczeniem. Niezależnie od przyjętej przez 
różne środowiska definicji ciąży, w niniejszym dokumencie kierujemy 
się medialnie powszechnym jej rozumieniem, przynajmniej w środo-
wisku osób (w tym ginekologów) szanujących życie dziecka poczętego.

5. Nauki biologiczne, a zwłaszcza genetyka i embriologia, jedno-
znacznie potwierdzają, że początek życia nowej istoty ludzkiej ma 
miejsce w procesie zapłodnienia (termin ten jest w istocie tożsamy 
z określeniem: „poczęcie”, szeroko stosowanym w nauce katolickiej). 
Podkreślić należy, że powstaje wtedy genetycznie odrębna, niepo-
wtarzalna, dynamicznie rozwijająca się istota ludzka, nazywana 
na tym etapie rozwoju zarodkiem lub embrionem4. Konsekwentnie 
aborcją jest jakiekolwiek działanie skierowane przeciw istocie ludz-
kiej, które powoduje jej śmierć w okresie pomiędzy zapłodnieniem 
(tzn. poczęciem) i narodzeniem5. 

6. Oznacza to, że postępowaniem aborcyjnym określa się nie 
tylko terminację ciąży po implantacji embrionu, ale także użycie 
leków lub środków, które uniemożliwiają zagnieżdżenie embrionu 
w błonie śluzowej macicy i w efekcie prowadzą do jego zniszczenia 
(obumarcia). Jakkolwiek z medycznego punktu widzenia odróżnia 
się techniki powodujące śmierć embrionu, o którym się wie, że już 
istnieje, od technik, które mają na celu jego zniszczenie, gdyby doszło 
do jego zaistnienia (np. tabletka „po” czy wkładka domaciczna), to 
jednak z perspektywy etycznej obydwa działania są bardzo podobne 
i w jednakowej mierze niemoralne. W obydwu przypadkach dąży się 
świadomie do zniszczenia embrionu, albo przynajmniej dopuszcza 
się osiągnięcie takiego skutku. 

4	 K.L. Moore, M.G. Persaud, The Developing Human: Clinically Oriented Embryology, 
Philadelphia 82008, s. 1–7.

5	 Jan Paweł II, Encyklika Evangelium vitae (25 marca 1995), nr 58.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

138

7. Wiele publikacji naukowych wskazuje, że środki stosowane 
w antykoncepcji doraźnej oddziałują na organizm kobiety, nie tylko 
powstrzymując owulację, ale także po niej, szczególnie jeśli będą po-
dane do 3−5 dni po stosunku płciowym, który mógł być płodny. Ry-
zyko wystąpienia działania przeciwzagnieżdżeniowego w przypadku 
stosowania antykoncepcji doraźnej po odbytym stosunku płciowym 
zależy w dużym stopniu od fazy cyklu miesięcznego kobiety6. 

8. Wśród mechanizmów działania tabletki zawierającej levonor-
gestrel (stosowanej do 3 dni po stosunku płciowym, który mógł być 
płodny), wymienia się hamowanie lub opóźnienie owulacji, a także 
wpływ na rozwój i funkcjonowanie endometrium. Wskazuje się rów-
nież na zmiany w funkcjonowaniu ciałka żółtego, zmiany w struktu-
rze śluzu szyjkowego oraz wpływ na perystaltykę jajowodów7. 

9. Najczęściej podaje się, że głównym mechanizmem działania 
tych preparatów jest opóźnienie bądź zahamowanie owulacji, a wpływ 
na proces implantacji miałby być znikomy. Jednakże przeprowadzone 
badania poddają w wątpliwość to stwierdzenie. Jedno z badań prowa-
dzi do wniosku, że podanie tabletki „po” kobietom, które współżyły 
w dniach płodnych, nie hamuje owulacji ani jej nie opóźnia. U więk-
szości badanych kobiet (86%) owulacja wystąpiła, aczkolwiek u żadnej 
z nich nie odnotowano ciąży8. Można więc przypuszczać, że tabletka 
„po” miała skutek wczesnoaborcyjny, czyli spowodowała zniszczenie 
powstałego embrionu, uniemożliwiając skuteczną implantację. Wska-
zuje się na następujące mechanizmy działania tabletki „po”: spowol-
nienie transportu embrionu w jajowodach, zaburzenie fazy lutealnej 
(wpływ na poziom LH i stężenie progesteronu) skutkujące niedosta-
tecznym dla prawidłowego przebiegu procesu implantacji rozwojem 
błony śluzowej macicy oraz skróceniem fazy lutealnej9. Dodatkowym 
argumentem potwierdzającym tezę o zaburzeniu procesu implantacji 

6	 Działanie to może zależeć też od innych czynników, np. od składu pigułki „po”, 
większe będzie w przypadku zastosowania uliprystalu niż levonorgestrelu.

7	 M. Prusak, Antykoncepcja postkoitalna, w: Szkodliwość doustnej antykoncepcji hormo-
nalnej, red. D.Ł. Jarczewska, Kraków 2015, s. 45–58.

8	 G. Noé, H.B. Croxatto, A.M. Salvatierra, V. Rayes, C. Villarroel, C. Munoz, G. Morales, 
A. Retamaes, Contraceptive efficacy of emergency contraception with levonorgestrel 
given before or after ovulation, „Contraception” 2011, Vol. 84, s. 436–492.

9	 R. Peck, J.R. Vélez, The Postovulatory Mechanism of Action of Plan B. A Review of 
the Scientific Literature, „The National Catholic Bioethics Quarterly” 2013, Vol. 13, 
s. 677–716.



Konferencja Episkopatu Polski

139

przy zastosowaniu levonorgestrelu jest wzrost odsetka ciąż pozama-
cicznych do 4,1% (w stosunku do 1–2% w grupie kontrolnej) w sy-
tuacji, gdy zawiedzie zastosowany środek antykoncepcji doraźnej10. 
Zahamowanie lub opóźnienie owulacji odniesie skutek jedynie wte-
dy, gdy tabletka będzie przyjęta co najmniej 3 dni przed owulacją11. 
Przytacza się również badania mające dowodzić, że przyjęcie tej ta-
bletki w dniu owulacji lub później nie utrudnia implantacji embrionu 
w macicy. Przeprowadzone analizy wskazują jednak na stosunkowo 
niewielką skuteczność działania przeciwowulacyjnego; wnioski o rze-
komym niewystępowaniu wpływu na endometrium wynikają z wadli-
wej metodologii przytaczanych badań12. Istnieją również doniesienia, 
że choć levonorgestrel przyjęty w dużej pojedynczej dawce nie działa 
bezpośrednio na endometrium macicy, może mieć decydujący wpływ 
na ciałko żółte13, co może prowadzić do niewydolności lutealnej (za 
mało progesteronu) i w efekcie do poronienia.

10. Odnosząc się do drugiego stosowanego w antykoncepcji do-
raźnej preparatu warto zwrócić uwagę, że w dokumentacji, dostępnej 
na stronie Europejskiej Agencji Leków (European Medicines Agency, 
EMEA), dla tabletek „po” zawierających uliprystal (stosowanych do 
5 dni po stosunku, który mógł być płodny) podaje się następujące 
mechanizmy działania: hamowanie lub opóźnienie owulacji, bloko-
wanie receptorów progesteronowych oraz wynikające stąd zmiany 
w endometrium mogące wpływać na upośledzenie procesu implan-
tacji embrionu14. W ulotce dołączonej do tego preparatu informuje 
się kobiety jedynie o tym, że działa on „poprzez opóźnienie owula-
cji”. Nie wspomina się nic na temat sposobu działania tego produk-

10	 Z. Kozinszky, R.T. Bakkern, M. Lieng, Case report Ectopic pregnancy after levonorge-
strel emergency contraception, „Contraception” 2011, Vol. 83, s. 281–283. 

11	 Y. Kitani, T. Ishiguro, A. Kobayashi, R. Tamura, H. Ueda, S. Adachi, N. Nishikawa, 
M. Sekine, T. Enomoto, Ectopic pregnancy following oral levonorgestrel emergency 
contraception use, „Journal of Obstetrics and Gynaecology Research” 2019, Vol. 45, 
Issue 2, s. 473–476.

12	 R. Peck, J.R. Vélez, The Postovulatory Mechanism of Action of Plan B…, art. cyt., 
s. 677–716.

13	 B. Mozzanega, G.B. Nardelli, UPA and LNG in emergency contraception: the informa-
tion by EMA and the scientific evidences indicate a prevalent anti-implantation effect, 
„The European Journal of Contraception & Reproductive Health Care” 2019, 
Vol. 24, Issue 1, s. 4–10.

14	 CHMP Assessment Report for Ellaone, https://www.ema.europa.eu/en/documents/
assessment-report/ellaone-epar-public-assessment-report_en.pdf (13 listopada 
2009) [dostęp: 25 stycznia 2024]. 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

140

tu w przypadku przyjęcia go po owulacji i ewentualnym poczęciu 
dziecka (w okresie pomiędzy zapłodnieniem a rozpoczęciem procesu 
implantacji). Natomiast w Stanach Zjednoczonych w ulotce identycz-
nego produktu (ella®) kobiety znajdują informacje o jego możliwym 
wpływie na implantację embrionu w macicy15. 

11. Według badań owulacja po podaniu uliprystalu często nie zo-
staje zahamowana, ale opóźniona jest tylko w 58,8% cykli. Pozostaje 
zatem 41,2% cykli, w których owulacja nie została opóźniona16. Do-
kładniejsze wyniki wskazują, że podanie uliprystalu kilka dni przed 
owulacją (przed wzrostem LH) opóźnia ją o około 5 dni w 100% 
przypadków, natomiast podanie tabletki już 1–2 dni przed owulacją 
(pik LH) i w dniu owulacji na ogół jej nie opóźnia, gdyż została ona 
opóźniona jedynie w 8% przypadków17. Wysoka skuteczność tego 
preparatu (98%) wskazuje na to, że działa on także po zapłodnieniu 
w sytuacji, gdy zostanie podany tuż przed owulacją, w dniu owulacji 
lub po owulacji (nawet 5 dni po możliwym poczęciu dziecka). 

12. Uliprystal hamuje działanie progesteronu, który odgrywa 
kluczową rolę w procesie przygotowania endometrium do implan-
tacji, w samym procesie implantacji embrionu oraz w zapewnieniu 
prawidłowego przebiegu ciąży. Hamuje również ekspresję genów 
ważnych dla prawidłowego funkcjonowania błony śluzowej macicy 
i warunkujących jej podatność na implantację18. Poczęte dziecko nie 
jest częścią ciała kobiety, ale jest antygenowo różne. Po to, aby or-
ganizm kobiety go „nie odrzucił”, produkowane są na powierzchni 
błony śluzowej macicy specjalne białka immunosupresyjne. Dzięki 
tym białkom, gdy po około 5 dniach od zapłodnienia dotrze ono do 
macicy, nie zostaje zidentyfikowane jako obce „ciało” i może się za-
gnieździć, co pozwala mu dalej się rozwijać. Do aktywacji genów od-

15	 US Food and Drug (FDA) ella labeling information, https://www.accessdata.fda 
.gov/drugsatfda_docs/label/2010/022474s000lbl.pdf [dostęp: 25 stycznia 2024].

16	 V. Brache, L. Cochon, M. Deniaud, H.B. Croxatto, Ulipristal acetate prevents ovulation 
more effectively than levonorgestrel: analysis of pooled data from three randomized trials 
of emergency contraception regimens, „Contraception” 2013, Vol. 88, s. 611–618.

17	 Tamże.
18	 S. Lira-Albarrán i in., Ulipristal acetate administration at mid-cycle changes gene ex-

pression profiling of endometrial biopsies taken during the receptive period of the human 
menstrual cycle, „Molecular and Cellular Endocrinology” 2017, Vol. 447, s. 1–11, 
https://doi.org/10.1016/j.mce 2017.02.024 [dostęp: 25 stycznia 2024].



Konferencja Episkopatu Polski

141

powiedzialnych za produkcję tych białek niezbędny jest progesteron. 
Jeśli zostaje zablokowane jego działanie przez podanie uliprystalu, 
proces zagnieżdżenia poczętego dziecka zostanie utrudniony, a na-
wet zahamowany, tym bardziej, że uliprystal pozostaje długo w or-
ganizmie kobiety (około 64 godzin). Dlatego wysoka skuteczność pi-
gułki „po” zawierającej uliprystal związana jest także z działaniem 
wczesnoaborcyjnym, zwłaszcza, gdy zostanie przyjęta do dwóch dni 
przed owulacją lub później.

13. Istnieje pewne podobieństwo między opartą na uliprystalu 
antykoncepcją doraźną a ściśle abortywnym mifepristonem (RU-
486), zalegalizowanym w niektórych krajach europejskich prepara-
tem umożliwiającym aborcję do 63 dnia ciąży, ponieważ oba prepara-
ty zaburzają działanie progesteronu w organizmie kobiety. Z drugiej 
strony, niekiedy celowo się je sobie przeciwstawia, twierdząc, iż jedy-
nie RU-486 ma działanie aborcyjne, zaś środki zawierające uliprystal 
są preparatami wyłącznie antykoncepcyjnymi. Trzeba powiedzieć 
wyraźnie, że taka teza jest manipulacją opartą na uznaniu implanta-
cji za początek życia ludzkiego. Jeśli – idąc za powszechnie dostępną 
wiedzą naukową – uzna się zapłodnienie za początek ludzkiego życia, 
środki prowadzące do jego zniszczenia trzeba konsekwentnie uznać 
za aborcyjne. Zarówno uliprystal, jak i mifepriston niszczą istotę 
ludzką w pierwszym etapie jej rozwoju embrionalnego. 

14. Pigułka „po” jest dopuszczona do obrotu jako lek, co sugeruje, 
że służy leczeniu lub zapobieganiu chorobom występującym u ludzi. 
Ciąża (a także płodność) jest naturalnym stanem organizmu kobiety 
i w żadnym wypadku nie może być uznana za chorobę. Stąd mając 
na uwadze fakt, że pigułka „po” może utrudnić lub zahamować im-
plantację embrionu w macicy, jej działanie w okresie od zapłodnienia 
do urodzenia dziecka nie może być uznane za prowadzące do uzy-
skania jakiegokolwiek efektu terapeutycznego, lecz jedynie za dzia-
łanie powodujące zniszczenie i śmierć istoty ludzkiej. Stoi więc ono 
w sprzeczności z prawdziwymi celami medycyny, jakimi są ochrona 
życia i zdrowia człowieka.

15. Bardzo często podkreśla się, że pigułki „po” nie zagrażają 
zdrowiu kobiet. Tymczasem hormony (i ich syntetyczne odpowied-
niki) zalicza się do grupy najsilniej działających substancji. Nawet 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

142

jednokrotne przyjęcie dużej ilości środków hormonalnych (lub ich 
inhibitorów) nie jest obojętne dla organizmu kobiety. Zaburzając pra-
widłowe czynności organizmu, powodują one liczne nieprawidłowo-
ści w działaniu układu rozrodczego i gruczołów sutkowych, układu 
nerwowego, żołądka i jelit, zaburzenia nastroju oraz objawy ogólne. 
Do najczęściej zgłaszanych reakcji niepożądanych po zastosowaniu 
uliprystalu należą bóle głowy, mdłości, bóle brzucha i bolesne mie-
siączkowanie. Przyjęcie tabletki „po” z uliprystalem może spowodo-
wać interakcje z przyjmowanymi lekami, wpływając niekorzystnie na 
ich działanie (m.in. lekami przeciwpadaczkowymi, psychotropowy-
mi, antybiotykami)19. Pojawiły się istotne doniesienia, iż wielokrot-
ne samodzielne przyjmowanie preparatu zawierającego uliprystal 
może być związane z uszkodzeniem wątroby20. Nie bez znaczenia jest 
fakt, że uliprystal został ograniczony w leczeniu mięśniaków maci-
cy, właśnie ze względu na działanie hepatotoksyczne21.W przypadku 
chorób wątroby oraz ciężkiej astmy oskrzelowej producent w ogóle 
nie zaleca stosowania preparatu zawierającego uliprystal. 

16. Brak jest danych dotyczących długoterminowego wpływu 
stosowania pigułek „po” na płodność kobiet. Łatwy dostęp i sugero-
wanie kobietom (w tym zwłaszcza nastolatkom), że tabletki te są bez-
pieczne dla zdrowia, prowadzi do coraz częstszego ich przyjmowania, 
niekiedy wielokrotnego w ramach tego samego cyklu. Wynikiem tego 
jest możliwy wzrost bardzo poważnych następstw zdrowotnych, ni-
gdzie dotąd niezbadanych w całej pełni nawet przez producenta. Nie 
ma też wystarczających badań dotyczących skutków stosowania tych 
produktów u młodych dziewcząt, a dotychczasowe obserwacje były 
przeprowadzone na nielicznej grupie kobiet w wieku 16–18 lat.

 
17. Przyjmowanie tabletek „po” przez młode dziewczęta, których 

cykl miesiączkowy nie jest jeszcze w pełni wykształcony, może spo-
wodować poważne skutki. Dojrzewanie układu neurohormonalne-

19	 Ulotka dołączona do opakowania ellaOne; ulotka dołączona do opakowania Escapelle.
20	 B. Mozzanega, Ulipristal acetate and liver-injuries: while Esmya is revoked, EllaOne 

is allowed in repeated self-administrations possibly exceeding UPA toxic-dosing with 
Esmya, „Journal of Hepatology” 2021, Vol. 74, Issue 3, s.750–751.

21	 European Medicines Agency. Science Medicines Health, https://www.ema 
.europa.eu/en/documents/referral/ulipristal-acetate-5mg-medicinal-products 
-article-31-referral-ulipristal-acetate-uterine-fibroids-ema-recommends-restricting 
-use_en.pdf (11 stycznia 2021) [dostęp: 25 stycznia 2024]. 



Konferencja Episkopatu Polski

143

go jest procesem długotrwałym. U większości dziewcząt trwa ono 
3–5 lat po pierwszej miesiączce. Narząd rodny nastolatki w okresie 
dojrzewania płciowego nie jest gotowy do podjęcia współżycia z po-
wodu niewystarczającego przygotowania anatomicznego, mikrobio-
logicznego i immunologicznego. Stąd stosowanie tabletek „po” przez 
nieletnie dziewczęta jest bardzo niebezpieczne dla ich zdrowia. Moż-
liwość ich niekontrolowanego stosowania zachęca do podejmowania 
przypadkowych kontaktów seksualnych, wzrostu liczby partnerów, 
a w konsekwencji wzrostu prawdopodobieństwa zakażenia choroba-
mi przenoszonymi drogą płciową. Wczesna inicjacja seksualna sprzy-
ja też zapaleniom i zakażeniom dróg rodnych22, co może skutkować 
zwiększonym ryzykiem wystąpienia ciąży pozamacicznej, poronie-
niami nawykowymi i zaburzeniami płodności w przyszłości. Szcze-
gólnie niebezpieczne jest zakażenie wirusem HIV i wirusem bro-
dawczaka ludzkiego HPV zwiększającego ryzyko rozwoju raka szyjki 
macicy. Co więcej, przyzwolenie na stosowanie tych tabletek przez 
ludzi młodych w okresie wzrastania nie sprzyja ich przygotowaniu 
do kierowania swoją seksualnością w sposób dojrzały i bezpieczny, 
ale raczej uczy rezygnacji z panowania nad sobą, nad własnym ciałem 
i popędem seksualnym, co w dalszej perspektywie utrudnia przy-
gotowanie do odpowiedzialnego przeżywania małżeństwa i może 
przyczynić się do jego rozpadu. 

18. Powszechnie uważa się, że nieograniczony dostęp do pigułki 
„po” zmniejsza liczbę „niechcianych ciąż”, zwłaszcza wśród nastola-
tek, oraz liczbę wykonywanych aborcji. Tymczasem większość badań 
wskazuje, że zwiększony dostęp do tych produktów co prawda zwięk-
sza ich użycie, ale nie zmniejsza liczby wykonywanych aborcji23. 
Stosowanie pigułek „po” przyczynia się do traktowania ciąży jako 
problemu, z którym trzeba walczyć wszelkimi środkami, włącznie 
z aborcją. W konsekwencji zmniejsza się szacunek dla życia człowie-
ka i zwiększa się akceptowalność procedur medycznych związanych 
z jego niszczeniem. 

22	 K. Ludwikowska et al., Choroby przenoszone drogą płciową u nastolatków, „Forum 
Położnictwa i Ginekologii” 2018, nr 33.

23	 C. Polis, D. Grimes, K. Schaffer, K. Blanchard, A. Glasier, C. Harper, Advance pro-
vision of emergency contraception for pregnancy prevention, „The Cochrane Library” 
2010, Vol. 3, s. 1–11; A. Glasier, K. Fairhurst, S. Wyke, S. Ziebland, P. Seaman, 
J. Walker, F. Lakha, Advansed provision of emergency contraception does not reduce 
abortion rate, „Contraception” 2004, Vol. 69, s. 361–366.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

144

19. Należy dalej podkreślić, że łatwy dostęp do antykoncepcji 
doraźnej może wpływać na zwiększenie liczby aktów przemocy wo-
bec kobiet. Nie sprzyja budowaniu głębokiej więzi pomiędzy kobietą 
i mężczyzną polegającej na wzajemnym zaufaniu, szacunku oraz po-
dejmowaniu odpowiedzialnych zachowań, także w dziedzinie zwią-
zanej z seksualnością. Raczej zwiększa nieodpowiedzialne zacho-
wania mężczyzn obarczających kobietę winą (odpowiedzialnością) 
za poczęcie dziecka. Natomiast kobietom pigułka „po” daje złudne 
poczucie wolności oraz niesie ryzyko utraty zdrowia fizycznego i wy-
stąpienia zaburzeń psychicznych. 

20. Stosowanie pigułek „po” argumentuje się też nierzadko ko-
niecznością zapobiegania skutkom gwałtu. Nie ulega wątpliwości, że 
kobieta zgwałcona wymaga szczególnej pomocy medycznej i psycho-
logicznej, i o tę pomoc zabiegają osoby zatroskane o dobrostan ko-
biet, ofiar przemocy. Takich skutków nie zapewniają jednak pigułki 
„po”. Wywołanie wczesnej aborcji albo świadomość, że ją się wywo-
łało, staje się źródłem nowej przemocy wobec kobiety, pogłębiając 
przeżywany przez nią dramat. Nie ma też wątpliwości co do tego, 
że kobieta ma prawo bronić się przed niesprawiedliwym agresorem. 
Niemniej, dziecko poczęte w wyniku gwałtu nie tylko nie jest agre-
sorem, ale samo jest poniekąd ofiarą przemocy. Pozostając niewinną 
istotą ludzką, ma prawo do ochrony swojego życia i godności, na ile 
to jest możliwe.

W imieniu Zespołu Ekspertów KEP ds. Bioetycznych
bp Józef Wróbel SCJ 

Warszawa, 31 stycznia 2024 r.



Konferencja Episkopatu Polski

145

3
LIST

Przewodniczącego Komisji
ds. Instytutów Życia Konsekrowanego

i Stowarzyszeń Życia Apostolskiego
na Dzień Życia Konsekrowanego

2 lutego 2024 r.

Obecni w Kościele – konsekrowani są pośród nas

W święto Ofiarowania Pańskiego jesteśmy zaproszeni przez Świę-
tą Rodzinę, by wejść do wnętrza świątyni i ponownie zawierzyć swoje 
życie Panu Bogu. Józef i Maryja przychodzą do świątyni, by wypeł-
nić Prawo Starego Testamentu. Wszystko, co czynią, jest nie tylko 
wypełnieniem obowiązku, ale i wyrazem głębokiego zaufania wobec 
Boga. Dzięki Ich wierności to co stare jest zapowiedzią NOWEGO 
i staje się darem dla Kościoła. Oto według proroctwa Symeona, TEN, 
którego przyniesiono do Świątyni, jest „ŚWIATŁEM na oświecenie 
dla pogan i chwałą Ludu Bożego” (por. Łk 2, 32). 

Jezus, Słowo Wcielone, Światłość Świata, „przyszedł do swoich, 
lecz swoi Go nie przyjęli. Tym jednak, którzy Go przyjęli dał moc, aby 
się stali dziećmi Bożymi, tym, którzy wierzą w imię Jego – którzy ani 
z krwi, ani z żądzy ciała, ani z woli męża, ale z Boga się narodzili” 
(por. J 1, 9-12). Te słowa w naturalny sposób kierują naszą uwagę ku 
sakramentowi chrztu świętego, podczas którego staliśmy się dziećmi 
Boga i zostaliśmy włączeni we wspólnotę Ludu Bożego. I tu rodzi się 
pytanie: Czy zdajemy sobie sprawę z tego, jak wielkim darem jest 
ten sakrament? „Chrzest – to Bóg, który do nas przychodzi, oczysz-
cza, leczy nasze serca, czyni nas swoimi dziećmi na zawsze, swoim 
ludem, swoją rodziną, dziedzicami raju”1. Dzisiejsza uroczystość za-
prasza nas, byśmy z nową gorliwością odkryli znaczenie przyrzeczeń 
chrzcielnych i wiernie je wypełniali w naszej codzienności.

Święto Ofiarowania Pańskiego to dzień, w którym „razem dzięku-
jemy Bogu za instytuty zakonne, kontemplacyjne, prowadzące dzieła 
apostolskie oraz za stowarzyszenia życia apostolskiego, za instytuty 

1	 Franciszek, Anioł Pański w święto Chrztu Pańskiego (7 stycznia 2024).



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

146

świeckie i za indywidualne formy życia konsekrowanego”2. Ich człon-
kowie składają Bogu swoje życie w ofierze, aby oddać się Jemu nie-
podzielnym sercem, dzięki czemu stają się całkowitym darem dla 
każdego człowieka, dla Kościoła i dla świata. Osoby konsekrowane, 
naśladując Jezusa czystego, ubogiego i posłusznego, są świadkami 
Jego obecności pośród nas. Realizując wiernie swoje powołanie, 
czynią wszystko, by Bóg był bardziej znany i kochany – uczestniczą 
w ten sposób w powszechnej misji Kościoła.

Święty Jan Paweł II przypomina nam, że „w ukazywaniu świętości 
Kościoła obiektywne pierwszeństwo należy przyznać życiu konsekro-
wanemu, jako że odzwierciedla ono sposób życia samego Chrystusa – 
czystego, ubogiego i posłusznego. Życie konsekrowane zapowiada 
i w pewien sposób uprzedza nadejście przyszłej epoki, kiedy to nastą-
pi pełnia Królestwa niebieskiego, które już teraz jest obecne w zalążku 
i w tajemnicy, i kiedy po zmartwychwstaniu ludzie nie będą się już 
żenić ani wychodzić za mąż, lecz będą niczym aniołowie Boży”3.

Kościół naszym domem
W akcie ofiarowania Jezusa w świątyni Maryja z Józefem wypeł-

niają to, co zostało zawarte w Starym Przymierzu. To Przymierze nie 
jest jednak dla nich tylko martwą literą. Oni patrzą głębiej i dalej. 
W każdym przepisie Prawa odkrywają sens Bożej miłości do czło-
wieka. I choć może nie od razu rozumieją – to zachowują i rozważają 
w sercu, ufając, że Bóg wyjaśni wszystko w swoim czasie.

Osoby konsekrowane – siostry, bracia i ojcowie – wskazują na 
pierwszeństwo Boga w życiu doczesnym. Wypełniając swoje zobo-
wiązania płynące z pójścia za Chrystusem, prowadzą nas do świątyni 
na spotkanie z Jezusem Eucharystycznym – przypominając w ten 
sposób, że tylko ON nadaje prawdziwy sens naszemu życiu. 

Dzisiejszy świat biegnie tak szybko, że brakuje nam coraz częściej 
czasu dla siebie nawzajem. Konsekrowani uczą nas, jak ważne jest 
to, by zatrzymać się przy Bogu i drugim człowieku. Gdy wciąż się 
biegnie, trudno dostrzec szczegóły. Gdy się zatrzymujemy i poświę-
camy swój czas innym, wówczas rozumiemy coraz bardziej ich życie 
i zaczynamy dostrzegać prawdziwe oblicze konkretnego człowieka. 
Papież Franciszek nazywa taką postawę duszpasterstwem obecno-

2	 Jan Paweł II, Posynodalna adhortacja apostolska Vita consecrata (25 marca 1996), 
nr 2.

3	 Por. Vita consecrata, nr 32.



Konferencja Episkopatu Polski

147

ści i przypomina, że jest ono podstawowym lekarstwem na chorobę 
aktywizmu dzisiejszego świata.

Obecność to cecha charakterystyczna osób konsekrowanych. Oni 
są obecni, obecni przy tych, dla których my nie potrafimy, a może 
niekiedy nie chcemy znaleźć czasu. Są przy chorych, odrzuconych, 
samotnych, cierpiących, umierających zarówno duchowo, jak i fizycz-
nie. Ich siłą jest miłość Chrystusa. Jego oblicze rozpoznają w obliczu 
każdego człowieka, któremu oddają swój czas. W ten sposób przypo-
minają nam, że wszyscy jesteśmy dziećmi jednego Boga, że Kościół 
jest naszym domem i w nim jest prawdziwe Źródło Życia. W tym 
domu każdy ma swoje miejsce, każdy jest potrzebny, jest kimś jedy-
nym i niepowtarzalnym. 

W czasach współczesnych coraz więcej osób świeckich współdzieli 
z konsekrowanymi misję głoszenia Dobrej Nowiny. Są zaprosze-
ni do uczestnictwa w różnego rodzaju świeckich stowarzyszeniach 
poszczególnych rodzin zakonnych. Dzięki temu możemy korzystać 
z bogactwa charyzmatów, jakimi Duch Święty obdarza Kościół. Jako 
wspólnota wiary jesteśmy związani z konsekrowanymi w wielu prze-
strzeniach życia religijnego i społecznego nie tylko przez modlitwę, 
ale także przez czynne zaangażowanie. 

Oczekiwanie – czynnym zaangażowaniem
Gdy Święta Rodzina przybyła do świątyni, by ofiarować Jezusa, byli 

tam już prorokini Anna i starzec Symeon. Ich obecność nie była przy-
padkowa. Oni wiernie przez wiele lat oczekiwali wypełnienia się Bożej 
obietnicy. Z pewnością doświadczali w tym czasie pokusy zniechęcenia 
i zastanawiali się, czy to, jak żyją, ma sens. Na pierwszy plan wysuwa 
się jednak ich WIERNOŚĆ, nagrodzona spełnieniem obietnicy. Na ze-
wnątrz mogłoby się wydawać, że nic wielkiego nie czynili. Potrzeba 
było jednak ich wiernego trwania przy Bogu w szarej codzienności ży-
cia, byśmy i my mogli stać się uczestnikami Bożych obietnic. 

Także i osoby konsekrowane uczą nas czynnego oczekiwania na 
powtórne przyjście Chrystusa. Z jednej strony trwają na modlitwie 
w zaciszu swego serca, a z drugiej angażują się w różny sposób, by przy-
gotować dla Pana drogi ludzkich serc. Modlitwa i czynna służba osób 
konsekrowanych pokazują nam, że jest ktoś, kto się za nas i z nami mo-
dli, kto poświęca swoje życie, byśmy nie doświadczali głodu samotności. 

Wszystkie posługi, które osoby konsekrowane podejmują w Ko-
ściele i w świecie, nie zawsze są widoczne i eksponowane. Pośród kon-
sekrowanych są ci, którzy oddają się całkowicie sprawom Pana w za-



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

148

konach kontemplacyjnych; inni znowu podejmują dzieła misyjne; jest 
wiele osób zaangażowanych w edukację; nie brak sióstr, braci i ojców 
zaangażowanych w posługę ubogim i potrzebującym tak na duszy, jak 
i na ciele. Wiele osób zakonnych możemy spotkać w domach opieki, 
przedszkolach, domach dziecka czy szpitalach. Osoby konsekrowane 
towarzyszą nam na co dzień także przez zaangażowanie w różne gru-
py formacyjne czy duszpasterstwa. Bogactwo różnorodności ich cha-
ryzmatów jest wielkim darem nie tylko dla wspólnoty Kościoła, ale 
dla całego świata. Wiele z nich podejmuje trudne zadanie obecności 
pośród tych, którzy doświadczają głodu, wojny i innych dramatycz-
nych wydarzeń. Ich obecność stanowi niekiedy jedyne światło nadziei 
tam, gdzie po ludzku już jej nie ma. W świecie tak bardzo podzielo-
nym i naznaczonym cierpieniem, w świecie skłóconym, w którym brat 
nienawidzi brata, osoby konsekrowane stają się zwiastunami pokoju, 
przypominając, że prawdziwe pojednanie rodzi się w sercu, a przeba-
czenie jest wyrazem Bożego miłosierdzia. Jak wielu z nich stało się 
męczennikami, oddając swe życie w obronie tych, którym służyli.

Wdzięczność
Obchodząc dziś kolejny Światowy Dzień Życia Konsekrowanego, 

dziękujemy wraz z całym Kościołem za osoby, które, ślubując rady 
ewangeliczne: czystości, ubóstwa i posłuszeństwa, przypominają nam, 
że BÓG JEST MIŁOŚCIĄ. Święty Jan Apostoł w jednym ze swoich li-
stów woła: „Umiłowani, miłujmy się wzajemnie, ponieważ miłość jest 
z Boga, a każdy, kto miłuje, narodził się z Boga i zna Boga […]. W tym 
objawiła się miłość Boga ku nam, że zesłał Syna swego Jednorodzone-
go na świat, abyśmy życie mieli dzięki Niemu […]. Umiłowani, jeśli Bóg 
tak nas umiłował, to i my winniśmy się wzajemnie miłować. Kto trwa 
w miłości, trwa w Bogu, a Bóg trwa w nim” (1 J 4, 7-16). 

Jeśli pozwolimy, by Duch Święty nas prowadził, to możemy Jego 
mocą dokonywać pięknych dzieł Bożej miłości. Niech dobry Bóg bło-
gosławi wszystkim konsekrowanym. Niech nigdy nie zabraknie braci 
i sióstr – pełnych entuzjazmu i pasji, którzy całym swoim życiem 
będą głosić światu Dobrą Nowinę.

† Jacek Kiciński CMF
Przewodniczący Komisji

ds. Instytutów Życia Konsekrowanego
i Stowarzyszeń Życia Apostolskiego KEP



Konferencja Episkopatu Polski

149

4
OŚWIADCZENIE 

Komisji Wychowania Katolickiego 
Konferencji Episkopatu Polski 

wobec zapowiedzi Ministerstwa Edukacji Narodowej
o planowanych zmianach 

w organizacji lekcji religii w szkołach

Komisja Wychowania Katolickiego Konferencji Episkopatu Polski 
podczas swojego posiedzenia 13 lutego 2024 r. wyraziła głębokie za-
niepokojenie i sprzeciw wobec informacji płynących ze strony Mini-
sterstwa Edukacji Narodowej zapowiadających zmianę w organizacji 
lekcji religii. Obawy są poparte głosem Rady Szkół Katolickich przy 
Konferencji Episkopatu Polski i dyrektorów wydziałów katechetycz-
nych w diecezjach. W związku z powyższym Komisja Wychowania 
Katolickiego oświadcza, co następuje:

1. Organizowanie w szkołach publicznych nauczania religii wy-
nika z przestrzegania praw człowieka i podmiotowego traktowania 
rodziny. Dyrektorium katechetyczne Kościoła Katolickiego w Polsce 
z 20 czerwca 2001 r. stwierdza, że szkoła publiczna służy rodzinie 
i społeczeństwu, wypełniając zadania wynikające z zasady pomocni-
czości. Nauczanie religii na terenie szkoły publicznej wynika z pod-
stawowych praw człowieka, zwłaszcza z prawa do wolności religijnej, 
z prawa do wykształcenia (obejmującego nauczanie i wychowanie) 
oraz z prawa rodziców do nauczania i wychowania zgodnie z ich prze-
konaniami religijnymi (nr 83).

2. Wszelkie zmiany odnośnie do organizacji lekcji religii w szkole 
publicznej winny dokonywać się zgodnie z obowiązującym prawem 
i w porozumieniu z Kościołami i związkami wyznaniowymi, któ-
rych nauczanie religii odbywa się w szkole. Rozporządzenie Mini-
stra Edukacji Narodowej z 14 kwietnia 1992 r. w sprawie warunków 
i sposobu organizowania nauki religii w publicznych przedszkolach 
i szkołach mówi, że do redukcji wymiaru godzin może dojść jedy-



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

150

nie za zgodą biskupa diecezjalnego Kościoła Katolickiego albo władz 
zwierzchnich pozostałych kościołów i innych związków wyznanio-
wych (§ 8). Przy jakiejkolwiek zmianie tego Rozporządzenia trzeba 
pamiętać, że zostało ono wydane na podstawie delegacji ustawowej 
z art. 12 Ustawy z 7 września 1991 r. o systemie oświaty. Tam zaś 
postanowiono, że rozporządzenie określające warunki i sposób orga-
nizowania nauki religii ma być wydane przez ministra właściwego do 
spraw oświaty i wychowania w porozumieniu z władzami Kościoła 
Katolickiego i Polskiego Autokefalicznego Kościoła Prawosławnego 
oraz innych kościołów i związków wyznaniowych. Obowiązuje też 
zasada dwustronnej regulacji stosunków między państwem a Ko-
ściołami i innymi związkami wyznaniowymi, która wynika z art. 25 
ust. 4–5 Konstytucji RP. Komisja Wychowania Katolickiego wyraża 
nadzieję, że wszelkie zmiany w organizacji lekcji religii odbędą się 
w porozumieniu pomiędzy stroną rządową a Kościołami i związkami 
wyznaniowymi. Jakiekolwiek zmiany wymagają dialogu, szerokich 
konsultacji i czasu.

3. Wobec ostatniego projektu Rozporządzenia zmieniającego 
Rozporządzenie w sprawie oceniania, klasyfikowania i promowania 
uczniów i znajdującego się w nim zapisu o wyłączeniu oceny z religii/
etyki ze średniej ocen oświadcza się, że jest to działanie niesprawie-
dliwe. Uczeń powinien być wynagrodzony za swoją pracę, a tą nagro-
dą i docenieniem wysiłku ucznia jest właśnie ocena, która spełnia 
także funkcję motywacyjną.

4. Wobec zapowiedzi redukcji tygodniowego wymiaru godzin 
mocno podkreślamy, że wraz z wartością religijną nauczanie religii 
w szkole ma ogromne znaczenie wychowawcze i mocno wspiera wy-
chowawczą rolę szkoły. Dzięki obecności lekcji religii w szkole może 
być realizowane integralne wychowanie człowieka włączające jego 
jakże ważną sferę duchową. Podczas zajęć lekcji religii uczeń otrzy-
muje cenne wsparcie dla swoich różnorodnych problemów. Jest to 
szczególnie ważne w obliczu sygnalizowanych dzisiaj licznych kryzy-
sów psychiczno-duchowych uczniów. Dokonuje się też kształtowanie 
sumień, charakterów i postaw społecznych młodych ludzi. Szkolna 
lekcja religii wychowuje do takich wartości, jak miłość bliźniego, 
międzyludzka solidarność i potrzeba sprawiedliwości, otwartość 
na drugiego człowieka i tolerancja, empatia, współpraca i zgoda. 



Konferencja Episkopatu Polski

151

Wszystkie te wartości zapisane są w dokumentach programowych 
dotyczących lekcji religii.

5. Lekcja religii w szkole posiada również wielką wartość kulturo-
wą. Pomaga zrozumieć naszą kulturę, która ma korzenie chrześcijań-
skie. Daje narzędzia poznawcze dla zrozumienia literatury i sztuki. 
Podstawa programowa i programy nakazują konieczność korelacji 
lekcji religii z innymi przedmiotami szkolnymi, z językiem polskim, 
historią, filozofią, etyką, muzyką, plastyką, wiedzą o kulturze, wy-
chowaniem do życia w rodzinie, geografią, biologią w zakresie edu-
kacji zdrowotnej i ekologicznej.

6. Nauczenie religii w szkołach publicznych ma miejsce w 23 kra-
jach Europy i jego obecność jest traktowana jako standard systemów 
edukacyjnych. W naszym kraju nauczanie religii katolickiej i innych 
wyznań w momencie wyboru przez ucznia staje się przedmiotem 
obowiązkowym. Podlega ono nie tylko wszystkim wymaganiom ze 
strony szkoły, ale przysługują mu również wszystkie prawa tak jak 
innym przedmiotom. Posiada dobrze przygotowaną podstawę pro-
gramową, programy, podręczniki i pomoce dydaktyczne. Dlatego 
krzywdzący i dyskryminujący jest zamiar umieszczania zajęć lekcji 
religii na pierwszej i ostatniej godzinie, wyłączenia oceny z religii 
ze średniej ocen i nieumieszczania rocznej oceny z religii/etyki na 
świadectwie szkolnym.

7. Komisja Wychowania Katolickiego wyraża głęboką obawę o ty-
siące nauczycieli religii, którzy przy redukcji tygodniowego wymiaru 
zajęć o połowę mogą stracić pracę i utrzymanie. To wpłynie bardzo 
negatywnie na ich osobiste życie i losy ich rodzin. Są oni dobrze 
przygotowani do swojej pracy, posiadają odpowiednie wykształcenie 
zgodne ze standardami wyznaczonymi przez ministerstwo, a tak-
że doskonalą swoje kompetencje na drodze permanentnej formacji. 
Ich wiedza i doświadczenie są wielokrotnie weryfikowane chociażby 
podczas procedury awansu zawodowego. Koniecznie trzeba zauważyć 
wszystkie ich lęki i obawy.

8. Komisja Wychowania Katolickiego wspiera rodziców, którzy 
pragną, aby ich dzieci mogły mieć nauczanie lekcji religii w szkole, 
do której uczęszczają. Zarówno rodzice, jak i uczniowie widzą dużą 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

152

wartość formacyjną tych zajęć i organizacyjnie jest dla nich łatwiej, 
aby te zajęcia odbywały się w szkole.

9. Wyrażamy wielką wdzięczność wszystkim osobom zaangażo-
wanym w dzieło lekcji religii w szkole. Dziękujemy władzom oświa-
towym i dyrekcjom szkoły za troskę, aby nauczanie religii odbywało 
się w szkole. Dziękujemy nauczycielom religii, którzy, ucząc o Bogu, 
kształtują ważne i potrzebne postawy moralne. Dziękujemy rodzi-
com, którzy, kierując się wiarą oraz posłuszni swojemu sumieniu, 
posyłają własne dzieci na lekcje religii w szkole.

W imieniu Komisji Wychowania Katolickiego KEP
† Wojciech Osial

przewodniczący

Warszawa, 13 lutego 2024 r.

5
APEL

Przewodniczącego Konferencji Episkopatu Polski
o modlitwę i post w intencji Ojczyzny

Patrząc na życie społeczne w naszym kraju, trudno nie ulec wra-
żeniu, że jesteśmy widzami albo też uczestnikami walki jak gdyby 
„dwóch plemion”. Nie jest jasne, jak do tego doszło. Nie chodzi wszak 
o dwie różne grupy etniczne ani nawet o podział postkomunistyczny. 
Można by odnieść wrażenie, że istotą sporu są przede wszystkim 
partyjne interesy głównych partii politycznych, które budują emocje 
społeczne prowadzące do rozbicia poczucia wspólnoty narodowej. 
Ów spór toczy się – niestety – na pograniczu szacunku dla Konsty-
tucji Rzeczypospolitej. W tej sytuacji pragnę gorąco zachęcić wszyst-
kich do modlitwy i postu w intencji naszej Ojczyzny.

Nie chcę jednak zabierać głosu w toczącym się sporze politycz-
nym. Chciałbym jedynie zwrócić uwagę na zewnętrzne jego uwarun-
kowania, które sprawiają, że sprawę przyszłości Ojczyzny wszyscy 



Konferencja Episkopatu Polski

153

musimy potraktować dziś niezwykle poważnie. Wyzwania, jakie 
przychodzą zarówno ze Wschodu, gdzie toczy się wojna, jak i z Za-
chodu, gdzie obserwujemy poważne zmiany kulturowe oraz dążenie 
do przekształcenia Unii Europejskiej w jedno państwo, stawiają dziś 
pytanie o niepodległość Polski. Nie możemy stać się pokoleniem, 
które przejdzie do historii jako to, które – podobnie jak nasi ojcowie 
w XVIII wieku – doprowadziło do upadku polskiej państwowości. 
Aby uniknąć tego ryzyka nie możemy na naszych rodaków patrzeć 
jak na wrogów; nie możemy dopuścić do zwycięstwa ducha podejrz-
liwości i rozbicia narodowej wspólnoty. 

Konstytucja RP z 1997 r. w swojej preambule przypomina nam 
o obowiązku troski o byt i przyszłość Ojczyzny. Przypomina także, 
że: „my, Naród Polski – wszyscy obywatele Rzeczypospolitej, zarów-
no wierzący w Boga będącego źródłem prawdy, sprawiedliwości, do-
bra i piękna, jak i niepodzielający tej wiary, a te uniwersalne warto-
ści wywodzący z innych źródeł, równi w prawach i w powinnościach 
wobec dobra wspólnego – Polski”, stanowimy wspólnotę. Wspólnota, 
tak jak jest określona w Konstytucji, jest wspólnotą historii, kultury, 
a nade wszystko wspólnotą wartości. 

Gdy w 1997 r. zawieraliśmy jako społeczeństwo konstytucyjny 
kompromis aksjologiczny, wiele osób w Kościele katolickim w Polsce 
nie było z niego zadowolonych, gdyż – jak się wydawało – zawierał on 
zbyt wiele elementów aksjologii starego, komunistycznego systemu. 
Mam świadomość, że dzisiaj niektórzy Polacy nie są z niego zadowo-
leni, gdyż uznają, że zawiera zbyt wiele elementów nawiązujących do 
chrześcijańskiego dziedzictwa narodu. Jeśli chcemy przetrwać jako 
wspólnota, nie możemy w tym trudnym momencie otwierać zasad-
niczych sporów odnośnie do wartości konstytucyjnych. Nie jest to 
zatem czas na ideologiczną walkę. Nie jest to czas na populistyczne 
działania w rodzaju referendum w sprawie aborcji. Nie jest to czas na 
podważanie konstytucyjnej wartości małżeństwa jako związku jednej 
kobiety i jednego mężczyzny. Nie jest to również czas na wprowadza-
nie do systemu prawnego pojęcia tzw. mowy nienawiści, wykluczają-
cego z debaty publicznej temat wyjątkowości instytucji małżeństwa, 
prawo dzieci do życia czy zgody na okaleczanie nastolatków. 

Nie oznacza to, że o wartościach w ogóle nie powinno się rozmawiać. 
Bez rozmowy nie sposób ich wszak przekazać następnemu pokoleniu. 
Nie można jednak o nich dyskutować w duchu tzw. „kultury unieważ-
nienia”, ponieważ jest to rozmowa o fundamencie, na którym wznosi 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

154

się nasze państwo. Nie należy także – z uwagi na tzw. wydolność sfery 
publicznej – toczyć wszystkich ważnych sporów równocześnie. 

Być może w tym momencie, aby obniżyć temperaturę konfliktu po-
litycznego, konieczne będzie pewne uszczegółowienie niektórych prze-
pisów Konstytucji w zakresie podziału władz i kompetencji poszcze-
gólnych organów. Pozwolę sobie jedynie przypomnieć słowa św. Jana 
Pawła II na temat poszanowania praworządności: „Rządy, które prze-
strzegają zasad praworządności akceptują w istocie ograniczenie swej 
władzy i strefy wpływów” (8 października 1988). Ponieważ ludzie 
mają skłonność do nadużywania władzy, w demokratycznym pań-
stwie prawnym konieczny jest podział władz i ich równoważenie się. 
Chodzi o to, aby jedna partia czy koalicja polityczna nie sprawowała 
pełni władzy w państwie – jak dzieje się w ustroju totalitarnym – lecz, 
aby niektóre instytucje władzy znajdowały się w pieczy sił opozycyj-
nych lub były w ogóle niezależne od jakichkolwiek partii politycznych. 
Temu celowi służy także konstytucyjnie zróżnicowany okres trwa-
nia kadencji poszczególnych organów państwa. Od strony formalnej 
oznacza to, że rządzący nie stoją ponad prawem, ale podlegają prawu. 
„Na tym właśnie polega zasada państwa praworządnego, w którym 
najwyższą władzę ma prawo, a nie samowola ludzi” (CA 44). „Istoty 
rządu – mówił premier Wincenty Witos, którego jubileusz obchodzimy 
w tym roku – nie stanowi komenda ani mocne gesty, dowodem siły nie 
jest gwałt i nadużycie, lecz autorytet oparty na prawie i woli narodu. 
Oklaski gapiów i zachwyt pochlebców mogą być komuś przyjemne, ale 
stanowią zarazem groźne ostrzeżenie”. 

Nie jest moim zadaniem proponowanie konkretnych działań czy re-
form politycznych. Nie namawiam także do „okrągłego stołu”, ponie-
waż nie wszystkim w Polsce dobrze się on kojarzy. Namawiam jednak 
wszystkich polskich polityków do opamiętania, do spojrzenia na spra-
wy Ojczyzny z większą powagą, do zapomnienia o własnych pożytkach, 
aby móc uczciwie służyć naszym braciom i Ojczyźnie. Gra nie toczy się 
o to, która strona sporu ma rację, ale o bezpieczeństwo państwa. 

Apeluję, aby wszyscy, którym drogie są losy Rzeczypospolitej, otwo-
rzyli serca i umysły na pojednanie; aby szukali możliwości rozwiąza-
nia konfliktów targających życiem politycznym przez negocjacje, bez 
odwoływania się do rozwiązań siłowych; aby przywrócono prawdziwy 
szacunek dla Konstytucji i opartych na niej przepisów prawa. 

Jako naród mamy piękną, ponad tysiącletnią historię, której waż-
ną kartą jest dziedzictwo Solidarności. „Solidarność – to znaczy: je-



Konferencja Episkopatu Polski

155

den i drugi […]. A więc nigdy: jeden przeciw drugiemu. […] Nie może 
być walka silniejsza od solidarności” – mówił w Gdańsku św. Jan 
Paweł II (12 czerwca 1987). Dzięki tak rozumianej solidarności po-
trafiliśmy zmienić bieg historii Europy. Ale w naszych dziejach mamy 
także bolesną kartę utraty niepodległości. Tego błędu nie wolno nam 
powtórzyć. Bądźmy tym razem mądrzy przed szkodą. 

Zachęcam wszystkich Polaków do żarliwej modlitwy w intencji 
naszej Ojczyzny. Szczera modlitwa łączy ludzi, a nie dzieli. Pomaga 
uwolnić się od egoizmu. Pozwala uspokoić emocje. Uodparnia przed 
manią wyższości. Mamy piękną tradycję modlitwy za Ojczyznę. Po-
cząwszy od kazań ks. Piotra Skargi, po Msze św. w intencji Ojczyzny 
sprawowane przez bł. ks. Jerzego Popiełuszkę. Mamy piękną trady-
cję odmawiania różańca w intencji naszej ziemskiej Matki, Ojczyzny. 
Proszę o dołączenie do każdej osobistej modlitwy intencji o pojedna-
nie między Polakami i pomyślność naszej wspólnej Ojczyzny. 

Modlitwa za Ojczyznę przez przyczynę św. Andrzeja Boboli
Boże, któryś zapomnianą do niedawna Polskę wskrzesił cudem 

wszechmocy Twojej, racz za przyczyną sługi Twojego, św. Andrzeja 
Boboli, dopełnić miłosierdzia nad naszą Ojczyzną i odwrócić gro-
żące jej niebezpieczeństwa. Niech za łaską Twoją stanie się narzę-
dziem Twojej czci i chwały. Natchnij mądrością jej rządców i przed-
stawicieli, karnością i męstwem jej obrońców, zgodą i sumiennością 
w wypełnianiu obowiązków jej obywateli. Daj jej kapłanów pełnych 
ducha Bożego i żarliwych o dusz zbawienie. Wzmocnij w niej ducha 
wiary i czystości obyczajów. Wytęp wszelką stanową zazdrość i za-
wiść, wszelką osobistą czy zbiorową pychę, samolubstwo i chciwość 
tuczącą się kosztem dobra publicznego. Niech rodzice i nauczyciele 
w bojaźni Bożej wychowują młodzież, zaprawiając ją do posłuszeń-
stwa i pracy, a chroniąc od zepsucia. Niech ogarnia wszystkich duch 
poświęcenia się i ofiarności względem Kościoła i Ojczyzny, duch wza-
jemnej życzliwości i przebaczenia. Jak jeden Bóg, tak jedna wiara, 
nadzieja i miłość niech krzepi nasze serca! Amen.

† Stanisław Gądecki
Arcybiskup Metropolita Poznański

Przewodniczący Konferencji Episkopatu Polski

Warszawa, 19 lutego 2024 r.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

156

6
LIST

biskupów polskich do kapłanów
na Wielki Czwartek 2024 roku

„Beze Mnie nic nie możecie uczynić” (J 15, 5)

Drodzy Bracia w kapłaństwie Jezusa Chrystusa!
Po raz kolejny mamy możliwość spojrzenia na siebie w perspek-

tywie wielkich wydarzeń paschalnych. Kierując do was pasterskie 
i braterskie słowo, wyrażamy wdzięczność Bogu za nasze kapłań-
stwo. Dziękujemy za waszą postawę świadków i nauczycieli jedynej 
Prawdy, którą jest Chrystus, Najwyższy Kapłan, a także gorliwą apo-
stolską pracę w Kościele i dla Kościoła oraz w przemienianiu świata 
w Królestwo Boże. 

Sięgając do całej historii zbawienia, a szczególnie patrząc na dro-
gę Jezusa Chrystusa z Nazaretu do Jerozolimy, zauważamy, że zo-
staliśmy zaproszeni, by uczestniczyć w Bożym dziele Odkupienia. 
Ta tajemnica wybrania i powołania wyraża się w słowach Chrys-
tusa: „Idźcie i wy do mojej winnicy, a co będzie słuszne, dam wam” 
(Mt 20, 4). 

Wkraczamy w Wielki Tydzień wydarzeń zbawczych, który nadaje 
najgłębszy sens Kościołowi i odsłania charakter naszego powołania. 
Ponadczasowość słów Jezusa Chrystusa pozwala nam identyfikować 
się z robotnikami w winnicy, którzy pozostają w całkowitej zależno-
ści od jej Właściciela i Pana. Sugestywny obraz winnej latorośli wska-
zuje na prawdę o nierozerwalności więzi z winnym krzewem (por. 
J 15, 4). Jezus Chrystus wyraża w nim prawdę o naturze Kościoła, do 
którego zostaliśmy wszczepieni przez chrzest i tworzymy Mistyczne 
Ciało wraz z Chrystusem. 

Jesteśmy w centrum konfrontacji świata i Kościoła, która dokonuje 
się od początku oraz trwa nieustannie i została zapowiedziana przez 
Chrystusa: „Gdybyście byli ze świata, świat by was kochał jako swo-
ją własność. Ale ponieważ nie jesteście ze świata, bo Ja was wybra-
łem sobie ze świata, dlatego was świat nienawidzi” (por. J 15, 18–19). 
W świetle tej wypowiedzi kluczowym wyzwaniem pozostaje mój 



Konferencja Episkopatu Polski

157

osobisty obraz Kościoła. Rozumienie go jako socjologicznej wspól-
noty lub fundamentalistycznej instytucji opartej na prawie pozba-
wionym miłosiernej miłości, czyni go odchrystusowionym projektem 
ludzkiej wyobraźni. Szczególnie dla nas kapłanów, którzy zostaliśmy 
nazwani „przyjaciółmi” (J 15, 14), niezwykle ważne i fundamentalne 
pozostają pytania: Czyj jest Kościół? Na czyj „obraz i podobieństwo” 
ma być kształtowany? Czego Chrystus oczekuje od swojego Kościoła 
i jego kapłanów, poddając ich nieustannemu oczyszczeniu? Bez wąt-
pienia obecne zderzenie sacrum i profanum należy widzieć w świetle 
ewangelicznych zapowiedzi: „Wtedy wydadzą was na udrękę i będą 
was zabijać, i będziecie w nienawiści u wszystkich narodów, z powo-
du mego imienia. Wówczas wielu zachwieje się w wierze; będą się 
wzajemnie wydawać i jedni drugich nienawidzić. Powstanie wielu fał-
szywych proroków i wielu w błąd wprowadzą; a ponieważ wzmoże się 
nieprawość, oziębnie miłość wielu” (Mt 24, 10–12). Uświadamiamy 
sobie, że bez Chrystusa „nic nie możemy uczynić” (J 15, 5). Dlatego 
każde nasze doświadczenie, zwłaszcza trudne, chcemy przeżywać 
złączeni z Chrystusem w Jego Kościele.

Od triumfalizmu do uświęcającej świadomości
Wszyscy ewangeliści odnotowali uroczysty wjazd Jezusa Chrys-

tusa do Jerozolimy. Wydarzenie to ma swój wydźwięk, ale należy 
je postrzegać w kontekście obecności Chrystusa w świątyni, na-
maszczenia w Betanii, a także przygotowania Paschy. Medytacja po-
szczególnych wydarzeń pozwala zauważyć, że pośród otaczających 
Go osób dokonuje się wyraźna polaryzacja. Dostrzegamy niezwykły 
entuzjazm tłumu, który przybył na święto i wrogo nastawionych fa-
ryzeuszy. Bez wątpienia całe wydarzenie wywarło wrażenie na Dwu-
nastu, którzy przeszli z Chrystusem drogę od Galilei do Jerozolimy. 
Tłum, o którym wspominają św. Mateusz i św. Marek, potwierdzał 
słuszność drogi, którą wybrali, pewnie nie mając świadomości, że 
stanowią początek Kościoła, który w przyszłości będzie obecny na 
wszystkich kontynentach świata. W tym momencie ich Mistrz, syn 
Dawida, triumfuje, wypełniając starotestamentalne proroctwa (por. 
Rdz 49, 10n), zwłaszcza słowa z Księgi Zachariasza (Za 9, 9). Wy-
branych Dwunastu, którzy stanowią zaczątek Kościoła, uczestni-
czy w profetycznym misterium Jego Głowy. Trzyletni czas formacji 
u boku Mistrza pozwala im przyjąć nowy obraz Mesjasza – Jezus 
Chrystus to Król: cichych, prostych, ubogich, czystego serca, cierpią-



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

158

cych prześladowanie, dążących do pokoju, łamiących łuki wojenne. 
Jego królestwo należy do tych, którzy „słuchają słowa Bożego i wy-
pełniają je” (Łk 11, 28). 

Triumfalny wjazd zapowiadany przez Chrystusa jest swoistym 
przewrotem myślenia o Mesjaszu i rozumienia Jego słów. Gesty, 
które towarzyszą temu wydarzeniu, czyli rozkładanie płaszczy (por. 
2 Krl 9, 13), a także uroczysta aklamacja: „Hosanna! Błogosławiony 
Ten, który przychodzi w imię Pańskie” (Ps 118), są dowodem radości. 
Entuzjazm witających udziela się i nam, kiedy sprawujemy liturgię 
Niedzieli Męki Pańskiej. Wraz z Kościołem obecnym w świecie iden-
tyfikujemy się z tymi wydarzeniami. Nasza „przewaga” nad Dwuna-
stoma polega na tym, że znamy z Objawienia dalszy przebieg wyda-
rzeń. Zdajemy sobie sprawę, że są również ludzie rozczarowani tym, 
że inni poszli za Chrystusem. Jesteśmy także świadomi, że Kościół, 
do którego przynależymy dzisiaj, obok radości niesie także doświad-
czenie odrzucenia, pogardy i niezrozumienia. Niestety, dzieje się tak 
również z powodu nas samych. Przyzwyczailiśmy się do Kościoła 
triumfującego, odnoszącego spektakularne sukcesy, bardziej nasta-
wionego na actio z pewnym zapomnieniem o contemplatio. Ten brak 
„tłumu” wokół nas odbieramy jako porażkę, brak owoców, niesku-
teczność działań. Kardynał J. Ratzinger podpowiada, że to marketin-
gowe rozumienie Kościoła, który bada zapotrzebowanie rynku, a po-
tem je zaspokaja, nie jest właściwym obrazem Kościoła. Autentyczny 
obraz i kształt Kościoła oparty jest na wcielonej Prawdzie. W tym 
kontekście radość kapłana o tyle jest właściwa i pełna, o ile opiera się 
na wyznaniu św. Jana, aby „On wzrastał, a ja się umniejszał” (J 3, 30).

Z Chrystusem w sercu Kościoła
Medytacja nad słowem Bożym odsłania przed nami perspektywę 

powołania, które wpisane jest w życie każdego z nas. Jego dynamika 
posiada następujący porządek: „na początku” znajduje się miłująca 
wola Boga, która została skierowana ku naszym rodzicom – „Niech 
się stanie”; następnie otrzymaliśmy zaproszenie do wejścia w świat 
nadprzyrodzony – „Ja ciebie chrzczę w imię Ojca i Syna, i Ducha 
Świętego”; powoli dojrzewaliśmy do momentu usłyszenia słów 
„Pójdź za Mną” (Łk 9, 59), by odkryć powołującą łaskę, która zawie-
ra ideę: „Ktokolwiek przykłada rękę do pługa, a wstecz się ogląda, 
nie nadaje się do królestwa Bożego” (Łk 9, 61). Jeszcze wówczas nie 
do końca rozumieliśmy, co znaczą słowa, które usłyszał św. Piotr: 



Konferencja Episkopatu Polski

159

„Zaprawdę, zaprawdę, powiadam ci: Gdy byłeś młodszy, opasywałeś 
się sam i chodziłeś, gdzie chciałeś. Ale gdy się zestarzejesz, wyciąg-
niesz ręce swoje, a inny cię opasze i poprowadzi, dokąd nie chcesz” 
(J 21, 1). Można powiedzieć, że to droga dojrzewania do bycia w Ko-
ściele. Przełomowym wydarzeniem było zaproszenie do Wieczerni-
ka w Wielki Czwartek, w którym „wszystko się zaczęło”. Od chwili 
naszych święceń, kiedy usłyszeliśmy słowa: „Weźmij dary ludu świę-
tego, które masz ofiarować Bogu. Rozważaj, co będziesz czynił, na-
śladuj to, czego będziesz dokonywał, i prowadź życie zgodne z tajem-
nicą krzyża”, staliśmy się własnością Chrystusa, a tym samym Jego 
Kościoła. Ten personalno-sakramentalny związek sprawia, że nic nie 
jest prywatne w naszym życiu: ani sprawowanie sakramentów, ani 
modlitwa, ani posługa. 

Sakramentalna konsekracja kapłańska sprawia, że będąc in per-
sona Christi, bierzemy do rąk Jego samego, który jest Głową Kościo-
ła. W dłoniach trzymamy Chrystusa, Jego cierpienie, ofiarowanie, 
prześladowanie, odrzucenie, ale przede wszystkim misję. Kontem-
placja tego momentu pozwala nam uświadomić sobie, że Chrystus, 
podobnie jak Kościół, nie należy do nas. Wszystko to, kim jesteśmy, 
nasz charyzmat, życie duchowe, apostolstwo, a przede wszystkim 
nasza tożsamość, znajdują swoje umiejscowienie w wielkoczwartko-
wym Wieczerniku. W tym kontekście warto podkreślić niezwykłe 
stwierdzenie Chrystusa, które stało się dla kard. J. Ratzingera przed-
miotem medytacji nad kapłaństwem: „beze Mnie nic nie możecie 
uczynić”. To wskazanie na rzeczywiste communio, które w sposób naj-
pełniejszy opisuje naturę Kościoła i drogę powołania kapłańskiego 
do świętości, oznacza przede wszystkim „jedność” z Mistrzem oraz 
z tymi, którzy za Nim idą. W tym słowie mieści się trudna jedność 
kapłańska i jedność ze swoim biskupem, która dzisiaj poddawana jest 
nadzwyczajnej próbie. Owocem jedności jest autentyczna wspólnota 
z innymi zbudowana na komunii z Chrystusem. W Wieczerniku każ-
dej diecezji, każdej parafii i wspólnoty życia konsekrowanego speł-
niają się słowa Modlitwy Arcykapłańskiej: „Nie tylko za nimi pro-
szę, ale i za tymi, którzy dzięki ich słowu będą wierzyć we Mnie; aby 
wszyscy stanowili jedno, jak Ty, Ojcze, we Mnie, a Ja w Tobie, aby 
i oni stanowili w Nas jedno, aby świat uwierzył, żeś Ty Mnie posłał” 
(J 17, 20–21). 

Wielkoczwartkowy Wieczernik po raz kolejny odsłania prawdę 
o naszym powołaniu, tożsamości, posłannictwie, by przede wszyst-



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

160

kim głosić nieskażone słowo Boże i sprawować sakramenty. Te naj-
głębsze racje, które stanowią regułę naszego życia, jednocześnie mu-
szą stawać się podstawą każdorazowego rachunku sumienia. Nosimy 
w sobie święte zobowiązanie odpowiedzialności za Kościół i za tych, 
których Bóg do niego przyprowadza. Jesteśmy zatem w samym ser-
cu Kościoła, by dawać innym to, co do nas nie należy. Warto zatem 
wracać do samej istoty, którą nakreślił św. Jan Paweł II w słowach: 
„To właśnie w tajemnicy Kościoła, będącej tajemnicą komunii tryni-
tarnej nacechowanej przez wymiar misyjny, ujawnia się tożsamość 
chrześcijańska, a więc i również specyficzna tożsamość kapłana 
i jego posługi. Prezbiter bowiem, na mocy konsekracji otrzymanej 
w sakramencie święceń, zostaje posłany przez Ojca za pośrednic-
twem Jezusa Chrystusa, Głowy i Pasterza Ludu Bożego, do którego 
upodabnia się w sposób szczególny, aby żyć i działać w mocy Ducha 
Świętego w służbie Kościoła i zbawienia świata”1. Ponieważ kapłań-
stwo jest w Kościele, ale także dla Kościoła, warto sięgnąć do moty-
wów naszego powołania, dorastania w „szkole Chrystusa”, przyjęcia 
święceń i ofiarniczego pełnienia posługi. Niezwykle ważna jest nasza 
autentyczność wobec Jedynego Kapłana, biskupów, przełożonych, 
współbraci, wiernych, a także tych, którzy wprost przeciwstawiają 
się, próbując żyć tak, „jakby Boga nie było”. Te relacje skłaniają do 
stwierdzenia, że nie wolno nam klerykalizować innych stanów życia. 
Czymś dramatycznym jest także laicyzowanie duchownych, a na-
stępnie ich sekularyzowanie. W tym świetle warto także spojrzeć na 
to, co określamy mianem „kryzysu powołań”, który w jakimś stopniu 
wynika z „kryzysu powołanych” oraz braku czytelnego świadectwa 
radykalizmu życia. Świadomi jesteśmy, że: „Przechowujemy zaś ten 
skarb w naczyniach glinianych, aby z Boga była owa przeogromna 
moc, a nie z nas” (2 Kor 4, 7). Wiemy dobrze, że „jeżeli Bóg z nami, 
któż przeciwko nam?” (Rz 8, 31). Jednak ciągle musimy pogłębiać 
więź z Mistrzem, zadając sobie pytanie: „Któż może nas odłączyć od 
miłości Chrystusowej?” (Rz 8, 35).

Godzina próby – dar oczyszczenia
Doświadczenia Wieczernika, w którym rodzi się Kościół, a w nim 

nasze kapłaństwo, skoncentrowane na rzeczywistej obecności Chrys-

1	 Jan Paweł II, Posynodalna adhortacja apostolska Pastores dabo vobis (25 marca 
1992), nr 12.



Konferencja Episkopatu Polski

161

tusa w Eucharystii, nieustannie poddawane jest doświadczeniu, któ-
re w duchowości chrześcijańskiej określamy mianem „oczyszczenia”. 
Nie pozostajemy w nim osamotnieni. Patrząc na Chrystusa modlą-
cego się w Getsemani, rozumiemy, że obecnie też realizuje się ta go-
dzina. Świadomi ludzkiej słabości, która odsłoniła się w beztrosce 
zasypiających uczniów i zaparciu się Piotra, wsłuchujemy się w nie-
ustanne wzywanie Mistrza, abyśmy czuwali. Oznacza ono bycie go-
towym zarówno wewnętrznie, jak również zewnętrznie na „godzinę 
próby”. Medytując modlitwę Chrystusa w Getsemani, odkrywamy to, 
co w nas jest Boże, ale i to, co jeszcze w nas zbyt ludzkie, światowe 
i związane z lękiem przed przyszłością. 

Ta próba ufności i przynależności do Chrystusa nabiera szczegól-
nej wymowy, kiedy stajemy pod Krzyżem z umiłowanym uczniem 
towarzyszącym Maryi (por. J 19, 25-27). Dla św. Jana Pawła II scena 
Testamentu z Krzyża stała się motywem wzięcia do siebie Maryi sta-
jącej się Matką Kościoła oraz zawierzenia2. Logiczne staje się pytanie 
o obecność pod Krzyżem pozostałych wybranych do Kolegium i in-
nych uczniów. W scenie tej realizują się słowa z Księgi Zachariasza, 
na które powołuje się Chrystus, mówiąc: „Uderzę pasterza, a rozpro-
szą się owce stada” (Za 13, 7; Mt 26, 31). Mamy wrażenie, że godzi-
na próby, której doświadczamy jako uczniowie Chrystusa i kapłani 
Jego Kościoła, niejako sięga zenitu. Jesteśmy świadkami profanacji 
Chrystusa, Jego Krzyża, Słowa, sakramentów. Niestety, w ten pro-
ces, przez niektórych naszych braci w kapłaństwie, wpisuje się także 
„niejako profanacja” sakramentu święceń, który przyjęliśmy. Czy tak 
liczne odejścia, częstokroć gorszące, nie są ucieczką spod Krzyża, re-
zygnacją z konieczności poświęcenia, Judaszowym rozczarowaniem 
Mistrzem, zawiedzeniem się Jego Kościołem? Podstawową przyczy-
ną tych bolesnych dramatów kapłańskich jest przede wszystkim 
osłabienie i utrata wiary. 

Bez wątpienia doświadczenia opuszczenia, osamotnienia, nie-
zrozumienia, jak również braku jedności, ciasny partykularyzm, 
celebryctwo obecne w naszych wspólnotach kapłańskich są trudną 
próbą. Papież Franciszek bardzo często w swoich wypowiedziach 
podkreśla, że jest to duchowość światowa. Nie można inaczej na 
nią popatrzeć, jak tylko w perspektywie dynamiki wiary, miłości 
oczyszczanej z egoizmu i ufności zakorzenionej w nadziei. Chrystus 

2	 Por. Jan Paweł II, Encyklika Redemptoris mater (25 marca 1987), nr 45.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

162

i Jego Kościół, który jest nierozerwalnie związany z Krzyżem, nie 
może stawać się środkiem do osiągania naszych małych, osobistych 
celów. Medytując misterium Pasji, rozumiemy, że wyraża ona cierpie-
nie Boga z powodu odrzuconej miłości, a jednocześnie jest to ofiara 
Odkupienia, zadośćuczynienia i pojednania. Chrystus, Najwyższy 
Kapłan, oznajmia nam to słowami: „właśnie dlatego przyszedłem na 
tę godzinę” (J 12, 27). Jeśli chcemy naśladować Chrystusa, nie może 
się to dokonać bez wzięcia Krzyża, co oznacza zgodę na ogołocenie. 
Jest ono wpisane w naturę kapłaństwa skupiającego rzeczywistość 
określaną jako sacerdos et hostia i realizuje się także ze względu na 
Kościół, w którym uczestniczymy. Dzieła, które podejmujemy w na-
szym kapłańskim i apostolskim życiu, posiadają swoją wagę i zna-
czenie. Jednakże nie możemy zapominać, że prawdziwe actio musi 
wyrastać z głębokiego contemplatio. Decydując się na bycie świadkiem 
Kościoła, musimy zgodzić się na oczyszczenie z tego, co od Boga nie 
pochodzi i do Niego nie prowadzi. Należy zatem spojrzeć na obecną 
sytuację właśnie z perspektywy Krzyża cierpiącego Chrystusa. 

Chrystus żyje – kapłańska radość i radość Kościoła
Wydarzenia paschalne, szczególnie doświadczenie Krzyża, śmierć 

Chrystusa, a następnie złożenie do grobu, wprowadzają uczniów 
w stan pewnego zawieszenia. Patrząc na sposób ludzki, można po-
wiedzieć, że skończył się bardzo ważny etap w ich życiu. Spełnienie 
ostatniej posługi przez Józefa z Arymatei, Marię Magdalenę i Ma-
rię, matkę Józefa oraz Nikodema, o którym wspomina św. Jan (por. 
J 19, 39), zdaje się być ostatnim aktem uśmiercającym nadzieję, jaką 
pokładano w Mistrzu i Mesjaszu. Chrystus został pochowany zgodnie 
z tradycją żydowską, z najwyższą czcią i szacunkiem: przygotowanie 
grobu, namaszczenie, owinięcie w płótna. Święty Łukasz uzupełnia 
to jeszcze informacją o zachowaniu szabatu przez kobiety i przyjściu 
po jego upłynięciu, by dopełnić namaszczenia (por. Łk 23, 55 – 24, 1). 
Była to ostatnia posługa, która jednak nie przywróciła życia. Ludz-
ki zawód w sposób niezwykle pełny odzwierciedlają słowa uczniów 
idących do Emaus: „A myśmy się spodziewali, że On właśnie miał 
wyzwolić Izraela” (J 24, 21). 

Możemy śmiało postawić pytanie o obietnice, które słyszeliśmy, 
będąc w „szkole Chrystusa”. Nad tym wszystkim panuje wielkoso-
botnia cisza. Kościół przyjmuje postawę oczekiwania. Tym bardziej 
całe nasze uczestnictwo w drodze z Chrystusem od Nazaretu przez 



Konferencja Episkopatu Polski

163

Getsemani aż do Jerozolimy, gdzie dokonuje się główne oczyszcze-
nie motywacji ludzkich, musi być cierpliwym towarzyszeniem Chry-
stusowi. Mamy mieć w naszej kapłańskiej pamięci słowa, które On 
oznajmia powstającemu Kościołowi: „Syn Człowieczy […] będzie za-
bity, a trzeciego dnia zmartwychwstanie” (Łk 9, 22). W milczeniu 
Wielkiej Soboty w naszych kapłańskich umysłach i sercach kształ-
towanych przez dom, rodzinę, seminarium duchowne, czas życia 
i pracy w Kościele ujawnia się nadprzyrodzona wiara. Bóg w swoim 
Synu, Najwyższym Kapłanie, odzyskuje świat dla siebie. W tym dniu 
przez doświadczenie i intuicję wiary życie Kościoła przenika cisza 
oczekiwania. 

Doświadczenie Kościoła i kapłaństwa Wielkiego Czwartku, sens 
cierpienia i ofiarowania Wielkiego Piątku oraz oczekiwanie na speł-
nienie się obietnic Wielkiej Soboty znajduje swój punkt kulminacyj-
ny w ponadczasowej liturgii Wigilii Paschalnej. Przechodząc etapy 
historii zbawienia, docieramy do fundamentalnych racji Kościoła 
i naszego kapłaństwa, ponieważ „jeśli Chrystus nie zmartwychwstał, 
daremne jest nasze nauczanie, próżna jest także wasza wiara” (1 Kor 
15, 14) i natychmiast uzyskujemy odpowiedź: „Tymczasem jednak 
Chrystus zmartwychwstał jako pierwszy spośród tych, co pomarli. 
Ponieważ bowiem przez człowieka [przyszła] śmierć, przez człowieka 
też [dokona się] zmartwychwstanie” (1 Kor 20 – 21). 

Prawda o pustym grobie, którą przynoszą kobiety, jest istotnym 
faktem. Czy jednak wystarczający jest widok samego pustego grobu 
i rozumienie tego wydarzenia w perspektywie zapowiedzi? Rodzą-
ca się w nas pokusa racjonalizmu często posuwa do swoistej pychy 
wiedzy, która, jak zauważa św. Jan od Krzyża, może być niepoko-
nywalną przeszkodą w rozwoju duchowym. Prawda o Zmartwych-
wstaniu znajduje swoje wyjaśnienie w chrystofaniach w Galilei (por. 
Mt 28, 16; J 21, 1-13), w drodze do Emaus (por. Łk 24, 13-33), w Wie-
czerniku (por. J 20, 19-29). Wyjątkowego dla nas znaczenia nabiera 
relacja św. Łukasza odsłaniająca nieustanną potrzebę „serc skorych 
do uwierzenia”. Medytując zaś fragment Ewangelii św. Jana dotyczą-
cy połowu ryb, przeżywamy jakby powrót do źródła, ale w zupełnie 
inny sposób niż to było na początku. Zarówno Piotr, świadomy swo-
ich słabości, jak również pozostali uczniowie stają się ludźmi „prze-
mienionymi”. W taki sposób Chrystus przemienia słabość człowieka 
w żywe świadectwo. Tu znajdujemy odpowiedź na to, kim mamy być 
dla Chrystusa w Jego Kościele. 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

164

Nie możemy zamknąć naszego „kapłańskiego charyzmatu”, być 
in persona Christi, jedynie dla przekazu określonej wiedzy, wyucze-
nia postaw, sprawnego administrowania powierzonym nam dobrem 
Kościoła. Nie zostaliśmy powołani, aby być pracownikami socjalny-
mi, liderami czy rozwijającymi coaching. By rzeczywiście być świad-
kiem, konieczne jest spotkanie Chrystusa Zmartwychwstałego. To 
osobowe i osobiste doświadczenie rodziło i rodzi męczeński heroizm 
kapłanów, braci i sióstr zakonnych, a także laikatu, jak mogliśmy 
się przekonać, wpatrując się w postawę choćby bł. ks. Jerzego Po-
piełuszki, bł. o. Zbigniewa Strzałkowskiego i o. Michała Tomaszka, 
bł. rodziny Ulmów. Na szczególne podkreślenie zasługuje postawa 
św. bpa Józefa Pelczara, jego świadectwo życia, a także nauczanie 
o kapłaństwie. 

Właściwie to, co mamy do przekazania, jest własnością Zmar-
twychwstałego, a zatem znów bez Niego „nic” nie możemy uczynić. 
Paradoksalnie jest to fundament kapłańskiej radości wynikającej 
z powołania i bycia człowiekiem Kościoła. Radość ta ma swoje pod-
łoże w pewności wiary, niezłomnej nadziei oraz fundamentalnej 
miłości, z której wynika duch ofiary i poświęcenia. Bez wątpienia 
dojrzała duchowość kapłańska rozróżnia zadowolenie, które może 
mieć charakter bardzo ludzki i przemijający, oraz radość wynikają-
cą z pogody ducha i poczucia własnej tożsamości. Dzisiaj ta radość 
wynikająca z prawdy zawartej w stwierdzeniu: Alleluja! Chrystus 
Zmartwychwstał, jest światłem wobec prób i doświadczeń codzien-
nego życia, rozwoju i posługiwania. Ona zwycięża: lęk, niepewność, 
rozczarowania, odrzucenie, niezrozumienie. Świadomość tego, iż 
jesteśmy z Chrystusem w Kościele i dla Kościoła, jest odpowiedzią 
na dość często pojawiające się wątpliwości i pytania dotyczące jego 
przyszłości, hierarchiczności, owocności i miejsca we współczes-
nej cywilizacji. Nie mamy podstaw, aby wątpić w słowa Chrystusa: 
„Niech się nie trwoży serce wasze. Wierzycie w Boga? I we Mnie 
wierzcie” (J 14, 1). W jedności z Mistrzem i Najwyższym Kapłanem, 
a także świadomi tożsamości naszego powołania możemy powie-
dzieć za św. Piotrem: „Bo my nie możemy nie mówić tego, cośmy 
widzieli i słyszeli” (Dz 4, 20).

Realizm słów Chrystusa wpisuje się w przeżywany obecnie w Ko-
ściele synod o synodalności pod hasłem Communio, participatio, mis-
sio. Proces synodalny, zakorzeniony w Tradycji apostolskiej, jest 



Konferencja Episkopatu Polski

165

narzędziem wprowadzania w życie nauki o Kościele jako ludzie Bo-
żym zawartej w Lumen gentium. Wszyscy uczymy się trudnej sztuki 
słuchania Ducha Świętego i siebie nawzajem, szanując różnorodność 
powołań osób duchownych oraz świeckich i wykorzystując dane nam 
charyzmaty. Mając świadomość, że szczególną rolę w rozeznawaniu 
synodalnym mają do odegrania słowa i doświadczenia wyświęconych 
szafarzy-kapłanów, których posługa sakramentalna jest niezbędna 
dla życia Ciała-Kościoła3, prosimy was, abyście mądrze i roztropnie 
realizowali wraz z wiernymi świeckimi ducha synodalnego, wsłuchu-
jąc się w to, co mówi Duch do Kościoła (por. Ap 2, 7). Pamiętając, że 
dany nam dar kapłaństwa sakramentalnego ma być zawsze służeb-
ny wobec kapłaństwa powszechnego wszystkich wiernych razem, 
adekwatnie do swojego miejsca w Kościele, podejmujmy z osobami 
świeckimi odpowiedzialność za urzeczywistnianie Jego istoty i misji 
ewangelizacyjnej, stając się uczniami-misjonarzami4. 

Na przeżywanie z żywą wiarą, mocną nadzieją i prawdziwą miło-
ścią czasu Triduum Paschalnego i życząc doświadczenia spotkania 
ze zmartwychwstałym Chrystusem oraz radości z powołania, by być 
Jego świadkami w Kościele, z całego serca Wam błogosławimy.

Podpisali pasterze 
Kościoła katolickiego w Polsce 

obecni na 397. Zebraniu Plenarnym 
Konferencji Episkopatu Polski.

Warszawa, 14 marca 2024 r.

Za zgodność:
bp Artur G. Miziński

Sekretarz Generalny
Konferencji Episkopatu Polski

3	 Por. List XVI Zwyczajnego Zgromadzenia Ogólnego Synodu Biskupów do ludu Bożego 
(25 października 2023). 

4	 Por. Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium (24 listopada 2013), 
nr nr 33, 120).



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

166

7
KOMUNIKAT

z 397. Zebrania Plenarnego
Konferencji Episkopatu Polski

W dniach 13 i 14 marca 2024 r. odbyło się w Warszawie, pod prze-
wodnictwem abp. Stanisława Gądeckiego, przewodniczącego Konfe-
rencji Episkopatu Polski, 397. Zebranie Plenarne KEP.

1. Głównym punktem Zebrania była Eucharystia sprawowana 
w Świątyni Opatrzności Bożej w Warszawie-Wilanowie w 11. roczni-
cę wyboru na Stolicę Piotrową papieża Franciszka. Mszy Świętej prze-
wodniczył kard. Kazimierz Nycz, metropolita warszawski. Uczestniczył 
w niej również abp Antonio Guido Filipazzi, nuncjusz apostolski w Pol-
sce. Biskupi przesłali Ojcu Świętemu okolicznościowe życzenia, w któ-
rych przekazali wyrazy duchowej łączności i synowskiego oddania.

2. Zebranie Plenarne dokonało wyboru, na pięcioletnią kadencję, 
nowego Przewodniczącego KEP, którym został abp Tadeusz Wojda, 
metropolita gdański. Wybrano również Zastępcę Przewodniczącego 
KEP, którym został abp Józef Kupny, metropolita wrocławski. Wraz 
z Sekretarzem Generalnym KEP stanowią oni Prezydium KEP. Prze-
wodniczący zwołuje i prowadzi obrady Zebrania Plenarnego, Rady 
Biskupów Diecezjalnych i Rady Stałej KEP. Reprezentuje także polski 
Episkopat m.in. w kontaktach ze Stolicą Apostolską i instytucjami 
państwowymi. Biskupi proszą wszystkich wiernych Kościoła w Pol-
sce o modlitewne wsparcie nowych władz Konferencji Episkopatu 
Polski, by powierzona im misja przyniosła jak najlepsze owoce. Dzię-
kują również ustępującemu Przewodniczącemu, abp. Stanisławowi 
Gądeckiemu, oraz jego zastępcy, abp. Markowi Jędraszewskiemu, za 
10-letnią służbę w KEP.

3. Wobec głosów w debacie publicznej, które relatywizują war-
tość życia ludzkiego i uderzają w rodzinę, biskupi przypominają, że 
prawo do życia od poczęcia do naturalnej śmierci jest podstawowym 
prawem człowieka. Jednocześnie podkreślają, że małżeństwo jako 
związek kobiety i mężczyzny, a także rodzina, macierzyństwo i ro-



Konferencja Episkopatu Polski

167

dzicielstwo są otoczone szczególną troską Kościoła oraz znajdują się 
pod opieką Rzeczypospolitej Polskiej, co jest zapisane w art. 18 Kon-
stytucji. Biskupi wzywają wiernych oraz wszystkich ludzi dobrej woli, 
aby odważnie wspierali małżeństwa i rodziny, które budują swoje ży-
cie na miłości, wierze w Boga i odpowiedzialności.

4. Biskupi wyrażają zaniepokojenie informacjami płynącymi ze 
strony Ministerstwa Edukacji Narodowej dotyczącymi zmian w or-
ganizacji lekcji religii w szkole. Ufają jednak, że wszystkie te sprawy 
staną się tematami merytorycznego dialogu między rządem RP i Ko-
ściołem w duchu zaufania i troski, także o Kościoły mniejszościowe. 
W tym celu został powołany Zespół roboczy do spraw kontaktów 
z Ministerstwem Edukacji Narodowej. Biskupi podkreślają znacze-
nie wychowawcze, kulturowe i społeczne lekcji religii. Wskazują, że 
przekazywane treści religijne wchodzą w twórczy dialog z wiedzą po-
znawaną w czasie innych szkolnych zajęć. Zauważają również, że na 
lekcjach religii dokonuje się wychowanie do podstawowych wartości, 
na których powinno być budowane życie każdego człowieka i społe-
czeństwa. Biskupi, doceniając pracę nauczycieli religii, podzielają ich 
niepokoje związane z zapowiedzią redukcji tygodniowego wymiaru 
zajęć. Stoją też po stronie rodziców i samych uczniów, którzy pragną, 
aby nauczanie lekcji religii odbywało się w szkole.

5. W lutym br. weszła w życie tzw. ustawa Kamilka wprowadzają-
ca we wszystkich instytucjach i środowiskach społecznych standar-
dy ochrony małoletnich. Zgodnie z tą ustawą i uwzględniając nowe 
wskazania dotyczące wytycznych przygotowanych przez Papieską 
Komisję ds. Ochrony Małoletnich, biskupi zostali poinformowani 
o działaniach związanych z przygotowywaniem standardów ochro-
ny małoletnich w Kościele. Stanowią one zbiór podstawowych zasad, 
które bezpieczeństwo dzieci stawiają w centrum wszelkich podej-
mowanych działań. W ten sposób Kościół, zgodnie ze swoją naturą, 
pragnie kształtować środowisko bezpieczne i wolne od wszelkich 
form przemocy. Od pewnego czasu, pod kierunkiem Centrum Ochro-
ny Dziecka, pracuje około 70 osób przygotowujących szczegółowe 
wskazania dotyczące prewencji w różnych obszarach duszpasterskiej 
działalności Kościoła. Są planowane odpowiednie szkolenia dla dusz-
pasterstwa parafialnego i dla wszystkich placówek prowadzonych 
przez diecezje i zakony.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

168

6. Biskupi wyrażają wdzięczność polskim rolnikom za ich ciężką 
pracę. Nie pozostają obojętni na dramaty rolników, którzy często sto-
ją na granicy bankructwa i utraty dorobku własnej pracy. Rozumieją, 
że ich protesty dotyczą nie tylko walki o byt rolników i ich rodzin, 
ale także o dobro naszej Ojczyzny. Jednocześnie biskupi apelują, by 
przyjęte rozwiązania aktualnych konfliktów nie dzieliły narodów. 
Modlitwą otaczają wszystkich rolników i tych, którzy uczciwie chcą 
szukać rozwiązań trudnych problemów dotykających polską wieś.

7. W związku z zapowiedziami strony rządowej dotyczącymi 
zmian w Funduszu Kościelnym, biskupi wybrali kandydatów do 
zespołu, który zajmie się tą kwestią. Kandydatury zostaną przeka-
zane Nuncjuszowi Apostolskiemu w Polsce, który w imieniu Stolicy 
Apostolskiej będzie mógł powołać ww. zespół, mający działać przy 
Kościelnej Komisji Konkordatowej. Zadaniem Zespołu będzie pro-
wadzenie rozmów z odpowiednim zespołem rządowym, w celu wy-
pracowania, w oparciu o artykuły 22 i 27 Konkordatu, wymaganych 
umów i uzgodnień.

8. Biskupi zachęcają wszystkich wiernych do włączenia się 
w ogłoszoną przez Przewodniczącego KEP, abpa Stanisława Gądec-
kiego, Nowennę „Akcja 21:20” w intencji Ojczyzny, zgody narodo-
wej i poszanowania życia ludzkiego. Nowenna, która odbędzie się 
w dniach od 16 do 24 marca, zanoszona za wstawiennictwem pol-
skich męczenników: św. Andrzeja Boboli i bł. Jerzego Popiełuszki, 
poprzedza Dzień Świętości Życia.

Biskupi modlą się o pokój w Ukrainie, Ziemi Świętej i innych miej-
scach w świecie. Polecają też Bogu wszystkie ważne sprawy Kościoła 
i Ojczyzny oraz udzielają pasterskiego błogosławieństwa.

Podpisali pasterze 
Kościoła katolickiego w Polsce 

obecni na 397. Zebraniu Plenarnym 
Konferencji Episkopatu Polski.

Warszawa, 14 marca 2024 r.
Za zgodność:

bp Artur G. Miziński
Sekretarz Generalny

Konferencji Episkopatu Polski



Konferencja Episkopatu Polski

169

8
WSKAZANIA

dla Duszpasterstwa Pielgrzymów

Załącznik 1 do uchwały nr 23/397/2023
Konferencji Episkopatu Polski z dnia 14 marca 2024 r.

Spis treści

	 I.	Wprowadzenie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	170
	 II.	Definicja pielgrzymki  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	171
	 III.	Teologiczne podstawy duszpasterstwa pielgrzymów  . . . . . . . . .         	172
	 IV.	Cele i wartości pielgrzymowania  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	174
	 V.	Nieprawidłowe sytuacje podczas pielgrzymek i duszpasterska  
		 reakcja  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	176
	 VI.	Organizacja duszpasterstwa pielgrzymów w Kościele  . . . . . . . .        	177
	 VII.	Miejsca i formy realizacji duszpasterstwa pielgrzymów  . . . . . .      	180
		 Etapy (stacje) pielgrzymki  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	182
			  Przygotowanie pielgrzymki  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	182
			  Inauguracja drogi pielgrzymkowej  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	184
			  Droga  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	184
			  Nawiedzenie miejsca świętego  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	186
			  Droga powrotna  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	188
			  Duszpasterstwo po powrocie z pielgrzymki  . . . . . . . . . . . . . .              	188
		 Piesze pielgrzymki  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	189
		 Pielgrzymki do Ziemi Świętej  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	189
		 Pielgrzymki Drogami Świętego Jakuba  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	190
	VIII.	Wybrane praktyczne reguły dla pielgrzymów i organizatorów  	192
		 Zasady dla pielgrzymów  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	192
		 Podstawowe wyposażenie pielgrzyma  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	193
		 Wytyczne dla organizatorów . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	194
		 Podstawowe wyposażenie organizatora  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	196
Aneks 	  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	197
	 I.	Syntetyczny schemat duszpasterstwa „osób w drodze” w odnie- 
		 sieniu do pielgrzymów  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	197
	 II.	Tabela ilustrująca najważniejsze stacje (etapy) pielgrzymki i reali- 
		 zacji duszpasterstwa pielgrzymów  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	199



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

170

	 III.	Teksty przydatne dla duszpasterstwa pielgrzymów  . . . . . . . . . . . .            	201
			  A. Dokumenty kościelne  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	201
			  B. Wybrana literatura  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	202
			  C. Przydatne linki internetowe  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	203

I. Wprowadzenie

1. Pielgrzymowanie stanowi formę religijnej praktyki znanej 
niemal od zarania ludzkości. Jest ono spotykane w wielu religiach 
świata. Stary Testament zobowiązywał każdego Izraelitę do odby-
wania pielgrzymek. Podobny nakaz istnieje w niektórych religiach. 
Kościół katolicki nie nakazuje pielgrzymek, jednakże zachęca do ich 
odbywania, jako środka sprzyjającego umacnianiu wiary i rozwojowi 
pobożności1.

Publikowane Wskazania są praktyczną aplikacją do sytuacji Ko-
ścioła w Polsce dokumentów wydanych przez Stolicę Apostolską 
dotyczących ogólnych zasad duszpasterstwa wśród pielgrzymów, 
zwłaszcza Papieskiej Rady ds. Migracji i Podróżnych – Pielgrzymka 
w Wielkim Jubileuszu Roku 20002, Sanktuarium: pamięć, obecność i pro-
roctwo Boga żywego3, jak też motu proprio Franciszka Sanctuarium in 
Ecclesia4. Mają one za zadanie pomóc wszystkim osobom i instytu-
cjom zaangażowanym w posługę duszpasterską i apostolską wśród 
pielgrzymów. Adresowane są do duchowieństwa oraz do osób świec-
kich czynnie uczestniczących w pielgrzymowaniu. W szczególności 
są to biskupi, diecezjalni duszpasterze pielgrzymów, proboszczowie 
i ich współpracownicy, duszpasterze grup pielgrzymkowych, kusto-
sze ośrodków pątniczych, pracownicy biur pielgrzymkowych i biur 
organizujących pielgrzymki, działacze stowarzyszeń pielgrzymko-
wych i innych podobnych instytucji, duchowi opiekunowie, prze-
wodnicy i piloci grup pielgrzymkowych, jak też wszyscy pielgrzymi. 

1	 Por. Kongregacja ds. Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów, Dyrektorium o po-
bożności ludowej i liturgii. Zasady i wskazania (17 grudnia 2001), nr 281.

2	 Papieska Rada ds. Migracji i Podróżnych, Pielgrzymka w Wielkim Jubileuszu Roku 
2000 (25 kwietnia 1998).

3	 Papieska Rada ds. Migracji i Podróżnych, Sanktuarium: pamięć, obecność i proroc-
two Boga żywego (8 maja 1999). Osobny, obszerny rozdział dotyczący sanktuariów 
i pielgrzymek zawiera cytowane Dyrektorium o pobożności ludowej.

4	 Franciszek, Motu proprio Sanctuarium in Ecclesia (11 lutego 2017).



Konferencja Episkopatu Polski

171

Wskazania kierowane są zasadniczo do grup zorganizowanych. Mogą 
jednak służyć pomocą także indywidualnym pielgrzymom. Będą one 
także wsparciem dla duszpasterzy turystów i osób organizujących 
turystyczny ruch5.

Ze względu na wieloaspektowość i bogactwo problematyki piel-
grzymowania niniejsze Wskazania ograniczają się do zaleceń doty-
czących przygotowania pielgrzymki, opieki duszpasterskiej podczas 
jej trwania i sugestii odnośnie duszpasterstwa po pielgrzymce. Pomi-
jają natomiast obszerniejsze omówienie duszpasterstwa w sanktu-
ariach i ośrodkach pielgrzymkowych, podając jedynie najważniejsze 
uwagi6.

Wychodzą one od definicji pielgrzymowania i jego teologicznych 
źródeł, wskazują na cele i duchowe wartości pątnictwa, przedstawia-
ją struktury organizacyjne duszpasterstwa pielgrzymów oraz istot-
ne zadania duszpasterskie realizowane na kolejnych etapach piel-
grzymki. W ostatniej części podają najważniejsze praktyczne uwagi 
dla duszpasterzy, organizatorów i samych pielgrzymów. Wskazania 
odnoszą także do innych dokumentów i tekstów mogących służyć 
pomocą w duszpasterstwie.

II. Definicja pielgrzymki

2. Pielgrzymka jest wyjściem z rodzinnej miejscowości i udaniem 
się w drogę ku miejscu uznanemu za święte, by tam bliżej spotkać 
się z Bogiem7. W wielu wypadkach pośrednikami tego spotkania 
są Matka Boża i Święci Pańscy czczeni w świętych miejscach. Jest 
ono zatem aktem religijnym. Pielgrzymowanie zawiera w sobie wie-
le znanych form pobożności praktykowanych w różnych miejscach 
i okolicznościach. Elementem wyróżniającym jest tu uprawianie 
aktów pobożności podczas drogi, w przestrzeni pomiędzy miejscem 

5	 Rada Konferencji Episkopatu Polski ds. Migracji, Turystyki i Pielgrzymek wydała 
analogiczne Wskazania dla duszpasterstw turystów, zatwierdzone przez Konferencję 
Episkopatu Polski 13 czerwca 2019.

6	 Taką pragmatykę przyjęła nieistniejąca już Papieska Rada ds. Migracji i Podróż-
nych, wydając dwa osobne dokumenty. Pierwszy dotyczący pielgrzymowania 
w ogólności i opieki duszpasterskiej nad pielgrzymami: Pielgrzymka w Wielkim Ju-
bileuszu Roku 2000 (25 kwietnia 1998). Drugi dotyczący duszpasterstwa w sanktu-
ariach: Sanktuarium: pamięć, obecność i proroctwo Boga żywego (8 maja 1999). Papież 
Franciszek wydał osobne Motu proprio Sanctuarium in Eccclesia (11 lutego 2017).

7	 Por. Pielgrzymka w Wielkim Jubileuszu…, dok. cyt., nr 2.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

172

stałego zamieszkania a ośrodkiem pielgrzymkowym (sanktuarium) 
oraz w samym ośrodku pielgrzymkowym (poza miejscem stałego za-
mieszkania). Do duchowych aktów dołącza się ludzkie ciało – ruch 
w przestrzeni. Cielesny wysiłek przyczynia się do przymnażania 
owoców duchowych aktów.

3. Pielgrzymkę należy odróżnić od turystyki i turystyki religij-
nej. Choć wymienione formy wędrówki noszą wiele wspólnych cech, 
to jednak różnią się zasadniczymi celami. W pielgrzymce jest to na 
pierwszym miejscu cel religijny, czyli praktykowanie aktów poboż-
ności. W turystyce pierwszymi celami są rekreacja, poznanie świata 
i walorów kultury. Turystyka religijna łączy w sobie w różnej pro-
porcji cele turystyczne i religijne. Jej uczestnicy obok poznawania 
kultury religijnej z różną intensywnością biorą udział w modlitwie 
i pobożnych praktykach. Powyższe rozróżnienie nie oznacza, że piel-
grzymka nie zawiera w sobie walorów poznawczych i rekreacyjnych. 
Znajdują się one jednak na drugim planie. Ich realizacja ma wspoma-
gać, a nie utrudniać osiąganie religijnych celów.

III. Teologiczne podstawy duszpasterstwa pielgrzymów

4. Już Stary Testament ukazuje obrazy będące prawzorem dla 
pielgrzymowania: Abrama (Abrahama) jako wędrowca z ziemi ro-
dzinnej do kraju wskazanego przez Boga8, Naród Wybrany wędrują-
cy z niewoli egipskiej do Ziemi Obiecanej9. Mówią one o Bogu, który 
wzywa do wyruszenia w drogę ku wyznaczonemu przez Niego celowi. 
Z drugiej strony traktują o człowieku, który zawierza Bogu i podej-
muje decyzję wyjścia, z nadzieją, że osiągnie cel wędrówki10.

Sam Jezus, posłuszny tradycji swego Narodu, pielgrzymował 
z Rodzicami do Jerozolimy11. „Jego misję publiczną wyznaczał rytm 
pielgrzymek do Jerozolimy”12. Podczas swojej ostatniej pielgrzymki 
na Święto Paschy spełnił On zbawczą ofiarę krzyża13 i dokonał „no-
wej Paschy” – przejścia przez mękę, śmierć do zmartwychwstania. 

  8	 Por. Rdz 12, 1-2.
  9	 Por. Wj 3, 7-8.
10	 Por. Pielgrzymka w Wielkim Jubileuszu…, dok. cyt., nr 5.
11	 Łk 2, 46-49; por. Łk 2, 22-39.
12	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 538.
13	 Por. Mk 10, 33; Łk 18, 31.



Konferencja Episkopatu Polski

173

Po spełnieniu dzieła odkupienia powrócił do „domu Ojca”, by przy-
gotować wierzącym miejsce i poprzez pielgrzymkę życia doprowadzić 
ich do nieba – ostatecznego celu pielgrzymowania14. Jezus jest dla 
pielgrzymujących jeszcze na tej ziemi „przewodnikiem zbawienia”15.

Święty Paweł porównuje życie chrześcijanina do pielgrzymki z do-
czesności ku spotkaniu z Bogiem w wiecznej szczęśliwości i pełni 
życia. W wierzącym człowieku rodzi się pragnienie wyjścia z tej ziemi 
naprzeciw Pana. Apostoł pisze: „Mamy jednak nadzieję... i chcieli-
byśmy raczej opuścić nasze ciało i stanąć w obliczu Pana”16. Dalej 
wskazuje na tymczasowość ziemskiego życia: „Trzeba więc, aby ci […] 
którzy używają tego świata, tak jakby z niego nie korzystali. Przemija 
bowiem postać tego świata”17. A św. Piotr zachęca: „Proszę, abyście 
jak obcy i przybysze powstrzymywali się od cielesnych pożądań”18.

Sobór Watykański II wskazuje Maryję, która osiągnęła cel ziem-
skiej pielgrzymki, a teraz patronuje Kościołowi, który jest wspólnotą 
pielgrzymów. A sam Kościół nazywa pielgrzymującym Ludem Bożym 
wędrującym do Bożego Królestwa19.

Sanktuarium – cel pielgrzymki – stanowi znak obecności Boga 
i nieba, które jest celem ostatecznym ziemskiej pielgrzymki człowie-
ka. Tak wyrażał się już Stary Testament o Jerozolimie i świątyni, 
które są symbolami dzisiejszych sanktuariów20.

Chrześcijanin zatem jest człowiekiem drogi, bytuje „in statu viae”, 
jest wiecznym pielgrzymem zdążającym naprzeciw Pana. Nie przy-
wiązuje się do rzeczy ziemskich, ale poszukuje najwyższej wartości, 
jaką jest przebywanie z Bogiem w Jego Królestwie. Zarazem ten „stan 
drogi” oznacza ciągły wysiłek nawracania się i zdążania do świętości21.

Pielgrzymowanie do jerozolimskiej świątyni było nakazane przez 
prawo Starego Testamentu22. Kościół nie przejął tego nakazu, jed-
nakże zachęca wiernych do praktyki pielgrzymowania.

14	 Por. J 19, 17; J 14, 2-3. Por. Pielgrzymka w Wielkim Jubileuszu…, dok. cyt., 
nr nr 9–10.

15	 Hbr 2, 10.
16	 2 Kor 5, 4.6-8.
17	 1 Kor 7, 31.
18	 1 P 2, 11.
19	 Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele Lumen gentium (18 li-

stopada 1964), nr nr 62 i 68; Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 945.
20	 Por. Syr 36, 12; Ps 15, 1.
21	 Pielgrzymka w Wielkim Jubileuszu…, dok. cyt., nr nr 36 i 43.
22	 Por. Pwt 16, 16-17.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

174

IV. Cele i wartości pielgrzymowania

5. Od początku chrześcijanie pragnęli nawiedzać miejsca zwią-
zane z życiem Chrystusa i z innymi biblijnymi wydarzeniami, chcąc 
w ten sposób „dotknąć” ziemi, na której dokonywały się zbawcze wy-
darzenia23. Tak zrodziła się najstarsza pątnicza forma – pielgrzym-
ka do Ziemi Świętej. Z kolei rozwinęły się pielgrzymki do grobów 
męczenników, a następnie wyznawców. Później takim celem były 
miejsca ich kultu i przechowywania relikwii. W ich osobach chrze-
ścijanie widzieli najdoskonalszy wzór naśladowania Chrystusa oraz 
pośredników wstawiających się za wierzącymi do Boga. Najbliższą 
Chrystusowi osobą jest Jego Matka. Toteż takim celem stawały się 
też miejsca związane z życiem Maryi i rozwijającym się Jej kultem. 
Ośrodkiem pielgrzymowania został Rzym, miasto pobytu papieży. 
W ich osobach chrześcijanie chcieli spotkać widzialnych zastępców 
Chrystusa na ziemi, a w samym mieście pełnym chrześcijańskich 
pamiątek odkrywać korzenie swej religii. W historii pojawiły się 
pielgrzymki do miejsc pobytu pustelników. U nich szukano ducho-
wej rady, a w odosobnieniu znajdowano stosowne warunki do mo-
dlitwy i przemyślenia ważnych, egzystencjalnych prawd. Samych 
pustelników uważano za „ascetycznych migrantów” oddalających 
się od świata, by znaleźć się bliżej Boga (fuga saeculi)24. Popularny-
mi ośrodkami pielgrzymowania stawały się miejsca prawdziwych 
bądź domniemanych objawień Chrystusa, Matki Bożej, Aniołów 
bądź Świętych Pańskich. Inspirowały one i nadal inspirują wiarę, 
są centrami duchowego umocnienia i odnowy. Szczególnego waloru 
nabrały pielgrzymki do grobu św. Jakuba w Compostela, jednocząc 
i budując tożsamość Europy. Dziś obserwujemy ich dynamiczny 
rozwój. Na historycznych drogach kształtowały się cele pielgrzy-
mowania nadal żywe w chrześcijaństwie.

6. Pielgrzymka jest także dziś:
a. Uwielbieniem Boga, bezinteresownym oddaniem Mu czci.
b. Dziękczynieniem. Pielgrzymi udają się do świętego miejsca 

z zamiarem podziękowania za wyjątkowe dary Boże i Jego opiekę.

23	 Por. Jan Paweł II, List o pielgrzymowaniu do miejsc związanych z historią zbawienia 
(29 czerwca 1999), nr 4.

24	 Św. Ambroży, Wybór pism, Warszawa 1971, s. 89–128.



Konferencja Episkopatu Polski

175

c. Aktem pokutnym. Pielgrzymi podejmują różnorakie formy po-
kuty i zadośćuczynienia za grzechy swoje oraz bliźnich. Są nimi m.in. 
sakrament pokuty, pokutne nabożeństwa, droga krzyżowa, a także 
sam trud wędrówki i niewygody z tym związane.

d. Modlitwą prośby. Pielgrzymi zabierają w drogę swoje specjal-
ne intencje oraz intencje powierzone im przez inne osoby, które nie 
mogły wyruszyć na pielgrzymkę.

e. Aktem wotywnym, łączącym dziękczynienie z błaganiem, za-
razem oddaniem się Bogu i ofiarą Jemu składaną. Jest zawierzeniem 
Bogu z nadzieją wysłuchania intencji. Bywa też wypełnieniem ślu-
bu lub znakiem potwierdzającym podjęcie jakiegoś zobowiązania. 
Zewnętrzny wyraz tego aktu stanowi składanie wotywnych darów, 
zgodnie z miejscowym zwyczajem, np. świec, obrazów, tablic i innych 
pamiątek pozostawianych w sanktuarium.

f. Konstytutywnym elementem dla formowania się sanktuariów.

7. Celem, dla którego Kościół zachęca do pielgrzymowania, jest 
ewangelizacja. Pielgrzymka ma być doświadczeniem głębokiej i doj-
rzałej wiary dla uczestniczących w niej chrześcijan25, przejawem sta-
łej „ewangelizacji duszpasterskiej”.

8. Równocześnie pielgrzymka nosi w sobie rys ewangelizacji 
skierowanej „ku światu”. Stanowi bowiem świadectwo wiary i pu-
bliczne jej wyznanie wobec napotykanych w drodze osób26. Wobec 
osób o słabej wierze, a nawet niewierzących, okazjonalnie włącza-
jących się do pielgrzymkowych grup, jest to niepowtarzalna okazja 
ewangelizacyjna.

9. Pielgrzymkę nazywa się często „rekolekcjami w drodze” for-
mującymi wiarę uczestników. Realizowane są one analogicznie do 
innych znanych w duszpasterstwie rekolekcji, jednakże odbywane 
są podczas pielgrzymkowej wędrówki.

10. Pielgrzymka wyraża powszechność Kościoła i powinna bu-
dować jego jedność. Te prawdy ujawniają się zwłaszcza podczas gre-
mialnych celebracji Eucharystii w sanktuariach, gromadzących piel-
grzymów z różnych miejsc, kultur i języków27.

25	 Pielgrzymka w Wielkim Jubileuszu…, dok. cyt., nr 2.
26	 Por. tamże, nr 34.
27	 Tamże, nr 35; Sanktuarium…, dok. cyt., nr 11.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

176

11. Pielgrzymka stanowi szkołę wspólnoty i urzeczywistnia 
ją. Buduje wspólnotę wśród samych pielgrzymów i z napotkanymi 
w drodze ludźmi. Równocześnie jest wspólnotowym świętowaniem 
wiary.

12. Pielgrzymka uczy udzielania gościnności i korzystania z niej.

13. Pielgrzymka przyczynia się do dynamizacji apostolstwa. Nie-
jednokrotnie osoby w niej uczestniczące umacniają swą świadomość 
odpowiedzialności za Kościół i podejmują w żywszy sposób apostol-
skie zaangażowanie w swoich lokalnych środowiskach.

14. Podczas wędrówki pielgrzymi poznają chrześcijańską kul-
turę, życie i zwyczaje innych ludzi. Stanowi to okazję do twórczej 
wymiany wartości pomiędzy różnymi kościelnymi i kulturowymi 
społecznościami.

15. Niekiedy pielgrzymki zawierają świeckie motywy, np. noszą 
rysy patriotyczne, jednoczą naród i budują jego tożsamość, umacnia-
ją w momentach historycznych prób. Religia bowiem nie jest aktem 
odseparowanym od codziennego życia, ale to życie inspiruje.

V. Nieprawidłowe sytuacje podczas pielgrzymek  
i duszpasterska reakcja

W trakcie pielgrzymek zdarzają się nieprawidłowe sytuacje, któ-
rych należy unikać. W szczególności osłabiają one religijny charakter 
wydarzenia.

16. Podczas pielgrzymowania trzeba zadbać, by nad celami reli-
gijnymi nie przeważały motywy turystyczne i krajoznawcze. Nie zna-
czy to, że pielgrzymka eliminuje pragnienia poznawania świata i jego 
kultury, jak też chwile odpoczynku i rozrywki. Te drugorzędne prze-
życia powinny ostatecznie sprzyjać realizacji religijnego programu.

17. W trakcie realizacji pielgrzymki należy unikać pośpiechu 
i przeładowanego programu, co nie sprzyja religijnemu skupieniu 
i asymilacji duchowych wartości. Pospieszny pielgrzym staje się oso-



Konferencja Episkopatu Polski

177

bą powierzchowną. Lepszym rozwiązaniem jest ograniczenie ilości 
nawiedzanych świętych miejsc na rzecz czasu poświęconego religij-
nym praktykom podczas przebywania w nich.

18. Niekiedy pielgrzymi w fałszywy sposób podchodzą do kultu 
świętych, prywatnych objawień, prawdziwych lub domniemanych 
cudów, kultu obrazów i relikwii, które stanęły u korzeni powstania 
wielu pielgrzymkowych ośrodków. Zadaniem duszpasterskim jest 
odpowiednia, pogłębiona katecheza tłumacząca prawidłowe podej-
ście do tych faktów i praktyk.

19. Zdarza się, że pielgrzymi, naśladując negatywne wzory spo-
łecznych zachowań, szukając rozrywki i nadzwyczajnych przeżyć, 
stwarzają gorszące sytuacje. Przez odpowiednie towarzyszenie i wy-
chowawcze wysiłki, duszpasterstwo powinno zapobiegać tego rodza-
ju sytuacjom.

20. Trzeba unikać sytuacji manipulowania pielgrzymką, która 
prowadzi do użycia jej jako narzędzia osiągania stricte komercyjnych, 
osobistych, politycznych bądź ideologicznych celów28.

VI. Organizacja duszpasterstwa pielgrzymów  
w Kościele

21. Duszpasterstwo pielgrzymów przynależy do wielokształt-
nego duszpasterstwa „osób w drodze” (turystów, pielgrzymów, mi-
grantów, uchodźców, przymusowo przesiedlonych, zaproszonych 
robotników, studentów obcokrajowców, pracowników komunikacji 
morskiej i lotniczej, pracowników cyrków, Romów, nomadów, „dzieci 
ulicy” itp.). Mimo odmiennej charakterystyki wymienionych grup, 
można wśród nich znaleźć wiele wspólnych cech i problemów. Chodzi 
np. o przebywanie poza stałym miejscem pobytu, co może stanowić 
wyzwanie dla życia religijnego, zwłaszcza sakramentalnego, utrud-
nić stabilne i regularne korzystanie z duszpasterskiej opieki, jak też 
powodować rozmaite zagrożenia moralne.

28	 Por. Oświadczenie Rady Konferencji Episkopatu Polski ds. Migracji, Turystyki i Piel-
grzymek o narodowym pielgrzymowaniu, 12 kwietnia 2018.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

178

22. Na szczeblu Stolicy Apostolskiej kwestie związane z pielgrzy-
mowaniem podlegają kompetencji Dykasterii ds. Ewangelizacji, która 
posiada odnośną sekcję29.

23. W ramach Konferencji Episkopatu Polski funkcjonuje Rada 
ds. Duszpasterstwa Migracji, Turystyki i Pielgrzymek. Na jej czele 
stoi Biskup Przewodniczący. Przynależą do niej jako członkowie bi-
skupi oraz jako konsultorzy kapłani, osoby konsekrowane i świeccy.

Konferencja Episkopatu Polski posiada również osobną Komisję 
Maryjną, która skupia się na kwestiach duszpasterstwa w sanktu-
ariach oraz Zespół ds. Sanktuariów.

24. Każda diecezja powinna posiadać diecezjalnego duszpasterza 
pielgrzymów, referenta bądź koordynatora ds. pielgrzymek. Ideal-
nym rozwiązaniem jest tworzenie zespołu ds. duszpasterstwa piel-
grzymów włączającym przedstawicieli różnych podmiotów zajmu-
jących się organizacją pielgrzymek, także osób świeckich. Diecezje 
organizujące piesze pielgrzymki posiadają duszpasterzy względnie 
koordynatorów pieszych pielgrzymek.

25. Sanktuaria i inne ośrodki pielgrzymkowe posiadają swoich 
kustoszy względnie rektorów organizujących przyjęcie i duszpaster-
stwo pielgrzymów. Zwykle kustoszy powinien wspomagać odpowied-
ni zespół duszpasterzy i świeckich. Funkcjonowanie duszpasterstwa 
w sanktuariach określają statuty aprobowane przez kompetentną 
władzę kościelną30. Wymienione placówki, jeśli działają niezależnie 
od miejscowych parafii, powinny współpracować z lokalnym pro-
boszczem.

26. Organizację pielgrzymek i duszpasterstwo podczas ich trwa-
nia podejmują proboszczowie parafii bądź współpracujący z nimi 

29	 17 sierpnia 2016 r. papież Franciszek dokumentem motu proprio Humanam pro-
gressionem powołał nowy organ Stolicy Apostolskiej Dykasterię ds. Integralnego 
Rozwoju Człowieka. Podejmuje ona m.in. dotychczasowe zadania Papieskiej Rady 
ds. Migracji i Podróżnych. Zadania tej dykasterii zostały również wyszczególnione 
w dokumencie papieża Franciszka realizującym reformę Kurii Rzymskiej Konsty-
tucja apostolska Praedicate Evangelium (19 marca 2022), nr nr 163–174.

30	 Por. Kodeks Prawa Kanonicznego kan. 1230–1234. Kompetencje i zadania Rekto-
rów i Kapelanów określają osobne przepisy Kodeksu, por. kan. 556–572.



Konferencja Episkopatu Polski

179

inni duszpasterze, zwykle dla swoich parafian, ale także dla innych 
zaproszonych osób.

27. Organizacją pielgrzymek zajmują się także kościelne stowa-
rzyszenia, biura pielgrzymkowe i turystyczne. Jeśli dana podróż ma 
być uznana za pielgrzymkę, zwyczajnym rozwiązaniem powinno 
być podjęcie duchowej opieki nad pielgrzymami przez kapłana. Na-
tomiast pozostawienie materialnych kwestii w gestii odpowiednio 
przygotowanych świeckich osób. W przypadku braku stałego ka-
płana towarzyszącego pielgrzymom, grupy takie powinny posiadać 
przynajmniej akceptację biskupa miejsca, proboszcza bądź rektora 
kościoła, którzy zatroszczą się o zapewnienie form duchowej opieki 
nad pielgrzymami.

28. Struktury duszpasterskie „osób w drodze” wymienione 
w punktach 21–25 niniejszych Wskazań mają charakter pomocni-
czy w stosunku do duszpasterstwa pielgrzymów. Instytucje i inne 
gremia kościelne na różnych szczeblach nie stanowią „zarządu”, ale 
służą różnorakim wsparciem pracującym „na pierwszej linii dusz-
pasterstwa”: duszpasterzom pielgrzymów, kustoszom sanktuariów, 
parafiom, stowarzyszeniom, a także biurom turystycznym i piel-
grzymkowym oraz innym instytucjom zajmującym się animowaniem 
pielgrzymowania. W szczególności przez:

a. Pogłębianie teologii i znajomości znaczenia pielgrzymek dla re-
ligijnego życia, także przy pomocy nauk spoza teologii, np. socjologii, 
psychologii, geografii, statystyki.

b. Inicjowanie duszpasterskich projektów.
c. Kształtowanie współpracy wewnątrzkościelnej, jak też z insty-

tucjami świeckimi.
d. Wsparcie organizacyjne i koordynację inicjatyw.
e. Przygotowanie pomocy duszpasterskich w postaci wydawnictw 

drukowanych, materiałów internetowych, multimedialnych itp.
f. Konsultację w sprawach dotyczących zagadnień pielgrzymo-

wania.
g. Formację organizatorów pielgrzymek, turystyki religijnej i tu-

rystyki przez organizację dni skupienia, rekolekcji i szkoleń dotyczą-
cych walorów tychże form wędrowania, w szczególności zagadnień 
teologicznych, etycznych, duszpasterskich, prawnych i organizacyj-
nych, jak też kwestii dotyczących sztuki kościelnej.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

180

h. Organizację kongresów, sympozjów, warsztatów dotyczących 
zagadnień pielgrzymowania.

i. Ocenę duszpasterskich działań, w szczególności dbanie o reli-
gijny charakter pielgrzymek.

j. Obserwację aktualnych form pielgrzymowania w kontekście in-
nych migracyjnych ruchów.

l. Poznawanie ustawodawstwa cywilnego dotyczącego zagadnień 
turystyki, w szczególności odnoszącego się do pielgrzymowania. 
Zgłaszanie odpowiednim instytucjom ustawodawczym postulatów 
dotyczących organizacji i realizacji pielgrzymek.

ł. Konsultację swoich działań ze świeckimi instytucjami zajmują-
cymi się zagadnieniami turystyki.

VII. Miejsca i formy realizacji duszpasterstwa pielgrzymów

29. Duszpasterstwo pielgrzymów rozpoczyna się w miejscu ich 
zamieszkania, trwa podczas drogi ku świętemu miejscu i w drodze 
powrotnej. Kontynuowane jest po zakończeniu pielgrzymki.

30. Duszpasterstwo specjalne pielgrzymów zawiera formy sto-
sowane w zwyczajnej posłudze Kościoła. Niemniej posiada swoje 
własne programy, zwyczaje i ryty ułatwiające osiągnięcie duchowych 
celów pielgrzymki.

31. Na drogę pielgrzymkową wyruszają rozmaite grupy pątni-
cze: parafialne, diecezjalne, rejonowe, stanowe (kobiety, mężczyźni, 
młodzież, dzieci, seniorzy), zawodowe, osób przynależnych do sto-
warzyszeń i ruchów kościelnych, niepełnosprawnych itp. Są też piel-
grzymki indywidualne. Pielgrzymki przyjmują różne formy porusza-
nia: pieszo, autokarem, samochodem osobowym, koleją, samolotem, 
statkiem, rowerem, motocyklem, konno itp. Trwają one w różnych 
okresach czasowych, od kilkugodzinnych aż po wielotygodniowe. 
Wymienione okoliczności składu osobowego, sposobów poruszania, 
czasu, wpływają na duszpasterskie programy i inicjatywy podejmowa-
ne podczas konkretnej pielgrzymki. Implikują też metody przekazu.

32. Miejsca pielgrzymkowe poświęcone są kultowi Chrystusa 
Pana, Maryi lub Świętych Pańskich. Cieszą się one wspomnieniem 
prawdziwych bądź domniemanych objawień i cudów, kultem obrazów 



Konferencja Episkopatu Polski

181

i relikwii. Niektóre są specjalnie dedykowane wybranym wspólnotom 
osób, np. chorym, rodzinom, określonym grupom społecznym. Posia-
dają one swój „charyzmat”31 przejawiający się m.in. w propagowanym 
przesłaniu duchowym, specyficznych formach pobożności, dziełach 
miłosierdzia i apostolstwa. Wszystkie wymienione czynniki mają 
wpływ na charakter duchowego programu wyruszającej do danego 
miejsca pielgrzymki.

33. Wzorem dla metody stosowanej w duszpasterstwie pielgrzy-
mów mogą być wydarzenia biblijne. Namiot spotkania rozkładany 
w prowizorycznych miejscach, podczas wędrówki Narodu Wybra-
nego przez pustynię stał się prawdziwym ośrodkiem kultu32. Sam 
Chrystus nauczał, wędrując przez miasta i wsie33, głosił Ewangelię 
w przygodnych miejscach: na górze, nad jeziorem, z łodzi34. Podczas 
drogi do Emaus rozmawiał z uczniami, wyjaśniając im Pisma, a u jej 
kresu dał się poznać jako ich Zmartwychwstały Mistrz35. Diakon 
Filip przysiadł się do podróżującego na wozie dworzanina królowej 
Kandaki, objaśniając mu pisma proroka Izajasza, doprowadzając go 
do wiary i chrztu36. Apostołowie i uczniowie Pańscy byli wędrow-
nymi nauczycielami, ewangelizując narody na drogach świata. Wy-
darzenia te pokazują, że każde miejsce i okoliczność, także droga 
pielgrzymkowa mogą stać się dogodną i niepowtarzalną okazją do 
przekazu Ewangelii oraz prowadzenia człowieka drogą życia bliżej 
Boga. I tak autokar może stać się „ruchomą kaplicą”. Przydrożna ka-
pliczka, krzyż na szczycie góry, z której rozpościera się piękny widok, 
dla strudzonych mogą stać się miejscem odpoczynku fizycznego, ale 
i duchowego. Otoczeniem sprzyjającym medytacji i modlitwie.

34. Pielgrzymowanie jest okazją do rozwinięcia wybranego, 
zgodnie z okolicznościami, rekolekcyjnego tematu (rekolekcje w dro-
dze). Może on być dobrany odpowiednio do ogłoszonego przez Stolicę 
Apostolską tematu rocznych obchodów, przyjętego w Polsce roczne-
go hasła duszpasterskiego, obchodzonego w danym roku jubileuszu 

31	 Por. Sanktuarium…, dok. cyt., nr 10.
32	 Wj 3, 7.
33	 Mt 9, 35.
34	 Np. Mt 5, 1-2; 13, 1-3; Mk 2, 13; 4, 1-2.
35	 Łk 24, 13-31.
36	 Dz 8, 27-38.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

182

bądź innych stosownych okoliczności. Dostosowuje się go do potrzeb 
grupy, dla której zorganizowano pielgrzymkę, np. dzieci, młodzieży, 
kobiet, mężczyzn, seniorów, chorych, grup zawodowych, stowarzy-
szeń. Stanowi to dogodną okazję do poruszenia specyfiki powołania 
bądź zagadnień etycznych danej społecznej grupy. Temat rekolekcji 
w drodze jest realizowany w różnych momentach pielgrzymki, np. 
podczas mszalnych homilii, konferencji, codziennych rozważań, te-
matycznych nabożeństw.

35. Należy zadbać o to, by każdej grupie pielgrzymów przewod-
niczył kapłan lub diakon jako duchowy opiekun i pasterz. Jeśli nie 
jest to możliwe, mogą zastąpić go kleryk, siostra zakonna lub odpo-
wiednio przygotowana świecka osoba37. Niektóre sanktuaria posia-
dają stałych świeckich „przewodników pielgrzymek”, którzy organi-
zują i prowadzą cykliczne pielgrzymki z okolic. W razie nieobecności 
własnego kapłana, należy zadbać, by przynajmniej w ośrodkach piel-
grzymkowych do dyspozycji pątników był ksiądz spieszący z duszpa-
sterską posługą słowa i sakramentów.

Etapy (stacje) pielgrzymki
36. Pielgrzymka posiada swoje duszpasterskie etapy realizowane 

w drodze pomiędzy miejscem stałego zamieszkania jej uczestników 
i sanktuarium, do którego zmierzają pielgrzymi. Z historii znane są 
miejsca, w których podczas drogi zatrzymywali się pątnicy, by cele-
brować kolejne nabożeństwa. Zwano je niekiedy stacjami, np. stacje 
pielgrzymów w Ziemi Świętej, o których wspomina Egeria (IV wiek), 
rzymskie kościoły stacyjne, kapliczki przy drodze pieszych pielgrzy-
mek do sanktuariów. W nawiązaniu do tych tradycji każda piel-
grzymka powinna zawierać szczególne etapy, w których realizuje się 
pielgrzymkowe cele, a które można nazwać stacjami. Są nimi przy-
najmniej: przygotowanie pielgrzymki, wyjście, droga, nawiedzenie 
sanktuarium, powrót i popielgrzymkowe spotkania duszpasterskie38. 
Według możliwości i lokalnych tradycji może ich być więcej.

Przygotowanie pielgrzymki
37. Zanim pątnicy wyruszą w drogę, pielgrzymka powinna być 

starannie przygotowana. Przygotowanie odbywa się w miejscu sta-

37	 Por. Pielgrzymka w Wielkim Jubileuszu…, dok. cyt., nr 35.
38	 Tamże, nr 32.



Konferencja Episkopatu Polski

183

łego zamieszkania pielgrzymów – w parafii, a w przypadku innych 
grup w dogodnym dla nich ośrodku. Bierze w nim udział duszpasterz 
prowadzący pielgrzymkę i świecki organizator. Jeśli pielgrzymkę or-
ganizuje biuro, w przygotowaniu uczestniczy przedstawiciel biura, 
pilot bądź przewodnik. Składa się na nie w pierwszym rzędzie forma-
cja duchowa uczestników. Chodzi przede wszystkim o wprowadzenie 
w religijny charakter wydarzenia. Uczestnicy powinni podjąć zasad-
niczą decyzję, czy wybierają się w drogę z zamiarem uczestniczenia 
w religijnych aktach, czy też na wędrówkę o turystycznym charakte-
rze. Pielgrzymka nie wyklucza celów rekreacyjnych i poznawczych. 
Trzeba jednak ustalić właściwą hierarchię zamierzeń.

Ważną zatem rzeczą jest rozpoznanie oczekiwań pielgrzymów, 
a w razie potrzeby ich oczyszczanie i hierarchizację, m.in. wyczu-
lenie na te przeżycia, które ubogacą ich wiarę, na religijne symbole, 
z którymi się spotkają, na charyzmat sanktuarium, do którego zmie-
rzają, uświadomienie, że podczas drogi będą wędrującymi świadka-
mi Chrystusa. Wiąże się z tym ukształtowanie przewodniej, jak też 
szczegółowych intencji pielgrzymki. Tu także ma miejsce przygo-
towanie na spotkanie z bogactwem religijnej kultury i zapoznanie 
z materialnymi obiektami, które będą odwiedzać pielgrzymi.

Na etapie przygotowania następuje zawiązanie wspólnoty. Jest to 
ważne zwłaszcza w pielgrzymkach gromadzących osoby z różnych 
miejscowości, dotychczas nieznające się ze sobą. Pielgrzymi będą 
przebywać w grupie nieraz wiele dni. Owocne osiąganie religijnych 
celów będzie zależeć także od dobrej, braterskiej atmosfery w niej 
panującej. Pątnicy powinni mieć świadomość, że łączy ich przede 
wszystkim duchowa wspólnota pielgrzymującego Kościoła.

Na przygotowanie składa się Msza św. lub inne okolicznościowe 
nabożeństwo z odpowiednią do kontekstu homilią. Wielu pielgrzy-
mów zamierza skorzystać w miejscu pielgrzymkowym z sakramentu 
pokuty. Trzeba rozważyć, czy ze względu na duży napływ pątników 
tamże będzie to możliwe. W każdym wypadku należy zachęcić uczest-
ników pielgrzymki do skorzystania ze spowiedzi i dać ku temu oka-
zję. Owocność pielgrzymowania zależy bowiem w dużym stopniu od 
stanu łaski i codziennego spotkania z Chrystusem Eucharystycznym.

Osiągnięcie duchowych celów ułatwia dobra organizacja podró-
ży. Należy zatem odbyć spotkanie organizacyjne, podając wszyst-
kie niezbędne informacje dotyczące drogi oraz rozdać uczestnikom 
niezbędne materiały pomocnicze, m.in. zaznajomić z programem, 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

184

opisać wyposażenie na drogę, podkreślić kwestie związane z bezpie-
czeństwem i zdrowiem. Jeśli tak przewidziano, trzeba wyznaczyć 
zadania, które będą spełniali podczas drogi poszczególni pielgrzy-
mi. W innych punktach niniejszych Wskazań podano szczegółowe 
praktyczne uwagi na ten temat. W trakcie spotkania można wyko-
rzystać nagrania, filmy, przeźrocza bądź podobne media w celu za-
znajomienia z miejscami, które będą odwiedzane podczas drogi, co 
ułatwi przyszłą ich percepcję. Cenne będzie świadectwo osób, które 
odbyły już podobną pielgrzymkę.

Inauguracja drogi pielgrzymkowej
38. W chwili wyruszenia pielgrzymki odbywa się okolicznościo-

we nabożeństwo. Pielgrzymi upraszają o dary i opiekę Bożą na czas 
drogi. Żegnani są przez swoją lokalną wspólnotę i jej duszpasterzy, 
zabierając na pielgrzymkę intencje tych, którzy o to prosili. Otrzy-
mują specjalne błogosławieństwo na drogę39. Podczas niektórych 
pieszych pielgrzymek jest w zwyczaju, że pozostający w domu dusz-
pasterze i mieszkańcy na pewnym odcinku towarzyszą pielgrzymom, 
odprowadzając ich do granic swej miejscowości.

Liturgiczne księgi podają propozycje formularzy mszalnych za 
pielgrzymów bądź innych nabożeństw stosowanych na tę okolicz-
ność, jak też sugestie biblijnych czytań, modlitw, komentarzy i for-
muły błogosławieństwa pielgrzymów. Teksty należy dobrać odpo-
wiednio do sytuacji grupy. Godna zalecenia jest homilia kapłana 
wyjaśniająca cele pielgrzymowania40.

Droga
39. Duszpasterstwo pielgrzymów rozwija się podczas drogi ku 

głównemu celowi pielgrzymki. Przyjmuje ono formę „nowenny” 
przygotowującej do szczytowego przeżycia u celu. Każdorazowe spo-
tkanie kościoła, kaplicy, przydrożnego krzyża bądź innej świętej bu-

39	 Por. Dyrektorium o pobożności ludowej i liturgii…, dok. cyt., nr 287.
40	 Np. Obrzędy błogosławieństw dostosowane do zwyczajów diecezji polskich, Katowice 

1994, zawierają: obrzęd błogosławieństwa pielgrzymów (t. I, s. 183–195), obrzęd 
błogosławieństwa przed rozpoczęciem podróży (t. I, s. 196–204), obrzęd błogo-
sławieństwa urządzeń i przedmiotów przeznaczonych dla podróżujących (t. I, 
s. 281–292), błogosławieństwa przedmiotów wyrażających pobożność ludu chrze-
ścijańskiego (t. II, cz. 4, s. 152–191). Analogiczne teksty można znaleźć w diece-
zjalnych agendach liturgicznych.



Konferencja Episkopatu Polski

185

dowli jest okazją do modlitwy, religijnej medytacji i doświadczenia 
sacrum. Godną praktykę stanowi wybranie przewodniego tematu 
„rekolekcji w drodze”, który pomoże pielgrzymom w przemyśleniach 
dotyczących wiary i zainspiruje ich do „modlitwy stopami”.

Podczas pielgrzymki praktykowane są rozmaite formy modli-
tewne, połączone z chwilami religijnych rozważań i medytacji nad 
tajemnicami wiary oraz chrześcijańskiego życia. Jeśli w grupie jest 
obecny kapłan, codziennie celebrowana jest Msza św. W innym wy-
padku dobrze będzie tak zorganizować program, by pielgrzymi mogli 
wziąć udział w Eucharystii celebrowanej w nawiedzanych kościołach. 
Należy zachęcić pielgrzymów do codziennej Komunii Świętej. Istnieje 
bogactwo pobożnych praktyk i modlitw do wykorzystania podczas 
każdego dnia pielgrzymki: nabożeństwo słowa Bożego, różaniec, Go-
dzinki o Niepokalanym Poczęciu Najświętszej Maryi Panny, koronki, 
litanie itp. Cennym elementem „rekolekcji w drodze” są konferen-
cje i pogadanki o tematyce religijnej. Mogą one podejmować także 
ważne, aktualne problemy społeczne i etyczne. Wygłaszają je kapłan 
bądź inne odpowiednio przygotowane osoby.

W trakcie drogi umacnia się wspólnota i weryfikują się chrze-
ścijańskie postawy pielgrzymów, a trudy drogi są okazją do pokuty 
i nawrócenia.

Godny polecenia jest zwyczaj kontaktów przez nowoczesne ko-
munikatory (telefony, smsy, portale społecznościowe itp.) z osoba-
mi, które pozostały w domu i nie mogły wyruszyć na pielgrzymkę, 
zwłaszcza z seniorami i niepełnosprawnymi. W ten sposób mogą się 
one włączyć duchowo w pielgrzymowanie, zwłaszcza przekazywać 
swoje intencje.

Niektóre pielgrzymki wypracowały specyficzne ryty, które przez 
zewnętrzne gesty mają pogłębić duchowe przeżycia41. Należy jednak 
dbać, by nie przerodziły się one w magię i nie górowały nad życiem 
sakramentalnym oraz zdrową modlitewną pobożnością42.

41	 Np. modlitwa przy „kaplicy granicznej” – pożegnanie swojego miejsca zamiesz-
kania, powitanie sanktuarium u jego granic; obmycie w wodzie przypominające 
chrzest; „Przeprośna Górka”– nabożeństwo pojednania i pokuty; oznaczenie grup 
imionami Patronów jako ideałów, z którymi identyfikują się pielgrzymi; droga na 
kolanach, padanie krzyżem jako gesty prostracji i pokuty; noszenie drzewa krzyża 
i cierniowych wieńców pomagające w łączeniu się z cierpieniem Chrystusa; dotyka-
nie „świętych drzwi” bądź figur Patronów wyobrażające bliski kontakt ze Świętym. 

42	 Por. Dyrektorium o pobożności ludowej i liturgii…, dok. cyt., nr nr 65–66.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

186

Podczas wędrówki pielgrzymi odwiedzają miejsca związane z reli-
gijną i świecką kulturą. Mają okazję do obcowania z pięknem przyrody. 
Wszystkie te przeżycia służą wielostronnemu ubogaceniu pątników 
i powinny być wykorzystane jako okazja do umacniania religijności.

W trakcie drogi jest też czas na wspólny wypoczynek i rozrywkę, 
np. tzw. pogodne wieczory, ogniska, śpiew. Uczą one kultury zabawy 
i sprzyjają nawiązywaniu międzyludzkiej wspólnoty. Nie mogą one 
jednak zaburzyć religijnej atmosfery pielgrzymki.

Nawiedzenie miejsca świętego
40. Zwykle pielgrzymka posiada swoje najważniejsze, docelowe, 

święte miejsce. Jego nawiedzenie stanowi szczytowe przeżycie. Nie-
mniej istnieją pielgrzymki nawiedzające wiele sakralnych miejsc, bez 
wskazania na pierwszoplanowe. W takim wypadku odwiedziny każ-
dego z nich zawierają analogiczne elementy wskazane w niniejszym 
punkcie.

Specyficzne znaczenie w duszpasterstwie ma ostatni odcinek dro-
gi zbliżający do sanktuarium. Podczas wielu pielgrzymek w tej fazie 
odbywa się nabożeństwo o pokutnym charakterze przypominające 
konieczność duchowego oczyszczenia przed spotkaniem ze Świętym. 
Ten sam charakter ma powitanie pielgrzymów przez kustosza u bram 
sanktuarium, połączone z obrzędem pokropienia święconą wodą. 
Wymownym momentem jest przekraczanie bram świętego miej-
sca symbolizujące przekroczenie granicy profanum i sacrum, wejście 
w przestrzeń szczególnej obecności Boga i działania Jego łaski43.

Pobyt w świętym miejscu jest przede wszystkim okazją do sko-
rzystania ze specyficznej łaski miejsca. Kościelne prawo nakazuje za-
pewnienie pielgrzymom obfitszych środków zbawienia „przez gorliwe 
głoszenie słowa Bożego, przez odpowiednie ożywienie życia liturgicz-
nego, zwłaszcza przez sprawowanie Eucharystii i pokuty oraz przez 
kultywowanie zatwierdzonych form pobożności ludowej”44. Odnośna 

43	 Wymownym przykładem jest przekraczanie „drzwi świętych” w jubileuszowych 
latach w rzymskich bazylikach, ale też innych świątyniach obdarzonych tym przy-
wilejem. Papież Franciszek w Jubileuszowym Roku Miłosierdzia zalecił tworzenie 
w sanktuariach „Bram Miłosierdzia”. Przypominały one zbliżenie do Miłosiernego 
Boga, konieczność głębokiego nawrócenia i pielęgnowania uczynków miłosierdzia. 
Por. Franciszek, Bulla ustanawiająca nadzwyczajny Jubileusz Miłosierdzia Miseri-
cordiae vultus (11 kwietnia 2015).

44	 Kodeks Prawa Kanonicznego, kan. 1234 § 1.



Konferencja Episkopatu Polski

187

władza kościelna udziela sanktuariom szczególnych przywilejów, np. 
odpustów bądź możliwości rozgrzeszania z grzechów zastrzeżonych45.

Pielgrzymi rozpoczynają pobyt w sanktuarium od modlitwy 
w jego centralnym miejscu przed Najświętszym Sakramentem, przy 
cudownym wizerunku, relikwiach Świętego bądź podobnym. Według 
lokalnego zwyczaju składają wotywne dary wyrażające ich modlitew-
ne intencje.

Centralnym wydarzeniem nawiedzenia świętego miejsca powinna 
być uroczyście celebrowana Eucharystia. Jeśli jest to możliwe, gro-
madząca wszystkich, aktualnie obecnych na terenie sanktuarium 
pielgrzymów. Wyraża ona katolickość i jedność Kościoła. Powszech-
ność uwidacznia się m.in. przez udział w asyście liturgicznej, podej-
mowanie czytań, modlitw i śpiewów przez przedstawicieli każdej 
z grup. W wypadku międzynarodowych zgromadzeń mogą to być 
też czynności wykonywane w różnych językach46.

Pielgrzymi uczestniczą w nabożeństwach charakterystycznych 
dla danego ośrodka, korzystają z przypisanych dlań odpustów i in-
nych przywilejów, w których wyraża się „charyzmat sanktuarium” 
i „łaska miejsca”47. Należy zarezerwować dla nich wystarczający czas 
na indywidualną spowiedź, prywatną modlitwę i zapoznanie się ze 
wszystkimi artefaktami tam się znajdującymi. Niekiedy w sanktu-
ariach udziela się zbiorowo sakramentu chorych. W zwyczaju jest 
poświęcenie religijnych pamiątek otrzymanych bądź zakupionych 
w ośrodku. Będą one w przyszłości służyć przypomnieniu ducho-
wych przeżyć i rozwojowi form pobożności.

Zwykle pielgrzymkowe ośrodki są znakomitymi pomnikami 
chrześcijańskimi. Posiadają muzea sztuki kościelnej, wystawy i tym 
podobne ekspozycje. Ofiarują chrześcijańskie programy kulturalne 
(prelekcje, filmy, koncerty, oprowadzanie z przewodnikiem itp.). 
W programie pobytu należy uwzględnić czas na skorzystanie z tego 
rodzaju propozycji48.
45	 Tamże, kan. 1233.
46	 Dyrektorium o pobożności ludowej i liturgii…, dok. cyt., nr 268.
47	 Przykładowo nabożeństwami takimi są: na Jasnej Górze Apel Jasnogórski, w Ła-

giewnikach Koronka do Miłosierdzia Bożego, w Kalwarii Zebrzydowskiej „Dróżki”, 
w Lourdes błogosławienie chorych, w Fatimie, Lourdes i La Salette wieczorna proce-
sja różańcowa ze świecami. Wymownymi nabożeństwami są plenerowa droga krzy-
żowa, odsłonięcie bądź zasłonięcie cudownego obrazu, Akatyst ku czci Matki Bożej.

48	 Dyrektorium o pobożności ludowej i liturgii…, dok. cyt., nr 276; Pielgrzymka w Wiel-
kim Jubileuszu…, dok. cyt., nr 41.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

188

Zalecanym rozwiązaniem jest dłuższy pobyt w pielgrzymkowym 
ośrodku połączony z noclegiem. Daje to wystarczający, spokojny czas 
na skorzystanie ze wszystkich walorów miejsca.

Droga powrotna
41. W chwili opuszczania świętego miejsca miejscowy kustosz 

żegna pielgrzymów i udziela im błogosławieństwa na drogę. Powrót 
z pielgrzymki jest wypełniony analogicznymi treściami i wydarze-
niami, jak to było podczas wędrówki ku miejscu świętemu. Kontynu-
owane są rekolekcje w drodze. Większy nacisk należy jednak położyć 
na utrwalania pozytywnych przeżyć i ukierunkowanie pielgrzymów 
ku codziennemu życiu. Między pielgrzymką a obowiązkami ziem-
skimi istnieje „ścisły i owocny związek”. Pielgrzymi, którzy na nowo 
przeżyli swą wiarę, mają jeszcze wyraźniej wprowadzać jej zasady 
w codzienne życie. Kościół jest ze swej natury misyjną wspólnotą. 
Stąd też i pielgrzymi, posłuszni słowom Pana, są zobowiązani „iść 
i nauczać” innych Ewangelii przez osobiste świadectwo49.

Duszpasterstwo po powrocie z pielgrzymki
42. Po powrocie z pielgrzymki w rodzinnej miejscowości po-

winno odbyć się dziękczynne nabożeństwo oraz spotkanie popiel-
grzymkowe. Spotkanie stanowi okazję do dzielenia się radością 
z pielgrzymkowych przeżyć i wymiany pozytywnych doświadczeń. 
Otwiera się droga do przedłużenia wspólnotowych więzi zadzierz-
gniętych podczas wędrówki i wyruszenia razem w pielgrzymkę ży-
cia, w której chrześcijanie wzajemnie wspierają się. Cenną inicjatywą 
jest zaproszenie na to spotkanie osób spoza pielgrzymkowej grupy 
w celu wysłuchania świadectw i zachęty na przyszłość do podjęcia 
pielgrzymowania.

W wielu osobach pielgrzymka zaszczepia nowy zapał w wierze. 
Przez roztropne duszpasterskie inicjatywy należy ten zapał podtrzy-
mać, zachęcić do włączenia się w stałą formację wybranej lokalnej 
grupy, podjęcie zaangażowania w rodzinnej parafii bądź w różnora-
kich apostolskich dziełach. Pielgrzymka zbliżyła pątników do Boga. 
Należy pielęgnować w pielgrzymach pragnienie stałego przebywania 
w bliskości z Nim.

49	 Pielgrzymka w Wielkim Jubileuszu…, dok. cyt., nr 21.



Konferencja Episkopatu Polski

189

Piesze pielgrzymki
43. Specyficzną formą pątnictwa są piesze pielgrzymki. W wielu 

miejscach wytworzyła się tradycja takich pielgrzymek do sanktu-
ariów posiadająca swe lokalne tradycje, utarte szlaki, jak też zespoły 
animujące. W pieszych pielgrzymkach mają zastosowanie wszystkie 
wymienione wcześniej zasady i wskazania.

Wskazane jest szczególne uwrażliwianie pielgrzymów na dawanie 
świadectwa wiary, przez słowa i całe zachowanie, wobec spotykanych 
podczas drogi osób, które witają pątników i goszczą ich w swoich do-
mach. Należy też przygotować pątników na niedogodności, z którymi 
mogą się spotkać podczas pielgrzymiej drogi, by ofiarowali je Bogu, 
jako umartwienie należące do istoty pieszego pielgrzymowania. Wy-
mienione zachowania stają się jednym ze sposobów ewangelizowania 
we współczesnym świecie.

Zalecane jest odpowiednie przygotowanie społeczności i osób, 
które będą gościły pielgrzymów podczas ich drogi. Chodzi tu nie tyl-
ko o kwestie organizacyjne (noclegi, wyżywienie itp.). Należy uczulić 
na wymianę duchowych dóbr, wzajemne świadectwo chrześcijańskie, 
jak też kształtowanie cnoty gościnności. Lokalne wspólnoty mogły-
by przygotować nabożeństwa, zaprezentować bogactwo miejscowych 
zwyczajów religijnych i kulturalnych.

W tego rodzaju pielgrzymkach konieczne jest stosowanie się do 
obowiązujących w danym kraju przepisów prawa cywilnego, w szcze-
gólności dotyczących ruchu po publicznych drogach, uzgodnienie 
trasy przemarszu z odpowiednimi władzami publicznymi, dbanie 
o bezpieczeństwo uczestników. Niezbędny jest kontakt ze służbami 
porządkowymi (policja, straż miejska) i zdrowia.

Konieczne staje się nieustanne podnoszenie świadomości orga-
nizatorów pieszych pielgrzymek w wyżej wymienionych kwestiach, 
co należy realizować m.in. w ramach stałych spotkań duszpasterzy 
diecezjalnych, na których powinni być obecni także kustosze sank-
tuariów i przedstawiciele publicznych władz.

Pielgrzymki do Ziemi Świętej
44. Pielgrzymki do Ziemi Świętej są jednymi z najstarszych w hi-

storii Kościoła. Dały one wzór dla wielu późniejszych form pielgrzy-
mowania, m.in. opisywanym wyżej stacjom pielgrzymki. Ziemia Świę-
ta jest nazywana Piątą Ewangelią. Pielgrzymi nie tylko mogą poznać 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

190

miejsca związane z działalnością Jezusa Chrystusa, ale bliższe spotka-
nie z tymi miejscami, ich historią, pamiątkami, ludnością i przyrodą, 
pozwalają lepiej zrozumieć wiele tekstów z Pisma Świętego.

Prowadzenie pielgrzymek do Ziemi Świętej wymaga bardzo kom-
petentnego przygotowania ze strony duszpasterzy, przewodników 
i pilotów. Chodzi tu zwłaszcza o głęboką znajomość Pisma Świę-
tego, historii starożytnej, czasów Chrystusa i pierwszych uczniów 
Pańskich. W duszpasterskim programie należy położyć nacisk na 
powrót do źródeł wiary i znajomości wydarzeń przedstawionych 
w Piśmie Świętym, a także na ich aktualizację w życiu chrześcijań-
skich pątników. Odpowiednie opowiadanie ze strony prowadzących 
wprowadzające do przeżycia bogactwa Ziemi Świętej sprawia, że 
Ziemia ta może stawać się w doświadczeniu pielgrzymów rzeczy-
wiście Piątą Ewangelią, a pielgrzymowanie po biblijnych szlakach 
dogłębnym poznaniem i przeżyciem tego, co św. Jan Paweł II nazwał 
„geografią zbawienia”.

Pielgrzymki powinny być organizowane w ramach obowiązują-
cych przepisów prawa polskiego i prawa obowiązującego w Izraelu, 
ze zwróceniem uwagi na potrzeby sióstr i braci chrześcijan w Ziemi 
Świętej.

Prowadzący pielgrzymki po terenach Palestyny muszą posiadać 
odpowiednie pozwolenie wystawiane przez władze Izraela, tzw. zie-
loną kartę. Wydawane jest ono na podstawie rekomendacji ze strony 
Episkopatu Ziemi Świętej, który wcześniej wymaga potwierdzenia 
odpowiednich kompetencji przewodnika (duszpasterza) przez Kon-
ferencję Episkopatu Polski.

Pielgrzymki Drogami Świętego Jakuba
45. W ostatnich dekadach odradzają się zapoczątkowane w śred-

niowieczu pielgrzymki Drogami św. Jakuba Większego biegnącymi 
niemal przez całą Europę ku Santiago de Compostela w Hiszpanii, 
gdzie według tradycji znajduje się grób Apostoła. Szlaki te, zwane 
też z języka hiszpańskiego Camino, prowadzą także przez Polskę. 
Rysem charakterystycznym tych pielgrzymek jest wędrówka samot-
na, rzadziej parami bądź w niewielkich grupach, toteż organizacja 
duszpasterstwa wśród pielgrzymów jest w tym wypadku trudniejsza 
i wymaga osobnej uwagi. Tym bardziej, że zauważalny jest udział 
w tych peregrynacjach osób słabo wierzących, nawet niewierzących, 
także innych wyznań i religii, które jednak poszukują duchowych 



Konferencja Episkopatu Polski

191

doznań. W pewnych wypadkach wędrówka ta zbliża się bardziej do 
turystyki religijnej bądź kulturowej zmierzającej do poznawania 
dziedzictwa religijnego i kulturalnego mijanych okolic. Z tych ostat-
nich względów duszpasterstwo powinno nabierać wyraźniejszych 
cech ewangelizacyjnych.

W wypadku grup pielgrzymów jakubowych mają zastosowanie 
wymieniane wcześniej zasady. Natomiast w innych przypadkach pa-
storalna działalność Kościoła realizuje się bardziej przez formy dusz-
pasterstwa indywidualnego. Chodzi tu najpierw o zidentyfikowanie 
we własnych parafiach (środowiskach) osób zamierzających udać się 
na Camino i odbywanie z nimi indywidualnych rozmów duszpaster-
skich w celu odpowiedniego przygotowania duchowego do drogi i bło-
gosławieństwa. Dla takich samych rozmów, a w razie potrzeby do 
szafowania sakramentu pokuty, powinni być otwarci duszpasterze 
ośrodków znajdujących się na Szlakach Jakubowych, np. wtedy, gdy 
pielgrzymi poproszą o informację, pomoc bądź potwierdzenie swej 
obecności w nawiedzanym miejscu.

Wskazane jest, by kościoły na Szlakach św. Jakuba były udostęp-
nione dla pielgrzymów przez większą część dnia, przynajmniej przez 
otwarcie miejsca na modlitwę. W takich miejscach zaleca się pozo-
stawienie materiałów pomocnych dla pielgrzymów, np. tekstów do 
rozważań i modlitw, literatury religijnej, Biblii, dewocjonaliów, także 
pieczątki potwierdzającej nawiedzenie danego miejsca. W Polsce nie 
istnieją jak dotychczas specjalne schroniska dla pielgrzymów, tzw. al-
berga. Parafie mogłyby służyć pielgrzymom przynajmniej informacją 
i pomocą w znalezieniu noclegu50.

Znaczną pomoc w duszpasterstwie mogą stanowić istniejące już 
w Polsce bractwa jakubowe bądź inne religijne stowarzyszenia51. 
W przyszłości mogłyby w miejscach noclegów pielgrzymów tworzyć 
zespoły organizujące wspólne rozmowy, modlitwy, kręgi biblijne 
i inne nabożeństwa, jak też obsługiwać miejsca noclegowe.

50	 Pracownia Szlaku św. Jakuba przy Wydziale Teologicznym Uniwersytetu Miko-
łaja Kopernika w Toruniu opracowała Vademecum duszpasterskie na Rok Święty 
Compostelański 2021 „Camino de Santiago – droga wiary”, red. ks. Ł. Skarżyński, 
ks. P. Roszak, Pelplin 2020. Wskazania zawarte w Vademecum mogą być przydatne 
w rozwoju duszpasterstwa pielgrzymów jakubowych także przy innych okazjach.

51	 Bractwa Jakubowe utworzyły w Polsce Parlament Jakubowy zajmujący się m.in. 
rozwojem Szlaków Jakubowych, ich konserwacją, współpracą środowisk organizu-
jących jakubowe pielgrzymki, wypracowywaniem form pomocy pielgrzymom.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

192

VIII. Wybrane praktyczne reguły dla pielgrzymów  
i organizatorów

46. Zasady dla pielgrzymów
a. Pamiętaj, że pielgrzymka to przede wszystkim religijny akt.
b. Na każdym miejscu nie zapomnij, że jesteś świadkiem Chrys-

tusa przez swe zachowanie, słowa i strój.
c. Wchodząc do miejsca świętego, ubierz odpowiedni strój. Jest 

on wyrazem chrześcijańskiej kultury, uszanowania tegoż miejsca, 
a przede wszystkim szacunku do gromadzącej się tam wspólnoty 
wierzących i do samego Świętego Boga. W wielu ośrodkach służba 
porządkowa nie wpuści ubranych zbyt skąpo (np. odsłonięte ramio-
na, krótkie spodnie).

d. W miejscach świętych zachowaj milczenie. Zaraz po wejściu 
uklęknij przed Najświętszym Sakramentem i poświęć chwilę czasu 
na modlitwę.

e. Jest w zwyczaju składanie materialnych ofiar w miejscach 
pielgrzymkowych przeznaczonych na ich utrzymanie i charyta-
tywne dzieła.

f. Na wspólnych nabożeństwach i spotkaniach nie używaj wiel-
kich transparentów bądź znaków mogących zasłonić widok innym. 
Transparenty, plakaty, emblematy używane przez pielgrzymów nie 
mogą zawierać treści o politycznym charakterze52. W niektórych 
krajach (np. Izrael, Palestyna, Grecja) jest to nie tylko zakazane, 
ale i karane.

g. Kupując religijne pamiątki zwróć uwagę na ich estetyczny wa-
lor i zastanów się, czy ich treść odpowiada prawdom naszej wiary. 
Najlepiej kupować je w przykościelnych punktach sprzedaży, pro-
wadzonych przez gospodarzy odwiedzanych miejsc. Nie kupuj ich 
u przypadkowych sprzedawców.

h. Na pielgrzymkę otrzymujesz identyfikator ze znakiem piel-
grzymki. Ułatwi on odnalezienie swej grupy. Noś go przypięty do 
ubrania, to pomoże także twemu przewodnikowi i innym piel-
grzymom w zachowaniu łączności. Zapisz adresy miejsc noclegu 
i kontaktowe numery telefonów (do przewodnika, hotelu, biura 
pielgrzymkowego, bliskich itp.).

52	 Por. nr 20 niniejszych Wskazań.



Konferencja Episkopatu Polski

193

i. W momencie opuszczania autokaru (grupy) zapamiętaj dokład-
nie umówione miejsce i czas spotkania. W obcym terenie najlepiej 
zapisać adres, zaznaczyć punkt na planie lub GPS-e.

j. Bądź punktualny. Inni na ciebie czekają. Spóźnienie poważnie 
burzy porządek pielgrzymki.

k. Strzeż pieniędzy i dokumentów. Większą sumę pieniędzy i pasz-
port najlepiej zostawić u gospodarza miejsca noclegowego. Przy so-
bie noś tylko w miejscu dobrze ukrytym – nigdy w ręcznej torbie. To 
uchroni cię przed bardzo sprytnymi złodziejami. W dużych zgroma-
dzeniach, także wewnątrz kościołów, działają kieszonkowcy i oszuści.

l. Dyskretnie i z umiarem używaj aparatu fotograficznego bądź 
kamery, by nie rozpraszać innych pielgrzymów. Nie należy tego czy-
nić w miejscach najświętszych i podczas liturgii. W wielu sanktu-
ariach jest to wprost zabronione albo udziela się osobnego pozwole-
nia odpowiednio przygotowanym osobom.

ł. Podczas zagranicznych pielgrzymek wymiany walut dokonuj 
tylko w bankach lub oficjalnych kantorach. Sprawdź prawidłowość 
prowizji.

m. W domu pozostaw program pielgrzymki, adresy i telefony kon-
taktowe (do organizatora, biura pielgrzymkowego, pilota/przewod-
nika, hoteli itp.).

47. Podstawowe wyposażenie pielgrzyma
a. Modlitewnik i śpiewnik.
b. Ubrania przydatne zarówno na gorące, jak i chłodniejsze dni, 

wygodne obuwie, ochrona na deszcz (składany parasol, cienka pele-
ryna), nakrycie głowy, ciemne okulary i krem ochronny (silne słoń-
ce). Odpowiednie ubranie, zwłaszcza obuwie są ważne w pieszych 
pielgrzymkach. Sprawdź swoją kondycję i nie wybieraj się w drogę, 
gdy masz zdrowotne problemy. W razie potrzeby skonsultuj się ze 
swoim lekarzem.

c. Osobiste lekarstwa regularnie stosowane.
d. Przewodniki i mapy odwiedzanych okolic, aparat fotograficzny, 

notes i przybory do pisania, niewielki plecaczek lub torebka (najlepiej 
zapinana w pasie, torebka na ramieniu może być łatwym łupem dla 
złodziei) przydatne podczas krótkich wyjść.

e. Dokumenty osobiste (paszport, dowód osobisty zależnie od 
kraju docelowego, karta indywidualnego ubezpieczenia, w krajach 
UE Europejska Karta Ubezpieczenia Zdrowotnego).



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

194

f. Konieczna suma pieniędzy (za granicą w walucie kraju odwie-
dzanego; dobrze mieć trochę drobnych pieniędzy, kartę płatniczą lub 
kredytową).

g. Telefon komórkowy z wpisem ICE (telefon alarmowy do bli-
skich), miejscowych telefonów alarmowych, przewodnika grupy, 
biura organizującego pielgrzymkę i przynajmniej kilku osób z gru-
py pielgrzymkowej. Europejski, międzynarodowy numer alarmowy 
to 112.

48. Wytyczne dla organizatorów
a. Przez organizatorów pielgrzymki należy tutaj rozumieć zarów-

no osoby duchowne, duszpasterzy, jak i świeckich, przewodników, 
pilotów oraz przedstawicieli biur pielgrzymkowych.

b. Unikaj przeciążenia programu pielgrzymki, co wymaga zwięk-
szenia jej tempa. Lepiej nawiedzić mniej miejsc, niż wiele w powierz-
chowny sposób. Z przeładowanego programu uczestnicy zapamiętają 
niewiele. Pielgrzymi potrzebują wystarczającego czasu na interiory-
zację przeżyć.

c. Wykorzystaj indywidualne charyzmaty pielgrzymów. Przykła-
dowo podczas dłuższej drogi mogą oni poprowadzić modlitwy, prze-
prowadzić prelekcję, uzupełnić wiadomości podane przez przewod-
nika, składać świadectwa.

d. Wyznacz osoby pełniące posługi dla całej grupy (np. liturgicz-
ne, porządkowe, gospodarcze, zabezpieczenie higieny i zdrowia). 
Osoby odpowiedzialne za przygotowanie liturgii ustalają liturgiczne 
funkcje, rozdają teksty do czytania, w miarę możliwości udają się 
wcześniej na miejsce liturgii, by przygotować obrzędy, potrzebne 
sprzęty itp. Długie oczekiwanie przy napiętym programie podróży 
jest niepotrzebną stratą czasu i deprymuje uczestników.

e. W czasie długiej jazdy (marszu) program należy urozmaicać. 
Lepsze są krótkie modlitwy i rozważania, przeplatane jak najwięk-
szą ilością śpiewów, wykonywane przez różne osoby (dzielenie ról, 
uaktywnianie wszystkich). Zbyt długie i jednostajne teksty szybko 
wywołują znużenie i pielgrzymi „wyłączają się” (np. odmawianie ca-
łego różańca, czytanie długiej lektury).

f. Do wspólnych modlitw włączaj intencje uczestników grupy, np. 
w formie modlitwy wiernych lub dopowiedzeń.



Konferencja Episkopatu Polski

195

g. Zgłoś wcześniej pobyt grupy w recepcji nawiedzanego miejsca 
pielgrzymkowego i ustal program nawiedzenia. Uwzględnij w nim 
obowiązujące lokalne regulaminy, terminy i zwyczaje. W trakcie 
pobytu w sanktuarium stosuj się do zaleceń lokalnych służb po-
rządkowych.

h. Niektóre sanktuaria wymagają zaangażowania lokalnego prze-
wodnika. Umów z nim szczegóły odwiedzin, a wszelkie konieczne 
komentarze dla swojej grupy podaj przed wejściem na teren świętego 
miejsca.

i. Każde nawiedzenie miejsc świętych rozpocznij od wspólnej mo-
dlitwy, a w dalszej kolejności podejmij zwiedzanie zabytków chrze-
ścijańskiej kultury.

j. Pozostaw pielgrzymom czas na prywatną modlitwę, medytację 
i nawiedzenie interesujących ich miejsc.

k. W wypadku zwiedzania sakralnych miejsc celem poznania za-
bytków, w miarę możliwości omów odwiedzany ośrodek przed wej-
ściem, a komentarze podczas zwiedzania ogranicz do niezbędnego 
minimum, by nie zakłócać religijnej atmosfery i ciszy. W miejscach 
najświętszych (prezbiterium, kaplica świętego obrazu itp.) zachowuje 
się całkowite milczenie.

l. Kategorycznie nie zwiedzaj sanktuariów i kościołów podczas 
trwania w nich nabożeństw.

ł. Dyskretnie zwracaj pielgrzymom uwagę na godny strój pod-
czas odwiedzin świętych miejsc, zwłaszcza w czasie sprawowania 
Eucharystii. Z właściwego stroju nie zwalnia uczestnictwo w Mszy 
św. w warunkach polowych. Przykładem powinni świecić sami dusz-
pasterze i organizatorzy.

m. Dbaj o higienę i porządek, np. przez regularne przerwy w po-
dróży, czas na posiłki, i korzystanie z toalety, zostawienie ładu oraz 
czystości w miejscach odpoczynku i noclegów.

n. Dbaj o bezpieczeństwo pielgrzymów, szczególnie nieletnich 
i wymagających opieki. Zwróć uwagę na przepisy obowiązujące 
w miejscach pobytu. Pielgrzymki poruszające się publicznymi droga-
mi i środkami publicznej komunikacji powinny bezwzględnie zacho-
wywać zasady ustalone przez aktualnie obowiązujące prawo (m.in. 
pielgrzymki piesze zgłaszają swoje przejście do odpowiednich służb 
drogowych oraz gmin, posiadają odpowiednio przeszkolony zespół 
posiadający odnośne uprawnienia).



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

196

o. Ubezpiecz siebie i grupę zgodnie z obowiązującymi przepisami.
p. Stosuj się do obowiązujących zasad ochrony dzieci i młodzieży.
r. Zachowuj przepisy RODO.
s. Organizatorzy powinni na wszystkich etapach pielgrzymki 

mieć w pamięci ciążącą na nich odpowiedzialność prawną.

49. Podstawowe wyposażenie organizatora
a. Poniższe punkty nie uwzględniają pełnego wyposażenia prze-

widzianego odnośnymi przepisami polskiego prawa o turystyce bądź 
przepisów obowiązujących w innych krajach. Organizator zabiera ze 
sobą te same sprzęty co każdy pielgrzym, a ponadto:

b. Listę uczestników pielgrzymki z adresami i telefonami komór-
kowymi.

c. Znaki rozpoznawcze grupy: dla przewodnika i każdego pielgrzy-
ma, np. chusta, flaga, minibaner, identyfikator (na odwrocie wpisane 
najważniejsze kontakty), które pozwolą odszukać się w tłumie.

d. Nagłośnienie: mały przenośny głośnik lub bardziej praktyczny 
zestaw tour guide53. Sprawdzić, czy wynajęty autokar (wagon kolejo-
wy) ma sprawne nagłośnienie.

e. W grupie jadącej z księdzem zestaw sprzętów liturgicznych do 
odprawiania Mszy św. polowej: alba, stuła, ornat, kielich, puszka, 
bielizna kielichowa, obrus, mszał i lekcjonarz, świece (z osłoną), wino 
mszalne, hostie i komunikanty, składany stolik.

f. Ksiądz legitymację kapłańską (celebret) wymaganą w wielu 
ośrodkach pielgrzymkowych.

g. Filmy, nagrania muzyczne bądź podobne media oraz lekturę 
na czas drogi.

h. Apteczkę wyposażoną zgodnie z przepisami, maseczkę do 
sztucznego oddychania, jeśli to możliwe – defibrylator AED. Trzeba 
pamiętać, że lekarstwa może aplikować tylko upoważniona prawnie 
osoba (lekarz, pielęgniarka, kwalifikowany ratownik). Inni mogą 
stosować tylko środki opatrunkowe. Należy dążyć, by w grupie był 
lekarz, pielęgniarka, a przynajmniej osoba wyszkolona w zakresie 
elementarnych zasad ratownictwa medycznego.

53	 Zestaw aparatury: nadajnik dla prowadzącego i odbiorniki ze słuchawkami dla 
uczestników, umożliwiający kontakt z grupą i oprowadzanie jej bez zakłócania 
ciszy miejsca.



Konferencja Episkopatu Polski

197

i. Dyplomy pamiątkowe dla pielgrzymów. W Ziemi Świętej, Rzy-
mie, Santiago de Compostela i niektórych innych sanktuariach są 
specjalne świadectwa odwiedzin z błogosławieństwem Ojca Świętego 
bądź kustosza miejsca.

j. W Ziemi Świętej i niektórych innych krajach konieczny jest sto-
sowny certyfikat dla prowadzącego pielgrzymkę. Jego brak może 
spowodować sankcje ze strony miejscowych służb.

k. W pielgrzymkach do Rzymu na spotkanie z Ojcem Świętym 
należy ubrać się odświętnie (strój dyplomatyczny – biało-czar-
ny, mile widziane są stroje regionalne). Na audiencje nie wolno 
wnosić przedmiotów ostrych, metalowych, dużych pakunków, 
butelek z napojami. Służba porządkowa zatrzyma je. W niektó-
rych sanktuariach obowiązują podobne przepisy i w wejściu do 
nich istnieje taka sama kontrola. Dewocjonalia zabrane ze sobą 
na audiencję u Ojca Świętego są poświęcone przez Jego końcowe 
błogosławieństwo.

ANEKS
 

I. Syntetyczny schemat duszpasterstwa „osób w drodze”  
w odniesieniu do pielgrzymów

Instytucja Wybrane zadania

STOLICA

APOSTOLSKA

Dykasteria ds. 
Integralnego 
Rozwoju Człowieka

Dykasteria ds. 
Ewangelizacji 
(zajmuje się 
kwestiami 
sanktuariów)

Konsultacja problemów związanych z osobami 
będącymi „w drodze”,

koordynacja duszpasterstwa osób będących 
„w drodze” (turyści, pielgrzymi) w skali całego 
Kościoła,

przygotowanie programów i pomocy 
duszpasterskich,

kontakt z międzynarodowymi organizacjami 
zajmującymi się osobami turystyką,

kongresy duszpasterstwa, zjazdy, organizacja 
szkoleń, studiów itp.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

198

KONFERENCJA 
EPISKOPATU 
POLSKI

Rada KEP ds. 
Duszpasterstwa 
Migracji, Turystyki 
i Pielgrzymek

Przewodniczący

Członkowie biskupi

Konsultorzy 
duchowni i świeccy

Komisja Maryjna 
(skupia się na 
duszpasterstwie 
w sanktuariach)

Zespół ds. 
Sanktuariów

Konsultacja problemów związanych z osobami 
będącymi „w drodze”,

ożywianie i koordynacja na terenie kraju 
duszpasterstwa pielgrzymów i turystów oraz 
instytucji sektora turystyki,

koordynacja duszpasterstwa 
sanktuaryjnego w łączności z kustoszami/
rektorami sanktuariów/miejsc świętych/
pielgrzymkowych,

przygotowanie programów i pomocy 
duszpasterskich,

kontakt z krajowymi organizacjami 
zajmującymi się turystyką,

organizacja szkoleń, konferencji, studiów itp.,

organizacja pielgrzymek krajowych,

monitorowanie zjawisk związanych 
z pielgrzymowaniem i turystyką

DIECEZJE Wikariusze biskupi 
ds. Sanktuariów

Diecezjalni 
duszpasterze (bądź 
koordynatorzy, 
referenci) 
pielgrzymek

Diecezjalni 
koordynatorzy 
pieszych pielgrzymek

Ożywianie i koordynacja inicjatyw 
duszpasterstwa na terenie diecezji,

przygotowanie programów i pomocy 
duszpasterskich dla diecezji,

kontakt i współpraca z sanktuariami na terenie 
diecezji,

kontakt z lokalnymi organizacjami 
i instytucjami cywilnymi zajmującymi się 
turystyką,

organizacja formacji, konferencji, szkoleń, 
zebrań dla osób organizujących pielgrzymki itp.,

organizacja pielgrzymek diecezjalnych

SANKTUARIA

OŚRODKI  
PIELGRZYMKO-
WE

PARAFIE

Kustosze (rektorzy) 
sanktuariów i miejsc 
pielgrzymkowych

Proboszczowie 
miejscowości 
pielgrzymkowych

Proboszczowie 
i duszpasterze 
parafialni

Duszpasterstwo w sanktuariach i miejscach 
pielgrzymkowych,

organizacja pielgrzymek parafialnych



Konferencja Episkopatu Polski

199

INNE Stowarzyszenia 
i bractwa kościelne
Biura pielgrzymkowe
Biura turystyczne

Organizacja pielgrzymek,
szkolenia dla organizatorów pielgrzymek,
opieka nad szlakami pielgrzymkowymi 
i szlakami kultury religijnej

II. Tabela ilustrująca najważniejsze stacje (etapy) pielgrzymki 
i realizacji duszpasterstwa pielgrzymów

Sta-
cja

Miejsce  
realizacji

Cel Środki

1 Przygotowa-
nie –  
w parafii /miej-
scu  
stałego  
pobytu

Zawiązanie wspólnoty,

wdrożenie w religijny 
charakter (decyzja po co idę – 
akt religijny czy turystyka, 
hierarchizacja celów),

co chcę osiągnąć 
(kształtowanie intencji, 
intencja przewodnia),

nastawienie do przyjęcia 
przeżyć (jakie mam 
oczekiwania, oczyszczanie 
oczekiwań, uczulenie na 
symbole, na charyzmat 
sanktuarium, godne 
obejrzenia materialne 
obiekty).

Organizacja (od dobrej 
organizacji zależy osiąganie 
duchowych celów)

Msza św. bądź nabożeństwo 
z okolicznościową homilią, 
modlitwa, katecheza,

sakrament pokuty,

przeźrocza, film, opowiadanie,

omówienie spraw 
organizacyjnych, (program, 
wyposażenie, wymagania, 
kwestie zdrowotne, adresy itp.)

2 Rozpoczęcie 
pielgrzymki – 
przed 
wyjazdem /
wyjściem

Inauguracja drogi 
pielgrzymkowej,

upraszanie Bożych darów, 
prośba o opiekę w drodze,

pożegnanie przez lokalną 
wspólnotę

Msza św. lub nabożeństwo:

dobrane czytania, komentarz, 
homilia, modlitwy,

błogosławieństwo pielgrzymów 
na drogę,

pożegnanie przy „kaplicy 
granicznej”



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

200

3 Droga.
Nawiedzenie 
miejsc 
świętych 
w drodze

„Rekolekcje w drodze” 
(wybrany temat przewodni),
„modlitwa stopami”,
pokuta, nawrócenie,
spotkanie z sacrum,
przygotowanie do szczytowego 
przeżycia u celu („nowenna”)
umacnianie wspólnoty drogi, 
weryfikacja chrześcijańskich 
postaw,
spotkanie z kulturą i przyrodą

Codzienna modlitwa, codzienna 
medytacja i Msza św. lub 
nabożeństwo (teksty dobrane 
do tematu przewodniego), 
Komunia św., różaniec,
ryty pielgrzymkowe, np. 
obmycie w wodzie, nabożeństwo 
pojednania
oznaczenie grup imionami 
Patronów,
wspólny odpoczynek (pogodne 
wieczory), zwiedzanie zabytków 
kultury i pomników przyrody

4 Nawiedzenie 
miejsca 
świętego 
docelowego.
Blisko celu

Oczyszczenie duchowe przed 
wejściem w obszar sacrum 
(nabożeństwo przeproszenia),
zbliżenie do szczytu 
pielgrzymki, powitanie 
sanktuarium,
wejście w obszar 
sanktuarium – przekroczenie 
granicy profanum i sacrum 
(bramy sanktuarium)

Ujrzenie po raz pierwszy murów 
sanktuarium – zatrzymanie na 
modlitwę,
odtąd modlitwa intensywniejsza,
przejście bram sanktuarium,
powitanie przez kustosza,
symboliczne ryty (pokropienie 
wodą święconą, padanie na 
kolana, leżenie krzyżem, pokłon 
pielgrzymich znaków, dotknięcie 
„drzwi świętych”)

5 Nawiedzenie 
miejsca 
świętego 
(docelowego)

Szczyt pielgrzymki,
szczyt „rekolekcji w drodze”, 
skorzystanie z łaski miejsca 
(„charyzmatu sanktuarium”) 
i przywilejów sanktuarium,
złożenie wotywnych darów,
integracja różnych grup 
pielgrzymów (przeżycie 
jedności i powszechności 
Kościoła),
poznanie walorów 
chrześcijańskiej kultury 
miejsca

Eucharystia (najlepiej z innymi 
grupami pielgrzymów), liturgia 
międzynarodowa (modlitwa, czy-
tania, śpiew w różnych językach, 
stroje narodowe, ludowe),
nabożeństwa według lokalnego 
zwyczaju (np. procesja ze 
świecami, apel, droga krzyżowa, 
błogosławieństwo chorych),
sakrament pokuty, sakrament 
chorych,
skorzystanie z odpustów,
czas na indywidualną modlitwę 
i nawiedzenie świętych miejsc,
nabycie pamiątek i ich poświęcenie,
program kulturalny sanktuarium 
(film, muzeum, wystawa, 
prelekcja, zabytki itp.)



Konferencja Episkopatu Polski

201

6 Droga 
powrotna 
do miejsca 
zamieszkania

Podobnie jak w drodze ku 
sanktuarium docelowemu oraz 
utrwalanie przeżyć,

nastawienie ku codziennemu 
życiu

Pożegnanie przez kustosza 
sanktuarium, błogosławieństwo 
na drogę,

środki podobnie jak w drodze ku 
miejscu docelowemu

7 Po powrocie 
do miejsca 
zamieszkania / 
parafii

Dziękczynienie, przypomnienie 
i utrwalenie przeżyć,

budzenie pragnienia powrotu 
na pielgrzymkę,

budzenie pragnienia 
przebywania blisko Boga,

utrwalenie wspólnoty 
pielgrzymkowej,

wykorzystanie zapału 
pielgrzymów – zaangażowanie 
w stałą formację i apostolstwo

Msza św., nabożeństwo, 
modlitwa dziękczynna,

spotkanie popielgrzymkowe, 
rozdanie pamiątek (np. dyplom 
pielgrzyma),

Film, przeźrocza, zdjęcia 
z pielgrzymki,

praca formacyjna w grupie 
pielgrzymkowej lub innej

III. Teksty przydatne dla duszpasterstwa pielgrzymów

A. Dokumenty kościelne
Franciszek, Konstytucja apostolska Praedicate Evangelium (19 marca 

2022), nr nr 163–174.
Franciszek, Motu proprio Sanctuarium in Ecclesia (11 lutego 2017).
Jan Paweł II, List o pielgrzymowaniu do miejsc związanych z historią zba-

wienia (29 czerwca 1999).
Kongregacja ds. Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów, Dyrekto-

rium o pobożności ludowej i liturgii. Zasady i wskazania (17 grudnia 
2001) [tekst polski wyd. Pallotinum – Poznań 2003].

Papieska Rada ds. Migracji i Podróżnych, Pielgrzymka w Wielkim Jubi-
leuszu Roku 2000 (25 kwietnia 1998).

Papieska Rada ds. Migracji i Podróżnych, Sanktuarium: pamięć, obec-
ność i proroctwo Boga żywego (8 maja 1999).

Papieska Rada ds. Migracji i Podróżnych, Wskazania dla duszpaster-
stwa turystycznego (29 czerwca 2001).

Rada Konferencji Episkopatu Polski ds. Migracji, Turystyki i Pielgrzy-
mek, Wskazania dla duszpasterstwa turystów (13 czerwca 2019).

Teksty wymienionych wyżej dokumentów można znaleźć na stronie 
internetowej Rady Konferencji Episkopatu Polski ds. Migracji, Tury-



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

202

styki i Pielgrzymek w zakładkach Pielgrzymi oraz Turyści. Znajdują 
się tam także wypowiedzi papieży i Kościoła do pielgrzymów: http://
migracja.episkopat.pl/.

Instrukcja Arcybiskupa Poznańskiego Stanisława Gądeckiego dla organi-
zatorów pielgrzymek, z dn. 20 marca 2008 r., N 2548/2008, http://
www.archpoznan.pl/pdf/synod/t211.pdf.

Duszpasterstwo pielgrzymów i turystów, Wybór wypowiedzi i doku-
mentów kościelnych, oprac. ks. M. Ostrowski, Kraków 2003.

B. Wybrana literatura
Doburzyński D., Znak drogi. Teologia pielgrzymowania z perspektywy 

Camino de Santiago, Toruń 2021.
Góra P., Pastoralno-teologiczny status sanktuarium w przestrzeni życia 

religijnego diecezji, Kraków 2023, https://monografie.upjp2.edu.pl/ 
catalog/book/57.

Jackowski A., Pielgrzymowanie, Wrocław 1998.
Miejsca święte Rzeczypospolitej, red. A. Jackowski, Kraków 1998.
Narodowa Pielgrzymka Jubileuszu 2000 do Rzymu. Pomoce duszpasterskie, 

oprac. zbiorowe, Kraków 2000.
Narodowa Pielgrzymka Jubileuszu 2000 do Rzymu. Przewodnik piel-

grzyma, oprac. zbiorowe, Kraków 2000.
Ostrowski M., Jesteśmy pielgrzymami przed Tobą. Posługa duszpasterska 

wśród pielgrzymów, Kraków 2005.
„Pamiątka Pana” w Ziemi Świętej, wybór tekstów i oprac. ks. J. Janicki, 

Poznań 1993 [nabożeństwa pielgrzymów w Ziemi Świętej].
Pielgrzymi, drogi, miejsca święte. Duszpasterstwo w kontekście podróży 

/ Pilgern, Wege, Heilige Orte. Seelsorge im Kontext von Menschen 
unterwegs, red. M. Ostrowski, M.C. Hastetter, Kraków–Trumau 
2016.

Pracownia Szlaku św. Jakuba przy Wydziale Teologicznym Uniwersy-
tetu Mikołaja Kopernika w Toruniu, Vademecum duszpasterskie na 
Rok Święty Compostelański 2021 „Camino de Santiago – droga wiary”, 
red. ks. Ł. Skarżyński, ks. P. Roszak, Pelplin 2020.

Prawne aspekty turystyki pielgrzymkowej, red. A. Tunia, Lublin 2014.
Rosenberger M., Drogi, które poruszają. Mała teologia pielgrzymki, 

Katowice 2007.
Szlaki pielgrzymkowe Europy. Leksykon, red. A. Jackowski, I. Sołjan, 

Kraków 2000.



Konferencja Episkopatu Polski

203

10 przykazań dla przewodników po sakralnych obiektach, http://www 
.duszpasterstwo-pielgrzym.krakow.pl/index.php?show=rady1.

C. Przydatne linki internetowe
http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/migrants/ 

s_index_tourism/rc_pc_migrants_sectiontourists__it.htm
http://www.evangelizatio.va/content/pcpne/it.html

Wskazania niniejsze zostały przygotowane przez Radę Konferencji 
Episkopatu Polski ds. Migracji, Turystyki i Pielgrzymek, a następ-
nie zatwierdzone przez Konferencję Episkopatu Polski na mocy 
uchwały nr 23/397/2024 z dnia 14 marca 2024 r., na okres 3 lat 
ad experimentum.

9
STANOWISKO

Rady KEP ds. Społecznych
przed wyborami samorządowymi w Polsce

Rada ds. Społecznych Konferencji Episkopatu Polski podczas mar-
cowego posiedzenia podjęła problemy, które z całą ostrością ujawniły 
się po ostatnich wyborach parlamentarnych w Polsce. 

W tym kontekście, w trudnym momencie dziejowym i w czasie 
trwającej „Nowenny w intencji Ojczyzny, zgody narodowej i posza-
nowania życia ludzkiego”, Rada zaapelowała o dalsze modlitwy w in-
tencji Ojczyzny oraz o odpowiedzialne podejście do wyborów samo-
rządowych. 

Rada ds. Społecznych przypomina zasady, którymi powinien kie-
rować się człowiek wierzący i odsyła do treści „Vademecum wyborcze-
go katolika”, które mogą być pomocne przy podejmowaniu decyzji 
wyborczych. Są bowiem takie zasady, które stanowią fundament go-
dziwego życia społecznego.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

204

Vademecum wyborcze katolika

1. Uczestnictwo w wyborach
Zaangażowanie i udział w wyborach stanowią dostępny dla każ-

dego obywatela sposób realizacji „prawa i obowiązku” uczestnictwa 
w życiu społeczno-politycznym. Udział w wyborach jest obowiąz-
kiem sumienia katolika. Jest to bowiem dowód podstawowego za-
angażowania się „na rzecz dobra wspólnego, czyli dobra wszystkich 
i każdego”1.

2. Znaczenie dobra wspólnego
Dobro wspólne stanowi sumę wartości, dzięki którym człowiek, 

rodzina i społeczność mogą pełniej i łatwiej osiągnąć własną do-
skonałość2. Realizacja tak rozumianego dobra wspólnego może być 
zapewniona jedynie wtedy, gdy polityka oparta jest o „poprawną 
koncepcję osoby ludzkiej”3. Obowiązek wyborczy wymaga zatem od-
powiedzialnych decyzji w oparciu o zasady ładu moralnego.

3. Wartości nienegocjowalne
W tych sprawach, które dotyczą istoty porządku moralnego, pra-

wy rozum nie pozwala na kompromisy4. W konsekwencji katolicy: 
a) opowiadają się bezwarunkowo po stronie prawa do życia od 

poczęcia do naturalnego kresu, które to prawo „stanowi fundament 
współżycia między ludźmi oraz istnienia wspólnoty politycznej”5;

b) z równą determinacją zabiegają o ochronę praw rodziny, opar-
tej na monogamicznym małżeństwie osób przeciwnej płci. Uważają 
zatem za niedopuszczalne zrównanie z rodziną innych form współ-
życia6;

c) stoją na straży zagwarantowania prymatu rodziców w wycho-
waniu swoich dzieci7;

1	 Jan Paweł II, Adhortacja Christifideles laici (30 grudnia 1988), nr 42; Jan Paweł II, 
Encyklika Sollicitudo rei socialis (30 grudnia 1987), nr 38.

2	 Por. Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska Gaudium et spes (7 grudnia 
1965), nr 75.

3	 Jan Paweł II, Encyklika Centesimus annus (1 maja 1991), nr 46.
4	 Por. Kongregacja Nauki Wiary, Nota doktrynalna o niektórych aspektach działal-

ności i postępowania katolików w życiu politycznym (24 listopada 2002), nr 4.
5	 Jan Paweł II, Encyklika Evangelium vitae (25 marca 1995), nr nr 2, 28.
6	 Por. Nota doktrynalna…, dok. cyt., nr 4.
7	 Tamże.



Konferencja Episkopatu Polski

205

d) bronią wolności sumienia i wolności religijnej, stanowiącej 
„serce praw człowieka”8;

e) sprzeciwiają się budowaniu świata „tak, jakby Boga nie było”9;
f) są zaangażowani na rzecz wewnętrznego i zewnętrznego poko-

ju, będącego podstawowym warunkiem realizacji dobra wspólnego;
g) troszczą się o etyczny kształt procesów gospodarczych, sprze-

ciwiając się „ekonomii, która zabija”10.
Kwestie te stanowią zbiór zasad, które powinny być uwzględnione 

podczas podejmowania decyzji wyborczych. „Właściwie ukształto-
wane sumienie chrześcijańskie nie pozwala nikomu przyczyniać się 
przez oddanie głosu do realizacji programu politycznego lub konkret-
nej ustawy, które podważają podstawowe zasady wiary i moralności”11.

4. Uznanie demokratycznych wyborów
O ile obowiązkiem katolika jest udział w głosowaniu i oddanie 

głosu zgodnie z własnym sumieniem, o tyle w sytuacji, gdy społe-
czeństwo już dokonało demokratycznego wyboru – nawet jeśli jest 
on sprzeczny z preferencjami głosującego – należy uszanować jego 
wynik. W sytuacji gdyby „sprawujący władzę ustanawiali niesprawie-
dliwe prawa lub podejmowali działania sprzeczne z porządkiem mo-
ralnym, to rozporządzenia te nie obowiązują w sumieniu”12. Sprzeciw 
katolika względem tak stanowionego prawa wynika jedynie z posłu-
szeństwa Bogu, a nie z racji politycznych.

5. Modlitwa za Ojczyznę
Mając na uwadze rangę demokratycznych wyborów w budowaniu 

dobra wspólnego w oparciu o przypomniane zasady, prosimy wszyst-
kich o podjęcie modlitwy w intencji naszej Ojczyzny.

bp Marian Florczyk
Przewodniczący Rady 

Konferencji Episkopatu Polski ds. Społecznych

Warszawa, 22 marca 2024 r.

  8	 Jan Paweł II, Orędzie na XXXII Światowy Dzień Pokoju (1 stycznia 1999), nr 5.
  9	 Jan Paweł II, Adhortacja apostolska Ecclesia in Europa (28 czerwca 2003), nr 9.
10	 Franciszek, Adhortacja Evangelii gaudium (24 listopada 2013), nr 58.
11	 Por. Nota doktrynalna…, dok. cyt., nr 4.
12	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 1903.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

206

10
SŁOWO

Przewodniczącego Komisji Charytatywnej
Konferencji Episkopatu Polski

na Niedzielę Miłosierdzia
7 kwietnia 2024 roku

„…każdy miłujący Tego, który dał życie,
miłuje również tego, kto życie od Niego otrzymał” (1 J 5, 1)

Siostry i Bracia w Chrystusie!
Dzisiaj, w Niedzielę Miłosierdzia Bożego, Caritas będąca duszpa-

sterską instytucją charytatywną Kościoła katolickiego obchodzi swoje 
patronalne święto. W to dzisiejsze święto rozpoczynamy też kolejny 
Tydzień Miłosierdzia. Najważniejszym celem każdego takiego tygo-
dnia jest szeroko pojęta promocja i kształtowanie wyobraźni miłosier-
dzia. W tym roku będzie przyświecać nam hasło: „…każdy miłujący 
Tego, który dał życie, miłuje również tego, kto życie od Niego otrzy-
mał” (1 J 5, 1). To hasło stanowią słowa św. Jana Apostoła z dzisiejszej 
drugiej lekcji. W tych słowach nietrudno rozpoznać przykazanie miło-
ści Boga i bliźniego, ze szczególnym uwzględnieniem daru życia. Bóg 
przedstawiony jest tu jako źródło i dawca życia, zaś człowiek jako ten, 
który to życie od Niego otrzymał. Hasło tegorocznego Tygodnia Miło-
sierdzia łączy się też z przypadającą w tym czasie uroczystością Zwia-
stowania Pańskiego, która obchodzona jest jako Dzień Świętości Życia. 

Życie każdego człowieka jest darem Bożej miłości. O ten dar Bóg 
w szczególny sposób zatroszczył się, gdy „Syna swego dał, aby każdy, 
kto w Niego wierzy, nie zginął, ale miał życie wieczne” (J 3, 16). Dar 
życia wiecznego, będący owocem zbawczego dzieła wykonanego dla 
nas, ukazuje Jezus po swoim zmartwychwstaniu, gdy przychodzi do 
Wieczernika mimo drzwi zamkniętych, przynosząc radość i pokój. 
W tym wydarzeniu, o którym opowiada dzisiejsza Ewangelia, w ja-
kiejś mierze odsłania się nasza chwalebna przyszłość, którą jest życie 
wieczne, życie w obfitości. Za tym właśnie życiem, które przynosi 
zmartwychwstały Pan, tęskni serce każdego człowieka, bo każde ser-
ce pragnie być szczęśliwe. Zmartwychwstanie Chrystusa potwierdza 



Konferencja Episkopatu Polski

207

obietnicę naszego przyszłego zmartwychwstania, które wypełni też 
najgłębsze pragnienie naszego serca.

Bóg, będąc dawcą życia doczesnego i wiecznego, zasługuje na 
naszą miłość. Ale jednocześnie zaznacza, że pragnie takiej miłości, 
która wyraża się przez miłość bliźniego: „…każdy miłujący Tego, 
który dał życie, miłuje również tego, kto życie od Niego otrzymał” 
(1 J 5, 1). Innymi słowy, nie można miłować Boga, nie miłując swego 
bliźniego. A miłujemy Boga i bliźniego wtedy, gdy zachowujemy Boże 
przykazania, jak zaznacza w swoim liście św. Jan Apostoł (1 J 5, 2n). 
A gdy nasz bliźni potrzebuje pomocy i my tę pomoc mu okazujemy, 
to wtedy miłość staje się miłosierdziem.

W służbie miłosierdzia właśnie podejmowane są wszystkie dzieła 
Caritas, której celem jest niesienie pomocy tym, którzy jej potrzebu-
ją. Ta pomoc organizowana w sposób charyzmatyczny i systemowy 
obejmuje najważniejsze życiowe potrzeby, zarówno w zakresie ma-
terialnym, jak i duchowym. Caritas to ogromna instytucja charyta-
tywna Kościoła katolickiego. W wymiarze naszego kraju w jej skład 
wchodzą: Caritas Polska, diecezjalne Caritas, parafialne zespoły 
Caritas oraz szkolne i akademickie koła Caritas. 

Wyzwania, jakie stoją obecnie przed Caritas, to rosnące potrze-
by pomocowe w kraju i kryzysy humanitarno-rozwojowe na świecie. 
Jednym z ważniejszych tu obszarów jest pomoc Ukrainie, która pro-
wadzona jest nie tylko na miejscu, gdzie zniszczenia wojenne odzie-
rają ludzi z dostępu do podstawowych dóbr materialnych, ale też 
w Polsce, gdzie nadal udzielana jest pomoc uchodźcom i migrantom 
w 28 centrach przy Caritas diecezjalnych. 

Ponadto Caritas Polska prowadzi systematyczną, i to w znaczą-
cym zakresie, pomoc medyczną dla mieszkańców Jemenu, gdzie od 
10 lat trwa wojna domowa. Pomoc humanitarna i rozwojowa prowa-
dzona jest także na Bliskim Wschodzie, szczególnie w Ziemi Świętej, 
w Syrii, Libanie czy Strefie Gazy. Tam wiodący i flagowy dla Caritas 
program „Rodzina Rodzinie” pozwala nieść wsparcie finansowe ro-
dzinom wielodzietnym, ubogim, bezpośrednio narażonym na skutki 
wojny, ale także pomaga wspierać rozwój mikroprzedsiębiorstw, któ-
re pozwalają na samodzielne utrzymanie się rodzin. Caritas pomaga 
też w Ameryce Łacińskiej, w tym szczególnie w Wenezueli i Kolum-
bii, w kilku krajach Afryki Subsaharyjskiej, Nepalu czy Afganistanie. 
Łącznie na całym świecie Caritas Polska powadzi działania pomoco-
we w ponad 35 krajach. 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

208

Podobnych wyzwań nie brakuje również w Polsce. Potrzebują-
cych pomocy jest wielu. Wśród nich są seniorzy, którzy dzięki Cari-
tas i współdziałających z nią różnych instytucji, otrzymują wsparcie 
m.in. w postaci kart „Na codzienne zakupy”. Towarzyszą im też wo-
lontariusze w codziennych trudnościach i różnego rodzaju niedoma-
ganiach związanych z wiekiem. Równie ważną grupą społeczną są 
dzieci i młodzież. Od lat Caritas organizuje dla nich wakacyjne wy-
jazdy, a w ramach programu „Tornister Pełen Uśmiechu” otrzymują 
wyprawki szkolne. Szczególną rolę spełnia tutaj też „Wigilijne Dzieło 
Pomocy Dzieciom”, koordynowane przez parafialne zespoły Caritas. 
Caritas zajmuje się też wsparciem osób w kryzysie bezdomności, 
dla których prowadzone są w całej Polsce schroniska, noclegownie, 
łaźnie czy jadłodajnie. Natomiast w ramach programu „Uratuję Cię”  
Caritas organizuje pomoc dla osób wymagających pilnego leczenia. 
Trzeba tu jeszcze wspomnieć prowadzone przez Caritas Domy Po-
mocy Społecznej, hospicja stacjonarne i domowe, Domy Samotnej 
Matki, świetlice socjoterapeutyczne, różnego rodzaju specjalistycz-
ne poradnie, punkty wydawania żywności i wiele innych dzieł, które 
służą życiu.

Wszystkie dzieła miłosierdzia prowadzone przez Caritas są możli-
we dzięki ogromnej życzliwości i ofiarności ludzi wierzących, których 
ożywia „jeden duch i jedno serce” (Dz 4, 32). Wśród nich na szczegól-
ną uwagę zasługuje niemal stutysięczna społeczność wolontariuszy, 
którzy całym sercem, z ogromnym zaangażowaniem oddani są nie-
sieniu pomocy potrzebującym. Bogu niech będą dzięki za wszystkich, 
którzy na co dzień praktykują miłość bliźniego i nie lękają się czynić 
miłosierdzia, nawet wtedy, gdy łączy się to z wielką ofiarą. 

Dzisiaj, w patronalne święto Caritas, tradycyjnie prowadzona jest 
w całej Polsce zbiórka na cele charytatywne. W imieniu obdarowa-
nych dziękuję za ogromną życzliwość, za każdy gest miłosierdzia, 
który – zgodnie z obietnicą naszego Pana – jest skarbem gromadzo-
nym w niebie (zob. Łk 12, 33). Ostatni dzień Tygodnia Miłosierdzia 
(tj. sobota, 13 kwietnia) tradycyjnie nazywany jest „Dniem Dobra”, 
aby w ten sposób bardziej dostrzec, że dobro jest w nas, że dobra jest 
więcej, że każdy dzień roku zasługuje na to, aby dzielić się dobrem 
z naszymi bliźnimi. Jakże ważne są tu słowa papieża Franciszka: 
„Umacniajmy to, co jest dobre, i oddawajmy się służbie dobru”1.

1	 Franciszek, Encyklika Fratelli tutti (4 października 2020), nr 77.



Konferencja Episkopatu Polski

209

Niech perspektywa życia wiecznego, którą otworzył dla nas zmar-
twychwstały Pan, inspiruje nas do miłości bliźniego, a także do czy-
nów miłosierdzia, bo ubogich zawsze mamy u siebie (J 12, 8)! 

bp Wiesław Szlachetka
Przewodniczący Komisji Charytatywnej

Konferencji Episkopatu Polski

11
STANOWISKO

Przewodniczącego Konferencji Episkopatu Polski
ws. poszanowania życia ludzkiego

w fazie prenatalnej

Magisterium Kościoła od zawsze chroni ludzkie życie od poczęcia. 
Deklaracja o nieskończonej ludzkiej godności, opublikowana w Waty-
kanie 8 kwietnia br., przypomina, że godność każdej istoty ludzkiej 
ma charakter przyrodzony i przysługuje jej od chwili poczęcia aż do 
naturalnej śmierci (Dignitas infinita 47). 

Święty Jan Paweł II pisał: „Wśród wszystkich przestępstw prze-
ciw życiu, jakie człowiek może popełnić, przerwanie ciąży ma cechy, 
które czynią z niego występek szczególnie poważny i godny potę-
pienia […]. Dzisiaj jednak świadomość jego zła zaciera się stopniowo 
w sumieniach wielu ludzi. […] Wobec tak groźnej sytuacji szczególnie 
potrzebna jest dziś odwaga, która pozwala spojrzeć prawdzie w oczy 
i nazywać rzeczy po imieniu, nie ulegając wygodnym kompromisom 
czy też pokusie oszukiwania siebie” (Evangelium vitae 58). 

Polska Konstytucja zapewnia każdemu człowiekowi prawną 
ochronę życia (art. 38), a także chroni macierzyństwo, rodzicielstwo 
i rodzinę (art. 18). To prawo podstawowe, którego nikt nie powinien 
naruszać. 

Nienarodzone dzieci są najbardziej bezbronne i niewinne ze 
wszystkich ludzi. Aborcja niesie zagrożenie również dla kobiet i ich 
najbliższych, a także dla całego społeczeństwa. Powoduje poważne 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

210

zagrożenia zdrowia kobiet, co prowadzi do wielkiego, długotrwałe-
go cierpienia matek zarówno w aspekcie fizycznym, psychicznym, 
jak i duchowym. Proaborcyjna propaganda fałszywie głosi, że jest 
to ich wolny wybór i prawo. „Jednak żadne słowo nie jest w sta-
nie zmienić rzeczywistości: przerwanie ciąży jest – niezależnie od 
tego, w jaki sposób zostaje dokonane – świadomym i bezpośred-
nim zabójstwem istoty ludzkiej w początkowym stadium jej życia, 
obejmującym okres między poczęciem a narodzeniem” (Evangelium 
vitae 58). 

Jest niezwykle ważne, aby kobieta w trudnej sytuacji życiowej 
zawsze mogła liczyć na wszechstronną pomoc, co od lat czyni za-
równo Kościół, jak i organizacje pozarządowe oraz instytucje pań-
stwowe.

Papież Franciszek podczas audiencji generalnej 20 marca 2024 r. 
zwrócił się do Polaków: „Myśląc o waszej ojczyźnie, chciałbym 
odnieść do niej moje marzenie, jakie kilka lat temu wyraziłem, 
pisząc o Europie. Niech Polska będzie ziemią, która chroni ży-
cie w każdym jego momencie, od chwili, gdy pojawia się w łonie 
matki, aż do jego naturalnego kresu. Nie zapominajcie, że nikt nie 
jest panem życia, czy to swojego, czy też innych”.

Usilnie proszę wszystkich ludzi dobrej woli o otoczenie troskliwą 
opieką życia nienarodzonych dzieci oraz ich matek, o sprzeciw wobec 
kultury wykluczenia, która odbiera najbardziej bezbronnym i słabym 
osobom podstawowe prawo – prawo do życia.

† Tadeusz Wojda SAC
Arcybiskup Metropolita Gdański

Przewodniczący Konferencji Episkopatu Polski

Gdańsk, 11 kwietnia 2024 r.



Konferencja Episkopatu Polski

211

12
STANOWISKO 

Rady Stałej Konferencji Episkopatu Polski
w sprawie prawnej ochrony ludzkiego życia

Deklaracja Dignitas infinita o godności człowieka to dokument Dy-
kasterii Nauki Wiary zaaprobowany przez Ojca Świętego Franciszka, 
poruszający kluczowe zagadnienia ludzkiego życia. W związku z na-
rastającą w przestrzeni publicznej i działaniach rządu presją dotyczą-
cą zmiany prawnej ochrony życia ludzkiego w kierunku legalizacji za-
bijania dzieci w łonie matek, pragniemy przypomnieć jednoznaczne 
i niezmienne stanowisko Kościoła w tej kwestii. 

„Kościół nie przestaje przypominać, że «godność każdej istoty 
ludzkiej ma charakter istotowy i obowiązuje od chwili poczęcia do 
naturalnej śmierci. Uznanie tej godności jest niezbywalnym warun-
kiem wstępnym ochrony egzystencji osobistej i społecznej, a także 
niezbędnym warunkiem tego, by braterstwo i przyjaźń społeczna 
mogły się urzeczywistniać między wszystkimi narodami na ziemi». 
Opierając się na tej nienaruszalnej wartości ludzkiego życia, magi-
sterium Kościoła zawsze wypowiadało się przeciwko aborcji. Święty 
Jan Paweł II pisze o tym: «Wśród wszystkich przestępstw przeciw 
życiu, jakie człowiek może popełnić, przerwanie ciąży ma cechy, 
które czynią z niego występek szczególnie poważny i godny potę-
pienia. […] Dzisiaj jednak świadomość jego zła zaciera się stopnio-
wo w sumieniach wielu ludzi. Akceptacja przerywania ciąży przez 
mentalność, obyczaj i nawet przez prawo jest wymownym znakiem 
niezwykle groźnego kryzysu zmysłu moralnego, który stopniowo 
traci zdolność rozróżnienia między dobrem i złem, nawet wówczas, 
gdy chodzi o podstawowe prawo do życia. Wobec tak groźnej sytua-
cji szczególnie potrzebna jest dziś odwaga, która pozwala spojrzeć 
prawdzie w oczy i nazywać rzeczy po imieniu, nie ulegając wygod-
nym kompromisom czy też pokusie oszukiwania siebie. […] 

Właśnie w przypadku przerywania ciąży można się dziś często 
spotkać z dwuznacznymi określeniami, jak na przykład ‘zabieg’, 
które zmierzają do ukrycia jego prawdziwej natury i złagodzenia 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

212

jego ciężaru w świadomości opinii publicznej. Być może samo to 
zjawisko językowe jest już objawem niepokoju nurtującego su-
mienia. Jednak żadne słowo nie jest w stanie zmienić rzeczywi-
stości: przerwanie ciąży jest – niezależnie od tego, w jaki spo-
sób zostaje dokonane – świadomym i bezpośrednim zabójstwem 
istoty ludzkiej w początkowym stadium jej życia, obejmującym 
okres między poczęciem a narodzeniem». Nienarodzone dzieci są 
zatem «najbardziej bezbronne i niewinne ze wszystkich, a dzisiaj 
odziera się je z ludzkiej godności, aby robić z nimi to, co się chce, 
pozbawiając je życia i ustanawiając prawa, by nikt nie mógł temu 
przeszkodzić». Należy zatem stwierdzić z całą mocą i jasnością, na-
wet w naszych czasach, że «obrona rodzącego się życia jest ściśle 
związana z obroną jakiegokolwiek prawa człowieka»” (Deklaracja 
Dignitas infinita, nr 47). 

W kontekście troski o życie i rozwój dzieci Rada Stała KEP zachę-
ca wszystkich wiernych do włączenia się w inicjatywę Ojca Święte-
go Franciszka, który ustanowił pierwsze Światowe Dni Dzieci. Będą 
one obchodzone 25 i 26 maja 2024 r. W naszych modlitwach pa-
miętajmy także o tych dzieciach, którym nigdy nie było dane ujrzeć 
blasku słońca.

Podpisali Członkowie Rady Stałej
Konferencji Episkopatu Polski 

Jasna Góra, 2 maja 2024 r.

Za zgodność:
bp Artur G. Miziński

Sekretarz Generalny
Konferencji Episkopatu Polski



Konferencja Episkopatu Polski

213

13
LIST 

Konferencji Episkopatu Polski 
w sprawie ochrony życia

Umiłowani Siostry i Bracia! 
Fragment Ewangelii św. Marka na dzisiejszą jedenastą niedzielę 

zwykłą, pozostawia nam przesłanie o królestwie Bożym, które Bóg 
„wsiewa” w ziemię ludzkiego serca. Teksty liturgiczne wyjaśniają, że 
jest to „królestwo prawdy i życia, królestwo świętości i łaski, króle-
stwo sprawiedliwości, miłości i pokoju”. W przypowieści o ziarnku 
gorczycy dostrzegamy troskę Boga o życie ludzkie, o godne i wła-
ściwe warunki jego rozwoju i wzrostu, a wreszcie, o jego zbawienie. 
Bóg Wszechmogący jest Dawcą Życia, przez co jest obecny w poczę-
ciu i życiu każdego człowieka. Życie nowej, unikalnej osoby ludzkiej 
rozpoczyna się od poczęcia, czyli połączenia komórek matki i ojca. 
Od tego momentu każdy człowiek powinien mieć zapewnione pełne 
prawo do ochrony życia.

„Nie może istnieć prawdziwa demokracja, jeżeli nie uznaje się 
godności każdego człowieka i nie szanuje jego praw” – przypominał 
św. Jan Paweł II w encyklice Evangelium vitae (nr 101). Prawa każdego 
człowieka do życia chronią Powszechna Deklaracja Praw Człowieka, 
Karta Praw Podstawowych UE oraz Konstytucja RP i zapisy ustawo-
we. Jest to elementarna zasada wpisana w naturę człowieka, której 
nie wolno naruszać. „Należy zatem stwierdzić z całą mocą i jasno-
ścią, nawet w naszych czasach, że obrona rodzącego się życia jest 
ściśle związana z obroną jakiegokolwiek prawa człowieka. Zakłada 
ona przekonanie, że każda ludzka istota jest zawsze święta i nienaru-
szalna w jakiejkolwiek sytuacji i w każdej fazie swego rozwoju” (De-
klaracja Dykasterii Nauki Wiary Dignitas infinita, nr 91).

Obecnie jesteśmy świadkami narastającej presji zmiany praw-
nej ochrony ludzkiego życia w kierunku legalizacji zabijania dziec-
ka w łonie matki. Jest to bardzo niepokojące i niezwykle groźne dla 
bezpieczeństwa publicznego. Każdy człowiek dobrej woli powinien 
się temu sprzeciwiać. Życie bowiem, jako wartość naczelna każdego 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

214

człowieka i fundamentalny element dobra wspólnego, jest dobrem 
podstawowym, górującym nad indywidualną wolnością innych. Nikt 
więc, w imię osobistej wolności, nie ma prawa decydować o życiu dru-
giego człowieka.

„Kościół nie przestaje przypominać, że godność każdej istoty 
ludzkiej ma charakter istotowy i obowiązuje od poczęcia do natu-
ralnej śmierci” (Dignitas infinita, nr 47). „Nie zabijaj” i „chroń ludzkie 
życie” – to podstawowe zasady, którymi powinien się kierować każdy 
człowiek prawego sumienia. Wbrew dość powszechnej narracji nie 
są one wyrazem przekonań wynikających tylko z wiary chrześcijań-
skiej, ale płyną ze zrozumienia samej ludzkiej natury.

Warte podkreślenia jest, jak wielkie znaczenie dla ochrony poczy-
nającego się życia ma kochająca się rodzina, zbudowana na trwałym 
małżeństwie rodziców, stanowiąca „sanktuarium życia” oraz pod-
stawową komórkę społeczną. „Tak więc mężczyzna i kobieta zjed-
noczeni w małżeństwie zostają włączeni w Boże dzieło: poprzez akt 
zrodzenia – dar Boży zostaje przyjęty i nowe życie otwiera się na 
przyszłość” (Evangelium vitae, nr 43). Tymczasem zabójstwo dziecka 
poczętego powoduje poważne cierpienie psychofizyczne i duchowe, 
prowadząc często do rozbicia rodziny. 

Wyrażamy wielki szacunek i uznanie dla matek, które z miłością 
służą życiu i chronią swoje dzieci nawet w najtrudniejszych sytua-
cjach. Świadczą one o tym, że radość, piękno i wielkość miłości ma-
cierzyńskiej wyrażają się w nieprzemijającej trosce o dobro dzieci 
niezależnie od okoliczności. 

Zwracamy się także do ojców, których rolą jest ochrona rodziny, 
a zwłaszcza kobiet w stanie błogosławionym oraz ich dzieci. Wasze 
pełne miłości zaangażowanie na rzecz obrony najbardziej bezbron-
nych, potrzebujących szczególnego wsparcia, jest niezastąpione. Tym 
bardziej więc dzisiaj nie wolno wam dystansować się od zaangażowa-
nia w prawną ochronę ludzkiego życia. 

Zdarza się jednak, że brzemienna matka znajduje się w bardzo 
trudnej sytuacji i potrzebuje specjalistycznej pomocy. Kościół, or-
ganizacje pozarządowe i lokalne instytucje niosą ją, prowadząc 
m.in. Domy Samotnej Matki czy Okna Życia, zapewniając wsparcie 
materialne, prawne i psychologiczne. Tej pomocy nie może nigdy 
zabraknąć również ze strony państwa. Wszyscy jesteśmy do niej 
zobowiązani.



Konferencja Episkopatu Polski

215

Troska o życie wyraża się także przez to, że nie wolno zmuszać 
lekarzy, personelu medycznego i farmaceutów do angażowania się 
w proceder zabijania dzieci w okresie prenatalnym czy też osób sta-
rych i chorych. Takie działania łamią podstawowe prawo do zacho-
wania klauzuli sumienia. 

Jako pasterze Kościoła katolickiego w Polsce, a jednocześnie oby-
watele naszego kraju, mamy prawo i obowiązek przypomnieć – za-
równo wiernym Kościoła katolickiego, jak i wszystkim ludziom do-
brej woli – że jesteśmy zobowiązani do szacunku wobec człowieka, 
zwłaszcza wobec najsłabszych i bezbronnych. Szczególna odpowie-
dzialność za ich życie spoczywa na tych, którym na mocy mandatu 
społecznego została powierzona troska o dobro wspólne. 

Papież Franciszek zwrócił się ostatnio do nas Polaków: „Niech 
Polska będzie ziemią, która chroni życie w każdym jego momencie, 
od chwili, gdy pojawia się w łonie matki, aż do jego naturalnego kre-
su. Nie zapominajcie, że nikt nie jest panem życia, czy to swojego, czy 
też innych. Z serca wam błogosławię!” (Franciszek, Słowa do Polaków 
w czasie audiencji ogólnej, 20 marca 2024).

Dziękując każdemu, kto w różnych wymiarach życia osobistego 
i publicznego służy życiu i prawdzie, w Imię Chrystusa prosimy Was 
o wytrwałą i ofiarną obronę Ewangelii życia. Włączmy się wszyscy 
do wielkiej modlitwy w tej intencji, dziś zanoszonej za wstawiennic-
twem Świętej Bożej Rodzicielki Maryi, słowami św. Jana Pawła II 
(Evangelium vitae, nr 105):

O Maryjo, jutrzenko nowego świata, Matko żyjących,  
Tobie zawierzamy sprawę życia:
spójrz, o Matko, na niezliczone rzesze dzieci,  
którym nie pozwala się przyjść na świat,
ubogich, którzy zmagają się z trudnościami życia,
mężczyzn i kobiet – ofiary nieludzkiej przemocy,
starców i chorych zabitych przez obojętność albo fałszywą litość.
Spraw, aby wszyscy wierzący w Twojego Syna potrafili otwarcie 
i z miłością głosić
ludziom naszej epoki Ewangelię życia.
Wyjednaj im łaskę przyjęcia jej jako zawsze nowego daru,
radość wysławiania jej z wdzięcznością w całym życiu
oraz odwagę czynnego i wytrwałego świadczenia o niej,



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

216

aby mogli budować, wraz z wszystkimi ludźmi dobrej woli,
cywilizację prawdy i miłości na cześć i chwałę Boga Stwórcy, 
który miłuje życie.

Podpisali pasterze 
Kościoła katolickiego w Polsce 

obecni na 398. Zebraniu Plenarnym 
Konferencji Episkopatu Polski, 

w Warszawie, 10 czerwca 2024 r.

List należy odczytać w niedzielę, 16 czerwca 2024 r. 

Za zgodność:
bp Artur G. Miziński

Sekretarz Generalny
Konferencji Episkopatu Polski

14
STANOWISKO 

Konferencji Episkopatu Polski 
w sprawie zmian 

w organizacji lekcji religii w szkołach 
podejmowanych przez 

Ministerstwo Edukacji Narodowej

Nauczanie religii w polskiej szkole stanowi wielkie dobro dla dzi-
siejszego młodego człowieka, które wymaga wspólnej troski ze stro-
ny rodziny, Kościoła i państwa. Lekcja religii w szkołach publicznych 
ma miejsce w 23 krajach Europy i jej obecność jest traktowana jako 
standard systemów edukacyjnych. W Polsce lekcja religii, wyrzucona 
przez władze komunistyczne po II wojnie światowej, powróciła do 
szkół publicznych w 1990 r., kiedy rozpoczęły się procesy demokra-
tyzacji życia w naszej Ojczyźnie.

Wyrażamy sprzeciw wobec ostatnich decyzji Ministerstwa Eduka-
cji Narodowej odnoszących się do organizacji lekcji religii w szkole. 



Konferencja Episkopatu Polski

217

Apelujemy o uwzględnienie woli rodziców, którzy w zdecydowanej 
większości posyłają swoje dzieci i młodzież na lekcje religii. W skali 
całego naszego kraju jest to prawie 80% rodziców. Oni mają prawo do 
lekcji religii na terenie szkoły publicznej, gdyż wynika to z podstawo-
wych praw i wolności człowieka, zagwarantowanych w Konstytucji 
Rzeczypospolitej Polskiej i Konkordacie między Stolicą Apostolską 
i Rzecząpospolitą Polską. 

Przypominamy, że wszelkie zmiany odnośnie do organizacji 
lekcji religii w szkole publicznej winny dokonywać się zawsze zgod-
nie z obowiązującym prawem i w porozumieniu z Kościołami oraz 
związkami wyznaniowymi. W rozmowach podejmowanych z Mini-
sterstwem Edukacji Narodowej konieczne jest wypracowanie wspól-
nego porozumienia wymaganego przez prawo. Porozumienie zakłada 
zawsze zgodę na wspólnie wypracowane stanowisko. 

Zachęcamy wszystkich wiernych, aby podejmować działania uka-
zujące wartość lekcji religii w szkole. Szczególnie prosimy katolickich 
rodziców, aby odważnie zabierali głos w tej sprawie. Apelujemy także 
do mediów katolickich, ruchów i wspólnot religijnych, aby podejmo-
wali podobne działania. 

Należy zauważyć, że nauczanie religii katolickiej i innych wyznań 
wspiera wychowawczą rolę szkoły. Nauczanie religii w szkole stanowi 
integralną część wychowania człowieka w jego sferze intelektualnej, 
moralnej i duchowej. Treści przekazywane na lekcji religii uczą bu-
dowania relacji osobowych, wrażliwości serca, postawy braterstwa, 
wzajemnego szacunku i dialogu z przedstawicielami różnych nacji, 
religii i światopoglądów, kształtują postawy oparte na sprawiedli-
wości i solidarności społecznej, wskazują na wielką godność każde-
go człowieka, konieczność niesienia pomocy potrzebującym i dba-
nie o dobro wspólne. Wychowują do troski o stworzony świat i jego 
piękno. Lekcja religii wspiera rodzinę i szkołę w różnych kryzysach 
psychicznych doświadczanych przez uczniów, jest dla nich pomocą 
w przeciwdziałaniu przemocy, agresji i profilaktyce uzależnień. 

Lekcja religii ma też bardzo ważne znaczenie kulturowe. Przekaz 
wiedzy na temat chrześcijaństwa jest konieczny do rozumienia euro-
pejskiej i polskiej kultury, a także kultury wielu krajów na wszystkich 
kontynentach. Świadectwo ponad 1050-letniej tradycji chrześcijań-
stwa w Polsce pokazuje, jak wiara kształtowała nasze dzieje i po-
zwalała narodowi przetrwać najtragiczniejsze wydarzenia historii. 
Trzeba mówić o zbudowanych na wierze wielkich dziełach naszych 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

218

rodaków, wieszczów i bohaterów, uczonych i świętych, ludzi nauki, 
kultury i sztuki. 

Dziękujemy wszystkim nauczycielom religii za ich ofiarną i pełną 
poświęcenia pracę w szkole. Drodzy nauczyciele religii, chcemy Wam 
powiedzieć, że jesteśmy z Wami! Podzielamy Wasze troski i obawy. 
Nie zapominamy o Was w rozmowach z władzami państwowymi. 
Dziękujemy wszystkim osobom zaangażowanym w dzieło lekcji re-
ligii w szkole. Dziękujemy władzom oświatowym i dyrekcjom szkół, 
duszpasterzom, rodzicom i wszystkim, którzy podejmują odpowie-
dzialnie trud wychowania młodego pokolenia.

Podpisali pasterze 
Kościoła katolickiego w Polsce 

obecni na 398. Zebraniu Plenarnym 
Konferencji Episkopatu Polski.

Warszawa, 12 czerwca 2024 r.
Za zgodność:

bp Marek G. Marczak
Sekretarz Generalny

Konferencji Episkopatu Polski

15
STANOWISKO

Komisji Duszpasterstwa KEP
w sprawie planowanych zmian ustawy

o handlu w niedzielę

W kontekście planowanych zmian ustawodawczych dotyczących 
handlu w niedzielę i święta jako Komisja Duszpasterstwa Konferencji 
Episkopatu Polski, ufając, że wespół ze wspólnotą wierzących obywa-
teli naszego kraju, opowiadamy się za zachowaniem aktualnej usta-
wy o handlu w niedzielę z 2018 r. Podkreślamy, że nie oznacza ona 
całkowitego zakazu handlu w te dni i nie powoduje braku dostępu do 
produktów pierwszej potrzeby.



Konferencja Episkopatu Polski

219

Wyrażamy przekonanie, że pozostawienie aktualnych regulacji 
leży w interesie wszystkich obywateli i znajduje uzasadnienie na 
poziomie prawnym, ekonomicznym, społeczno-kulturowym, religij-
nym, rodzinnym i obywatelskim.

1. Utrzymanie aktualnego porządku prawnego dotyczącego han-
dlu w niedzielę będzie w naszym przekonaniu wyrazem szacunku 
Rządzących dla praw człowieka, w tym prawa każdego obywatela do 
odpoczynku i organizowania go wedle własnych potrzeb, indywidu-
alnie czy w gronie rodziny i przyjaciół. Za takim rozwiązaniem prze-
mawia zarazem powinność troski o duchowe dobro człowieka, o jego 
prawo do realizacji potrzeb religijnych i duchowych, w wolności i od-
powiednim do tego czasie. Nie można podporządkować wymienio-
nych praw i dóbr interesom rynku i wielkich korporacji, rozpatrywać 
zagadnienia wyłącznie w kategoriach ekonomicznych (200% wyna-
grodzenia za pracę w dzień wolny), dodatkowo w sytuacji, gdy praca 
w niedziele i święta dla wielu osób będzie mieć charakter konieczny.

2. Nasz zdecydowany postulat pozostawienia obecnych regulacji 
prawnych odwołuje się do uznania wartości pracy każdego człowie-
ka. Wartość ta implikuje zarówno prawo do odpoczynku, jak i real-
nej możliwości korzystania z jej owoców w czasie wolnym, jakim są 
weekendy i święta.

3. Utrzymanie obowiązującego ustawodawstwa będzie w naszym 
przekonaniu ważnym sygnałem i wyrazem szacunku Rządzących dla 
woli obywateli RP, wyrażonej w niedawno przeprowadzonych son-
dażach. Z danych empirycznych wynika, że blisko dwie trzecie spo-
śród nas sprzeciwia się rozwiązaniom proponowanym przez Trzecią 
Drogę. Podkreślmy zarazem, że jedną ze sztandarowych idei obecnej 
Władzy jest jej demokratyczny i obywatelski charakter, czyli goto-
wość uwzględniania woli Polaków.

4. Stanowisko powyższe jest ugruntowane w zasadzie sprawied-
liwości społecznej, zgodnie z którą wszyscy obywatele mają prawo 
do dni wolnych od pracy w weekendy i zagospodarowania ich według 
własnych preferencji. Decyzja o niedzielach handlowych oznaczała-
by obciążenie przymusem niekoniecznej pracy w niedziele i święta 
znaczącej grupy Polaków.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

220

5. Zmiany dotychczasowego stanu prawnego dotkną przede 
wszystkim rodziny, a w szczególności kobiety i dzieci, których ro-
dzice będą musieli w niedzielę pracować. Jesteśmy przekonani, że 
nie należy i nie warto rezygnować z dorobku ostatnich lat, które 
znacząco zmieniły sposób spędzania weekendów, dzięki możliwo-
ści wyjazdów, od tych lokalnych po dalsze, co też sprzyjało rozwo-
jowi turystyki. Centra, skwery, parki większych i mniejszych miej-
scowości oraz okoliczna przyroda, stały się widocznymi miejscami 
spotkań rodzinnych i towarzyskich, rekreacji, chętnie uczęszcza-
nych eventów dla dorosłych i dzieci o charakterze kulturalnym, 
sportowym, profilaktycznym czy zdrowotnym. Podkreślmy, że ma 
to istotne znaczenie dla budowania i podtrzymywania więzi spo-
łecznych, umacniania integracji społecznej i międzypokoleniowej 
w naszym społeczeństwie. Postulujemy promocję niedziel i week-
endów jako znakomitej okazji do rozwoju kultury czasu wolnego 
i świętowania, do obcowania z kulturą i naturą.

6. Zapowiadany kierunek zmian jest niespójny z rządowymi 
zapowiedziami ograniczenia czasu pracy, realizacji praw kobiet, 
ograniczenia konsumpcjonizmu, w ramach polityki proekologicz-
nej, odwoływania się do standardów obowiązujących w wielu kra-
jach UE, traktowanych jako wzorcowe.

7. Dopuszczenie handlu w niedzielę pozostaje w sprzeczno-
ści z dorobkiem kultury europejskiej i kultury chrześcijańskiej, 
stanem prawnym i praktyką różnych krajów UE. W wielu z nich, 
w różnym kształcie i zakresie lub na różnych szczeblach władzy, 
broni się praw obywateli do dnia wolnego, wyciszenia i odpoczyn-
ku nawet przez całkowity zakaz handlu w niedzielę i święta.

8. Dla katolików niedziela ma charakter religijny i duchowy. 
Jest czasem przeznaczanym dla Boga i najbliższych, w rodzi-
nach – czasem, który dorośli przeznaczają dla swoich dzieci, osób 
starszych, potrzebujących wsparcia i obecności, wreszcie okazją 
do świętowania różnych okoliczności, dzielenia się doświadcze-
niem wiary, do odpoczynku, regeneracji sił. W tym kontekście 
przywołujemy prawa katolików do nieskrępowanego praktyko-
wania wiary.



Konferencja Episkopatu Polski

221

Z tej perspektywy sformułowane postulaty kierujemy m.in. do 
Państwa Parlamentarzystów, którzy deklarują wiarę katolicką, 
licząc na ich sprecyzowane stanowisko i odpowiadające mu dzia-
łania prawne.

bp Andrzej Czaja
Przewodniczący  

Komisji Duszpasterstwa KEP 

Warszawa, 12 czerwca 2024 r.

16
KOMUNIKAT 

z 398. Zebrania Plenarnego 
Konferencji Episkopatu Polski

W dniach od 10 do 12 czerwca 2024 r. odbyło się w Warszawie, 
pod przewodnictwem abp. Tadeusza Wojdy SAC, przewodniczącego 
Konferencji Episkopatu Polski, 398. Zebranie Plenarne KEP.

1. Głównym tematem obrad były wyzwania związane z katechezą 
w parafiach i lekcjami religii w szkołach. W odniesieniu do pierw-
szej kwestii, biskupi podkreślili konieczność odnowy katechezy w jej 
wymiarze katechumenalnym. Katechumenat jest wzorem katechezy 
Kościoła i wezwaniem do głoszenia kerygmatu, pogłębiania wyzna-
wanej wiary oraz doświadczenia wspólnoty Kościoła. Konieczna jest 
formacja katechumenalna przed przystąpieniem do pierwszej spo-
wiedzi i Komunii Świętej, bierzmowania czy sakramentu małżeń-
stwa, a także w czasie, gdy rodzice przygotowują się do chrztu swych 
dzieci. Potrzebna jest także permanentna katecheza dorosłych. 
Oznacza to, że istnieje również konieczność stosownej formacji ka-
techistów i animatorów. Apel o pogłębienie katechezy parafialnej 
nie oznacza rezygnacji z lekcji religii w szkole. Są to dwie rzeczy-



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

222

wistości wzajemnie się uzupełniające. Ze względu na dynamiczne 
zmiany społeczne, lekcje religii w szkołach powinny zyskać moc-
niejszy wymiar kulturowy, wychowawczy, społeczny i historyczny. 
Biskupi uważają za niesprawiedliwe i krzywdzące obecne działania 
podejmowane przez Ministerstwo Edukacji Narodowej wprowadza-
jące zmiany w organizacji lekcji religii w szkole i przypominają, że 
wszelkie zmiany w tym zakresie powinny się dokonywać na drodze 
dialogu, w porozumieniu z Kościołami i związkami wyznaniowymi. 
Dziękują nauczycielom religii za ich trudną i odpowiedzialną pracę 
dydaktyczną i wychowawczą, podzielają też ich niepokoje związa-
ne z zapowiadanymi przez Ministerstwo zmianami niezgodnymi ze 
standardami europejskimi. Biskupi podzielają stanowcze głosy ro-
dziców, którzy mają prawo do wychowania własnych dzieci w szkole 
publicznej zgodnie z ich przekonaniami, także religijnymi.

2. W związku z narastającą w przestrzeni publicznej i w działa-
niach rządu presją dotyczącą zmiany prawnej ochrony życia ludz-
kiego w kierunku legalizacji zabijania dzieci w łonie matek biskupi 
przypominają jednoznaczne i niezmienne stanowisko Kościoła w tej 
kwestii. Zgoda lub nawet przyzwolenie na jakąkolwiek formę świa-
domego unicestwienia ludzkiego życia, w tym życia dziecka jesz-
cze nienarodzonego, nie jest do pogodzenia z prawem naturalnym 
i wiarą katolicką. Biskupi zwracają uwagę także i na to, że przyka-
zanie „Nie zabijaj” jest podstawową zasadą ludzką, którą powinien 
się kierować każdy człowiek prawego sumienia. Z całą mocą apelu-
ją zatem do sumień nie tylko osób wierzących, ale wszystkich ludzi 
dobrej woli, o stanowcze sprzeciwienie się próbom legalizacji abor-
cji i zdecydowane działania promujące ochronę życia. Życie ludzkie 
jest wartością nadrzędną. Nikt zatem w imię osobistej wolności nie 
ma prawa do decydowania o życiu drugiego człowieka. Nie wolno 
też zmuszać lekarzy, personelu medycznego i farmaceutów do anga-
żowania się w proceder zabijania dzieci w okresie prenatalnym czy 
też osób w podeszłym wieku i chorych, naruszając w ten sposób ich 
prawo do zachowania klauzuli sumienia. Biskupi wyrażają wielki 
szacunek i uznanie dla matek i ojców, którzy z miłością służą życiu 
i chronią swoje dzieci nawet w najtrudniejszych sytuacjach. Świad-
czą one o tym, że radość, piękno i wielkość miłości macierzyńskiej 
i ojcowskiej wyrażają się w nieprzemijającej trosce o dobro dzieci nie-



Konferencja Episkopatu Polski

223

zależnie od okoliczności. Kościół podejmuje wszelką możliwą pomoc 
i wsparcie oraz realizuje konkretne działania, by wszystkie dzieci 
chronić przed jakimikolwiek przejawami przemocy.

3. Podejmując dyskusję nad kwestią rodziny, biskupi zwrócili 
uwagę na to, jak istotne jest rozbudowane i pogłębione przygotowa-
nie młodych do sakramentu małżeństwa. Podjęte zostaną działania 
nad opracowaniem programu formacji katechumenatu, w którym 
będzie dokonywało się zarówno rozeznanie i przygotowanie do sa-
kramentu małżeństwa, jak również towarzyszenie małżeństwom 
w pierwszych latach ich wspólnego życia. W tym kontekście trwająca 
w diecezjach w Polsce peregrynacja relikwii bł. Rodziny Józefa i Wik-
torii Ulmów wraz z ich siedmiorgiem dzieci jest wyjątkową okazją do 
wspólnej modlitwy w intencji rodzin i tych, którzy przygotowują się 
do zawarcia małżeństwa. 

4. Delegat KEP ds. Ochrony Dzieci i Młodzieży, abp Wojciech Po-
lak, poinformował, że na ukończeniu są już prace przygotowujące 
do powołania komisji niezależnych ekspertów do zbadania zjawiska 
wykorzystywania seksualnego w Kościele w Polsce. Ostateczne i wią-
żące decyzje zostaną podjęte podczas jesiennych zebrań plenarnych, 
zarówno Konferencji Episkopatu Polski, jak i konferencji wyższych 
przełożonych zakonów męskich i żeńskich, które również uczestni-
czą w tych pracach. Powołanie i działanie komisji będzie wyrażać 
solidarną postawę wszystkich przełożonych kościelnych, podejmują-
cych wspólnie działania służące ochronie małoletnich i pomocy oso-
bom zranionym, wsłuchując się także w głos samych skrzywdzonych.

Biskupi wyrażają wdzięczność wszystkim osobom zaangażowa-
nym w opracowanie i szkolenia przygotowujące do wdrażania stan-
dardów ochrony małoletnich w Kościele. Wprowadzając te standardy, 
do których obliguje tzw. ustawa Kamilka, Kościół włącza się w dzia-
łania społeczne służące tworzeniu środowisk bezpiecznych i wolnych 
od wszelkich form przemocy.

5. W czasie zebrania biskupi pielgrzymowali do Sanktuarium 
diecezjalnego bł. księdza Jerzego Popiełuszki na warszawskim 
Żoliborzu, gdzie sprawowali Eucharystię. W tym roku przypada 
40. rocznica męczeńskiej śmierci kapelana „Solidarności”. Oddając 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

224

wstawiennictwu bł. księdza Popiełuszki trudne sprawy Polski i Po-
laków, biskupi modlili się przy jego grobie o pokój na świecie, zgodę 
narodową i poszanowanie życia ludzkiego. 

6. Zebranie Plenarne dokonało wyboru – na pięcioletnią kaden-
cję – sekretarza generalnego KEP, którym został bp Marek Marczak, 
biskup pomocniczy archidiecezji łódzkiej. Zastąpił on na tym stano-
wisku bp. Artura G. Mizińskiego, które sprawował przez 10 lat. Wraz 
z przewodniczącym KEP i jego zastępcą stanowią oni Prezydium 
KEP. Do głównych zadań sekretarza generalnego należy kierowanie 
Sekretariatem KEP, który jest organem wspierającym Konferencję 
Episkopatu Polski i jej przewodniczącego w wykonywaniu zadań 
statutowych. Na wniosek nowego Sekretarza Generalnego biskupi 
zaaprobowali również nominację Zastępcy Sekretarza Generalnego 
KEP, którym po raz kolejny został ks. prał. Jarosław Mrówczyński.

Polecając Bogu wszystkie ważne sprawy Kościoła i naszej Ojczy-
zny, biskupi udzielają Rodakom w kraju i za granicą pasterskiego bło-
gosławieństwa. 

Podpisali pasterze 
Kościoła katolickiego w Polsce 

obecni na 398. Zebraniu Plenarnym 
Konferencji Episkopatu Polski.

Warszawa, 12 czerwca 2024 r.

Za zgodność:
bp Marek G. Marczak

Sekretarz Generalny
Konferencji Episkopatu Polski



METROPOLITA 
WROCŁAWSKI



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

226

1
HOMILIA

wygłoszona podczas nabożeństwa kończącego
Tydzień Modlitw o Jedność Chrześcijan

w katedrze prawosławnej
Narodzenia Przenajświętszej Bogarodzicy

we Wrocławiu

28 stycznia 2024 roku

Siostry i bracia w Chrystusie!
Hasłem tegorocznego Tygodnia Modlitw o Jedność Chrześcijan 

są słowa zaczerpnięte z Ewangelii Łukasza: „Będziesz miłował Pana, 
Boga swego, całym swoim sercem, całą swoją duszą, całą swoją mocą 
i całym swoim umysłem; a swego bliźniego jak siebie samego”. To we-
zwanie do miłowania Boga i bliźniego jak siebie samego, powtarzane 
jest przez autorów Ewangelii kilkakrotnie. Pojawia się też w Listach 
Apostolskich. Świadczy to o wadze, jaką przywiązywał Chrystus do 
tego przykazania.

Nie jest ono obce naszej ludzkiej naturze, bo jak poucza św. Bazyli 
Wielki, wielki teolog i Doktor Kościoła, ojciec wschodniego mona-
stycyzmu żyjący w IV wieku, wszyscy mamy w sobie wrodzoną moc 
miłowania. „Zanim otrzymaliśmy przykazanie miłowania Boga, już 
wcześniej, od urodzenia, została nam dana moc i umiejętność miło-
wania. Nie osiąga się jej przez przekonywanie od zewnątrz, ale każdy 
może się jej nauczyć w sobie i przez siebie samego. Z natury bowiem 
pragniemy tego, co piękne i dobre, nawet jeśli nie dla wszystkich to 
samo wydaje się dobre i piękne. Podobnie też nie potrzebujemy, aby 
ktoś uczył nas miłości do rodziców i krewnych, spontanicznie zaś 
okazujemy życzliwość tym, którzy nam dobrze czynią”. A zatem: 
„Miłości Boga nie nabywa się na drodze poznawania przykazań”. 
I dalej czytamy w napisanej przez niego Regule dłuższej: „Podobnie 
jak korzystania ze światła, pragnienia życia, miłości do rodziców czy 
wychowawców nie nauczyliśmy się od innych, tak samo, owszem, da-
leko bardziej, miłości Boga nie otrzymujemy przez nauczanie z ze-



Metropolita Wrocławski

227

wnątrz. W samej naturze człowieka spoczywa pewna siła umysłu, 
jakby nasienie zawierające w sobie zdolność oraz konieczność miło-
wania. Poznanie Bożych przykazań rozbudza owo nasienie, troskli-
wie je pielęgnuje, roztropnie żywi i przy Bożej pomocy doprowadza 
do pełnego rozwoju”.

Wzywając nas do miłowania bliźniego jak siebie samego, Jezus 
daje nam nieomylną miarę, by zbadać, czy kochamy bliźniego, czy 
nie. Z własnego doświadczenia dobrze wiemy, co znaczy kochać sie-
bie samego i co chcielibyśmy, aby inni nam czynili. Zauważmy, że 
Jezus nie mówi: Czyń drugiemu to, co drugi czyni tobie. To byłoby 
dobrze znane wtedy prawo odwetu: „Oko za oko, ząb za ząb”. On 
mówi: Czyń drugiemu to, co chciałbyś, aby drugi czynił tobie – a to 
zmienia postać rzeczy. Co więcej, Jezus za bliźnich, wbrew przyjętej 
wówczas interpretacji prawa zapisanego w Księdze Kapłańskiej, nie 
uważał wyłącznie przedstawicieli narodu żydowskiego. W Jego in-
terpretacji, o czym wyraźnie mówi w przypowieści o miłosiernym 
Samarytaninie, bliźnim jest każdy człowiek. Każdy, bez wyjątku.

Dla uważnego czytelnika Ewangelii nie ulega wątpliwości, że 
Jezus uważał miłość bliźniego za swoje przykazanie, w którym 
streszcza się całe Prawo. Dowodem jest relacja Jana Ewangelisty, 
który skrupulatnie przytacza słowa Jezusa: „To jest moje przyka-
zanie, abyście się wzajemnie miłowali, tak jak ja was umiłowałem”. 
Nic dziwnego, że wielu utożsamia chrześcijaństwo z przykazaniem 
miłości bliźniego. Już pierwsi chrześcijanie tym różnili się od pogan, 
że starali się praktykować miłość nie tylko w stosunku do swoich 
najbliższych, bo i poganie przecież tak czynili, ale także w stosunku 
do obcych. To było novum, które świat pogański zadziwiało i przy-
ciągało. To wtedy właśnie mówiono o chrześcijanach: Popatrzcie, 
jak oni się miłują.

Kiedy mówi się o miłości bliźniego, myśl biegnie od razu do 
uczynków miłosierdzia świadczonych na rzecz potrzebującego: dać 
mu jeść, pić, odziać – krótko mówiąc, pomóc. Ale to jeden ze skutków 
miłości, nie miłość. Chyba to w jakiś sposób rozumiemy, bo intuicyj-
nie wyczuwamy, że pomaganie bliźniemu, to nie to samo co miłość 
męża do żony, żony do męża, rodziców do dzieci i na odwrót. Zatem 
jaka to ma być ta miłość bliźniego?

W Liście do Rzymian czytamy, że miłość powinna być bez ob-
łudy. Bez udawania. Można bowiem wspierać i dawać jałmużnę 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

228

z licznych pobudek, które nie mają nic wspólnego z miłością: żeby 
robić wrażenie szlachetnych, uchodzić za dobroczyńców, a nawet 
z powodu wyrzutów sumienia. Wiele pomocy charytatywnej udzie-
lanej krajom trzeciego świata jest podyktowane właśnie wyrzutem 
sumienia. Uświadamiamy sobie bowiem gorszącą różnicę, jaka ist-
nieje między nami a nimi, i czujemy się częściowo odpowiedzial-
ni za ich nędzę. A zatem, można nie okazywać miłości, pełniąc 
uczynki miłości. Brzmi to trochę paradoksalnie, ale tak jest. Oczy-
wiście błędem byłoby przeciwstawianie sobie miłości serca i miłości 
uczynków. Bardziej chodzi o to, by uczynki miały swój fundament 
w autentycznym uczuciu miłości i życzliwości. Ta miłość serca jest 
miłością, którą wszyscy i zawsze możemy praktykować, jest bo-
wiem powszechna i nie zależy od naszego statusu materialnego czy 
też pozycji społecznej. To nie jest miłość, jaką niektórzy – bogaci 
i zdrowi – mogą jedynie dawać, a inni – ubodzy i chorzy – tylko 
przyjmować. Wszyscy mogą nią obdarowywać bliźnich i wszyscy 
są zdolni ją przyjmować. Chodzi o to, aby zacząć patrzeć nowymi 
oczami na sytuacje i osoby, z którymi przyszło nam się spotkać, 
przyszło nam żyć. Oczami pełnymi wyrozumiałości, życzliwości, 
zrozumienia, przebaczenia. Kiedy to się dzieje, wszystkie relacje 
międzyludzkie się zmieniają. Tracą rację bytu wszelkie powody do 
uprzedzeń, niezgody i wrogości. 

Jako chrześcijanie, jako dzieci Jednego Boga, jesteśmy powo-
łani do życia we wzajemnej miłości. Zdajemy sobie sprawę z tego, 
że łatwo być dobrym, życzliwym wobec bliskich osób, tych, któ-
re kochamy, które są dla nas dobre. Wie o tym ojciec, wie o tym 
matka, jak łatwo okazywać miłość małemu dziecku, które tuli 
się do rodziców. A już trudniej wtedy, kiedy w miarę dorastania, 
a szczególnie w okresie młodzieńczego buntu, zaczynają się niepo-
rozumienia i kłótnie. Nawet jeśli sami tego nie doświadczyliśmy, 
to jednak wiemy, jak trudno dzieciom kochać rodziców, kiedy ci 
zaniedbują swoje obowiązki, nie troszczą się należycie o dzieci, 
może także trwają w nałogach. Trudno miłować bliźniego, któ-
ry otwarcie manifestuje swoją wobec nas nieżyczliwość, a może 
nawet wrogość. Dlatego tutaj potrzeba nam pomocy Chrystusa, 
Jego łaski, umocnienia. Potrzeba nam również wsparcia najbliż-
szych, dlatego tak ważne jest, by postawy miłości bliźniego uczyć 
się przede wszystkim w naszych rodzinach. Kochać członków na-



Metropolita Wrocławski

229

szych rodzin przychodzi nam chyba najłatwiej. Ale potem trzeba 
ciągle rozszerzać krąg osób objętych naszą siostrzaną i braterską 
miłością. Wszyscy przecież jesteśmy dziećmi tego samego Boga. Za 
wszystkich Chrystus oddał swoje życie i wszystkich chce doprowa-
dzić do zbawienia.

Siostry i Bracia, na fundamencie miłości Boga i bliźniego chciejmy 
także budować naszą jedność i ekumenizm. Jeśli miłości mamy uczyć 
się w rodzinie, to także w rodzinie powinniśmy uczyć się postawy 
ekumenicznej, to znaczy otwartości na drugiego człowieka niezależ-
nie od jego wyznania. Myślę, że należy przerwać to ciągłe przeno-
szenie na kolejne pokolenia naszych uprzedzeń, stereotypów, lęków. 
Nie pomogą Tygodnie Modlitw o Jedność Chrześcijan, jeśli zabraknie 
wsparcia ze strony rodziny, jeśli w naszych rodzinach pielęgnować 
będziemy to, z czym należało dawno skończyć. Jeśli zabraknie ducha 
miłości w naszej mowie i wzajemnym odnoszeniu się do siebie. To 
nic, że może nie od razu uda nam się przekonać środowisko, w któ-
rym żyjemy, do takiej postawy. To na pewno wymaga czasu, ale jest 
w miłości ogromna siła zdolna przemienić bliźniego. Pamiętajmy, że 
mamy tego samego Ojca, wszyscy jesteśmy Jego dziećmi, niezależnie 
od wyznania – wszyscy dostąpiliśmy łaski chrztu, łaski odkupienia 
oraz nosimy w sobie Jego obraz. Jeśli dobro uczynione bliźniemu jest 
także dobrem wyświadczonym Bogu, to brak miłości bliźniego jest – 
nie bójmy się tego powiedzieć – brakiem miłości Boga. Kto miłuje 
Boga, będzie miłował bliźniego. Dlatego ochoczo podejmijmy w na-
szym życiu realizację hasła tegorocznego Tygodnia Modlitw o Jed-
ność Chrześcijan i z całego serca miłujmy Boga, a bliźnich jak siebie 
samych. Amen.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

230

2
HOMILIA

wygłoszona podczas Mszy św.
w kościele św. Bonifacego we Wrocławiu
w 84. rocznicę pierwszej masowej zsyłki

Polaków na Sybir

9 lutego 2024 roku

Czcigodni Bracia w Chrystusowym Kapłaństwie,
Przedstawiciele władz państwowych i samorządowych,
Drodzy Sybiracy, Bracia i Siostry,
Jezus opuścił okolice Tyru i przez Sydon przyszedł nad Jezioro 

Galilejskie, przemierzając posiadłości Dekapolu. Dekapol to region 
położony na zachód od Jeziora Galilejskiego, w którego skład wcho-
dziło dziesięć miast. Charakteryzował się on dużymi wpływami kul-
tury grecko-rzymskiej i stosunkowo dużą liczbą zamieszkujących 
tam pogan. Z dużym prawdopodobieństwem można więc powiedzieć, 
że ludzie, którzy przyprowadzili do Chrystusa głuchoniemego, i on 
sam, byli poganami. Możemy się także domyślać, że przez Dekapol 
Jezus przechodził zapewne nie raz, ponieważ tamtędy wiodła naj-
krótsza droga z Tyru do Jeziora Galilejskiego. A przecież Jezus nigdy 
nie unikał spotkań z poganami i zawsze był otwarty na spotkanie 
z nimi. Ewangelista Marek opisuje takie właśnie spotkanie. W spo-
sób dla siebie charakterystyczny, to znaczy – lakoniczny, opisuje cud 
uzdrowienia głuchoniemego człowieka. Chorego przyprowadzono 
do Chrystusa z nadzieją, że położy nań rękę i uzdrowi go. Zamiast 
tego Jezus wykonuje pewne symboliczne gesty: wkłada palce do uszu 
człowieka i dotyka jego języka. Elementy te z czasem weszły do rytu 
chrzcielnego i do dzisiaj obrzęd ten zachowany został w obrzędach 
chrztu osób dorosłych. Wraz z tymi gestami Jezus wypowiada słowo 
„effatha”, to znaczy „otwórz się”. Zaraz – jak słyszeliśmy – otworzyły 
się uszy tego człowieka, więzy języka się rozwiązały i mógł prawi-
dłowo mówić. Ale w tym przypadku aramejskie słowo „effatha” nie 
odnosi się tylko do chorych narządów ciała, ale do chorego człowie-
ka. Dotykanie zmysłów człowieka sprawia wrażenie, jakby Jezus do-



Metropolita Wrocławski

231

tykał całego jego życia, aby ostatecznie dotknąć serca. Chrystusowe 
słowo „effata”, czyli „otwórz się”, skierowane do poganina stanowiło 
wezwanie do otwarcia się na Jego Ewangelię, na miłość objawiającą 
się w cudzie uzdrowienia.

Kiedy dzisiaj słuchamy tych słów Jezusa, jeszcze lepiej rozumie-
my, że otwarcie się na Boga to najistotniejszy warunek przerzucenia 
mostów łączących nas z Tym, który jest Życiem. To także fundament 
postawy otwarcia na świat, na dialog z ludźmi, na prawdziwe relacje 
ze wszystkimi. Przeciwieństwem otwarcia się na Boga i bliźnich jest 
zamknięcie się w sobie, odcięcie od Tego, który jest Życiem, który jest 
dawcą życia i miłości. W ludzkim świecie oznacza to brak wrażliwości 
na zło, które dotyka bliźniego, egoizm, upatrywanie w bliźnim wro-
ga, odmawianie mu wszelkich praw, deptanie jego godności. 

Sprawowana obecnie Eucharystia i związane z nią obchody 84. 
rocznicy pierwszej masowej zsyłki na Sybir, która rozpoczęła naj-
większą bolszewicką zbrodnię dokonaną na naszym narodzie w cza-
sie II wojny światowej, przypominają nam zbrodnię wywiezienia 
na „nieludzką ziemię” ponad 1,5 mln Polaków. Przypominają nam 
bezmiar cierpienia naszych bliskich, ich drogę krzyżową. W okre-
sie komunizmu pamięć o tym przechowywano w rodzinie, w kręgu 
bliskich. Nie można było o tym głośno mówić ani pisać. Nieliczne 
pamiątki przechowywano niczym relikwie w domowych archiwach, 
czasami w kościołach. Dzięki Bogu w wolnej Polsce możemy już 
głośno mówić o martyrologii Sybiraków, o losach Polaków zesła-
nych przez Sowietów na Sybir i w inne rejony Związku Radziec-
kiego w czasie II wojny światowej. Udało się zgromadzić i opubli-
kować wspomnienia tych, którzy przeżyli, i dzięki temu możemy 
dziś przypominać naszemu społeczeństwu, a przede wszystkim 
młodemu pokoleniu, o wydarzeniach historycznych, związanych 
z martyrologią Polaków na Wschodzie. Tu, we Wrocławiu, mamy 
także nasze SANKTUARIUM GOLGOTY WSCHODU, które przypo-
mina o heroizmie i bestialstwie. Heroizmie ofiar i bestialstwie opraw-
ców. Heroizmie ofiar, czyli ich poświęceniu, męstwie, bohaterstwie 
i ofiarności. I bestialstwie oprawców, czyli postępowaniu wyjątkowo 
okrutnym, brutalnym, barbarzyńskim i sadystycznym. Znamy to 
z zapisanych wspomnień. Rok 1940, ostra zima, bolszewicy kolbami 
bili w drzwi, wchodzili do domu, budzili śpiących ludzi i niewiele da-
wali czasu na spakowanie się. Zresztą co można było z sobą zabrać? 
Matki ubierały szybko dzieci, pomagano osobom chorym, starszym, 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

232

jeśli się udało, zabierano coś do jedzenia. Później transport na sta-
cję kolejową. Tam czekały zimne wagony. Wpychano do nich ludzi, 
zasuwano drzwi. Pociąg ruszał po wypełnieniu ludźmi wszystkich 
wagonów. A trwało to nieraz dwa dni. Tak wyglądała pierwsza sta-
cja ich drogi krzyżowej. Potem były kolejne. Ludzie jechali długimi 
tygodniami, głodni, spragnieni, połowa z nich nigdy nie dojechała 
na miejsce. Umierali po drodze z głodu i chłodu. Żołnierze tylko raz 
w tygodniu otwierali drzwi, brali umarłych za ręce i nogi i wyrzucali 
z wagonu. Droga przy torach, zwłaszcza w miejscach postoju pociągu, 
była usłana ciałami umarłych. Po dotarciu na miejsce przeznaczenia, 
była ciężka fizyczna praca, w skrajnie trudnych warunkach syberyj-
skiego klimatu, na nieludzkiej ziemi.

Dzisiaj, tu w kościele, potem przy pomniku, chcemy oddać hołd 
tym, którym nie było dane wrócić do Ojczyzny. Chcemy oddać hołd 
wszystkim ofiarom tej sowieckiej zbrodni. Także bohaterskim mat-
kom i ojcom, którzy w heroiczny sposób walczyli o przetrwanie swo-
ich dzieci, a nierzadko dzieci sąsiadów. Jak w liście skierowanym do 
mnie napisał Prezes Związku Sybiraków we Wrocławiu: „Dzięki ich 
poświęceniu, patriotyzmowi i głębokiej wierze w Pana Boga, stało się 
możliwym nasze przeżycie, zachowanie polskości i powrót do Polski. 
[…] Sybiracy są przekonani, że właśnie głęboka wiara w Pana Boga 
pozwoliła nam przeżyć na nieludzkiej ziemi i powrócić do Ojczyzny”. 
Dziękuję za te słowa, bo są one poniekąd komentarzem do dzisiejszej 
Ewangelii. Właśnie głęboka wiara jest w swej istocie otwarciem się 
człowieka na Boga. Ona także motywuje do otwarcia się na drugie-
go człowieka, na bliźniego. Do służenia mu, świadczenia pomocy, 
do pomocy w niesieniu jego krzyża. Tylko Bóg potrafi leczyć nasze 
rany spowodowane przez zło i ludzką niegodziwość. Tylko On może 
wypełnić pustkę serca niegasnącą nadzieją i napełnić je miłością, do-
brem oraz przywrócić sens życia. Tylko z Nim możliwe jest zwycię-
stwo heroizmu nad bestialstwem i siły życia nad siłą śmierci. Dlatego 
tak ważne jest otwarcie się człowieka na Boga. 

Słowa Chrystusa „effatha”, otwórz się, pomimo upływu długiego 
czasu nic nie tracą na swej aktualności. Na tym tle widać wyraźnie, 
że zamknięcie się na Boga, Jego słowo, Ewangelię, przykazanie mi-
łości bliźniego stwarza przestrzeń, w której panoszy się zło i grzech. 
Bolszewiccy żołnierze, zaczadzeni komunistyczną ideologią, tak da-
lece zamknięci byli na człowieka, że deptali jego godność. Nie mieli 
współczucia dla transportowanych ludzi, których jedyną winą było 



Metropolita Wrocławski

233

to, że byli Polakami. Za nic mieli ich cierpienie, nieczuli byli na ich 
krzywdę i podstawowe potrzeby, których zaspokojenie gwaranto-
wało przeżycie. Pozbawieni nawet zwyczajnych ludzkich odruchów 
w stosunku do dzieci, starców, chorych, obciążonych pracą ponad 
ludzkie siły, stawali się oprawcami, których działania można określić 
bestialskimi. Czy wtedy ktoś z owych chorych, zarażonych wirusem 
nienawiści do Polaków, choć w małym stopniu starał się otworzyć na 
ludzki ból i cierpienie? Nie sądzę. I dlatego wezwanie Chrystusa do 
otwarcia się na Boga i drugiego człowieka nic nie traci na aktualno-
ści. A w sytuacjach krańcowych prowadzi do zwycięstwa heroizmu 
nad bestialstwem, siły życia nad siłą śmierci.

Dziękujmy Panu Bogu za wszystkich, którzy ocaleli, a dziś dają 
świadectwo heroizmu swoich bliskich, naszych sióstr i braci, naszych 
rodaków. Dziękujmy za ich świadectwo demaskujące całą brzydotę 
zła i grzechu oraz zło obłąkańczej komunistycznej ideologii. A dla 
wszystkich, którzy utracili życie na nieludzkiej ziemi prośmy o wiecz-
ną nagrodę w niebie. Amen. 

3
LIST

do chorych

Wrocław, 11 lutego 2024 roku

Drogie Siostry, Drodzy Bracia, 
w naszej archidiecezji przygotowujemy się do bardzo ważnego wyda-
rzenia – synodu diecezjalnego. Rozpocznie się on 19 maja 2024 r, pod 
hasłem: „Uczyńcie wszystko, co wam powie Syn”. 

Już teraz w naszych parafiach i wspólnotach spotykamy się, aby 
wspólnie modlić się, słuchać słowa Bożego i rozeznawać, jaką drogą 
chce prowadzić nas Pan Jezus. Pragniemy, ucząc się od Maryi, zrobić 
wszystko, do czego zaprasza nas Bóg. W tej drodze nawrócenia i od-
nowy życia Kościoła bardzo potrzebujemy modlitewnego wsparcia 
osób chorych i cierpiących. Wiemy, że Wasza modlitwa jest bezcenna, 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

234

i wiemy, że dzięki niej będziemy mogli naprawdę odpowiedzieć na 
wezwanie Pana Jezusa. Chcemy jako wspólnota Kościoła coraz bar-
dziej żyć Ewangelią i wychodzić na poszukiwanie tych, których jesz-
cze z nami nie ma. Nie uczynimy tego bez Was i bez Waszej modli-
twy. Ojciec Święty Franciszek w orędziu na Światowy Dzień Chorego 
(11 lutego 2023) napisał: „Osoby chore znajdują się w centrum Ludu 
Bożego, postępując razem z nim jako proroctwo ludzkości, w której 
każdy jest cenny i nikogo nie wolno odrzucać”. 

Proszę, módlcie się o dobre i trwałe owoce synodu w naszej archi-
diecezji. Proście, aby Kościół wrocławski miał odwagę zrobić wszyst-
ko, by usłyszeć i pójść za głosem Chrystusa. 

Wstawiennictwu Maryi, Uzdrowienia Chorych, zawierzam każde-
go z Was, którzy jesteście chorzy, i wszystkich, którzy się Wami opie-
kują. Z serca Wam błogosławię.

4
HOMILIA

wygłoszona podczas Mszy św. krzyżma
w katedrze św. Jana Chrzciciela

we Wrocławiu

28 marca 2024 roku, Wielki Czwartek

Drodzy Bracia w Chrystusowym kapłaństwie!
Wielki Czwartek to dzień ustanowienia Eucharystii i sakramentu 

kapłaństwa. W tym dniu dziękujemy Bogu za dar naszego powołania, 
pokornie odnawiamy nasze kapłańskie przyrzeczenia i powierzamy 
się Bożemu Miłosierdziu. Próbujemy także na nowo pogłębić świa-
domość tego, czym jest nasze kapłaństwo, i jak je realizować, by było 
one zgodne z wolą naszego Pana.

Rozpoczęte przez apostołów nowotestamentalne kapłaństwo ma 
strukturę całkowicie chrystologiczną i oznacza włączenie w posłan-
nictwo Jezusa Chrystusa, w Jego zbawczą misję. Zgodnie z tym isto-
tą i podstawą posługi kapłańskiej jest głęboka, osobista więź z Chry-



Metropolita Wrocławski

235

stusem. Kapłan musi być człowiekiem, który dogłębnie zna Jezusa, 
który Go spotkał i który nauczył się Go kochać. Dlatego też kapłan 
musi być naprawdę duchowym człowiekiem. Bez tego nie znajdzie 
on wystarczającej siły, aby wiernie pełnić swą posługę. Ponadto po-
winien wszystkiego uczyć się od Chrystusa. Także tego, że w życiu 
kapłańskim nie chodzi o samorealizację i sukces. Musi nauczyć się, że 
nie może stawiać na wygodne życie, nie może budować wokół siebie 
wspólnoty czcicieli czy zwolenników, lecz że działa dla Chrystusa. 
Powiedzmy sobie szczerze ani Chrystus, ani wierni nie potrzebują 
kapłanów spierających się wzajemnie o swoje prawa, ani nie potrze-
bują kapłanów, którzy pasą jedynie samych siebie. Wierni nie chcą 
podczas kazania wysłuchiwać półprawd i dziwnych osobistych po-
glądów kapłana, nie mówiąc już o prywatnych pomysłach na liturgię. 
Ten, kto przepowiada samego siebie, przecenia się i przypisuje sobie 
pewną ważność, której po prostu nie ma. Kiedy wierni przychodzą 
do kościoła, to po to, aby spotkać to, czego nie wymyślił sobie ten czy 
ów kapłan, lecz to, co zostało przekazane w postaci wiary trwającej 
przez wieki. Zawsze gdy kapłan przestaje być sługą, mija się ze swoim 
zadaniem bycia posłańcem, który wie, że nie on jest najważniejszy, 
lecz to, co także on sam może jedynie otrzymać. Tylko przez to, że 
pozwala stać się nieważnym, otrzymuje prawdziwą ważność, stając 
się bramą Pana, przez którą wchodzi się do nieba. Wierni potrzebują 
takich kapłanów, którzy jednoczą ich z Bogiem i między sobą.

W Modlitwie Arcykapłańskiej Jezusa wypowiedzianej podczas 
Ostatniej Wieczerzy bardzo mocno wyakcentowana została potrzeba 
jedności w Kościele. Jest to jedność oparta na wzorze jedności Trójcy 
Przenajświętszej. Jezus prosił, abyśmy stanowili jedno, jak Syn sta-
nowi jedno ze swoim Ojcem w Duchu Świętym. Różne są przyczyny 
niszczenia jedności Kościoła. Niestety czasami jedność wspólnoty 
Kościoła rozbijają sami kapłani. Warto w tym momencie przytoczyć 
świadectwo świeckiej osoby, która mówi, czego od dwóch tysięcy lat 
ludzie oczekują od kapłanów: „aby byli wierni i wierzący. Żeby byli 
wierni Chrystusowi, ale i Kościołowi. Bardzo mnie boli, gdy kapłani 
wypowiadają się przeciwko swoim biskupom lub przeciwko oficjalne-
mu nauczaniu Kościoła, siejąc ferment i niezgodę. A Jezus mówił: aby 
wszyscy stanowili jedno. Bardzo mnie boli, gdy jeden kapłan mówi 
przeciw drugiemu; gdy kapłan w Internecie wypowiada się przeciwko 
nauczaniu Kościoła i nie jest za to karany, gdyż w ten sposób robi wodę 
z mózgu wiernym, przez to wprowadza zamęt w Kościele. Było to wi-



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

236

dać w czasie pandemii, gdy episkopat wypowiadał się na temat form 
przystępowania do Komunii, a niektórzy kapłani mieli swoje pomysły. 
Rozumiem, że mogli zgłaszać biskupom: nie zgadzam się z tym, po-
pracujcie nad tym drodzy ojcowie biskupi; ale nie uderzać publicznie 
w autorytet Kościoła. I tak obecnie mamy kryzys autorytetów, więc 
jeśli sami będziemy podważać autorytet Kościoła, to on oczywiście 
przetrwa, ale zostanie zdziesiątkowany. Jest takie stare powiedzenie: 
zły to ptak, co własne gniazdo kala. Trzeba wyjaśniać sprawy między 
sobą, jeśli jest spór”. I dalej pisze: „jeżdżąc po wielu miejscach, spoty-
kam się z prywatną pobożnością księży, którą wcisnęli oni ludziom, 
a która jest niezgodna z nauczaniem Kościoła; nawet jeśli jest większa, 
to jest większa nie na chwałę Bożą, ale na pychę danego człowieka. 
Bardzo błagałabym kapłanów, by nie uderzali w jedność Kościoła, 
bo wtedy sprowadzają owce na manowce i owce zagryzają się między 
sobą. To jest droga do rozłamów i nigdy nic dobrego z tego nie wynik-
nęło” (Patrycja Hurlak, Nie kalać swojego gniazda).

Kochani bracia, ten, kto działa dla Chrystusa, wie, że to Chry-
stus wciąż na nowo sieje i zbiera plon. Przepracowanie, zmęczenie 
i frustracja dzisiejszych kapłanów wynikają z uporczywych poszu-
kiwań sukcesów. A nie o to chodzi. Bardzo pouczający dla nas może 
być ewangeliczny zapis bezowocnych nocnych połowów na wodach 
Jeziora Genezaret, po których następuje cudowny poranek, kiedy to 
rwą się sieci albo nie można ich wyciągnąć z wód jeziora, a łodzie 
prawie się zanurzają od mnóstwa wielkich ryb. Te noce, noce bez-
owocne, daremne, są w jakiejś mierze konieczne. Bo po nich nastę-
puje cud wielkich połowów. Nie ze względu na nasze trudy, wysiłki, 
przemyślne metody, ale ze względu na działanie Chrystusa. Można 
powiedzieć, że cała nasza nocna praca, pozornie daremna, jest jakoś 
związana ściśle z Jego cudami, jakoś musi je poprzedzać. Dlatego tak 
ważne jest to, byśmy cierpliwie, wytrwale, mężnie, z pokorą – łowili. 
Noc w noc. Byśmy nie zwątpili, by nie ustała nasza gorliwość i nasz 
duszpasterski trud.	

Drodzy Bracia w Chrystusowym kapłaństwie! Istotą posługi ka-
płańskiej jest uczynienie ze swego życia daru dla Boga i bliźnich, 
w stopniu o wiele wyższym aniżeli wierni, do których zostało się po-
słanym. Owszem, wszyscy, jak to przypomina św. Paweł w Liście do 
Rzymian, mamy naśladować Jezusa i dać swoje ciało na ofiarę żywą, 
świętą, Bogu przyjemną – ale kapłani mają to uczynić w stopniu 
o wiele wyższym. Może to nieco przeraża, bo ofiarę pojmujemy często 



Metropolita Wrocławski

237

bardzo opacznie. Pojęcie ofiary kojarzy się nam z jakimś nieskończe-
nie wielkim cierpieniem. Tymczasem ofiara to nie takie lub inne cier-
pienie, nie taki lub inny czyn, lecz po prostu wyjście z ciasnych granic 
naszego egoizmu, z naszej samowystarczalności i poddanie siebie pra-
wu Jezusa Chrystusa, który jako Człowiek dla innych ludzi i jako Syn 
Boży trwa w wiecznej Miłości. A ponieważ sami nie jesteśmy do tego 
zdolni, dlatego ofiara kapłana polega na tym, aby pozwolić się wziąć 
Chrystusowi za rękę i dać się prowadzić. Piotrze, Szymonie, synu 
Jana, czy miłujesz mnie, czy miłujesz mnie więcej aniżeli ci? Właś-
nie o to „więcej” chodzi. Wszyscy mają kochać Boga, ale kapłan ma Go 
kochać bardziej, więcej. Wszyscy mają być darem dla Boga i bliźnich, 
ale kapłan ma być bardziej, w stopniu wyższym. I z tego będziemy 
musieli zdać sprawę Bogu. Będziemy musieli zdać sprawę z miłości, 
miłosierdzia, z tego, co miało być i było darem z siebie.

Kiedy nasz grzech, wszelkie zło, zaniedbanie, zostanie zdarte 
z naszej duszy – pozostanie tylko dobro. Ale tu rodzi się pytanie, 
bardzo ważne pytanie: Ile tego dobra zostanie? Z naszych zabiegów 
o godności, tytuły, zaszczyty, powiedzmy sobie szczerze, nic nie zo-
stanie. Nic nie zostanie z pieniędzy, które chętnie gromadzimy. Śladu 
nie pozostanie po tych godzinach spędzonych na plotkach, bezzasad-
nej krytyce, niesprawiedliwych sądach. Może i oszczerstwach. I na 
nic urządzanie sobie wygodnego życia kosztem pracy duszpaster-
skiej – z tego też nic nie pozostanie. Z tych wielu naszych zachowań, 
postaw, wypowiedzianych słów, po prostu nic nie zostanie. Z czym 
zatem staniemy przed Bogiem? Pewnie się okaże, że to, co w naszych 
oczach nie zasługiwało na uwagę, będzie decydujące. Czyli twoje do-
bre słowo, uśmiech, czas poświęcony na modlitwę, medytację, ofiara 
pieniężna złożona w dobrym celu, pełnione uczynki miłosierdzia, go-
dziny poświęcone duszpasterstwu dzieci, młodzieży, ministrantów, 
grupom i wspólnotom parafialnym. Twoje dni urlopu poświęcone 
na pielgrzymkę. To wszystko stanowi owo więcej i bardziej. A zatem 
kiedy myślimy o tej rzeczywistości, do której zmierzamy, i mamy 
prowadzić innych, pamiętajmy o tym, co jest prawdziwym skarbem 
otwierającym nam bramy nieba, a co balastem, który w obliczu Boga 
przeradza się w wielkie nic.

Drodzy Bracia i Siostry! Pamiętajmy w naszych modlitwach o ka-
płanach, sługach Eucharystii. Pamiętajmy także o tych, którzy w bar-
dzo trudnych warunkach posługują w krajach misyjnych, w krajach 
ogarniętych wojną. Prośmy Boga, aby ich nie brakowało i by byli, 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

238

według zamysłu Chrystusa, prawdziwym darem dla wspólnoty wier-
nych. Byśmy jednak byli darem dla wspólnoty, musimy być wierni 
Chrystusowi i Kościołowi, musimy być zjednoczeni przy Ojcu świę-
tym Franciszku, przy swoim biskupie. Musimy budować jedność. 
Chrystus do końca ich umiłował, do końca nas umiłował i dlatego 
Eucharystia, i dlatego kapłaństwo, i dlatego krzyż. 

Drodzy Bracia Kapłani, dziękuję wam za waszą codzienną służbę, 
za waszą miłość do Kościoła. Niech w chwilach samotności czy znie-
chęcenia towarzyszy wam świadomość, że wasza kapłańska posługa 
jest bezcenna i nie do zastąpienia. Modlę się za was i sam proszę 
o modlitwę, byśmy razem i solidarnie, w jednym Duchu, służyli lu-
dowi Bożemu Kościoła wrocławskiego. Amen.

5
HOMILIA

wygłoszona podczas Mszy św.
w katedrze św. Jana Chrzciciela

we Wrocławiu 
z okazji Dnia Strażaka

14 maja, 2024 roku, 

Drodzy Bracia w Chrystusowym kapłaństwie, 
umiłowani w Chrystusie Panu Bracia i Siostry!
Święty Florian, patron dzisiejszej uroczystości, i słowa przed 

chwilą odczytanej Ewangelii kierują naszą uwagę i myśl na jedno 
z najistotniejszych zadań chrześcijanina – na obowiązek dawania 
świadectwa wiary. Jak wiemy, św. Florian żył w III w. i zginął na 
początku wieku IV. Podaje się, że śmierć męczeńską poniósł w 304 r. 
Jego życie przypadło na czasy wielkiego prześladowania chrześcijan 
przez cesarza Dioklecjana. Florian, żołnierz, szef wojskowej służby 
prefekta, był chrześcijaninem. W chwili największej próby, gdy mógł 
jeszcze ratować życie, składając ofiarę bogom, odmówił wyrzeczenia 
się Chrystusa. Jego przełożony rozkazał wtedy, by zrzucono go z mo-



Metropolita Wrocławski

239

stu do rzeki Anizy. Nie wiemy, czy bał się śmierci, czy nie. O niektó-
rych męczennikach wiemy, że bali się śmierci i początkowo uciekali 
przed swym męczeństwem. Inni, jak św. Franciszek z Asyżu, pragnęli 
męczeństwa, a jednak Chrystus im tego oszczędził. Akt męczeństwa 
za wiarę jest szczególną łaską Bożą – i Bóg najlepiej wie, komu tej ła-
ski udzielić i jak kto z tej łaski skorzysta. W różnych czasach i różnym 
ludziom potrzebne są różne argumenty, by uwierzyć w Jezusa Chrys-
tusa. Były czasy, kiedy najsilniejszym argumentem był argument 
przelanej krwi. To były np. czasy wczesnego chrześcijaństwa. Czasy, 
w których żył św. Florian. Dziś wszędzie tam, gdzie chrześcijanie 
mają zagwarantowane prawo do wolności religijnej, najbardziej do 
wiary przyciąga nas świadectwo ofiarnego życia, zgodnego z Ewan-
gelią. Świadectwo nadziei i miłości. Samo mówienie o Bogu może 
co najwyżej wzbudzić zainteresowanie religią, ale przyjęcie Boga za 
Pana swego życia domaga się spotkania z Nim za pośrednictwem 
drugiego człowieka. Życia wiarą nie można nauczyć się z książki, ale 
od kogoś, kto pozostaje w ścisłej relacji z Bogiem, dlatego Chrystus 
tak mocno kładł nacisk, by Jego uczniowie byli świadkami.

We współczesnym świecie, kiedy wiara stopniowo traci swe miej-
sce w najistotniejszych momentach ludzkiej egzystencji, takich jak 
narodziny, cierpienie, śmierć, człowieka bardzo często ogarnia roz-
czarowanie, rozpacz i poczucie bezsensu. Potrzeba jest zatem świa-
dectwa o Chrystusie, który jest Światłem oświetlającym drogi nasze-
go życia i który nadaje najgłębszy sens naszemu życiu. Ale co znaczy 
dawać świadectwo o męce, śmierci i zmartwychwstaniu Chrystusa? 
Dawać świadectwo, składać świadectwo, być świadkiem, kojarzy nam 
się zawsze z rozprawą sądową. Świadek jakiegoś wydarzenia zobo-
wiązany jest publicznie je poświadczyć. A jego świadectwo nie opiera 
się na plotkach, na domniemaniach, ale wynika z faktu jego obecno-
ści i uczestnictwa w jakimś wydarzeniu. Świadek Chrystusa, to ktoś 
kto zna Chrystusa, kto jest z Nim w bliskiej zażyłości, kto pozostaje 
z Nim w głębokiej przyjaźni. Ktoś taki wcale nie musi słownie dekla-
rować swojej wiary, bo jest ona widoczna we wszystkich wymiarach 
jego życia. Jest widoczna w jego życiu indywidualnym, rodzinnym, 
społecznym, w decyzjach codziennie podejmowanych, w działaniu, 
w wygłaszanych sądach i opiniach.

Jak winna latorośl przynosi owoce, gdy jest złączona z całością 
rośliny, tak my możemy czynić wiele dobra, gdy trwamy w jedności 
z Ojcem Niebieskim. Będzie wtedy w nas Boża moc pozwalająca po-



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

240

konać wszelkie zło, które nas oszpeca i zaciera nasze podobieństwo 
do Boga, który stworzył nas na swój obraz, na obraz Boży nas stwo-
rzył. Treścią świadectwa jest prawda, że człowiek jest kochany przez 
Boga miłością bezinteresowną i uprzedzającą naszą miłość. Każdy 
chrześcijanin może i musi słowem oraz życiem głosić, że Bóg kocha 
każdego człowieka, że Chrystus przyszedł na świat dla ciebie i dla 
ciebie jest Drogą, Prawdą i Życiem. Rodzi się jednak pytanie: Kiedy 
i jak chrześcijanin ma dawać świadectwo Chrystusowi. Ewangelia 
mówi o świadectwie dawanym słowem w sytuacji trudnej, w takiej 
sytuacji, kiedy wyznanie Chrystusa, przyznanie się do Niego i jego 
Ewangelii kosztuje… dużo kosztuje… nawet życie. Stąd też najwyż-
szym świadectwem dawanym Chrystusowi jest męczeństwo. Takim 
świadkiem był św. Szczepan i takim również jest św. Florian. 

W sytuacji trudnej wiara próbuje się jak złoto w ogniu. W takiej 
sytuacji milczenie nosi znamiona zdrady Chrystusa. A przecież 
dobrze wiemy, że składanie świadectwa w takich warunkach jest 
bardzo trudne, bo wiąże się z poczuciem samotności, osaczeniem 
ze wszystkich stron nienawiścią, nienawiścią prześladowców, a nie-
kiedy nawet swoich najbliższych. Owszem są niestety jeszcze takie 
miejsca na świecie, że dawanie świadectwa o Chrystusie kosztuje ży-
cie. Wystarczy popatrzeć na Bliski Wschód, niektóre kraje Afryki czy 
Azji. U nas co prawda jest inaczej, ale też trzeba nieraz płacić wysoką 
cenę za świadectwo dawane Chrystusowi, bo trzeba wtedy mierzyć 
się z kpiną, ośmieszaniem, a nieraz towarzyską izolacją.

Drodzy bracia i siostry, Pismo Święte nas poucza, że życie uczciwe 
i na co dzień ofiarne jest również umieraniem dla Boga i bliźnich. 
Przyzwyczailiśmy się uważać męczenników za ludzi innych niż my, 
ludzi z innego wieku, wychowanych w innej atmosferze, lepszych od 
nas, większych i silniejszych. A przecież i nam przychodzi spotykać 
się z podobnymi trudnościami i tak jak męczennicy, choć duchowo, 
umierać dla Chrystusa. Jak pisze Merton: „Bóg wybrał nas, którzy 
nie jesteśmy bohaterami, abyśmy dzielili los jego wielkich bojowni-
ków. Nasza walka toczy się w naszych sercach, sumieniu. W naszych 
rodzinach, miejscu pracy”.

Z okazji dzisiejszego święta są z nami strażacy, którym patronuje 
św. Florian. Wiemy, ile zawdzięczamy ofiarnej służbie strażaków. Jak 
często ratują ludzkie życie, zdrowie i mienie. Wezwani do pożaru, 
wypadku, niosą ludziom nadzieję, a ich pełna poświęcenia, z naraże-
niem zdrowia i życia praca, ukazuje, że istnieją prawdziwe wartości, 



Metropolita Wrocławski

241

dla których warto poświęcić życie… Że taką wartością jest człowiek. 
Kochani, czyż nie jest to Ewangelia Jezusa Chrystusa? Czyż w tym, co 
czynią dla poszkodowanych, nie ujawnia się miłość bliźniego? W tych 
wszystkich interwencjach i akcjach, o których niemal codziennie sły-
szymy w mediach? Wiemy, że wasza służba jest niebezpieczna, że 
płacicie wysoką cenę, bo jest to cena waszego zdrowia i życia. Dlatego 
dzisiaj chcemy wam za to podziękować. Za to, że najczęściej wy jeste-
ście pierwsi na miejscu zdarzenia, ratując nasze życie, nasze mienie. 
Za waszą ofiarność, dyspozycyjność, profesjonalizm. Chcemy wam 
podziękować i złożyć wyrazy wdzięczności i uznania.

Siostry i bracia dawanie świadectwa Chrystusowi w dzisiejszym 
świecie nie jest łatwe. Abyśmy jednak mogli ten trudny obowiązek 
wypełnić, otrzymujemy w każdej Mszy św. moc Bożą. Otrzymuje-
my pokarm niebieski, pokarm, który daje życie i siłę. Otrzymujemy 
również przykład św. Floriana i całej rzeszy męczenników. Niech ta 
niebiańska moc i wstawiennictwo św. Floriana towarzyszy nam każ-
dego dnia. Amen.

6
HOMILIA

wygłoszona podczas Mszy św.
w kościele Najświętszego Serca Pana Jezusa

w Żernikach Wrocławskich 
z okazji jubileuszu 100-lecia

i zakończenia remontu 

26 maja 2024 roku, 
uroczystość Trójcy Świętej

Czcigodny Księże Proboszczu, Siostry i Bracia!
Tajemnica Trójcy Przenajświętszej, którą czcimy dzisiejszą uro-

czystością, jest najbardziej wewnętrzną tajemnicą Boga. Dlatego jest 
dla nas całkowicie niedostępna. Nie jest to zresztą nic dziwnego, bo 
i nasza osobista tajemnica człowieczeństwa jest dla drugiego czło-



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

242

wieka niedostępna. I to nie tylko wtedy, kiedy nie chcemy drugiej 
osobie siebie w pełni pokazać, ale również wtedy, kiedy bardzo tego 
pragniemy, ale nie potrafimy znaleźć słów, które byłyby zdolne prze-
kazać w sposób przekonujący całość tego, co w nas tak najbardziej 
jest. Co więcej, nieraz sami siebie nie rozumiemy, naszego postępo-
wania i zachowań w relacji do kogoś, kogo kochamy, nie mówiąc już 
o istocie naszego jestestwa, naszej tożsamości. Może to być nawet 
bardzo bolesnym przeżyciem, kiedy przed nami staje osoba nam 
bardzo bliska z pytaniem pełnym niepokoju czy wyrzutu i oczekuje 
odpowiedzi na pytanie: Kim ty naprawdę jesteś? Jaki ty naprawdę 
jesteś? Co w tobie naprawdę jest? Co ty naprawdę myślisz? A my je-
steśmy bezradni. Pragnęlibyśmy otworzyć swoje wnętrze, a nie jeste-
śmy w stanie tego uczynić. I nie tylko dlatego, że tego nie chcemy, ale 
może nawet częściej dlatego, że sami siebie do końca nie rozumiemy. 
Te pytania może postawić żona mężowi, mąż żonie, rodzice dzieciom 
czy przyjaciel przyjacielowi. I niestety nie otrzymuje żadnej odpowie-
dzi. Trzeba przyznać, że ta osobista, najbardziej wewnętrzna treść 
naszego człowieczeństwa nie jest w całości przekazywalna. Pewne jej 
elementy, właśnie te, o które nam czy komuś innemu chodzi, znaj-
dują się poza granicą, poza barierą, której nie można przekroczyć.

Jeśli tak jest między nami, to tym bardziej tak jest między nami 
a Panem Bogiem, od którego przecież dzieli nas wymiar nieskończo-
ności. Dlatego z najgłębszą czcią zostawiamy tę tajemnicę Jemu sa-
memu i skupiamy się na tym, co nam wiedzieć o Sobie pozwolił. Nie 
ulegajmy złudzeniu, że kiedykolwiek zdołamy wypowiedzieć Boga 
w naszym ludzkim języku. Bóg to jest Ktoś, kto przekracza całkowicie 
nasze wyobrażenia o Nim i porządek naszego istnienia. Inne są dro-
gi, którymi chodzą jego myśli, a inne, po których chodzą myśli nasze. 
I nie tak widzi człowiek, jak widzi Bóg. A zatem musi nam wystarczyć 
to, co o tej tajemnicy powiedział Jezus Chrystus, a mianowicie, że 
jest Ojciec, że jest Syn i że jest Duch Święty, który jest Duchem Ojca 
i Syna równocześnie. A nadto, że te Osoby Boskie stanowią jedno. 
Dlatego wyznajemy wiarę w Jednego Boga, Ojca wszechmogącego, 
Stworzyciela nieba i ziemi i w Jezusa Chrystusa, Syna jego jedynego, 
i w Ducha Świętego, który od Ojca i Syna pochodzi.

W dzisiejszą uroczystość powinniśmy na nowo pogłębić świa-
domość, że nasze istnienie wiąże się z Trójcą Przenajświętszą. To 
właśnie w łonie Trójcy Świętej – pomiędzy Ojcem, Synem i Duchem 



Metropolita Wrocławski

243

Świętym – zrodziła się myśl o stworzeniu, o powołaniu do życia czło-
wieka: uczyńmy człowieka na obraz i podobieństwo nasze. Ta po-
dwójna liczba mnoga użyta w tym zdaniu, umieszczonym już na sa-
mym początku Objawienia, jest dla nas wymowna. Pan Bóg mówi do 
siebie i o sobie: uczyńmy na nasze podobieństwo. Te słowa wskazują, 
gdzie znajduje się prawzór, według którego człowiek został ukształ-
towany. Spotykamy czasem takich ludzi, z którymi dobrze nam być, 
od których trudno się oderwać, których chciałoby się zawsze mieć 
blisko siebie. To są ludzie, którzy z Boga wynieśli coś, co trudno jest 
wypowiedzieć w ludzkim języku i określić ludzkimi słowami. Z nimi 
czujemy się po prostu dobrze, bo mają w sobie – i jest to dla nas wi-
doczne – coś, co nas do nich przyciąga, jakiś odblask wielkości i mi-
łości Boga. Ale co równie ważne, Jezus Chrystus pokazał nam jeszcze 
drugi węzeł łączący Trójcę Świętą z naszym życiem. Jest to tajemnica 
Boga, która wzbogaca nasze istnienie i prowadzi je do pełni.

Jeśli mnie kto miłuje – mówi Jezus – Ojciec mój umiłuje go 
i przyjdziemy do niego. Inaczej mówiąc, jeśli człowiek spełnia wyma-
gane przez Boga warunki, Trójca Święta pochyla się nad nim i zawiera 
z nim rodzinne przymierze, zaczyna być z człowiekiem w sposób tak 
bliski, że można to wyrazić słowami: mieszkać u niego będziemy. 
Do nas, którzy jesteśmy słabi i grzeszni, którzy żyjemy niejako osa-
czeni zewsząd i w żaden sposób nie możemy uciec ani temu światu, 
ani temu życiu, które dalekie jest od życia szczęśliwego, zniża się 
Trójca Święta z obietnicą i zapewnieniem: Przyjdziemy i mieszkanie 
w tobie uczynimy. Wraz z tym przyjściem otwiera się nagle okno na 
inny świat, na świat doskonałości i nieskończoności, gdzie wszelkie 
ograniczenia nie mają nic do powiedzenia. Ten świat wolności do-
skonałej wnosi w człowieka Bóg i otwiera przed nami drzwi do tej 
przestrzeni, w której zrodziła się myśl o człowieku, z której wyszło 
pierwsze tchnienie życia człowieczego. Przenosi nas do przestrze-
ni swojego życia Bożego, do swego domu. Chrystus, który w czasie 
swego ziemskiego życia powiedział, że jest bezdomny i nie ma gdzie 
głowy skłonić, powiedział nam równocześnie, że posiada swój dom 
i że do tego domu postanowił nas wszystkich wprowadzić. Jest to 
uroczysta deklaracja i zobowiązanie wypowiedziane w Wieczerni-
ku w chwili pożegnania z uczniami. Powiedział wówczas: Przyjdę 
do was i zabiorę was do siebie, abyście byli tam, gdzie ja jestem, bo 
w domu Ojca mego jest mieszkań wiele. Gdyby tak nie było, to bym 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

244

wam o tym powiedział. Ta właśnie tajemnica jedności i troistości 
Boga stanowi nasz ostateczny rodzinny dom. To, co na razie jest nie-
dostępne naszemu rozumowi, naszej wyobraźni, to stanie się nam 
najbliższe jako rodzinny dom wieczności. I nasze serce będzie niespo-
kojne dopóty, dopóki nie powróci do miejsca swego narodzenia, do 
miejsca, w którym wszystko się zaczęło, do niebieskiego domu Ojca.

Kochani, my dzisiaj uczestniczymy w Eucharystii sprawowanej 
także w domu Bożym. To inny dom, bo wzniesiony przez ludzi. Ale 
dla nas i dla Jezusa, który jest tu obecny pod osłoną chleba, równie 
ważny. Bo jest on znakiem i zapowiedzią tej bliskości, jakiej doświad-
czymy ogarnięci miłością Bożą w życiu przyszłym. Już tutaj, jeśli tyl-
ko otworzymy się na zbawcze działanie Trójjedynego Boga, możemy 
w pewnej mierze doświadczyć obiecanego daru. Przecież karmimy się 
chlebem, który jest ciałem Syna Bożego. Dlatego tak ważne jest to, 
że przywróciliście świetność tej świątyni i instrumentu organowego, 
którego dźwięki kierują naszą myśl ku Stwórcy i pozwalają nam lepiej 
się modlić. Za to szlachetne dzieło chcę wam wszystkim podzięko-
wać. Dziękuję niezmordowanemu Księdzu Proboszczowi. Nie sądzi-
łem, że po poświęceniu nowo wybudowanej świątyni, w tak krótkim 
czasie przybędę, aby poświęcić odnowiony kościół i organy. Dziękuję 
wszystkim ofiarodawcom, dziękuję wykonawcom wszystkich prac. 
Niech ta świątynia, w której wszystko daje świadectwo wiary i na-
dziei oraz miłości wiernych, którzy tutaj spotykali się z Bogiem, jesz-
cze przez dziesiątki lat służy spotkaniu z tajemnicą Trójcy Świętej 
i przypomina o mieszkaniu przygotowanym dla nas w niebie. Amen.

	



KURIA  
METROPOLITALNA



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

246

1
DEKRET

o ustanowieniu 
Sanktuarium Najświętszej Maryi Panny Osobowickiej

na Świętym Wzgórzu 
w kaplicy pw. Nawiedzenia NMP 

na terenie Parafii Rzymskokatolickiej
pw. św. Teresy od Dzieciątka Jezus 

we Wrocławiu-Osobowicach

Wrocław, 7 marca 2024 roku

Sobór Watykański II w swoim nauczaniu o Kościele pielgrzy-
mującym podkreśla, iż owo pielgrzymowanie posiada wymiar ze-
wnętrzny i widzialny w czasie i przestrzeni. Na tej pielgrzymiej 
drodze Kościoła poprzez przestrzeń i czas, a bardziej jeszcze po-
przez dzieje ludzkich dusz, szczególną rolę spełniają liczne sank-
tuaria – rozsiane po świecie miejsca święte, które gromadzą rzesze 
pielgrzymów w drodze ku Bogu.

Sanktuarium to od dawien dawna miejsce zbawczej obecności 
Boga w historii oraz oaza odpoczynku, w której lud Boży, pielgrzy-
mujący po drogach tego świata ku Miastu przyszłemu (por. Hbr 
13, 14), nabiera sił do dalszej duchowej wędrówki. Sanktuarium 
jest jakby ikoną „zamieszkania Boga wśród ludzi” (Ap 21, 3), nawią-
zującą do „tajemnicy Świątyni”, która wypełniła się w ciele Chrys-
tusa (por. J 1, 14; 2, 21) oraz w społeczności Kościoła (por. 1 P 2, 5) 
i w poszczególnych wiernych (por. 1 Kor 3, 16-17; 6, 19; 2 Kor 6, 16). 
Sanktuarium to uprzywilejowane miejsce Bożej obecności oraz wsta-
wiennictwa Najświętszej Maryi Panny, świętych i błogosławionych. 
Głoszone w nim obficiej słowo Boże sprawia, że staje się ono zapro-
szeniem do życia w miłości, do liczniejszych dzieł miłosierdzia i pro-
wadzenia życia odznaczającego się naśladowaniem Chrystusa. Dzięki 
realizowanemu w nim programowi duszpasterskiemu, może się stać 
ośrodkiem umocnienia wiary, wzrastania w łasce, nadziei w doświad-
czeniach i kierowania wiernych ku transcendencji i eschatologii (por. 



Kuria Metropolitalna

247

Kongregacja ds. Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów, Dyrekto-
rium o pobożności ludowej i liturgii. Zasady i wskazania, nr 263).

Wśród sanktuariów szczególnym znaczeniem cieszą się te, któ-
rych celem głównym jest szerzenie czci Najświętszej Maryi Panny. 
„Maryja, dzięki łasce Bożej wywyższona po Synu ponad wszystkich 
aniołów i ludzi, jako Najświętsza Matka Boża, która uczestniczyła 
w tajemnicach Chrystusa, słusznie doznaje od Kościoła czci szcze-
gólnej” (KK 66).

Zachęta Soboru Watykańskiego II dotycząca kultu Najświętszej 
Maryi Panny, oprócz istniejących już w archidiecezji wrocławskiej 
sanktuariów, rozwija się w sposób dynamiczny w kaplicy pw. Na-
wiedzenia NMP na Świętym Wzgórzu, na terenie Parafii Rzymsko-
katolickiej pw. św. Teresy od Dzieciątka Jezus we Wrocławiu-Oso-
bowicach. Od 300 lat miejsce to jest ośrodkiem umacniana wiary 
i wzrastania w łasce dla licznych wiernych – zarówno parafian, jak 
również przybywających z miasta Wrocławia i całej archidiecezji 
wrocławskiej, a także z dalszych regionów Polski, a nawet i świata. 
W szczególności zaś w miejscu tym rozbudza się i pogłębia wśród 
wiernych kult Najświętszej Maryi Panny, która w sposób dosko-
nały prowadzi do Jezusa Chrystusa. To szczególne miejsce jest in-
spiracją dla wiernych pielgrzymujących we Wspólnocie Kościoła 
do Domu Ojca.

Biorąc pod uwagę wszystkie podane wyżej racje, na prośbę Księ-
dza Proboszcza parafii popartą przez Duchowieństwo i Wiernych, 
działając na mocy kanonu 1230 KPK, niniejszym Dekretem 

ustanawiam
Sanktuarium Najświętszej Maryi Panny Osobowickiej

na Świętym Wzgórzu 
we Wrocławiu-Osobowicach.

Sanktuarium to, jako szczególne miejsce kultu i wypraszania łask, 
cieszyć się będzie odtąd przywilejem uzyskiwania odpustu zupełne-
go – pod zwykłymi warunkami – przez wiernych, którzy nawiedzą 
to święte miejsce; zgodnie z przepisami prawa kanonicznego oraz 
uzyskanymi w tej materii przywilejami.

Niech to Sanktuarium staje się miejscem modlitwy dla wiernych 
różnych grup wiekowych i zawodowych, w którym wszyscy będą się 
uczyć, jak wprowadzać w życie przykazanie miłości Boga i bliźnie-



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

248

go. Niech będzie zwłaszcza miejscem szczególnego wołania o dobre 
i liczne powołania kapłańskie i zakonne dla naszej archidiecezji i dla 
całego Kościoła powszechnego.

Kustoszem Sanktuarium ustanawiam każdorazowego proboszcza 
parafii pw. św. Teresy od Dzieciątka Jezus we Wrocławiu-Osobowi-
cach i zlecam mu troskę o jego ustawiczny rozwój. Niech zabiega, 
aby wszystkim pielgrzymom – przybywającym do tego szczególne-
go miejsca łaski – zapewnić obfitszy dostęp do środków zbawienia, 
przez głoszenie słowa Bożego i odpowiednie ożywienie życia litur-
gicznego, zwłaszcza sprawowanie Eucharystii oraz sakramentu po-
kuty i pojednania, a także przez kultywowanie zatwierdzonych form 
pobożności ludowej (por. kan. 1234 § 1 KPK).

Ustanowione niniejszym Dekretem Sanktuarium będzie spełniać 
swoje zadania i cele w oparciu o przepisy zawarte w Statucie zatwier-
dzonym przez Biskupa Diecezjalnego (zob. kan. 1232 KPK).

Kustoszowi, Duszpasterzom i Pielgrzymom przybywającym do 
Sanktuarium Najświętszej Maryi Panny Osobowickiej na Świętym 
Wzgórzu udzielam pasterskiego błogosławieństwa.

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

 

2
DEKRET

ustanowienia Rady Kapłańskiej 
Archidiecezji Wrocławskiej

nowej kadencji

Wrocław, 11 marca 2024 roku

Mając na uwadze przepisy Prawa Kanonicznego (kan. 495 
§ 1 KPK) i postanowienia Statutu Rady Kapłańskiej, niniejszym 
dekretem ustanawiam z dniem 11 marca 2024 r. na 5-letnią ka-
dencję Radę Kapłańską Archidiecezji Wrocławskiej w następującym 
składzie:



Kuria Metropolitalna

249

członkowie z urzędu:
1.	 Bp Jacek KICIŃSKI CMF
2.	 Bp Maciej MAŁYGA
3.	 Ks. Adam ŁUŹNIAK
4.	 Ks. Arkadiusz KRUK
5.	 Ks. Bolesław ORŁOWSKI
6.	 Ks. Włodzimierz WOŁYNIEC
7.	 Ks. Sławomir STASIAK
8.	 Ks. Jacek FRONIEWSKI
9.	 Ks. Arkadiusz KRZIŻOK

10.	 Ks. Stanisław STELMASZEK
11.	 Ks. Rafał KOWALSKI
12.	 Ks. Mariusz SZYPA
13.	 Ks. Przemysław VOGT
14.	 Ks. Dariusz AMROGOWICZ
15.	 Ks. Sebastian KOWALSKI

członkowie z nominacji:
1.	 Ks. Jerzy ŻYTOWIECKI
2.	 Ks. Krystian CHARCHUT
3.	 Ks. Andrzej BARTOS

członkowie z wyboru:
1.	 Ks. Janusz BETKOWSKI
2.	 Ks. Paweł CEMBROWICZ
3.	 Ks. Adam CZTERNASTEK
4.	 Ks. Adam DEREŃ
5.	 Ks. Zbigniew KOWAL
6.	 Ks. Zbigniew ORDA
7.	 Ks. Łukasz PIŁAT
8.	 Ks. Henryk RÓJ
9.	 Ks. Jan SUCHECKI

10.	 Ks. Leszek WOŹNY
11.	 Ks. Marcin BĄCELA
12.	 Ks. Dawid DUDZIAK
13.	 Ks. Adam KWAŚNIEWSKI
14.	 Ks. Bogusław WOJNAROWSKI
15.	 Ks. Radosław WOLNICZEK
16.	 Ks. Piotr ŻUBER



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

250

Od wszystkich Członków Rady Kapłańskiej oczekuję szczerej 
i zaangażowanej współpracy w duchu odpowiedzialności za Kościół 
wrocławski i z serca udzielam im pasterskiego błogosławieństwa.

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

3
DEKRET

o powołaniu Kolegium Konsultorów
Archidiecezji Wrocławskiej

nowej kadencji

Wrocław, 25 marca 2024 roku

Działając po myśli kan. 502 § 1 Kodeksu Prawa Kanonicznego, 
powołuję niniejszym, z dniem 28 marca 2024 roku, następujących 
Członków Rady Kapłańskiej do Kolegium Konsultorów Archidiecezji 
Wrocławskiej:

1.	Ks. Adam ŁUŹNIAK, Wikariusz Generalny 
2.	Ks. Jacek FRONIEWSKI, Kanclerz Kurii
3.	Ks. Arkadiusz KRZIŻOK, Dyrektor Wydziału Duszpasterskiego 

Kurii
4.	Ks. Stanisław STELMASZEK, Ekonom Archidiecezji Wrocław-

skiej
5.	Ks. Paweł CEMBROWICZ, Proboszcz Parafii Katedralnej 

pw. św. Jana Chrzciciela we Wrocławiu
6.	Ks. Adam DEREŃ, Proboszcz Parafii pw. św. Jadwigi we Wro-

cławiu-Kozanowie.

Kolegium Konsultorów pełni swoje funkcje przez okres pięciu lat.



Kuria Metropolitalna

251

Wszystkim udzielam pasterskiego błogosławieństwa, wypraszając 
obfitości łask Bożych.

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

4
DEKRET

o ustanowieniu
Sanktuarium Najświętszej Maryi Panny Henrykowskiej

w kościele parafialnym
Parafii Rzymskokatolickiej 

pw. Wniebowzięcia NMP w Henrykowie

Wrocław, 6 maja 2024 roku

Sobór Watykański II w swoim nauczaniu o Kościele pielgrzy-
mującym podkreśla, iż owo pielgrzymowanie posiada wymiar ze-
wnętrzny i widzialny w czasie i przestrzeni. Na tej pielgrzymiej 
drodze Kościoła poprzez przestrzeń i czas, a bardziej jeszcze po-
przez dzieje ludzkich dusz, szczególną rolę spełniają liczne sank-
tuaria – rozsiane po świecie miejsca święte, które gromadzą rzesze 
pielgrzymów w drodze ku Bogu.

Sanktuarium to od dawien dawna miejsce zbawczej obecności 
Boga w historii oraz oaza odpoczynku, w której lud Boży, pielgrzy-
mujący po drogach tego świata ku Miastu przyszłemu (por. Hbr 
13, 14), nabiera sił do dalszej duchowej wędrówki. Sanktuarium 
jest jakby ikoną „zamieszkania Boga wśród ludzi” (Ap 21, 3), nawią-
zującą do „tajemnicy Świątyni”, która wypełniła się w ciele Chrys-
tusa (por. J 1, 14; 2, 21) oraz w społeczności Kościoła (por. 1 P 
2, 5) i w poszczególnych wiernych (por. 1 Kor 3, 16-17; 6, 19; 2 Kor 
6, 16). Sanktuarium to uprzywilejowane miejsce Bożej obecności 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

252

oraz wstawiennictwa Najświętszej Maryi Panny, Świętych i Błogo-
sławionych. Głoszone w nim obficiej słowo Boże sprawia, że staje 
się ono zaproszeniem do życia w miłości, do liczniejszych dzieł mi-
łosierdzia i prowadzenia życia odznaczającego się naśladowaniem 
Chrystusa. Dzięki realizowanemu w nim programowi duszpaster-
skiemu, może się stać ośrodkiem umocnienia wiary, wzrastania 
w łasce, nadziei w doświadczeniach i kierowania wiernych ku tran-
scendencji i eschatologii (por. Kongregacja ds. Kultu Bożego i Dys-
cypliny Sakramentów, Dyrektorium o pobożności ludowej i liturgii. 
Zasady i wskazania, nr 263).

Wśród sanktuariów szczególnym znaczeniem cieszą się te, któ-
rych celem głównym jest szerzenie czci Najświętszej Maryi Panny. 
„Maryja, dzięki łasce Bożej wywyższona po Synu ponad wszystkich 
aniołów i ludzi jako Najświętsza Matka Boża, która uczestniczyła 
w tajemnicach Chrystusa, słusznie doznaje od Kościoła czci szcze-
gólnej” (KK 66).

Oprócz istniejących już w archidiecezji wrocławskiej sanktuariów 
maryjnych, rozwija się w sposób dynamiczny kult maryjny w Henry-
kowie, gdzie w 1227 r. przybyli cystersi i, co znamienne dla polskiej 
historii, w Księdze Henrykowskiej zapisali w 1270 r. pierwsze zdanie 
w języku polskim. Pod względem religijnym niezwykłym skarbem 
świątyni parafialnej jest figurka Matki Bożej z Dzieciątkiem Jezus, 
która odbiera kult już od XVI wieku. Pomimo wielu dziejowych za-
wieruch, nabożeństwo ku czci Maryi stale rozwija się, co potwierdzi-
ła m.in. koronacja figury dokonana 3 sierpnia 1952 r. przez Opata 
Szczyrzyckiego. Miejsce to jest ośrodkiem umacniania wiary i wzra-
stania w łasce dla licznych wiernych – zarówno parafian, jak również 
licznie przybywających pielgrzymów. 

Biorąc pod uwagę wszystkie podane wyżej racje, na prośbę 
aktualnego Administratora parafii popartą przez Duchowień-
stwo i Wiernych, działając na mocy kanonu 1230 KPK, niniejszym 
Dekretem 

ustanawiam
Sanktuarium Najświętszej Maryi Panny Henrykowskiej

w kościele parafialnym 
Parafii Rzymskokatolickiej 

pw. Wniebowzięcia NMP w Henrykowie.



Kuria Metropolitalna

253

Sanktuarium to, jako szczególne miejsce kultu i wypraszania łask, 
cieszyć się będzie odtąd przywilejem uzyskiwania odpustu zupełne-
go – pod zwykłymi warunkami – przez wiernych, którzy nawiedzą 
to święte miejsce; zgodnie z przepisami prawa kanonicznego oraz 
uzyskanymi w tej materii przywilejami.

Niech to Sanktuarium staje się miejscem modlitwy dla wiernych 
różnych grup wiekowych i zawodowych, w którym wszyscy będą się 
uczyć, jak wprowadzać w życie przykazanie miłości Boga i bliźnie-
go. Niech będzie zwłaszcza miejscem szczególnego wołania o dobre 
i liczne powołania kapłańskie i zakonne dla naszej archidiecezji i dla 
całego Kościoła powszechnego.

Kustoszem Sanktuarium ustanawiam każdorazowego proboszcza 
(administratora) parafii pw. Wniebowzięcia NMP w Henrykowie i zle-
cam mu troskę o jego ustawiczny rozwój. Niech zabiega, aby wszyst-
kim pielgrzymom – przybywającym do tego szczególnego miejsca 
łaski – zapewnić obfitszy dostęp do środków zbawienia, przez gło-
szenie słowa Bożego i odpowiednie ożywienie życia liturgicznego, 
zwłaszcza sprawowanie Eucharystii oraz sakramentu pokuty i pojed-
nania, a także przez kultywowanie zatwierdzonych form pobożności 
ludowej (por. kan. 1234 § 1 KPK). Ustanowione niniejszym Dekretem 
Sanktuarium będzie spełniać swoje zadania i cele w oparciu o prze-
pisy zawarte w Statucie zatwierdzonym przez Biskupa Diecezjalnego 
(zob. kan. 1232 KPK).

Kustoszowi, Duszpasterzom i Pielgrzymom przybywającym do 
Sanktuarium Najświętszej Maryi Panny Henrykowskiej udzielam 
pasterskiego błogosławieństwa.

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

254

5
STATUT

Komisji ds. Liturgii
i Duszpasterstwa Liturgicznego

Archidiecezji Wrocławskiej

Charakter Komisji
1. Komisja ds. Liturgii i Duszpasterstwa Liturgicznego Archidie-

cezji Wrocławskiej, zwana dalej Komisją, jest organem doradczym 
i wykonawczym Arcybiskupa Metropolity Wrocławskiego w jego 
inicjatywach na rzecz pogłębienia i umacniania życia liturgicznego 
w archidiecezji.

2. Komisja działa zgodnie z poleceniami Księdza Arcybiskupa 
Metropolity Wrocławskiego i niniejszym statutem.

Skład Komisji
3. Arcybiskup Metropolita Wrocławski mianuje członków Komisji 

spośród duchowieństwa diecezjalnego i zakonnego, osób życia kon-
sekrowanego i świeckich, wyróżniających się znajomością liturgii 
i żyjących duchowością liturgiczną.

Kierownictwo Komisji
4. Spośród członków Komisji Arcybiskup Metropolita Wrocławski 

wybiera i mianuje jej przewodniczącego, sekretarza oraz ceremonia-
rza katedralnego.

5. Przewodniczący zwołuje zebrania Komisji i im przewodniczy, 
kieruje całą działalnością Komisji i reprezentuje ją w wystąpieniach 
zewnętrznych.

6. Sekretarz sporządza protokół z każdego zebrania i prowadzi 
korespondencję Komisji; pisma Komisji podpisuje razem z przewod-
niczącym. Akta spraw definitywnie określonych i rozstrzygniętych 
przez Komisję przekazuje do archiwum Kurii Metropolitalnej. 

Kadencja Komisji 
7. Kadencja Komisji trwa pięć lat, licząc od daty jej powołania. 

Arcybiskup Metropolita Wrocławski może zwolnić przed upływem 



Kuria Metropolitalna

255

tego terminu zarówno całą Komisję, jak też poszczególnych człon-
ków. Może to również uczynić na prośbę przewodniczącego Komisji.

  8. Przewodniczący, na miesiąc przed upływem pięciolecia funk-
cjonowania Komisji, winien powiadomić na piśmie Arcybiskupa 
Metropolitę o zbliżającym się wygaśnięciu jej kadencji, aby bez zwłoki 
mogła nastąpić nowa nominacja. W wypadku braku nowej nominacji 
aktualny skład Komisji realizuje zadania przez kolejne pięciolecie. 

Uchwały i opracowania Komisji
  9. Wszelkie uchwały i postanowienia Komisja podejmuje więk-

szością głosów.
10. Uchwały i postanowienia Komisji uzyskują moc obowiązującą 

po zatwierdzeniu ich przez Arcybiskupa Metropolitę Wrocławskiego. 
Nad ich wykonaniem czuwa Przewodniczący Komisji. 

11. Zarządzenia Kurii dotyczące sprawowania liturgii, nabo-
żeństw i innych spraw liturgicznych winny być wydawane po zasię-
gnięciu opinii archidiecezjalnej Komisji ds. Liturgii i Duszpasterstwa 
Liturgicznego.

Zebrania Komisji
12. Zwyczajne zebrania Komisji winny się odbywać przynajmniej 

dwa razy w roku. Zebranie zwołuje i przewodniczy mu przewodniczą-
cy Komisji lub wyznaczony przez niego zastępca.

13. Jeżeli okoliczności jakiejś sprawy będą tego wymagały, prze-
wodniczący ma prawo zwołać Komisję na posiedzenie nadzwyczajne, 
celem jej wyjaśnienia i podjęcia stosownych działań. 

14. Przewodniczący Komisji ma prawo na jej zebranie zapraszać 
gości, lecz bez prawa udziału w głosowaniach.

Zadania i obowiązki Komisji
15. W myśl postanowień soborowej Konstytucji o liturgii świętej 

(nr nr 45–46) oraz Instrukcji Kongregacji Obrzędów Inter oecumenici 
z dnia 26 września 1964 roku oraz dokumentów Konferencji Epi-
skopatu Polski z 1968 roku, z 1991 roku i 1996 roku. Komisja winna 
wypełniać następujące zadania: 

a. Diagnozować stan duszpasterstwa liturgicznego w archi-
diecezji.

b. Współpracować z Komisją Episkopatu ds. Kultu Bożego 
i Dyscypliny Sakramentów oraz i ich podkomisjami. Ponadto 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

256

dzielić się doświadczeniami i spostrzeżeniami w dziedzinie dusz-
pasterstwa liturgicznego z Komisjami ds. Liturgii innych diecezji.

c. Współpracować z Wydziałem Duszpasterskim, z Wydzia-
łem Katechetycznym, Komisją ds. Sztuki i Komisją ds. Muzyki 
Kościelnej Kurii Metropolitalnej Wrocławskiej.

d. Przygotować Arcybiskupowi Metropolicie Wrocławskiemu 
odpowiednie wnioski zmierzające do wprowadzenia w życie po-
stanowień Stolicy Apostolskiej i Konferencji Plenarnej Episkopatu 
Polski w dziedzinie liturgicznej.

e. Opracowywać plany pracy duszpasterstwa liturgicznego 
w całej archidiecezji oraz w miarę potrzeby również w poszcze-
gólnych rejonach duszpasterskich lub dekanatach. 

f. Przygotowywać celebracje liturgiczne w katedrze i na terenie 
archidiecezji wrocławskiej o znaczeniu diecezjalnym; ogłaszając 
informacje dotyczące jej przebiegu wszystkim zainteresowanym.

g. Troszczyć się, by duchowieństwo i wierni mieli dostęp 
do odpowiednich pomocy liturgicznych, takich jak: instrukcje 
i materiały formacyjne, pomoce ułatwiające bardziej świadomy 
i czynny udział w sprawowanej liturgii, modlitewniki i śpiewniki, 
kalendarze liturgiczne.

h. Czuwać, by życie liturgiczne w archidiecezji rozwijało się 
zgodnie z zarządzeniami i wytycznymi Stolicy Apostolskiej, Kon-
ferencji Episkopatu Polski i Arcybiskupa Metropolity Wrocław-
skiego.

i. Czuwać, by teksty w modlitewnikach i śpiewnikach wyda-
wanych i stosowanych w archidiecezji zgadzały się z obowiązują-
cymi księgami liturgicznymi.

j. Czuwać, by projekty nowych świątyń odpowiadały normom 
liturgicznym, a zwłaszcza by przewidywały w prezbiterium od-
powiednie miejsce dla ołtarza, tabernakulum, liturgii słowa, dla 
przewodniczącego zgromadzenia liturgicznego, koncelebransów, 
ministrantów i scholi.

k. Czuwać nad właściwym przebiegiem kursów dla nadzwy-
czajnych szafarzy Komunii Świętej oraz innych posług liturgicz-
nych, a także rekolekcji zamkniętych i dni skupienia w ramach 
formacji ciągłej dla tych osób. 

l. Poznawać rozwiązania i inicjatywy innych ośrodków ko-
ścielnych i szukać w nich tych elementów, które mogą przyczy-



Kuria Metropolitalna

257

nić się do zdynamizowania życia liturgicznego na terenie archi-
diecezji.

m. Składać Arcybiskupowi Metropolicie Wrocławskiemu na 
koniec roku liturgicznego sprawozdanie ze swej działalności. 

Środki działania Komisji
16. Dla skutecznego wykonania powierzonych sobie zadań Komi-

sja powinna zabiegać o utrzymanie bezpośredniej i ożywionej łącz-
ności z duchowieństwem i różnymi grupami apostolatu liturgicznego 
w archidiecezji.

17. Zadania wyznaczone Komisji mogą być realizowane przez na-
stępujące środki działania:

a. Urządzanie kursów liturgicznych dla duchowieństwa w naj-
bardziej dogodnych okresach roku. W kursach tych powinni brać 
udział przede wszystkim regionalni duszpasterze ds. formacji li-
turgicznej.

b. Organizowanie dla wiernych „Dni liturgicznych” lub innych 
spotkań formacyjnych w różnych miejscowościach archidiecezji.

c. Udział członków Komisji w sympozjach i wykładach, ja-
kie odbywają się na Wydziałach Teologicznych i w Instytutach 
Pastoralno-Liturgicznych celem pogłębienia własnej wiedzy li-
turgicznej.

d. Czynny udział przedstawiciela Komisji w konferencjach 
dekanalnych i rejonowych konferencjach duchowieństwa oraz 
katechetów zakonnych i świeckich.

Rejonowi duszpasterze ds. formacji liturgicznej
18. Dla skuteczniejszego rozwoju duszpasterstwa liturgicznego 

w rejonach archidiecezji (2–3 dekanaty) winien funkcjonować dusz-
pasterz ds. formacji liturgicznej wybrany spośród duszpasterzy pra-
cujących w danym rejonie i zatwierdzony przez Arcybiskupa Metro-
politę Wrocławskiego. 

19. Rejonowy duszpasterz ds. formacji liturgicznej, jako pomoc-
nik dziekanów danego rejonu, pozostaje w ścisłej łączności z Ko-
misją. Winien on zajmować się w rejonie sprawami liturgicznymi, 
czuwać nad prawidłowym rozwojem duszpasterstwa liturgicznego 
i regularnie przedstawiać problematykę liturgiczną na konferencjach 
liturgicznych. 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

258

Powyższy Statut Komisji ds. Liturgii i Duszpasterstwa Liturgicz-
nego Archidiecezji Wrocławskiej zatwierdzam jako obowiązujący.

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

Wrocław, 11 maja 2024 roku

6
DEKRET

powołujący Fundusz Solidarnościowy 
Archidiecezji Wrocławskiej

Wrocław, 29 maja 2024 roku

Na terenie archidiecezji wrocławskiej jest 298 parafii, a ich stan 
majątkowy i kondycja finansowa są różnorodne. Wiele z nich utrzy-
muje się jedynie z ofiar wiernych. Są też takie, które dysponują in-
nymi źródłami dochodów, pobierając korzyści majątkowe z zawar-
tych przez nie umów, w tym umów dzierżawy, najmu (także kaplic 
cmentarnych w celu organizacji pogrzebów osób spoza parafii), 
umów sprzedaży, świadczenia usług, a także z tytułu prowadzonej 
przez nie działalności gospodarczej o różnym przedmiocie (sklepiki, 
kawiarenki itp.) i w różnych formach prawnych, nierzadko tworząc 
odrębne od parafii osoby prawne i inne jednostki organizacyjne, jak 
spółki, fundacje, stowarzyszenia itp. 

W poczuciu odpowiedzialności za właściwy zarząd dobrami 
wszystkich parafii archidiecezji (por. kan. 1276 § 1 KPK), po wysłu-
chaniu głosu Rady Kapłańskiej, Księży Dziekanów oraz przedstawi-
cieli Rady Ekonomicznej Archidiecezji Wrocławskiej na mocy kan. 
1263 KPK 

ustanawiam
FUNDUSZ SOLIDARNOŚCIOWY 

ARCHIDIECEZJI WROCŁAWSKIEJ



Kuria Metropolitalna

259

dla prowadzenia różnych dzieł Archidiecezji oraz pomocy dla parafii 
będących w potrzebie i postanawiam, co poniżej następuje:

§ 1
1. Każda parafia czerpiąca jakiekolwiek dochody z wszelkich in-

nych źródeł niż ofiary wiernych zobowiązana jest wpłacać środki 
finansowe na Fundusz Solidarnościowy Archidiecezji Wrocławskiej 
na zasadach i w kwotach określonych w tym dekrecie.

2. Do dochodów, o których mowa w ust. 1, należą w szczegól-
ności czynsze z umów najmu, dzierżawy, wynagrodzenie z umów 
o świadczenia usług, dochody osiągane z prowadzonej przez parafię 
działalności gospodarczej, bez względu na formę prawną, w której 
działalność ta jest prowadzona. Dochodami tymi są również dochody 
parafii pozyskiwane przez nie z tytułu udziału w spółkach handlo-
wych, innych osobach prawnych lub jednostkach organizacyjnych, 
a także z tytułu sprzedaży nieruchomości będących własnością 
parafii. W przypadku umów barterowych należy określić wysokość 
czynszu rynkowego i od wartości tego czynszu naliczać obowiązującą 
20-procentową składkę na fundusz solidarnościowy. 

§ 2
1. Każda parafia czerpiąca dochody ze źródeł określonych w § 1 

zobowiązana jest wpłacać na fundusz solidarnościowy składkę sta-
nowiącą równowartość 20% uzyskiwanych dochodów. 

2. Wpłaty, o których mowa w ust. 1, należy dokonywać w termi-
nie 30 dni od dnia uzyskania dochodu przez parafię, przelewem na 
rachunek bankowy przypisany do funduszu solidarnościowego lub 
gotówką, w kasie Kurii Metropolitalnej Wrocławskiej na ten sam cel. 

3. W przypadku gdy dochody uzyskiwane przez parafię są ewiden-
cjonowane z uwzględnieniem miesięcznego okresu rozliczeniowego, 
termin 30 dni liczy się od ostatniego dnia tego miesięcznego okresu 
rozliczeniowego.

§ 3
1. Wszelkie umowy, na podstawie których parafie uzyskują do-

chody, wymagają formy pisemnej. Umowy te powinny mieć formę 
inną niż zwykła forma pisemna w każdym przypadku, gdy obowią-
zek taki wynika z przepisów prawa polskiego lub innego właściwego 
prawa.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

260

2. Obowiązek zawierania umów pisemnych nie dotyczy umów 
zawieranych w związku ze sprzedażą drobnych rzeczy (np. w sklepi-
kach, na kiermaszach itp.) lub ze świadczeniem usług gastronomicz-
nych, a także innych podobnego rodzaju. W przypadkach, o których 
mowa w zdaniu poprzednim, dochód uzyskiwany przez parafię wi-
nien być ewidencjonowany w formie pisemnej (książka przychodów 
i rozchodów) w sposób umożliwiający określenie jego wysokości, z za-
chowaniem wszelkich obowiązków wynikających z przepisów prawa 
polskiego. 

3. Podpisanie ww. umowy przez parafię powinna poprzedzić 
analiza treści umowy wykonana przez Kancelarię Prawną obsłu-
gującą Archidiecezję Wrocławską. Akceptacja treści i warunków 
umowy przez Wydział Finansowo-Gospodarczy Kurii daje pod-
stawę do jej podpisania przez proboszcza parafii. Każdorazowa 
zmiana treści lub warunków umowy powinna być konsultowana 
z Kancelarią Prawną obsługującą Archidiecezję Wrocławską i po 
podpisaniu przez proboszcza kopię należy przekazać do Wydzia-
łu Finansowo-Gospodarczego Kurii Metropolitalnej Wrocławskiej. 
Nie ma konieczności analizy treści umów, które zostały podane 
przez Wydział Finansowo-Gospodarczy Kurii jako wzory umów 
dzierżawy, najmu, wolontariatu itp., obowiązujące w Archidiecezji 
Wrocławskiej.

§ 4
Podczas wizytacji dziekańskich, kanonicznych, gospodarczych, 

na wezwanie biskupa diecezjalnego lub innej umocowanej przez bi-
skupa diecezjalnego osoby, parafia zobowiązana jest przedłożyć umo-
wy, o których mowa w § 3 ust. 1 oraz ewidencje określone w § 3 ust. 2, 
a także umożliwić tym osobom przeglądanie tych umów i ewidencji, 
sporządzanie z nich odpisów, kserokopii lub fotografii. 

§ 5
1. Środki zgromadzone w funduszu solidarnościowym będą wy-

korzystywane w dziełach prowadzonych przez Archidiecezję oraz 
w trudnej sytuacji finansowej parafii i księży na podstawie umotywo-
wanego pisemnego wniosku, skierowanego do biskupa diecezjalnego. 
Formularz wniosku oraz zasady przyznawania pomocy określone są 
w odrębnych dokumentach (załączniki 1–3).



Kuria Metropolitalna

261

2. Decyzję o przyznaniu środków finansowych z funduszu solidar-
nościowego, w formie pożyczki, dotacji, ich kwocie, terminie zwrotu, 
względnie innych warunkach jej przydziału, podejmuje Biskup Diece-
zjalny lub Ekonom Archidiecezji Wrocławskiej po uzgodnieniu z Bisku-
pem Diecezjalnym po przeprowadzeniu analizy złożonego wniosku.

3. W przypadkach szczególnie uzasadnionych, określonych 
w decyzji o przyznaniu środków finansowych z funduszu solidarno-
ściowego, termin na zwrot tych środków decyzją osób wskazanych 
w ust. 2 może być wydłużony. Termin ten może być wydłużony tyl-
ko jeden raz.

§ 6
Dekret wchodzi w życie w dniu 1 lipca 2024 roku.

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

ks. Jacek Froniewski
Kanclerz Kurii

WNIOSEK 
O WSPARCIE Z FUNDUSZU SOLIDARNOŚCIOWEGO 

ARCHIDIECEZJI WROCŁAWSKIEJ

(Załącznik nr 1 do Dekretu z dnia 29 maja 2024 r. 
powołującego Fundusz Solidarnościowy Archidiecezji Wrocławskiej)

Wnioskodawca:  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           

Wniosek dotyczy wsparcia finansowego lub rzeczowego w zakresie: 
(Opisać krótko czego dotyczy pomoc)

 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

262

Rodzaj lub wysokość wnioskowanej pomocy: 
(Określić rodzaj pomocy i przeznaczenie środków wg kosztorysu określa-
jącego ilość i cenę)

 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Okoliczności stanowiące powód ubiegania się o wsparcie finansowe: 
(Opisać krótko powód złożenia wniosku)

 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

W przypadku pożyczki określić terminu zwrotu: 

 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Załączniki do wniosku:
1. Uchwała Rady Parafialnej określająca zasadność składanego 

wniosku.
2. Udokumentowanie rzeczywistych potrzeb poprzez przedłoże-

nie kopii dokumentów.
3. W przypadku pożyczki określenie formy i terminu zwrotu (raty, 

kwota, okres) zaakceptowanego harmonogramu spłat przez Radę 
Parafialną. 

	  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         
miejscowość i data, podpis księdza proboszcza



Kuria Metropolitalna

263

ZASADY PRZYDZIAŁU POŻYCZKI ZWROTNEJ 
DLA PARAFII BĘDĄCYCH W POTRZEBIE

(Załącznik nr 2 do Dekretu z dnia 29 maja 2024 r. 
powołującego Fundusz Solidarnościowy Archidiecezji Wrocławskiej)

1. Złożenie wniosku według formularza z załącznikami.
2. Określenie przez wnioskodawcę konieczności zaciągnięcia po-

życzki.
3. Zgoda Kurii na inwestycje prowadzone w parafii zgodnie z do-

kumentacją.
4. Określenie przez wnioskodawcę wysokości pożyczki, jednak nie 

wyższej niż 1/3 kosztów rzeczywistych inwestycji.
5. Przedstawienie dokumentacji łącznie z kosztorysem oraz har-

monogramem prac i płac.
6. Określenie formy wyboru wykonawcy zaplanowanej inwestycji.
7. Określenie przez wnioskodawcę harmonogramu i terminu cał-

kowitej spłaty pożyczki.
8. O udzieleniu pożyczki decyduje Biskup Diecezjalny po analizie 

złożonych dokumentów, ewentualnej wizji lokalnej i określeniu moż-
liwości finansowych Kurii.

ZASADY PRZYDZIAŁU DOTACJI 
DLA PARAFII BĘDĄCYCH W POTRZEBIE

(Załącznik nr 3 do Dekretu z dnia 29 maja 2024 r. 
powołującego Fundusz Solidarnościowy Archidiecezji Wrocławskiej)

1. Złożenie wniosku według formularza z załącznikami.
2. Określenie przez wnioskodawcę konieczności i wysokości uzy-

skania dotacji.
3. Ocena sytuacji na podstawie przedstawionych dokumentów 

i określenie zasadności przyznania subwencji. 
4. Przedstawienie dokumentacji, kosztorysów oraz harmonogra-

mu realizacji zamierzonych zadań czasowo i płacowo.
5. O udzieleniu dotacji decyduje Biskup Diecezjalny po analizie 

dostarczonych dokumentów, ewentualnej wizji lokalnej i określeniu 
możliwości finansowych Kurii.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

264

7
DEKRET 

aktualizujący świadczenia finansowe parafii 
w archidiecezji wrocławskiej

Wrocław, 29 maja 2024 roku

Na podstawie kan. 1260–1263 Kodeksu Prawa Kanonicznego 
oraz w nawiązaniu do pkt. 2.4 Instrukcji Konferencji Episkopatu 
Polski w sprawie zarządzania dobrami doczesnymi Kościoła z dnia 
25 sierpnia 2015 r., w związku ze zmieniającymi się warunkami go-
spodarczymi w naszym kraju oraz aktualnymi potrzebami Kościoła 
wrocławskiego dokonuję nowelizacji prawa partykularnego w za-
kresie rodzajów i wysokości świadczeń finansowych obowiązują-
cych parafie w archidiecezji wrocławskiej.

Szczegółowy wykaz należności, kwoty do zapłaty oraz terminy 
wpłat i sposoby uiszczania świadczeń zostają określone poniżej.

ŚWIADCZENIA FINANSOWE PARAFII 
W ARCHIDIECEZJI WROCŁAWSKIEJ 

obowiązujące od 1 lipca 2024 r.

I. Świadczenia parafii na cele ogólnokościelne i ogólnopolskie – 
wpłaty w kasie Kurii lub na wskazane konto bankowe podstawowe 
Archidiecezji Wrocławskiej: 
45 1600 1156 1848 4594 2000 0001

1. Kolekta z 6 stycznia – cele misyjne – przekazywana dla Komisji 
Episkopatu Polski ds. Misji

2. Kolekta – Boży Grób – przekazywana do Nuncjatury Apostol-
skiej na utrzymanie Bazyliki Grobu Pańskiego

3. Kolekta z 29 czerwca tzw. świętopietrze – przekazywana do 
Nuncjatury Apostolskiej dla Watykanu 

4. Kolekta – Niedziela Misyjna – przekazywana do Papieskich 
Dzieł Misyjnych 

5. Kolekta – ostatnia niedziela października – przekazywana do 
Nuncjatury Apostolskiej 



Kuria Metropolitalna

265

6. Zbiórka do puszek – Dzień Papieski – przekazywana dla „Fun-
dacji Dzieło Nowego Tysiąclecia”

7. Zbiórka do puszek – II niedziela listopada – przekazywana dla 
„Pomoc Kościołowi w Potrzebie”

8. Zbiórka do puszek – II niedziela Wielkiego Postu – Ad Gentes – 
przekazywana na Misje 

9. Zbiórka do puszek – II niedziela Adwentu – przekazywana dla 
„Pomoc Kościołowi na Wschodzie”

II. Świadczenia parafii na cele ogólnodiecezjalne – wpłaty 
w kasie Kurii lub na wskazane konto bankowe podstawowe 
Archidiecezji Wrocławskiej: 
45 1600 1156 1848 4594 2000 0001

1. Ryczałtowo: 0,50 zł/osoba/mies. (Kuria 0,20 zł/osoba, MWSD 
0,15 zł/osoba, DKE 0,15 zł/osoba) 

2. Kolekta z 2 lutego lub z niedzieli wyznaczonej komunikatem – 
na klasztory klauzurowe i na Ośrodek Adopcyjno-Opiekuńczy Archi-
diecezji Wrocławskiej 

3. Kolekta z Niedzieli Jezusa Chrystusa Króla Wszechświata – na 
remonty w archidiecezji 

4. Kolekta – Środa Popielcowa – na potrzeby Caritas Archidiecezji 
Wrocławskiej

5. Ofiary kolędowe – 1/9 – na funkcjonowanie Kurii, duszpa-
sterstw akademickich i utrzymanie budynków należących do Archi-
diecezji Wrocławskiej – wpłaty jw.

6. Iura stolae ryczałtowo 15% jako połączona kwota na Kurię 
i MWSD.

III. Kolekty na Metropolitalne Wyższe Seminarium Duchow-
ne, Dom Formacji Stałej, Papieski Wydział Teologiczny – wpłaty 
w kasie Kurii lub na konto: 
61 1600 1156 1848 4594 2000 0004

1. Kolekta w drugi dzień Świąt Wielkanocnych 
2. Kolekta w drugi dzień świąt Narodzenia Pańskiego 
3. Ofiary kolędowe – 1/9 – na funkcjonowanie i utrzymanie 

Metropolitalnego Wyższego Seminarium Duchownego – wpłaty jw. 
4. Tydzień Miłosierdzia ofiary i dary w naturze dla MWSD.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

266

IV. Parafie posiadające dodatkowy dochód z umów najmu, 
dzierżawy, użyczenia, sprzedaży, zgodnie z dekretem o powołaniu 
Funduszu Solidarnościowego Archidiecezji Wrocławskiej z dnia 29 
maja 2024 roku, wpłacają składkę 20% od dochodu na Fundusz 
Solidarnościowy Archidiecezji Wrocławskiej. 

Numer konta: 18 1600 1462 1848 4594 2000 0042

V. Uszczegółowienia dotyczące niektórych parafii
1. Parafie do 1000 mieszkańców opłacają wszystkie zobowiązania 

zgodnie z Dekretem. 
2. Parafie będące w trudnej sytuacji finansowej mogą ubiegać się 

o indywidualne zwolnienie z części lub całości opłat, podając uza-
sadnienie prośby skierowanej do Kurii Metropolitalnej Wrocławskiej.

3. Parafie zakonne i parafie cywilno-wojskowe opłacają 50% zo-
bowiązań ryczałtowych 0,25 zł/osoba/mies.

VI. Informacje dotyczące realizowania wpłat w Archidiecezji 
Wrocławskiej

1. Wpłat ryczałtowych należy dokonywać każdego miesiąca dla 
zachowania płynności finansowej.

2. Konto bankowe podstawowe oraz wszystkie subkonta w peł-
nym brzmieniu:

Archidiecezja Wrocławska
ul. Katedralna 13–15
50-328 Wrocław
nr dla zobowiązań kurialnych konto podstawowe: 
45 1600 1156 1848 4594 2000 0001
nr dla zobowiązań seminaryjnych: 
61 1600 1156 1848 4594 2000 0004 
nr dla zobowiązań: Bratnia Pomoc Kapłańska DKE: 
18 1600 1156 1848 4594 2000 0002 
nr dla zobowiązań binacyjnych (dotyczy wyłącznie Księży 

Dziekanów): 
50 1600 1156 1848 4594 2000 0008 
nr dla Funduszu Solidarnościowego Archidiecezji Wrocławskiej: 
18 1600 1462 1848 4594 2000 0042 



Kuria Metropolitalna

267

3. W tytule przelewu należy podawać tytuł wpłaty lub cel. Ogólna 
suma przelewu ma wynikać z podanych kwot, tytułów i celów.

4. W archidiecezji istnieją dwie formy płatności: 
a. w kasie Kurii gotówką (jest też możliwość płacenia kartą 

w kasie), 
b. na podane dedykowane konta bankowe przelewem z konta 

parafialnego według podanych celów.
5. Wpłat zobowiązań parafialnych należy dokonywać wyłącznie 

z konta parafialnego.
W przypadku braku możliwości wywiązywania się z regularnych 

wpłat na wskazane cele należy niezwłocznie poinformować Wydział 
Finansowo-Gospodarczy Kurii Metropolitalnej, podając przyczynę 
takiego stanu.

6. Każda parafia zobowiązana jest bez wezwania do dostarczenia 
do Wydziału Finansowo-Gospodarczego Kurii Metropolitalnej Wro-
cławskiej do dnia 31 marca każdego roku dokumentu urzędowego 
świadczącego o ilości mieszkańców.

Wszystkie dotychczasowe ustalenia dotyczące świadczeń finanso-
wych parafii w archidiecezji wrocławskiej wydane w formie pisemnej 
lub ustnej z dniem 30 czerwca 2024 roku przestają obowiązywać.

Niniejszy Dekret wchodzi w życie z dniem 1 lipca 2024 r. 

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

268

8
DEKRET 

aktualizujący świadczenia finansowe księży 
w archidiecezji wrocławskiej

Wrocław, 29 maja 2024 roku

Instrukcja Konferencji Episkopatu Polski w sprawie zarządza-
nia dobrami doczesnymi Kościoła z dnia 25 sierpnia 2015 r. (dalej: 
Instrukcja) stanowi, iż „zobowiązania [duchownych] wobec parafii 
i diecezji winny być szczegółowo określone w prawie partykularnym 
danej diecezji” (por. pkt 5.2 Instrukcji).

W związku ze zmieniającymi się warunkami gospodarczymi 
w naszym kraju, a co za tym idzie w odpowiedzi na aktualne potrze-
by Kościoła wrocławskiego dokonuję nowelizacji prawa partyku-
larnego w zakresie rodzajów i wysokości świadczeń finansowych 
obowiązujących Księży w Archidiecezji Wrocławskiej.

Szczegółowy wykaz należności, kwoty do zapłaty oraz terminy 
wpłat i sposoby uiszczania świadczeń zostają określone poniżej.

ŚWIADCZENIA FINANSOWE KSIĘŻY 
W ARCHIDIECEZJI WROCŁAWSKIEJ 

obowiązujące od 1 lipca 2024 roku

I. Zobowiązania osobiste Księży na wymienione cele: wpłaty 
w kasie Kurii lub na dedykowane konta

1. Donum Charitativum dla Domu Księży Emerytów – 150 zł/mie-
siąc (każdy kapłan) – wpłata w kasie Kurii lub na konto dla DKE: 

18 1600 1156 1848 4594 2000 0002
2. Donum Charitativum dla MWSD – 100 zł/miesiąc (każdy kapłan) – 

wpłata w kasie Kurii lub na konto: 
61 1600 1156 1848 4594 2000 0004 
3. Donum Charitativum – na KLO w Henrykowie 200 zł/rok (każdy 

kapłan) – wpłata w kasie Kurii lub na konto: 
45 1600 1156 1848 4594 2000 0001 

4. Indywidualne ofiary na Misje oraz odprawionych 5 intencji 
mszalnych – wpłata osobiście w referacie misyjnym



Kuria Metropolitalna

269

5. Darowizna dla Fundacji św. Józefa 150 zł/rok (każdy kapłan) 
wpłata do 30 stycznia na dany rok – wpłata w kasie Kurii lub na 
konto:
82 1600 1156 1848 4594 2000 0014

II. Zobowiązania osobiste Księży na rzecz Caritas Archidiecezji 
Wrocławskiej

Ofiary składane podczas Mszy Świętej krzyżma na potrzeby Cari-
tas Archidiecezji Wrocławskiej, a w przypadku nieobecności na Mszy 
Świętej krzyżma indywidualne wpłaty w każdym czasie – wpłata 
w kasie Kurii lub na konto: 
45 1600 1156 1848 4594 2000 0001

III. Uszczegółowienia dotyczące niektórych duchownych
1. Księża proboszczowie z parafii poniżej 1000 mieszkańców 

opłacają wszystkie zobowiązania wynikające z dekretów, a jeżeli jest 
uzasadniona trudność w ponoszeniu opłat, zwracają się do Kurii 
z prośbą o indywidualne zwolnienie z części lub całości opłat.

2. Ojcowie proboszczowie i wikariusze parafii zakonnych 
wpłacają swoje personalne zobowiązania w ramach zgromadzenia 
zakonnego.

IV. Informacje dotyczące realizowania wpłat w archidiecezji 
wrocławskiej

1. Konto bankowe podstawowe oraz wszystkie subkonta w peł-
nym brzmieniu:

Archidiecezja Wrocławska
ul. Katedralna 13–15
50-328 Wrocław

2. W tytule przelewu należy podawać tytuł wpłaty lub cel. Ogólna 
suma przelewu ma wynikać z podanych kwot, tytułów i celów.

3. W Archidiecezji istnieją dwie formy płatności: 
a. w kasie Kurii gotówką (jest też możliwość płacenia kartą 

w kasie), 
b. na podane dedykowane konta bankowe przelewem z konta 

osobistego.
4. Wpłat zobowiązań osobistych Księży na konta Archidiecezji: 

podstawowe i dedykowane należy dokonywać wyłącznie z konta oso-
bistego wpłacającego.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

270

W przypadku braku możliwości wywiązywania się z regularnych 
wpłat na wskazane cele należy niezwłocznie poinformować Wydział 
Finansowo-Gospodarczy Kurii Metropolitalnej podając przyczynę 
takiego stanu.

Wszystkie dotychczasowe ustalenia dotyczące indywidualnych 
świadczeń finansowych Księży w archidiecezji wrocławskiej wydane 
w formie pisemnej lub ustnej z dniem 30 czerwca 2024 roku przestają 
obowiązywać.

Niniejszy Dekret wchodzi w życie z dniem 1 lipca 2024 roku. 

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

 

9
ZMIANY PERSONALNE

Imię i nazwisko Obecnie /dotychczas/ 
przebywający, pełniący urząd

Przeniesiony, ustanowiony,
nowo mianowany

Z dniem

Ks. Wojciech 
Buźniak 

NOTARIUSZ 
Metropolitalnego  
Sądu Duchownego

WROCŁAW 

Jednocześnie 
INSPEKTOR OCHRONY 

DANYCH 
w Archidiecezji Wrocławskiej

1.01.2024 

Ks. Rafał 
Swatek

ADMINISTRATOR parafii
pw. św. Anny

SZEWCE

PROBOSZCZ parafii
pw. św. Anny

SZEWCE 

1.02.2024 

Ks. Krzysztof 
Janiak

DYREKTOR 
Hotelu im. Jana Pawła II 

WROCŁAW 

ODWOŁANY 31.01.2024

Ks. Artur 
Szela 

DYREKTOR  
ADMINISTRACYJNY

MWSD
WROCŁAW

Jednocześnie 
DYREKTOR 

Hotelu im. Jana Pawła II
WROCŁAW

1.02.2024



Kuria Metropolitalna

271

Ks. Łukasz
Romańczuk 

REDAKTOR NACZELNY
Miesięcznika „Nowe Życie”

WROCŁAW 

ODWOŁANY 8.02.2024 

Ks. Jerzy 
Tupikowski 

ADMINISTRATOR parafii
pw. św. Jacka 

WROCŁAW-SWOJCZYCE 

ASYSTENT KOŚCIELNY 
Miesięcznika „Nowe Życie”

WROCŁAW 

14.02.2024 

Ks. Bartosz
Trojanowski 

SĘDZIA 
Metropolitalny  
Sąd Duchowny

WROCŁAW

ODWOŁANY 29.02.2024

Ks. Kamil 
Szybowski

REZYDENT parafii 
pw. Bożego Ciała 

WROCŁAW 

ODWOŁANY 1.03.2024

Ks. Wojciech 
Jednoróg 

SĘDZIA 
Metropolitalny  
Sąd Duchowny

WROCŁAW 

DIECEZJALNY  
DUSZPASTERZ
PRAWNIKÓW 

11.03.2024 

Ks. Rajmund
Pietkiewicz 

PWT-WROCŁAW ASYSTENT KOŚCIELNY 
Wspólnoty „Agalliasis” 

WROCŁAW 
(do 1.03.2025)

1.03.2024

Ks. Tomasz 
Kowalski 

DYREKTOR 
Księgarni Archidiecezjalnej

i Wydawnictwa TUM 
WROCŁAW 

CZŁONEK RADY 
do oceny ksiąg treści  

religijnej 
w Archidiecezji Wrocławskiej

2.04.2024 

Ks. Marcin
Malinowski

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Ojca Pio 

WROCŁAW-PARTYNICE

PRACA DUSZPASTERSKA
Polska Misja Katolicka 

NIEMCY 

1.09.2024 

Ks. Marian 
Kowalski 

WIKARIUSZ SĄDOWY
Pomocniczy 
WROCŁAW 

ADMINISTRATOR parafii 
pw. Najświętszego Serca 

Pana Jezusa
SOBÓTKA 

4.04.2024 

Ks. Marek 
Pieczykolan

PROBOSZCZ parafii 
pw. Najświętszego Serca 

Pana Jezusa 
SOBÓTKA 

ODWOŁANY 6.04.2024

O. Krzysztof 
Morajko OCist.

ADMINISTRATOR parafii 
pw. Wniebowzięcia NMP

HENRYKÓW

OJCIEC DUCHOWNY 
Dekanat ZIĘBICE 

15.04.2024

Ks. Cyryl 
Zieliński 

WIKARIUSZ parafii 
pw. NMP Bolesnej 

WROCŁAW-RÓŻANKA

KAPELAN WOJSKOWY
ORDYNARIAT POLOWY

1.09.2024



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

272

Ks. Marian 
Kowalski 

ADMINISTARATOR parafii 
pw. Najświętszego Serca 

Pana Jezusa
SOBÓTKA

ODWOŁANY 30.06.2024 

Ks. Andrzej
Seferynowicz 

PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Jadwigi 

WROCŁAW-ŚWINIARY

PROBOSZCZ parafii 
pw. Najświętszego Serca 

Pana Jezusa
SOBÓTKA 

1.07.2024 

Ks. Jarosław 
Bar 

WIKARIUSZ parafii 
pw. NMP Matki  

Miłosierdzia
OLEŚNICA 

ADMINISTRATOR parafii 
pw. św. Jadwigi 

WROCŁAW-ŚWINIARY

1.07.2024 

Ks. Kazimierz 
Sroka 

PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Franciszka z Asyżu

WROCŁAW

STAN SPOCZYNKU 

EMERYT-REZYDENT parafii
pw. św. Franciszka z Asyżu 

WROCŁAW

30.06.2024

1.07.2024 

Ks. Adam 
Skalniak 

PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Michała Archanioła

JAWORÓW

DZIEKAN
Dekanat WIĄZÓW 

PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Franciszka z Asyżu 

WROCŁAW

ODWOŁANY 

1.07.2024

30.06.2024 

Ks. Grzegorz 
Kopij 

WIKARIUSZ parafii 
pw. Najświętszego 

Zbawiciela
WROCŁAW-WOJSZYCE 

ADMINISTRATOR parafii 
pw. św. Michała Archanioła

JAWORÓW 

1.07.2024 

Ks. Rafał
Chwałkowski SDS 

PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Judy Tadeusza

i św. Antoniego Padewskiego
OBORNIKI ŚLĄSKIE 

KAPELAN STRAŻAKÓW 
Powiat TRZEBNICA 

20.05.2024 

Ks. Zbigniew 
Kowal 

PROBOSZCZ parafii 
pw. Miłosierdzia Bożego 

OŁAWA 

KAPELAN STRAŻAKÓW 
Powiat OŁAWA 

20.05.2024 

Ks. Jerzy 
Tupikowski 

ADMINISTRATOR parafii 
pw. św. Jacka 

WROCŁAW-SWOJCZYCE 

PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Jacka 

WROCŁAW-SWOJCZYCE 

1.07.2024 

Ks. Czesław 
Majda 

PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Maksymiliana  

M. Kolbego
WROCŁAW-GĄDÓW 

STAN SPOCZYNKU
EMERYT-REZYDENT parafii

pw. św. Maksymiliana  
M. Kolbego

WROCŁAW-GĄDÓW 

30.06.2024 
1.07.2024



Kuria Metropolitalna

273

Ks. Bogusław 
Stec 

PROBOSZCZ parafii 
pw. NMP Królowej Polski

PONIATOWICE 

DZIEKAN 
Dekanat OLEŚNICA-

WSCHÓD 

PROBOSZCZ parafii  
pw. św. Maksymiliana  

M. Kolbego
WROCŁAW-GĄDÓW

ODWOŁANY

1.07.2024

30.06.2024 

Ks. Janusz 
Głąba 

PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Wawrzyńca
WROCISŁAWICE 

DZIEKAN 
Dekanat ŚRODA ŚLĄSKA 

PROBOSZCZ parafii 
pw. NMP Królowej Polski 

PONIATOWICE 

ODWOŁANY 

1.07.2014 

30.06.2024

Ks. Rafał 
Kasprzak

WIKARIUSZ parafii 
pw. Podwyższenia Krzyża 

Świętego
ŚRODA ŚLĄSKA 

ADMINISTRATOR parafii 
pw. św. Wawrzyńca 
WROCISŁAWICE 

1.07.2024 

Ks. Marek
Staniszewski 

PROBOSZCZ parafii 
pw. NMP Różańcowej 

BRZEZINA 

REZYDENT parafii 
pw. św. Stanisława B. i M.

SKARBIMIERZ 

1.07.2024

Ks. Robert
Szwabowicz 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Wawrzyńca 

WOŁÓW 

ADMINISTRATOR parafii 
pw. NMP Różańcowej 

BRZEZINA 

1.07.2024 

Ks. Paweł 
Stypa 

PROBOSZCZ parafii 
pw. NMP Królowej Polski 

ZBYTOWA 

REZYDENT parafii 
pw. św. Jakuba 
i św. Krzysztofa 

WROCŁAW-PSIE POLE 

1.07.2024 

Ks. Tomasz
Głodowicz 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Józefa  

Oblubieńca NMP
WĄSOSZ 

ADMINISTRATOR parafii 
pw. NMP Królowej Polski 

ZBYTOWA

1.07.2024 

Ks. Wojciech
Kotowski SSCC

NOWY WIKARIUSZ parafii 
pw. NMP Wspomożycielki 

Wiernych
WROCŁAW-KSIĘŻE MAŁE 

1.07.2024 

Ks. Przemysław 
Vogt

DYREKTOR 
Wydziału Duszpasterstwa 

Rodzin 
WROCŁAW 

ADMINISTRATOR parafii 
pw. NMP Królowej Polski 

JELCZ-LASKOWICE 

5.06.2024 

O. Wiesław
Przyjemski OMI

WIKARIUSZ parafii 
pw. NMP Królowej Pokoju
WROCŁAW-POPOWICE 

ODWOŁANY 30.06.2024



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

274

O. Bartosz 
Koślik OMI

NOWY WIKARIUSZ parafii 
pw. NMP Królowej Pokoju
WROCŁAW-POPOWICE

1.07.2024 

Ks. Henryk 
Szeloch 

PROBOSZCZ parafii 
pw. NMP Królowej Polski 

JELCZ-LASKOWICE

ODWOŁANY 7.06.2024

O. Radosław
Kramarski OFMConv

PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Karola Boromeusza

WROCŁAW 

OJCIEC DUCHOWNY 
Dekanatu  

WROCŁAW-ŚRÓDMIEŚCIE 

ODWOŁANY 3.07.2024

O. Piotr 
Cuber OFMConv

NOWY PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Karola Boromeusza 

WROCŁAW 

3.07.2024

Ks. Artur 
Szela 

DYREKTOR 
ADMINISTRACYJNY

MWSD 
WROCŁAW 

ODWOŁANY 30.06.2024

Ks. Piotr 
Milewicz 

PREFEKT 
ALUMNÓW MWSD 

WROCŁAW 

Jednocześnie 
DYREKTOR 

ADMINISTRACYJNY
MWSD 

WROCŁAW

1.07.2024 

Ks. Przemysław 
Vogt

ADMINISTRATOR parafii 
pw. NMP Królowej Polski 

JELCZ-LASKOWICE 

ODWOŁANY 30.06.2024 

Ks. Piotr 
Marcinów 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Jana Chrzciciela 
WROCŁAW-KATEDRA 

ADMINISTRATOR parafii 
pw. NMP Królowej Polski 

JELCZ-LASKOWICE

1.07.2024

Ks. Artur 
Wojcieszak CM

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Józefa Rzemieślnika

WROCŁAW 

ODWOŁANY 31.08.2024

Ks. Tomasz 
Gawlik CM

NOWY WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Józefa Rzemieślnika 

WROCŁAW

1.09.2024

Ks. Piotr
Wojciechowski SDS

PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Michała Archanioła

WSZEMIRÓW 

ODWOŁANY 1.07.2024 

Ks. Ireneusz 
Pelka SDS

NOWY PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Michała Archanioła

WSZEMIRÓW

1.07.2024



Kuria Metropolitalna

275

Ks. Piotr 
Majcherek SDS

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Jadwigi 
DOBROSZYCE 

ODWOŁANY 1.07.2024

Ks. Roman 
Hamny SDS

NOWY WIKARIUSZ parafii
pw. św. Jadwigi 
DOBROSZYCE

1.07.2024

Ks. Bogdan 
Cwynar SDS

JURYSDYKCJA WIKARIUSZ parafii 
pw. Najświętszego Serca 

Pana Jezusa 
OBORNIKI ŚLĄSKIE 

1.07.2024 

Ks. Grzegorz 
Łuczyszyn

NEOPREZBITER WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Jadwigi Śląskiej 
WROCŁAW-LEŚNICA 

1.07.2024 

Ks. Piotr 
Kowalczyk 

NEOPREZBITER WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Bonifacego 

WROCŁAW

1.07.2024

Ks. Marek
Goliczewski 

NEOPREZBITER WIKRIUSZ parafii 
pw. św. św. Apostołów 

Piotra i Pawła 
OŁAWA 

1.08.2024 

Ks. Przemysław
Pieczkowski

NEOPREZBITER WIKARIUSZ parafii 
pw. Miłosierdzia Bożego 

BRZEG 

1.07.2024 

Ks. Przemysław 
Fic

NEOPREZBITER WIKARIUSZ parafii
pw. NMP Matki Miłosierdzia 

OLEŚNICA 

1.08.2024 

Ks. Mateusz 
Turzański 

NEOPREZBITER WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Wawrzyńca 

WOŁÓW

1.08.2024

Ks. Dawid 
Dudziak 

WIKARIUSZ parafii 
pw. NMP Matki Miłosierdzia

OLEŚNICA 

URLOP 1.09.2024 

Ks. Marek 
Stępkowski 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. św. Apostołów 

Piotra i Pawła
NAMYSŁÓW 

Dekanalny Duszpasterz 
Młodzieży
Dekanat  

NAMYSŁÓW-WSCHÓD 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Jana Chrzciciela 

WROCŁAW 

ODWOŁANY 

1.09.2024 

31.08.2024 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

276

Ks. Adam 
Bilski 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. św. Apostołów 

Piotra i Pawła 
OŁAWA

ODWOŁANY 
(Studia – Kraków)

31.08.2024 

Ks. Sławomir 
Świder 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Wawrzyńca 

WROCŁAW-ŻERNIKI 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Józefa  

Oblubieńca NMP
WĄSOSZ

1.09.2024 

Ks. Piotr 
Jarosławski 

WIKARIUSZ parafii 
pw. Niepokalanego  

Poczęcia NMP
MALCZYCE 

WIKARIUSZ parafii 
pw. NMP Matki Miłosierdzia 

OLEŚNICA 

1.09.2024 

Ks. Mariusz
Adamczyk 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Jadwigi Śląskiej 
WROCŁAW-LEŚNICA 

Dekanalny Duszpasterz 
Młodzieży
Dekanat  

WROCŁAW-ZACHÓD
(LEŚNICA)

WIKARIUSZ parafii
pw. św. Jana Apostoła 

WROCŁAW-ZAKRZÓW 

ODWOŁANY

1.09.2024 

31.08.2024 

Ks. Grzegorz 
Gac 

WIKARIUSZ parafii
pw. św. Jana Apostoła 

WROCŁAW-ZAKRZÓW

WIKARIUSZ parafii 
pw. NMP Matki Miłosierdzia 

OLEŚNICA 

1.09.2024 

Ks. Łukasz 
Gołąbek 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Katarzyny 
Aleksandryjskiej 

GÓRA

Dekanalny Duszpasterz 
Młodzieży 

Dekanat GÓRA-WSCHÓD

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Jana Apostoła 

i Ewangelisty
OLEŚNICA 

ODWOŁANY 

1.09.2024 

31.08.2024

Ks. Jakub 
Łukowski 

WIKARIUSZ parafii 
pw. NMP Matki Pocieszenia 

OŁAWA 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Agnieszki 

WROCŁAW-MAŚLICE 

1.09.2024 

Ks. Tomasz 
Michalik 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Jana Apostoła 

i Ewangelisty
OLEŚNICA 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Maksymiliana  

M. Kolbego 
JELCZ-LASKOWICE 

1.09.2024 

Ks. Paweł 
Misiołek 

WIKARIUSZ parafii 
pw.św. Maksymiliana  

M. Kolbego
JELCZ-LASKOWICE 

WIKARIUSZ parafii 
pw. Podwyższenia Krzyża 

Świętego 
ŚRODA ŚLĄSKA 

1.09.2024 



Kuria Metropolitalna

277

Ks. Wojciech 
Sulima 

WIKARIUSZ parafii 
pw. Miłosierdzia Bożego 

BRZEG 

WIKARIUSZ parafii 
pw. Ducha Świętego 

WROCŁAW

1.09.2024 

Ks. Andrzej
Szczepański 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Jadwigi 

WROCŁAW-KOZANÓW 

WIKARIUSZ parafii 
pw. Ducha Świętego 

WROCŁAW 

1.09.2024 

Ks. Krzysztof 
Wojtaś

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Maksymiliana  

M. Kolbego 
JELCZ-LASKOWICE 

Dekanalny Duszpasterz 
Młodzieży
Dekanat  

JELCZ-LASKOWICE 

WIKARIUSZ parafii 
pw. Najświętszego 

Zbawiciela
WROCŁAW-WOJSZYCE

ODWOŁANY

1.09.2024 

31.08.2024

Ks. Mateusz 
Zygmunt

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Stanisława Kostki

WROCŁAW 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Faustyny 

WROCŁAW-BISKUPIN 

1.09.2024 

Ks. Wiesław 
Mąkosa

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Agnieszki 

WROCŁAW-MAŚLICE 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Katarzyny 
Aleksandryjskiej 

GÓRA

1.09.2024 

Ks. Michał 
Olszański 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Franciszka z Asyżu

WROCŁAW 

WIKARIUSZ parafii 
pw. NMP Matki  

Pocieszenia 
OŁAWA 

1.09.2024 

Ks. Natan 
Korsak-Kędzierski 

WIKARIUSZ parafii 
pw. NMP Bolesnej 

WROCŁAW-RÓŻANKA 

WIKARIUSZ parafii 
pw. Najświętszego  

Imienia Jezus
WROCŁAW 

1.09.2024 

Ks. Maciej 
Dębogórski 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Michała  

Archanioła
WROCŁAW-MUCHOBÓR W. 

WIKARIUSZ parafii 
pw. NMP Królowej Polski 

BRZEG DOLNY 

1.09.2024

Ks. Wojciech 
Borowski 

WIKARIUSZ parafii 
pw. Najświętszego  

Imienia Jezus 
WROCŁAW 

WIKARIUSZ parafii  
pw. św. św. Apostołów

Piotra i Pawła 
NAMYSŁÓW 

1.09.2024 

Ks. Marcin 
Stania 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Faustyny 

WROCŁAW-BISKUPIN 

WIKARIUSZ parafii 
pw. NMP Bolesnej 

WROCŁAW-RÓŻANKA 

1.09.2024 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

278

Ks. Wojciech 
Porzuczek

WIKARIUSZ parafii 
pw. NMP Królowej Polski 

BRZEG DOLNY 

Dekanalny Duszpasterz 
Młodzieży 

i Liturgicznej Służby Ołtarza 
Dekanat BRZEG DOLNY 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Michała Archanioła 

WROCŁAW-MUCHOBÓR W. 

ODWOŁANY

1.09.2024

31.08.2024 

Ks. Marcin 
Danielczuk 

WIKARIUSZ parafii 
pw. Ducha Świętego 

WROCŁAW 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Jadwigi 

WROCŁAW-KOZANÓW 

1.09.2024 

Ks. Krzysztof 
Głuszko 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Bonifacego 

WROCŁAW 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Stanisława Kostki 

WROCŁAW 

1.09.2024 

Ks. Marcin 
Kamieniak 

WIKARIUSZ parafii 
pw. Ducha Świętego 

WROCŁAW 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Wawrzyńca 

WROCŁAW-ŻERNIKI 

1.09.2024 

Ks. Syslwester 
Łaska 

WIKARIUSZ parafii 
pw. NMP Matki Miłosierdzia

OLEŚNICA 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Franciszka z Asyżu 

WROCŁAW 

1.09.2024 

Ks. Paweł 
Kotkowski 

URLOP ZDROWOTNY WIKARIUSZ parafii 
pw. NMP Bolesnej 

WROCŁAW-RÓŻANKA 

1.09.2024 

Ks. Patryk 
Stolarek 

STUDIA RZYM WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Jana Chrzciciela 
WROCŁAW-KATEDRA 

1.08.2024 

Ks. Konrad 
Góral 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Bonifacego 

WROCŁAW 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Ojca Pio  

z Pietrelciny
WROCŁAW-PARTYNICE 

1.09.2024 

Ks. Adam 
Kościk 

BEZ STANOWISKA WIKARIUSZ parafii 
pw. Niepokalanego  

Poczęcia NMP
MALCZYCE 

1.09.2024 

Ks. Grzegorz 
Szpak CM

WIKARIUSZ parafii 
pw. Trójcy Świętej

ŻMIGRÓD 

ODWOŁANY 30.06.2024 

O. Marcin 
Buntow OFMConv

REKTOR 
Ośrodka Duszpasterskiego 

dla Obcokrajowców  
j. angielskiego

WROCŁAW

ODWOŁANY 1.07.2024 



Kuria Metropolitalna

279

Ks. Bartosz 
Świątkowski 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Franciszka z Asyżu

WROCŁAW 

WIKARIUSZ parafii 
pw. Opatrzności Bożej 

WROCŁAW-NOWY DWÓR 

1.09.2024

Ks. Krzysztof 
Noworytto

ADMINISTRATOR parafii 
pw. św. Jakuba Apostoła 

BROŻEC 

PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Jakuba Apostoła 

BROŻEC 

1.07.2024 

Ks. Krzysztof
Rzepecki SDB

WIKARIUSZ parafii 
pw. Chrystusa Króla 

WROCŁAW 

ODWOŁANY 1.08.2024

Ks. Paweł 
Figura SDB

Dekanalny Duszpasterz 
Młodzieży

Dekanat ŚRODA ŚLĄSKA

ODWOŁANY 1.08.2024 

Ks. Jerzy 
Babiak SDB

WROCŁAW AD EXPERIMENTUM
w Archidiecezji Wrocławskiej

(od 1.08.2024)

Praca w Grupie Medialnej 
JOHANNEUM 

WROCŁAW 

1.09.2024

10
ODZNACZENIA

MEDALE ŚW. JADWIGI

wręczono:

16 marca – Wrocław – katedra
1.	Dominik Maciej Krzyżanowski
2.	Tadeusz Owczarz
3.	Danuta Zych
4.	Stanisława Sobska
5.	Tadeusz Zając

24 maja – Wrocław – parafia Najświętszego Imienia Jezus 
6.	Jakub Kamykowski
7.	Jacek Kobiela



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

280

26 maja – Żerniki Wrocławskie
8.	Elżbieta Jaszczyńska
9.	Janina Boruń

10.	Marianna Pachlita

5 czerwca – Barkowo
11.	Henryk Leśniewski

9 czerwca – Wrocław-Gądów, parafia św. Maksymiliana Kolbego
12.	Włodzimierz Bednorz
13.	Jadwiga Łojakowska
14.	Ryszard Olbert

15 czerwca – Wrocław – katedra
15.	Tadeusz Rajter
16.	s. Dorota Zamojska CDC

17 czerwca – Łozina
17.	Józef Skrobek

22 czerwca – Wołów – parafia św. Wawrzyńca
18.	Irena Krzyżańska
19.	Mieczysław Jończyk

24 czerwca – Wrocław – katedra
20.	Marek Gryszko
21.	Andrzej Sułek
22.	Stanisław Kwika
23.	Krystyna Walczak



Kuria Metropolitalna

281

11
ZMARLI KAPŁANI

Ks. Wiesław Janusz WENZ
Kapelan Honorowy Ojca Świętego

Kanonik Gremialny 
Kapituły Metropolitalnej Wrocławskiej 

Urodzony: 	 20.05.1957, Tarnów
Syn: 	 Stanisława i Emilii z domu Golec
Prezbiterat: 	 24.04.1982, Kraków

1976–1982	 Wyższe Seminarium Duchowne w Krakowie (Księża 
Misjonarze)

1982–1986	 Wikariusz, Najświętszego Serca Pana Jezusa, Iłowa
1982–1986	 Studia specjalistyczne (prawo kanoniczne), PWT 

Wrocław
1986–1990	 Duszpasterz, Parafia św. Anny, Wrocław-Oporów
1986–2009	 Obrońca węzła małżeńskiego, Metropolitalny Sąd 

Duchowny, Wrocław
1990–1997	 Proboszcz, Trójcy Świętej, Żmigród
1997–1998	 Urlop
18.08.1998	 Inkardynacja: Archidiecezja Wrocławska
1998–2003	 Notariusz, Metropolitalny Sąd Duchowny, Wrocław
1997–2024	 Wykładowca: Wyższe Seminarium Duchowne Księży 

Salwatorianów, Bagno;
	 Papieski Wydział Teologiczny, Wrocław; Metropolitalne 

Wyższe Seminarium Duchowne, Wrocław; Wyższe 
Seminarium Księży Chrystusowców, Poznań

2001–[2004]	 Archidiecezjalny Referent ds. Życia Konsekrowanego
2001–[2007]	 Prorektor ds. naukowo-dydaktycznych, PWT Wrocław
2002	 Doktor habilitowany (nauk teologicznych), PWT Wro-

cław
2003–2023	 Wykładowca (prawo kanoniczne), PWT Wrocław
2004–2009	 Wikariusz biskupi ds. Życia Konsekrowanego w Ar-

chidiecezji Wrocławskiej



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

282

2005	 Kapelan Honorowy Ojca Świętego
2009 II–VI	 Administrator, św. Maurycego, Wrocław
2009–2014	 Wikariusz Sądowy, Metropolitalny Sąd Duchowny, 

Wrocław
2010	 Profesor zwyczajny (Instytut Teologii Pastoralnej – 

Katedra Prawa Kanonicznego i Prawa Wyznaniowego, 
PWT Wrocław)

2010	 Kanonik Gremialny Kapituły Metropolitalnej Wro-
cławskiej

2017–2024	 Proboszcz, św. Jacka, Wrocław
17.01.2024	 Zmarł we Wrocławiu.
27.01.2024	 Msza pogrzebowa w Parafii pw. św. Jacka we Wro-

cławiu-Swojczycach i złożenie trumny do grobu na 
cmentarzu parafialnym.



Kuria Metropolitalna

283

Ks. Zbigniew Jan BĄKOWSKI
Kapelan Honorowy Ojca Świętego
Kanonik Expositorii Canonicalis

Urodzony: 	 26.01.1932, Gościeradz (diecezja pelplińska)
Syn: 	 Jana i Marii z domu Zaręba

1951–1953	 Seminarium Duchowne Diecezji Chełmińskiej w Pel-
plinie

1954–1957	 Wyższe Seminarium Duchowne, Wrocław
23.06.1957	 Prezbiterat (abp Bolesław Kominek)
1957–1960	 Wikariusz, Świętych Jakuba i Krzysztofa, Wrocław
1960–1962	 Wikariusz, Podwyższenia Krzyża Świętego, Brzeg
1962–1963	 Wikariusz, Wniebowzięcia NMP, Lewin Brzeski
1963–1967	 Administrator, NMP Różańcowej, Żarki Wielkie
1966	 Kanonik Expositorii Canonicalis
1967–1970	 Wikariusz, Podwyższenia Krzyża Świętego, Brzeg
1970–1992	 Proboszcz, św. Mikołaja, Brzeg
1986–2001	 Dziekan Dekanatu Brzeg
1992–2001	 Proboszcz, Miłosierdzia Bożego, Brzeg
1986	 Kapelan Honorowy Ojca Świętego
2001–2024	 Urlop zdrowotny
2007–2013	 Administrator, św. Jadwigi, Michałów

28.01.2024	 Zmarł w Skarbimierzu.
1.02.2024	 Msza pogrzebowa w Parafii pw. Miłosierdzia Bożego 

w Brzegu i złożenie trumny do grobu przy kościele.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

284

Abp Marian GOŁĘBIEWSKI
Metropolita Wrocławski Senior 

Urodzony:	 22.09.1937, Trzebuchów (diecezja włocławska)
Syn:	 Władysława i Cecylii z domu Perzyńskiej
Chrzest: 	 24.10.1937, Dęby Szlacheckie
Bierzmowanie:	23.05.1948, Dęby Szlacheckie
Święcenia 
biskupie: 	 31.08.1996, Koszalin

1945–1952	 Szkoła Podstawowa, Dęby Szlacheckie
1952–1956	 Niższe Seminarium Duchowne, Włocławek
1956–1962	 Wyższe Seminarium Duchowne, Włocławek
30.05.1961	 Diakonat
24.06.1962	 Prezbiterat (bp Antoni Pawłowski), Włocławek
1962–1964	 Wikariusz, św. Mikołaja i Dobrego Pasterza, Ślesin
1964–1966	 Wikariusz, Wniebowzięcia NMP, Zduńska Wola
1966	 Administrator, św. Michała Archanioła, Umień
1966–1968	 Studia, Katolicki Uniwersytet Lubelski (Biblistyka), 

Lublin
1969–1976	 Studia, Papieski Instytut Biblijny, Rzym
1976–	 Wykładowca, Wyższe Seminarium Duchowne, Wło-

cławek
1978–1989	 Sędzia, Sąd biskupi Diecezji Włocławskiej
1981–1982	 Prefekt, Wyższe Seminarium Duchowne, Włocławek
1983–1992	 Rektor, Wyższe Seminarium Duchowne, Włocławek

Kanonik Kapituły Katedralnej Włocławskiej
1996–2004	 Biskup Ordynariusz Diecezji Koszalińsko-Kołobrze-

skiej
2004–2013	 Arcybiskup Metropolita Wrocławski

11.03.2024	 Zmarł we Wrocławiu.
18.03.2024	 Msza pogrzebowa i złożenie trumny w krypcie kate-

dry wrocławskiej.



Kuria Metropolitalna

285

Ks. Jan KURCOŃ
Kanonik Honorowy extra numerum 

Kapituły Kolegiackiej Świętego Krzyża

Urodzony: 	 30.04.1930 Domaradz (archidiecezja przemyska)
Syn: 	 Józefa i Marii z domu Marczak
Chrzest: 	 7.05.1930, Domaradz
Bierzmowanie:	26.08.1943

1952–1956	 Wyższe Seminarium Duchowne we Wrocławiu
27.05.1956	 Prezbiterat, Wrocław

1956–1957	 Wikariusz, Świętych Stanisława i Wacława, Świdnica
1957–1958	 Wikariusz, NMP Częstochowskiej, Wrocław
1958–1967	 Administrator, Niepokalanego Serca NMP, Strupina
1967–2005	 Proboszcz, Najświętszego Serca Pana Jezusa, 

Przeczów
1989	 Kanonik Rochettum et Mantolettum
2003	 Kanonik Honorowy extra numerum Kapituły Kolegiac-

kiej Świętego Krzyża
2005	 Stan spoczynku

13.04.2024	 Zmarł w Opolu.
18.04.2024	 Msza pogrzebowa w Parafii pw. Najświętszego Serca 

Pana Jezusa w Przeczowie i złożenie trumny do grobu 
przy kościele.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

286

Ks. Mirosław Kazimierz RATAJCZAK
Prałat Honorowy Ojca Świętego

Kanonik Senior Kapituły Metropolitalnej Wrocławskiej 

Urodzony: 	 18.08.1943, Jabłonna (archidiecezja poznańska)
Syn: 	 Piotra i Stefanii z domu Serafin
Chrzest: 	 5.09.1943, Kaczkowo
Bierzmowanie:	21.06.1953, Czernina

1960–1966	 Wyższe Seminarium Duchowne we Wrocławiu
27.06.1965	 Diakonat
24.06.1966	 Prezbiterat (bp Andrzej Wronka), Wrocław

1966–1967	 Wikariusz, Świętych Aniołów Stróżów, Wałbrzych
1967–1971	 Studia z zakresu filozofii chrześcijańskiej (Uniwersytet 

w Louvain), Belgia
1971–1972	 Studia (Katolicki Uniwersytet Lubelski), Lublin
1972–1978	 Prefekt, Metropolitalne Wyższe Seminarium Du-

chowne, Wrocław
1972–1981	 Asystent przy Katedrze Eklezjologii (PWT), Wrocław
1978–1991	 Ojciec duchowny, Metropolitalne Wyższe Semina-

rium Duchowne, Wrocław
1983–[2012]	 Ojciec duchowny kapłanów Archidiecezji Wrocławskiej
1985	 Kapelan Honorowy Ojca Świętego
1985–1998	 Diecezjalny Dyrektor Unii Apostolskiej Kleru Archi-

diecezji Wrocławskiej
1991–2012	 Proboszcz, św. Henryka, Wrocław
2003–2012	 Dziekan Dekanatu Wrocław-Południe
2004	 Kanonik Gremialny Kapituły Metropolitalnej Wro-

cławskiej
2007	 Prałat Honorowy Ojca Świętego
2004–2012	 Wikariusz Biskupi ds. Duchowieństwa w Archidiecezji 

Wrocławskiej

21.05.2024	 Zmarł we Wrocławiu.
27.05.2024	 Msza pogrzebowa w Parafii pw. św. Henryka we Wroc-

ławiu i złożenie trumny do grobu na cmentarzu para-
fialnym (ul. Bardzka).



Kuria Metropolitalna

287

Ks. Stanisław PASZKOWSKI
Kapelan Honorowy Ojca Świętego

Kanonik Senior Kapituły Metropolitalnej Wrocławskiej 

Urodzony:	 20.03.1946, Latków (diecezja kaliska)
Syn: 	 Ludwika i Stefanii z domu Krenc
Chrzest: 	 21.03.1946, Sulmierzyce
Bierzmowanie:	17.09.1958, Gądkowice

1953–1960	 Szkoła Podstawowa, Ostrowąsy
1960–1965	 Liceum Ogólnokształcące, Krotoszyn
1965–1972	 Wyższe Seminarium Duchowne we Wrocławiu
29.05.1971	 Diakonat
27.05.1972	 Prezbiterat (abp Bolesław Kominek), Wrocław

1972–1978	 Wikariusz, św. Jana Apostoła i Ewangelisty, Oleśnica
1976–1987	 Studia, ATK Warszawa 
1979–2014	 Diecezjalny referent Duszpasterstwa Rodzin
1979–1987	 Asystent przy Katedrze Teologii Praktycznej PWT, 

Wrocław
1980–1995	 Archidiecezjalny Duszpasterz Pracowników Lecznictwa
1987–2021	 Adiunkt przy Katedrze Teologii Praktycznej PWT, 

Wrocław
1993	 Kanonik Honorowy Kapituły Metropolitalnej Wro-

cławskiej
1993–1996	 Asystent kościelny Archidiecezjalnej Krucjaty Modlitwy 

w Obronie Dzieci Poczętych
1996–2021	 Asystent kościelny Stowarzyszenia Rodzin Katolickich 

Archidiecezji Wrocławskiej
2014–2021	 Dyrektor Wydziału Duszpasterstwa Rodzin Kurii 

Metropolitalnej Wrocławskiej
2018	 Kapelan Honorowy Ojca Świętego
2022–2024	 Diecezjalny duszpasterz Osób Stanu Wolnego „Grupy 33”
2021		 Stan spoczynku

31.05.2024	 Zmarł we Wrocławiu.
07.06.2024	 Msza pogrzebowa w katedrze wrocławskiej i złożenie 

trumny do grobu na cmentarzu parafialnym św. Waw-
rzyńca we Wrocławiu (ul. Bujwida).





II Synod 
ARCHIDIECEZJI  
WROCŁAWSKIEJ



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

290

1
SŁOWO 

Arcybiskupa Metropolity Wrocławskiego
z okazji rozpoczęcia 

II Synodu Archidiecezji Wrocławskiej

Wrocław, 30 kwietnia 2024 roku

Czcigodni Księża, Osoby konsekrowane,
umiłowani Archidiecezjanie!
Za dwa tygodnie, w uroczystość Zesłania Ducha Świętego, po 

rocznym przygotowaniu duchowym, rozpoczniemy Synod Archidie-
cezji Wrocławskiej. Ufamy, że czynimy to, do czego Boży Duch wzywa 
nasz Kościół, także przez dzisiejszą liturgię słowa.

Czytanie z Dziejów Apostolskich pokazuje moc Ducha Świętego. 
Dzięki Jego działaniu Ewangelia rozszerza się, obejmuje setnika Kor-
neliusza i jego dom. Boży Duch działa ponad uprzedzeniami, lękami, 
a także planami i wyobrażeniami poszczególnych ludzi. Jego moc mi-
łości otwiera przed nami nowe możliwości, których nikt do tej pory 
nie dostrzegał. Przekonał się o tym św. Piotr i pozostali uczniowie. 
Doświadczenie mocy Ducha Świętego stało się także i naszym udzia-
łem w ramach długich miesięcy przygotowań synodalnych. Świadczą 
o tym Wasze sprawozdania. Uderza w nich to, że odkrywamy swe 
podobieństwo do Kościoła pierwszych chrześcijan – Kościoła wza-
jemnej miłości i jedności; Kościoła wychodzącego do tych, którzy nie 
znali Chrystusa. 

Przed chwilą wyśpiewany Psalm budzi w nas ufność i nadzieję. 
Słowa: „Śpiewajcie Panu pieśń nową”, są zachętą do wierności i nowo-
ści naszego życia. Słowa te towarzyszyły nam w Listach do siedmiu 
Kościołów z Apokalipsy. W modlitwie za Synod nieustannie wzywa-
my pomocy i opieki Maryi, Matki Bożej Zwycięskiej. Jej zaproszenie 
wypowiedziane w Kanie Galilejskiej: „Uczyńcie wszystko, co wam 
powie Syn”, stało się hasłem naszego Synodu. Ono wskazuje „nową 
drogę”, drogę słuchania Jezusa, która prowadzi nas do odkrywania 
Jego woli.



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

291

Słowa-klucze Synodu: „komunia, formacja, misja”, odnajdujemy 
w Pierwszym Liście św. Jana: „miłujmy się wzajemnie, ponieważ mi-
łość jest z Boga”. To miłość Boga buduje komunię Kościoła, formuje 
nasze serca i posyła do misji głoszenia Dobrej Nowiny.

Słowo „synod” znaczy z języka greckiego „wspólna droga”. Do niej 
zaprasza nas Jezus w dzisiejszej Ewangelii wg św. Jana: „Wybrałem 
[was], abyście szli”. On wezwał nas po imieniu jako swoich przyja-
ciół. Co więcej, obiecał nam w tej drodze trwałe owoce – „abyście szli 
i owoc przynosili, i by owoc wasz trwał”. 

Z taką nadzieją wchodzimy w czas Synodu.
Dziękuję wszystkim zaangażowanym w zespoły presynodalne, 

w spotkania rejonowe i cotygodniową modlitwę za Synod. Dziękuję 
za Waszą wierność i miłość do Kościoła, za już wykonaną pracę i za-
praszam na nowy etap naszej wspólnej drogi.

Zapraszam wszystkich na otwarcie Synodu. W Niedzielę Ze-
słania Ducha Świętego, 19 maja 2024 r., spotkamy się w koście-
le NMP na Piasku we Wrocławiu. Od godziny 14.00 będzie trwać 
modlitwa, o 14.30 wysłuchamy katechezy o Kościele w Laodycei, 
a następnie w procesji przejdziemy do katedry na Eucharystię. Po 
niej spotkamy się na agapie w ogrodach Papieskiego Wydziału Teo-
logicznego.

Bardzo proszę Was o stałą modlitwę w intencji Synodu naszej 
archidiecezji – osobistą i wspólnotową, odmawianą po każdej Mszy 
Świętej. W rozpoczynających się pracach potrzebujemy światła i od-
wagi Ducha Świętego. Już wkrótce na podstawie Waszych sprawoz-
dań zostaną powołane komisje synodalne. Zaproponują one konkret-
ne drogi odnowy życia naszego lokalnego Kościoła. Komisje będą 
wspierane przez powstające po 19 maja w każdej parafii zespoły sy-
nodalne. Zapraszam Was do włączenia się w działania tych zespołów. 
Nasze wspólne zaangażowanie jest wyrazem troski o naszą teraźniej-
szość i przyszłość Kościoła. 

Powierzając Synod opiece Maryi, Matce Bożej Zwycięskiej,
z serca Wam błogosławię.

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

292

Kuria Metropolitalna Wrocławska
L.dz. 402/2024

Zarządzenie
Powyższe Słowo Arcybiskupa Metropolity Wrocławskiego należy od-

czytać we wszystkich kościołach i kaplicach archidiecezji podczas Mszy 
Świętych w niedzielę 5 maja br. 

Wrocław, 30 kwietnia 2024 r. 

Wikariusz Generalny

2
DEKRET 

zwołujący II Synod 
Archidiecezji Wrocławskiej

Wrocław, 19 maja 2024 roku

Po zakończeniu etapu przygotowawczego, gdzie wsłuchiwałem się 
w głos wiernych, oraz po wysłuchaniu Rady Kapłańskiej, na mocy 
kan. 461 § 1 i kan. 462 § 1 KPK zwołuję II Synod Archidiecezji Wro-
cławskiej. Równocześnie zatwierdzam Regulamin II Synodu Archi-
diecezji Wrocławskiej. Zgodnie z nim prowadzone będą wszystkie 
prace zmierzające do osiągnięcia następujących celów Synodu: 

1.	 Doświadczenie spotkania Boga we wspólnocie Ludu Bożego. 
2.	 Rozeznanie, przemyślenie i przeorganizowanie kształtu struk-

tur kościelnych dla odnowy wiary i owocnej misji.
3.	 Zarysowanie wizji życia Kościoła, która pozwoli wyprzedzać 

nadchodzące wydarzenia i nie działać reaktywnie.
4.	 Wspólne przeżycie w ramach Synodu Jubileuszu Roku 2025 

(„Pielgrzymi nadziei”).
5.	 Przygotowanie Archidiecezji do przeżywania Wielkiego Jubile-

uszu Roku 2033.



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

293

W pracach Synodu Diecezjalnego mają obowiązek uczestniczyć 
wszyscy jego członkowie (por. kan. 463 § 1 KPK i art. 5 Regulaminu 
Synodu). Członków komisji i zespołów synodalnych zobowiązuję do 
sumiennego zaangażowania się w prace Synodu i wypracowania sto-
sownych dokumentów synodalnych. 

Zachęcam wszystkich wiernych archidiecezji do modlitwy za 
Synod, a przez wstawiennictwo naszych Patronów, św. Jana Chrzci-
ciela, św. Jadwigi Śląskiej oraz bł. Czesława, wypraszam pomyślność 
i błogosławione owoce II Synodu Archidiecezji Wrocławskiej.

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

3
DEKRET

powołujący Komisję Główną
II Synodu Archidiecezji Wrocławskiej

Wrocław, 19 maja 2024 roku

W nawiązaniu do Dekretu zwołującego II Synod Archidiecezji 
Wrocławskiej z 19 maja 2024 r. (L.dz. 406/2024) i zgodnie z art. 
4 i art. 18 Regulaminu Synodu ustanawiam KOMISJĘ GŁÓWNĄ 
Synodu w składzie:

1.	 Bp Jacek KICIŃSKI CMF – przewodniczący
2.	 Bp Maciej MAŁYGA – zastępca przewodniczącego
3.	 Ks. dr Adam ŁUŹNIAK – Wikariusz Generalny 
4.	 Ks. dr hab. Jacek FRONIEWSKI – Kanclerz Kurii Metropolital-

nej, przewodniczący Komisji Teologicznej Synodu
5.	 Ks. dr Piotr ŻUBER – przewodniczący Komisji Prawnej Synodu
6.	 Pani mgr Adriana KWIATKOWSKA – Sekretarz Generalny 

Synodu
7.	 Siostra mgr Maria CZEPIEL CSSE



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

294

Komisja Główna Synodu zgodnie z art. 16 Regulaminu Synodu 
pomaga w kierowaniu całością prac Synodu, któremu przewodniczy 
Biskup diecezjalny (por. kan. 462 § 2 KPK).

Wszystkim na czas pracy dla dobra Kościoła wrocławskiego życzę 
błogosławieństwa Bożego oraz światła i mocy Ducha Świętego. 

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

4
DEKRET

powołujący Sekretarza Generalnego
oraz Sekretariat

II Synodu Archidiecezji Wrocławskiej

Wrocław, 19 maja 2024 roku

W nawiązaniu do Dekretu zwołującego II Synod Archidiecezji 
Wrocławskiej z 19 maja 2024 r. (L.dz. 406/2024) i zgodnie z art. 4 
i art. 21 Regulaminu Synodu ustanawiam SEKRETARZA GENERAL-
NEGO SYNODU oraz SEKRETARIAT SYNODU.

Na Sekretarza Generalnego Synodu powołuję panią mgr Adrianę 
KWIATKOWSKĄ.

Na członków Sekretariatu Synodu powołuję:
1.	 Ks. Wojciecha BUŹNIAKA
2.	 P. Anetę CZERWIŃSKĄ
3.	 P. Pawła TRAWKĘ
4.	 S.M. Rachelę WĄSOWICZ SMI 
Wszystkim na czas pracy dla dobra Kościoła wrocławskiego życzę 

błogosławieństwa Bożego oraz światła i mocy Ducha Świętego. 

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

 



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

295

5
DEKRET

powołujący Komisję Prawną
II Synodu Archidiecezji Wrocławskiej

Wrocław, 19 maja 2024 roku

W nawiązaniu do Dekretu zwołującego II Synod Archidiecezji 
Wrocławskiej z 19 maja 2024 r. (L.dz. 406/2024) i zgodnie z art. 4 
Regulaminu Synodu ustanawiam KOMISJĘ PRAWNĄ Synodu 
w składzie: 

1.	 Ks. dr Piotr ŻUBER – przewodniczący
2.	 Ks. dr Łukasz PAWICKI
3.	 Ks. mgr lic. Wojciech JEDNORÓG
4.	 Ks. mgr lic. Bartłomiej KŁOS
5.	 Ks. mgr lic. Patryk STOLAREK
6.	 Pani mec. dr Marta PIOTROWSKA-KŁAK 
7.	 Pan mec. Łukasz KŁAK
Zgodnie z art. 25 Regulaminu Synodu Komisja Prawna trosz-

czy się o zgodność z prawem powszechnym Kościoła projektów re-
gulacji synodalnych proponowanych w ramach prac Synodu oraz 
udzielanie specjalistycznej pomocy Komisji Głównej i komisjom 
synodalnym.

Wszystkim na czas pracy dla dobra Kościoła wrocławskiego życzę 
błogosławieństwa Bożego oraz światła i mocy Ducha Świętego. 

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

296

6
DEKRET

powołujący Komisję Teologiczną
II Synodu Archidiecezji Wrocławskiej

Wrocław, 19 maja 2024 roku

W nawiązaniu do Dekretu zwołującego II Synod Archidiecezji 
Wrocławskiej z 19 maja 2024 r. (L.dz. 406/2024) i zgodnie z art. 4 
Regulaminu Synodu ustanawiam KOMISJĘ TEOLOGICZNĄ Synodu 
w składzie: 

1.	 Ks. dr hab. Jacek FRONIEWSKI – przewodniczący
2.	 O. prof. dr hab. Kazimierz LUBOWICKI OMI
3.	 Ks. prof. dr hab. Mariusz ROSIK
4.	 Ks. prof. dr hab. Włodzimierz WOŁYNIEC
5.	 Ks. dr hab. Bogdan GIEMZA SDS
6.	 Ks. dr hab. Jerzy TUPIKOWSKI
Zgodnie z art. 26 Regulaminu Synodu Komisja Teologiczna czuwa 

nad teologiczną poprawnością tekstów synodalnych, spójnością wizji 
teologicznej Synodu oraz zapewnia specjalistyczną pomoc Komisji 
Głównej i komisjom synodalnym.

Wszystkim na czas pracy dla dobra Kościoła wrocławskiego życzę 
błogosławieństwa Bożego oraz światła i mocy Ducha Świętego. 

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

297

7
DEKRET 

powołujący Komisję Synodalną nr 1
Synodalna parafia misyjna

Wrocław, 18 czerwca 2024 roku

Zgodnie z art. 30 Regulaminu II Synodu Archidiecezji Wrocławskiej 
(z dnia 19 maja 2024 r.) ustanawiam Komisję Synodalną „Synodal-
na parafia misyjna”. Przewodniczącym komisji mianuję ks. Janusza 
Gorczycę.

Komisja synodalna pracuje w oparciu o Regulamin Synodu ze 
szczególnym uwzględnieniem art. 28–35. Zakres tematów do pod-
jęcia przez komisję synodalną określa Komisja Główna Synodu, 
która przez wyznaczonych przedstawicieli czuwa nad poprawnym 
przebiegiem prac komisji synodalnej (zob. art. 16 Regulaminu 
Synodu).

Wszystkim na czas pracy dla dobra Kościoła wrocławskiego życzę 
błogosławieństwa Bożego oraz światła i mocy Ducha Świętego. 

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

8
DEKRET 

powołujący Komisję Synodalną nr 2
Misja współdzielona – Formacja do posługi w Kościele

Wrocław, 18 czerwca 2024 roku

Zgodnie z art. 30 Regulaminu II Synodu Archidiecezji Wrocław-
skiej (z dnia 19 maja 2024 r.) ustanawiam Komisję Synodalną „Misja 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

298

współdzielona – Formacja do posługi w Kościele”. Przewodniczą-
cym komisji mianuję bpa Macieja Małygę.

Komisja synodalna pracuje w oparciu o Regulamin Synodu ze 
szczególnym uwzględnieniem art. 28–35. Zakres tematów do pod-
jęcia przez komisję synodalną określa Komisja Główna Synodu, 
która przez wyznaczonych przedstawicieli czuwa nad poprawnym 
przebiegiem prac komisji synodalnej (zob. art. 16 Regulaminu 
Synodu).

Wszystkim na czas pracy dla dobra Kościoła wrocławskiego życzę 
błogosławieństwa Bożego oraz światła i mocy Ducha Świętego. 

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

9
DEKRET 

powołujący Komisję Synodalną nr 3
Finanse i administracja – Wspólna troska

Wrocław, 18 czerwca 2024 roku

Zgodnie z art. 30 Regulaminu II Synodu Archidiecezji Wro-
cławskiej (z dnia 19 maja 2024 r.) ustanawiam Komisję Synodalną 
„Finanse i administracja – Wspólna troska”. Przewodniczącym 
komisji mianuję ks. Stanisława Stelmaszka.

Komisja synodalna pracuje w oparciu o Regulamin Synodu ze 
szczególnym uwzględnieniem art. 28–35. Zakres tematów do pod-
jęcia przez komisję synodalną określa Komisja Główna Synodu, 
która przez wyznaczonych przedstawicieli czuwa nad poprawnym 
przebiegiem prac komisji synodalnej (zob. art. 16 Regulaminu 
Synodu).



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

299

Wszystkim na czas pracy dla dobra Kościoła wrocławskiego ży-
czę błogosławieństwa Bożego oraz światła i mocy Ducha Świętego. 

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

10
DEKRET 

powołujący Komisję Synodalną nr 4
Christus vivit – wprowadzenie w chrześcijaństwo

Wrocław, 18 czerwca 2024 roku

Zgodnie z art. 30 Regulaminu II Synodu Archidiecezji Wrocław-
skiej (z dnia 19 maja 2024 r.) ustanawiam Komisję Synodalną „Chri-
stus vivit – wprowadzenie w chrześcijaństwo”. Przewodniczącym 
komisji mianuję o. Oskara Maciaczyka OFM.

Komisja synodalna pracuje w oparciu o Regulamin Synodu ze 
szczególnym uwzględnieniem art. 28–35. Zakres tematów do podję-
cia przez komisję synodalną określa Komisja Główna Synodu, która 
przez wyznaczonych przedstawicieli czuwa nad poprawnym przebie-
giem prac komisji synodalnej (zob. art. 16 Regulaminu Synodu).

Wszystkim na czas pracy dla dobra Kościoła wrocławskiego życzę 
błogosławieństwa Bożego oraz światła i mocy Ducha Świętego. 

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

300

11
DEKRET 

powołujący Komisję Synodalną nr 5
Ewangelizacja – Młode wino, nowe bukłaki

Wrocław, 18 czerwca 2024 roku

Zgodnie z art. 30 Regulaminu II Synodu Archidiecezji Wro-
cławskiej (z dnia 19 maja 2024 r.) ustanawiam Komisję Synodalną 
„Ewangelizacja – Młode wino, nowe bukłaki”. Przewodniczącym 
komisji mianuję p. Tomasza Piechnika.

Komisja synodalna pracuje w oparciu o Regulamin Synodu ze 
szczególnym uwzględnieniem art. 28–35. Zakres tematów do podję-
cia przez komisję synodalną określa Komisja Główna Synodu, która 
przez wyznaczonych przedstawicieli czuwa nad poprawnym przebie-
giem prac komisji synodalnej (zob. art. 16 Regulaminu Synodu).

Wszystkim na czas pracy dla dobra Kościoła wrocławskiego życzę 
błogosławieństwa Bożego oraz światła i mocy Ducha Świętego. 

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

301

12
REGULAMIN

II Synodu Archidiecezji Wrocławskiej

Wprowadzenie

II Synod Archidiecezji Wrocławskiej (zwany dalej „Synodem”) jest 
zebraniem wybranych kapłanów, osób życia konsekrowanego oraz 
innych wiernych Kościoła partykularnego, którzy dla dobra wspól-
noty diecezjalnej świadczą pomoc Arcybiskupowi Metropolicie Wro-
cławskiemu (dalej: „Biskupowi”) (por. kan. 460 KPK). Ze swej natury 
Synod stanowi najbardziej uroczystą formę sprawowania władzy pa-
sterskiej przez Biskupa, wspieranego przez duchownych oraz świec-
kich. Stanowi on zarazem narzędzie odnowy dyscypliny prawnej 
i pastoralnej Kościoła partykularnego.

I. Przepisy ogólne

Art. 1. Źródłami niniejszego regulaminu Synodu (dalej: „Re-
gulaminu”) są: Kodeks Prawa Kanonicznego (kan. 460–468 KPK), 
Instrukcja Kongregacji ds. Biskupów oraz Kongregacji ds. Ewange-
lizacji Narodów z 19 marca 1997 r. na temat synodów diecezjalnych 
De synodis dioecesanis agendis instructio oraz postanowienia Biskupa.

Art. 2. Biskup zwołuje i kieruje pracami Synodu zgodnie z kan. 
462 KPK.

Art. 3. Biskup jest jedynym ustawodawcą na Synodzie. Powołani 
członkowie mają jedynie głos doradczy (por. kan. 466 KPK).

Art. 4. Biskup ustanawia Komisję Główną Synodu, sekretariat 
Synodu, komisję prawną, komisję teologiczną oraz komisje synodal-
ne. We wszystkich parafiach Archidiecezji powstają Parafialne Ze-
społy Synodalne.

Art. 5. Członkami Synodu są:
1.	z mocy prawa (kan. 463 KPK):



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

302

1) 	biskupi pomocniczy, 
2) 	wikariusze generalni i wikariusze biskupi oraz wikariusz 

sądowy,
3) 	kanonicy kościoła katedralnego, 
4) 	członkowie Rady Kapłańskiej, 
5)	  wierni świeccy, także członkowie instytutów życia konse-

krowanego, wybrani przez Radę Duszpasterską w sposób 
i w liczbie do ustalenia przez biskupa diecezjalnego, 

6) 	rektor wyższego seminarium diecezjalnego, 
7) 	dziekani,
8) 	przynajmniej jeden prezbiter z każdego dekanatu, wybra-

ny przez wszystkich pełniących tam duszpasterstwo; należy 
także wybrać innego prezbitera, który by go zastąpił, gdyby 
ten miał przeszkodę, 

9) 	niektórzy przełożeni instytutów zakonnych i stowarzyszeń 
życia apostolskiego, które posiadają dom w diecezji, wybrani 
w liczbie i w sposób określony przez biskupa diecezjalnego.

2.	z ustanowienia Biskupa:
1) 	przedstawiciele wiernych świeckich wybrani przez członków 

parafialnych zespołów synodalnych zgodnie z art. 59 Regu-
laminu – po jednym przedstawicielu z dekanatu.

3.	Biskup diecezjalny może wezwać na synod diecezjalny w cha-
rakterze członków także inne osoby, czy to duchownych, czy człon-
ków instytutów życia konsekrowanego, czy wiernych świeckich. 

Art. 6. Członkowie Synodu biorą udział w sesjach plenarnych 
(por. art. 61 Regulaminu)

Art. 7. Prace synodalne odbywają się poprzez:
1.	sesje plenarne,
2.	zebrania Komisji Głównej Synodu,
3.	posiedzenia komisji synodalnych,
4.	prace grup roboczych w dekanatach,
5.	spotkania zespołów synodalnych.

Art. 8. Prace Synodu toczą się w oparciu o harmonogram Synodu.
1.	Harmonogram aktualizuje i zatwierdza Komisja Główna Synodu.
2.	Harmonogram podawany jest do wiadomości przez sekretariat 

Synodu z odpowiednim wyprzedzeniem.



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

303

3.	Harmonogram dostępny jest na stronie internetowej Synodu 
(https://www.synodwroclaw.pl). 

Art. 9. Tylko Biskup zatwierdza i promulguje dokumenty koń-
cowe Synodu.

Art. 10. Zgodnie z dyspozycją kan. 467 KPK Biskup podaje do 
wiadomości treść deklaracji i dekretów synodalnych Konferencji Epi-
skopatu Polski.

Art. 11. Sekretariat Synodu Archidiecezji Wrocławskiej znajduje 
się w budynku Kurii Metropolitalnej Wrocławskiej, ul. Katedralna 13, 
50-328 Wrocław, tel.: 71 327 11 24, 
e-mail: synod@archidiecezja.wroc.pl.

II. Cele Synodu

Art. 12. W wyniku prac przygotowawczych do Synodu o syno-
dalności papieża Franciszka (2021–2024) dostrzeżono potrzebę od-
nowy w trzech wymiarach życia Kościoła partykularnego: komunii, 
formacji i misji.

Art. 13. Synod przyjmuje jako zasadę działania oraz oficjalne 
hasło słowa Maryi: „Uczyńcie wszystko, co Wam powie Syn”.

Art. 14. Cele ogólne Synodu są następujące:
1.	Doświadczyć spotkania Boga we wspólnocie Ludu Bożego.
2.	Rozeznać, przemyśleć i przeorganizować kształt struktur ko-

ścielnych dla odnowy wiary i owocnej misji.
3.	Zarysować wizję życia Kościoła, która pozwoli wyprzedzać nad-

chodzące wydarzenia i nie działać reaktywnie.
4.	W ramach Synodu wspólnie przeżyć Jubileusz roku 2025 („Piel-

grzymi nadziei”).
5.	Przygotować diecezję do przeżywania Wielkiego Jubileuszu 

roku 2033. 

Art. 15. Cele szczegółowe Synodu są następujące:
1.	zaangażowanie wiernych Archidiecezji w prace synodalne, 

zwiększanie poczucia współodpowiedzialności,



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

304

2.	pogłębianie umiejętności współpracy pomiędzy wiernymi 
Archidiecezji w trosce o lokalny Kościół,

3.	wypracowanie rozwiązań w formie dokumentów synodalnych 
wspierających odnowę wiary i owocną misję oraz przewidywanie 
nadchodzących wydarzeń i przygotowanie do nich,

4.	przygotowanie duchownych, osób życia konsekrowanego 
i świeckich Archidiecezji do recepcji postanowień Synodu,

5.	stworzenie struktur dających możliwość recepcji postanowień 
Synodu.

III. Komisja Główna Synodu

Art. 16. Komisja Główna pomaga Biskupowi w kierowaniu cało-
ścią prac Synodu, a w szczególności: 

1.	Opracowuje i zatwierdza harmonogram Synodu.
2.	Przedstawia kandydatów do komisji synodalnych.
3.	Określa zadania poszczególnych komisji synodalnych.
4.	Nadzoruje przygotowanie dokumentów synodalnych, a w szcze-

gólności:
1) 	przyjmuje, ocenia i zatwierdza projekty dokumentów synodal-

nych, wypracowanych przez poszczególne komisje synodalne, 
2) 	zatwierdza ostateczne projekty dokumentów, które mają być 

przedstawione na Sesji Plenarnej, i przekazuje do uprzednie-
go rozważenia przez Biskupa. 

5.	Opracowuje program Sesji Plenarnych, który ostatecznie musi 
być zatwierdzony przez Biskupa.

Art. 17. Przy Komisji Głównej działają – powołane przez Bisku-
pa – sekretariat Synodu, komisja prawna, komisja teologiczna i ko-
legium redakcyjne.

Art. 18. Skład Komisji Głównej ustala Biskup Dekretem. 
W skład Komisji Głównej wchodzą:

1.	Przewodniczący Komisji Głównej
2.	Zastępca przewodniczącego
3.	Sekretarz Generalny Synodu
4.	Przewodniczący komisji prawnej
5.	Przewodniczący komisji teologicznej
6.	Pozostali członkowie Komisji Głównej



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

305

Art. 19. Komisja Główna Synodu zbiera się stosownie do po-
trzeb uznanych przez Biskupa lub przez przewodniczącego. Na ze-
branie Komisji Głównej przewodniczący może zaprosić inne osoby.

Art. 20. Decyzje w pracach Komisji Głównej podejmowane są 
kolegialnie. 

1.	Przy braku zgody co do decyzji lub przy poważnych wątpliwo-
ściach, członkowie Komisji Głównej głosują w sprawie. Wobec braku 
zgody w poważnych kwestiach przewodniczący przekazuje wynik 
głosowania Biskupowi, który podejmuje decyzję.

2.	Decyzja Komisji Głównej zawsze może ulec weryfikacji i zmia-
nie przez Biskupa.

IV. Sekretariat Synodu

Art. 21. Biskup powołuje Dekretem Sekretarza Generalnego 
i sekretariat Synodu. Sekretarz Generalny Synodu protokołuje po-
siedzenia Komisji Głównej Synodu, troszczy się o realizację harmo-
nogramu Synodu oraz koordynuje całość prac sekretariatu Synodu.

Art. 22. Sekretariat Synodu odpowiada za sprawy organizacyjne 
Synodu, a w szczególności:

1.	Koordynuje działania komisji prawnej, teologicznej, kolegium 
redakcyjnego, komisji i zespołów synodalnych.

2. 	Prowadzi korespondencję w ramach pracy Synodu poprzez ad-
res e-mail, telefon i pocztę tradycyjną.

3. 	W porozumieniu z Komisją Główną przygotowuje materiały 
potrzebne na spotkania formacyjne w ramach prac synodalnych.

4. 	Wspiera prace Komisji Głównej, komisji synodalnych, zespołów 
synodalnych.

5. 	Koordynuje organizację centralnych wydarzeń synodalnych.
6. 	Dba o sprawny przepływ dokumentów synodalnych:

1)	 gromadzi i przygotowuje dla potrzeb Komisji Głównej Syno-
du materiały nadesłane przez komisje synodalne,

2)	 gromadzi i przygotowuje dla poszczególnych komisji syno-
dalnych materiały nadesłane przez zespoły synodalne,

3)	 rozsyła materiały synodalne do komisji synodalnych i zespo-
łów synodalnych.

7.	 Gromadzi i przechowuje akta i dokumentację prac Synodu. 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

306

8. 	Przetwarza dane członków komisji i zespołów synodalnych 
w ramach realizowania celów Synodu.

1) 	Imiona i nazwiska członków Synodu, Komisji Głównej Sy-
nodu, sekretariatu Synodu i komisji synodalnych zostają 
podane do publicznej wiadomości na stronie internetowej 
Synodu, Archidiecezji Wrocławskiej oraz we wszelkich wy-
dawnictwach związanych z pracami Synodu.

9. 	Redaguje newsletter Synodu oraz stronę internetową.

Art. 23. Sekretarz Generalny po zasięgnięciu opinii przewodniczą-
cego Komisji Głównej powołuje zespół medialny, z pomocą którego prze-
kazuje informacje o pracach Synodu do środków społecznego przekazu. 

Art. 24. Sekretariat Synodu dba, aby przetwarzanie danych oso-
bowych w trakcie Synodu odbywało się zgodnie z przepisami Dekre-
tu ogólnego Konferencji Episkopatu Polski w sprawie ochrony osób 
fizycznych w związku z przetwarzaniem danych osobowych w Ko-
ściele katolickim z 13 marca 2018 r.

V. Komisja prawna, teologiczna i kolegium redakcyjne

Art. 25. Komisja prawna troszczy się o zgodność z prawem po-
wszechnym Kościoła projektów regulacji synodalnych proponowa-
nych w ramach prac Synodu oraz udzielanie specjalistycznej pomocy 
Komisji Głównej i komisjom synodalnym.

Art. 26. Komisja teologiczna czuwa nad teologiczną poprawnością 
tekstów synodalnych, spójnością wizji teologicznej Synodu oraz zapew-
nia specjalistyczną pomoc Komisji Głównej, komisjom synodalnym.

Art. 27. Kolegium redakcyjne dokonuje ostatecznej redakcji do-
kumentów synodalnych zarówno od strony merytorycznej, jak i języ-
kowej oraz przekazuje je Komisji Głównej do zatwierdzenia.

VI. Komisje synodalne

Art. 28. Komisje synodalne w terminie wskazanym przez har-
monogram Synodu zgodnie z instrukcją dostarczoną przez sekreta-
riat Synodu wypracowują:



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

307

1. 	projekt dokumentu do przekazania zespołom synodalnym,
2. 	projekt dokumentu do przekazania na sesję plenarną,
3. 	ostateczną wersję dokumentu.

Art. 29. Komisja synodalna składa się z przewodniczącego, se-
kretarza i członków komisji.

Art. 30. Biskup ustanawia komisję i mianuje jej przewodniczące-
go oraz członków. W razie potrzeby Biskup może odwołać przewod-
niczącego z jego funkcji i zamianować nowego przewodniczącego za-
równo spośród pozostałych członków komisji, jak też spośród innych 
wiernych. Biskup w każdej chwili może dokonać zmiany w składzie 
komisji.

Art. 31. Biskup na wniosek przewodniczącego komisji może 
w ramach komisji synodalnej ustanowić podkomisje tematyczne. 

1. Biskup mianuje przewodniczącego podkomisji i jej członków.
2. Podkomisja działa w sposób analogiczny do komisji (por. art. 

28–35 Regulaminu).

Art. 32. Przewodniczący komisji synodalnej:
1.	Kieruje pracami komisji: 

1) 	zwołuje posiedzenia i określa ich porządek,
2) 	prowadzi obrady,
3) 	zarządza głosowania,
4) 	zgodnie z harmonogramem Synodu przedstawia Sekretarzowi 

Generalnemu stan prac komisji.
2.	W porozumieniu z członkami komisji ustala kalendarium po-

siedzeń.
3.	Na pierwszym posiedzeniu komisji: 

1) 	zbiera wypełnione „Deklaracje członków komisji synodalnej” 
(zob. załącznik nr 1 Regulaminu). Kopie deklaracji przewod-
niczący przekazuje do sekretariatu Synodu.

2) 	Po wysłuchaniu opinii członków komisji wybiera spośród 
nich sekretarza komisji.

4.	Może wnioskować do Biskupa: 
1)	 o włączenie do komisji dodatkowych członków,
2)	 o utworzenie nowej podkomisji tematycznej.

5.	Zgodnie z harmonogramem Synodu:



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

308

1) przekazuje do sekretariatu Synodu projekt dokumentu komi-
sji dla zespołów synodalnych i na sesję plenarną.

2) przygotowuje i przekazuje do sekretariatu Synodu ostatecz-
ną wersję dokumentu.

Art. 33. Sekretarz komisji synodalnej: 
1.	Dostarcza z odpowiednim wyprzedzeniem członkom komisji 

materiały robocze.
2.	Archiwizuje dane członków komisji i prowadzi korespondencję 

wewnętrzną.
3.	Sporządza protokół z posiedzenia komisji synodalnej, zawiera-

jący listę obecności oraz krótki opis przebiegu posiedzenia. 
4.	Kopię protokołu podpisaną przez przewodniczącego, przekazu-

je do sekretariatu Synodu do 7 dni od zakończenia posiedzenia. 
5.	Pomaga przewodniczącemu w redakcji dokumentów wymienio-

nych w art. 32 ust. 5 Regulaminu.
6.	Wszelką korespondencję z Komisją Główną sekretarz komisji 

prowadzi za pośrednictwem sekretariatu Synodu.

Art. 34. Członkowie komisji synodalnej:
1.	Wypełniają i na pierwszym posiedzeniem komisji dostarczają 

przewodniczącemu komisji „Deklarację członka komisji synodalnej”.
2.	Biorą czynny udział w pracach komisji. Rażące zaniedbanie 

uczestnictwa w posiedzeniach komisji może skutkować usunięciem 
z listy członków komisji.

3.	Mogą angażować się w inne prace Synodu.

Art. 35. Prace komisji synodalnej:
1.	Komisja synodalna spotyka się na posiedzeniach. Miejsce i czas 

posiedzeń wyznacza przewodniczący komisji (por. art. 32 ust. 2 Re-
gulaminu).

2.	Posiedzenia komisji i podkomisji synodalnych trwają do mo-
mentu wypracowania ostatecznej wersji dokumentu synodalnego. 

3.	Posiedzenie komisji składa się zawsze z dwóch części: modli-
tewnej i roboczej.

1)	 W części modlitewnej członkowie komisji odmawiają Modlitwę 
za Synod oraz dzielą się słowem Bożym. Część modlitewna jest 
integralnym elementem spotkania. 



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

309

2) W części roboczej komisje, korzystając z metody „Rozmo-
wa w Duchu Świętym”, wypracowują projekty dokumentów 
synodalnych. Projekty dokumentów należy przygotować 
wg szablonu dokumentu synodalnego dostarczonego przez 
sekretariat Synodu w terminie wskazanym przez harmono-
gram Synodu. 

4.	Projekty dokumentów synodalnych komisja synodalna przyj-
muje zwykłą większością głosów. 

1)	 Komisja może głosować nad projektem w całości albo nad 
poszczególnymi jego częściami oddzielnie. 

2)	 Decyzję w tej sprawie po zasięgnięciu opinii członków komi-
sji podejmuje przewodniczący. 

3)	 Projekt podpisany przez członków komisji synodalnej wraz 
z protokołem zawierającym wyniki głosowania przewodni-
czący przekazuje do sekretariatu Synodu.

VII. Parafialne i Tematyczne Zespoły Synodalne

Art. 36. Z dniem rozpoczęcia Synodu 19 maja 2024 r. następuje 
reorganizacja parafialnych zespołów presynodalnych.

Art. 37. W każdej parafii zostaje utworzony Parafialny Zespół 
Synodalny (dalej: „Zespół”), którego przewodniczącym jest miejsco-
wy proboszcz lub administrator parafii.

Art. 38. Przewodniczący Zespołu synodalnego:
1.	Informuje parafian o powołaniu Zespołu i zachęca wiernych do 

włączenia się w jego prace.
2.	Ustala skład Zespołu zgodnie z art. 39–40 Regulaminu i spo-

rządza aktualną imienną listę członków Zespołu.
3.	Przekazuje każdemu, kto wyraża wolę i gotowość pracy w Ze-

spole, „Deklarację członka zespołu synodalnego” (załącznik nr 2 
Regulaminu).

4.	Archiwizuje deklaracje na potrzeby organizacji pracy Zespołu. 
Imienną listę członków Zespołu oraz kopie deklaracji przewodniczą-
cy przesyła do sekretariatu Synodu do 30 września 2024 r.

Art. 39. W pracach Zespołu wraz z przewodniczącym uczestniczą: 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

310

1.	wszyscy wikariusze oraz inni kapłani rezydujący w parafii za-
angażowani w duszpasterstwo, 

2.	członkowie rady parafialnej (a także rady duszpasterskiej i eko-
nomicznej, jeśli funkcjonują w parafii oddzielnie), 

3.	przedstawiciele instytutów życia konsekrowanego i stowarzy-
szeń życia apostolskiego, 

4.	przedstawiciele nadzwyczajnych szafarzy Komunii świętej, 
5.	przedstawiciele katechetów, 
6.	przedstawiciele innych grup kościelnych działających w parafii, 
7.	 przedstawiciele młodzieży (osoby pełnoletnie),
8.	przedstawiciele innych instytucji działających na terenie 

parafii,
9. inni chętni wierni.

Art. 40. Nie należy powoływać do Zespołu osób, które nie dys-
ponują możliwościami, aby włączyć się w sposób ciągły w jego prace.

Art. 41. Biskup lub przewodniczący Komisji Głównej może 
ustanowić Tematyczne Zespoły Synodalne, w których skład wcho-
dzą przedstawiciele różnych parafii, reprezentujący określone grupy 
wewnątrzkościelne, społeczne lub eksperckie. 

1.	Ustanawiając Tematyczny Zespół Synodalny, należy mianować 
jego przewodniczącego.

2.	Ustanowienie zespołu tematycznego przebiega analogicznie do 
zespołu parafialnego (por. art. 37, ust. 3–5 Regulaminu).

3.	Proboszczowie okazują życzliwe wsparcie pracom Tematycz-
nych Zespołów Synodalnych, przez użyczenie miejsca na spotkanie 
zespołu.

Art. 42. Gdy w poniższych przepisach mowa o Zespole dotyczą 
one zarówno Parafialnego, jak i Tematycznego Zespołu Synodalnego.

Art. 43. Na pierwszym spotkaniu:
1.	Przewodniczący po zasięgnięciu opinii członków wyznacza se-

kretarza Zespołu.
2.	Zespół ustala sposób przekazywania informacji dotyczących pracy.
3.	Zespół zapoznaje się z harmonogramem Synodu i tworzy 

w oparciu o harmonogram własne kalendarium.

Art. 44. Sekretarz Zespołu:



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

311

1.	Sporządza protokół ze spotkania Zespołu zawierający listę 
obecności.

2.	Przedstawia protokół do podpisu przewodniczącemu Zespołu.
3.	W porozumieniu z przewodniczącym archiwizuje prace Ze-

społu.
1)	 W archiwum przetwarzane są: deklaracje członków zespołu, 

protokoły ze spotkań Zespołu, inne dokumenty dotyczące 
pracy Zespołu.

2)	 Archiwum znajduje się w kancelarii parafialnej.
 a.	 Wgląd do całości archiwum ma przewodniczący Zespołu, se-

kretarz Zespołu, a także, w razie potrzeby, członkowie Ko-
misji Głównej Synodu i sekretariatu Synodu.

 b.	Wgląd do protokołów spotkań mają wszyscy członkowie 
Zespołu.

4.	Informuje członków zespołu o kolejnym spotkaniu i odpowied-
nio wcześniej przesyła potrzebne materiały.

5.	W porozumieniu z przewodniczącym redaguje uwagi Zespołu 
do projektów dokumentów synodalnych wg instrukcji dostarczonej 
zgodnie z harmonogramem przez sekretariat Synodu oraz podaje 
uwagi do wiadomości wszystkim członkom Zespołu.

6.	Przekazuje osobiście bądź przez przedstawicieli Zespołu treść 
uwag dekanalnej grupie roboczej (por. art. 52–54 Regulaminu).

7.	 W wyjątkowej sytuacji za zgodą przewodniczącego zastępuje go 
w prowadzeniu spotkania.

Art. 45. Do zadań Zespołu należy: 
1.	Modlitwa za całą Archidiecezję i dzieło Synodu, za poszczegól-

ne parafie i wspólnoty. 
2.	Umacnianie więzi wspólnotowych oraz pogłębianie wiary przez 

regularne spotkania zespołu.
3.	Uczestniczenie w spotkaniach Zespołu w parafii oraz w spotka-

niach Zespołów w dekanacie.
4.	Propagowanie informacji na temat postępujących prac Synodu, 

w tym wieńczącej etap presynodalny syntezy diecezjalnej oraz przygo-
towanych przez zespół uwag do projektów dokumentów synodalnych.

1)	 Przewodniczący Zespołu zapoznaje parafian z treścią synte-
zy diecezjalnej oraz uwagami przygotowanymi przez Zespół.

2)	 Zespół pomaga przewodniczącemu w znalezieniu skutecz-
nego sposobu przedstawienia wiernym w parafii wniosków 
z syntezy diecezjalnej i uwag Zespołu. 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

312

5.	Włączanie innych członków parafii w prace Zespołu wg sposo-
bu ustalonego w trakcie spotkań Zespołu i zaaprobowanego przez 
przewodniczącego.

6.	Przygotowanie uwag do projektów dokumentów synodalnych 
wg instrukcji dostarczonej przez sekretariat Synodu (por. art. 44 
ust. 5 Regulaminu).

Art. 46. Spotkanie Zespołu składa się z części: modlitewnej, ro-
boczej i integracyjnej tzw. agapy. 

1.	Część modlitewna i agapa są integralnymi elementami każdego 
spotkania. Część robocza odbywa się tylko w miesiącach wskazanych 
w harmonogramie Synodu.

2.	W części modlitewnej członkowie zespołu odmawiają Modlitwę 
za Synod i rozważają słowo Boże w oparciu o materiały przygotowane 
przez sekretariat Synodu. 

1)	 Modlitwa za Synod może odbywać się w dowolnej formie 
wskazanej przez przewodniczącego Zespołu po wysłuchaniu 
opinii przynajmniej niektórych członków Zespołu (np. wspól-
na Eucharystia, adoracja Najświętszego Sakramentu, odmó-
wienie Modlitwy za Synod lub inne formy modlitwy).

2)	 Niezależnie od wybranej formy modlitwy należy przepro-
wadzić dzielenie się słowem Bożym w Zespole (odczytanie 
fragmentu Pisma Świętego, chwila medytacji w ciszy, wypo-
wiedzi poszczególnych członków Zespołu na temat przeczy-
tanego fragmentu).

3.	Celem agapy jest wzmacnianie relacji między członkami Zespo-
łu – budowanie komunii.

4.	Część robocza odbywa się wg metody „Rozmowa w Duchu Świę-
tym”. Członkowie Zespołu:

1)	 zapoznają się z treścią projektu właściwego dokumentu,
2)	 podejmują własną refleksję nad tekstami dokumentów,
3)	 zestawiają wskazane teksty z własnym doświadczeniem,
4)	 na spotkaniu Zespołu przeprowadzają „Rozmowę w Duchu 

Świętym”,
5)	 formułują uwagi do projektów dokumentów synodalnych 

(por. art. 45 ust. 6 Regulaminu).
5.	Zadania z numerów 1)–3) powyższego ustępu członkowie Ze-

społu realizują indywidualnie przed spotkaniem lub wspólnie na 
spotkaniu. W przypadku drugiego rozwiązania należy zapewnić do-
datkowy czas na refleksję podczas spotkania Zespołu.



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

313

VIII. Praca synodalna w dekanacie

Art. 47. Głównym odpowiedzialnym za prace synodalne w deka-
nacie jest dziekan. Odpowiada on za przekaz informacji, organizację 
spotkań, przebieg prac i przesłanie końcowych wyników do sekreta-
riatu Synodu, zgodnie z harmonogramem synodu.

Art. 48. Dziekanowi towarzyszy zespół wsparcia, którego zada-
niem jest pomoc w organizacji prac synodalnych.

1.	Zespół wsparcia powołuje dziekan do końca czerwca 2024 r.
2.	Do zespołu wsparcia należy wicedziekan, dekanalny ojciec 

duchowny oraz inni duchowni i świeccy reprezentujący parafie de-
kanatu.

Art. 49. W dekanacie odbywają się dwa rodzaje spotkań: 
1.	spotkania formacyjne dla wszystkich członków Zespołów każ-

dej parafii dekanatu (zob. art. 50–51 Regulaminu),
2.	spotkania dekanalnej grupy roboczej złożonej z wybranych 

przedstawicieli zespołów (zob. art. 52–55 Regulaminu).

Art. 50. Zgodnie z harmonogramem Synodu w dekanacie od-
bywają się spotkania formacyjne wszystkich członków Parafialnych 
Zespołów Synodalnych z parafii należących do dekanatu. Dokładną 
datę spotkania dziekan podaje do wiadomości wszystkich Zespołów 
w dekanacie oraz do sekretariatu Synodu najpóźniej na trzy tygodnie 
przed spotkaniem.

Art. 51. Spotkanie formacyjne składa się z części modlitewnej 
i agapy.

1.	W części modlitewnej uczestnicy odmawiają Modlitwę za Synod 
i rozważają słowo Boże w oparciu o materiały przygotowane przez 
sekretariat Synodu.

2.	Celem agapy jest wzmacnianie relacji między członkami deka-
natu – budowanie komunii.

Art. 52. Zgodnie z harmonogramem synodu członkowie zespo-
łów parafialnych wybierają spośród siebie członków dekanalnej gru-
py roboczej. Członkami grupy roboczej są jeden kapłan i jedna osoba 
świecka z parafii.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

314

Art. 53. Dekanalna grupa robocza ma dokonać syntezy uwag 
do projektów dokumentów synodalnych przygotowanych przez Pa-
rafialne Zespoły Synodalne i przekazać ją do sekretariatu Synodu 
w terminie zgodnie z harmonogramem Synodu.

Art. 54. Spotkanie dekanalnej grupy roboczej odbywa się w ter-
minie wyznaczonym przez Dziekana zgodnie z harmonogramem 
Synodu.

1.	Spotkanie rozpoczyna modlitwa i dzielenie się słowem Bożym.
2.	Dziekan po wysłuchaniu uczestników spotkania wskazuje se-

kretarza odpowiedzialnego za redakcję syntezy dekanalnej.
3.	Członkowie grupy roboczej przeprowadzają „Rozmowę w Du-

chu Świętym”:
1)	 W pierwszej turze dzielenia przedstawiają uwagi wypracowa-

ne w parafiach.
2)	 W drugiej turze wskazują na najbardziej istotne elementy 

z przedstawionych uwag.
3)	 W trzeciej turze wypracowują syntezę dekanalną zgodnie 

z instrukcją sekretariatu Synodu.
4.	Na zakończenie spotkania osoby świeckie tworzące dekanal-

ną grupę roboczą wybierają spośród siebie na członka Synodu jedną 
osobę, która będzie uczestniczyła w sesjach plenarnych jako świecki 
przedstawiciel dekanatu (zob. art. 56).

Art. 55. Dziekan w porozumieniu z sekretarzem przygotowuje 
wypracowaną przez grupę odpowiedź na dokumenty komisji syno-
dalnych, a następnie przesyła ją do sekretariatu Synodu w terminie 
zgodnie z harmonogramem.

IX. Sposób wyboru niektórych członków Synodu

Art. 56. Biskup mianuje 20 członków Synodu spośród wyższych 
przełożonych oraz członków instytutów zakonnych i stowarzyszeń 
życia apostolskiego rezydujących na terenie Archidiecezji Wrocław-
skiej (por. art. 5 ust. 9).

Art. 57. Biskup mianuje jako członków Synodu 10 osób spośród 
kandydatów wskazanych przez Diecezjalną Radę Duszpasterską. 



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

315

1.	Diecezjalna Rada Duszpasterska w terminie zgodnie z harmo-
nogramem Synodu przekazuje do sekretariatu Synodu listę co naj-
mniej 15 kandydatów na członków Synodu.

2.	Biskup może zwrócić się do Rady o uzupełnienie listy kandyda-
tów o dodatkowe osoby. 

Art. 58. W każdym dekanacie, zgodnie z harmonogramem Sy-
nodu, kapłani pełniący posługę duszpasterską wybierają spośród sie-
bie jednego prezbitera, który będzie brał udział w Sesjach Plenarnych 
Synodu. Należy także wybrać innego prezbitera, który by go zastąpił, 
gdyby ten miał przeszkodę (por. kan. 463 § 1 8˚ KPK). Funkcji tej nie 
powinien pełnić dziekan ani nikt, będący członkiem Synodu z urzędu.

Art. 59. Zgodnie z harmonogramem Synodu osoby świeckie, 
tworzące dekanalną grupę roboczą, wybierają spośród siebie jednego 
świeckiego członka Synodu z dekanatu (por. art. 5 ust. 2 pkt 1), który 
będzie brał udział w sesjach plenarnych Synodu.

X. Sesje plenarne

Art. 60. Biskup zwołuje sesje plenarne, którymi kieruje osobi-
ście lub przez swego delegata. Sesje te odbywają się w miejscu wska-
zanym przez Biskupa.

Art. 61. Udział w sesjach plenarnych biorą wszyscy członkowie 
Synodu (por. art. 5). Mogą w nich uczestniczyć również, jednak bez 
prawa do głosowania, zaproszone osoby (konsultorzy, obserwatorzy) 
oraz przedstawiciele komisji i zespołów synodalnych. Członek Syno-
du nie może wysłać pełnomocnika, który w jego imieniu uczestni-
czyłby w sesjach plenarnych. Powinien natomiast w razie nieobec-
ności powiadomić Biskupa o zaistniałej przeszkodzie.

Art. 62. Szczegółowy przebieg sesji plenarnych określa szczegó-
łowo osobny regulamin.

Art. 63. Dokumenty synodalne, które zostały przyjęte przez 
uczestników sesji plenarnej, Komisja Główna przedkłada Biskupo-
wi – jako ustawodawcy diecezjalnemu – do zatwierdzenia.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

316

Postanowienia końcowe

Art. 64. Biskup może wprowadzać zmiany w niniejszym regu-
laminie, a także wydawać dodatkowe zarządzenia lub instrukcje 
szczegółowe. 

Art. 65. W sprawach nieuregulowanych w niniejszym regulami-
nie decyzję podejmuje Biskup. 

Art. 66. Niniejszy Regulamin, zatwierdzony przez Biskupa, 
wchodzi w życie z dniem 19 maja 2024 r. 

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

Wrocław, 19 maja 2024 r.

Załącznik nr 1  
do Regulaminu II Synodu Archidiecezji Wrocławskiej

Deklaracja członka komisji synodalnej

Imię i nazwisko:  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          
Data urodzenia:  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           
Parafia miejsca zamieszkania (wezwanie, adres):  . . . . . . . . . . . . . . . . .              
 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Dotychczasowe zaangażowanie w Synod Archidiecezji Wrocławskiej: 
 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Telefon kontaktowy:  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       
Adres e-mail:  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             

Deklaruję, że jako członek komisji synodalnej chcę podjąć odpo-
wiedzialność za Kościół Wrocławski i zaangażować się sumiennie 
w prace na rzecz II Synodu Archidiecezji Wrocławskiej.



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

317

Deklaruję, że zadanie to traktuję jako służbę dla Kościoła i mam 
świadomość, że wykonana w komisji synodalnej praca jest bezpłatna.

Zobowiązuję się do regularnego uczestnictwa w posiedzeniach 
zwoływanych przez przewodniczącego Komisji zgodnie z kalenda-
rium ustalonym na pierwszym posiedzeniu Komisji.

Mam świadomość, że moje imię i nazwisko zostaną podane do 
publicznej wiadomości jako dane członka komisji synodalnej.

Mam świadomość, że mogę zrezygnować z pracy w komisji syno-
dalnej i zobowiązuję się, że w przypadku podjęcia takiej decyzji lub 
wystąpienia okoliczności, które uniemożliwią moje dalsze uczestnic-
two w pracy Synodu, poinformuję przewodniczącego komisji o bra-
ku woli lub niemożliwości kontynuowania pracy, składając pisemną 
rezygnację.

Mam świadomość, że wszelkie decyzje o nominacjach w ramach 
struktury Synodu podejmuje Biskup Diecezjalny i wedle swojego 
rozeznania może on w dowolny sposób zmieniać skład wszystkich 
synodalnych gremiów.

Zaznaczyć właściwe:
□* – *pole obowiązkowe – Zapoznałem się z Regulaminem II Sy-

nodu Archidiecezji Wrocławskiej i akceptuję jego treść.
□ Chcę otrzymywać na podany adres e-mail newsletter z aktual-

nościami dotyczącymi Synodu.

Podpis:  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                

Zapoznałem się z informacją o przetwarzaniu danych osobowych 
w załączonej na odwrocie klauzuli

Podpis:  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                

Przekazując kopie wypełnionych deklaracji do sekretariatu Synodu, 
nie należy kopiować tej strony.

Klauzula o przetwarzaniu danych
Administratorem Pani/Pana danych osobowych jest Sekretariat 

Synodu Archidiecezji Wrocławskiej, dalej: SSAW, z siedzibą we Wroc-
ławiu, ul. Katedralna 13, 50-328. Kontakt do inspektora ochrony da-
nych: odo@archidiecezja.wroc.pl.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

318

Dane osobowe będą przetwarzane w celu prowadzenia korespon-
dencji lub/i w celu, dla którego zostały nam udostępnione:

a)	 . . . . .     	gdy przetwarzanie danych jest niezbędne dla celów 
wynikających z prawnie uzasadnionych interesów realizowa-
nych przez SSAW (art. 7 ust. 1 pkt 6 Dekretu ogólnego w spra-
wie ochrony osób fizycznych w związku z przetwarzaniem danych 
osobowych w Kościele katolickim wydanego przez Konferencję 
Episkopatu Polski w dniu 13 marca 2018 r., dalej: Dekret),

b)	 . . . . .     	w celu wykonywania przez SSAW zadań realizowa-
nych w interesie publicznym lub sprawowania władzy publicznej 
w Kościele katolickim (art. 7 ust. 1 pkt 5 Dekretu),

c)	 . . . . .     	gdy przetwarzanie jest w uzasadnionym interesie 
osoby, której dane dotyczą (art. 7 ust. 1 pkt 4 Dekretu),

d)	 . . . . .     	dla wypełnienia obowiązku prawnego ciążącego 
na administratorze, zgodnie z przepisami prawa kanonicznego 
(art. 7 ust. 1 pkt 3 Dekretu).

Odbiorcami, do których mogą być przekazane Państwa dane oso-
bowe, w zależności od celu podjętej korespondencji, są podmioty ko-
ścielne lub inne podmioty właściwe do załatwienia sprawy zgodnie 
z przepisami prawa ze szczególnym uwzględnieniem Regulaminu 
II Synodu Archidiecezji Wrocławskiej (m.in.: przewodniczący i wice-
przewodniczący komisji synodalnej, sekretarz komisji synodalnej). 
Odrębną kategorię odbiorców stanowią podmioty uprawnione do ob-
sługi doręczeń oraz podmioty, świadczące usługi elektroniczne dla 
użytkowanych przez SSAW systemów informatycznych.

Administrator będzie przetwarzać Państwa dane osobowe nie dłu-
żej niż 6 lat od zakończenia roku, w którym korespondencja wpłynę-
ła, a następnie, jeżeli wymagają tego przepisy prawa kanonicznego 
lub prawa świeckiego, dane te będą archiwizowane i przechowywane 
przez czas określony w tych przepisach.

W związku z przetwarzaniem danych osobowych przysługuje Pań-
stwu prawo do informacji o przetwarzaniu danych, prawo do żądania 
sprostowania danych, dokonania adnotacji i uzupełnienia danych, do 
żądania usunięcia danych, żądania ograniczenia przetwarzania. Żąda-
nia można kierować na adres, z którym prowadzona jest koresponden-
cja. Jeżeli uznają Państwo, że dane nie są przetwarzane zgodnie z pra-
wem, przysługuje prawo do wniesienia skargi do Kościelnego Inspektora 
Ochrony Danych, na adres: Skwer kard. Stefana Wyszyńskiego 6,  
01–015 Warszawa, lub email: kiod@episkopat.pl.



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

319

Załącznik nr 2  
do Regulaminu II Synodu Archidiecezji Wrocławskiej

Deklaracja członka Zespołu synodalnego

Imię i nazwisko:  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          
Data urodzenia:  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           
Parafia miejsca zamieszkania (wezwanie, adres):  . . . . . . . . . . . . . . . . .              
 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Dotychczasowe zaangażowanie w Synod Archidiecezji Wrocławskiej: 
 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Telefon kontaktowy:  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       
Adres e-mail:  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             

Deklaruję, że jako członek zespołu synodalnego chcę podjąć od-
powiedzialność za Kościół Wrocławski i zaangażować się sumiennie 
w prace na rzecz Synodu Archidiecezji Wrocławskiej.

Deklaruję, że zadanie to traktuję jako służbę dla Kościoła i mam 
świadomość, że wykonana w zespole synodalnym praca jest bezpłatna.

Zobowiązuję się do regularnego uczestnictwa w spotkaniach zwo-
ływanych przez przewodniczącego zespołu zgodnie z kalendarium 
ustalonym na pierwszym spotkaniu zespołu. Mam świadomość, że 
niektóre ze spotkań będą odbywać się w zespole dekanalnym w róż-
nych parafiach dekanatu i zobowiązuję się do uczestniczenia także 
w tych spotkaniach.

Mam świadomość, że mogę zrezygnować z pracy w zespole syno-
dalnym i zobowiązuję się, że w przypadku podjęcia takiej decyzji lub 
wystąpienia okoliczności, które uniemożliwią moje dalsze uczestnictwo 
w pracy Synodu, poinformuję przewodniczącego Zespołu o braku woli 
lub niemożliwości kontynuowania pracy, składając pisemną rezygnację.

Zaznaczyć właściwe:
□* – *pole obowiązkowe – Zapoznałem się z Regulaminem II Sy-

nodu Archidiecezji Wrocławskiej i akceptuję jego treść.
□ Chcę otrzymywać na podany adres e-mail newsletter z aktual-

nościami dotyczącymi Synodu



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

320

Podpis:  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                

Zapoznałem się z informacją o przetwarzaniu danych osobowych 
w załączonej na odwrocie klauzuli

Podpis:  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                

Przekazując kopie wypełnionych deklaracji do sekretariatu Synodu, 
nie należy kopiować tej strony.

Klauzula o przetwarzaniu danych
Administratorem Pani/Pana danych osobowych jest Sekretariat 

Synodu Archidiecezji Wrocławskiej, dalej: SSAW, z siedzibą we Wroc-
ławiu, ul. Katedralna 13, 50-328. Kontakt do inspektora ochrony da-
nych: odo@archidiecezja.wroc.pl.

Dane osobowe będą przetwarzane w celu prowadzenia korespon-
dencji lub/i w celu, dla którego zostały nam udostępnione:

a)	 . . . . .     	gdy przetwarzanie danych jest niezbędne dla celów 
wynikających z prawnie uzasadnionych interesów realizowa-
nych przez SSAW (art. 7 ust. 1 pkt 6 Dekretu ogólnego w spra-
wie ochrony osób fizycznych w związku z przetwarzaniem danych 
osobowych w Kościele katolickim wydanego przez Konferencję 
Episkopatu Polski w dniu 13 marca 2018 r., dalej: Dekret),

b)	 . . . . .     	w celu wykonywania przez SSAW zadań realizowa-
nych w interesie publicznym lub sprawowania władzy publicznej 
w Kościele katolickim (art. 7 ust. 1 pkt 5 Dekretu),

c)	 . . . . .     	gdy przetwarzanie jest w uzasadnionym interesie 
osoby, której dane dotyczą (art. 7 ust. 1 pkt 4 Dekretu,

d)	 . . . . .     	dla wypełnienia obowiązku prawnego ciążącego 
na administratorze, zgodnie z przepisami prawa kanonicznego 
(art. 7 ust. 1 pkt 3 Dekretu).

Odbiorcami, do których mogą być przekazane Państwa dane oso-
bowe, w zależności od celu podjętej korespondencji, są podmioty ko-
ścielne lub inne podmioty właściwe do załatwienia sprawy zgodnie 
z przepisami prawa ze szczególnym uwzględnieniem Regulaminu 
II Synodu Archidiecezji Wrocławskiej (m.in.: przewodniczący para-
fialnego Zespołu synodalnego, sekretarz Zespołu). 



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

321

Odrębną kategorię odbiorców stanowią podmioty uprawnione do 
obsługi doręczeń oraz podmioty, świadczące usługi elektroniczne dla 
użytkowanych przez SSAW systemów informatycznych.

Administrator będzie przetwarzać Państwa dane osobowe nie 
dłużej niż 6 lat od zakończenia roku, w którym korespondencja wpły-
nęła, a następnie, jeżeli wymagają tego przepisy prawa kanonicznego 
lub prawa świeckiego, dane te będą archiwizowane i przechowywane 
przez czas określony w tych przepisach.

W związku z przetwarzaniem danych osobowych przysługuje 
Państwu prawo do informacji o przetwarzaniu danych, prawo do 
żądania sprostowania danych, dokonania adnotacji i uzupełnienia 
danych, do żądania usunięcia danych, żądania ograniczenia przetwa-
rzania. Żądania można kierować na adres, z którym prowadzona jest 
korespondencja. Jeżeli uznają Państwo, że dane nie są przetwarzane 
zgodnie z prawem, przysługuje prawo do wniesienia skargi do Koś-
cielnego Inspektora Ochrony Danych, na adres: Skwer kard. Stefana 
Wyszyńskiego 6, 01–015 Warszawa, lub email: kiod@episkopat.pl.





SPIS TREŚCI

STOLICA APOSTOLSKA

I.  OJCIEC ŚWIĘTY FRANCISZEK . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 4

	 1.	Orędzie na LVIII Światowy Dzień Środków Społecznego Przekazu. Sztuczna 
inteligencja i mądrość serca: dla komunikacji w pełni ludzkiej  . . . . . . . . . . . . .             	 4

	 2.	Orędzie na Wielki Post. Bóg prowadzi nas przez pustynię ku wolności  . . . . .     	 10

	 3.	List do Proboszczów  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 14

	 4.	Bulla Spes non confundit ogłaszająca Jubileusz Zwyczajny Roku 2025. 
Wszystkim, którzy przeczytają ten list, niech nadzieja napełni serce . . . . . . . .        	 18

	 5.	Orędzie na IV Światowy Dzień Dziadków i Osób Starszych, 28 lipca 2024 r. 
„W czasie starości nie opuszczaj mnie” (por. Ps 71, 9)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 38

II. DYKASTERIE  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  . . . . . . . . . . . . . .              	 22

		 DYKASTERIA ds. KULTURY i EDUKACJI

	 1.	List z okazji Światowych Dni Dzieci. World Children’s Day 2024  . . . . . . . .        	 43

		 DYKASTERIA NAUKI WIARY

	 2.	Deklaracja Dignitas infinita o godności człowieka  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 46

	 3.	Normy postępowania w rozeznawaniu domniemanych zjawisk nadprzyro- 
dzonych. Słuchając Ducha, który działa w ludzie wiernym Bogu . . . . . . . . . . .           	 88

	 4.	Nota Gestis verbisque w sprawie ważności sakramentów . . . . . . . . . . . . . . .               	 112

KONFERENCJA EPISKOPATU POLSKI

	 1.	Oświadczenie Przewodniczącego Konferencji Episkopatu Polski w kwestii  
aborcji . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         	 130

	 2.	Stanowisko Zespołu Ekspertów KEP ds. Bioetycznych odnośnie do stoso- 
wania tzw. antykoncepcji doraźnej . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 135



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

324

	 3.	List Przewodniczącego Komisji ds. Instytutów Życia Konsekrowanego  
i Stowarzyszeń Życia Apostolskiego na Dzień Życia Konsekrowanego,  
2 lutego 2024 r. Obecni w Kościele – konsekrowani są pośród nas  . . . . . . . . .         	 145

	 4.	Oświadczenie Komisji Wychowania Katolickiego Konferencji Episkopatu  
Polski wobec zapowiedzi Ministerstwa Edukacji Narodowej o planowanych 
zmianach w organizacji lekcji religii w szkołach . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 149

	 5.	Apel Przewodniczącego Konferencji Episkopatu Polski o modlitwę i post  
w intencji Ojczyzny . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 152

	 6.	List biskupów polskich do kapłanów na Wielki Czwartek 2024 roku. „Beze  
Mnie nic nie możecie uczynić” (J 15, 5)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 156

	 7.	Komunikat z 397. Zebrania Plenarnego Konferencji Episkopatu Polski . .  	 166

	 8.	Wskazania dla Duszpasterstwa Pielgrzymów. Załącznik 1 do uchwały 
nr 23/397/2023 Konferencji Episkopatu Polski z dnia 14 marca 2024 r.  . . . .    	 169

	 9.	Stanowisko Rady KEP ds. Społecznych przed wyborami samorządowymi  
w Polsce . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 203

	10.	Słowo Przewodniczącego Komisji Charytatywnej Konferencji Episkopatu  
Polski na Niedzielę Miłosierdzia, 7 kwietnia 2024 roku. „…każdy miłujący  
Tego, który dał życie, miłuje również tego, kto życie od Niego otrzymał” (1 J 5, 1) . .  	 206

	11.	Stanowisko Przewodniczącego Konferencji Episkopatu Polski ws. posza- 
nowania życia ludzkiego w fazie prenatalnej . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 209

	12.	Stanowisko Rady Stałej Konferencji Episkopatu Polski w sprawie prawnej 
ochrony ludzkiego życia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 211

	13.	List Konferencji Episkopatu Polski w sprawie ochrony życia  . . . . . . . . . . .           	 213

	14.	Stanowisko Konferencji Episkopatu Polski w sprawie zmian w organizacji  
lekcji religii w szkołach podejmowanych przez Ministerstwo Edukacji  
Narodowej . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 216

	15.	Stanowisko Komisji Duszpasterstwa KEP w sprawie planowanych zmian  
ustawy o handlu w niedzielę  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 218

	16.	Komunikat z 398. Zebrania Plenarnego Konferencji Episkopatu Polski . .  	 221

METROPOLITA WROCŁAWSKI

	 1.	Homilia wygłoszona podczas nabożeństwa kończącego Tydzień Modlitw  
o Jedność Chrześcijan w katedrze prawosławnej Narodzenia Przenaj- 
świętszej Bogarodzicy we Wrocławiu, 28 stycznia 2024 roku  . . . . . . . . . .          	 226



Spis treści

325

	 2.	Homilia wygłoszona podczas Mszy św. w kościele św. Bonifacego we Wro- 
cławiu w 84. rocznicę pierwszej masowej zsyłki Polaków na Sybir, 9 lutego  
2024 roku . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 230

	 3.	List do chorych. Wrocław, 11 lutego 2024 roku  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 233

	 4.	Homilia wygłoszona podczas Mszy św. krzyżma w katedrze św. Jana  
Chrzciciela we Wrocławiu. 28 marca 2024 roku, Wielki Czwartek . . . . . . .       	 234

	 5.	Homilia wygłoszona podczas Mszy św. w katedrze św. Jana Chrzciciela  
we Wrocławiu z okazji Dnia Strażaka. 14 maja, 2024 roku  . . . . . . . . . . . .            	 238

	 6.	Homilia wygłoszona podczas Mszy św. w kościele Najświętszego Serca Pana  
Jezusa w Żernikach Wrocławskich z okazji jubileuszu 100-lecia i zakończenia  
remontu. 26 maja 2024 roku, uroczystość Trójcy Świętej  . . . . . . . . . . . . .             	 241

KURIA METROPOLITALNA

	 1.	Dekret o ustanowieniu Sanktuarium Najświętszej Maryi Panny Osobo- 
wickiej na Świętym Wzgórzu w kaplicy pw. Nawiedzenia NMP na terenie  
Parafii Rzymskokatolickiej pw. św. Teresy od Dzieciątka Jezus we Wro- 
cławiu-Osobowicach. Wrocław, 7 marca 2024 roku  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 246

	 2.	Dekret ustanowienia Rady Kapłańskiej Archidiecezji Wrocławskiej nowej  
kadencji. Wrocław, 11 marca 2024 roku . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 248

	 3.	Dekret o powołaniu Kolegium Konsultorów Archidiecezji Wrocławskiej  
nowej kadencji. Wrocław, 25 marca 2024 roku  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 250

	 4.	Dekret o ustanowieniu Sanktuarium Najświętszej Maryi Panny Henry- 
kowskiej w kościele parafialnym Parafii Rzymskokatolickiej pw. Wniebo- 
wzięcia NMP w Henrykowie. Wrocław, 6 maja 2024 roku . . . . . . . . . . . . . .              	 251

	 5.	Statut Komisji ds. Liturgii i Duszpasterstwa Liturgicznego Archidiecezji  
Wrocławskiej  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 254

	 6.	Dekret powołujący Fundusz Solidarnościowy Archidiecezji Wrocławskiej.  
Wrocław, 29 maja 2024 roku  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 258

	 7.	Dekret aktualizujący świadczenia finansowe parafii w archidiecezji wro- 
cławskiej. Wrocław, 29 maja 2024 roku . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 264

	 8.	Dekret aktualizujący świadczenia finansowe księży w archidiecezji wro- 
cławskiej. Wrocław, 29 maja 2024 roku . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 268

	 9.	Zmiany personalne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 270



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

326

	10.	Odznaczenia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 279

	11.	Zmarli kapłani . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 281

II SYNOD ARCHIDIECEZJI WROCŁAWSKIEJ

	 1.	Słowo Arcybiskupa Metropolity Wrocławskiego z okazji rozpoczęcia II Sy- 
nodu Archidiecezji Wrocławskiej. Wrocław, 30 kwietnia 2024 roku  . . . . .     	 290

	 2.	Dekret zwołujący II Synod Archidiecezji Wrocławskiej. Wrocław, 19 maja 
2024 roku  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 292

	 3.	Dekret powołujący Komisję Główną II Synodu Archidiecezji Wrocławskiej. 
Wrocław, 19 maja 2024 roku  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 293

	 4.	Dekret powołujący Sekretarza Generalnego oraz Sekretariat II Synodu  
Archidiecezji Wrocławskiej. Wrocław, 19 maja 2024 roku  . . . . . . . . . . . . .             	 294

	 5.	Dekret powołujący Komisję Prawną II Synodu Archidiecezji Wrocławskiej.  
Wrocław, 19 maja 2024 roku  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 295

	 6.	Dekret powołujący Komisję Teologiczną II Synodu Archidiecezji Wrocław- 
skiej. Wrocław, 19 maja 2024 roku . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 296

	 7.	Dekret powołujący Komisję Synodalną nr 1 Synodalna parafia misyjna.  
Wrocław, 18 czerwca 2024 roku  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 297

	 8.	Dekret powołujący Komisję Synodalną nr 2 Misja współdzielona – Formacja  
do posługi w Kościele. Wrocław, 18 czerwca 2024 roku . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 297

	 9.	Dekret powołujący Komisję Synodalną nr 3 Finanse i administracja – Wspólna 
troska. Wrocław, 18 czerwca 2024 roku  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 298

	10.	Dekret powołujący Komisję Synodalną nr 4 Christus vivit – wprowadzenie 
w chrześcijaństwo. Wrocław, 18 czerwca 2024 roku  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 299

	11.	Dekret powołujący Komisję Synodalną nr 5 Ewangelizacja – Młode wino,  
nowe bukłaki. Wrocław, 18 czerwca 2024 roku  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 300

	12.	Regulamin II Synodu Archidiecezji Wrocławskiej . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 301






