
ROK LXXVII, lipiec – grudzień 2024

Pismo urzędowe Wrocławskiej Kurii Metropolitalnej

Wrocławskie
Wiadomości
kościelne



REDAKTOR 
Ks. dr hab. Jacek Froniewski

PROJEKT OKŁADKI 
I OPRACOWANIE GRAFICZNE SERII
Robert Leonhard

PRZYGOTOWANIE NUMERU DO DRUKU
Andrzej Duliba

KOREKTA
Bożena Sobota

NUMER ZAMKNIĘTO 
30 stycznia 2025 roku 



stolica 
apostolska



4

I
OJCIEC ŚWIĘTY 

FRANCISZEK

1
ORĘDZIE

na obchody Światowego Dnia Modlitw  
o Ochronę Świata Stworzonego

1 września 2024 r.

Miej nadzieję i działaj ze stworzeniem

Drodzy bracia i siostry!

„Miej nadzieję i działaj ze stworzeniem”, to temat Światowego Dnia 
Modlitw o Ochronę Świata Stworzonego, który będzie obchodzony 
1 września. Nawiązuje on do Listu św. Pawła do Rzymian 8, 19-25: 
Apostoł wyjaśnia, co to znaczy żyć według Ducha, i koncentruje się 
na niezawodnej nadziei zbawienia przez wiarę, którą jest nowe życie 
w Chrystusie.

1. Zacznijmy więc od prostego pytania, na które może jednak za-
braknąć oczywistej odpowiedzi: Kiedy jesteśmy prawdziwie wierzącymi, 
jak to się dzieje, że mamy wiarę? To nie dlatego, że „wierzymy” w coś 
transcendentnego, czego nasz rozum nie może pojąć, w nieosiągalną 
tajemnicę Boga odległego i dalekiego, niewidzialnego i niepojętego. 
Raczej, jak powiedziałby św. Paweł, dzieje się tak dlatego, że Duch 
Święty mieszka w nas. Tak, jesteśmy wierzącymi, ponieważ sama 
Miłość Boża „rozlana jest w sercach naszych” (Rz 5, 5). Dlatego Duch 
Święty jest teraz prawdziwie „zadatkiem naszego dziedzictwa” (Ef 1, 14) 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

5

jako powołanie, które przynagla nas do życia zawsze w dążeniu do 
dóbr wiecznych, zgodnie z pełnią pięknego i dobrego człowieczeń-
stwa Jezusa. Duch czyni ludzi wierzących twórczymi, proaktywnymi 
w miłosierdziu. Wprowadza ich na wielką drogę duchowej wolności, 
niepozbawionej jednak zmagań między logiką świata a logiką Ducha, 
których owoce są wobec siebie przeciwstawne (Ga 5, 16-17). Jak wie-
my, pierwszym owocem Ducha, kompendium wszystkich innych, jest 
miłość. Prowadzeni zatem przez Ducha Świętego wierzący są dziećmi 
Bożymi i mogą zwracać się do Niego, wołając „Abba, Ojcze” (Rz 8, 15), 
tak jak Jezus, w wolności tych, którzy nie poddają się już lękowi przed 
śmiercią, ponieważ Jezus powstał z martwych. Oto wielka nadzieja: 
Boża miłość zwyciężyła, zawsze zwycięża i zwycięży ponownie. Prze-
znaczenie do chwały dla nowego człowieka, który żyje w Duchu, jest 
już pewne, pomimo perspektywy śmierci fizycznej. Nadzieja ta nie 
zawodzi, o czym przypomina nam również bulla ogłaszająca bliski 
już Jubileusz1.

2. Egzystencją chrześcijanina jest życie wiarą, aktywne w miłości 
i przepełnione nadzieją, ponieważ oczekuje on powrotu Pana w Jego 
chwale. Nie jest problemem „opóźnienie” paruzji, Jego powtórnego 
przyjścia. Pytanie brzmi inaczej: „Czy jednak Syn Człowieczy znaj-
dzie wiarę na ziemi, gdy przyjdzie?” (Łk 18, 8). Tak, wiara jest darem, 
owocem obecności Ducha w nas, ale jest także zadaniem, które należy 
wypełniać w wolności, w posłuszeństwie Jezusowemu przykazaniu 
miłości. Oto błogosławiona nadzieja, której trzeba dawać świadec-
two: Gdzie? Kiedy? Jak? W obrębie dramatów cierpiącego ludzkiego 
ciała. Chociaż marzymy, to teraz trzeba marzyć z otwartymi oczami, 
ożywieni wizjami miłości, braterstwa, przyjaźni i sprawiedliwości dla 
wszystkich. Chrześcijańskie zbawienie wkracza w głębię bólu świata, 
który ogarnia nie tylko ludzi, ale cały wszechświat, samą naturę, oikos 
człowieka, jego środowisko życia; pojmuje stworzenie jako „ziemski 
raj”, matkę ziemię, która powinna być miejscem radości i obietnicą 
szczęścia dla wszystkich. Chrześcijański optymizm opiera się na żywej 
nadziei: wie, że wszystko zmierza ku chwale Boga, ku ostatecznemu 
spełnieniu w Jego pokoju, ku cielesnemu zmartwychwstaniu w spra-
wiedliwości, „coraz bardziej jaśniejąc” (por. 2 Kor 3, 18). W czasie, który 

1	 Franciszek, Bulla Spes non confundit ogłaszająca Jubileusz Zwyczajny Roku 2025 
(9 maja 2024).



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

6

mija, dzielimy jednak ból i cierpienie: jęczy i wzdycha całe stworzenie 
(por. Rz 8, 19-22), jęczą i wzdychają chrześcijanie (por. w. 23-25) oraz 
jęczy i błagalnie woła sam Duch (por. w. 26-27). To jęczenie i wzdy-
chanie wyraża niepokój i cierpienie, połączone z tęsknotą i prag-
nieniem. Jęk jest wyrazem ufności w Bogu i powierzenia się Jego 
miłującemu i wymagającemu towarzystwu, oczekując wypełnienia Jego 
planu, którym jest radość, miłość i pokój w Duchu Świętym.

3. Całe stworzenie uczestniczy w tym procesie nowych narodzin 
i jęcząc, oczekuje wyzwolenia: jest to ukryty rozwój, który dojrzewa, 
niemal jak „ziarnko gorczycy, które staje się wielkim drzewem” lub 
„zaczyn w cieście” (por. Mt 13, 31-33). Początki są niewielkie, ale ocze-
kiwane rezultaty mogą być nieskończenie piękne. Będąc oczekiwaniem 
narodzin – objawienia dzieci Bożych – nadzieja jest możliwością 
trwania pośród przeciwności, nie zniechęcania się w czasach ucisku 
lub w obliczu ludzkiego barbarzyństwa. Chrześcijańska nadzieja nie 
zawodzi, ale też nie zwodzi, bo jeśli jęk stworzenia, chrześcijan i Ducha 
jest antycypacją i oczekiwaniem dokonującego się już zbawienia, to teraz 
jesteśmy pogrążeni w wielu cierpieniach, które św. Paweł opisuje jako 
„utrapienie, ucisk, prześladowanie, głód, nagość, niebezpieczeństwo, 
miecz” (por. Rz 8, 35). Zatem nadzieja jest alternatywnym odczyta-
niem historii i ludzkich spraw: nie iluzorycznym, lecz realistycznym; 
realizmu wiary, która widzi to co niewidzialne. Ta nadzieja jest cierp-
liwym oczekiwaniem jak niewidzenie Abrahama. Lubię przypominać 
tego wielkiego wierzącego wizjonera, jakim był Joachim z Fiore, kala-
bryjski opat „obdarzony duchem proroczym”2, który według Dantego 
Alighieri w czasach krwawych walk, konfliktów między papiestwem 
a cesarstwem, wypraw krzyżowych, herezji i zeświecczenia Kościoła, 
potrafił wskazać ideał nowego ducha współistnienia między ludźmi, 
naznaczonego powszechnym braterstwem i chrześcijańskim pokojem, 
owocem przeżywanej Ewangelii. Tegoż ducha przyjaźni społecznej 
i powszechnego braterstwa zaproponowałem we Fratelli tutti. A ta 
harmonia między ludźmi musi rozciągać się także na stworzenie, w „an-
tropocentryzmie umiejscowionym”3, w odpowiedzialności za ludzką 
i integralną ekologię, będącą drogą ocalenia naszego wspólnego domu 
i nas, którzy w nim zamieszkujemy.

2	 Dante Alighieri, Boska komedia, Raj, XII, 141.
3	 Por. Franciszek, Adhortacja apostolska Laudate Deum (4 października 2023), nr 67.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

7

4. Dlaczego w świecie jest tak wiele zła? Dlaczego tyle niesprawie-
dliwości, tyle bratobójczych wojen, które zabijają dzieci, niszczą miasta, 
zanieczyszczają środowisko życia człowieka, matkę ziemię, bezczesz-
czoną i dewastowaną? Odnosząc się pośrednio do grzechu Adama, 
św. Paweł mówi: „Wiemy przecież, że całe stworzenie aż dotąd jęczy 
i wzdycha w bólach rodzenia” (Rz 8, 22). Moralna walka chrześcijan jest 
powiązana z „jękiem” stworzenia, ponieważ „zostało poddane marności” 
(w. 20). Cały wszechświat i wszelkie stworzenie jęczy i tęskni „niecier-
pliwie”, aby mógł zostać przezwyciężony stan obecny, a przywrócony 
stan pierwotny: bowiem wyzwolenie człowieka pociąga za sobą również 
wyzwolenie wszystkich innych stworzeń, które, solidarne z ludzką 
kondycją, zostały poddane pod jarzmo niewoli. Podobnie jak ludzkość 
także stworzenie – choć nie z własnej winy – jest zniewolone i nie 
jest zdolne czynić to, do czego zostało stworzone, to znaczy posiadać 
trwałe znaczenie i cel. Jest poddane rozpadowi i śmierci, zaostrzonej 
przez ludzkie wyzyskiwanie przyrody. Natomiast zbawienie człowieka 
w Chrystusie jest pewną nadzieją również dla stworzenia: bowiem 
„również i ono zostanie wyzwolone z niewoli zepsucia, by uczestniczyć 
w wolności i chwale dzieci Bożych” (Rz 8, 21). Zatem w Chrystusowym 
odkupieniu można z nadzieją kontemplować więź solidarności mię-
dzy ludźmi a wszystkimi innymi stworzeniami.

5. W oczekiwaniu, pełnym nadziei i wytrwałym, na chwalebny 
powrót Jezusa Duch Święty podtrzymuje czujność wspólnoty wierzą-
cych i nieustannie ją poucza, wzywając ją do nawrócenia co do stylu 
życia, do przeciwstawienia się degradacji środowiska przez człowieka 
i do przejawiania krytyki społecznej, która jest przede wszystkim 
świadectwem możliwości wprowadzenia zmian. To nawrócenie polega 
na przejściu od arogancji tych, którzy chcą panować nad innymi i nad 
przyrodą – sprowadzoną do przedmiotu, którym można manipulować – 
do pokory tych, którzy troszczą się o innych i o stworzenie. „Człowiek, 
który chce zastąpić Boga, staje się najgorszym zagrożeniem dla samego 
siebie”4, ponieważ grzech Adama zniszczył fundamentalne relacje, 
dzięki którym człowiek żyje: z Bogiem, z samym sobą i innymi ludźmi 
oraz ze wszechświatem. Wszystkie te relacje muszą zostać harmonijnie 
przywrócone, ocalone, „naprawione”. Żadnej nie może zabraknąć. Jeśli 
brakuje jednej z nich, wszystko zawodzi.

4	 Laudate Deum, nr 73.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

8

6. Mieć nadzieję i działać ze stworzeniem oznacza przede wszystkim 
połączyć siły i, podążając wraz ze wszystkimi mężczyznami i kobietami 
dobrej woli, pomóc „przemyśleć kwestię ludzkiej władzy, jej znaczenia 
i granic. Rzeczywiście, w ciągu zaledwie kilku dekad, nasza władza gwał-
townie wzrosła. Dokonaliśmy imponującego i zdumiewającego postępu 
technologicznego i nie zdajemy sobie sprawy, że jednocześnie staliśmy 
się bardzo niebezpieczni, zdolni zagrozić życiu wielu istot i naszemu 
własnemu przetrwaniu”5. Niekontrolowana władza rodzi potwory i ob-
raca się przeciwko nam samym. Dlatego dziś pilnie trzeba wyznaczyć 
etyczne granice rozwoju sztucznej inteligencji, która ze swoją zdolnością 
do obliczeń i symulacji może być wykorzystywana do panowania nad 
człowiekiem i przyrodą, a nie w służbie pokoju i integralnego rozwoju6.

7. „Duch Święty towarzyszy nam w życiu”: zostało to dobrze zrozu-
miane przez chłopców i dziewczynki zgromadzonych na placu Świętego 
Piotra na ich pierwszym Światowym Dniu, który zbiegł się z Niedzielą 
Trójcy Przenajświętszej. Bóg nie jest abstrakcyjną ideą nieskończono-
ści, ale miłującym Ojcem, Synem, przyjacielem i odkupicielem każde-
go człowieka, oraz Duchem Świętym, który prowadzi nasze kroki na 
drodze miłości. Posłuszeństwo Duchowi miłości radykalnie zmienia 
postawę człowieka: z „drapieżnika” na „gospodarza” ogrodu. Ziemia 
jest powierzona człowiekowi, ale pozostaje własnością Boga (por. 
Kpł 25, 23). Jest to teologalny antropocentryzm tradycji judeochrze-
ścijańskiej. Dlatego roszczenie sobie prawa do posiadania i panowania 
nad przyrodą, manipulowania nią jak się nam podoba, jest formą bał-
wochwalstwa. To prometejski człowiek, upojony własną technokra-
tyczną mocą, arogancko stawia ziemię w stanie „nie-łaskawym”, to 
jest pozbawionym Bożej łaski. Zatem jeśli Bożą łaską jest Jezus, który 
umarł i zmartwychwstał, to prawdą jest to, co powiedział Benedykt XVI: 
„To nie nauka odkupuje człowieka. Człowiek zostaje odkupiony przez 
miłość”7, miłość Boga w Chrystusie, od której nic i nikt nie może nas 
oddzielić (por. Rz 8, 38-39). Stworzenie nieustannie pociągane ku swej 
przyszłości nie jest statyczne ani zamknięte w sobie. Dzisiaj, także dzię-
ki odkryciom współczesnej fizyki, związek między materią a duchem 
ukazuje się w sposób coraz bardziej fascynujący dla naszej wiedzy.

5	 Tamże, nr 28.
6	 Por. Francieszek, Orędzie na 58. Światowy Dzień Pokoju (8 grudnia 2023).
7	 Benedykt XVI, Encyklika Spe salvi (30 listopada 2007), nr 26.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

9

8. Ochrona stworzenia jest zatem kwestią nie tylko etyczną, 
ale także wybitnie teologiczną. Dotyczy bowiem splotu tajemnicy 
człowieka i tajemnicy Boga. Splot ten można nazwać „generatyw-
nym”, ponieważ odnosi się do aktu miłości, przez który Bóg stwarza 
człowieka w Chrystusie. Ten stwórczy akt Boga obdarza i stanowi 
podstawę wolnego działania człowieka i całej jego etyczności: wolnego 
właśnie w tym, że jest stworzony na obraz Boga, którym jest Jezus 
Chrystus, i z tego powodu „reprezentuje” stworzenie w samym Chrys-
tusie. Istnieje motywacja transcendentna (teologiczno-etyczna), która 
zobowiązuje chrześcijanina do krzewienia sprawiedliwości i pokoju 
w świecie, również przez powszechne przeznaczenie dóbr: owo obja-
wienie dzieci Bożych, na które stworzenie oczekuje, jęcząc i wzdy-
chając jak w bólach rodzenia. Stawką jest nie tylko życie doczesne 
człowieka w tej historii, ale przede wszystkim jego przeznaczenie do 
wieczności, eschaton naszego szczęścia, raj naszego pokoju, w Chrys-
tusie, Panu Wszechświata, Ukrzyżowanym i Zmartwychwstałym 
ze względu na miłość.

9. Mieć nadzieję i działać ze stworzeniem oznacza zatem żyć wiarą 
wcieloną, która potrafi wejść w cierpiące i pełne nadziei ciało ludzi, 
dzieląc oczekiwanie na cielesne zmartwychwstanie, do którego wie-
rzący są przeznaczeni w Chrystusie Panu. W Jezusie, odwiecznym 
Synu w ludzkim ciele, jesteśmy prawdziwie dziećmi Ojca. Przez wia-
rę i chrzest rozpoczyna się dla wierzącego życie według Ducha (por. 
Rz 8, 2), życie święte, egzystencja jako dzieci Ojca, jak Jezus 
(por. Rz 8, 14-17), ponieważ mocą Ducha Świętego żyje w nas Chrys-
tus (por. Ga 2, 20). Życie, które staje się pieśnią miłości dla Boga, dla 
ludzkości, ze stworzeniem i dla stworzenia, i które odnajduje swoją 
pełnię w świętości8.

Rzym, u Świętego Jana na Lateranie, 
27 czerwca 2024 r.

Franciszek

8	 Wyraził to poetycko ks. Clemente Rèbora, rosminianin: „Gdy stworzenie wstępuje 
w Chrystusie do Ojca, / w tajemniczym przeznaczeniu / wszystko bólem jest porodu: 
/ ileż trzeba umrzeć, by mogło narodzić się życie! / Ale z jednej tylko Matki, która 
jest Boża, / do światła szczęśliwie przychodzi: / życie, które miłość rodzi we łzach, / 
a jeśli tęskni, to tutaj jest poezją; / lecz tylko świętość dopełnia śpiewu”. C. Rèbora, 
Curriculum vitae, „Poesia e santità”, w: Poesie, prose e traduzioni, Milano 2015, s. 297.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

10

2
ENCYKLIKA

Dilexit nos
o miłości ludzkiej i Bożej
serca Jezusa Chrystusa

1.  „UMIŁOWAŁ NAS” – mówi św. Paweł, odnosząc się do Chrystusa 
(Rz 8, 37), abyśmy odkryli, że od tej miłości nic „nie zdoła nas odłączyć” 
(Rz 8, 39). Paweł stwierdzał to z przekonaniem, ponieważ sam Chrystus 
zapewnił o tym swoich uczniów: „Ja was umiłowałem” (J 15, 9.12). Powie-
dział nam także: „nazwałem was przyjaciółmi” (J 15, 15). Jego otwarte 
Serce uprzedza nas i czeka bezwarunkowo na nas, nie stawiając żadnych 
wstępnych wymagań, aby móc nas kochać i ofiarować nam swoją przy-
jaźń: On pierwszy nas umiłował (por. 1 J 4, 10). Dzięki Jezusowi „myśmy 
poznali i uwierzyli miłości, jaką Bóg ma ku nam” (1 J 4, 16).

Rozdział I

ZNACZENIE SERCA

2.  Aby wyrazić miłość Jezusa Chrystusa, często używa się symbolu 
serca. Niektórzy zastanawiają się, czy dziś ma on jeszcze znaczenie. 
Jednak, gdy jesteśmy kuszeni, by poruszać się po powierzchni, by żyć 
w pośpiechu, nie wiedząc do końca dlaczego, aby stać się nienasyconymi 
konsumpcjonistami i niewolnikami mechanizmów rynku, który nie 
interesuje się sensem naszego istnienia, to potrzebujemy przywrócić 
znaczenie sercu1.

Co rozumiemy, gdy mówimy „serce”?

3.  W klasycznej świeckiej grece termin „kardia” oznacza to, co jest 
najbardziej wewnętrzne w ludziach, zwierzętach i roślinach. U Homera 
oznacza nie tylko centrum cielesne, ale także duszę i duchowy rdzeń 

1	 Znaczna część refleksji zawartych w tym pierwszym rozdziale została zainspirowana 
nieopublikowanymi pismami o. Diego Faresa SI. Niech Pan da mu udział w swojej 
świętej chwale.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

11

istoty ludzkiej. W Iliadzie myśl i uczucie przynależą do serca i są sobie 
bardzo bliskie2. Serce jawi się tu jako centrum pragnienia i miejsce, 
w którym kształtują się ważne decyzje osoby3. U Platona serce pełni 
funkcję niejako „syntetyzującą” to, co jest racjonalne, oraz skłonności 
każdego, ponieważ zarówno władza wyższych zdolności, jak i namięt-
ności są przekazywane przez żyły, które zbiegają się w sercu4. Tak 
więc od starożytności zdawaliśmy sobie sprawę z tego, jak ważne jest 
postrzeganie istoty ludzkiej – nie jako sumy różnych zdolności, ale jako 
świata duszy i ciała, z jednoczącym centrum, które nadaje znaczenie 
i ukierunkowanie wszystkiemu, czego dana osoba doświadcza.

4.  Biblia mówi, że „żywe jest słowo Boże, skuteczne […] zdolne 
osądzić pragnienia i myśli serca” (Hbr 4, 12). W ten sposób mówi nam 
o rdzeniu, o sercu, które kryje się za tym, co zewnętrzne, a nawet 
za powierzchownymi myślami, które nas dezorientują. Uczniowie 
z Emaus, podczas swej tajemniczej wędrówki ze zmartwychwstałym 
Chrystusem, przeżywali chwile udręki, zagubienia, rozpaczy, rozczaro-
wania. A jednak ponad tym wszystkim i pomimo wszystko coś działo 
się w głębi ich wnętrza: „Czy serce nie pałało w nas, kiedy rozmawiał 
z nami w drodze?” (Łk 24, 32).

5.  Serce jest jednocześnie miejscem szczerości, w którym nie można 
oszukiwać ani udawać. Zwykle wskazuje na prawdziwe intencje, na to, 
co naprawdę myślimy, w co wierzymy i czego naprawdę pragniemy, 
oraz na „sekrety”, których nikomu nie zdradzamy; krótko mówiąc, na 
nagą prawdę. Chodzi o to, co nie jest pozorem ani kłamstwem, lecz 
jest autentyczne, prawdziwe, całkowicie osobiste. Dlatego właśnie 
Dalila pytała Samsona, który nie zdradził jej sekretu swojej siły: „Jak 
ty możesz mówić, że mnie kochasz, skoro serce twoje nie jest ze mną 
złączone?” (Sdz 16, 15). Dopiero gdy wyjawił jej swój ukryty sekret, 
ona zrozumiała, „że jej otworzył całe swe serce” (Sdz 16, 18).

6.  Ta prawda o każdej osobie jest często ukryta w wielkim „gąszczu”, 
co sprawia, że trudno jest osiągnąć pewność poznania siebie, a tym 
bardziej poznania innej osoby: „Serce jest zdradliwsze niż wszystko 

2	 Por. Homer, Iliada, XXI, 441, tłum. S. Mleczko, Warszawa 1894, s. 422.
3	 Por. tamże, X, 244, s. 191.
4	 Por. Platon, Timajos, 65 c-d; 70, w: tegoż, Timajos. Kritias albo Atlantyk, tłum. P. Siwek, 

Warszawa 1986, s. 88–89, 95–96.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

12

inne i niepoprawne – któż je zgłębi?” (Jr 17, 9). Rozumiemy zatem, 
dlaczego Księga Przysłów wzywa nas: „Z całą pilnością strzeż swego 
serca, bo życie tam ma swoje źródło. Przewrotności ust się wystrzegaj, 
od fałszu warg bądź z daleka!” (Prz 4, 23-24). Sam wygląd, udawanie 
i oszustwo niszczą i wypaczają serce. Niezależnie od wielu prób poka-
zania lub wyrażenia czegoś, czym nie jesteśmy, to w sercu rozgrywa 
się wszystko: tam nie liczy się to, co pokazujemy na zewnątrz, ani to, 
co ukrywamy – tam jesteśmy sobą. I to jest podstawa każdego rze-
telnego planu dla naszego życia, ponieważ nie można zbudować nic 
wartościowego bez serca. Pozory i kłamstwa oferują jedynie pustkę.

7.  Jako metaforę, pozwólcie mi przypomnieć coś, o czym już 
opowiadałem przy innej okazji. „Pamiętam, że na karnawał, kiedy 
byliśmy dziećmi, babcia robiła nam chruściki, a ciasto, z którego je 
robiła, było bardzo cienkie. Później wrzucała je na olej i to ciasto pęcz-
niało, pęczniało… A kiedy je zaczynaliśmy jeść, okazywało się puste. 
Te chruściki w dialekcie nazywały się «bugie» [«kłamstwa»]. I sama 
babcia wyjaśniała, dlaczego: «Te chruściki są jak kłamstwa, wydają 
się wielkie, a w środku nie ma nic, nie ma tam żadnej prawdy; nie ma 
nic treściwego»”5.

8.  Zamiast szukać powierzchownej satysfakcji i odgrywać rolę 
przed innymi, najlepiej jest pozwolić, aby pojawiły się pytania, któ-
re mają znaczenie: kim naprawdę jestem, czego szukam, jaki sens 
chcę nadać swojemu życiu, swoim wyborom czy działaniom, dlaczego 
i w jakim celu jestem na tym świecie, jak będę oceniać swoje życie, gdy 
dobiegnie ono końca, jakie znaczenie chciałbym, aby miało wszystko, 
co przeżywam, kim chcę być wobec innych, kim jestem przed Bogiem. 
Te pytania prowadzą mnie do mojego serca.

Powrócić do serca

9.  W tym zmiennym świecie konieczne jest, aby znów mówić o ser-
cu; by dążyć tam, gdzie każda osoba, każdej klasy i każdego stanu, doko-
nuje własnej syntezy; tam, gdzie konkretne osoby mają źródło i korzeń 
wszelkich innych swoich sił, przekonań, pasji, wyborów. Poruszamy się 
jednak w społeczeństwach masowych konsumentów, którzy żyją z dnia 

5	 Franciszek, Homilia podczas porannej Mszy św. w Domu Świętej Marty, 14 października 
2016: „L’Osservatore Romano”, 15 października 2016, s. 8.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

13

na dzień, zdominowani przez rytmy i hałasy technologii, bez większej 
cierpliwości dla procesów, których wymaga wnętrze. W dzisiejszym 
społeczeństwie człowiek „może zagubić centrum – centrum samego 
siebie”6. „Człowiek współczesny czuje się zagubiony, rozdarty, jakby 
pozbawiony wewnętrznej zasady, która tworzyłaby jedność i harmonię 
jego istnienia i działania. Bardzo niestety rozpowszechnione są wzorce 
zachowań, które przyznają przesadne znaczenie sferze racjonalno-
-technicznej lub – przeciwnie – sferze instynktów”7. Brakuje serca.

10.  Problem społeczeństwa płynnego jest dziś aktualny, ale dewa-
luacja wewnętrznego centrum człowieka – serca – pochodzi z bardziej 
odległych czasów: znajdujemy ją już w greckim i przedchrześcijańskim 
racjonalizmie, w postchrześcijańskim idealizmie oraz w różnych for-
mach materializmu. Serce zajmowało niewiele miejsca w antropologii 
i jest pojęciem obcym dla wielkiej myśli filozoficznej. Preferowano 
inne pojęcia, takie jak rozum, wola czy wolność. Jego znaczenie jest 
nieprecyzyjne i nie przyznano mu konkretnego miejsca w życiu ludz-
kim. Być może dlatego, że nie było łatwo umieścić go wśród „jasnych 
i wyraźnych” idei, lub ze względu na trudności związane z poznaniem 
samego siebie. Wydaje się, że rzeczywistość najbardziej wewnętrzna 
jest również najdalsza od naszej wiedzy. Prawdopodobnie dlatego, że 
spotkanie z drugim nie utrwaliło się jako droga do odnalezienia siebie, 
skoro myślenie po raz kolejny wpada w niezdrowy indywidualizm. Wielu 
czuło się bezpiecznie w bardziej kontrolowalnym obszarze inteligencji 
i woli, budując swoje systemy myślowe. A nie znajdując miejsca dla ser-
ca, odmiennego od ludzkich zdolności i namiętności rozpatrywanych 
oddzielnie, nie rozwinęła się również szeroko idea osobistego centrum, 
w którym jedyną rzeczywistością, mogącą zjednoczyć wszystko, jest 
ostatecznie miłość.

11.  Jeśli serce jest dewaluowane, dewaluuje się również to, co 
oznacza mówienie od serca, działanie z sercem, dojrzewanie i uzdra-
wianie serca. Kiedy nie doceniamy specyfiki serca, tracimy odpowiedzi, 
których sama inteligencja nie może dać, tracimy spotkanie z innymi, 
tracimy poezję. Tracimy także historię i nasze dzieje, ponieważ praw-

6	 Św. Jan Paweł II, Anioł Pański, 2 lipca 2000: „L’Osservatore Romano” (wyd. pol.) 2000, 
nr 10 (227), s. 52.

7	 Tenże, Katecheza, 8 czerwca 1994: „L’Osservatore Romano” (wyd. pol.) 1994, nr 9–10 
(166), s. 19.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

14

dziwa osobista przygoda to ta, którą buduje się, zaczynając od serca. 
U schyłku życia tylko to będzie się liczyć.

12.  Należy stwierdzić, że mamy serce, że nasze serce współistnieje 
z innymi sercami, które pomagają mu stać się „ty”. Nie mogąc rozwijać 
obszernie tego tematu, posłużymy się postacią Stawrogina z powieści 
Dostojewskiego8. Romano Guardini pokazuje go jako ucieleśnienie zła, 
ponieważ jego główną cechą jest to, że nie ma serca: „Stawrogin nie ma 
serca; dlatego jego duch jest zimny i pusty, a ciało zatrute lenistwem 
i «bestialską» zmysłowością. Z tego powodu nie może on spotkać nikogo 
intymnie i nikt nie spotyka naprawdę jego. Bo tylko serce tworzy intym-
ność, prawdziwą bliskość między dwiema istotami. Tylko serce potrafi 
przyjąć i dać ojczyznę. Intymność jest aktem, sferą serca. Ale Stawrogin 
jest oddalony. […] Nieskończenie daleko, nawet od samego siebie, ponie-
waż wewnątrz siebie człowiek może być tylko na poziomie serca, a nie 
ducha. Być wewnątrz siebie za pomocą ducha nie jest w mocy człowieka. 
Dlatego, jeśli serce nie żyje, człowiek pozostaje obcy samemu sobie”9.

13.  Potrzebujemy, aby wszystkie działania były poddane pod „po-
lityczną dominację” serca, aby agresja i obsesyjne pragnienia znalazły 
spokój w większym dobru, które oferuje im serce, oraz w sile, jaką ma 
przeciwko złu; aby także inteligencja i wola oddały się na jego służbę, 
odczuwając i smakując prawdy, zamiast chęci ich zdominowania, jak 
często czynią to niektóre nauki; aby wola pragnęła tego większego 
dobra, które serce zna, a także aby wyobraźnia i uczucia pozwoliły się 
łagodzić przez bicie serca.

14.  Można by powiedzieć, że w ostatecznym rozrachunku jestem 
moim sercem, ponieważ to ono mnie wyróżnia, kształtuje moją tożsa-
mość duchową i jednoczy mnie w komunii z innymi ludźmi. Algorytm 
działający w świecie cyfrowym pokazuje, że nasze myśli i decyzje woli 
są znacznie bardziej „standardowe”, niż moglibyśmy przypuszczać. Są 
łatwe do przewidzenia i zmanipulowania. Inaczej jest z sercem.

15.  Jest to ważne słowo dla filozofii i teologii, które dążą do osiąg-
nięcia całościowej syntezy. Rzeczywiście, słowo „serce” nie może być 

8	 F. Dostojewski, Biesy, tłum. T. Zagórski, Warszawa 1928.
9	 R. Guardini, Il mondo religioso di Dostojevskij, Brescia 1980, s. 236.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

15

wyczerpująco wyjaśnione przez biologię, psychologię, antropologię czy 
jakąkolwiek inną naukę. To jedno z pierwotnych słów, „które wskazują 
na rzeczywistość dotyczącą człowieka jako całości, jako osoby ciele-
sno-duchowej”10. Tak więc biolog, mówiąc o sercu, nie jest bardziej 
realistą, ponieważ widzi tylko jego część, a całość jest nie mniej, ale 
jeszcze bardziej realna. Również abstrakcyjny język nie mógłby mieć 
tego samego konkretnego, a jednocześnie integrującego znaczenia. 
Jeśli „serce” prowadzi nas do najgłębszego wnętrza naszej osoby, to 
pozwala nam również rozpoznać siebie w całości, a nie tylko w jakimś 
odosobnionym aspekcie.

16.  Z drugiej strony, ta wyjątkowa moc serca pomaga nam zrozu-
mieć, dlaczego mówi się, że kiedy odbiera się rzeczywistość sercem, 
można ją lepiej i pełniej poznać. To nieuchronnie prowadzi nas do 
miłości, do której serce jest zdolne, ponieważ „miłość jest najbardziej 
intymnym czynnikiem rzeczywistości”11. Według interpretacji Hei-
deggera, współczesnego myśliciela, filozofia nie zaczyna się od czystej 
koncepcji lub pewności, ale od szoku emocjonalnego. „Myśl musi zostać 
poruszona, zanim zacznie pracować z pojęciami lub w trakcie pracy 
nad nimi. Bez głębokiej emocji myślenie nie może się rozpocząć. Pierw-
szym obrazem mentalnym byłaby gęsia skórka. Pierwszą rzeczą, która 
skłania do myślenia i zadawania pytań, jest głęboka emocja. Filozofia 
zawsze odbywa się w podstawowym stanie ducha (Stimmung)”12. I tu 
jawi się serce, które „jest gospodarzem stanów umysłu, funkcjonuje 
jako «strażnik stanu umysłu». «Serce» słucha niemetaforycznie «cichego 
głosu» bytu, pozwalając się przez niego temperować i determinować”13.

Serce, które łączy fragmenty

17.  Jednocześnie serce umożliwia każdą autentyczną więź, po-
nieważ relacja, która nie jest budowana sercem, nie jest w stanie 
przezwyciężyć rozdrobnienia indywidualizmu: przetrwałyby tylko 
dwie monady, które zbliżają się do siebie, ale nie tworzą prawdzi-
wej więzi. Antyserce to społeczeństwo coraz bardziej zdominowane 

10	 K. Rahner, Alcune tesi per una teologia della devozione al cuore di Gesù, w: tegoż, Teologia 
del Cuore di Cristo, Roma 1995, s. 60.

11	 Tamże, s. 61.
12	 Byung-Chul Han, Heideggers Herz. Zum Begriff der Stimmung bei Martin Heidegger, 

München 1996, s. 39.
13	 Tamże, s. 60; por. s. 176.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

16

przez narcyzm i autoreferencyjność. W końcu dochodzi się do „utraty 
pragnienia”, ponieważ druga osoba znika z widnokręgu, a człowiek 
zamyka się we własnym „ja”, tracąc zdolność tworzenia zdrowych 
relacji14. W rezultacie stajemy się niezdolni do przyjęcia Boga. Jak 
powiedziałby Heidegger, aby przyjąć to, co Boskie, powinniśmy zbu-
dować „gościnny dom”15.

18.  Widzimy zatem, że w sercu każdego człowieka zachodzi para-
doksalny związek między dowartościowaniem siebie a otwartością na 
innych, między bardzo osobistym spotkaniem z samym sobą a darem 
z siebie dla innych. Człowiek staje się sobą dopiero wtedy, gdy nabywa 
zdolności rozpoznawania drugiego i spotyka się z drugim, który jest 
w stanie rozpoznać i zaakceptować własną tożsamość.

19.  Serce jest również zdolne do zjednoczenia i zharmonizowania 
własnej osobistej historii, która wydaje się rozbita na tysiąc kawałków, 
ale w której wszystko może mieć sens. To jest to, co Ewangelia wyraża 
w spojrzeniu Maryi, która patrzyła sercem. Ona potrafiła prowadzić 
dialog z doświadczeniami, które przechowywała, rozważając je w swoim 
sercu, dając im czas: przedstawiając je i zachowując wewnątrz, aby o nich 
pamiętać. W Ewangelii najlepszym wyrazem tego, co myśli serce, są dwa 
fragmenty u św. Łukasza, które mówią nam, że Maryja „zachowywała 
(syneterei) wszystkie te sprawy i rozważała (symballousa) je w swoim 
sercu” (Łk 2, 19; por. 2, 51). Czasownik „symballein” (od którego pochodzi 
słowo „symbol”) oznacza „rozważać”, „łączyć dwie rzeczy w umyśle 
i badać samego siebie”, „reflektować”, „prowadzić dialog z samym sobą”. 
W wersecie Łk 2, 51, „dieterei” oznacza „zachowywała z troską”, a tym, 
co wiernie chowała, była nie tylko „scena”, którą widziała, ale także to, 
czego jeszcze nie rozumiała, a co jednak pozostawało obecne i żywe, 
w oczekiwaniu na poukładanie wszystkiego w sercu.

20.  W erze sztucznej inteligencji nie możemy zapominać, że do 
ocalenia człowieczeństwa niezbędne są poezja i miłość. To, czego ża-
den algorytm nigdy nie będzie mógł pomieścić, to na przykład ten 
moment z dzieciństwa, który pamięta się z czułością i który, mimo 
upływu lat, wciąż się powtarza w każdym zakątku planety. Myślę 

14	 Por. Byung-Chul Han, Eros in agonia, Milano 2019.
15	 Por. M. Heidegger, La poesia di Hölderlin, Milano 1988, s. 144.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

17

o sklejaniu brzegów domowych pierożków za pomocą widelca, wraz 
z naszymi mamami czy babciami. To właśnie ten moment kulinarnej 
nauki, w połowie drogi między zabawą a dorosłością, kiedy bierze się na 
siebie odpowiedzialność za pracę, aby pomóc drugiej osobie. Podobnie 
jak ten z widelcem, mógłbym przytoczyć tysiące drobnych szczegółów, 
które tworzą biografie każdego z nas: rozśmieszanie żartem, rysowanie 
pod światło na szybie okna, pierwszy mecz piłki nożnej rozegrany 
szmacianą piłką, przechowywanie robaczków w pudełku po butach, 
suszenie kwiatu między kartkami książki, opiekowanie się ptakiem, 
który wypadł z gniazda, wypowiadanie życzenia przy odrywaniu płat-
ków stokrotki. Wszystkie te drobne szczegóły, zwykłe-niezwykłe, 
nigdy nie będą mogły znaleźć się wśród algorytmów. Ponieważ widelec, 
żarty, okno, piłka, pudełko po butach, książka, ptak, kwiat… polegają 
na czułości, którą się zachowuje w pamięci serca.

21.  Rdzeń każdej istoty ludzkiej, jej najintymniejsze wnętrze, 
nie jest rdzeniem duszy, ale całej osoby w jej unikalnej tożsamości, 
która składa się z duszy i ciała. Wszystko jest zjednoczone w sercu, 
które może być siedzibą miłości ze wszystkimi jej duchowymi, psy-
chicznymi, a także fizycznymi składnikami. Ostatecznie, jeśli panuje 
w nim miłość, osoba osiąga swoją tożsamość w sposób pełny i jasny, 
ponieważ każda istota ludzka jest stworzona przede wszystkim dla mi-
łości, jest uczyniona w swoich najgłębszych tkankach, aby kochać i być  
kochaną.

22.  Dlatego właśnie, widząc, jak następują nowe wojny, jedna po 
drugiej, przy współudziale, z tolerancją lub obojętnością innych krajów 
albo przez zwykłe walki o władzę wokół partykularnych interesów, 
można by pomyśleć, że światowe społeczeństwo traci serce. Wystarczy 
spojrzeć i posłuchać starszych kobiet – pochodzących z różnych stron 
konfliktu – które są więźniami tych wyniszczających starć. Rozdziera 
serce, gdy widzimy, jak opłakują zamordowane wnuki, lub słyszymy 
ich pragnienie własnej śmierci, bo straciły dom, w którym zawsze 
mieszkały. One, które wielokrotnie były wzorem siły i odporności 
w trudnym i pełnym poświęceń życiu, teraz, gdy dochodzą do ostatniego 
etapu swojego istnienia, zamiast zasłużonego spokoju doświadczają 
udręki, strachu i oburzenia. Zrzucanie winy na innych nie rozwiązuje 
tego haniebnego dramatu. Widok płaczących babć, którego nie uważa 
się już za skandaliczny, jest oznaką świata bez serca.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

18

23.  Kiedy każdy z nas zastanawia się, poszukuje, medytuje nad 
własnym bytem i tożsamością lub analizuje najwyższe kwestie, kiedy 
myśli o sensie swojego życia, a także jeśli szuka Boga, nawet jeśli poczuł 
już smak odkrycia czegoś z prawdy, to wszystko to wymaga zwień-
czenia w miłości. Kochając, człowiek czuje, że wie, dlaczego i w jakim 
celu żyje. W ten sposób wszystko prowadzi do stanu połączenia i har-
monii. Dlatego, w obliczu osobistej tajemnicy, być może najbardziej 
decydującym pytaniem, jakie każdy może zadać, jest: czy mam serce?

Płomień

24.  Ma to skutki dla duchowości. Na przykład teologia Ćwiczeń 
duchowych św. Ignacego z Loyoli opiera się na zasadzie affectus. Wy-
miar dyskursywny jest zbudowany na fundamentalnej woli (z całą 
siłą serca), która daje energię i zasoby do podjęcia zadania reorga-
nizacji życia. Reguły i kompozycje miejsca, które Ignacy wprowadza 
w czyn, funkcjonują na bazie „fundamentu”, innego niż one same, 
nieznanego sercu. Michel de Certeau pokazuje, w jaki sposób „poru-
szenia”, o których mówi św. Ignacy, są wkroczeniem woli Bożej i woli 
własnego serca, która pozostaje różna od ujawnionego porządku. 
Coś nieoczekiwanego zaczyna przemawiać w sercu osoby, coś, co 
pochodzi z niepoznawalnego, usuwa powierzchnię tego, co znane, 
i przeciwstawia się temu. Jest to początek nowego „uporządkowania 
życia”, zaczynając od serca. Nie chodzi tu o racjonalne dyskursy, 
które należałoby wprowadzać w praktykę, przekładając je na życie, 
jak gdyby afektywność i praktyka były po prostu konsekwencjami – 
zależnymi – od gwarantowanej wiedzy16.

25.  Tam, gdzie filozof zatrzymuje się ze swoim myśleniem, 
wierzące serce kocha, adoruje, prosi o przebaczenie i ofiaruje służ-
bę w miejscu, które Pan daje mu do wyboru, aby za Nim podążać. 
Wtedy uświadamia sobie, że jest Bożym „ty” i że może być „sobą”, 
ponieważ Bóg jest dla niego „Ty”. Faktem jest, że tylko Pan oferuje 
traktowanie nas jako „ty” zawsze i na zawsze. Przyjęcie Jego przy-
jaźni jest sprawą serca i konstytuuje nas jako osoby w pełnym tego 
słowa znaczeniu.

16	 Por. M. de Certeau, Lo spazio del desiderio. Gli «Esercizi Spirituali» di Loyola, w: tegoż, 
Il parlare angelico: figure per una poetica della lingua: secoli XVI e XVII, Firenze 1989, 
s. 95–110.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

19

26.  Święty Bonawentura mawiał, że po dobrym przyjrzeniu się 
należy prosić „nie o światło, ale o płomień”17. I nauczał, że „wiara jest 
w umyśle w taki sposób, że budzi uczucie. Na przykład: poznanie, 
że Chrystus umarł za nas nie pozostaje wiedzą, ale z konieczności 
staje się uczuciem, miłością”18. W tej perspektywie św. John Henry 
Newman wybrał jako swoje motto wyrażenie „Cor ad cor loquitur”, 
ponieważ Pan, poza wszelką dialektyką, zbawia nas, przemawiając 
do naszego serca ze swojego Najświętszego Serca. Ta sama logika 
oznaczała, że dla niego, wielkiego myśliciela, miejscem najgłębszego 
spotkania z samym sobą i Panem nie była lektura czy refleksja, ale 
modlitewny dialog, z serca do serca, z żywym i obecnym Chrystusem. 
Stąd Newman odnalazł w Eucharystii żywe Serce Jezusa, zdolne 
wyzwalać, nadawać sens każdej chwili i napełniać człowieka praw-
dziwym pokojem: „Najświętsze, najbardziej miłujące Serce Jezusa, 
ukryte jesteś w świętej Eucharystii i ciągle bijesz dla nas. […] Przeto 
uwielbiam Ciebie najlepszą moją miłością i czcią, uczuciem żarliwym, 
wolą najbardziej poddaną, najbardziej niewzruszoną. Boże mój, skoro 
raczysz mi pozwalać, abym przyjmował Ciebie, abym pożywał Ciebie 
i pił, skoro godzisz się przez pewien czas przebywać we mnie, spraw, 
by zgodnie z Twoim Sercem biło moje serce. Oczyść je od wszystkiego, 
co jest ziemskie, od wszystkiego, co pyszne i zmysłowe, wszystkiego, 
co twarde i okrutne, od wszelkiej przewrotności, wszelkiego bezła-
du, wszelkiej martwoty. Napełnij je sobą, aby ani wypadki dnia, ani 
wydarzenia epoki nie mogły go zakłócić; aby zawsze w miłości do 
Ciebie i w lęku przed Tobą miało pokój”19.

27.  Stojąc przed Sercem żywego i obecnego Jezusa, nasz umysł, 
oświecony przez Ducha, rozumie słowa Jezusa. W ten sposób nasza 
wola pobudza się do ich praktykowania. Jednak mogłoby to pozostać 
formą samowystarczalnego moralizmu. Słuchanie i smakowanie Pana 
oraz oddawanie Mu czci jest sprawą serca. Tylko serce jest zdolne do-
prowadzić inne władze i namiętności oraz całą naszą osobę do postawy 
czci i pełnego miłości posłuszeństwa Panu.

17	 Św. Bonawentura, Itinerarium mentis in Deum, VII, 6, w: tegoż, Itinerario della mente 
in Dio. Riconduzione delle Arti alla Teologia, Roma 1995, s. 93.

18	 Tenże, Proemium in I Sent., q. 3, w: tegoż, Opera Omnia, vol. 1, Quaracchi 1882, s. 13.
19	 Św. John Henry Newman, Rozmyślania i modlitwy. Sen Geroncjusza, tłum. Z. Kubiak, 

Warszawa 1985, s. 111.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

20

Świat może się zmienić, zaczynając od serca

28.  Tylko zaczynając od serca, nasze wspólnoty zdołają zjednoczyć 
różne umysły i wole, oraz uspokoić je, aby Duch mógł nas prowadzić 
jako sieć braci, ponieważ uspokojenie jest również zadaniem serca. 
Serce Chrystusa jest ekstazą, drogą wyjścia, darem, jest spotkaniem. 
W Nim stajemy się zdolni do zdrowych i szczęśliwych relacji oraz do 
budowania królestwa miłości i sprawiedliwości na tym świecie. Nasze 
serce zjednoczone z Sercem Chrystusa jest zdolne do takiego społecz-
nego cudu.

29.  Poważne traktowanie serca ma konsekwencje społeczne. Jak 
naucza Sobór Watykański II, „my wszyscy powinniśmy odmienić na-
sze serca, kierując się względem na dobro całego świata i te zadania, 
które wszyscy razem możemy wykonywać, aby rodzaj ludzki szedł 
ku lepszemu”20. Ponieważ „zakłócenia równowagi, na które cierpi 
świat współczesny, powiązane są z owym bardziej podstawowym za-
chwianiem równowagi, które zakorzenione jest w sercu człowieka”21. 
W obliczu dramatów świata Sobór zaprasza nas do powrotu do serca, 
wyjaśniając, że osoba ludzka „nie błądzi, jeżeli uważa siebie za istotę 
wychodzącą poza cielesność […]. Głębią swoją przerasta bowiem całą 
rzeczywistość materialną. Powraca do tej niemierzonej głębi, gdy zwraca 
się ku sercu, gdzie oczekuje na niego Bóg, który bada serca (por. 1 Sm 
16, 17; Jr 17, 10), i gdzie sam w oczach Boga decyduje o swoim losie”22.

30.  Nie oznacza to zbytniego polegania na sobie. Bądźmy ostrożni: 
uświadommy sobie, że nasze serce nie jest samowystarczalne, jest kru-
che i zranione. Ma godność ontologiczną, ale jednocześnie musi szukać 
bardziej godnego życia23. Sobór Watykański II mówi także, że „zaczyn 
ewangeliczny natomiast rozbudził i budzi nadal w sercach ludzkich 
niepohamowaną potrzebę godności”24. Jednak, aby żyć zgodnie z tą 
godnością, nie wystarczy znać Ewangelię lub mechanicznie wykonywać 

20	 Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym 
Gaudium et spes, 7 grudnia 1965, nr 82.

21	 Tamże, nr 10.
22	 Tamże, nr 14.
23	 Por. Dykasteria Nauki Wiary, Deklaracja o godności człowieka Dignitas infinita, 

2 kwietnia 2024, nr 8.
24	 Gaudium et spes, nr 26.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

21

to, co ona nam nakazuje. Potrzebujemy pomocy Bożej miłości. Udajmy 
się do Serca Chrystusa, tego centrum Jego istoty, które jest gorejącym 
ogniskiem miłości Bożej i ludzkiej oraz najwyższą pełnią, jaką może 
osiągnąć człowiek. To tam, w tym Sercu, ostatecznie rozpoznajemy 
samych siebie i uczymy się kochać.

31.  Wreszcie, to Najświętsze Serce jest zasadą jednoczącą rzeczy-
wistość, ponieważ „Chrystus jest sercem świata; Jego Pascha śmierci 
i zmartwychwstania stanowi centrum historii, która dzięki Niemu jest 
historią zbawienia”25. Wszystkie stworzenia „zmierzają wraz z nami 
i przez nas ku ostatecznemu kresowi, jakim jest Bóg w transcendentalnej 
pełni, gdzie zmartwychwstały Chrystus wszystko ogarnia i oświetla”26.
Stojąc przed Sercem Chrystusa, proszę Pana, aby jeszcze raz zlitował się 
nad tą zranioną ziemią, którą On chciał zamieszkać jako jeden z nas. 
Niech wyleje skarby swojego światła i miłości, aby nasz świat, który 
przeżywa wojny, nierówności społeczno-ekonomiczne, konsumpcjo-
nizm i antyludzkie wykorzystywanie technologii, mógł odzyskać to 
co najważniejsze i niezbędne: serce.

Rozdział II

GESTY I SŁOWA MIŁOŚCI

32.  Serce Chrystusa, symbolizujące Jego osobiste centrum, z któ-
rego wypływa Jego miłość do nas, jest żywym rdzeniem pierwszego 
przepowiadania. Tam znajduje się początek naszej wiary, źródło, które 
utrzymuje żywymi chrześcijańskie przekonania.

Gesty, które odzwierciedlają serce

33.  Sposób, w jaki Chrystus nas kocha, jest czymś, czego nie chciał 
On nam zbytnio wyjaśniać. Pokazał to w swoich gestach. Obserwując 
Jego działanie, możemy odkryć, jak traktuje każdego z nas, nawet jeśli 
trudno nam to dostrzec. Zajrzyjmy więc tam, gdzie nasza wiara może 
to rozpoznać – do Ewangelii.

25	 Św. Jan Paweł II, Anioł Pański, 28 czerwca 1998: „L’Osservatore Romano” (wyd. pol.) 
1998, nr 10 (206), s. 56.

26	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 24 maja 2015, nr 83.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

22

34.  Ewangelia mówi, że Jezus „przyszedł do swojej własności” 
(J 1, 11). To my jesteśmy Jego własnością, ponieważ On nie traktuje 
nas jak coś obcego. Postrzega nas jako swoją własność, którą opiekuje 
się troskliwie, z uczuciem. Traktuje nas jak swoich. Nie w znaczeniu 
bycia Jego niewolnikami, sam temu zaprzecza: „Już was nie nazywam 
sługami” (J 15, 15). To, co proponuje, to wzajemna przynależność 
przyjaciół. Przyszedł, pokonał wszelkie odległości, stał się nam tak 
bliski, jak najprostsze i najbardziej codzienne rzeczy. W rzeczywistości, 
ma On drugie imię, które brzmi „Emmanuel” i oznacza „Boga z nami”, 
Boga bliskiego naszemu życiu, który żyje pośród nas. Syn Boży wcielił 
się i „ogołocił samego siebie, przyjąwszy postać sługi” (Flp 2, 7).

35.  Staje się to wyraźne, gdy widzimy Go w działaniu. Zawsze 
poszukuje, zawsze jest blisko, nieustannie otwarty na spotkanie. Kon-
templujemy Go, gdy zatrzymuje się, aby porozmawiać z Samarytanką 
przy studni, gdzie przychodziła czerpać wodę (por. J 4, 5-7). Widzimy 
Go, gdy późno w nocy spotyka Nikodema, który bał się pokazać razem 
z Jezusem (por. J 3, 1-2). Podziwiamy Go, gdy bez zażenowania pozwa-
la nierządnicy umyć sobie nogi (por. Łk 7, 36-50), gdy mówi, prosto 
w oczy, do cudzołożnej kobiety: „I ja ciebie nie potępiam” (J 8, 11), 
albo gdy mierzy się z obojętnością swoich uczniów i z czułością pyta 
niewidomego przy drodze: „Co chcesz, abym ci uczynił?” (Mk 10, 51). 
Chrystus pokazuje, że Bóg jest bliskością, współczuciem i czułością.

36.  Jeśli kogoś uzdrawiał, wolał podejść bliżej: „Jezus wyciągnął 
rękę, dotknął go” (Mt 8, 3); „ujął ją za rękę” (Mt 8, 15); „dotknął ich 
oczu” (Mt 9, 29). I zatrzymywał się nawet, aby uzdrowić chorych własną 
śliną (por. Mk 7, 33), jak matka, aby nie czuli, że jest obcy w ich życiu. 
Gdyż „Pan potrafi obdarzyć pieszczotą. Czułość Boga! Ofiarowuje 
nam swoją miłość z czułością. Jest blisko nas i swą bliskość daje nam 
odczuć nawet w najdrobniejszych sprawach”27.

37.  Ponieważ trudno nam zaufać, bo zostaliśmy zranieni przez tak 
wiele fałszu, agresji i rozczarowań, On szepcze nam do ucha: „Ufaj, synu!” 
(Mt 9, 2), „Ufaj, córko!” (Mt 9, 22). Chodzi o przezwyciężenie strachu 
i zrozumienie, że z Nim nie mamy nic do stracenia. Do Piotra, który nie 

27	 Tenże, Homilia podczas porannej Mszy św. w Domu Świętej Marty, 7 czerwca 2013, w: 
tegoż, Prawda jest spotkaniem, tłum. A.T. Kowalewska, Kraków 2019, s. 216.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

23

ufał, „Jezus natychmiast wyciągnął rękę i chwycił go, mówiąc: «Czemu 
zwątpiłeś?»” (Mt 14, 31). Nie bój się. Pozwól Mu podejść blisko ciebie i usiąść 
obok ciebie. Możemy wątpić w ludzi, ale nie w Niego. I nie zatrzymuj się 
z powodu swoich grzechów. Pamiętaj, że wielu grzeszników „zasiadło 
wraz z Jezusem” do stołu (Mt 9, 10), a On nie gorszył się żadnym z nich. 
Elity religijne narzekały i traktowały Go jak „żarłoka i pijaka, przyjaciela 
celników i grzeszników” (Mt 11, 19). Kiedy faryzeusze krytykowali tę 
Jego bliskość z osobami postrzeganymi jako ludzie niskiego statusu lub 
grzesznicy, Jezus mówił im: „Chcę raczej miłosierdzia niż ofiary” (Mt 9, 13).

38.  Ten sam Jezus czeka dziś, abyś umożliwił Mu oświecić twoje 
życie, podnieść cię, napełnić ciebie Jego mocą. Przed śmiercią powie-
dział bowiem do swoich uczniów: „Nie zostawię was sierotami. Przyjdę 
do was. Jeszcze chwila, a świat nie będzie już Mnie widział. Ale wy 
Mnie widzicie” (J 14, 18-19). On zawsze znajduje sposób, aby objawić 
się w twoim życiu i byś mógł Go spotkać.

Spojrzenie

39.  Ewangelia opowiada o bogatym człowieku, który przyszedł 
do Jezusa. Był pełen ideałów, ale bez siły, aby zmienić swoje życie. 
Wtedy „Jezus spojrzał na niego z miłością” (Mk 10, 21). Czy potrafisz 
sobie wyobrazić tę chwilę, to spotkanie oczu tego człowieka ze spoj-
rzeniem Jezusa? Jeśli cię wzywa, jeśli zaprasza cię do jakiejś misji, 
najpierw patrzy na ciebie, przenika głębię twego wnętrza, dostrzega 
i zna wszystko, co jest w tobie, zatrzymuje na tobie swoje spojrzenie: 
„Przechodząc obok Jeziora Galilejskiego, ujrzał dwóch braci […]. A idąc 
stamtąd dalej, ujrzał innych dwóch braci” (Mt 4, 18.21).

40.  Wiele tekstów Ewangelii ukazuje nam Jezusa, który poświęca 
całą swoją uwagę ludziom, ich troskom i ich cierpieniom. Na przykład: 
„widząc tłumy, litował się nad nimi, bo byli znękani i porzuceni” (Mt 
9, 36). Kiedy wydaje nam się, że wszyscy nas ignorują, że nikogo nie 
interesuje to, co się z nami dzieje, że nie jesteśmy dla nikogo ważni, 
On poświęca nam uwagę. Właśnie to pokazał Natanaelowi, który stał 
samotny i zamyślony: „Widziałem cię, zanim cię zawołał Filip, gdy 
byłeś pod figowcem” (J 1, 48).

41.  Właśnie dlatego, że jest uważny wobec nas, jest On w stanie 
rozpoznać każdą twoją dobrą intencję, każdy twój mały dobry uczynek. 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

24

Ewangelia opowiada, że „zobaczył też, jak pewna uboga wdowa wrzuciła 
tam [do skarbony w świątyni] dwa pieniążki” (Łk 21, 2), i natychmiast 
zwrócił na to uwagę swoim Apostołom. Jezus zwraca uwagę w taki 
sposób, że podziwia dobre rzeczy, które w nas rozpoznaje. Kiedy setnik 
prosił Go z całkowitą ufnością, „Jezus to usłyszał [i] zadziwił się” (Mt 
8, 10). Jak wspaniale jest wiedzieć, że gdy inni ignorują nasze dobre 
intencje lub pozytywne rzeczy, które możemy zrobić, Jezusowi one 
nie umykają; wręcz przeciwnie, podziwia je.

42.  On, jako człowiek, nauczył się tego od Maryi, swojej Matki. 
Ona, która wszystko uważnie kontemplowała i „zachowywała […] 
w swym sercu” (Łk 2, 19.51), od najmłodszych lat uczyła Go, wraz ze 
św. Józefem, bycia uważnym.

Słowa

43.  Chociaż w Piśmie Świętym mamy Jego słowo zawsze żywe 
i aktualne, to czasami Jezus przemawia do nas wewnętrznie i wzywa, 
aby zaprowadzić nas do najlepszego miejsca. A najlepsze miejsce to 
Jego Serce. Wzywa nas, aby wejść tam, gdzie możemy odzyskać siły 
i pokój: „Przyjdźcie do Mnie wszyscy, którzy utrudzeni i obciążeni je-
steście, a Ja was pokrzepię” (Mt 11, 28). Dlatego prosił swoich uczniów: 
„Trwajcie we Mnie” (J 15, 4).

44.  Słowa, które Jezus wypowiadał, ukazywały, że Jego świętość 
nie eliminowała uczuć. W niektórych okolicznościach wyrażały one 
żarliwą miłość, która dla nas cierpi, wzrusza się, smuci, a nawet płacze. 
Jest oczywiste, że nie pozostawały Mu obojętne zwykłe troski i nie-
pokoje ludzi, takie jak zmęczenie czy głód: „Żal Mi tego tłumu, […] 
nie mają co jeść. […] Zasłabną w drodze; bo niektórzy z nich przyszli 
z daleka” (Mk 8, 2-3).

45.  Ewangelia nie ukrywa uczuć Jezusa wobec Jerozolimy, umi-
łowanego miasta: „Gdy był już blisko, na widok miasta zapłakał nad 
nim” (Łk 19, 41), oraz wyraził swoje największe pragnienie: „O gdybyś 
i ty poznało w ten dzień to, co służy pokojowi!” (Łk 19, 42). Chociaż 
Ewangeliści czasami ukazują Jezusa jako potężnego lub chwalebnego, 
nie unikają pokazywania Jego uczuć w obliczu śmierci i wobec bólu 
przyjaciół. Przed relacją o tym, że przed grobem Łazarza „Jezus za-
płakał” (J 11, 35), Ewangelia dodatkowo podkreśla, że „Jezus miłował 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

25

Martę i jej siostrę, i Łazarza” (J 11, 5), a widząc płaczącą Marię i tych, 
którzy z nią byli, „wzruszył się w duchu, rozrzewnił” (J 11, 33). Opis 
ten nie pozostawia wątpliwości, że był to szczery płacz, wywołany we-
wnętrznym wstrząsem. W końcu nie chciano również ukrywać trwogi 
Jezusa przed Jego własną gwałtowną śmiercią z rąk tych, których tak 
bardzo kochał: „Począł drżeć, i odczuwać trwogę” (Mk 14, 33), aż do 
stwierdzenia: „Smutna jest moja dusza aż do śmierci” (Mk 14, 34). Ten 
wewnętrzny wstrząs wyraża się w całej swojej sile w krzyku Ukrzy-
żowanego: „Boże mój, Boże mój, czemuś Mnie opuścił?” (Mk 15, 34).

46.  Wszystko to, patrząc powierzchownie, może wydawać się je-
dynie romantyzmem religijnym. Jednak jest to rzecz najpoważniejsza 
i najbardziej decydująca. Znajduje swój najwyższy wyraz w Chrystusie 
przybitym do krzyża. To najbardziej wymowne słowo miłości. Nie jest 
to pusta skorupa, nie jest to jedynie sentyment, nie jest to duchowa 
ucieczka. To jest miłość. Oto dlaczego św. Paweł, kiedy szukał odpo-
wiednich słów, aby wyrazić swoją relację z Chrystusem, powiedział: 
„umiłował mnie i samego siebie wydał za mnie” (Ga 2, 20). To było 
jego największe przekonanie: wiedzieć, że jest się kochanym. Ofiara 
Chrystusa na krzyżu przygniatała go, ale miała sens tylko dlatego, 
że było coś jeszcze większego niż ta ofiara: „On umiłował mnie”. Gdy 
wielu ludzi szukało w różnych propozycjach religijnych zbawienia, do-
brobytu lub bezpieczeństwa, Paweł, dotknięty przez Ducha Świętego, 
potrafił spojrzeć dalej i zachwycić się rzeczą największą i najbardziej 
fundamentalną: „On umiłował mnie”.

47.  Po kontemplacji Chrystusa, przyglądając się temu, co Jego 
gesty i słowa pozwalają zrozumieć o Jego Sercu, przypomnijmy sobie 
teraz, jak Kościół rozważa świętą tajemnicę Serca Pana.

Rozdział III

OTO SERCE, KTÓRE TAK BARDZO UMIŁOWAŁO

48.  Nabożeństwo do Serca Chrystusa nie jest kultem organu od-
dzielonego od Osoby Jezusa. To, co kontemplujemy i adorujemy, to cały 
Jezus Chrystus, Syn Boży, który stał się człowiekiem, przedstawiany na 
obrazach, na których wyeksponowane jest Jego serce. W tym przypad-
ku serce z ciała jest traktowane jako obraz lub uprzywilejowany znak 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

26

najintymniejszego centrum wcielonego Syna i Jego miłości, Boskiej 
i ludzkiej jednocześnie, ponieważ bardziej niż jakakolwiek inna część 
Jego ciała jest ono „naturalnym wyrazem i symbolem niezmierzonej 
miłości”28.

Adoracja Chrystusa

49.  Należy koniecznie podkreślić, że nawiązujemy relację z Osobą 
Chrystusa, w przyjaźni i adoracji, pociągnięci miłością przedstawioną 
w obrazie Jego Serca. Czcimy takie wyobrażenie, które przedstawia Go, 
ale adorujemy wyłącznie żywego Chrystusa, w Jego Boskości i w ca-
łym Jego człowieczeństwie, aby pozwolić się ogarnąć Jego ludzkiej 
i Boskiej miłości.

50.  Niezależnie od wykorzystywanego wizerunku jest pewne, 
że to żywe Serce Chrystusa – a nigdy jakiś obraz – jest przedmiotem 
adoracji, ponieważ jest ono częścią Jego najświętszego i zmartwych-
wstałego ciała, nieodłącznego od Syna Bożego, który przyjął je na 
zawsze. Jest adorowane jako „Serce Osoby Słowa, z którym jest niero-
zerwalnie zjednoczone”29. Serca nie adorujemy w jakimś oddzieleniu, 
ale w adoracji Serca adorujemy Jego samego, wcielonego Syna, który 
żyje, kocha i przyjmuje naszą miłość. Dlatego każdy akt miłości lub 
uwielbienia Jego Serca, faktycznie „odnosi się w rzeczywistości do 
osoby samego Chrystusa”30, gdyż figura ta spontanicznie odsyła do 
Niego i jest „symbolem i wyrazistym obrazem nieskończonej miłości 
Jezusa Chrystusa”31.

51.  Z tego powodu nikt nie powinien myśleć, że to nabożeństwo 
może nas oddzielić lub odciągnąć od Jezusa Chrystusa i Jego miłości. 
W sposób spontaniczny i bezpośredni kieruje nas do Niego i tylko do 
Niego, do Tego, który wzywa nas do cennej przyjaźni opartej na dialo-
gu, uczuciu, zaufaniu, adoracji. Ten Chrystus z przebitym i płonącym 
sercem jest tym samym, który z miłości narodził się w Betlejem; to Ten, 
który przemierzał Galileę, uzdrawiając, okazując czułość, wylewając 

28	 Pius XII, Encyklika Haurietis aquas, 15 maja 1956, II: AAS 48 (1956), s. 316; A. Tes-
sarolo SCI, Teologia Serca Jezusowego, tłum. Z. Morawiec, Kraków 1997, s. 159.

29	 Pius VI, Konstytucja Auctorem fidei, 28 sierpnia 1794, nr 63: DH, 2663.
30	 Leon XIII, Encyklika Annum Sacrum, 25 maja 1899, 7: ASS 31 (1898–1899), s. 649.
31	 Tamże: „Inest in Sacro Corde symbolum atque expressa imago infinitae Iesu Christi 

caritatis”.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

27

miłosierdzie; to Ten, który umiłował nas do końca, otwierając ramiona 
na krzyżu. W końcu, to Ten sam, który zmartwychwstał i chwalebnie 
żyje pośród nas.

Oddawanie czci Jego wizerunkowi

52.  Warto zauważyć, że wizerunek Chrystusa z Jego sercem, choć 
w żaden sposób nie jest przedmiotem adoracji, to nie jest jednym z wielu, 
które moglibyśmy wybrać. Nie jest czymś wymyślonym przy biurku lub 
narysowanym przez artystę, „nie jest to wyimaginowany symbol, lecz 
symbol prawdziwy, stanowiący centrum, źródło, z którego wypłynęło 
zbawienie dla całej ludzkości”32.

53.  Istnieje uniwersalne doświadczenie ludzkie, które czyni ten 
wizerunek wyjątkowym. Bo niewątpliwie, na przestrzeni dziejów 
i w różnych częściach świata, serce stało się symbolem najbardziej 
osobistej intymności, a także uczuć, emocji, zdolności do kochania. 
Niezależnie od wszelkich wyjaśnień naukowych dłoń spoczywająca na 
sercu przyjaciela wyraża szczególne uczucie; kiedy ktoś się zakochuje 
i jest blisko ukochanej osoby, serce bije szybciej; kiedy ktoś cierpi z po-
wodu porzucenia lub zdrady ze strony drogiej osoby, odczuwa silny 
ucisk w sercu. Poza tym, aby wyrazić, że coś jest szczere, że naprawdę 
pochodzi z wnętrza danej osoby, mówi się: „Mówię ci to prosto z serca”. 
Język poetycki nie może ignorować siły tych doświadczeń. Było to za-
tem nieuniknione, że na przestrzeni wieków serce zyskało wyjątkową 
zdolność symboliczną, nie tylko konwencjonalną.

54.  Zrozumiałe jest zatem, że Kościół wybrał wizerunek serca, 
aby przedstawić ludzką i Boską miłość Jezusa Chrystusa oraz najin-
tymniejszy rdzeń Jego Osoby. Jednakże, chociaż przedstawienie sa-
mego serca z płomieniem ognia mogłoby być wymownym symbolem, 
przypominającym nam o miłości Jezusa, to wskazane jest, by to serce 
stanowiło część wizerunku Jezusa Chrystusa. W ten sposób Jego we-
zwanie do osobistej relacji, spotkania i dialogu33 jest jeszcze bardziej 

32	 Franciszek, Anioł Pański, 9 czerwca 2013: „L’Osservatore Romano” (wyd. pol.) 2013, 
nr 8–9 (354), s. 56.

33	 Można zatem zrozumieć, dlaczego Kościół zakazał umieszczania na ołtarzu samych 
przedstawień Serca Jezusa lub Maryi (por. Odpowiedź Kongregacji Obrzędów do 
ks. Carlosa Lecoq, P.S.S., 5 kwietnia 1879: Decreta authentica Congregationis Sacrorum 
Rituum nunc primum ex actis ejusdem collecta, vol. III, 107–108, nr 3492). Poza liturgią 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

28

znaczące. Ten otaczany czcią obraz Chrystusa, w którym wybija się Jego 
kochające serce, posiada również spojrzenie, które wzywa do spotkania, 
do dialogu, do zaufania; ma silne ręce, zdolne nas wesprzeć; ma usta, 
które kierują do nas słowo w sposób wyjątkowy i bardzo osobisty.

55.  Serce ma tę zaletę, że nie jest postrzegane jako oddzielny or-
gan, ale jako intymne centrum jednoczące, a jednocześnie jako wyraz 
całości osoby, co nie ma miejsca w przypadku innych organów ludz-
kiego ciała. Jeśli jest to intymne centrum całości osoby, a więc część 
reprezentująca całość, to możemy łatwo je zniekształcić, jeśli będziemy 
je kontemplować w oderwaniu od Osoby Pana. Wizerunek serca musi 
odsyłać nas do całości Jezusa Chrystusa w Jego jednoczącym centrum, 
a jednocześnie, wychodząc od tego jednoczącego centrum, musi pro-
wadzić nas do kontemplacji Chrystusa w całym pięknie i bogactwie 
Jego człowieczeństwa i Boskości.

56.  Wykracza to zatem poza atrakcyjność różnych wykonanych 
wizerunków Serca Chrystusa, ponieważ przed wizerunkami Chrystusa 
nie „można ich o coś prosić; lub że należy pokładać nadzieję w obra-
zach, jak niegdyś czynili poganie”, ale że „przez obrazy, gdy je całujemy, 
odkrywamy przed nimi głowę, adorujemy Chrystusa”34.

57.  Ponadto niektóre z tych obrazów mogą wydawać się nam mało 
atrakcyjne i nie pobudzać nas zbytnio do miłości i modlitwy. Jest to 
sprawa drugorzędna, ponieważ obraz jest jedynie motywującą figurą 
i, jak powiedzieliby ludzie Wschodu, nie należy wpatrywać się w palec, 
który wskazuje na księżyc. Podczas gdy Eucharystia jest rzeczywistą 
obecnością, którą należy adorować, to w tym przypadku mamy do 
czynienia jedynie z obrazem, który, choć pobłogosławiony, zaprasza 
nas do pójścia dalej, kieruje nas do wzniesienia naszych serc ku Ser-
cu żyjącego Chrystusa i do zjednoczenia ich z Nim. Czczony obraz 
zaprasza, wskazuje, wzrusza, abyśmy poświęcili czas na spotkanie 

w pobożności prywatnej można używać symboliki serca jako środka dydaktycznego, 
estetycznej figury lub emblematu, który zachęca do myślenia o miłości Chrystusa, 
ale ryzykuje się przyjęcie serca jako przedmiotu adoracji lub duchowego dialogu 
w oderwaniu od osoby Chrystusa. 31 marca 1887 roku Kongregacja udzieliła kolejnej 
podobnej odpowiedzi (tamże, 187, nr 3673).

34	 Sobór Trydencki, Sesja XXV, Dekret Mandat Sancta Synodus, 3 grudnia 1563, w: Do-
kumenty soborów powszechnych. Tekst łaciński i polski, t. IV/1: (1511–1870) Lateran V, 
Trydent, Watykan I, oprac. A. Baron, H. Pietras SI, Kraków 2004, s. 647.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

29

z Chrystusem i na adorowanie Go, tak jak najlepiej to sobie wyobra-
żamy. W ten sposób, patrząc na obraz, stajemy przed Chrystusem, 
a przed Nim „miłość zatrzymuje się, kontempluje tajemnicę, smakuje 
ją w milczeniu”35.

58.  Powiedziawszy to wszystko, nie możemy zapominać, że ten 
wizerunek serca mówi nam o ludzkim ciele, o ziemi, a zatem mówi 
nam również o Bogu, który chciał wejść w naszą historyczną kondycję, 
stać się częścią tej historii i dzielić naszą ziemską wędrówkę. Bardziej 
abstrakcyjna lub stylizowana forma pobożności niekoniecznie będzie 
wierniejsza Ewangelii, ponieważ w tym delikatnym i dostępnym zna-
ku ukazuje się sposób, w jaki Bóg chciał się objawić i stać się bliskim.

Miłość zmysłowa

59.  Miłość i serce nie są koniecznie ze sobą powiązane, ponieważ 
w ludzkim sercu mogą panować nienawiść, obojętność, egoizm. Jednak 
nie osiągniemy pełni naszego człowieczeństwa, jeśli nie uwolnimy się od 
samych siebie, a także nie staniemy się w pełni sobą, jeśli nie będziemy 
kochać. Dlatego też wewnętrzne centrum naszej osoby, stworzone do 
miłości, realizuje Boży plan tylko wtedy, gdy kocha. Tak więc symbol 
serca jednocześnie symbolizuje miłość.

60.  Odwieczny Syn Boży, który nieskończenie mnie przewyższa, 
zechciał kochać mnie także ludzkim sercem. Jego ludzkie uczucia stają 
się sakramentem nieskończonej i ostatecznej miłości. Jego Serce nie 
jest zatem fizycznym symbolem wyrażającym jedynie rzeczywistość 
duchową lub oderwaną od materii. Spojrzenie skierowane na Serce 
Pana kontempluje rzeczywistość fizyczną, Jego ludzkie ciało, które 
umożliwia Chrystusowi posiadanie ludzkich emocji i uczuć, takich 
jak nasze, ale w pełni przemienionych przez Jego boską miłość. Po-
bożność musi sięgać do nieskończonej miłości Osoby Syna Bożego, ale 
musimy stwierdzić, że jest ona nierozłączna od Jego ludzkiej miłości, 
a wizerunek Jego cielesnego serca pomaga nam to osiągnąć.

61.  Jeśli nawet dzisiaj serce jest postrzegane w powszechnym 
odczuciu jako afektywne centrum każdej ludzkiej istoty, to jest ono 
tym, co najlepiej wyraża Boską miłość Chrystusa, zjednoczoną na za-
35	 V Konferencja Ogólna Episkopatu Ameryki Łacińskiej i Karaibów, Dokument z Apa-

recidy, 29 czerwca 2007, nr 259.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

30

wsze i nierozerwalnie z Jego integralnie ludzką miłością. Już Pius XII 
przypominał, że w słowie Bożym „miłość Serca Jezusowego nie oznacza 
samej tylko miłości Bożej, ale także miłość ludzką […]. Serce Jezusa, 
złączone hipostatycznie z Boską Osobą Słowa, pod wpływem miłości 
i innych uczuć niewątpliwie ulegało poruszeniom, a poruszenia te 
i uczucia zgadzały się i z ludzką wolą”36.

62.  U ojców Kościoła, w przeciwieństwie do tych, którzy odrzucali 
lub relatywizowali prawdziwe człowieczeństwo Chrystusa, znajdujemy 
mocne potwierdzenie konkretnej i namacalnej rzeczywistości ludzkich 
uczuć Pana. I tak, św. Bazyli podkreśla, że wcielenie Pana nie jest czymś 
wymyślonym, ale że „Pan miewał doznania naturalne”37. Święty Jan Chry-
zostom podaje przykład: „Gdyby nie miał naszej natury, nie przeżywałby 
wielokrotnie smutku”38. Święty Ambroży twierdzi: „I dlatego właśnie, 
że przyjął ludzką duszę, przyjął również jej uczucia”39. A św. Augustyn 
przedstawia ludzkie uczucia jako rzeczywistość, która raz przyjęta przez 
Chrystusa nie jest już obca życiu łaski: „Pan Jezus przyjął wszystkie te 
następstwa właściwe ludzkiej słabości (tak jak przyjął śmierć cielesną) nie 
z narzuconej Mu konieczności, lecz z woli miłosierdzia. […] Dlatego, jeśli 
komuś zdarzy się smucić i cierpieć pośród ludzkich pokus, nie powinien 
uważać się za opuszczonego przez łaskę Chrystusa”40. Wreszcie, św. Jan 
Damasceński uważa, że to prawdziwe afektywne doświadczenie Chrys-
tusa w Jego człowieczeństwie jest dowodem na to, że przyjął On naszą 
naturę całkowicie, a nie częściowo, aby całą ją odkupić i przekształcić: 
Chrystus wziął bowiem na siebie wszystkie elementy składające się na 
ludzką naturę, aby wszyscy mogli zostać uświęceni41.

63.  Warto w tym miejscu odwołać się do refleksji pewnego teo-
loga, który przyznaje, że „pod wpływem myśli greckiej teologia przez 
długi czas relegowała ciało oraz uczucia do obszaru przed-ludzkiego, 

36	 Haurietis aquas, II, dz. cyt., s. 323–324; A. Tessarolo SCI, Teologia Serca Jezusowego, 
dz. cyt., s. 158.

37	 Św. Bazyli, List 261.3, w: tegoż, Listy wybór, tłum. W. Krzyżaniak, Warszawa 1972, 
s. 325.

38	 Św. Jan Chryzostom, In Ioan., Homiliae, 63, 2: PG 59, 350.
39	 Św. Ambroży, O wierze [Do cesarza Gracjana], II, 56, tłum. I. Bogaszewicz, Warszawa 

1970, s. 58.
40	 Św. Augustyn, Enarratio in Ps. 87, 3: PL 37, 1111.
41	 Por. św. Jan Damasceński, Wykład wiary prawdziwej, III, 6, tłum. B. Wojkowski, 

Warszawa 1969, s. 142.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

31

pod-ludzkiego lub do sfery pokusy prawdziwego człowieka. Niemniej 
to, czego teologia nie rozwiązała na poziomie teoretycznym, znalazło 
swoje rozwiązanie w praktyce duchowości. Duchowość oraz religijność 
ludowa utrzymały silny związek z somatycznymi, psychologicznymi 
i historycznymi aspektami Jezusa. Droga krzyżowa, nabożeństwo 
do Jego ran, duchowość przenajdroższej krwi, nabożeństwo do serca 
Jezusa oraz praktyki eucharystyczne […]. Te elementy wypełniły luki 
teologii, zasilając wyobraźnię i serce, miłość i czułość do Chrystusa, 
nadzieję i pamięć, pragnienie oraz tęsknotę. Rozum i logika podążyły 
innymi ścieżkami”42.

Potrójna miłość

64.  Nie zatrzymujemy się jedynie na Jego ludzkich uczuciach, jak-
kolwiek piękne i wzruszające by one nie były, ponieważ kontemplując 
Serce Chrystusa, dostrzegamy, jak w Jego szlachetnych i zdrowych 
uczuciach, w Jego czułości, w drżeniu Jego ludzkiego uczucia objawia 
się cała prawda Jego Boskiej i nieskończonej miłości. Tak wyraził to 
Benedykt XVI: „Z nieskończonego horyzontu swojej miłości Bóg zechciał 
bowiem wejść w granice historii i ludzkiej kondycji, przyjmując ciało 
i serce; a dzięki temu my możemy oglądać i spotykać w skończoności 
to, co nieskończone, niewidzialną i niewyrażalną tajemnicę w ludzkim 
Sercu Jezusa z Nazaretu”43.

65.  Istotnie, w obrazie Serca Pana zawiera się potrójna miłość, 
która nas olśniewa. Po pierwsze, nieskończona Boża miłość, którą od-
najdujemy w Chrystusie. Ale pomyślmy także o duchowym wymiarze 
człowieczeństwa Pana. Z tego punktu widzenia serce „jest także sym-
bolem miłości płomiennej, wlanej w duszę Chrystusa, wzbogacającej 
Jego wolę”. Wreszcie, jest „symbolem ludzkich uczuć”44.

66.  Te trzy miłości nie są oddzielnymi zdolnościami, które 
działają równolegle lub niezależnie, lecz działają i wyrażają się ra-
zem, w ciągłym przepływie życia. „Wierzymy przecież, że w Osobie 
Chrystusa łączą się natura ludzka i Boża, i na tej podstawie możemy 

42	 O. González de Cardedal, La entraña del cristianismo, Salamanca 2010, s. 70–71.
43	 Benedykt XVI, Anioł Pański, 1 czerwca 2008: „L’Osservatore Romano” (wyd. pol.) 2008, 

nr 7–8 (305), s. 43.
44	 Haurietis aquas, II, 3, dz. cyt., s. 327–328; A. Tessarolo SCI, Teologia Serca Jezusowego, 

dz. cyt., s. 171.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

32

wyobrazić sobie te najściślejsze węzły, jakie istnieją pomiędzy zmy-
słową miłością fizycznego Serca Jezusa i podwójną miłością duchową, 
ludzką i Bożą”45.

67.  Tak więc, wchodząc do Serca Chrystusa, czujemy się kocha-
ni przez serce ludzkie, pełne uczuć i emocji podobnych do naszych. 
Jego ludzka wola chce nas kochać w wolności, a ta wola duchowa jest 
w pełni oświecona łaską i miłością. Kiedy docieramy do głębi tego 
Serca, jesteśmy ogarnięci niezmierzoną chwałą nieskończonej miłości 
odwiecznego Syna, której nie możemy już oddzielić od Jego ludzkiej 
miłości. To właśnie w Jego ludzkiej miłości, a nie w oddaleniu od niej, 
odkrywamy Jego Boską miłość: znajdujemy „w skończoności to, co 
nieskończone”46.

68.  Kościół od zawsze i definitywnie naucza, że nasza adoracja 
Jego Osoby jest jedna i obejmuje nierozerwalnie zarówno Jego naturę 
Boską, jak i ludzką. Od najdawniejszych czasów Kościół naucza, że 
powinniśmy „adorować jednego i tego samego Chrystusa, Syna Bożego 
i człowieka, w dwóch nierozerwalnych i niepodzielnych naturach”47. I to 
„jednym uwielbieniem zgodnie ze słowami: «Słowo stało się ciałem»”48. 
W żaden sposób Chrystus nie jest „uwielbiany w dwóch naturach, skąd 
wprowadza się dwie adoracje”, lecz „w jednej adoracji Wcielonego Boga, 
Słowa, razem z Jego własnym ciałem”49.

69.  Święty Jan od Krzyża pragnął wyrazić, że w doświadczeniu 
mistycznym niezmierzona miłość zmartwychwstałego Chrystusa nie 
jest odczuwana jako obca naszemu życiu. Nieskończoność zniża się, 
abyśmy poprzez otwarte Serce Chrystusa mogli doświadczyć prawdziwie 
wzajemnego spotkania miłości. „Jest bowiem bardzo możliwe, że ptak 
nisko latający może ująć królewskiego orła, bardzo wysoko latającego, 

45	 Haurietis aquas, II, 28, dz. cyt., s. 343–344.
46	 Benedykt XVI, Anioł Pański, dz. cyt.
47	 Wigiliusz, Konstytucja Inter innumeras sollicitudines, 14 maja 553: DH, 420.
48	 Sobór w Efezie, Anatematyzmy Cyryla z Aleksandrii, 8: DH, 259; Dokumenty soborów 

powszechnych, 26, t. I: (325–787), Nicea I, Konstantynopol I, Efez, Chalcedon, Konstan-
tynopol II, Konstantynopol III, Nicea II, oprac. A. Baron, H. Pietras SI, Kraków 2001, 
s. 155.

49	 Sobór Konstantynopolitański, Sesja VIII, 2 czerwca 553, 9: DH, 431; Breviarium 
Fidei. Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła, Poznań 2007, pkt 138.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

33

jeśli on się zniży i chce zostać ujęty”50. I wyjaśnia, że „widok oblubie-
nicy zranionej miłością, jej jęki ranią miłością także i Jego, gdyż dla 
miłujących się rana jednego jest raną drugiego i obydwoje odczuwają 
to samo”51. Mistyk ten rozumie obraz zranionego boku Chrystusa 
jako wezwanie do pełnego zjednoczenia z Panem. On jest zranionym 
jeleniem, zranionym, gdy jeszcze nie pozwoliliśmy się dotknąć Jego 
miłości, który schodzi do strumieni wody, aby ugasić pragnienie i znaj-
duje pociechę za każdym razem, gdy się do Niego zwracamy:

„Zawróć, gołąbko,
Bo jeleń zraniony
Na wzgórzu wyłania się z cienia
Na powiew twego lotu, szuka orzeźwienia”52.

Perspektywy trynitarne

70.  Nabożeństwo do Serca Jezusa ma wyraźnie chrystologiczny 
charakter; jest to bezpośrednia kontemplacja Chrystusa, który zaprasza 
nas do zjednoczenia z Nim. To uzasadnione, jeśli weźmiemy pod uwagę 
to, do czego zachęca List do Hebrajczyków: by biec w wyznaczonych 
nam zawodach, „patrząc na Jezusa” (Hbr 12, 2). Nie możemy jednak 
pominąć faktu, że Jezus jednocześnie przedstawia się jako droga wio-
dąca do Ojca: „Ja jestem drogą […]. Nikt nie przychodzi do Ojca inaczej 
jak tylko przeze Mnie” (J 14, 6). On chce nas doprowadzić do Ojca. 
Dlatego właśnie przepowiadanie Kościoła od samego początku nie 
zatrzymuje nas na Jezusie Chrystusie, ale prowadzi nas do Ojca. To 
On ostatecznie, jako pierwotna pełnia, musi zostać otoczony chwałą53.

71.  Zatrzymajmy się, na przykład, na Liście do Efezjan, gdzie 
można dostrzec jasno i wyraźnie, że nasza adoracja jest skierowana 
do Ojca: „Dlatego zginam kolana moje przed Ojcem” (Ef 3, 14). „Jeden 
jest Bóg i Ojciec wszystkich, który [jest i działa] ponad wszystkimi, 
przez wszystkich i we wszystkich” (Ef 4, 6). „Dziękujcie zawsze za 
wszystko Bogu Ojcu” (Ef 5, 20). Ojciec jest Tym, dla którego istniejemy 

50	 Św. Jan od Krzyża, Pieśń duchowa, Strofa 31, 8, w: tegoż, Dzieła, Kraków 1986, s. 675.
51	 Tenże, Pieśń duchowa, Strofa 13, 9, w: tegoż, Dzieła, dz. cyt., s. 586.
52	 Tenże, Pieśń duchowa, Strofa 13, 1, w: tegoż, Dzieła, dz. cyt., s. 582.
53	 „Dla nas istnieje tylko jeden Bóg, Ojciec, od którego wszystko pochodzi i dla którego 

my istniejemy” (1 Kor 8, 6). „Bogu zaś i Ojcu naszemu chwała na wieki wieków! 
Amen” (Flp 4, 20). „Błogosławiony Bóg i Ojciec Pana naszego Jezusa Chrystusa, 
Ojciec miłosierdzia i Bóg wszelkiej pociechy” (2 Kor 1, 3).



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

34

(por. 1 Kor 8, 6). Z tego powodu św. Jan Paweł II powiedział, że „całe 
życie chrześcijańskie jest jakby wielkim pielgrzymowaniem do domu 
Ojca”54. Tego właśnie doświadczył św. Ignacy Antiocheński na drodze 
męczeństwa: „Jest we mnie żywa i przemawiająca woda, która woła 
z mego wnętrza: «Przyjdź do Ojca»”55.

72.  Przede wszystkim jest Ojciec Jezusa Chrystusa: „Niech będzie 
błogosławiony Bóg i Ojciec Pana naszego, Jezusa Chrystusa” (Ef 1, 3). 
To jest „Bóg Pana naszego, Jezusa Chrystusa, Ojciec chwały” (Ef 
1, 17). Kiedy Syn stał się człowiekiem, wszystkie pragnienia i dążenia 
Jego ludzkiego serca były skierowane do Ojca. Jeśli zobaczymy, w jaki 
sposób Chrystus odnosił się do Ojca, możemy dostrzec to zauroczenie 
Jego ludzkiego serca, to doskonałe i stałe zorientowanie na Ojca56. Jego 
dzieje na tej naszej ziemi były podążaniem, podczas którego odczuwał 
w swoim ludzkim sercu nieustanne wezwanie, by pójść do Ojca57.

73.  Wiemy, że aramejskie słowo, którym Jezus zwracał się do Ojca, 
brzmiało „Abba”, co oznacza „tato, tatusiu”. W tamtej epoce niektórych 
drażniła ta poufałość (por. J 5, 18). Tego właśnie wyrażenia użył Jezus 
w rozmowie z Ojcem w godzinie trwogi przed śmiercią: „Abba, Ojcze, 
dla Ciebie wszystko jest możliwe, zabierz ten kielich ode Mnie. Lecz nie 
to, co Ja chcę, ale to, co Ty [niech się stanie]” (Mk 14, 36). On zawsze 
czuł się kochany przez Ojca: „Umiłowałeś Mnie przed założeniem 
świata” (J 17, 24). A Jezus, w swoim ludzkim sercu, przeżywał eksta-
zę, słysząc, jak Ojciec mówił do Niego: „Tyś jest mój Syn umiłowany, 
w Tobie mam upodobanie” (Mk 1, 11).

74.  Czwarta Ewangelia mówi, że odwieczny Syn Ojca od zawsze 
jest „w łonie Ojca”(J 1, 18)58. Święty Ireneusz twierdzi, że „Syn Boży 
istnieje wiecznie u Ojca”59. A Orygenes utrzymuje, że Syn trwa „w nie-

54	 Św. Jan Paweł II, List apostolski Tertio millennio adveniente, 10 listopada 1994, nr 49.
55	 Św. Ignacy Antiocheński, List do Rzymian, 7, w: Pisma Ojców Apostolskich, tłum. 

A. Lisiecki, Pisma Ojców Kościoła, t. 1, Poznań 1924, s. 230.
56	 „Niech świat się dowie, że Ja miłuję Ojca” (J 14, 31); „Ja i Ojciec jedno jesteśmy” 

(J 10, 30); „Ja jestem w Ojcu, a Ojciec we Mnie” (J 14, 10).
57	 „Idę do Ojca” (pros ton Patéra: J 16, 28); „Ja idę do Ciebie” (pros se: J 17, 11).
58	 „Eis ton kolpon tou Patrós”.
59	 Św. Ireneusz, Adversus haereses, cz. III, rozdz. 18, 1, tłum. ks. J. Brylowski, Pelplin 

2018, s. 267.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

35

przerwanym oglądaniu Ojcowskiej głębi”60. Dlatego, kiedy Syn stał się 
człowiekiem, spędzał całe noce na rozmowach z ukochanym Ojcem, 
na szczycie góry (por. Łk 6, 12). Mówił: „powinienem być w tym, co 
należy do mego Ojca” (Łk 2, 49). Spójrzmy, jak wyrażał uwielbienie: 
„rozradował się Jezus w Duchu Świętym i rzekł: «Wysławiam Cię, 
Ojcze, Panie nieba i ziemi»” (Łk 10, 21). A Jego ostatnie słowa, pełne 
zaufania, brzmiały: „Ojcze, w Twoje ręce powierzam ducha mego” 
(Łk 23, 46).

75.  Zwróćmy teraz nasze spojrzenie na Ducha Świętego, który 
wypełnia Serce Chrystusa i płonie w Nim. Albowiem, jak powiedział 
św. Jan Paweł II, Serce Chrystusa jest „arcydziełem Ducha Świętego”61. 
To nie jest tylko przeszłość, ponieważ „w Sercu Chrystusa żywe jest 
działanie Ducha Świętego, którego Jezus uznawał za inspiratora 
swojej misji (Łk 4, 18; por. Iz 61, 1) i którego zesłanie obiecał podczas 
ostatniej wieczerzy. To Duch pomaga dostrzec całe bogactwo, jakie 
kryje się w znaku przebitego boku Chrystusa, z którego wypłynął 
Kościół (por. Konstytucja Sacrosanctum Concilium, nr 5)”62. Osta-
tecznie, „tylko Duch Święty może otworzyć przed nami tę pełnię 
«wewnętrznego człowieka», która jest w Sercu Chrystusa. Tylko On 
może sprawić, ażeby z tej pełni doznawało stopniowego «wzmocnie-
nia» i nasze ludzkie serce”63.

76.  Jeśli próbujemy zagłębić się w tajemnicę działania Ducha 
Świętego, dostrzegamy, że to On wzdycha w nas i woła „Abba”: „Na 
dowód tego, że jesteście synami, Bóg zesłał do serc naszych Ducha Syna 
swego, który woła: «Abba, Ojcze!»” (Ga 4, 6). W istocie „sam Duch wspie-
ra swym świadectwem naszego ducha, że jesteśmy dziećmi Bożymi” 
(Rz 8, 16). Działanie Ducha Świętego w ludzkim sercu Chrystusa nie-
ustannie wywołuje to lgnięcie ku Ojcu. A gdy jednoczy nas przez łaskę 

60	 Orygenes, Komentarz do Ewangelii według św. Jana, Księga II, J 1, 1 B, pkt 17, Kraków 
2003, s. 86.

61	 Św. Jan Paweł II, Anioł Pański, 23 czerwca 2002, nr 1: „L’Osservatore Romano” (wyd. 
pol.) 2002, nr 10–11 (247), s. 50.

62	 Tenże, Orędzie na stulecie poświęcenia ludzkości Sercu Pana Jezusa, Warszawa, 11 czerwca 
1999, Uroczystość Najświętszego Serca Jezusowego, nr 3, w: C. Drążek SI, Jan 
Paweł II. Serce otwarte dla każdego, Kraków 2004, s. 47.

63	 Św. Jan Paweł II, Anioł Pański, 8 czerwca 1986, nr 4: „L’Osservatore Romano” (wyd. 
pol.) 1986, nr 6 (80), s. 8.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

36

z uczuciami Chrystusa, czyni nas uczestnikami relacji Syna z Ojcem, 
bo to Duch Święty daje nam „ducha przybrania za synów, w którym 
możemy wołać: «Abba, Ojcze!»” (Rz 8, 15).

77.  Nasza relacja z Sercem Chrystusa ulega więc przemianie pod 
wpływem impulsu Ducha Świętego, który kieruje nas ku Ojcu, źródłu 
życia i ostatecznemu źródłu łaski. Sam Chrystus nie pragnie, abyśmy 
zatrzymywali się tylko na Nim. Miłość Chrystusa jest „objawieniem 
miłosierdzia Ojca”64. Jego pragnieniem jest, abyśmy, poruszeni przez 
Ducha wypływającego z Jego Serca, „z Nim i w Nim” zmierzali do Ojca. 
Chwała jest oddawana Ojcu „przez” Chrystusa65, „z” Chrystusem66 

i „w” Chrystusie67. Święty Jan Paweł II nauczał, że „Serce Zbawiciela 
zachęca, aby zwrócić się ku miłości Ojca, który jest źródłem wszelkiej 
prawdziwej miłości”68. Właśnie to chce ożywiać w naszych sercach Duch 
Święty, który przychodzi do nas z Serca Chrystusa. Dlatego liturgia, 
pod ożywczym działaniem Ducha, zawsze zwraca się do Ojca z Serca 
zmartwychwstałego Chrystusa.

Najnowsze wypowiedzi Urzędu Nauczycielskiego Kościoła

78.  Na różne sposoby Serce Chrystusa było obecne w dziejach 
duchowości chrześcijańskiej. W Biblii i w pierwszych wiekach Kościoła 
pojawiało się w figurze zranionego boku Pana, jako źródło łaski lub jako 
wezwanie do intymnego spotkania miłości. W ten sposób, nieustannie 
pojawiało się w świadectwach wielu świętych, aż do dnia dzisiejszego. 
W ostatnich wiekach duchowość ta przybrała formę prawdziwego 
kultu Serca Pana.

79.  Niektórzy moi poprzednicy odwoływali się do Serca Chrystusa 
i na bardzo różne sposoby zachęcali do zjednoczenia się z Nim. Pod 
koniec XIX wieku Leon XIII wezwał nas do poświęcenia się Jemu, 
a w swojej prośbie połączył zaproszenie do zjednoczenia z Chrystusem, 

64	 Franciszek, Homilia, Rzym, Poliklinika Gemelli, Wydział Medycyny Katolickiego Uni-
wersytetu Najświętszego Serca, 27 czerwca 2014: „L’Osservatore Romano”, 29 czerwca 
2014, s. 7.

65	 Ef 1, 5.7; 2, 18; 3, 12.
66	 Ef 2, 5.6; 4, 15.
67	 Ef 1, 3.4.6.7.11.13.15; 2, 10.13.21.22; 3, 6.11.21.
68	 Św. Jan Paweł II, Orędzie na stulecie poświęcenia ludzkości Sercu Pana Jezusa, dz. cyt., 

nr 2, w: C. Drążek SI, Jan Paweł II, dz. cyt., s. 46.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

37

z podziwem dla wspaniałości Jego nieskończonej miłości69. Około 
trzydziestu lat później Pius XI przedstawił to nabożeństwo jako syn-
tezę chrześcijańskiego doświadczenia wiary70. Pius XII utrzymywał 
ponadto, że kult Najświętszego Serca wyraża w doskonały sposób, 
jako wzniosła synteza, nasz kult Jezusa Chrystusa71.

80.  Bardziej współcześnie św. Jan Paweł II przedstawił rozwój tego 
kultu na przestrzeni wieków jako odpowiedź na wzrost rygorystycznych 
i oderwanych od rzeczywistości form duchowości, które zapominały 
o miłosierdziu Pana. Jednocześnie wskazał on, że kult ten jest aktual-
nym apelem do świata, który próbuje tworzyć się bez Boga: „Kult Naj-
świętszego Serca, jaki rozwinął się przed dwoma wiekami w Europie pod 
wpływem mistycznych doświadczeń św. Małgorzaty Marii Alacoque, 
był reakcją na jansenistyczny rygoryzm, którego konsekwencją było 
niedocenianie nieskończonego miłosierdzia Bożego. […] Człowiek roku 
2000 potrzebuje Serca Chrystusa, by poznać Boga i poznać samego 
siebie; potrzebuje Go, by budować cywilizację miłości”72.

69	 „Serce Boże jest symbolem i żywym obrazem nieskończonej miłości Jezusa Chrys-
tusa, która nas pobudza do odwzajemnienia się również miłością. Dlatego jest rzeczą 
najzupełniej odpowiednią poświęcenie się temu Najświętszemu Sercu. Poświęcenie 
zaś takie nie jest niczym innym, jak oddaniem się Jezusowi Chrystusowi. […] I oto 
dzisiaj oczom naszym daje się widzieć inny, ze wszech miar pomyślny znak Boży: 
Najświętsze Serce Jezusa, z zatkniętym u góry krzyżem, jaśniejące wśród płomieni 
najwspanialszym blaskiem. W nim należy złożyć wszelką nadzieję. W Nim trzeba 
szukać i od Niego oczekiwać zbawienia wszystkich ludzi” (Annum Sacrum, II, 6, dz. cyt., 
s. 649, 651; A. Tessarolo SCI, Teologia Serca Jezusowego, dz. cyt., s. 122, 125).

70	 „Czyż bowiem w tym jak najlepiej wróżącym znaku i w tej z niego wypływającej 
formie czci nie jest zawarta istota całej religii i o tyle doskonalsza norma życia, ile 
że tym prędzej doprowadza ona dusze do tym głębszego poznania Chrystusa Pana 
i o wiele skuteczniej skłania je do tym głębszego ukochania Go i naśladowania?” 
(Pius XI, Encyklika Miserentissimus Redemptor, 8 maja 1928: AAS 20 (1928), s. 167; 
A. Tessarolo SCI, Teologia Serca Jezusowego, dz. cyt., s. 130).

71	 „Widzimy w tym kulcie najwznioślejszy akt religii, który wymaga pełnego i bez-
względnego poświęcenia się miłości Boskiego Zbawiciela, miłości, której Serce zra-
nione jest żywym znakiem i symbolem […] należy w Nim widzieć nie tylko symbol, 
ale jakby streszczenie całej tajemnicy naszego odkupienia. […] Chrystus wyraźnie 
i w wielokrotnie powtarzanych słowach wskazywał na swoje Serce jako na znak i za-
datek miłosierdzia oraz łask potrzebnych Kościołowi w naszych czasach” (Haurietis 
aquas, Wstęp; III, 7; IV, 2, dz. cyt., s. 311, 336, 340; A. Tessarolo SCI, Teologia Serca 
Jezusowego, dz. cyt., s. 149, 182, 188).

72	 Św. Jan Paweł II, Katecheza, 8 czerwca 1994, nr 2, dz. cyt.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

38

81.  Benedykt XVI zachęcał do uznania Serca Chrystusa jako bliskiej 
i codziennej obecności w życiu każdego człowieka: „Każdy człowiek po-
trzebuje mieć jakieś «centrum» życia, źródło prawdy i dobroci, z którego 
można czerpać w zmieniających się, różnych sytuacjach i w trudach 
codzienności. Każdy z nas, kiedy przystaje w ciszy, potrzebuje poczuć 
nie tylko bicie własnego serca, ale – jeszcze głębiej w swoim wnętrzu – 
pulsowanie niezawodnej obecności, wyczuwalnej zmysłami wiary, ale 
o wiele bardziej realnej: obecności Chrystusa, serca świata”73.

Pogłębienie i aktualność

82.  Ekspresyjny i symboliczny wizerunek nie jest jedynym 
środkiem, jaki Duch Święty daje nam, abyśmy mogli spotkać miłość 
Chrystusa, i musi on być nieustannie pogłębiany, oświecany i odna-
wiany przez medytację, lekturę Ewangelii oraz duchowy rozwój. Już 
Pius XII mówił, że Kościół nie twierdzi, „że w Sercu Jezusa istnieje 
i adorowany jest obraz formalny, jak się to mówi, czyli znak dosko-
nały i absolutny jego miłości Bożej, bo przecież najgłębsza istota 
tej miłości nigdy nie może być adekwatnie przedstawiona żadnym 
stworzonym obrazem”74.

83.  Nabożeństwo do Serca Chrystusa jest istotne dla naszego życia 
chrześcijańskiego, ponieważ oznacza pełne wiary i adoracji otwarcie 
na tajemnicę Bożej i ludzkiej miłości Pana, do tego stopnia, że może-
my jeszcze raz stwierdzić, iż Najświętsze Serce jest syntezą Ewange-
lii75. Należy pamiętać, że wizje lub objawienia mistyczne, o których 
opowiadają niektórzy święci, z wielkim zaangażowaniem promujący 
nabożeństwo do Serca Chrystusa, nie są czymś, w co wierzący są zobo-
wiązani wierzyć, jakby to było słowo Boże76. Są to piękne natchnienia, 
które mogą motywować i przynosić wiele dobra, choć nikt nie powi-
nien czuć się zobowiązany, by je przyjmować, jeśli nie pomagają mu 
one w jego duchowej drodze. Ponadto należy zawsze pamiętać że, jak 

73	 Benedykt XVI, Anioł Pański, dz. cyt.
74	 Haurietis aquas, IV, 4, dz. cyt., s. 344; A. Tessarolo SCI, Teologia Serca Jezusowego, dz. cyt., 

s. 192.
75	 Por. Haurietis aquas, III, 7, dz. cyt., s. 336; A. Tessarolo SCI, Teologia Serca Jezusowego, 

dz. cyt., s. 182.
76	 „Wartość objawień prywatnych różni się zasadniczo od jedynego Objawienia pu-

blicznego: to ostatnie wymaga naszej wiary […]; Objawienie prywatne […] jest to 
pomoc, którą otrzymujemy, ale nie mamy obowiązku z niej korzystać” (Benedykt XVI, 
Adhortacja apostolska Verbum Domini, 30 września 2010, nr 14).



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

39

mówił Pius XII, nie można twierdzić, iż ten kult „nie zrodził się na 
skutek prywatnych objawień”77.

84.  Na przykład propozycja przyjmowania Komunii Świętej 
w pierwszy piątek każdego miesiąca była silnym przesłaniem w cza-
sach, gdy wiele osób przestawało przystępować do Komunii z powodu 
braku zaufania w Boże przebaczenie i w Boże miłosierdzie. Traktowali 
oni Komunię jako swego rodzaju nagrodę dla doskonałych. W tym 
jansenistycznym kontekście promowanie tej praktyki uczyniło wiele 
dobra, pomagając rozpoznać w Eucharystii darmową i bliską miłość 
Serca Chrystusa, które wzywa nas do zjednoczenia z Nim. Możemy 
stwierdzić, że także dziś byłoby to bardzo dobre, ale z innego powo-
du: ponieważ w wirze aktualnego świata, w naszej obsesji na punk-
cie wolnego czasu, konsumpcji, rozrywki, telefonów komórkowych 
i mediów społecznościowych zapominamy o karmieniu naszego życia 
mocą Eucharystii.

85.  Podobnie nikt nie powinien czuć się zobowiązany do godzinnej 
adoracji w czwartki. Ale jak tego nie polecać? Gdy ktoś z gorliwością 
podejmuje tę praktykę wraz z wieloma braćmi i siostrami, odnajdując 
w Eucharystii całą miłość Serca Chrystusa, „uwielbia razem z Kościołem 
znak i jakby ślad Bożej miłości, która posunęła się aż tak daleko, że 
nawet Sercem Słowa Wcielonego umiłowała rodzaj ludzki”78.

86.  Było to trudne do zrozumienia dla wielu jansenistów, którzy 
patrzyli z góry na wszystko to, co ludzkie, uczuciowe, cielesne, i osta-
tecznie uważali, że taka pobożność oddala nas od najczystszej adora-
cji Boga Najwyższego. Pius XII nazwał „fałszywym mistycyzmem”79 

elitarne podejście niektórych grup, które postrzegały Boga jako tak 
wzniosłego, tak odległego i oddzielonego, że uważały czułe formy 
pobożności ludowej za niebezpieczne i wymagające kontroli kościelnej.

87.  Można stwierdzić, że dzisiaj, bardziej niż z jansenizmem, 
mamy do czynienia z silnym postępem sekularyzacji, która dąży do 

77	 Haurietis aquas, IV, 2, dz. cyt., s. 340; A. Tessarolo SCI, Teologia Serca Jezusowego, dz. cyt., 
s. 187–188.

78	 Haurietis aquas, IV, 4, dz. cyt., s. 344; A. Tessarolo SCI, Teologia Serca Jezusowego, dz. cyt., 
s. 193.

79	 Haurietis aquas, IV, 4; A. Tessarolo SCI, Teologia Serca Jezusowego, dz. cyt., s. 191.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

40

stworzenia świata wolnego od Boga. Do tego dochodzi fakt, że w spo-
łeczeństwie mnożą się różne formy religijności, które nie odwołują 
się do osobistej relacji z Bogiem miłości, i które są nowymi przejawa-
mi „duchowości bez ciała”. To prawda. Muszę jednak stwierdzić, że 
w samym Kościele szkodliwy dualizm jansenistyczny odrodził się, 
przybierając nowe oblicze. W ostatnich dziesięcioleciach zyskał nową 
siłę, ale jest to przejaw gnostycyzmu, który już w pierwszych wiekach 
chrześcijaństwa szkodził duchowości, ignorując prawdę o „zbawieniu 
ciała”. Z tego powodu kieruję mój wzrok ku Sercu Chrystusa i zachęcam 
do odnowienia nabożeństwa do Niego. Mam nadzieję, że może ono 
być atrakcyjne również dla współczesnej wrażliwości i w ten sposób 
pomoże nam stawić czoła tym starym i nowym dualizmom, którym 
daje właściwą odpowiedź.

88.  Chciałbym dodać, że Serce Chrystusa uwalnia nas również 
od innego dualizmu: tego, który dotyczy wspólnot i pasterzy sku-
pionych wyłącznie na działaniach zewnętrznych, na reformach 
strukturalnych pozbawionych Ewangelii, na obsesyjnych organiza-
cjach, światowych projektach, zsekularyzowanych refleksjach i różnych 
propozycjach przedstawianych jako wymagania, które czasem usiłuje 
się narzucić wszystkim. Rezultatem tego jest często chrześcijaństwo, 
które zapomniało o czułości wiary, radości z oddania się służbie, gor-
liwości misji prowadzonej pomiędzy ludźmi, o urzeczeniu pięknem 
Chrystusa, o poruszającej wdzięczności za przyjaźń, którą On daje, i za 
ostateczny sens, jaki nadaje osobistemu życiu. Krótko mówiąc, jest to 
inna forma zwodniczego transcendentalizmu, równie odcieleśnionego.

89.  Te bardzo aktualne choroby, od których, gdy już się w nie 
uwikłamy, nawet nie odczuwamy pragnienia uzdrowienia, skłaniają 
mnie do zaproponowania całemu Kościołowi nowej pogłębionej refleksji 
o miłości Chrystusa, o miłości wyrażonej w Jego Najświętszym Sercu. 
Tam możemy odnaleźć całą Ewangelię, tam streszczona jest prawda, 
w którą wierzymy, tam znajduje się to, co adorujemy i czego szukamy 
w wierze, czego najbardziej potrzebujemy.

90.  W obliczu Serca Chrystusa można powrócić do ucieleśnionej 
syntezy Ewangelii i żyć tym, co zaproponowałem niedawno, przypo-
minając umiłowaną św. Teresę od Dzieciątka Jezus: „Najwłaściwszą 
postawą jest pokładanie ufności serca poza nami samymi: w nieskoń-



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

41

czonym miłosierdziu tego Boga, który kocha bez granic i który wszystko 
ofiarował w Krzyżu Jezusa”80. Ona przeżywała to intensywnie, ponie-
waż odkryła w Sercu Chrystusa, że Bóg jest miłością: „Mnie obdarzył 
On swoim nieskończonym Miłosierdziem, w świetle którego rozważam 
i adoruję wszystkie pozostałe doskonałości Boże”81. Dlatego najpopu-
larniejsza modlitwa, skierowana jak strzała do Serca Chrystusa, brzmi 
po prostu: „Ufam Tobie”82. Nie potrzeba innych słów.

91.  W kolejnych rozdziałach podkreślimy dwa zasadnicze aspekty, 
które dzisiaj nabożeństwo do Najświętszego Serca powinno łączyć, aby 
nadal nas karmić i przybliżać do Ewangelii: osobiste doświadczenie 
duchowe oraz zaangażowanie wspólnotowe i misyjne. 

Rozdział IV

MIŁOŚĆ, KTÓRA DAJE PIĆ

92.  Powróćmy do Pisma Świętego, do natchnionych tekstów, któ-
re są głównym miejscem, w którym znajdujemy objawienie. W nim 
i w żywej Tradycji Kościoła zawarte jest to, co sam Pan chciał nam 
powiedzieć na przestrzeni dziejów. Zaczynając od czytania tekstów 
Starego i Nowego Testamentu, skupimy się na pewnych przejawach 
działania słowa w długiej duchowej wędrówce Ludu Bożego.

Pragnienie Bożej miłości

93.  Biblia pokazuje, że obfitość życiodajnej wody była zapowiedzia-
na ludowi, który wędrował przez pustynię i czekał na wybawienie: „Wy 
zaś z weselem wodę czerpać będziecie ze zdrojów zbawienia” (Iz 12, 3). 
Mesjańskie zapowiedzi przybrały postać źródła oczyszczającej wody: 
„Pokropię was czystą wodą, abyście się stali czystymi […]. I dam wam 
serce nowe i ducha nowego tchnę do waszego wnętrza” (Ez 36, 25-26). 
Jest to woda, która przywróci ludowi pełnię istnienia, niczym źródło 
tryskające ze świątyni i rozlewające na swej drodze życie i zdrowie: „Po 

80	 Franciszek, Adhortacja apostolska C’est la confiance, 15 października 2023, nr 20.
81	 Św. Teresa od Dzieciątka Jezus, Rękopis A, Folio 83 v., w: tejże, Pisma, t. 1, Kraków 

1971, s. 238.
82	 Św. s. M. Faustyna Kowalska, Dzienniczek. Miłosierdzie Boże w duszy mojej, Zeszyt 

pierwszy, 22 lutego 1931, 47, w: tejże, Dzienniczek. Miłosierdzie Boże w duszy mojej, 
Warszawa 2018, s. 49.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

42

obu stronach na brzegu rzeki znajdowało się wiele drzew. […] Wszystkie 
też istoty żyjące, od których tam się roi, dokądkolwiek potok wpłynie, 
pozostają przy życiu […], bo dokądkolwiek dotrą te wody, wszystko 
będzie uzdrowione” (Ez 47, 7.9).

94.  Żydowskie Święto Namiotów (Sukkot), upamiętniające czter-
dzieści lat na pustyni, stopniowo przyjęło symbol wody jako kluczowy 
element i przewidywało każdego ranka obrzęd ofiarowania wody, który 
stawał się bardzo uroczysty w ostatnim dniu święta: organizowano 
wielką procesję aż do świątyni, gdzie na koniec wykonywano siedem 
okrążeń wokół ołtarza i, wśród wielkiej wrzawy, ofiarowywano Bogu 
wodę83.

95.  Zapowiedź nadejścia czasów mesjańskich była przedstawio-
na jako otwarte źródło dla ludu: „Na dom Dawida i na mieszkańców 
Jeruzalem wyleję ducha łaski przebłagania. Będą patrzeć na tego, któ-
rego przebili. […] W owym dniu wytryśnie źródło, dostępne dla domu 
Dawida i dla mieszkańców Jeruzalem, na obmycie grzechu i zmazy” 
(Za 12, 10; 13, 1).

96.  Człowiek, który został przebity, otwarte źródło, duch łaski 
i modlitwy. Pierwsi chrześcijanie w oczywisty sposób dostrzegali 
wypełnienie tej obietnicy w przebitym boku Chrystusa, źródle, z któ-
rego emanuje nowe życie. Przeglądając Ewangelię Jana, widzimy, 
jak proroctwo to wypełniło się w Chrystusie. Kontemplujemy Jego 
otwarty bok, z którego wytrysnęła woda Ducha: „Jeden z żołnierzy 
włócznią przebił Mu bok, a natychmiast wypłynęła krew i woda” 
(J 19, 34). Ewangelista następnie dodaje: „Będą patrzeć na Tego, 
którego przebili” (J 19, 37). W ten sposób podejmuje on zapowiedź 
proroka, który obiecywał ludowi otwarte źródło w Jerozolimie, kiedy 
patrzeć będą na przebitego (por. Za 12, 10). Otwartym źródłem jest 
zraniony bok Jezusa.

97.  Zauważamy, że sama Ewangelia ogłaszała tę świętą chwilę 
dokładnie „w ostatnim […], najbardziej uroczystym dniu święta” Na-
miotów (J 7, 37). Tam Jezus zawołał do ludu świętującego podczas 
wielkiej procesji: „Jeśli ktoś jest spragniony, a wierzy we Mnie – niech 

83	 Por. Mišna Sukkâ IV, 5.9.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

43

przyjdzie do Mnie i pije! […] Rzeki wody żywej popłyną z jego wnętrza” 
(J 7, 37-38). Aby się to wypełniło, musiała nadejść Jego „godzina”, 
ponieważ Jezus „nie został jeszcze uwielbiony” (J 7, 39). Wszystko 
dokonało się w tryskającym źródle Krzyża.

98.  W Księdze Apokalipsy ponownie pojawiają się zarówno Prze-
bity: „Ujrzy Go wszelkie oko i wszyscy, którzy Go przebili” (Ap 1, 7), 
jak i otwarte źródło: „Kto odczuwa pragnienie, niech przyjdzie, kto 
chce, niech wody życia darmo zaczerpnie” (Ap 22, 17).

99.  Przebity bok jest jednocześnie siedzibą miłości, tej miłości, 
którą Bóg wyznał swojemu ludowi w tak różnorakich słowach, że warto 
o tym przypomnieć:

„Ponieważ drogi jesteś w moich oczach, nabrałeś wartości i Ja cię 
miłuję” (Iz 43, 4).

„Czyż może niewiasta zapomnieć o swym niemowlęciu, ta, która 
kocha syna swego łona? A nawet, gdyby ona zapomniała, Ja nie zapo-
mnę o tobie. Oto wyryłem cię na obu dłoniach” (Iz 49, 15-16).

„Bo góry mogą się poruszyć i pagórki się zachwiać, ale miłość moja 
nie odstąpi ciebie i nie zachwieje się moje przymierze pokoju” (Iz 54, 10).

„Ukochałem cię odwieczną miłością, dlatego też podtrzymywałem 
dla ciebie łaskawość” (Jr 31, 3).

„Pan, twój Bóg, jest pośród ciebie, Mocarz, który zbawia, uniesie 
się weselem nad tobą, odnowi [cię] swoją miłością, wzniesie okrzyk 
radości” (So 3, 17).

100.  Prorok Ozeasz przybywa, aby mówić o sercu Boga: „Pocią-
gnąłem ich ludzkimi więzami, a były to więzy miłości” (Oz 11, 4). 
Z powodu tej samej wzgardzonej miłości mógł on powiedzieć: „Moje 
serce na to się wzdryga i rozpalają się moje wnętrzności” (Oz 11, 8). 
Ale zawsze zwycięży miłosierdzie (por. Oz 11, 9), które osiągnie swój 
najwyższy wyraz w Chrystusie, ostatecznym słowie miłości.

101.  W przebitym Sercu Chrystusa skupiają się, zapisane w cie-
le, wszystkie wyrazy miłości zawarte w Piśmie Świętym. Nie chodzi 
o miłość tylko zadeklarowaną, ale Jego otwarty bok jest źródłem życia 
dla tych, którzy są umiłowani; jest to źródło, które gasi pragnienie 
Jego ludu. Jak nauczał św. Jan Paweł II, „zasadnicze elementy tego 
nabożeństwa należą w sposób trwały do duchowości Kościoła w ciągu 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

44

całej jego historii: Kościół od zarania swych dziejów zwracał się do 
przebitego na Krzyżu Serca Chrystusa”84.

Rozbrzmiewanie słowa w historii

102.  Przyjrzyjmy się niektórym skutkom, jakie to Słowo Boże 
przyniosło w dziejach wiary chrześcijańskiej. Różni ojcowie Kościoła, 
zwłaszcza pochodzący z Azji Mniejszej, wskazali ranę w boku Jezusa 
jako źródło wody Ducha: Słowa, Jego łaski i sakramentów, które ją 
przekazują. Moc męczenników pochodzi z „niebieskiego źródła wody 
żywota, tryskającego z wnętrza Chrystusa”85, czy, jak tłumaczy Ru-
fin, z „niebiańskich i wiecznych źródeł, które wypływają z wnętrza 
Chrystusa”86. My, wierzący, którzy zostaliśmy odrodzeni z Ducha, 
pochodzimy z tej groty skalnej, jesteśmy „wyciosani z łona Chrystu-
sowego”87. Jego zraniony bok, który odczytujemy jako Jego serce, jest 
pełen Ducha Świętego i z Niego płynie do nas, niczym rzeki wody 
żywej: „źródło całego Ducha Świętego pozostaje w Chrystusie”88. Ale 
Duch, którego otrzymujemy, nie oddala nas od zmartwychwstałego 
Pana, ale Nim nas napełnia, ponieważ pijąc Ducha, pijemy samego 
Chrystusa: „Pij Chrystusa, bo On jest skałą, z której wytrysnęła 
woda. Pij Chrystusa, bo On jest źródłem życia. Pij Chrystusa, bo On 
jest rzeką, której strumienie weselą miasto Boże. Pij Chrystusa, bo 
On jest pokojem. Pij Chrystusa, bo z Serca Jego płyną strumienie 
wody żywej”89.

103.  Święty Augustyn utorował drogę nabożeństwu do Najświęt-
szego Serca jako miejsca osobistego spotkania z Panem. Mianowicie, 
dla niego pierś Chrystusa nie jest tylko źródłem łaski i sakramentów, 
ale ją uosabia, przedstawiając ją jako symbol intymnego zjednoczenia 
z Chrystusem, jako miejsce miłosnego spotkania. Tam znajduje się 
źródło najcenniejszej mądrości, którą jest poznanie Go. Augustyn 
pisze bowiem, że Jan, umiłowany, kiedy podczas ostatniej wieczerzy 
84	 Św. Jan Paweł II, List do Ojca Petera Hansa Kolvenbacha, Przełożonego Generalnego 

Towarzystwa Jezusowego, Paray-le-Monial, 5 października 1986, w: C. Drążek SI, Jan 
Paweł II, dz. cyt., s. 101.

85	 Euzebiusz z Cezarei, Historia kościelna, V, 1, 22, Poznań 1924, s. 198.
86	 Rufinus, V, 1, 22, w: Griechischen Christlichen Schriftsteller, Eusebius II, 1, s. 411, 13 nn.
87	 Św. Justyn Filozof i Męczennik, Apologja. Dialog z Żydem Tryfonem, 135, 3, tłum. 

A. Lisiecki, Pisma Ojców Kościoła, t. 4, Poznań 1926, s. 341.
88	 Nowacjan, O Trójcy Świętej, XXIX, 168, Kraków 2005, s. 93.
89	 Św. Ambroży, Enarratio in Psalmum, I, 33: PL 14, 940.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

45

oparł głowę na piersi Jezusa, zbliżył się do tajemnego miejsca mądro-
ści90. Nie stajemy wobec zwykłej intelektualnej kontemplacji prawdy 
teologicznej. Święty Hieronim wyjaśniał bowiem, że osoba zdolna do 
kontemplacji „nie cieszy się pięknem strumienia wody, ale pije żywą 
wodę z boku Pana”91.

104.  Święty Bernard podjął ponownie symbolikę przebitego boku 
Pana, rozumiejąc go wprost jako objawienie i dar miłości Jego Serca. 
Poprzez ranę staje się ono dla nas dostępne i możemy uczynić naszą 
tę wielką tajemnicę miłości i miłosierdzia: „Domagam się z głębi serca 
Pańskiego tego, czego mi brakuje, bo ono opływa w miłosierdzie i nie 
brakuje ran, z których by mogło wypłynąć. Przebili Mu ręce i nogi, 
przebili bok włócznią, przez te szczeliny mogę pić miód ze skały i olejek 
ze skały najtwardszej, to jest skosztować i zobaczyć, bo słodki jest Pan. 
[…] Żelazo przeszyło Jego duszę, zbliżyło się do serca, aby naprawdę 
umiał współcierpieć z moją słabością. Stoją otworem głębiny Jego serca, 
dzięki ranie ciała, stoi otworem owa ogromna tajemnica łaskawości, 
stoi otworem litość serdeczna Boga”92.

105.  Pojawia się to w szczególny sposób u Wilhelma z Saint-Thierry, 
który zaprasza do wejścia do Serca Jezusa, które karmi nas w swoim 
własnym wnętrzu93. To nie zaskakuje, jeśli pamiętamy, że dla tego au-
tora „sztuką nad sztukami jest sztuka miłowania. […] Miłość wzbudza 
Stworzyciel przyrody. Miłość jest siłą duszy, która niejako zaspokajając 
jej naturalną skłonność, wiedzie ją do miejsca i do celu, które są jej 
właściwe”94. Tym właśnie miejscem, w którym miłość panuje w pełni, 
jest Serce Chrystusa: „Panie, dokąd prowadzisz tych, których obejmu-
jesz i trzymasz w swych ramionach, jeśli nie do swego serca? Twoje 
serce, Jezu, jest słodką manną Twojej boskości (por. Hbr 9, 4), którą 
zachowujesz w sobie w złotym naczyniu Twojej duszy, przewyższającą 
wszelką wiedzę. Błogosławieni, którzy są tam prowadzeni przez Twoje 

90	 Por. św. Augustyn, Homilie na Ewangelie i Pierwszy List Św. Jana, 61, 6, część II, 
Warszawa 1977, s. 113.

91	 Św. Hieronim, Epist. ad Rufinum 3, 4.3: PL 22, 334.
92	 Św. Bernard, In Cant. Cantic. 61, 4: PL 183, 1072, w: Ojcowie żywi, t. IV, Kraków 

1982, s. 305.
93	 Por. Wilhelm z Saint-Thierry, Expositio altera super Cantica Canticorum, c. 1: PL 180, 

487.
94	 Tenże, De natura et dignitate amoris, 1: PL 184, 379.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

46

objęcie. Błogosławieni, którzy, zanurzeni w tych głębinach, zostali 
przez Ciebie ukryci w tajemnicy Twojego serca”95.

106.  Święty Bonawentura łączy te dwie duchowe linie wokół Serca 
Chrystusa: ukazując Je jako źródło sakramentów i łaski, proponuje, 
aby ta kontemplacja stała się relacją przyjaźni, osobistym miłosnym 
spotkaniem.

107.  Po pierwsze, pomaga nam rozpoznać piękno łaski i sakra-
mentów, które wypływają z tego źródła życia, jakim jest zraniony bok 
Pana: „Otóż, aby z boku spoczywającego na krzyżu Chrystusa mógł 
się zrodzić Kościół, a zarazem aby się wypełniło Pismo, które mówi: 
«Będą patrzeć na Tego, którego przebodli», Pan Bóg dozwolił, iż jeden 
z żołnierzy, uderzając włócznią, otworzył najświętszy bok. Popłynęła 
zeń krew i woda, stając się zapłatą naszego zbawienia. Ona to płynąc 
z samego źródła, z wnętrza serca Chrystusowego, dała sakramentom 
Kościoła moc udzielania życia łaski, a dla tych, którzy już żyją w Chrys-
tusie, stała się napojem ze «źródła tryskającego na życie wieczne»”96.

108.  Następnie zaprasza nas do zrobienia kolejnego kroku, aby 
dostęp do łaski nie stał się czymś magicznym lub rodzajem emanacji 
typu neoplatońskiego, ale bezpośrednią relacją z Chrystusem, za-
mieszkaniem w Jego Sercu, ponieważ ten, kto pije, jest przyjacielem 
Chrystusa, jest sercem, które kocha: „Powstań więc, duszo, umiłowana 
przez Chrystusa. Bądź jak owa gołębica, która «zakłada gniazdo na 
ścianach urwiska». Tam trwaj nieustannie jak «wróbel, który znalazł 
swe gniazdo»; tam jak synogarlica ukryj swe dzieci czystej miłości; tam 
przyłóż usta, aby «zaczerpnąć wody ze źródeł Zbawiciela»”97.

Szerzenie nabożeństwa do Serca Chrystusa

109.  Stopniowo zraniony bok, gdzie przebywa miłość Chrystusa, 
z której z kolei wypływa życie łaski, przybrał postać serca, zwłaszcza 
w życiu monastycznym. Wiemy, że na przestrzeni dziejów kult Chry-
stusowego Serca przybierał rozmaite formy i że jego przejawy, rozwi-
nięte w czasach nowożytnych, związane z różnymi doświadczeniami 

95	 Tenże, Meditativae Orationes 8, 6: PL 180, 230.
96	 Św. Bonawentura, Lignum vitae. De mysterio passionis, 30, w: Opuscoli Spirituali, 3, 

Sancti Bonaventurae Opera, XIII, Roma 1992, s. 245.
97	 Tamże, 47.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

47

duchowymi, nie mogą być przenoszone i zestawiane z formami śre-
dniowiecznymi i z nimi łączone, ani tym bardziej z formami biblijnymi, 
w których możemy dostrzec zalążki tego kultu. Niemniej jednak Kościół 
nie gardzi dziś żadnym z dóbr, którymi Duch Święty obdarzył nas na 
przestrzeni wieków, wiedząc, że zawsze będzie możliwe rozpoznanie 
jaśniejszego i pełniejszego znaczenia niektórych szczegółów kultu lub 
zrozumienie i odkrycie nowych jego aspektów.

110.  Wiele świętych kobiet opowiedziało o swoich doświadcze-
niach spotkania z Chrystusem, cechujących się spoczynkiem w Sercu 
Pana, źródle życia i wewnętrznego pokoju. Tak było między innymi 
w przypadku św. Lutgardy, św. Matyldy z Hackeborn, św. Anieli z Foli-
gno, Juliany z Norwich. Święta Gertruda z Helfty, mniszka cysterska, 
opowiadała o chwili modlitwy, w której oparła głowę na Sercu Chrys-
tusa i wsłuchiwała się w bicie Jego Serca. W rozmowie ze św. Janem 
Ewangelistą zapytała go, dlaczego nie opowiedział w swojej Ewangelii 
o tym, co czuł, gdy doświadczył tego samego. Gertruda stwierdza, że 
„wymowa tych słodkich uderzeń Bożego Serca została zachowana dla 
obecnych czasów, aby świat – starzejący się już i gnuśniejący w miło-
waniu Boga – słuchając o nich, znów stał się gorący”98. Czy mogliby-
śmy myśleć o tym jako o przesłaniu dla naszych czasów, wezwaniu do 
uznania, jak „stary” stał się ten świat, wciąż potrzebujący przyjęcia 
nowego orędzia miłości Chrystusa? Święta Gertruda i św. Matylda są 
uważane za „zaufane powiernice Najświętszego Serca Jezusowego”99.

111.  Kartuzi, zachęcani przede wszystkim przez Ludolfa z Sakso-
nii, znaleźli w nabożeństwie do Najświętszego Serca drogę do wypeł-
nienia uczuciem i bliskością swojej więzi z Jezusem Chrystusem. Kto 
wchodzi przez ranę Jego Serca, rozpala się uczuciem. Święta Katarzyna 
ze Sieny napisała, że cierpienia Pana nie są czymś, czego możemy być 
świadkami, ale że otwarte Serce Chrystusa jest dla nas możliwością 
żywego i osobistego spotkania z tak wielką miłością: „Oto co objawił 
wam mój bok otwarty, gdzie znajdujecie tajemnicę serca. Tam dowiecie 
się, że kocham was bardziej, niż to mogę wykazać przez skończone 
cierpienie”100.

  98	 Św. Gertruda z Helfty, Zwiastun Bożej Miłości, IV, IV, 4, t. 2, Tyniec 2007, s. 33.
  99	 L.J. Dehon SCI, Dyrektorium duchowe Księży Najświętszego Serca Jezusowego, 7, 77, 

Warszawa 1997, s. 139.
100	 Św. Katarzyna ze Sieny, Dialog, LXXV, tłum. L. Staff, Poznań 1987.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

48

112.  Nabożeństwo do Serca Chrystusa stopniowo wykroczyło 
poza życie monastyczne i wypełniło duchowość świętych mistrzów, 
kaznodziejów i założycieli zgromadzeń zakonnych, którzy szerzyli je 
w najodleglejszych zakątkach ziemi101.

113.  Szczególnie interesująca była inicjatywa św. Jana Eudesa, 
któremu „po gorliwym przeprowadzeniu misji w Rennes wraz ze swoimi 
współpracownikami udało się uzyskać zgodę biskupa tej diecezji na 
obchodzenie święta Najświętszego Serca Pana Naszego Jezusa Chrys-
tusa. Po raz pierwszy święto to zostało oficjalnie zatwierdzone przez 
Kościół. Później, w latach 1670–1671, biskupi z Coutances, Evreux, 
Bayeux, Lisieux i Rouen również udzielili zgody na obchodzenie tego 
święta w swoich diecezjach”102.

Święty Franciszek Salezy

114.  W czasach współczesnych na uwagę zasługuje wkład św. Fran-
ciszka Salezego. Często kontemplował on otwarte Serce Chrystusa, 
które zaprasza nas do zamieszkania w Jego wnętrzu, poprzez osobistą 
relację miłości, w której rozjaśniają się tajemnice życia. Możemy zoba-
czyć w rozważaniach tego świętego doktora, jak w obliczu rygorystycz-
nej moralności lub religijności, polegającej jedynie na przestrzeganiu 
przepisów, Serce Chrystusa jawiło mu się jako wezwanie do pełnego 
zaufania tajemniczemu działaniu Jego łaski. Tak to wyrażał w swojej 
propozycji skierowanej do baronowej de Chantal: „Wydaje mi się, że 
będziemy trwali w samych sobie, […] na zawsze zamieszkamy w prze-
bitym boku Zbawiciela. Bez Niego bowiem nie tylko nie możemy, ale 
nawet gdybyśmy mogli, to nie chcielibyśmy nic uczynić”103.

115.  Dla niego to nabożeństwo było dalekie od stania się for-
mą przesądu lub nadmiernego uprzedmiotowienia łaski, ponieważ 
oznaczało ono zaproszenie do osobistej więzi, w której każdy czuje się 
wyjątkowy wobec Chrystusa, rozpoznany w swojej niepowtarzalnej 
rzeczywistości, obecny w myślach Chrystusa i traktowany w sposób 
bezpośredni i wyłączny: „To najwspanialsze i najukochańsze serce 
naszego Mistrza, gorejące miłością, którą nam okazuje, serce, gdzie 

101	 Por. np. A. Walz, De veneratione divini cordis Iesu in Ordine Praedicatorum, Roma 1937.
102	 R.G. Herreros, Vida de San Juan Eudes, Bogotá 1943, s. 42.
103	 Św. Franciszek Salezy, List 51, do Joanny Franciszki Fremoyt de Chantal, 24 kwietnia 

1610, w: tegoż, Korespondencja osobista, Kraków 2017, s. 142.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

49

widzimy zapisane wszystkie nasze imiona […]. Jest z pewnością przed-
miotem wielkiej pociechy, iż jesteśmy tak bardzo kochani przez naszego 
Pana, który zawsze przygarnia nas do swego Serca”104. To własne imię 
wypisane na Sercu Chrystusa było sposobem, w jaki św. Franciszek 
Salezy starał się symbolicznie ukazać skalę, w jakiej miłość Chrystusa 
do każdej osoby nie jest abstrakcyjna ani ogólna, ale implikuje perso-
nalizację, dzięki której wierzący czuje się ceniony i uznawany jako taki: 
„Jak piękne jest teraz to niebo, odkąd Zbawiciel stał się jego słońcem, 
a Jego pierś jest źródłem miłości, z którego błogosławieni piją aż do 
zaspokojenia pragnienia. Każdy [tam] się udaje, aby Go kontemplować, 
i widzi tam wypisane swoje imię znakami miłości, które tylko miłość 
potrafi odczytać i które tylko miłość potrafi wyryć. Ach, moja Córko, 
czy nasze imiona tam się znajdą? Tak, bez wątpienia się znajdą, bo 
choć nasze serce nie ma jeszcze pełnej miłości, to jednak nosi w sobie 
pragnienie miłości i jej zalążek”105.

116.  Doświadczenie to uważał on za fundamentalne dla życia 
duchowego, umieszczając to przekonanie wśród wielkich prawd wiary: 
„Tak, moja droga Córko, On myśli o tobie i nie tylko o tobie, ale nawet 
o najmniejszym włosku na twojej głowie. To jest prawda wiary i nie 
można w to wątpić”106. Co za tym idzie, wierzący staje się zdolny do 
całkowitego oddania się Sercu Chrystusa, w którym znajduje odpo-
czynek, pocieszenie i siłę: „O Boże, co za szczęście być tak w ramio-
nach i na piersi [Zbawiciela]. […] Pozostań tak, Umiłowana Córko, i jak 
drugi mały św. Jan, podczas gdy inni spożywają różne pokarmy przy 
stole Zbawiciela, ty odpoczywaj i z pełną prostoty ufnością składaj 
swoją głowę, swoją duszę, swojego ducha na kochającym łonie dro-
giego Pana”107. „Ufam, że jesteś duchem w skalnej szczelinie gołąbki 
i w przebitym boku naszego drogiego Zbawiciela. […] Jak dobry jest 
Pan, moja droga córko! Jak miłe jest Jego serce! Pozostańmy tam, 
w tym świętym mieszkaniu”108.

104	 Tenże, Kazanie na II Niedzielę Wielkiego Postu, 20 lutego 1622.
105	 Tenże, List 781, do św. Joanny Franciszki de Chantal w Uroczystość Wniebowstąpienia 

1612 r., w: tegoż, Tutte le lettere, vol. II (1611–1618), Roma 1967, s. 183.
106	 Tenże, List 140, do Marii Amaty di Blonay, 18 lutego 1618, w: tegoż, Tutte le lettere, 

vol. II, dz. cyt., s. 1056.
107	 Tenże, List 552, do św. Joanny Franciszki de Chantal, koniec listopada 1609, w: tegoż, 

Tutte le lettere, vol. I (1585–1610), Roma 1967, s. 610.
108	 Tenże, List 573, do św. Joanny Franciszki de Chantal, ok. 25 lutego 1610, w: tegoż, 

Tutte le lettere, vol. I, dz. cyt., s. 654.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

50

117.  Pozostając jednak wiernym swojemu nauczaniu na temat 
uświęcenia w codzienności, proponuje, aby było ono przeżywane pośród 
zajęć, zadań i obowiązków codziennego życia: „Pytasz mnie, jak dusze, 
które są pociągnięte w modlitwie do tej świętej prostoty i doskonałego 
oddania się Bogu, powinny zachowywać się we wszystkich swoich 
działaniach. Odpowiadam, że nie tylko w modlitwie, ale w postępo-
waniu całego ich życia muszą niezmiennie postępować w duchu pro-
stoty, poświęcać i poddawać woli Bożej całą swoją duszę, swoje czyny 
i osiągnięcia, z miłością doskonałej i absolutnej ufności, poddając się 
łasce i opiece wiecznej miłości, jaką żywi do nich Opatrzność Boża”109.

118.  Biorąc pod uwagę wszystkie powyższe motywy, kiedy nale-
żało pomyśleć o symbolu, który mógłby podsumować jego propozycję 
życia duchowego, on skonkludował: „Pomyślałem, droga Matko, jeśli 
uznasz to za konieczne, aby wziąć jako herb jedno serce przebite dwiema 
strzałami, otoczone koroną cierniową”110.

Nowa deklaracja miłości

119.  To właśnie pod zbawiennym wpływem tej duchowości 
św. Franciszka Salezego dokonały się, pod koniec XVII wieku, wydarze-
nia w Paray-le-Monial. Święta Małgorzata Maria Alacoque opowiedziała 
o ważnych objawieniach, które miały miejsce między końcem grudnia 
1673 a czerwcem 1675 roku. Fundamentalna jest deklaracja miłości, 
która wybrzmiewa w pierwszym wielkim objawieniu. Jezus mówi: „Moje 
Boskie Serce jest tak rozpalone miłością do ludzi, a w szczególności do 
ciebie, że już nie może dłużej tłumić w sobie płomieni tej palącej miłości. 
Ono chce ją rozlać za twoim pośrednictwem i objawić ją ludziom, by 
ich ubogacić kosztownymi darami, które ci dopiero ukażę”111.

120.  Święta Małgorzata Maria streszcza to wszystko w mocny i żar-
liwy sposób: „Odsłonił przede mną cuda swojej miłości i niewypowie-
dziane tajemnice swojego Najświętszego Serca. Dotychczas ukrywał je 
przede mną, a teraz ukazał mi je po raz pierwszy i to w tak realistyczny 
i wyraźny sposób, że – wziąwszy pod uwagę skutki spowodowane we 

109	 Tenże, Entretien XIV, De la simplicité et prudence religieuse, t. 6, s. 217.
110	 Tenże, List 69, do św. Joanny Franciszki de Chantal, 10 czerwca 1611, w: tegoż, Tutte 

le lettere, vol. II, dz. cyt., s. 56.
111	 Św. Małgorzata Maria Alacoque, Pamiętnik duchowy, tłum. J. Hojnowski SCI, Kraków 

2003, s. 90.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

51

mnie przez ten przejaw łaski – nie mogłam mieć co do tego najmniej-
szej wątpliwości”112. W kolejnych objawieniach zostało potwierdzone 
piękno tego przesłania: „odsłonił mi niewysłowione cuda swej czystej 
miłości i do jakiego nadmiaru posunął się w umiłowaniu ludzi”113.

121.  To głębokie rozpoznanie miłości Jezusa, które przekazała nam 
św. Małgorzata Maria, dostarcza cennych bodźców do zjednoczenia 
z Nim. Nie oznacza to, że czujemy się zobowiązani do zaakceptowania 
lub przyjęcia wszystkich szczegółów tej duchowej propozycji, w której, 
jak to często bywa, Boskie działanie miesza się z pierwiastkami ludz-
kimi, związanymi z pragnieniami, obawami i wewnętrznymi obrazami 
dotyczącymi człowieka114. Taka propozycja musi być zawsze odczytana 
na nowo w świetle Ewangelii i całej bogatej tradycji duchowej Kościoła, 
gdy dostrzegamy, jak wiele dobra uczyniła ona w tak wielu siostrach 
i braciach. Pozwala nam to rozpoznać dary Ducha Świętego w tym 
doświadczeniu wiary i miłości. Ważniejsze od szczegółów jest sedno 
przesłania, które do nas dociera, a które można podsumować słowami, 
jakie usłyszała św. Małgorzata: „Oto Serce, które tak bardzo ukochało 
ludzi, że w niczym nie oszczędzając siebie, całkowicie się wyniszczyło 
i ofiarowało, aby im okazać miłość”115.

122.  To objawienie jest zaproszeniem do wzrastania w spotkaniu 
z Chrystusem, poprzez bezgraniczne zaufanie, aż do osiągnięcia peł-
nego i ostatecznego zjednoczenia: „Konieczne jest, aby Boskie Serce 
Jezusa zajęło miejsce naszego w ten sposób, aby On sam żył i działał 
w nas i dla nas; aby Jego Wola […] mogła działać całkowicie bez oporu 
z naszej strony; i wreszcie, aby Jego uczucia, myśli i pragnienia zajęły 
miejsce naszych, a przede wszystkim Jego miłość, aby kochała sama 
z siebie w nas i za nas. I w ten sposób, takim Sercem, które jest dla nas 
wszystkim we wszystkim, będziemy mogli powiedzieć ze św. Pawłem, 
że już nie my żyjemy, ale że On żyje w nas”116.

112	 Tamże, s. 89–90.
113	 Św. Małgorzata Maria Alacoque, Pamiętnik duchowy św. Małgorzaty Marii Alacoque 

(1647–1690), tłum. J. Andrasz, Kraków 1996, s. 78.
114	 Por. Dykasteria Nauki Wiary, Normy postępowania w rozeznawaniu domniemanych 

zjawisk nadprzyrodzonych, 17 maja 2024, I, A, 12.
115	 Św. Małgorzata Maria Alacoque, Pamiętnik duchowy, dz. cyt., s. 146–147.
116	 Taż, List do Siostry de la Barge, 22 października 1689, w: Vita e opere di Santa Mar-

gherita Maria Alacoque, vol. II, Roma 1985, s. 301.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

52

123.  Istotnie, w pierwszym otrzymanym przesłaniu przedstawia 
ona to doświadczenie w bardziej osobisty, konkretny sposób, pełen 
żaru i czułości: „Zażądał ode mnie mojego serca. Poprosiłam Go po-
kornie, by zechciał sobie je wziąć, co też uczynił i zanurzył je w swoim 
własnym. Moje serce wyglądało jak mała cząstka atomu spalająca się 
w rozżarzonym wnętrzu Jego serca”117.

124.  W innym miejscu zauważamy, że Tym, który nam się daje, 
jest zmartwychwstały Chrystus, pełen chwały, pełen życia i światła. 
Chociaż niejednokrotnie mówi o cierpieniach, które znosił dla nas 
i o niewdzięczności, której doświadcza, to jednak nie wyróżniają się 
tu krew ani bolesne rany, ale światło i ogień Żyjącego. Rany męki, 
które nie znikają, zostają przemienione. W ten sposób Tajemnica Pas-
chalna objawia się tu w całości: „W inny piątek, podczas wystawienia 
Najświętszego Sakramentu […] stanął przede mną Jezus Chrystus, 
mój ukochany Mistrz, jaśniejący w chwale. Jego pięć ran świeciło jak 
pięć słońc. Z Jego najświętszego człowieczeństwa wydobywały się we 
wszystkich kierunkach ogniste płomienie, ale szczególnie z Jego godnej 
czci piersi, podobnej do rozpalonego pieca. Kiedy ona się otwarła, zoba-
czyłam Jego Serce, to Serce, które wszystkich ogarnia miłością i samo 
jest godne wszelkiej miłości. Serce to było niewyczerpanym źródłem 
tych płomieni. Z kolei odsłonił przede mną nieopisane cudowne dzieła 
Jego prawdziwej miłości i pokazał mi, jak bardzo ukochał nas, ludzi, 
jakkolwiek odpłacamy Mu za to jedynie niewdzięcznością i wzgardą”118.

Święty Klaudiusz de la Colombière

125.  Kiedy św. Klaudiusz de la Colombière dowiedział się o do-
świadczeniach św. Małgorzaty, natychmiast stał się ich obrońcą i głosi-
cielem. Odegrał on szczególną rolę w zrozumieniu i rozpowszechnianiu 
tego nabożeństwa do Najświętszego Serca, ale także w jego interpretacji 
w świetle Ewangelii.

126.  Podczas gdy niektóre wyrażenia św. Małgorzaty, jeśli zo-
stałyby źle zrozumiane, mogłyby prowadzić do zbytniego zaufania 
własnym aktom poświęcenia się i ofiarom, św. Klaudiusz pokazuje, 
że kontemplacja Serca Chrystusa, jeśli jest autentyczna, nie wywołuje 

117	 Taż, Pamiętnik duchowy, dz. cyt., s. 90.
118	 Tamże, s. 93–94.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

53

samozadowolenia ani pychy w ludzkich doświadczeniach lub wysił-
kach, ale nieopisane zatracenie się w Chrystusie, które wypełnia życie 
pokojem, bezpieczeństwem i zdecydowaniem. Bardzo dobrze wyraził 
tę bezgraniczną ufność w słynnej modlitwie:

„Mój Boże, wierzę mocno, że opiekujesz się wszystkimi, którzy 
pokładają w Tobie nadzieję. Nie potrzebują niczego, kiedy polegają 
na Tobie we wszystkim. Dlatego postanawiam żyć w przyszłości bez 
żadnych trosk i zrzucić z siebie wszystkie moje niepokoje […]. Nigdy 
nie stracę mojej nadziei. Zachowam ją do ostatniego momentu mojego 
życia. Wszystkie demony piekielne na próżno będą szukać sposobno-
ści, by mi ją odebrać […]. Choćby niektórzy oczekiwali szczęścia od 
swoich bogactw lub talentów; choćby inni polegali na niewinności 
swojego życia, na surowości swoich pokut, na liczbie swoich jałmużn 
lub na żarliwości swoich modlitw, […] to jednak, Panie, moja ufność 
pokładana w Tobie jest moją jedyną ufnością: ta ufność nigdy nikogo 
nie zwiedzie […]. Dlatego jestem pewien, że będę szczęśliwy na wieki, 
bowiem mam mocną nadzieję, że tak będzie, i to od Ciebie, mój Boże, 
pochodzi cała moja nadzieja”119.

127.  W styczniu 1677 roku św. Klaudiusz napisał notatkę, poprze-
dzoną kilkoma wersami odnoszącymi się do pewności, jaką odczuwał 
w związku ze swoim posłannictwem: „Poznałem, że Bóg zechciał, abym 
służył Mu, starając się spełnić Jego pragnienia dotyczące nabożeństwa, 
które zaproponował pewnej osobie, z którą w bardzo poufny sposób się 
porozumiewa, a dla której dobra pragnął posłużyć się moją słabością”120.

128.  Ważne jest, aby zauważyć, jak w duchowości de la Colom-
bière’a obecna jest radosna synteza bogatego i pięknego doświadczenia 
duchowego św. Małgorzaty oraz bardzo konkretnej kontemplacji Ćwi-
czeń ignacjańskich. Na początku Trzeciego Tygodnia miesięcznych 
Ćwiczeń pisał on tak: „Dwie rzeczy poruszyły mnie nadzwyczajnie. 
Pierwsza z nich to usposobienie, z jakim Jezus Chrystus objawił się 
tym, którzy Go szukali. Jego Serce pogrążone jest w straszliwej udręce; 
wszystkie uczucia wzburzone w Nim, cała natura jest wstrząśnięta, 
a mimo tego chaosu, mimo wszystkich pokus, Serce zwraca się wprost 

119	 Św. Klaudiusz de la Colombière, Kazanie o ufności pokładanej w Bogu, w: Œuvres du 
R.P. de La Colombière, t. 5, Lyon 1852, s. 100.

120	 Tenże, Rekolekcje w Londynie, 1–8 lutego 1677, w: Œuvres du R.P. de la Colombière, 
t. 7, Avignon 1832, s. 93.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

54

ku Bogu; nie waha się, by obrać stronę wskazywaną przez cnotę, i to 
przez najwyższą z cnót […]. Druga rzecz to zachowanie tegoż Serca 
wobec Judasza, który Go zdradza, wobec Apostołów, którzy tchórzliwie 
Go opuszczają, wobec kapłanów i innych odpowiedzialnych za Jego 
prześladowanie. To wszystko nie zdołało wzbudzić w Nim najmniejszego 
uczucia nienawiści czy oburzenia […]. Przedstawiam sobie zatem to 
Serce bez goryczy, bez zaciekłości, pełne prawdziwej czułości wobec 
swych nieprzyjaciół”121.

Święty Karol de Foucauld i św. Teresa od Dzieciątka Jezus

129.  Święty Karol de Foucauld i św. Teresa od Dzieciątka Jezus, nie 
mając takich intencji, przekształcili niektóre elementy nabożeństwa 
do Serca Chrystusa, pomagając nam zrozumieć je z jeszcze większą 
wiernością Ewangelii. Zobaczmy teraz, jak to nabożeństwo wyrażało 
się w ich życiu. W następnym rozdziale powrócimy do nich, aby ukazać 
wyjątkowość wymiaru misyjnego, który oboje rozwinęli na różne sposoby.

Iesus Caritas

130.  W Louye św. Karol de Foucauld nawiedzał Najświętszy 
Sakrament wraz ze swoją kuzynką, panią de Bondy, a ona pewnego 
dnia wskazała mu obraz Najświętszego Serca122. Ta kuzynka, jak sam 
przyznaje, odegrała kluczową rolę w nawróceniu Karola: „Ponieważ 
to Panią dobry Bóg uczynił pierwszym narzędziem swojego miłosier-
dzia względem mnie, na Panią też to całe miłosierdzie spływa. Co by 
teraz ze mną było, gdyby mnie Pani nie nawróciła, nie przyprowadziła 
z powrotem do Jezusa, nie nauczyła krok po kroku, słowo po słowie 
tego, co pobożne i dobre?”123. Ale tym, co w nim obudziła, była właś-
nie paląca świadomość miłości Jezusa. Wszystko się w tym zawierało, 
to było najważniejsze. A skoncentrowało się to szczególnie na nabo-
żeństwie do Serca Chrystusa, w którym znajdował on bezgraniczne 
miłosierdzie: „Miejmy nadzieję w nieskończonym miłosierdziu Tego, 
którego Najświętsze Serce dała mi Pani poznać”124.

121	 Tenże, Ćwiczenia duchowe w Lyonie, październik–listopad 1674, w: Œuvres du R.P. 
de la Colombière, dz. cyt., s. 45.

122	 Por. św. Karol de Foucauld, List do Pani de Bondy, 27 kwietnia 1897, w: Fonds Charles 
de Foucauld – Archives Diocésaines Viviers.

123	 Tenże, Listy do Pani de Bondy. Od braci trapistów do Tamanrasset, tłum. L. Danilecka, 
Kraków 2024, s. 118–119.

124	 Tenże, List do Pani de Bondy, 7 kwietnia 1890, w: tegoż, Listy do Pani de Bondy. Od 
braci trapistów do Tamanrasset, dz. cyt., s. 56–57.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

55

131.  Następnie jego kierownik duchowy, ks. Henri Huvelin, 
pomógł mu zgłębić tę cenną tajemnicę: „To błogosławione Serce, 
o którym Ksiądz tak często nam mówił”125. W dniu 6 czerwca 1889 
roku Karol poświęcił się Najświętszemu Sercu, w którym znajdował 
miłość absolutną. Mówi on do Chrystusa: „Tak hojnie mnie obda-
rzyłeś dobrodziejstwami, że wydawałoby się niewdzięcznością wobec 
Twego Serca nie wierzyć, iż jest ono gotowe napełnić mnie wszelkim 
dobrem, nawet największym, albowiem zarówno Twoja miłość, jak 
i Twoja hojność są bez miary”126. Zostanie on pustelnikiem „pod 
imieniem Najświętszego Serca”127.

132.  Dnia 17 maja 1906 roku, tego samego, w którym brat Karol 
nie może już sam celebrować Mszy św., pisze tę obietnicę: „Dozwolić, 
by we mnie żyło zawsze Serce Jezusa, abym nie ja żył, ale Serce Jezusa 
żyło we mnie, podobnie jak On żył w Nazarecie”128. Jego przyjaźń 
z Jezusem, płynąca z serca do serca, nie miała w sobie nic z intymi-
stycznej dewocji. W niej zakorzenione było to ogołocone nazaretańskie 
życie, poprzez które Karol pragnął naśladować Chrystusa i upodab-
niać się do Niego. To czułe nabożeństwo do Serca Chrystusa miało 
bardzo wyraźne skutki w jego stylu życia, a jego Nazaret karmił się 
tą bardzo osobistą relacją z Sercem Chrystusa.

Święta Teresa od Dzieciątka Jezus

133.  Podobnie jak św. Karol de Foucauld, także św. Teresa od 
Dzieciątka Jezus oddychała potężną pobożnością, która zalała 
Francję w XIX wieku. Księdza Almire’a Pichona, który był kierow-
nikiem duchowym jej rodziny, uważano za wielkiego apostoła Naj-
świętszego Serca. Jedna z jej sióstr przyjęła imię zakonne „Maria 
od Najświętszego Serca”, a klasztor, do którego św. Teresa wstąpiła, 
był poświęcony Najświętszemu Sercu. Jednak jej pobożność nabrała 
własnych cech, wykraczających poza ramy, w jakich wyrażała się 
w tamtej epoce.

125	 Tenże, List do ks. Huvelina, 27 czerwca 1892, w: Charles de Foucauld – Don Huvelin, 
Corrispondenza inedita, Torino-Leumann 1965, s. 30.

126	 Tenże, Meditazioni sull’Antico Testamento (1896–1897), XXX, 1-21, w: tegoż, Chi può 
resistere a Dio? Meditazioni sulla Sacra Scrittura (1896–1898), Roma 1983, s. 77–78.

127	 Tenże, List do ks. Huvelina, 16 maja 1900, w: Charles de Foucauld – Don Huvelin, Corri-
spondenza inedita, dz. cyt., s. 132–133.

128	 Tenże, Milczenie i ogień. Listy i zapiski, Warszawa 1993, s. 147.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

56

134.  Kiedy miała piętnaście lat, znalazła sposób na podsumowa-
nie swojej relacji z Jezusem: „Ten, którego Serce biło w zjednoczeniu 
z moim”129. Dwa lata później, kiedy mówiono jej o Sercu ukoronowa-
nym cierniami, dodała w pewnym liście: „Wiesz, co do mnie, to nie 
patrzę na Najświętsze Serce tak jak wszyscy. Myślę, że Serce mojego 
Oblubieńca jest wyłącznie moje, tak jak moje należy tylko do Niego 
samego. A myśląc tak, mówię do Niego w rozkosznej samotności serca 
z sercem oczekując na tę chwilę, gdy będę mogła kontemplować Go 
twarzą w twarz”130.

135.  W jednym z wierszy wyraziła ona sens swojej pobożności, 
opartej bardziej na przyjaźni i zaufaniu niż na pewności własnych 
wyrzeczeń:

„Miłością tchnące Serce ja mieć muszę…
Serce, co wspiera potęgi swej mocą,
Serce, co kocha nawet słabą duszę
I nie opuści ani dniem, ni nocą.
Ale serc stworzeń mam tylko zaranie…
Miłość ich kruszą gromne śmierci burze…
Gdy Serce weźmie Bóg w mojej naturze,
To cierpiąc ze mną – Bratem mi się stanie”131.

136.  Być może najważniejszym tekstem umożliwiającym zrozu-
mienie znaczenia nabożeństwa św. Teresy do Serca Chrystusa jest list, 
który napisała trzy miesiące przed śmiercią do swojego przyjaciela 
Maurice’a Bellière’a: „Gdy widzę Magdalenę wkraczającą na salę wy-
pełnioną biesiadnikami, żeby łzami swymi oblewać nogi uwielbianego 
Mistrza, którego dotyka po raz pierwszy, czuję, że serce jej zrozumiało 
przepastne głębiny miłości i miłosierdzia Serca Jezusowego. A jakkol-
wiek wielką jest grzesznicą, to Serce miłościwe nie tylko gotowe jest 
przebaczyć jej, ale chce jeszcze obdarzyć ją dobrodziejstwami poufnego 
zjednoczenia z sobą, wznieść ją na najwyższe szczyty kontemplacji. 
Ach! Braciszku mój drogi, od czasu, gdy mnie również zostało dane 
zrozumieć miłość Serca Jezusowego, przyznam się, że wygnała ona 

129	 Św. Teresa od Dzieciątka Jezus, List 42, do Pani Guérin, 18 listopada 1888, w: tejże, 
Pisma, t. 1, dz. cyt., s. 441.

130	 Taż, List 102, do Celiny, 14 października 1890, w: tejże, Pisma, t. 1, dz. cyt., s. 540.
131	 Taż, Poezje. „W Najświętszym Sercu” (październik 1895), w: tejże, Pisma, t. 2, Kraków 

1971, s. 26.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

57

wszelki lęk z serca mego! Wspomnienie moich przewinień upokarza 
mnie, skłania mnie, by nie opierać się nigdy na własnych siłach, gdyż 
one są jedynie słabością; ale to wspomnienie mówi mi jeszcze bardziej 
o miłosierdziu i miłości”132.

137.  Moralistyczne umysły, które domagają się kontrolowania 
miłosierdzia i łaski, powiedziałyby, że mogła to powiedzieć, ponieważ 
była święta, ale że grzesznik nie mógłby tego powiedzieć. Czyniąc tak, 
pomijają w duchowości Teresy jej piękną nowość, która odzwierciedla 
serce Ewangelii. Niestety, w niektórych kręgach chrześcijańskich częste 
stały się próby zamknięcia Ducha Świętego w schemacie, pozwalającym 
mieć wszystko pod swoją kontrolą. Jednak ta mądra doktor Kościoła 
hamuje ich i wprost zaprzecza tej ograniczającej interpretacji tymi bar-
dzo jasnymi słowami: „Gdybym popełniła wszystkie możliwe zbrodnie, 
miałabym zawsze taką samą ufność. Czuję, że całe to morze grzechów 
byłoby tylko kroplą wody rzuconą w płonący piec”133.

138.  Siostrze Marii, która chwaliła ją za hojną miłość do Boga, 
gotową nawet na męczeństwo, odpowiedziała obszernie w liście, który 
dziś jest jednym z kamieni milowych w historii duchowości. Ten tekst 
powinien być czytany tysiące razy ze względu na jego głębię, jasność 
i piękno. Pomaga w nim siostrze „od Najświętszego Serca” nie koncen-
trować tego nabożeństwa na aspekcie bolesnym, jak niektórzy rozumieli 
zadośćuczynienie, jako rodzaj pierwszeństwa ofiary lub moralistycznej 
poprawności. Ona natomiast streszcza wszystko w zaufaniu, jako naj-
lepszej ofierze, miłej Sercu Chrystusa: „Moje pragnienia męczeństwa 
są niczym, nie mają żadnego znaczenia, to bynajmniej nie one dają mi 
tę bezgraniczną ufność, jaką odczuwam w sercu. Prawdę powiedziaw-
szy, bogactwa duchowe czynią człowieka niesprawiedliwym, jeżeli 
ma w nich upodobanie i sądzi, że są one czymś wielkim. […] Podoba 
Mu się we mnie to, gdy widzi, że miłuję moją małość i moje ubóstwo, 
podoba Mu się moja ślepa ufność w miłosierdzie Jego… Oto jedyny 
mój skarb. […] Gdybyś pragnęła odczuwać radość, pociąg do cierpienia, 
szukałabyś wówczas własnej pociechy. […] Zrozum, że aby miłować 
Jezusa, aby być ofiarą Jego miłości, im bardziej jest się słabym, bez 

132	 Taż, List 220, do ks. Bellière, 21 czerwca 1897, w: tejże, Pisma, t. 1, dz. cyt., s. 774–775.
133	 Taż, Żółty zeszyt (11 lipca 1897), w: tejże, Żółty zeszyt. Ostatnie rozmowy św. Teresy 

od Dzieciątka Jezus zebrane przez Matkę Agnieszkę od Jezusa, tłum. E. Szwarcenberg‑
‑Czerny, J. Dobraczyński, Warszawa 1997, s. 145.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

58

pragnień i cnoty, tym bardziej jest się podatnym na działanie tej Mi-
łości trawiącej i przekształcającej. […] Och! Jakże bym chciała, żebyś 
zrozumiała, to co czuję…! Ufność i nic jak tylko ufność powinna nas 
prowadzić do Miłości”134.

139.  W wielu swoich tekstach zwraca uwagę na walkę z formami 
duchowości zbyt skoncentrowanymi na ludzkim wysiłku, własnych 
zasługach, ofiarowywaniu wyrzeczeń, na określonych praktykach 
mających na celu „zasłużenie na niebo”. Dla niej „zasługa nie polega 
na tym, by czynić i dawać wiele, ale raczej na tym, by przyjmować”135. 
Przeczytajmy jeszcze raz niektóre z tych bardzo znaczących tekstów, 
w których kładzie ona nacisk na tę drogę, będącą szybkim i łatwym 
sposobem na znalezienie Pana poprzez serce.

140.  Tak pisze do siostry Leonii: „Zapewniam cię, że Pan Bóg jest 
daleko lepszy, niż sądzisz. Zadowala się jednym spojrzeniem, jednym 
westchnieniem miłości… Co do mnie, to uważam, że praktyka dosko-
nałości jest bardzo łatwa, bo zrozumiałam, że należy tylko chwycić 
Jezusa za serce! Przypatrz się małemu dziecku, które rozgniewało matkę 
[…]. Jeżeli zbliży się do niej z rozbrajającym uśmiechem, wyciągnie 
rączki i powie: «pocałuj mnie, mamusiu, już więcej tego nie zrobię», 
czyż matka nie uściska go serdecznie, zapominając o tym, co zrobiło? 
Wprawdzie wie ona dobrze, że przy najbliższej sposobności drogie 
maleństwo zawini znowu, ale mimo to, jeżeli ponownie odwoła się 
do jej serca, nie będzie nigdy ukarane”136.

141.  W pewnym liście do ojca Adolphe’a Roullanda mówi: „Dro-
ga moja jest wyłącznie drogą ufności i miłości; nie rozumiem dusz, 
które boją się tak tkliwego Przyjaciela. Kiedy czytam niekiedy trak-
taty duchowne, w których doskonałość ukazana jest poprzez liczne 
przeszkody, osaczona mnóstwem złudzeń, mój biedny, mały umysł 
męczy się szybko, zamykam uczoną księgę, która zamęt wywołuje 

134	 Taż, List 176, do Siostry Marii od Najświętszego Serca, 17 września 1896, w: tejże, 
Pisma, t. 1, dz. cyt., s. 702. Nie oznacza to, że Tereska nie składała w ofierze swoich 
cierpień i udręk, łącząc się w ten sposób z cierpieniami Chrystusa, jednak kiedy 
chciała dotrzeć do istoty, troszczyła się o to, aby nie nadawać tym ofiarom znaczenia, 
którego nie mają.

135	 Taż, List 121, do Celiny, 6 lipca 1893, w: tejże, Pisma, t. 1, dz. cyt., s. 583.
136	 Taż, List 171, do Leonii, 12 lipca 1896, w: tejże, Pisma, t. 1, dz. cyt., s. 685.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

59

w mej głowie, a serce napełnia oschłością i biorę Pismo Święte. Wów-
czas wszystko staje się jasne i świetlane, jedno słowo otwiera przed 
duszą horyzonty nieskończone, doskonałość wydaje mi się tak łatwa; 
widzę, że wystarczy tyko uznać swoją nicość i oddać się jak dziecko 
w ręce dobrego Boga”137.

142.  A zwracając się do ks. Maurice’a Bellière’a, na temat pewnego 
rodzica, zauważa: „Nie wierzę, by serce szczęśliwego ojca mogło oprzeć 
się synowskiej ufności dziecka, znając jego szczerość i miłość. Nie łudzi 
się jednak, wie doskonale, że syn niejednokrotnie popełni znowu te 
same winy, ale jest gotów zawsze przebaczyć, jeżeli syn zawsze chwyci 
go za serce”138.

Wpływ na Towarzystwo Jezusowe

143.  Zobaczyliśmy, jak św. Klaudiusz de la Colombière połączył 
duchowe doświadczenie św. Małgorzaty z propozycją Ćwiczeń ducho-
wych. Uważam, że miejsce Najświętszego Serca w dziejach Towarzystwa 
Jezusowego także zasługuje na krótką wzmiankę.

144.  Duchowość Towarzystwa Jezusowego zawsze proponowała 
„dogłębne poznanie Pana […], abym Go więcej kochał i więcej szedł 
w Jego ślady”139. Święty Ignacy w swoich Ćwiczeniach duchowych zachęca 
nas, by stanąć przed Ewangelią, która mówi, że „zraniono włócznią 
bok Jego i wypłynęła krew i woda”140. Gdy odprawiający rekolekcje 
staje przed zranionym bokiem Chrystusa, Ignacy proponuje mu 
wejść do Serca Chrystusa. To droga do osiągnięcia dojrzałości włas-
nego serca pod opieką „mistrza uczuć”, jak określił to św. Piotr Faber 
w jednym z listów do św. Ignacego141. Również o. Juan Alfonso de 
Polanco wspomina o tym w swojej biografii św. Ignacego: „Kardynał 
Contarini przyznawał, że znalazł w Ojcu Ignacym mistrza uczuć”142. 
Rozmowy proponowane przez św. Ignacego są istotną częścią takiego 

137	 Taż, List 203, do o. Roulland, 9 maja 1897, w: tejże, Pisma, t. 1, dz. cyt., s. 754.
138	 Taż, List 229, do ks. Bellière, 18 lipca 1897, w: tejże, Pisma, t. 1, dz. cyt., s. 788.
139	 Św. Ignacy Loyola, Ćwiczenia duchowne, 104, w: tegoż, Pisma wybrane, cz. II, Kraków 

1968, s. 123.
140	 Tamże, 297, s. 166.
141	 Por. św. Piotr Faber, List do św. Ignacego, 23 stycznia 1541.
142	 J.A. de Polanco, De Vita P. Ignatii et Societatis Iesu initiis, c. 8, 96, Bilbao–Santander 

2021, s. 147.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

60

wychowania serca, tak abyśmy słyszeli i smakowali sercem przesła-
nie Ewangelii i rozmawiali o tym z Panem. Święty Ignacy mówi, że 
możemy przekazywać Panu nasze sprawy i prosić Go o radę na ich 
temat. Każdy rekolektant może dostrzec, że w Ćwiczeniach ma miejsce 
dialog serca z sercem.

145.  Święty Ignacy kończy medytacje u stóp Krzyża, zachęcając 
odprawiającego ćwiczenia, aby z wielką czułością zwrócił się do ukrzy-
żowanego Pana i zapytał Go „jakby przyjaciel mówił do przyjaciela albo 
sługa do pana swego”, co powinien dla Niego zrobić143. Droga Ćwiczeń 
kończy się „Kontemplacją [pomocną] do uzyskania miłości”, z której 
wypływa dziękczynienie i ofiarowanie „pamięci, rozumu i woli” Sercu, 
które jest źródłem i początkiem każdego dobra144. Takie wewnętrzne 
poznanie Pana nie buduje się przez nasze zdolności i wysiłki, ale wy-
prasza się jako dar.

146.  To samo doświadczenie jest podstawą długiego szeregu je-
zuickich kapłanów, którzy wyraźnie odwoływali się do Serca Jezusa, 
takich jak św. Franciszek Borgiasz, św. Piotr Faber, św. Alonso Rodri-
guez, o. Álvarez de Paz, o. Vincenzo Carafa, o. Kasper Drużbicki i wielu 
innych. W 1883 roku jezuici oświadczyli, że „Towarzystwo Jezusowe 
akceptuje i przyjmuje w duchu największej radości i wdzięczności powie-
rzony mu przez naszego Pana Jezusa Chrystusa najmilszy obowiązek 
praktykowania, popierania i szerzenia nabożeństwa do Jego Najświęt-
szego Serca”145. W grudniu 1871 roku o. Pieter Jan Beckx poświęcił 
Towarzystwo Najświętszemu Sercu Jezusa, a jako świadectwo tego, 
że jest to nadal aktualna część życia Towarzystwa, o. Pedro Arrupe 
uczynił to ponownie w 1972 roku, z przekonaniem, które wyraził 
w następujących słowach: „Chcę przekazać Towarzystwu coś, czego nie 
powinienem pominąć milczeniem. Od czasu mojego nowicjatu zawsze 
byłem głęboko przekonany, że to, co nazywamy nabożeństwem do 
Najświętszego Serca, stanowi symboliczny wyraz najgłębszej istoty 
ducha ignacjańskiego oraz niesie ze sobą niezwykłą skuteczność – 
ultra quam speraverint – zarówno dla osobistej doskonałości, jak i dla 

143	 Św. Ignacy Loyola, Ćwiczenia duchowne, 54, w: tegoż, Pisma wybrane, cz. II, dz. cyt., 
s. 114.

144	 Por. tamże, 230 nn., s. 150–151.
145	 XXIII Kongregacja Generalna Towarzystwa Jezusowego, Dekret 46, 1: Institutum Socie-

tatis Iesu, 2, Firenze 1893, s. 511.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

61

owocności apostolskiej. Nadal żywię to samo przekonanie. […] W tym 
nabożeństwie odnajduję jedno z najgłębszych źródeł mojego życia 
duchowego”146.

147.  Gdy św. Jan Paweł II wezwał „wszystkich członków Towarzy-
stwa, by z jeszcze większym oddaniem szerzyli ten kult, który bardziej 
niż kiedykolwiek spełnia oczekiwania naszych czasów”, uczynił to 
dlatego, że dostrzegał ścisłe związki między nabożeństwem do Serca 
Chrystusa a duchowością ignacjańską, ponieważ „pragnienie «bliskiego 
poznania Pana» i serdecznej «rozmowy» z Nim jest – dzięki Ćwicze-
niom duchowym – cechą charakterystyczną duchowego dynamizmu 
apostolskiego i ignacjańskiego, całkowicie oddanego służbie miłości 
Serca Bożego”147.

Długi strumień życia wewnętrznego

148.  Nabożeństwo do Serca Chrystusa powraca w duchowej drodze 
wielu różnych świętych i u każdego z nich ta pobożność przyjmuje nowy 
wymiar. Przykładowo św. Wincenty a Paulo mawiał, że tym, czego Bóg 
pragnie, jest serce: „Bóg żąda przede wszystkim naszego serca, ono jest 
najważniejsze. Dlaczego jest tak, że ktoś, kto nie ma dóbr, będzie miał 
większą zasługę niż ten, kto posiada wielkie dobra i ich się wyrzeka? 
Dlatego, że ten, kto nic nie posiada, bardziej kocha Boga. A tego Bóg 
pragnie szczególnie”148. Wiąże się to ze zgodą na zjednoczenie własnego 
serca z Sercem Chrystusa: „Coś niesłychanego! Siostra czyni wszystko, 
co może, by przysposobić swe serce do zjednoczenia go z sercem Jezusa 
[…] jakich to błogosławieństw nie otrzyma od Boga!”149.

149.  Czasami mamy pokusę, by uważać tę tajemnicę miłości za 
godny podziwu fakt z przeszłości, za piękną duchowość z dawnych 
czasów. Musimy wciąż na nowo przypominać sobie, co mówił pewien 
święty misjonarz, że „to Boskie Serce, które pozwoliło się przebić 
146	 P. Aruppe SI, In Lui solo la speranza, Milano 1983, s. 180.
147	 Św. Jan Paweł II, List do Ojca Petera Hansa Kolvenbacha, Przełożonego Generalnego 

Towarzystwa Jezusowego, Paray-le-Monial, 5 października 1986, w: C. Drążek SI, 
Jan Paweł II, dz. cyt., s. 101.

148	 Św. Wincenty a Paulo, Konferencja O ubóstwie, 13 sierpnia 1655, w: tegoż, Listy, 
konferencje, dokumenty, t. 11, tłum. J. Kapuściak, Kraków 2017, s. 297.

149	 Tenże, Konferencja O umartwieniu, korespondencji i wychodzeniu z domu, 9 grudnia 
1657, w: tegoż, Listy, konferencje, dokumenty, t. 10, tłum. J. Kapuściak, Kraków 
2017, s. 376.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

62

włócznią wroga, aby z tej świętej rany wylać sakramenty, dzięki któ-
rym został uformowany Kościół, wcale nie przestało kochać”150. Inni 
święci, bardziej współcześni, tacy jak św. o. Pio z Pietrelciny, św. Te-
resa z Kalkuty i wielu innych, mówią ze szczerym oddaniem o Sercu 
Chrystusa. Chciałbym jednak przypomnieć również doświadczenia 
św. Faustyny Kowalskiej, które na nowo ożywiają nabożeństwo do 
Serca Chrystusa, mocno akcentując chwalebne życie Zmartwych-
wstałego i Boże miłosierdzie. Rzeczywiście, pod wpływem tych jej 
doświadczeń oraz czerpiąc ze spuścizny duchowej, pozostawionej 
przez św. biskupa Józefa Sebastiana Pelczara (1842–1924)151, św. Jan 
Paweł II ściśle połączył swoją refleksję na temat miłosierdzia z na-
bożeństwem do Serca Chrystusa: „W sposób szczególny zdaje się 
Kościół wyznawać miłosierdzie Boga i oddawać mu cześć, zwracając 
się do Chrystusowego Serca; właśnie bowiem zbliżenie do Chrys-
tusa w tajemnicy Jego Serca pozwala nam zatrzymać się w tym […] 
punkcie”152. Ten sam św. Jan Paweł II, nawiązując do Najświętszego 
Serca, wyznał w bardzo osobisty sposób: „Przemawiała ona do mnie 
od młodych lat”153.

150.  Aktualność nabożeństwa do Serca Chrystusa jest szczególnie 
widoczna w pracy ewangelizacyjnej i wychowawczej licznych żeńskich 
i męskich zgromadzeń zakonnych, które od początku były naznaczone 
tym chrystologicznym doświadczeniem duchowym. Wymienienie 
ich wszystkich byłoby niekończącym się wyzwaniem. Oto tylko dwa 
losowo wybrane przykłady: „Impuls do podjęcia swego misyjnego za-
dania znalazł Założyciel [św. Daniele Comboni] w tajemnicy Serca 
Jezusa”154. „Ogarnięte miłością Jezusowego Serca dążymy do wzrostu 
osoby w jej godności ludzkiej i godności dziecka Bożego. Opieramy 
się na Ewangelii, na jej wymaganiach miłości, przebaczenia, spra-
wiedliwości i solidarności z ubogimi i z ludźmi marginesu”155. Podob-
nie, sanktuaria poświęcone Sercu Chrystusa, rozsiane po świecie, są 
150	 Św. Daniel Comboni, Scritti, 3324: w: tegoż, Gli scritti, Bologna 1991, s. 998.
151	 Por. św. Jan Paweł II, Homilia podczas Mszy św. kanonizacyjnej czworga Błogosławio-

nych, 18 maja 2003: „L’Osservatore Romano” (wyd. pol.) 2003, nr 7–8 (255), s. 40.
152	 Tenże, Encyklika Dives in misericordia, 30 listopada 1980, nr 13.
153	 Tenże, Katecheza, 20 czerwca 1979, w: C. Drążek SI, Jan Paweł II, dz. cyt., s. 138.
154	 Misjonarze Kombonianie Serca Jezusowego, Reguła Życia, Konstytucje i Dyrektorium 

Generalne, nr 3.
155	 Zgromadzenie Najświętszego Serca Jezusa (Societas Sacratissimi Cordis Jesu), 

Konstytucje, 1982, nr 7.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

63

urzekającym źródłem duchowości i żarliwości. Do wszystkich, którzy 
w jakiś sposób uczestniczą w życiu tych miejsc wiary i miłości, kieruję 
moje ojcowskie błogosławieństwo.

Nabożeństwo pocieszenia

151.  Rana boku Zmartwychwstałego, z której wypływa żywa woda, 
pozostaje otwarta. Ta wielka rana zadana włócznią oraz rany od korony 
cierniowej, które często pojawiają się w wizerunkach Najświętszego 
Serca, są nierozerwalnie związane z tym nabożeństwem. W nim bo-
wiem kontemplujemy miłość Jezusa, który był zdolny oddać siebie aż 
do końca. Serce Zmartwychwstałego zachowuje te znaki całkowitego 
oddania się, które przyniosło ogromne cierpienie za nas. Jest zatem 
w pewnym znaczeniu nieuniknione, że wierzący pragnie odpowiedzieć 
nie tylko na tę wielką miłość, ale także na ból, który Chrystus zgodził 
się znieść ze względu na tę miłość.

Wraz z Nim na Krzyżu

152.  Warto wspomnieć o tym uzewnętrznieniu duchowego do-
świadczenia, powstałego wokół Serca Chrystusa: o wewnętrznym 
pragnieniu niesienia Mu pociechy. Nie będę teraz omawiać praktyki 
„zadośćuczynienia”, którą uważam za lepiej osadzoną w kontekście 
społecznym tej duchowości, a którą rozwinę w następnym rozdziale. 
Teraz chciałbym skupić się jedynie na pragnieniu, które często pojawia 
się w sercu kochającego wierzącego, gdy kontempluje on tajemnicę Męki 
Chrystusa i doświadcza jej jako tajemnicy, o której nie tylko pamięta, 
ale która, dzięki łasce, staje się obecna, a raczej prowadzi nas do mi-
stycznej obecności w tym odkupieńczym momencie. Jeśli Umiłowany 
jest najważniejszy, jak zatem możemy nie chcieć Go pocieszać?

153.  Papież Pius XI starał się ugruntować to doświadczenie, za-
chęcając nas do uznania, że tajemnica odkupienia przez Mękę Chrys-
tusa, dzięki łasce Bożej, przekracza wszelkie ramy czasu i przestrzeni, 
tak że jeśli On na Krzyżu ofiarował się również za przyszłe grzechy, 
nasze grzechy, to w ten sam sposób nasze czyny ofiarowane dzisiaj 
dla pocieszenia Go, przekraczając czasy, dotarły do Jego zranionego 
Serca: „Jeśli jednak z powodu naszych grzechów, chociaż one nale-
żały do przyszłości, a jednak były także przewidziane, smutna była 
dusza Chrystusa aż do śmierci, to bez wątpienia nie mniejszej On 
doznał pociechy, przewidując już wtedy i nasze zadośćuczynienie, jak 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

64

wówczas, gdy «ukazał Mu się anioł z nieba» (Łk 22, 43), by pocieszyć 
Serce Jego, umęczone odrazą i obawą. Dlatego też możemy i powin-
niśmy to Najświętsze Serce, które niewdzięczni ludzie bez ustanku 
grzechami ranią”156.

Racje serca

154.  Może się wydawać, że ten przejaw pobożności nie ma wystar-
czającej podstawy teologicznej, ale w rzeczywistości serce ma swoje 
racje. Sensus fidelium wyczuwa, że jest tu coś tajemniczego, co wykracza 
poza naszą ludzką logikę, i że męka Chrystusa nie jest zwykłym faktem 
z przeszłości: możemy w niej uczestniczyć przez wiarę. Rozważanie 
ofiarowania się Chrystusa na krzyżu jest dla pobożności wiernych czymś 
większym niż zwykłym wspomnieniem. To przekonanie jest mocno 
umocowane w teologii157. Do tego dochodzi świadomość własnego 
grzechu, który On poniósł na swoich zranionych ramionach, i naszej 
nieudolności wobec tak wielkiej miłości, która zawsze nieskończenie 
nas przewyższa.

155.  W każdym przypadku zadajemy sobie pytanie, jak można 
zwracać się do żywego, zmartwychwstałego, w pełni szczęśliwego 
Chrystusa i jednocześnie pocieszać Go w męce. Weźmy pod uwagę 
fakt, że zmartwychwstałe Serce zachowuje swoją ranę jako trwałą 
pamiątkę, a działanie łaski wywołuje doświadczenie, które nie jest 
w pełni zawarte w momencie chronologicznym. Te dwa przekona-
nia pozwalają nam uznać, że stoimy wobec mistycznej drogi, która 
przekracza możliwości rozumu i wyraża to, co samo słowo Boże nam 
podpowiada. „Lecz – pisze Papież Pius XI – jakżeż tego rodzaju nabożne 
ćwiczenia zadośćuczynienia mogą pocieszyć Chrystusa, który szczęś-
liwie w Niebiesiech króluje? Na to odpowiadamy – «daj mi miłującego, 
a on zrozumie, co mówię» – przytaczając słowa św. Augustyna (In Io-
annis Evangelium tract. XXIV, 4), które do tego jak najlepiej się stosują. 
Ktokolwiek bowiem Boga prawdziwie miłuje, ten patrząc w przeszłość, 
widzi i wyczuwa, jak Chrystus za człowieka cierpi, znosi ból i najsroższe 
katusze, «dla nas ludzi i dla naszego zbawienia» prawie że zmiażdżony 
zostaje smutkiem, obawą i poniżeniem i wreszcie «starty z powodu 

156	 Miserentissimus Redemptor, dz. cyt., s. 174.
157	 Kiedy cnota wiary jest praktykowana, skierowana do Chrystusa, dusza ma dostęp 

nie tylko do idei, które należy pamiętać, ale także do rzeczywistości Jego boskiego 
życia (por. św. Tomasz z Akwinu, Summa teologii, II-II, q. 1, a. 2, ad 2; q. 4, a. 1).



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

65

zbrodni naszych» (Iz 53, 5), zbawia nas przez swą mękę. A te wszyst-
kie rozmyślania nabożnych dusz na tym głębszej powinny opierać się 
prawdzie, ile że grzechy i nieprawości, popełnione i rzezi ludzi każdego 
czasu, były powodem, że Syn Boga wydany został śmierci”158.

156.  To nauczanie Piusa XI należy wziąć pod uwagę. Rzeczywiście, 
kiedy Pismo Święte stwierdza, że wierzący, którzy nie żyją zgodnie 
ze swoją wiarą, „krzyżują bowiem w sobie Syna Bożego i wystawiają 
Go na pośmiewisko” (Hbr 6, 6) albo że kiedy znoszą cierpienie dla 
innych, „dopełniają braki udręk Chrystusa” (Kol 1, 24), lub że Chrystus 
podczas swojej męki wstawiał się nie tylko za ówczesnych uczniów, 
ale także „za tymi, którzy dzięki ich słowu będą wierzyć w Niego” 
(J 17, 20), to mówi wówczas coś, co burzy nasze ograniczone schematy. 
Pokazuje nam też, że nie jest możliwe ustanowienie „przed” i „po” 
pozbawionych jakiegokolwiek związku, nawet jeśli nasze myślenie nie 
potrafi tego wyjaśnić. Ewangelia, w swoich różnych aspektach, służy 
nie tylko do rozważania czy wspominania, ale do przeżywania miłości, 
zarówno w uczynkach miłości, jak i w wewnętrznym doświadczeniu, 
a odnosi się to szczególnie do tajemnicy śmierci i zmartwychwstania 
Chrystusa. Czasowe podziały, którymi posługują się nasze umysły, 
nie wydają się zawierać w sobie prawdy tego doświadczenia wiary, 
w którym łączy się zjednoczenie z cierpiącym Chrystusem, a jedno-
cześnie siła, pocieszenie i przyjaźń, którymi cieszymy się wspólnie 
ze Zmartwychwstałym.

157.  Widzimy więc jedność Misterium Paschalnego w swoich dwóch 
nierozłącznych aspektach, które wzajemnie się rozjaśniają. To jedyne 
Misterium, uobecnione przez łaskę w jej dwóch wymiarach, sprawia, 
że gdy staramy się ofiarować coś Chrystusowi dla Jego pocieszenia, 
to nasze własne cierpienia zostają oświecone i przemienione przez 
paschalne światło miłości. To znaczy, że uczestniczymy w tym Mi-
sterium w naszym konkretnym życiu, ponieważ sam Chrystus chciał 
wcześniej uczestniczyć w naszym życiu, chciał przeżyć uprzedzająco, 
jako Głowa, to, czego doświadczy Kościół – Jego Ciało, zarówno w ra-
nach, jak i pocieszeniach. Kiedy żyjemy w łasce Bożej, to wzajemne 
uczestnictwo staje się doświadczeniem duchowym. Ostatecznie jest 
Zmartwychwstały, który poprzez działanie swojej łaski umożliwia 

158	 Miserentissimus Redemptor, dz. cyt., s. 174.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

66

nam tajemnicze zjednoczenie z Jego męką. Wiedzą o tym wierzące 
serca, które doświadczają radości zmartwychwstania, ale jednocześ-
nie pragną uczestniczyć w losie swego Pana. Są gotowi na ten udział 
poprzez cierpienia, zmęczenie, rozczarowania i lęki, które są częścią ich 
życia. Nie przeżywają tego Misterium w samotności, ponieważ te rany 
są w równym stopniu uczestnictwem w przeznaczeniu Mistycznego 
Ciała Chrystusa, kroczącego w świętym Ludzie Bożym i noszącego 
w sobie los Chrystusa w każdym czasie i miejscu historii. Pobożność 
pocieszenia nie jest ahistoryczna czy abstrakcyjna, ale staje się ciałem 
i krwią na drodze Kościoła.

Skrucha

158.  Niepohamowane pragnienie pocieszania Chrystusa, które 
ma swój początek w bolesnej kontemplacji tego, co On wycierpiał 
dla nas, karmi się także szczerym przyznaniem się do naszych znie-
woleń, przywiązań, braku radości w wierze, próżnych dążeń i, poza 
konkretnymi grzechami, do niedopasowania naszego serca do Jego 
miłości i planu. Jest to doświadczenie, które nas oczyszcza, ponie-
waż miłość potrzebuje oczyszczenia przez łzy, które ostatecznie 
pozostawiają nas bardziej spragnionymi Boga i mniej obsesyjnie 
skupionymi na sobie.

159.  Widzimy więc, że im głębsze staje się pragnienie pocieszenia 
Pana, tym bardziej pogłębia się skrucha wierzącego serca i „nie jest to 
poczucie winy, które obala na ziemię, nie jest to skrupulatność, która 
paraliżuje, lecz dobroczynne ukłucie, które pali wnętrze i uzdrawia, 
ponieważ serce, widząc swoje zło i uznając siebie za grzesznika, otwiera 
się, przyjmuje działanie Ducha Świętego, żywej wody, która porusza 
je, sprawiając, że łzy spływają po twarzy […]. Nie oznacza to użalania 
się nad sobą, do czego często jesteśmy kuszeni. […] płakać nad sobą to 
poważnie żałować, że zasmuciliśmy Boga grzechem; to przyznać, że 
zawsze jesteśmy dłużnikami, a nigdy wierzycielami; […] jak kropla drąży 
kamień, tak też i łzy powoli drążą zatwardziałe serca. W ten sposób 
jesteśmy świadkami cudu smutku, dobrego smutku, który prowadzi 
do łagodności. […] skrucha jest nie tyle owocem naszej sprawności, 
lecz łaską i jako taka musi być wyproszona na modlitwie”159. Jest to 
proszenie o „boleść wespół z Chrystusem pełnym boleści, o udrękę 
159	 Franciszek, Homilia podczas Mszy św. Krzyżma, 28 marca 2024: „L’Osservatore Romano” 

2024 (wyd. pol.), nr 4 (461), s. 63–65.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

67

serca z Chrystusem udręczonym, o łzy i mękę wewnętrzną z powodu 
tak wielkiej męki, którą Chrystus wycierpiał za mnie”160.

160.  Dlatego proszę, aby nikt nie wyśmiewał się z przejawów żarli-
wej wiary świętego i wiernego Ludu Bożego, który w swojej pobożności 
ludowej stara się pocieszyć Chrystusa. Zachęcam wszystkich, aby zadali 
sobie pytanie, czy w niektórych przejawach tej miłości, która stara się 
pocieszyć Pana, nie ma więcej racjonalności, prawdy i mądrości niż 
w zimnych, odległych, wykalkulowanych i minimalnych aktach miło-
ści, do których zdolni jesteśmy my, którzy twierdzimy, że posiadamy 
wiarę bardziej refleksyjną, rozwiniętą i dojrzałą.

Pocieszeni, aby pocieszać

161.  W tej kontemplacji Serca Chrystusa, dającego siebie aż do 
końca, my zostajemy pocieszeni. Ból, który odczuwamy w sercach, ustę-
puje miejsca całkowitemu zaufaniu, a na koniec pozostaje wdzięczność, 
czułość, pokój, pozostaje Jego miłość królująca w naszym życiu. Skru-
cha „nie powoduje udręki, lecz uwalnia duszę od ciężaru, ponieważ 
oddziałuje na ranę grzechu, pozwalając nam przyjąć czułość Pana”161. 
Nasze zaś cierpienie jednoczy się z cierpieniem Chrystusa na krzyżu, 
ponieważ kiedy mówimy, że łaska pozwala nam pokonać wszelkie od-
ległości, oznacza to również, że Chrystus, kiedy cierpiał, jednoczył się 
ze wszystkimi cierpieniami swoich uczniów na przestrzeni dziejów. Tak 
więc, jeśli cierpimy, możemy doznać wewnętrznej pociechy, wiedząc, że 
sam Chrystus cierpi z nami. Pragnąc Go pocieszyć, zostajemy pocieszeni.

162.  W pewnym miejscu tej kontemplacji wierzącego serca musi 
jednak wybrzmieć owo dramatyczne wezwanie Pana: „Pocieszajcie, 
pocieszajcie mój lud!” (Iz 40, 1). Przypominają się nam również słowa 
św. Pawła, który podkreśla, że Bóg nas pociesza „byśmy sami mogli 
pocieszać tych, co są w jakimkolwiek ucisku, tą pociechą, której do-
znajemy od Boga” (2 Kor 1, 4).

163.  Zachęca nas to teraz do podjęcia starań o pogłębienie wymia-
ru wspólnotowego, społecznego i misyjnego każdego autentycznego 
nabożeństwa do Serca Chrystusa. W tym samym bowiem momencie, 

160	 Św. Ignacy Loyola, Ćwiczenia duchowne, 203, w: tegoż, Pisma wybrane, cz. II, dz. cyt., 
s. 142.

161	 Franciszek, Homilia podczas Mszy św. Krzyżma, dz. cyt., s. 63.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

68

w którym Serce Chrystusa prowadzi nas do Ojca, posyła nas do braci. 
W owocach służby, braterstwa i misji, które Serce Chrystusa wydaje 
poprzez nas, wypełnia się wola Ojca. W ten sposób krąg się zamyka: „Oj-
ciec mój przez to dozna chwały, że owoc obfity przyniesiecie” (J 15, 8).

Rozdział V

MIŁOŚĆ DLA MIŁOŚCI

164.  W duchowych doświadczeniach św. Małgorzaty Marii, wraz 
z żarliwym wyznaniem miłości Jezusa Chrystusa, odnajdujemy rów-
nież wewnętrzny rezonans nawołujący do oddania życia. Wiedzieć, że 
jest się kochanym i pokładać całą ufność w tej miłości, nie oznacza 
przekreślenia całej zdolności do obdarowywania, nie implikuje to re-
zygnacji z nieodpartego pragnienia, by dać jakąś odpowiedź na miarę 
naszych skromnych i ograniczonych zdolności.

Skarga i prośba

165.  Począwszy od drugiego wielkiego objawienia się św. Małgo-
rzacie, Jezus wyraża smutek, ponieważ za Jego wielką miłość do ludzi 
„odpłacamy Mu jedynie niewdzięcznością i wzgardą”, „oziębłością 
i obojętnością”. „To Mnie boli bardziej – dodał przy tym – niż wszystko 
inne, co musiałem znieść w czasie mej męki”162.

166.  Jezus mówi o swoim pragnieniu bycia kochanym, pokazu-
jąc nam, że Jego Serce nie jest obojętne na naszą odpowiedź na Jego 
pragnienie: „Gorąco pragnę, żeby ludzie Mnie kochali w Przenajświęt-
szym Sakramencie i prawie nikogo nie znajduję, kto by się zdobył 
zaspokoić moje pragnienie, okazując wzajemność”163. Jezus prosi 
o miłość. Kiedy wierzące serce to odkrywa, pojawia się spontaniczna 
odpowiedź, która nie jest uciążliwym poszukiwaniem wyrzeczeń ani 
zwykłym wypełnieniem przykrego obowiązku, ale jest kwestią miło-
ści: „doznałam od mojego Boga nadzwyczajnych łask. Równocześnie 
poczułam w sobie gorące pragnienie odwdzięczenia się Mu miłością 

162	 Św. Małgorzata Maria Alacoque, Pamiętnik duchowy, dz. cyt., s. 94.
163	 Taż, List 133, do Wielebnego Ojca Jana Croiseta, 3 listopada 1689, w: tejże, Listy 

św. Małgorzaty Marii Alacoque, tłum. M.K. Piwnicka-Bohuszewicz OVM, Kraków 
2009, s. 263.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

69

za miłość”164. Tak naucza Leon XIII, pisząc, że poprzez wizerunek 
Najświętszego Serca miłość Chrystusa „pobudza do odwzajemnienia 
się również miłością”165.

Przedłużać Jego miłość w braciach

167.  Musimy powrócić do słowa Bożego, aby zrozumieć, że naj-
lepszą odpowiedzią na miłość Jego Serca jest miłość do naszych braci 
i sióstr; nie ma większego czynu, jaki możemy Mu ofiarować, aby miłość 
odwzajemnić miłością. Słowo Boże mówi o tym z całkowitą jasnością:

„Wszystko, co uczyniliście jednemu z tych braci moich najmniej-
szych, Mnieście uczynili” (Mt 25, 40).

„Bo całe Prawo wypełnia się w tym jednym nakazie: Będziesz mi-
łował bliźniego swego jak siebie samego” (Ga 5, 14).

„My wiemy, że przeszliśmy ze śmierci do życia, bo miłujemy braci, 
kto zaś nie miłuje, trwa w śmierci” (1 J 3, 14).

„Kto nie miłuje brata swego, którego widzi, nie może miłować Boga, 
którego nie widzi” (1 J 4, 20).

168.  Miłości do naszych braci i sióstr nie da się wyprodukować, nie 
jest ona wynikiem jakiegoś naszego naturalnego wysiłku, ale wymaga 
przemiany naszego egoistycznego serca. Wtedy samorzutnie pojawia 
się dobrze znana suplikacja: „Jezu, uczyń serca nasze według Serca 
Twego”. Z tej samej przyczyny zachęta św. Pawła nie brzmiała: „Usiłujcie 
wykonywać dobre dzieła”. Jego zachęta była precyzyjna: „To dążenie 
niech was ożywia; ono też było w Chrystusie Jezusie” (Flp 2, 5).

169.  Warto przypomnieć, że w Cesarstwie Rzymskim wielu ubo-
gich, cudzoziemców i innych odrzuconych ludzi znajdowało szacunek, 
życzliwość i opiekę u chrześcijan. Świadczy o tym rozumowanie cesarza 
Juliana Apostaty, który zastanawiał się, dlaczego chrześcijanie byli 
tak szanowani, dlaczego tak wielu szło za nimi, i uważał, że jednym 
z powodów było ich zaangażowanie w pomoc biednym i cudzoziemcom, 
ponieważ Cesarstwo pomijało ich i pogardzało nimi. Z tego powodu 
cesarz nie mógł znieść faktu, że jego ubodzy nie otrzymywali pomocy 
z jego strony, podczas gdy znienawidzeni chrześcijanie „oprócz swo-

164	 Taż, Pamiętnik duchowy, dz. cyt., s. 146.
165	 Annum Sacrum, 8, dz. cyt., s. 649.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

70

ich żywią także naszych”166. W liście skupia się przede wszystkim 
na nakazie tworzenia instytucji charytatywnych, aby konkurować 
z chrześcijanami i zyskać szacunek społeczeństwa: „W każdym mieście 
zakładaj liczne gospody dla przyjezdnych, aby z ludzkości naszej mógł 
korzystać każdy potrzebujący. […] Przyzwyczajaj ludność helleńską 
do takiej dobroczynności”167. Nie osiągnął jednak zamierzonego celu, 
z pewnością dlatego, że za tymi dziełami nie kryła się chrześcijańska 
miłość, pozwalająca uznać wyjątkową godność każdego człowieka.

170.  Utożsamiając się z tymi, którzy w hierarchii społecznej stoją 
najniżej (por. Mt 25, 31-46), „Jezus przyniósł wielką nowość uznania 
godności każdej osoby, a także i przede wszystkim tych osób, które 
zostały zakwalifikowane jako «niegodne». Ta nowa zasada w historii 
ludzkości, zgodnie z którą człowiek jest tym bardziej «godny» sza-
cunku i miłości, im jest słabszy, bardziej nieszczęśliwy i cierpiący, 
nawet do utraty swojej ludzkiej «postaci», zmieniła oblicze świata, 
dając początek instytucjom, które opiekują się ludźmi w trudnych 
warunkach: porzuconymi dziećmi, sierotami, osobami starszymi 
pozostawionymi samym sobie, chorymi psychicznie, osobami z nie-
uleczalnymi chorobami lub poważnymi deformacjami, tymi, którzy 
żyją na ulicach”168.

171.  Również przez pryzmat rany Jego Serca wpatrywanie się 
w Pana, który „przyjął nasze słabości i dźwigał choroby” (Mt 8, 17), 
pomaga nam zwracać większą uwagę na cierpienie i potrzeby innych, 
czyni nas wystarczająco silnymi, aby uczestniczyć w Jego dziele zbaw-
czym, jako narzędzia Jego miłości169. Jeśli kontemplujemy dar z siebie, 
złożony przez Chrystusa za wszystkich, nieuniknione staje się pytanie, 
dlaczego nie jesteśmy w stanie oddać naszego życia za innych: „Po tym 
poznaliśmy miłość, że On oddał za nas życie swoje. My także winniśmy 
oddać życie za braci” (1 J 3, 16).

166	 Julian Apostata, Ep. XLIX ad Arsacium Pontificem Galatiae, Mainz 1828, s. 90–91.
167	 Tamże.
168	 Dykasteria Nauki Wiary, Deklaracja o godności człowieka Dignitas infinita, 2 kwietnia 

2024, nr 19.
169	 Por. Benedykt XVI, List do Przełożonego Generalnego Towarzystwa Jezusowego z okazji 

50. rocznicy ogłoszenia Encykliki „Haurietis aquas”, 15 maja 2006: AAS 98 (2006), 
s. 461; „L’Osservatore Romano” (wyd. pol.) 2006, nr 9–10 (286), s. 5.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

71

Niektóre echa w historii duchowości

172.  Ten związek między nabożeństwem do Serca Jezusa a za-
angażowaniem na rzecz braci i sióstr, przewija się przez całe dzieje 
duchowości chrześcijańskiej. Spójrzmy na kilka przykładów.
Być źródłem dla innych

173.  Począwszy od Orygenesa, różni ojcowie Kościoła wyjaśniali 
tekst Jana 7, 38 – „Rzeki wody żywej popłyną z jego wnętrza” – jako 
odnoszący się do samego wierzącego, chociaż jest to konsekwencja 
faktu, że on sam pił z Chrystusa. Tak więc zjednoczenie z Chrystusem 
ma na celu nie tylko ugaszenie własnego pragnienia, ale także sprawia, 
że stajemy się źródłem ożywczej wody dla innych. Orygenes powie-
dział, że Chrystus spełnia swoją obietnicę, sprawiając, że wypływają 
z nas strumienie wody: „Dusza człowieka, stworzona na obraz Boży, 
może w sobie zawierać i z siebie wydobywać studnie, źródła i rzeki”170.

174.  Święty Ambroży zalecał, by pić z Chrystusa, „aby źródło wody 
w was obfitowało i wypływało ku życiu wiecznemu”171. A Mariusz Wik-
toryn utrzymywał, że Duch Święty jest dany w takiej obfitości, że „ten, 
kto Go otrzymuje, staje się łonem, które wylewa rzeki wody żywej”172. 
Święty Augustyn mówił, że tą rzeką, która wypływa z wierzącego, jest 
życzliwość173. Święty Tomasz z Akwinu powtórzył tę ideę, twierdząc, 
że gdy ktoś „śpieszy się, by przekazywać innym rozmaite dary łaski, 
które otrzymał od Boga, z jego wnętrza wypływa woda żywa”174.

175.  Rzeczywiście, jeśli „ofiara Krzyża złożona z miłością i pokorą 
przyniosła nieskończone wynagrodzenie należne za grzechy rodu 
ludzkiego”175, to Kościół, który rodzi się z Serca Chrystusa, przedłuża 
i przekazuje w każdym czasie i miejscu skutki tej jedynej odkupieńczej 
męki, która doprowadza ludzi do bezpośredniego zjednoczenia z Panem.

170	 Orygenes, In Num. homil. 12, 1: PG 12, 657.
171	 Św. Ambroży, Epist. 29, 24: PL 16, 1060.
172	 Mariusz Wiktoryn, Adv. Arium 1, 8: PL 8, 1044.
173	 Św. Augustyn, Tract. in Joanne 32, 4: PL 35, 1643.
174	 Św. Tomasz z Akwinu, In Ev. S. Joannis, cap. VII, lectio 5.
175	 Haurietis aquas, II, dz. cyt., 321; A. Tessarolo SCI, Teologia Serca Jezusowego, dz. cyt., 

s. 164.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

72

176.  W łonie Kościoła pośrednictwo Maryi, Orędowniczki i Matki, 
można zrozumieć jedynie „jako uczestnictwo w tym jedynym źródle, 
którym jest pośrednictwo samego Chrystusa”176, jedynego Odkupiciela, 
a „Kościół nie waha się jawnie wyznawać takiej podporządkowanej 
roli Maryi”177. Nabożeństwo do Serca Maryi nie chce bowiem ujmo-
wać czegokolwiek z jedynej adoracji należnej Sercu Chrystusa, ale ją 
pobudzać: „Macierzyńska zaś rola Maryi w stosunku do ludzi żadną 
miarą nie przyćmiewa i nie umniejsza tego jedynego pośrednictwa 
Chrystusa, lecz ukazuje jego moc”178. Dzięki niewyczerpanemu źródłu, 
które tryska z otwartego boku Chrystusa, Kościół, Maryja i wszyscy 
wierzący na różne sposoby stają się kanałami wody żywej. W ten sposób 
sam Chrystus objawia swoją chwałę w naszej małości.

Braterstwo i mistyka

177.  Święty Bernard, zapraszając nas do zjednoczenia z Sercem 
Chrystusa, posługiwał się bogactwem tego nabożeństwa, aby zachę-
cić do zmiany życia opartej na miłości. Wierzył on, że możliwa jest 
przemiana uczuciowości, zniewolonej przyjemnościami, której nie 
da się uwolnić przez ślepe posłuszeństwo nakazowi, ale poprzez od-
powiedź na słodycz miłości Chrystusa. Zło pokonuje się dobrem, zło 
zwycięża się poprzez wzrost miłości: „Miłuj tedy Pana, Boga twego, 
z całego i pełnego uczucia serca, miłuj Go z całą czujnością i rozwagą 
rozumu, miłuj Go także ze wszystkich sił swoich tak, iżbyś nie lękał 
się nawet umrzeć z miłości ku Niemu […]. Niech Pan Jezus będzie 
słodki i łagodny dla twego serca, przeciw złudnym słodyczom ciele-
snych przyjemności, i niech Jego słodycz przezwycięży słodycz, tak 
jak gwóźdź wybija gwóźdź”179.

178.  Święty Franciszek Salezy pozwalał oświecić się przede wszyst-
kim przez prośbę Jezusa: „Uczcie się ode Mnie, bo jestem cichy i po-
kornego serca” (Mt 11, 29). W ten sposób, mawiał, przez najprostsze 
i najzwyklejsze sprawy „kradniemy” Serce Pana: „Chcąc mu tedy służyć 
według Jego upodobania, należy przykładać się z równą pilnością do 
rzeczy wielkich i wzniosłych, jak do rzeczy małych i niskich, ponieważ 

176	 Św. Jan Paweł II, Encyklika Redemptoris Mater, 25 marca 1987, nr 38.
177	 Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele Lumen gentium, 

21 listopada 1964, nr 62.
178	 Tamże, nr 60.
179	 Św. Bernard, Sermones super Cant., XX, 4: PL 183, 869.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

73

przez jedne i drugie możemy w równej mierze zdobyć miłością Jego 
serce. […] Te lekkie ofiary codzienne, jak ból głowy, ból zębów lub inne 
dolegliwości, dziwactwo męża lub żony, stłuczenie szklanki, czyjeś 
lekceważenie lub dąsy, zguba rękawiczek, pierścionka lub chusteczki, 
wczesne położenie się na spoczynek i ranne wstawanie na modlitwę 
i Komunię św., mały wstyd uczuwamy w wykonywaniu pewnych aktów 
pobożności wobec drugich, wszystkie te drobne przykrości, przyjęte 
i poniesione z miłością, zadowalają w wysokim stopniu dobroć Bożą”180. 
Ale ostatecznie kluczem do naszej odpowiedzi na miłość Serca Chrys-
tusa jest miłość bliźniego: „miłość stanowcza, stała, niezmienna, która 
nie rozwodząc się nad drobiazgami, ani nad przymiotami lub kondycją 
osób, nie podlega zmianom ani animozjom […]. Nasz Pan kocha nas 
nieustannie, cierpliwie znosi zarówno nasze wady, jak i niedoskona-
łości; musimy zatem czynić to samo wobec naszych braci, nigdy nie 
męcząc się znoszeniem ich”181.

179.  Święty Karol de Foucauld pragnął naśladować Jezusa Chrys-
tusa, żyć tak, jak On żył, działać tak, jak On działał, zawsze robić to, 
co Jezus zrobiłby na jego miejscu. Aby w pełni osiągnąć ten cel, musiał 
dostosować się do uczuć Serca Chrystusa. Tak więc wyrażenie „miłość 
dla miłości” pojawia się raz jeszcze, gdy mówi: „Pragnienie cierpienia, 
aby na miłość odpowiedzieć miłością; […] aby uczestniczyć w Jego 
dziele, ofiarowując się wraz z Nim, pomimo nicości, którą jestem, 
jako żertwa, jako ofiara dla uświęcenia ludzi”182. Pragnienie niesienia 
miłości Jezusa, jego zaangażowanie misyjne wśród najbiedniejszych 
i najbardziej zapomnianych na ziemi sprawiło, że przyjął jako motto 
słowa: „Iesus Caritas”, wraz z symbolem Serca Chrystusa, zwieńczo-
nego krzyżem183. Nie była to decyzja powierzchowna: „Ze wszystkich 
sił staram się pokazać i pokazać tym biednym, zagubionym braciom, 
że nasza religia jest miłosierdziem, braterstwem, że jej symbolem 

180	 Św. Franciszek Salezy, Filotea. Wstęp do życia pobożnego, tłum. H. Libiński SI, wyd. 2, 
Kraków 1931, s. 296–297.

181	 Tenże, Kazanie na XVII Niedzielę po Zesłaniu Ducha Świętego, 30 września 1618, 
w: tegoż, Œuvres de Saint François de Sales, t. 9, Sermones, vol. 3, Annecy 1897, 
s. 200–201.

182	 Św. Karol de Foucauld, Jezus, Jego Męka, Rekolekcje w Nazarecie, 5–15 listopada 1897, 
w: tegoż, La vita nascosta. Ritiri in Terra Santa (1897–1900), Roma 1974, s. 72.

183	 Od 19 marca 1902 roku wszystkie jego listy są opatrzone nagłówkiem ze słowami 
„Iesus Caritas”, oddzielonymi sercem zwieńczonym krzyżem.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

74

jest Serce”184. I postanowił osiąść z innymi braćmi „w Maroku w imię 
Serca Jezusa”185. W ten sposób ich dzieło ewangelizacyjne byłoby 
promieniowaniem: „Miłość musi promieniować ze braterstwa, tak 
jak promieniuje z Serca Jezusa”186. To pragnienie stopniowo uczyniło 
go bratem wszystkich, ponieważ pozwalając się kształtować Sercu 
Chrystusa, pragnął objąć swoim braterskim sercem całą cierpiącą 
ludzkość: „Nasze serce, podobnie jak serce Kościoła, podobnie jak 
Serce Jezusa, musi obejmować wszystkich ludzi”187. „Miłością Serca 
Jezusa do ludzi, którą objawił w swojej męce, powinniśmy obdarzać 
wszystkich ludzi”188.

180.  Ksiądz Huvelin, kierownik duchowy św. Karola de Foucaul-
da, mawiał, że „kiedy nasz Pan mieszka w sercu, daje mu takie uczu-
cia, a serce otwiera się na maluczkich. Takie było usposobienie serca 
Wincentego a Paulo […]. Kiedy nasz Pan mieszka w duszy kapłana, 
skłania ją ku ubogim”189. Ważne jest, aby zauważyć, że to poświęcenie 
św. Wincentego, które opisuje ks. Huvelin, karmiło się także nabożeń-
stwem do Serca Chrystusa. Wincenty zachęcał, „aby z serca Jezuso-
wego zaczerpnąć słowo pocieszenia i przekazać je takiemu biednemu 
choremu”190. Aby to się urzeczywistniło, niezbędna jest przemiana 
własnego serca, która dokonuje się za sprawą miłości i łagodności 
Serca Chrystusa. Święty Wincenty często powtarzał to przekonanie 
w swoich kazaniach i radach, do tego stopnia, że stało się ono waż-
nym elementem Konstytucji jego zgromadzenia: „Wszyscy również 
dołożą wszelkich starań, aby nauczyć się tej lekcji, której udzielił nam 
Jezus: «Uczcie się ode mnie, który jestem cichy i pokornego serca»; 
pamiętając, że jak On sam mówi, przez łagodność posiada się ziemię, 

184	 Św. Karol de Foucauld, List do ks. Huvelina, 15 lipca 1904, w: Opere spirituali, Roma 
1983, s. 633.

185	 Tenże, List do ks. Martina, 25 stycznia 1903, w: tegoż, „Cette chère dernière place”. 
Lettres à mes frères de la Trappe, Paris 2012, s. 311.

186	 Cytowany w: R. Voillaume, Les fraternités du Père de Foucauld, Paris 1946, s. 173.
187	 Św. Karol de Foucauld, Meditazioni dei santi Vangeli sui passi relativi a quindici virtù, 

Nazaret 1897–1898, Carità 77 (Mt 20, 28), w: tegoż, Meditazioni sui passi dei vangeli 
relativi a Dio solo, fede, speranza, carità (1897–1898), Roma 1973, s. 325.

188	 Tenże, Meditazioni dei santi…, dz. cyt., Carità 90 (Mt 27, 30), w: tegoż, Meditazioni 
sui…, dz. cyt., s. 338.

189	 H. Huvelin, Quelques directeurs d’âmes au XVII siècle, Paris 1911, s. 97.
190	 Por. św. Wincenty a Paulo, Konferencja O służeniu chorym i trosce sióstr o własne 

zdrowie, 11 listopada 1657, w: tegoż, Listy, konferencje, dokumenty, t. 10, dz. cyt., 
s. 311.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

75

ponieważ praktykując tę cnotę, zdobywa się serca ludzi, aby nawrócić 
ich do Boga, czego nie mogą osiągnąć ci, którzy zachowują się srogo 
i surowo wobec bliźniego”191.

Zadośćuczynienie: budowanie na zgliszczach

181.  Wszystko to pozwala nam zrozumieć, w świetle słowa Bożego, 
jakie znaczenie powinniśmy nadać „zadośćuczynieniu” składanemu 
Sercu Chrystusa, czego Pan naprawdę oczekuje od nas jako zadość-
uczynienia, z pomocą Jego łaski. Wiele na ten temat rozprawiano, ale 
św. Jan Paweł II dał jasną odpowiedź, aby ukierunkować nas, współ-
czesnych chrześcijan, ku duchowi zadośćuczynienia bardziej zgodnemu 
z Ewangelią.

Społeczne znaczenie zadośćuczynienia Sercu Chrystusa

182.  Święty Jan Paweł II wyjaśnił, że poprzez całkowite oddanie 
się Sercu Chrystusa „na ruinach nienawiści i przemocy będzie mogła 
powstać cywilizacja Serca Chrystusa”; oznacza to z pewnością, że je-
steśmy zdolni do „łączenia synowskiej miłości wobec Boga z miłością 
bliźniego”; otóż, „jest to prawdziwe zadośćuczynienie, którego oczekuje 
Serce Zbawiciela”192. Jesteśmy wezwani, aby razem z Chrystusem bu-
dować nową cywilizację miłości na ruinach, które przez nasz grzech 
pozostawiamy po sobie na tym świecie. Chodzi o zadośćuczynienie, 
jakiego oczekuje od nas Serce Chrystusa. Pośród zniszczenia pozo-
stawionego przez zło Serce Chrystusa zapragnęło potrzebować naszej 
współpracy, aby odbudować dobro i piękno.

183.  Jest rzeczą pewną, że każdy grzech niszczy Kościół i społe-
czeństwo, dlatego „można bezsprzecznie przypisać każdemu grzechowi 
charakter grzechu społecznego”, chociaż jest to szczególnie prawdziwe 
w przypadku niektórych grzechów, które „stanowią jednak, ze względu 
na ich przedmiot, zamach skierowany przeciwko bliźniemu”193. Święty 
Jan Paweł II wyjaśnił, że powtarzanie tych grzechów wobec innych 
często kończy się utrwaleniem „struktury grzechu”, która ma wpływ na 

191	 Costituzioni e Statuti della Congregazione della Missione (1658), Roma 1984, s. 110.
192	 Św. Jan Paweł II, List do Ojca Petera Hansa Kolvenbacha, Przełożonego Generalnego 

Towarzystwa Jezusowego, Paray-le-Monial, 5 października 1986, w: C. Drążek SI, 
Jan Paweł II, dz. cyt., s. 101.

193	 Św. Jan Paweł II, Adhortacja apostolska Reconciliatio et paenitentia, 2 grudnia 1984, 
nr 16.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

76

rozwój narodów194. Często jest to elementem dominującej mentalności, 
która uważa za normalne lub racjonalne to, co w rzeczywistości jest 
tylko egoizmem i obojętnością. To zjawisko można określić mianem 
alienacji społecznej: „Wyobcowane jest społeczeństwo, które poprzez 
formy społecznej organizacji, produkcji i konsumpcji utrudnia zarówno 
realizację tego daru, jak i budowanie tej międzyludzkiej solidarno-
ści”195. Tym, co każe nam przeciwstawiać się tym strukturom alienacji 
społecznej, obnażać je i opowiadać się za społecznym dynamizmem, 
który przywraca i buduje dobro, jest nie tylko norma moralna, lecz 
samo „nawrócenie serca”, które „nakłada obowiązek”196 naprawienia 
tych struktur. Jest to nasza odpowiedź dana kochającemu Sercu Jezusa 
Chrystusa, które uczy nas kochać.

184.  Właśnie dlatego, że ewangeliczne zadośćuczynienie ma tak 
silne znaczenie społeczne, nasze akty miłości, służby, pojednania, 
aby rzeczywiście stały się wynagradzające, wymagają, aby Chrystus 
je pobudzał, motywował, czynił możliwymi. Święty Jan Paweł II mó-
wił również, że aby budować cywilizację miłości, dzisiejsza ludzkość 
potrzebuje Serca Chrystusa197. Chrześcijańskie zadośćuczynienie nie 
może być rozumiane jedynie jako zbiór zewnętrznych dzieł, które 
są także niezbędne i czasami godne podziwu. Wymaga ono pewnej 
duchowości, duszy, sensu, które dadzą tym dziełom moc, rozmach 
i niestrudzoną kreatywność. Potrzebuje życia, ognia i światła, które 
pochodzą z Serca Chrystusa.

Zadośćuczynić zranionym sercom

185.  Ponadto zadośćuczynienie czysto zewnętrzne nie wystarczy 
ani światu, ani Sercu Chrystusa. Jeśli każdy zastanowi się nad włas-
nymi grzechami oraz nad ich konsekwencjami dla innych, odkryje, że 
zadośćuczynienie za szkody wyrządzone temu światu oznacza również 
pragnienie, aby wynagrodzić zranionym sercom tam, gdzie została 
spowodowana najgłębsza szkoda, najbardziej bolesna rana.

186.  Duch zadośćuczynienia „zachęca nas do żywienia nadziei, że 
każda, nawet głęboka rana może być uleczona. Całkowite naprawienie 

194	 Por. tenże, Encyklika Sollicitudo rei socialis, 30 grudnia 1987, nr 36.
195	 Tenże, Encyklika Centesimus annus, 1 maja 1991, nr 41.
196	 KKK 1888.
197	 Por. św. Jan Paweł II, Katecheza, 8 czerwca 1994, nr 2, dz. cyt.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

77

wydaje się czasem niemożliwe, kiedy dobra albo drogie osoby są defi-
nitywnie utracone albo kiedy pewne sytuacje stały się nieodwracalne. 
Jednak zamiar naprawienia i uczynienia tego w sposób konkretny 
jest istotny dla procesu pojednania i przywrócenia pokoju w sercu”198.

Piękno prośby o przebaczenie

187.  Dobra intencja nie wystarczy; niezbędny jest wewnętrzny 
dynamizm pragnienia, który wywoła pewne skutki zewnętrzne. Krótko 
mówiąc, „zadośćuczynienie, jeśli ma być chrześcijańskie, jeśli ma poru-
szyć serce osoby znieważonej, a nie być jedynie aktem sprawiedliwości 
łagodzącej, wymaga dwóch angażujących postaw – uznania, że się 
zawiniło, i proszenia o przebaczenie. […] Pragnienie zadośćuczynienia 
rodzi się właśnie z tego uczciwego uznania krzywdy wyrządzonej bratu 
oraz z głębokiego i szczerego poczucia, że została zraniona miłość”199.

188.  Przyznanie się do grzechu wobec innych nie powinno być uwa-
żane za coś poniżającego czy szkodliwego dla naszej ludzkiej godności. 
Wręcz przeciwnie, jest to zaprzestanie okłamywania samego siebie, 
jest to uznanie własnej historii taką, jaka jest, naznaczonej grzechem, 
zwłaszcza gdy skrzywdziliśmy naszych braci i siostry: „Obwinianie 
samych siebie należy do mądrości chrześcijańskiej. […] To podoba się 
Panu, bo Pan przyjmuje skruszone serce”200.

189.  Do tego ducha zadośćuczynienia należy zwyczaj proszenia braci 
i sióstr o przebaczenie, co świadczy o ogromnej szlachetności pomimo 
naszej kruchości. Prośba o przebaczenie jest sposobem na uzdrowienie 
relacji, ponieważ „otwiera ponownie na dialog i wyraża wolę przywrócenia 
więzi w miłości braterskiej, […] porusza serce brata, pociesza go i pobudza 
do przyjęcia przebaczenia, o które jest proszony”. W ten sposób, „jeśli 
nie można w pełni naprawić tego, co jest niemożliwe do naprawienia, 
może zawsze odrodzić się miłość, czyniąc ranę znośną”201.

198	 Franciszek, Przemówienie do uczestników międzynarodowej konferencji pod hasłem 
„Réparer l’irréparable” (Naprawić nienaprawialne), z okazji 350. rocznicy objawień 
Jezusa w Paray-le-Monial, 4 maja 2024: „L’Osservatore Romano” (wyd. pol.) 2024, 
nr 5 (462), s. 39.

199	 Tamże.
200	 Franciszek, Homilia podczas porannej Mszy św. w Domu Świętej Marty, 6 marca 2018: 

„L’Osservatore Romano” (wyd. pol.) 2018, nr 5 (402), s. 44.
201	 Tenże, Przemówienie do uczestników międzynarodowej konferencji pod hasłem „Réparer 

l’irréparable”…, dz. cyt., s. 39.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

78

190.  Serce zdolne do skruchy może wzrastać w braterstwie 
i solidarności, ponieważ „ci, którzy nie płaczą, cofają się, starzeją 
się wewnętrznie, podczas gdy ci, którzy urzeczywistniają modlitwę 
prostszą i bardziej zażyłą, nacechowaną adoracją i wzruszeniem wobec 
Boga, ci dojrzewają. Wiążemy się coraz mniej z samymi sobą, a coraz 
bardziej z Chrystusem i stajemy się ubogimi w duchu. W ten sposób 
czujemy się bliżsi ubogich, szczególnie umiłowanych przez Boga”202. 
W konsekwencji pojawia się prawdziwy duch zadośćuczynienia, po-
nieważ „ten, kto skruszy się w sercu, czuje się coraz bardziej bratem 
wszystkich grzeszników świata, czuje się bardziej bratem, bez fasady 
wyższości czy surowości osądu, lecz zawsze z pragnieniem miłowania 
i zadośćuczynienia”203. Ta solidarność, zrodzona przez skruchę, umoż-
liwia jednocześnie pojednanie. Osoba zdolna do skruchy, „zamiast 
złościć się i oburzać z powodu zła popełnionego przez braci, płacze 
z powodu ich grzechów. Nie gorszy się. Następuje pewnego rodzaju 
odwrócenie, w którym naturalna skłonność do bycia pobłażliwym 
dla siebie, a nieugiętym wobec innych zostaje odwrócona, i dzięki 
łasce Bożej człowiek staje się stanowczy wobec siebie, a miłosierny 
wobec innych”204.

Zadośćuczynienie: przedłużenie Serca Chrystusa

191.  Istnieje jeszcze inny, uzupełniający sposób, który pozwala 
umieścić zadośćuczynienie w kontekście jeszcze bardziej bezpośredniej 
relacji z Sercem Chrystusa, nie wykluczając z tego zadośćuczynienia 
konkretnego zaangażowania na rzecz naszych braci i sióstr, o którym 
była mowa.

192.  W innym miejscu stwierdziłem, że „chciał On [Bóg] w pewien 
sposób ograniczyć samego siebie” i „gdzie wiele rzeczy, które uważamy 
za złe, za zagrożenie lub źródło cierpienia, jest w istocie częścią bólów 
rodzenia, pobudzających nas do współpracy ze Stwórcą”205. Nasza 
współpraca może pozwolić Bożej mocy i miłości rozprzestrzeniać się 
w naszym życiu i na świecie, podczas gdy odrzucenie lub obojętność 
mogą to uniemożliwiać. Niektóre biblijne zwroty wyrażają to meta-

202	 Tenże, Homilia podczas Mszy św. Krzyżma, dz. cyt., s. 64.
203	 Tamże.
204	 Tamże.
205	 Laudato si’, nr 80.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

79

forycznie, jak wtedy, gdy Pan woła: „Jeżeli chcesz powrócić, Izraelu – 
wyrocznia Pana – możesz do Mnie powrócić” (Jr 4, 1). Albo wówczas, 
gdy mówi w obliczu odrzucenia przez swój lud: „Moje serce na to się 
wzdryga i rozpalają się moje wnętrzności” (Oz 11, 8).

193.  Chociaż nie można mówić o nowym cierpieniu chwalebne-
go Chrystusa – „Misterium Paschalne Chrystusa […], a ponadto to, 
kim Chrystus jest, to, co uczynił i co wycierpiał dla wszystkich ludzi, 
uczestniczy w wieczności Bożej, przekracza wszelkie czasy i jest w nich 
stale obecne”206. Możemy natomiast powiedzieć, że On sam zgodził się 
ograniczyć ekspansywną chwałę swojego zmartwychwstania, powstrzy-
mać rozprzestrzenianie się swojej przeogromnej i płomiennej miłości, 
aby zostawić przestrzeń dla naszej dobrowolnej współpracy z Jego 
Sercem. Jest to tak realne, że nasze odrzucenie zatrzymuje ów impuls 
ofiarności, tak jak nasza ufność i ofiarowanie siebie samych otwiera 
pewną przestrzeń, oferuje wolny od przeszkód kanał dla wylania się 
Jego miłości. Nasze odrzucenie lub nasza obojętność ograniczają skutki 
Jego mocy i owocność Jego miłości w nas. Jeśli nie znajduje we mnie 
zaufania i otwartości, Jego miłość zostaje pozbawiona – ponieważ On 
sam tego chciał – swego przedłużenia w moim życiu, które jest jedyne 
i niepowtarzalne, oraz w świecie, w którym mnie powołał, abym ją 
uobecniał. Nie wynika to z Jego kruchości, ale z Jego nieskończonej 
wolności, Jego paradoksalnej mocy i z perfekcji Jego miłości do każdego 
z nas. Kiedy Boża wszechmoc objawia się w naszej słabej woli, „tylko 
wiara może ją rozpoznać”207.

194.  W rzeczy samej, św. Małgorzata Maria opowiada, że podczas 
jednego z objawień Chrystusa mówił jej o swoim Sercu gorejącym wielką 
miłością do nas, tak „że nie może już powstrzymać w sobie płomieni 
tej gorącej miłości. Musi je rozlać”208. Skoro Pan, który wszystko może, 
w swej Boskiej wolności zechciał, byśmy byli Mu potrzebni, wynagro-
dzenie należy rozumieć jako usunięcie przeszkód, które stawiamy 
rozszerzaniu się miłości Chrystusa w świecie, przez nasz brak zaufania, 
wdzięczności i poświęcenia.

206	 KKK 1085.
207	 KKK 268.
208	 Św. Małgorzata Maria Alacoque, Pamiętnik duchowy św. Małgorzaty Marii Alacoque 

(1647–1690), nr 53, tłum. ks. Józef Andrasz SI, Kraków 1947, s. 59.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

80

Ofiara dla Miłości

195.  Aby lepiej zastanowić się nad tą tajemnicą, po raz kolejny 
przychodzi nam z pomocą świetlana duchowość św. Teresy od Dzie-
ciątka Jezus. Wiedziała ona, że niektórzy ludzie rozwinęli skrajną 
formę zadośćuczynienia, z dobrej woli poświęcenia się dla innych, 
która polegała na ofiarowaniu siebie samego jako swego rodzaju „pio-
runochronu”, aby urzeczywistniła się Boża sprawiedliwość: „Myślałam 
o duszach, które oddają się na ofiarę Sprawiedliwości Bożej, aby od-
wrócić kary od innych, a ściągnąć je na siebie”209. Ale choć taka ofiara 
mogła wydawać się godna podziwu, to jednak ona nie była do niej 
zbytnio przekonana: „nie miałam najmniejszej ochoty jej złożyć”210. Ten 
nacisk na Boską sprawiedliwość ostatecznie prowadził do przekonania, 
że ofiara Chrystusa była niekompletna lub częściowo skuteczna, lub 
że Jego miłosierdzie nie było wystarczająco silne.

196.  Dzięki swojej duchowej intuicji św. Teresa odkryła, że istnieje 
inny sposób ofiarowania siebie, w którym nie ma potrzeby zaspoka-
jania Boskiej sprawiedliwości, ale należy pozwolić, aby nieskończona 
miłość Pana rozprzestrzeniała się bez przeszkód: „Boże mój! Czyż 
ta Miłość wzgardzona ma pozostać w Twym Sercu? Sądzę, że gdybyś 
znalazł dusze oddające się na całopalne Ofiary Twej Miłości, [Twój 
ogień] strawiłby je natychmiast; zdaje mi się, że czułbyś się szczę-
śliwy, nie będąc już więcej zmuszonym tłumić w sobie przypływów 
nieskończonej czułości”211.

197.  Nie trzeba nic dodawać do jedynej odkupieńczej ofiary Chrys-
tusa, ale prawdą jest, że odrzucenie naszej wolności nie pozwala Sercu 
Chrystusa rozprzestrzeniać swoich „fal nieskończonej czułości” na tym 
świecie. A dzieje się tak, ponieważ sam Pan chce uszanować tę możli-
wość. To właśnie, bardziej niż Boska sprawiedliwość, niepokoiło serce 
św. Teresy od Dzieciątka Jezus, ponieważ według niej sprawiedliwość 
można zrozumieć tylko w świetle miłości. Widzieliśmy, że adorowała 
wszystkie doskonałości Boże przez pryzmat miłosierdzia i widziała je 
przemienione w ten sposób, promieniujące miłością. Mówiła: „nawet 

209	 Św. Teresa od Dzieciątka Jezus, Rękopis A, Folio 84 r., w: tejże, Pisma, t. 1, dz. cyt., 
s. 238.

210	 Tamże.
211	 Tamże, s. 239.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

81

sama Sprawiedliwość (ona może nawet bardziej niż inne) wydaje mi 
się przyodziana miłością”212.

198.  W ten sposób narodził się jej akt ofiarowania, nie Boskiej 
sprawiedliwości, ale miłosiernej Miłości: „Poświęcam siebie na ofiarę 
całopalną Twojej miłosiernej Miłości błagając, byś mnie wyniszczał 
nieustannie, przelewając w mą duszę strumienie nieskończonej czułości, 
ukryte w Tobie, bym w ten sposób, o mój Boże, stała się Męczennicą 
Twej Miłości!”213. Co istotne, należy podkreślić, że nie chodzi tylko o po-
zwolenie, aby Serce Jezusa rozszerzało piękno swojej miłości w naszym 
sercu poprzez całkowitą ufność, ale także o to, aby poprzez własne 
życie docierało do innych i przemieniało świat: „W Sercu Kościoła, 
mojej Matki, będę Miłością! […] W ten sposób moje marzenie zostanie 
spełnione!!!”214. Te dwa aspekty są ze sobą nierozerwalnie związane.

199.  Pan przyjął jej ofiarę. Rzeczywiście, jakiś czas później ona 
sama wykazała się głęboką miłością do innych i potwierdziła, że po-
chodziła ona z Serca Chrystusa, które przedłużało się przez nią. Dla-
tego powiedziała siostrze Leonii: „miłuję Cię tysiąc razy serdeczniej, 
niż zwyczajnie bywa między siostrami, bo mogę Cię kochać Sercem 
naszego niebieskiego Oblubieńca”215. Jakiś czas później pisała do 
Maurice’a Bellière’a: „Ach, jakże bym pragnęła dać Ci zrozumieć czu-
łość Serca Jezusowego i czego Ono od Ciebie oczekuje!”216.

Spójność i harmonia

200.  Siostry i bracia, proponuję, abyśmy rozwinęli tę formę za-
dośćuczynienia, która jest, w ostatecznym rozrachunku, ofiarowy-
waniem Sercu Chrystusa nowej sposobności do rozprzestrzeniania 
na tym świecie płomieni Jego żarliwej czułości. Skoro prawdą jest, że 
zadośćuczynienie wymaga pragnienia wynagrodzenia za zniewagi, 
w jakikolwiek sposób wyrządzone odwiecznej Miłości, gdy uchybiono 
Jej wskutek zapomnienia lub też ubliżono217, najwłaściwszym sposo-

212	 Św. Teresa od Dzieciątka Jezus, Rękopis A, Folio 83 v., w: tejże, Pisma, t. 1, dz. cyt., 
s. 238.

213	 Taż, Akt ofiarowania się Miłości Miłosiernej, w: tejże, Pisma, t. 1, dz. cyt., s. 326.
214	 Taż, Rękopis B, Folio 3 v., w: tejże, Pisma, t. 1, dz. cyt., s. 255.
215	 Taż, List 166, do Leonii, 10 kwietnia 1896, w: tejże, Pisma, t. 1, dz. cyt., s. 675.
216	 Taż, List 229, do ks. Bellière, 18 lipca 1897, w: tejże, Pisma, t. 1, dz. cyt., s. 787.
217	 Por. Miserentissimus Redemptor, dz. cyt., s. 169.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

82

bem jest, aby nasza miłość ofiarowała Panu jakąś możliwość rozsze-
rzenia się, w zamian za te chwile, w których została Ona odtrącona 
lub zanegowana. Dzieje się to wtedy, gdy wykraczamy poza zwykłe 
„pocieszanie” Chrystusa, o którym mówiliśmy w poprzednim rozdziale; 
wynagrodzenie przejawia się wówczas w aktach braterskiej miłości, 
którymi leczymy rany Kościoła i świata. W ten sposób dajemy nowy 
wyraz odnawiającej mocy Serca Chrystusa.

201.  Wyrzeczenia i cierpienia, jakich wymagają owe akty miłości 
bliźniego, jednoczą nas z męką Chrystusa, a my cierpiąc z Chrystusem, 
„krzyżujemy nasze ciało tą tajemnicą krzyża, o której mówi Apostoł, 
tym obfitsze owoce pojednania i zadośćuczynienia spłyną na nas i na 
innych”218. Tylko Chrystus zbawia przez swoją ofiarę poniesioną za nas 
na krzyżu, tylko On daje odkupienie, ponieważ „jeden jest Bóg, jeden 
też pośrednik między Bogiem a ludźmi, człowiek, Chrystus Jezus, 
który wydał siebie samego na okup za wszystkich” (1 Tm 2, 5-6). Za-
dośćuczynienie, które składamy w darze, to dobrowolnie przyjęte 
uczestnictwo w Jego odkupieńczej miłości i Jego jedynej ofierze. W ten 
sposób dopełniamy w naszym ciele „niedostatki udręk Chrystusa […] 
dla dobra Jego Ciała, którym jest Kościół” (Kol 1, 24), i to sam Chrys-
tus przedłuża za naszym pośrednictwem skutki swego całkowitego 
oddania się z miłości.

202.  Cierpienia często wiążą się z naszym zranionym ego, ale 
to właśnie pokora Serca Chrystusa wskazuje nam drogę uniżenia. 
Bóg chciał przyjść do nas, uniżając się, czyniąc się małym. Naucza 
o tym już Stary Testament poprzez różne metafory, ukazujące Boga, 
który wchodzi w małość historii i pozwala się odrzucić przez swój 
lud. Jego miłość miesza się z codziennym życiem umiłowanego ludu 
i błaga, niczym żebrak, o odpowiedź, jakby prosząc o pozwolenie, by 
mogła ukazać swoją chwałę. Z drugiej strony, „to chyba jeden jedyny 
raz tak własnymi słowami odwołał się Pan Jezus do swego serca. 
I uwydatnił ten jeden rys: «cichość i pokorę». Jakby chciał powie-
dzieć, że tą tylko drogą chce zdobywać człowieka”219. Gdy Chrystus 
powiedział: „Uczcie się ode Mnie, bo jestem cichy i pokornego serca” 

218	 Tamże.
219	 Św. Jan Paweł II, Katecheza, 20 czerwca 1979, w: C. Drążek SI, Jan Paweł II, dz. cyt., 

s. 140.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

83

(Mt 11, 29), wskazał, że „potrzebuje naszej małości, naszej pokory 
serca, aby się wyrazić”220.

203.  W tym, co powiedzieliśmy, ważne jest, aby zwrócić uwagę 
na kilka nierozłącznych aspektów, ponieważ te uczynki miłości wobec 
bliźniego, ze wszystkimi wyrzeczeniami, samozaparciem, cierpienia-
mi i wysiłkami, które pociągają za sobą, spełniają tę funkcję, gdy są 
karmione miłością samego Chrystusa. On pozwala nam miłować tak, 
jak On sam umiłował, i w ten sposób On sam, za naszym pośrednic-
twem, miłuje i służy. O ile z jednej strony wydaje się umniejszać, uni-
żać, ponieważ chciał okazać swoją miłość poprzez nasze gesty, o tyle 
z drugiej strony, w najprostszych dziełach miłosierdzia, Jego Serce 
odbiera chwałę i objawia całą swoją wielkość. Ludzkie serce, które daje 
przestrzeń miłości Chrystusa poprzez całkowite zaufanie i pozwala 
tej miłości, przez jej ogień, rozprzestrzeniać się w swoim życiu, staje 
się zdolne do kochania innych jak Chrystus, stając się małym i bli-
skim wszystkim. W ten sposób Chrystus zaspokaja swoje pragnienie 
i chwalebnie rozprzestrzenia w nas, i poprzez nas, płomienie swojej 
gorejącej czułości. Zauważamy w tym wszystkim piękną harmonię.

204.  Wreszcie, aby zrozumieć to nabożeństwo w całym jego bo-
gactwie, należy dodać, powtarzając to, co zostało powiedziane o tryni-
tarnym wymiarze tego nabożeństwa, że zadośćuczynienie Chrystusa 
w wymiarze ludzkim zostaje ofiarowane Ojcu poprzez działanie Ducha 
Świętego w nas. Dlatego nasze zadośćuczynienie Sercu Chrystusa jest 
ostatecznie skierowane do Ojca, który raduje się, widząc nas zjednoczo-
nych z Chrystusem, gdy ofiarowujemy się przez Niego, z Nim i w Nim.

Rozmiłować świat

205.  Chrześcijańska propozycja jest pociągająca, gdy może być 
przeżywana i ukazywana w całości: nie jako zwykła ucieczka w uczucia 
religijne lub egzaltowany kult. Cóż to byłby za kult dla Chrystusa, 
gdybyśmy zadowalali się wyłącznie osobistą relacją, bez potrzeby 
pomagania innym, by mniej cierpieli i lepiej żyli? Czy będzie się po-
dobało Sercu, które tak bardzo umiłowało, jeśli zatrzymamy się na 

220	 Franciszek, Homilia podczas porannej Mszy św. w Domu Świętej Marty, 27 czerwca 
2014, w: tegoż, Bóg szuka nas na marginesie. Słowa z Domu Świętej Marty, tłum. 
A.T. Kowalewska, Kraków 2017, s. 179.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

84

osobistym doświadczeniu religijnym, bez żadnego skutku w relacjach 
braterskich i społecznych? Bądźmy uczciwi i czytajmy słowo Boże 
w całości. Lecz z tego samego powodu powiedzmy, że nie chodzi bynaj-
mniej o jakąś promocję społeczną, pozbawioną znaczenia religijnego, 
która ostatecznie byłaby pragnieniem obdarowania człowieka czymś 
mniejszym niż to, co Bóg chce mu dać. Dlatego musimy zakończyć 
ten rozdział, przypominając o misyjnym wymiarze naszej miłości 
do Serca Chrystusa.

206.  Święty Jan Paweł II nie tylko mówił o społecznym wymiarze 
nabożeństwa do Serca Chrystusa, lecz także odniósł się do „wyna-
gradzania, które jest apostolskim współuczestnictwem w dziele zba-
wiania świata”221. W ten sam sposób poświęcenie się Sercu Chrystusa 
„wiąże się z działalnością misyjną samego Kościoła, ponieważ odpo-
wiada na pragnienie Serca Jezusa, aby za pośrednictwem członków 
Jego Ciała rozszerzać na cały świat całkowite oddanie się Kościoła 
sprawie Królestwa, oraz by coraz bardziej jednoczyć Kościół w akcie 
składania ofiary Ojcu i w świadomości, że istnieje on dla innych”222. 
W konsekwencji dzięki chrześcijanom „miłość będzie się rozlewać 
w ludzkich sercach, aby mogło wzrastać Ciało Chrystusa, którym 
jest Kościół, oraz by powstawało społeczeństwo sprawiedliwości, 
pokoju i braterstwa”223.

207.  Przedłużanie płomieni miłości Serca Chrystusa dokonuje 
się również w dziele misyjnym Kościoła, który niesie wieść o Bożej 
miłości objawionej w Chrystusie. Święty Wincenty a Paulo nauczał 
o tym bardzo dobrze, kiedy zachęcał swoich uczniów, aby prosili Pana 
o „to serce, które każe nam iść wszędzie, serce Syna Bożego, [serce 
naszego Pana], które każe nam iść tak, jak On by poszedł, […]. On 
wysłał w tym celu apostołów i tak jak ich posyła nas, byśmy wszędzie 
nieśli ogień”224.
221	 Św. Jan Paweł II, Orędzie na stulecie poświęcenia ludzkości Sercu Pana Jezusa, dz. cyt., 

nr 2, w: C. Drążek SI, Jan Paweł II, dz. cyt., s. 45.
222	 Tenże, Orędzie na stulecie poświęcenia…, dz. cyt., nr 1, w: C. Drążek SI, Jan Paweł II, 

dz. cyt., s. 43.
223	 Tenże, List do ordynariusza Lyonu abpa Louisa-Marie Billégo z okazji stulecia poświęcenia 

ludzkości Najświętszemu Sercu Pana Jezusa, 4 czerwca 1999 r., nr 4, w: C. Drążek SI, 
Jan Paweł II, dz. cyt., s. 169.

224	 Św. Wincenty a Paulo, Refleksje na różne tematy, 22 sierpnia 1655, w: tegoż, Listy, 
konferencje, dokumenty, t. 11, dz. cyt., s. 339.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

85

208.  Święty Paweł VI, zwracając się do zgromadzeń zakonnych 
krzewiących nabożeństwo do Najświętszego Serca, przypominał, że 
„gorliwość jednak pasterska i zapał misjonarski wtedy będą prawdzi-
wie płonąć, gdy zarówno kapłani, jak i wierni, wpatrzeni w przykład 
odwiecznej miłości, okazanej nam przez Słowo Wcielone, mając na 
uwadze jedynie chwałę Bożą, wytężą wszystkie swoje siły w tym kie-
runku, by dzielić z innymi niezgłębione bogactwa Chrystusowe”225. 
W świetle Najświętszego Serca misja staje się kwestią miłości, a naj-
większym ryzykiem w tej misji jest to, że mówi się i robi wiele rzeczy, 
ale nie udaje się doprowadzić do szczęśliwego spotkania z miłością 
Chrystusa, która przygarnia i zbawia.

209.  Misja, rozumiana w perspektywie promieniowania miłością 
Serca Chrystusa, wymaga misjonarzy rozmiłowanych, którzy wciąż 
pozwalają się zdobyć przez Chrystusa i którzy nie mogą nie przeka-
zywać tej miłości, która odmieniła ich życie. Toteż boli ich tracenie 
czasu na omawianie drugorzędnych kwestii lub na narzucanie prawd 
i reguł, ponieważ ich główną troską jest dzielenie się tym, czego do-
świadczają, a przede wszystkim, aby przez ich nieudolne wysiłki inni 
mogli dostrzec dobroć i piękno Umiłowanego. Czyż nie tak dzieje się 
z każdym zakochanym? Warto w tym miejscu zacytować słowa, którymi 
zakochany Dante Alighieri próbował wyrazić ten sposób myślenia:

„Gdy wspomnę moc jej najdziwniejszą w świecie,
poczynam płonąć w tak lubym pożarze,
że jeśli wtedy mówić się odważę,
to świat rozkocham przez mówienie moje”226.

210.  Mówić o Chrystusie, świadectwem lub słowem, w taki sposób, 
aby inni nie musieli podejmować wielkiego wysiłku, aby Go pokochać, 
to największe pragnienie misjonarza dusz. W tej dynamice miłości nie 
ma prozelityzmu: słowa osoby zakochanej nie irytują, nie narzucają się, 
nie przymuszają, tylko skłaniają innych do zastanowienia się, jak taka 
miłość jest możliwa. Z najwyższym szacunkiem dla wolności i godności 
drugiej osoby, miłujący po prostu czeka, w nadziei, że dane mu będzie 
opowiedzieć o tej przyjaźni, która wypełnia jego życie.

225	 Św. Paweł VI, List apostolski o kulcie Najświętszego Serca Jezusowego Diserti 
interpretes, 25 maja 1965, nr 4.

226	 Dante Alighieri, Życie nowe, XIX, 5-8, tłum. E. Porębowicz, Florencja 1934, s. 29.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

86

211.  Chrystus prosi cię, abyś nie wstydził się przyznać do przy-
jaźni z Nim, nie zapominając o roztropności i szacunku. Prosi cię, abyś 
odważył się powiedzieć innym, że spotkanie z Nim było dla ciebie 
dobrem: „Do każdego więc, kto się przyzna do Mnie przed ludźmi, 
przyznam się i Ja przed moim Ojcem, który jest w niebie” (Mt 10, 32). 
Ale zakochane serce nie czyni tego z obowiązku, to dla niego koniecz-
ność, którą trudno powstrzymać: „Biada mi bowiem, gdybym nie głosił 
Ewangelii!” (1 Kor 9, 16). „Ale wtedy zaczął trawić moje serce jakby 
ogień, żarzący się w moim ciele. Czyniłem wysiłki, by go stłumić, lecz 
nie potrafiłem” (Jr 20, 9).

W komunii służby

212.  Nie wolno myśleć o tej misji głoszenia Chrystusa, jakby cho-
dziło tylko o coś między mną a Nim. Przeżywa się ją w komunii z własną 
wspólnotą i z Kościołem. Jeśli oddalamy się od wspólnoty, oddalimy 
się także od Jezusa. Jeśli o tym zapomnimy i nie będziemy troszczyć 
się o to, nasza przyjaźń z Jezusem oziębnie. Tego sekretu nigdy nie 
wolno zapomnieć. Miłość do braci i sióstr z własnej wspólnoty – za-
konnej, parafialnej, diecezjalnej – jest jak paliwo, które zasila naszą 
przyjaźń z Jezusem. Akty miłości wobec braci i sióstr we wspólnocie 
mogą być najlepszym sposobem, a czasem jedynym możliwym, aby 
wyrazić innym miłość do Jezusa Chrystusa. Sam Pan powiedział: „Po 
tym wszyscy poznają, że jesteście uczniami moimi, jeśli będziecie się 
wzajemnie miłowali” (J 13, 35).

213.  Jest to miłość, która staje się służbą dla wspólnoty. Przypo-
minam niestrudzenie, że Jezus powiedział to bardzo wyraźnie: „Za-
prawdę, powiadam wam: Wszystko, co uczyniliście jednemu z tych braci 
moich najmniejszych, Mnieście uczynili” (Mt 25, 40). On proponuje 
ci, byś odnalazł Go także tam, w każdym bracie i w każdej siostrze, 
zwłaszcza w najuboższych, najbardziej wzgardzonych i opuszczonych 
w społeczeństwie. Cóż to za piękne spotkanie!

214.  Dlatego, jeśli poświęcamy się pomaganiu komuś, nie ozna-
cza to, że zapominamy o Jezusie. Wręcz przeciwnie, odnajdujemy Go 
w inny sposób. A kiedy próbujemy kogoś podnieść i uzdrowić, Jezus 
jest obok nas. Rzeczywiście, warto sobie przypomnieć, że kiedy posłał 
swoich uczniów z misją, „Pan współdziałał z nimi” (Mk 16, 20). On 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

87

tam jest, pracuje, walczy i razem z nami czyni dobro. To Jego miłość 
w tajemniczy sposób objawia się poprzez naszą służbę, to On sam 
przemawia do świata językiem, którego czasami nie sposób wyrazić 
słowami.

215.  On posyła cię, by szerzyć dobro i przynagla cię od wewnątrz. 
Z tego powodu wzywa cię, powołując do służby: będziesz czynił dobro 
jako lekarz, jako matka, jako nauczyciel, jako kapłan. Gdziekolwiek 
jesteś, możesz poczuć, że On cię wzywa i posyła, abyś żył tą misją na 
ziemi. On sam mówi do nas: „Posyłam was” (Łk 10, 3). Jest to część 
przyjaźni z Nim. Dlatego, aby taka przyjaźń dojrzała, trzeba pozwolić, 
aby On posłał cię do wypełnienia misji na tym świecie, z zaufaniem, 
ze szczodrością, w wolności, bez strachu. Jeśli zamkniesz się w swo-
ich wygodach, nie da ci to bezpieczeństwa, zawsze będą pojawiać się 
lęki, smutek i udręka. Ten, kto nie wypełnia swojej misji na tej ziemi, 
nie może być szczęśliwy, jest sfrustrowany. Lepiej więc, byś pozwolił 
Mu się posłać, pozwolił poprowadzić się Mu tam, gdzie On chce. Nie 
zapominaj, że On ci towarzyszy. Nie zrzuca cię w przepaść i nie pozo-
stawia zdanego na swoje siły. On ponagla cię i towarzyszy ci. Obiecał 
i dotrzymuje słowa: „A oto Ja jestem z wami przez wszystkie dni” 
(Mt 28, 20).

216.  W pewien sposób powinieneś być misjonarzem, tak jak Apo-
stołowie Jezusa i pierwsi uczniowie, którzy poszli głosić miłość Boga, 
którzy poszli głosić, że Chrystus żyje i warto się z Nim zapoznać. 
Święta Teresa od Dzieciątka Jezus przeżywała to jako nieodłączną 
część swojego poświęcenia się Miłości miłosiernej: „Chciałam dać pić 
memu Umiłowanemu i czułam równocześnie, że i mnie pali pragnienie 
dusz”227. To także jest twoją misją. Każdy wypełnia ją na swój sposób, 
a ty zobaczysz, jak możesz być misjonarzem. Jezus na to zasługuje. Jeśli 
macie odwagę, On was oświeci. Będzie wam towarzyszył i umacniał 
was, a wy przeżyjecie cenne doświadczenie, które przyniesie wam wiele 
dobra. Bez względu na to, czy zobaczycie rezultaty, pozwólcie Panu 
działać w skrytości waszych serc, ale nie przestawajcie żyć radością 
płynącą z wysiłku przekazywania innym miłości Chrystusa.

227	 Św. Teresa od Dzieciątka Jezus, Rękopis A, Folio 45 v., w: tejże, Pisma, t. 1, dz. cyt., 
s. 157.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

88

ZAKOŃCZENIE

217.  Treść niniejszego dokumentu pozwala nam odkryć, że to, co 
zostało napisane w encyklikach społecznych Laudato si’ i Fratelli tutti, 
nie jest obce naszemu spotkaniu z miłością Jezusa Chrystusa, gdyż 
czerpiąc z tej miłości, stajemy się zdolni do tworzenia braterskich 
więzi, do uznania godności każdego człowieka i do troszczenia się 
razem o nasz wspólny dom.

218.  Dziś wszystko się kupuje i za wszystko się płaci, i wydaje się, 
że samo znaczenie godności zależy od rzeczy, które można uzyskać 
dzięki sile pieniądza. Jesteśmy popychani jedynie do gromadze-
nia, konsumowania i rozrywki, uwięzieni przez poniżający system, 
który nie pozwala nam spojrzeć poza nasze doraźne i małostkowe 
potrzeby. Miłość Chrystusa jest poza trybami tego niegodziwego 
mechanizmu i tylko On może uwolnić nas od tej gorączki, w której 
nie ma już miejsca na bezinteresowną miłość. On jest w stanie dać 
tej ziemi serce i na nowo odkryć miłość tam, gdzie jak nam się wy-
daje, zdolność do kochania umarła na zawsze.

219.  Kościół również tego potrzebuje, aby nie zastępować mi-
łości Chrystusa przestarzałymi strukturami, obsesjami z innych 
czasów, uwielbianiem własnej mentalności, fanatyzmami wszelkiego 
rodzaju, bo w końcu wszystko to zajmuje miejsce bezinteresownej 
miłości Boga, która wyzwala, ożywia, raduje serce i karmi wspól-
noty. Z rany boku Chrystusa nadal płynie to źródło, które nigdy 
się nie wyczerpuje, nie przemija, zawsze ofiarowuje się na nowo 
temu, kto chce kochać. Tylko Jego miłość sprawi, że nowa ludzkość 
będzie możliwa.

220.  Proszę Pana Jezusa, aby z Jego Najświętszego Serca wy-
płynęły dla nas wszystkich strumienie wody żywej, aby zagoić rany, 
które sobie zadajemy, aby umocnić naszą zdolność kochania i słu-
żenia, aby pobudzać nas do nauki wspólnego podążania ku światu 
sprawiedliwemu, solidarnemu i braterskiemu. Tak będzie do czasu, 
gdy szczęśliwie zjednoczeni będziemy ucztować w królestwie niebie-
skim. Tam będzie zmartwychwstały Chrystus, który zharmonizuje 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

89

wszystkie nasze różnice światłem nieustannie płynącym z Jego 
otwartego Serca. Niech Jezus Zmartwychwstały będzie zawsze 
błogosławiony!

W Rzymie, u Świętego Piotra, 
dnia 24 października 2024,  
w dwunastym roku Pontyfikatu.

Franciszek

SPIS TREŚCI

Rozdział I
Znaczenie serca  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 10

Rozdział II
Gesty i słowa miłości  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 21

Rozdział III
Oto serce, które tak bardzo umiłowało  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 25

Rozdział IV
Miłość, która daje pić . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 41

Rozdział V
Miłość dla miłości  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 68

Zakończenie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 88



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

90

3
DOKUMENT KOŃCOWY

XVI Zwyczajne Zgromadzenie Ogólne 
Synodu Biskupów

Ku Kościołowi synodalnemu –
komunia, uczestnictwo, misja

SKRÓTY

AA	 Sobór Watykański II, Dekret o apostolstwie świeckich Apostolicam 
actuositatem, 18 listopada 1965

AG	 Sobór Watykański II, Dekret o misyjnej działalności Kościoła Ad 
gentes divinitus, 7 grudnia 1965

AL	 Franciszek, Adhortacja apostolska Amoris laetitia, 19 marca 2016
CD	 Sobór Watykański II, Dekret o pasterskich zadaniach biskupów 

w Kościele Christus Dominus, 28 października 1965
CTI	 Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Synodalność w życiu i misji 

Kościoła, 2 marca 2018
CV	 Benedykt XVI, Encyklika Caritas in veritate, 29 czerwca 2009
DD	 Franciszek, List apostolski Desiderio desideravi, 29 czerwca 2022
DN	 Franciszek, Encyklika Dilexit nos, 24 października 2024
DTC	 XVI Zwyczajne Zgromadzenie Ogólne Synodu Biskupów, Dokument 

roboczy dla Etapu Kontynentalnego Synodu o Synodalności, 27 paździer-
nika 2022

DV	 Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Objawieniu Bożym 
Dei verbum, 18 listopada 1965

EC	 Franciszek, Konstytucja apostolska Episcopalis communio, 15 września 
2018

EG	 Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium, 24 listopada 
2013

EN	 św. Paweł VI, Adhortacja apostolska Evangelii nuntiandi, 8 grudnia 
1975

FT	 Franciszek, Encyklika Fratelli tutti, 3 października 2020



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

91

GS	 Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie 
współczesnym Gaudium et spes, 7 października 1965

KKK	 Katechizm Kościoła Katolickiego
KKKW	 Kodeks Kanonów Kościołów Wschodnich Codex canonum Ecclesiarum 

Orientalium, 18 października 1990
KPK	 Kodeks Prawa Kanonicznego Codex Iuris Canonici, 25 stycznia 1983
LG	 Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele Lumen 

gentium, 21 listopada 1964
LS	 Franciszek, Encyklika Laudato si’, 24 maja 2015
MC	 św. Paweł VI, Adhortacja apostolska Marialis cultus, 2 lutego 1974
NMI	 św. Jan Paweł II, List apostolski Novo millennio ineunte, 6 stycznia 

2001
PE	 Franciszek, Konstytucja apostolska Praedicate Evangelium, 19 marca 

2022
SC	 Sobór Watykański II, Konstytucja o liturgii świętej Sacrosanctum 

Concilium, 4 grudnia 1963
SRS	 św. Jan Paweł II, Encyklika Sollicitudo rei socialis, 30 grudnia 1987
UR	 Sobór Watykański II, Dekret o ekumenizmie Unitatis redintegratio, 

21 listopada 1964
UUS	 św. Jan Paweł II, Encyklika Ut unum sint, 25 maja 1995

NOTA TOWARZYSZĄCA  
OJCA ŚWIĘTEGO FRANCISZKA

W różnych momentach drogi synodalnej, którą zapoczątkowałem 
w październiku 2021 roku, wsłuchiwaliśmy się w to, co w tym czasie 
Duch Święty mówi do Kościołów. Dokument końcowy XVI Zwyczajnego 
Zgromadzenia Ogólnego Synodu Biskupów zbiera owoce drogi wyzna-
czonej przez słuchanie Ludu Bożego oraz rozeznawanie pasterzy. Cały 
Kościół, pozwalając się oświecić Duchowi Świętemu, został wezwany 
do odczytania swojego doświadczenia i określenia kroków, jakie należy 
podjąć, aby żyć w komunii, realizować uczestnictwo i rozwijać misję 
powierzoną mu przez Jezusa Chrystusa. Droga synodalna, rozpoczęta 
w Kościołach lokalnych, przeszła następnie przez etapy narodowe 
i kontynentalne, aby dojść do obrad Zgromadzenia Synodu Biskupów 
w dwóch sesjach – w październiku 2023 i w październiku 2024. Teraz 
droga ta trwa dalej w Kościołach lokalnych oraz w grupach Kościołów, 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

92

czerpiąc ze skarbca Dokumentu końcowego, który 26 października zo-
stał przyjęty i zatwierdzony przez Zgromadzenie we wszystkich jego 
częściach. Ja również go zatwierdziłem i – podpisując go – zaleciłem 
jego publikację, jednocząc się z „my” Zgromadzenia, które poprzez 
Dokument końcowy zwraca się do świętego i wiernego Ludu Bożego.

Uznając wartość przebytej drogi synodalnej, powierzam teraz całemu 
Kościołowi wskazania zawarte w Dokumencie końcowym. Są one owocem 
dojrzewania w słuchaniu i rozeznawaniu na przestrzeni tych lat oraz 
stanowią autorytatywne ukierunkowanie dla życia i misji Kościoła.

Dokument końcowy jest częścią zwyczajnego Magisterium Następcy 
św. Piotra (EC 18 § 1; KKK 892) i jako taki proszę, aby został przyjęty. 
Reprezentuje on formę autentycznego nauczania biskupa Rzymu, która 
nosi pewne cechy nowości, lecz w istocie odpowiada temu, co miałem 
sposobność wyjaśnić 17 października 2015 roku. Wtedy stwierdziłem, 
że synodalność jest odpowiednią ramą interpretacyjną do zrozumienia 
posługi hierarchicznej. 

Zatwierdzając dokument 26 października, powiedziałem, że „nie ma 
on charakteru ściśle normatywnego” oraz że „jego wdrożenie będzie 
wymagało różnych mediacji”. Nie oznacza to jednak, że nie zobowią-
zuje on już teraz Kościołów do dokonywania wyborów zgodnych z jego 
wskazaniami. Kościoły lokalne oraz grupy Kościołów są obecnie we-
zwane do wprowadzania w życie autorytatywnych wskazań zawartych 
w dokumencie w swoich różnorodnych kontekstach. Powinno się to 
odbywać poprzez procesy rozeznania i podejmowania decyzji, zgod-
ne zarówno z prawem, jak i z samym dokumentem. W pozdrowieniu 
końcowym dodałem także, że „potrzeba czasu, aby można było dojrzeć 
do decyzji, które obejmą cały Kościół”. Dotyczy to w szczególności te-
matów powierzonych dziesięciu grupom studyjnym, do których mogą 
dołączyć kolejne, w celu przygotowania niezbędnych decyzji. Zakoń-
czenie XVI Zwyczajnego Zgromadzenia Ogólnego Synodu Biskupów 
nie oznacza końca procesu synodalnego.

Z przekonaniem nawiązuję tutaj do tego, co wskazałem na zakoń-
czenie drogi synodalnej, która doprowadziła do promulgacji Amoris 
laetitia (19 marca 2016): „Nie wszystkie dyskusje doktrynalne, mo-
ralne czy duszpasterskie powinny być rozstrzygane interwencjami 
Magisterium. Oczywiście, w Kościele konieczna jest jedność doktryny 
i działania, ale to nie przeszkadza, by istniały różne sposoby interpre-
towania pewnych aspektów nauczania lub niektórych wynikających 
z niego konsekwencji. Będzie się tak działo, aż Duch nie doprowadzi 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

93

nas do całej prawdy (por. J 16, 13), to znaczy, kiedy wprowadzi nas 
w pełni w tajemnicę Chrystusa i będziemy mogli widzieć wszystko Jego 
spojrzeniem. Poza tym, w każdym kraju lub regionie można szukać 
rozwiązań bardziej związanych z inkulturacją, wrażliwych na tradycje 
i na wyzwania lokalne” (AL 3).

Dokument końcowy zawiera wskazania, które – w świetle jego podsta-
wowych założeń – już teraz mogą być przyjęte w Kościołach lokalnych 
oraz w grupach Kościołów, uwzględniając różnorodne konteksty, to, 
co już zostało dokonane, oraz to, co wciąż pozostaje do zrobienia, aby 
coraz lepiej przyswajać i rozwijać styl właściwy misyjnemu Kościołowi 
synodalnemu.

W wielu przypadkach chodzi o rzeczywiste wprowadzenie w życie 
tego, co już przewiduje obowiązujące prawo, zarówno łacińskie, jak 
i wschodnie. W innych sytuacjach możliwe będzie – poprzez syno-
dalne rozeznanie i w ramach możliwości wskazanych w Dokumencie 
końcowym – twórcze uruchomienie nowych form posługi oraz działań 
misyjnych, z jednoczesnym ich eksperymentalnym wdrażaniem i pod-
dawaniem ocenie. W raportach wymaganych na wizytę ad limina każdy 
biskup zadba, aby poinformować, jakich wyborów dokonano w powie-
rzonym mu Kościele lokalnym w odniesieniu do wskazań Dokumentu 
końcowego, jakie trudności napotkano i jakie były owoce tych działań.

Zadanie towarzyszenia „fazie wdrażania” drogi synodalnej, 
na podstawie wskazań zawartych w Dokumencie końcowym, zostało 
powierzone Sekretariatowi Generalnemu Synodu we współpracy z dy-
kasteriami Kurii Rzymskiej (por. EC 19–21).

Synodalna droga Kościoła katolickiego, inspirowana także prag-
nieniem kontynuowania drogi ku pełnej i widzialnej jedności chrze-
ścijan, „potrzebuje, aby dzieleniu się słowem towarzyszyły czyny” 
(Pozdrowienie końcowe, 26 października 2024). Niech Duch Święty, dar 
Zmartwychwstałego, wspiera i prowadzi cały Kościół w tej drodze. 
On, który jest harmonią, niech nieustannie odmładza Kościół mocą 
Ewangelii, odnawia go i prowadzi ku doskonałej jedności z Oblubień-
cem (por. LG 4). Albowiem Duch i Oblubienica mówią do Pana Jezusa: 
„Przyjdź!” (por. Ap 22, 17).

Watykan, 24 listopada 2024 roku,
uroczystość Jezusa Chrystusa, Króla Wszechświata

Franciszek



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

94

WSTĘP 1

„Przyszedł Jezus, stanął pośrodku i rzekł do nich: «Pokój wam!» A to po-
wiedziawszy, pokazał im ręce i bok. Uradowali się zatem uczniowie, uj-
rzawszy Pana” (J 20, 19-20).

1.  Każdy nowy krok w życiu Kościoła jest powrotem do źródła, od-
nowionym doświadczeniem spotkania ze Zmartwychwstałym, którego 
doświadczyli uczniowie w Wieczerniku w wieczór Paschy. Podobnie 
jak oni, my również, uczestnicząc w tym Zgromadzeniu Synodalnym, 
poczuliśmy się otuleni Jego miłosierdziem i poruszeni Jego pięknem. 
Przeżywając rozmowy w Duchu Świętym, słuchając siebie nawzajem, 
dostrzegliśmy Jego obecność pośród nas: obecność Tego, który przez 
Ducha Świętego wciąż wzbudza w swoim Ludzie jedność będącą har-
monią różnic.

2.  Kontemplując Zmartwychwstałego, pamiętamy, że „zostali-
śmy zanurzeni w Jego śmierć” (Rz 6, 3). Widzieliśmy ślady Jego ran, 
przemienione przez nowe życie, ale na zawsze wyryte w Jego człowie-
czeństwie. Te rany wciąż krwawią w ciałach wielu braci i sióstr, także 
z powodu naszych grzechów. Spojrzenie skierowane ku Panu nie oddala 
od dramatów historii, ale otwiera oczy, abyśmy potrafili rozpoznać 
cierpienie, które nas otacza i przenika: twarze dzieci przerażonych 
wojną, płacz matek, zniszczone marzenia tak wielu młodych ludzi, 
uchodźców, którzy podejmują tułaczkę pełną niebezpieczeństw, ofiar 
zmian klimatycznych i niesprawiedliwości społecznej. Ich cierpie-
nia wybrzmiały wśród nas, zarówno w mediach, jak i w głosach osób 
bezpośrednio dotkniętych tymi wydarzeniami wraz z ich rodzinami 
i narodami. Podczas obrad naszego Zgromadzenia liczne, nazbyt liczne 
wojny, nieustannie niosły śmierć, zniszczenie i żądze zemsty, niszcząc 
ludzkie sumienia. Przyłączamy się do wielokrotnych apeli papieża 
Franciszka o pokój, potępiając logikę przemocy, nienawiści i zemsty 

1	 Dokument końcowy XVI Zwyczajnego Zgromadzenia Ogólnego Synodu Biskupów został 
zatwierdzony podczas 17. Kongregacji Generalnej w dniu 26 października 2024 roku, 
uzyskując poparcie ponad dwóch trzecich członków zgromadzenia obecnych na 
głosowaniu. Wyniki głosowania są dostępne na stronie internetowej www.vatican 
.va. Oficjalna wersja tekstu została sporządzona w języku włoskim. Przed publikacją 
dokonano redakcyjnych poprawek, aby zapewnić poprawność i płynność językową 
oraz precyzję cytatów.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

95

oraz zobowiązując się do wspierania dialogu, braterstwa i pojednania. 
Prawdziwy i trwały pokój jest możliwy i razem możemy go zbudować. 
„Radość i nadzieja, smutek i lęk ludzi w naszych czasach, szczególnie 
ubogich i wszelkich uciśnionych” (GS 1) raz jeszcze stały się radościami 
i smutkami nas wszystkich, uczniów Chrystusa.

3.  Odkąd Ojciec Święty zainaugurował ten Synod w 2021 roku, 
wkroczyliśmy na drogę, której bogactwo i owocność coraz bardziej 
odkrywamy. Słuchaliśmy wielu głosów, aby rozpoznać, co „mówi Duch 
do Kościołów” (Ap 2, 7). Tę drogę rozpoczęliśmy od szerokich kon-
sultacji z Ludem Bożym w diecezjach i eparchiach. Następnie była 
kontynuowana na etapach krajowych i kontynentalnych, w ramach 
wielokierunkowego dialogu, ożywianego przez Sekretariat Generalny 
Synodu za pomocą dokumentów podsumowujących i roboczych. Obrady 
XVI Zwyczajnego Zgromadzenia Ogólnego Synodu Biskupów, podzielo-
ne na dwie sesje, pozwalają nam przekazać świadectwo Ojcu Świętemu 
i wszystkim Kościołom. Świadectwo to obejmuje nasze doświadczenia 
i owoce rozeznania, które służą odnowie zapału misyjnego. Droga ta 
była na każdym kroku naznaczona mądrością „zmysłu wiary” Ludu 
Bożego. Krok po kroku zrozumieliśmy, że w sercu Synodu 2021–2024 
Ku Kościołowi synodalnemu – komunia, uczestnictwo, misja – jest wezwanie 
do radości i odnowy Kościoła. Prowadzi nas ono do wiernego podą-
żania za Panem, zaangażowania w służbę Jego misji i nieustannego 
poszukiwania sposobów na bycie wiernym.

4.  To wezwanie opiera się na wspólnej tożsamości chrzcielnej, zako-
rzenia się w różnorodności kontekstów, w których Kościół jest obecny, 
i odnajduje jedność w jedynym Ojcu, jedynym Panu i jedynym Duchu. 
Dotyczy ono wszystkich ochrzczonych, bez wyjątku: „Cały Lud Boży jest 
przedmiotem głoszenia Ewangelii. W nim każdy ochrzczony jest wzywany 
do bycia krzewicielem misji, ponieważ wszyscy jesteśmy misjonarzami” 
(CTI 53). Droga synodalna kieruje nas ku pełnej i widzialnej jedności 
chrześcijan, czego świadectwem była obecność delegatów z innych tra-
dycji chrześcijańskich. Jedność cicho dojrzewa w łonie Świętego Kościoła 
Bożego: jest ona proroczym znakiem jedności dla całego świata.

5.  Droga synodalna, zakorzeniona w Tradycji Kościoła, przebiegała 
w świetle soborowego magisterium. Sobór Watykański II był w istocie 
jak ziarno zasiane na polu świata i Kościoła. Codzienne życie wierzą-



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

96

cych, doświadczenie Kościołów w każdym narodzie i kulturze, liczne 
świadectwa świętości, refleksja teologów były glebą, na której kiełko-
wało ono i wzrastało. Synod 2021–2024 nadal czerpie z siły tego ziarna 
i rozwija jego potencjał. Droga synodalna rzeczywiście wprowadza 
w życie nauczanie Soboru o Kościele jako Tajemnicy i Ludzie Bożym, 
powołanym do świętości poprzez ciągłe nawracanie się, które rodzi 
się ze słuchania Ewangelii. W tym sensie stanowi rzeczywisty akt 
dalszego przyjęcia Soboru, kontynuuje jego inspirację i ożywia jego 
proroczą moc dla dzisiejszego świata.

6.  Nie ukrywamy, że doświadczyliśmy w sobie zmęczenia, oporu 
wobec zmian i pokusy przedkładania własnych pomysłów nad słuchanie 
słowa Bożego i praktykę rozeznawania. A jednak miłosierdzie Boga, 
naszego najczulszego Ojca, pozwala nam za każdym razem oczyszczać 
serca i kontynuować drogę. Wyraziliśmy to, rozpoczynając Drugą Sesję 
Synodu od czuwania pokutnego, podczas którego prosiliśmy o prze-
baczenie naszych grzechów, doświadczając wstydu, oraz wznosiliśmy 
nasze modlitwy wstawiennicze za ofiary zła obecnego na świecie. 
Nazwaliśmy po imieniu nasze grzechy: przeciwko pokojowi, światu 
stworzonemu, rdzennym ludom, migrantom, dzieciom, kobietom, ubo-
gim, słuchaniu, komunii. Dzięki temu zrozumieliśmy, że synodalność 
wymaga nawrócenia i skruchy. W sakramencie Bożego miłosierdzia 
doświadczamy, że jesteśmy bezwarunkowo kochani: zatwardziałość 
serca zostaje pokonana, a my otwieramy się na komunię. Dlatego prag-
niemy być Kościołem miłosiernym, zdolnym dzielić się z każdym prze-
baczeniem i pojednaniem, które pochodzą od Boga. Jest to czysta łaska, 
której nie jesteśmy właścicielami, lecz jedynie świadkami.

7.  Już mogliśmy zobaczyć pierwsze owoce drogi synodalnej roz-
poczętej w 2021 roku. Te najprostsze, ale jednocześnie najcenniejsze 
dojrzewają w życiu rodzin, parafii, stowarzyszeń i ruchów, małych 
wspólnot chrześcijańskich, szkół oraz wspólnot zakonnych. Tam roz-
wija się praktyka rozmowy w Duchu, rozeznawania wspólnotowego, 
dzielenia się darami powołania i współodpowiedzialności za misję. 
Spotkanie „Proboszczowie dla Synodu” (Sacrofano [Rzym], 28 kwiet-
nia – 2 maja 2024) pozwoliło docenić bogate doświadczenia i ożywić 
tę drogę. Jesteśmy wdzięczni i radujemy się głosem tak wielu wspólnot 
i wiernych, którzy przeżywają Kościół jako miejsce gościnne, pełne 
nadziei i radości.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

97

8.  Pierwsza sesja Zgromadzenia przyniosła także inne owoce. Spra-
wozdanie podsumowujące wskazało szereg istotnych tematów dla życia 
Kościoła. Po zakończeniu międzynarodowej konsultacji Ojciec Święty 
powierzył je grupom studyjnym, złożonym z pasterzy i ekspertów z ca-
łego świata, działającym metodą synodalną. Grupy studyjne rozpoczęły 
pracę nad następującymi kluczowymi obszarami życia i misji Kościoła:

1) Niektóre aspekty relacji między katolickimi Kościołami wschod-
nimi a Kościołem łacińskim.

2) Słuchanie wołania ubogich.
3) Misja w środowisku cyfrowym.
4) Rewizja Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis w misyjnej 

perspektywie synodalnej.
5) Niektóre kwestie teologiczne i kanoniczne dotyczące konkretnych 

form posługiwania.
6) Rewizja, w perspektywie synodalnej i misyjnej, dokumentów 

regulujących relacje między biskupami, zakonnikami i stowarzysze-
niami kościelnymi.

7) Niektóre aspekty osoby i posługi biskupa (w szczególności: kry-
teria wyboru kandydatów do biskupstwa, funkcja sądownicza bisku-
pa, charakter i przebieg wizyt ad limina apostolorum) w perspektywie 
synodalno-misyjnej.

8) Rola przedstawicieli papieskich w misyjnej perspektywie sy-
nodalnej.

9) Kryteria teologiczne i metodologie synodalne wspólnego roze-
znawania kontrowersyjnych kwestii doktrynalnych, duszpasterskich 
i etycznych.

10) Przyjmowanie owoców drogi ekumenicznej w Ludzie Bożym.
Oprócz tych grup powołano Komisję Prawa Kanonicznego, utwo-

rzoną we współpracy z Dykasterią ds. Tekstów Prawnych, aby słu-
żyć koniecznym innowacjom w prawodawstwie kościelnym. Ponadto 
Sympozjum Konferencji Episkopatów Afryki i Madagaskaru zajęło się 
rozeznaniem w kwestii duszpasterskiej opieki nad osobami żyjącymi 
w małżeństwach poligamicznych. Prace tych grup i komisji weszły 
w fazę realizacji. Wzbogaciły one obrady Drugiej Sesji i będą wspierać 
Ojca Świętego w podejmowaniu decyzji duszpasterskich i zarządczych.

9.  Proces synodalny nie zamyka się wraz z zakończeniem obecnego 
Zgromadzenia Synodu Biskupów, lecz wchodzi w etap realizacji. Jako 
członkowie Zgromadzenia uważamy za nasze zadanie animowanie 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

98

tego procesu jako misjonarze synodalności we wspólnotach, z których 
pochodzimy. Prosimy wszystkie Kościoły lokalne o kontynuowanie 
codziennej drogi z synodalną metodyką konsultacji i rozeznawania. 
Ważne jest określenie konkretnych sposobów i ścieżek formacji, pro-
wadzących do rzeczywistego nawrócenia synodalnego w różnych śro-
dowiskach kościelnych (parafiach, instytutach życia konsekrowanego 
i stowarzyszeniach życia apostolskiego, zgromadzeniach wiernych, 
diecezjach, konferencjach biskupów, grupach Kościołów itp.). Należy 
także zaplanować ewaluacje postępów w synodalności oraz uczest-
nictwa wszystkich ochrzczonych w życiu Kościoła. Sugerujemy, aby 
konferencje biskupów i synody Kościołów sui iuris wyznaczyły ludzi 
i środki, wspierające drogę wzrostu synodalnego Kościoła w misji 
i utrzymywaniu kontaktu z Sekretariatem Generalnym Synodu (por. 
EC19 §§ 1 i 2). Prosimy Sekretariat o dalsze czuwanie nad poprawnością 
synodalnych metod pracy grup studyjnych.

10.  Niniejszy Dokument końcowy, przekazany Ojcu Świętemu 
i Kościołom, stanowi owoc XVI Zgromadzenia Ogólnego Synodu Bi-
skupów i podsumowuje dotychczasowe etapy procesu synodalnego. 
Łączy w sobie kluczowe zbieżności wypracowane podczas Pierwszej 
Sesji, refleksje z różnych Kościołów nadesłane w miesiącach między 
Pierwszą a Drugą Sesją oraz owoce dojrzałe podczas Drugiej Sesji, 
zwłaszcza dzięki rozmowie w Duchu Świętym.

11.  Dokument końcowy wyraża świadomość, że wezwanie do mi-
sji jest jednocześnie wezwaniem do nawrócenia każdego Kościoła lo-
kalnego i całego Kościoła powszechnego, w perspektywie wskazanej 
w adhortacji apostolskiej Evangelii gaudium (por. nr 30). Tekst składa 
się z pięciu części. Pierwsza, zatytułowana Serce synodalności, przed-
stawia teologiczne i duchowe podstawy wspierające kolejne części tek-
stu. Ponownie przedstawia wspólne rozumienie synodalności, które 
wyłoniło się podczas Pierwszej Sesji i rozwija jej duchowe i prorocze 
perspektywy. Nawrócenie uczuć, obrazów i myśli, obecnych w naszych 
sercach, postępuje równolegle z nawróceniem działań duszpasterskich 
i misyjnych. Druga część, zatytułowana Razem w łodzi, poświęcona jest 
nawróceniu relacji, które budują wspólnotę chrześcijańską i kształtu-
ją misję w przeplataniu się powołań, charyzmatów i posług. Trzecia, 
Zarzućcie sieć, określa trzy praktyki, które są ze sobą ściśle powiązane: 
rozeznanie kościelne, procesy decyzyjne oraz kulturę przejrzystości, 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

99

sprawozdawczości i ewaluacji. W odniesieniu do tych aspektów zosta-
liśmy wezwani do podjęcia kroków w kierunku „przemiany misyjnej”, 
dla której pilnie potrzebna jest odnowa organów partycypacji. Czwarta 
część, zatytułowana Obfity połów, wskazuje, jak pielęgnować w nowych 
formach wymianę darów i wzmacnianie więzi, które jednoczą nas w Ko-
ściele, w czasach, gdy doświadczenie zakorzenienia w jednym miejscu 
ulega głębokim przemianom. Z kolei piąta część, Tak i Ja was posyłam, 
pozwala nam przyjrzeć się niezbędnemu krokowi, który należy podjąć: 
trosce o formację wszystkich do synodalności misyjnej w Ludzie Bożym.

12.  Opracowywaniu Dokumentu końcowego towarzyszyły ewange-
liczne opisy zmartwychwstania. Pospieszny bieg do grobu o poranku 
wielkanocnym, ukazanie się Zmartwychwstałego w Wieczerniku i na 
brzegu jeziora zainspirowały nasze rozeznanie i ożywiły nasz dialog. 
Wzywaliśmy paschalnego daru Ducha Świętego, prosząc Go, aby nauczył 
nas, co mamy czynić, oraz aby wskazał wspólną drogę postępowania. 
Poprzez ten dokument Zgromadzenie uznaje i zaświadcza, że synodal-
ność, konstytutywny wymiar Kościoła, jest już częścią doświadczenia 
wielu naszych wspólnot. Jednocześnie wskazuje ścieżki, którymi na-
leży podążać, praktyki do wdrożenia, horyzonty do zbadania. Ojciec 
Święty, który zwołał Kościół na Synod, powie Kościołom, powierzonym 
pasterskiej trosce biskupów, jak kontynuować naszą drogę, będąc pod-
trzymywanym nadzieją, która „zawieść nie może” (Rz 5, 5).

Część I 

SERCE SYNODALNOŚCI
Wezwani przez Ducha Świętego  

do nawrócenia

„A pierwszego dnia po szabacie, wczesnym rankiem, gdy jeszcze było ciem-
no, Maria Magdalena udała się do grobu i zobaczyła kamień odsunięty od 
grobu. Pobiegła więc i przybyła do Szymona Piotra oraz do drugiego ucznia, 
którego Jezus kochał” (J 20, 1-2).

13.  W poranek wielkanocny spotykamy troje uczniów: Marię z Mag-
dali, Szymona Piotra oraz ucznia, którego Jezus miłował. Każdy z nich 
szuka Pana na swój sposób; każdy ma własną rolę w jutrzence nadziei. 
Maria Magdalena kieruje się miłością, która prowadzi ją najpierw do 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

100

grobu. Poinformowani przez nią, Piotr i umiłowany uczeń udają się 
do grobu. Umiłowany uczeń biegnie pełen młodzieńczej siły, szuka 
spojrzeniem Tego, który pierwszy dostrzega, ale potrafi ustąpić miej-
sca starszemu, któremu powierzono zadanie przewodnictwa. Piotr, 
obarczony ciężarem zaparcia się Pana, oczekuje na spotkanie z łaską, 
której szafarzem będzie w Kościele. Maria pozostaje w ogrodzie, sły-
szy, że ktoś ją wzywa po imieniu, rozpoznaje Pana, który posyła ją, 
aby ogłosiła Jego zmartwychwstanie wspólnocie uczniów. Dlatego 
Kościół uznaje ją za Apostołkę Apostołów. Ich wzajemna zależność 
uosabia istotę synodalności.

14.  Kościół istnieje, aby dawać światu świadectwo o przełomowym 
wydarzeniu dziejów: o zmartwychwstaniu Jezusa. Zmartwychwstały 
przynosi światu pokój i daje nam dar swojego Ducha. Żywy Chrystus 
jest źródłem prawdziwej wolności, fundamentem nadziei, która nie 
zawodzi, objawieniem prawdziwego oblicza Boga i ostatecznym prze-
znaczeniem człowieka. Ewangelie mówią nam, że aby wejść w paschalną 
wiarę i stać się jej świadkami, trzeba rozpoznać własną pustkę, mrok 
strachu, zwątpienia i grzechu. Ale ci, którzy w ciemności mają odwagę 
wyjść i szukać, w rzeczywistości odkrywają, że są poszukiwani, we-
zwani po imieniu, otrzymują przebaczenie i wraz z braćmi i siostrami 
zostają posłani.

Kościół – Lud Boży, sakrament jedności

15.  Z chrztu w imię Ojca i Syna, i Ducha Świętego wypływa tożsa-
mość Ludu Bożego. Jest ona realizowana jako wezwanie do świętości 
i posłannictwo misji, aby zachęcać wszystkie narody do przyjęcia daru 
zbawienia (por. Mt 28, 18-19). Dlatego z chrztu, w którym Chrystus 
przyobleka nas w siebie (por. Ga 3, 27) i odradza nas przez Ducha 
(por. J 3, 5-6) jako dzieci Boże, rodzi się misyjny Kościół synodalny. 
Całe życie chrześcijańskie ma swoje źródło i fundament w tajemnicy 
Trójcy Świętej, która wzbudza w nas dynamikę wiary, nadziei i miłości.

16.  „Podobało się jednak Bogu uświęcać i zbawiać ludzi nie pojedyn-
czo, z wyłączeniem wszelkich wzajemnych powiązań, lecz ustanowić 
ich jako lud, który uznałby Go w prawdzie i Jemu święcie służył” (LG 9). 
Lud Boży na drodze do królestwa nieustannie karmi się Eucharystią, 
źródłem komunii i jedności: „Ponieważ jeden jest chleb, przeto my, 
liczni, tworzymy jedno ciało. Wszyscy bowiem bierzemy z tego samego 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

101

chleba” (1 Kor 10, 17). Kościół, karmiony sakramentem Ciała i Krwi 
Pana, jest ukonstytuowany jako Jego Ciało (por. LG 7): „Wy przeto 
jesteście Ciałem Chrystusa i poszczególnymi [Jego] członkami” (1 Kor 
12, 27). Ożywiony łaską, jest świątynią Ducha Świętego (por. LG 4): 
to On ją ożywia i buduje, czyniąc nas żywymi kamieniami duchowej 
budowli (por. 1 P 2, 5; LG 6).

17.  Proces synodalny sprawił, że doświadczyliśmy „duchowego 
upodobania” (EG 268) bycia Ludem Bożym, zgromadzonym z każdego 
plemienia, języka, ludu i narodu, żyjącym w różnych kontekstach i kul-
turach. Nigdy nie jest to zwykła zbiorowość ochrzczonych, ale wspólno-
towy i historyczny podmiot synodalności i misji, wciąż pielgrzymujący 
w czasie i będący już w komunii z Kościołem niebieskim. W różnych 
kontekstach, w których zakorzenione są poszczególne Kościoły, Lud 
Boży głosi i daje świadectwo Dobrej Nowinie o zbawieniu; żyjąc w świe-
cie i dla świata, idzie razem ze wszystkimi narodami ziemi, prowadzi 
dialog z ich religiami i kulturami, rozpoznając w nich ziarna słowa, 
zmierza w stronę królestwa. Wszczepieni w ten Lud przez wiarę i chrzest, 
wspierają nas i towarzyszą nam Maryja Dziewica, „znak niezachwianej 
nadziei i pociechy” (LG 68), Apostołowie, ci, którzy dali świadectwo 
swojej wiary aż do oddania życia, święci wszystkich czasów i miejsc.

18.  W świętym Ludzie Bożym, którym jest Kościół, komunia wier-
nych (communio fidelium) jest jednocześnie komunią Kościołów (com-
munio Ecclesiarum), która przejawia się w komunii biskupów (communio 
episcoporum), ze względu na bardzo starożytną zasadę, że „biskup jest 
w Kościele, a Kościół w biskupie”2. W służbie tej wieloaspektowej ko-
munii Pan umieścił apostoła Piotra (por. Mt 16, 18) i jego następców. 
Na mocy posługi Piotrowej biskup Rzymu jest „trwałym i widzialnym 
źródłem i fundamentem” (LG 23) jedności Kościoła.

19.  „W sercu Boga jest preferencyjne miejsce dla ubogich” (EG 197), 
zepchniętych na margines i wykluczonych, co za tym idzie, są oni 
także w sercu Kościoła. Właśnie w nich wspólnota chrześcijańska 
spotyka się z obliczem i ciałem Chrystusa, który będąc bogatym, stał 
się dla nas ubogim, abyśmy przez Jego ubóstwo stali się bogaci (por. 
2 Kor 8, 9). Opcja preferencyjna na rzecz ubogich jest implicite zwią-

2	 Św. Cyprian, List 66, 8.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

102

zana z wiarą chrystologiczną. Ubodzy mają bezpośrednie poznanie 
cierpiącego Chrystusa (por. EG 198), co czyni ich zwiastunami zba-
wienia otrzymanego w darze i świadkami radości Ewangelii. Kościół 
jest wezwany do bycia ubogim wśród ubogich, którzy często stanowią 
większość wiernych, a także do słuchania ich i traktowania jako pod-
mioty ewangelizacji, ucząc się razem z nimi rozpoznawać charyzmaty, 
które otrzymują od Ducha.

20.  „Światłością narodów jest Chrystus” (LG 1), a to światło jaśnieje 
na obliczu Kościoła, nawet jeśli jest on naznaczony kruchością ludzkiej 
kondycji i ciemnością grzechu. Otrzymuje od Chrystusa dar i odpo-
wiedzialność bycia skutecznym zaczynem więzi, relacji i braterstwa 
rodziny ludzkiej (por. AG 2–4), dając w świecie świadectwo o sensie 
i celu swojej drogi (por. GS 3 i 42). Podejmuje tę odpowiedzialność 
dzisiaj, w czasach zdominowanych przez kryzys uczestnictwa – to 
znaczy poczucia, że jest się częścią i podmiotem wspólnego losu – oraz 
przez indywidualistyczną koncepcję szczęścia i zbawienia. Jego powo-
łanie i posługa prorocka (por. LG 12) polegają na dawaniu świadectwa 
o Bożym planie zjednoczenia całej ludzkości z Nim samym w wolno-
ści i komunii. Kościół, czyli „Królestwo Chrystusa już teraz obecne 
w misterium” (LG 3) i „zalążek oraz zaczątek tego Królestwa na ziemi 
(LG 5), podąża razem z całą ludzkością, angażując się ze wszystkich sił 
na rzecz godności ludzkiej, dobra wspólnego, sprawiedliwości i pokoju 
oraz „tęskni do królestwa w pełni doskonałego” (LG 5), kiedy to Bóg 
będzie „wszystkim we wszystkich” (1 Kor 15, 28).

Korzenie sakramentalne Ludu Bożego

21.  Droga synodalna Kościoła doprowadziła nas do ponownego 
odkrycia, że różnorodność powołań, charyzmatów i posług ma swoje 
korzenie: „Wszyscy bowiem w jednym Duchu zostaliśmy ochrzczeni, 
[aby stanowić] jedno Ciało” (1 Kor 12, 13). Chrzest jest podwaliną 
życia chrześcijańskiego, ponieważ wprowadza każdego w największy 
dar – bycie dziećmi Bożymi, czyli uczestnikami więzi Jezusa z Ojcem 
w Duchu Świętym. Nie ma większej godności niż ta, jednakowo dana 
każdemu człowiekowi, która sprawia, że przyoblekamy się w Chrystusa 
i jesteśmy wszczepieni w Niego jak latorośle w winny krzew. Miano 
„chrześcijan”, które mamy zaszczyt nosić, zawiera w sobie łaskę, któ-
ra leży u podstaw naszego życia i sprawia, że kroczymy razem jako 
bracia i siostry.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

103

22.  Na mocy chrztu „Święty Lud Boży uczestniczy także w pro-
rockiej funkcji Chrystusa, szerząc o Nim żywe świadectwo przede 
wszystkim życiem wiary i miłości” (LG 12). Dzięki namaszczeniu Du-
chem Świętym, otrzymanemu w sakramencie chrztu (por. 1 J 2, 20.27), 
wszyscy wierzący posiadają wyczucie prawdy Ewangelii, zwane sensus 
fidei. Polega ono na pewnej przynależności do Boskich rzeczywistości, 
opartej na fakcie, że w Duchu Świętym ochrzczeni „stają się współ-
uczestnikami Bożej natury” (DV 2). Z tego uczestnictwa wypływa 
zdolność intuicyjnego uchwycenia tego, co jest zgodne z prawdą ob-
jawienia w komunii Kościoła. Dlatego Kościół ma pewność, że święty 
Lud Boży nie może błądzić w wierze, gdy ogół ochrzczonych wyraża 
powszechną zgodę w sprawach wiary i moralności (por. LG 12). Powo-
ływanie się na sensus fidei nie powinno być mylone z opinią publiczną. 
Wiąże się zawsze z rozeznaniem pasterzy na różnych poziomach życia 
kościelnego, jak pokazuje przebieg poszczególnych etapów procesu 
synodalnego. Jego celem jest osiągnięcie zgody wiernych (consensus 
fidelium), która stanowi „pewne kryterium przy rozróżnianiu, czy dana 
doktryna lub praktyka należy do wiary apostolskiej”3.

23.  Poprzez chrzest wszyscy chrześcijanie uczestniczą w sensus 
fidei. Dlatego jest to nie tylko zasada synodalności, lecz także podstawa 
ekumenizmu. „Droga synodalności, którą podąża Kościół katolicki, 
jest i musi być ekumeniczna, tak jak droga ekumeniczna jest synodal-
na”4. Ekumenizm jest przede wszystkim kwestią duchowej odnowy. 
Wymaga procesów pokuty i uzdrowienia pamięci o ranach przeszłości, 
aż po odwagę upomnienia braterskiego w duchu ewangelicznej miłości. 
Podczas Zgromadzenia wybrzmiały pouczające świadectwa chrześcijan 
z różnych tradycji kościelnych, których łączą: przyjaźń, modlitwa, życie 
i zaangażowanie w służbę ubogim i troskę o wspólny dom. W wielu 
miejscach na świecie mamy do czynienia przede wszystkim z ekume-
nizmem krwi: chrześcijanie różnych wyznań wspólnie oddają życie za 
wiarę w Jezusa Chrystusa. Świadectwo ich męczeństwa jest bardziej 
wymowne niż jakiekolwiek słowa: jedność pochodzi z Krzyża Pana.

24.  Nie jest możliwe pełne zrozumienie chrztu inaczej, jak tylko 
w ramach inicjacji chrześcijańskiej, czyli drogi, na której Pan, poprzez 

3	 Międzynarodowa Komisja Teologiczna, „Sensus fidei” w życiu Kościoła, 2014, nr 3.
4	 Franciszek, Przemówienie do Jego Świątobliwości Mar Awa III, 19 listopada 2022.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

104

posługę Kościoła i dar Ducha, wprowadza nas w wiarę paschalną i włą-
cza nas w komunię trynitarną i kościelną. Droga ta przybiera róż-
ne formy w zależności od wieku osoby, która ją podejmuje, różnych 
aspektów właściwych tradycjom wschodnim i tradycji zachodniej oraz 
specyfiki każdego Kościoła lokalnego. Inicjacja umożliwia kontakt 
z wielką różnorodnością powołań i posług kościelnych. W nich wy-
raża się miłosierne oblicze Kościoła, który uczy swoje dzieci, jak iść 
tą drogą, towarzysząc im. Słucha i, odpowiadając na ich wątpliwości 
i pytania, ubogaca się nowością, którą każda osoba nosi w sobie, ze swoją 
historią i daną kulturą. W praktyce tego duszpasterskiego działania 
wspólnota chrześcijańska doświadcza, często nie zdając sobie z tego 
sprawy, pierwszej formy synodalności.

25.  Na drodze wtajemniczenia chrześcijańskiego sakrament 
bierzmowania ubogaca życie wierzących szczególnym wylaniem Ducha 
Świętego w celu dawania świadectwa. Duch, którym został napełniony 
Jezus (por. Łk 4, 1), który Go namaścił i posłał, aby głosił Ewangelię 
(por. Łk 4, 18), jest tym samym Duchem, który zostaje wylany na 
wierzących jako pieczęć przynależności do Boga i jako namaszczenie, 
które uświęca. Dlatego bierzmowanie, które uobecnia łaskę Pięćdzie-
siątnicy w życiu ochrzczonych i wspólnoty, jest darem bardzo cennym 
dla odnowienia cudu dokonującego się w Kościele za sprawą płomienia 
misji, który sprawia, że Kościół odważnie wychodzi na drogi świa-
ta i przemawia w sposób zrozumiały dla wszystkich ludów i kultur. 
Wszyscy wierzący są wezwani, aby z zapałem przyczyniać się do tej 
dynamiki, przyjmując charyzmaty, które Duch obficie rozdaje każde-
mu, i angażując się, aby zostały oddane na służbę królestwa, z pokorą 
i twórczą inicjatywą.

26.  Sprawowanie Eucharystii, zwłaszcza w niedzielę, jest pierw-
szym i podstawowym sposobem gromadzenia się i spotykania świę-
tego Ludu Bożego. Sakrament Eucharystii „oznacza i sprawia jedność 
Kościoła” (UR 2). W „pełnym, świadomym i czynnym udziale” (SC 14) 
wszystkich wiernych, w obecności różnych posług i pod przewodnic-
twem biskupa lub prezbitera, uwidacznia się wspólnota chrześcijańska, 
w której urzeczywistnia się zróżnicowana współodpowiedzialność 
wszystkich za misję. Dlatego Kościół, Ciało Chrystusa, uczy się z Eucha-
rystii wyrażać jedność i wielość: jedność Kościoła i wielość zgromadzeń 
eucharystycznych; jedność tajemnicy sakramentalnej i różnorodność 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

105

tradycji liturgicznych; jedność celebracji i różnorodność powołań, 
charyzmatów i posług. Nic nie pokazuje bardziej niż Eucharystia, że 
harmonia stworzona przez Ducha nie jest jednolitością i że każdy dar 
kościelny jest przeznaczony do wspólnego budowania. Każda celebra-
cja Eucharystii jest także wyrazem pragnienia i wołaniem o jedność 
wszystkich ochrzczonych, która nie jest jeszcze pełna i widzialna. Tam, 
gdzie niedzielna celebracja Eucharystii nie jest możliwa, wspólnota, 
pragnąc jej, gromadzi się wokół celebracji słowa, gdzie Chrystus jest 
nadal obecny.

27.  Istnieje ścisły związek między synaxis i synodos, między zgro-
madzeniem eucharystycznym i zgromadzeniem synodalnym. Chociaż 
w różnych formach, to jednak w obu urzeczywistnia się obietnica 
Jezusa, że będzie obecny tam, gdzie dwaj lub trzej są zgromadzeni 
w Jego imię (por. Mt 18, 20). Zgromadzenia synodalne są wydarze-
niami, które poprzez działanie Ducha Świętego celebrują zjednoczenie 
Chrystusa z Jego Kościołem. To On zapewnia jedność eklezjalnego 
Ciała Chrystusa w zgromadzeniu eucharystycznym, podobnie jak 
w zgromadzeniu synodalnym. Liturgia jest słuchaniem słowa Bożego 
i odpowiedzią na Jego zamysł przymierza. Również zgromadzenie 
synodalne jest słuchaniem tego samego słowa, które rozbrzmiewa 
zarówno w znakach czasu, jak i w sercach wiernych, oraz odpowiedzią 
zgromadzenia rozeznającego wolę Bożą, aby wprowadzić ją w życie. 
Pogłębienie związku między liturgią a synodalnością pomoże wszystkim 
wspólnotom chrześcijańskim, w różnorodności ich kultur i tradycji, 
przyjąć style celebracji, które ukazują oblicze Kościoła synodalnego. 
W tym celu prosimy o powołanie specjalnej grupy studyjnej, której 
można powierzyć również refleksję nad tym, jak sprawić, aby celebracje 
liturgiczne bardziej wyrażały synodalność; mogłaby ona również zająć 
się przepowiadaniem w ramach celebracji liturgicznych i rozwojem 
katechezy na temat synodalności w kluczu mistagogicznym.

Znaczenie i wymiary synodalności

28.  Terminy „synodalność” i „synodalny” wywodzą się ze sta-
rożytnej i stałej praktyki kościelnej gromadzenia się na synodach. 
W tradycji Kościołów wschodnich i zachodnich słowo „synod” odnosi 
się do instytucji i wydarzeń, które z biegiem czasu przybierały różne 
formy, obejmując wiele podmiotów. W całej swej różnorodności cechą 
wspólną, która łączy wszystkie te formy, jest gromadzenie się w celu 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

106

prowadzenia dialogu, rozeznawania i podejmowania decyzji. Dzięki 
doświadczeniom ostatnich kilku lat znaczenie tych terminów zostało 
lepiej zrozumiane i głębiej przeżywane. Coraz częściej są one kojarzone 
z pragnieniem, by Kościół był bliższy ludziom i bardziej relacyjny, by 
był domem i rodziną Bożą. W trakcie procesu synodalnego dojrzewała 
i została wypracowana zgoda co do znaczenia synodalności, która leży 
u podstaw niniejszego dokumentu. Synodalność to wspólne kroczenie 
chrześcijan z Chrystusem i podążanie ku królestwu Bożemu, w jedności 
z całą ludzkością. Jest ona ukierunkowana na misję, pociąga za sobą 
gromadzenie się na różnych poziomach życia kościelnego, słuchanie 
siebie nawzajem, dialog, rozeznawanie wspólnotowe, budowanie kon-
sensusu stanowiącego wyraz obecności Chrystusa w Duchu i podejmo-
wanie decyzji w zróżnicowanej współodpowiedzialności. W ten sposób 
lepiej rozumiemy, co to znaczy, że synodalność jest konstytutywnym 
wymiarem Kościoła (por. CTI 1). W prostych i zwięzłych słowach można 
powiedzieć, że synodalność jest drogą odnowy duchowej i reformy 
strukturalnej, aby uczynić Kościół bardziej uczestniczącym i misyjnym, 
to znaczy, aby uzdolnić go do kroczenia z każdym mężczyzną i każdą 
kobietą, jaśniejąc światłością Chrystusa.

29.  W Maryi Dziewicy, Matce Chrystusa, Kościoła i ludzkości, 
widzimy w pełnym świetle cechy Kościoła synodalnego, misyjnego 
i miłosiernego. Ona jest rzeczywiście figurą Kościoła, który słucha, 
modli się, rozmyśla, prowadzi dialog, towarzyszy, rozeznaje, decy-
duje i działa. Od Niej uczymy się sztuki słuchania, zwracania uwagi 
na wolę Boga, posłuszeństwa Jego słowu, umiejętności dostrzegania 
potrzeb ubogich, odwagi wyruszenia w drogę, miłości, która pomaga, 
pieśni chwały i uwielbienia w Duchu Świętym. Dlatego, jak stwierdził 
św. Paweł VI, „działanie Kościoła na świecie jest jakby przedłużeniem 
opieki i troskliwości Maryi” (MC 28).

30.  Ujmując rzecz bardziej szczegółowo, synodalność określa trzy 
odrębne aspekty życia Kościoła:

a) odnosi się przede wszystkim do specyficznego stylu, „który 
określa życie i misję Kościoła, wyrażając jego naturę jako wspólnoty 
w drodze i zgromadzenie Ludu Bożego powołanego przez Pana Je-
zusa w mocy Ducha Świętego do głoszenia Ewangelii. Synodalność 
musi wyrażać się w zwyczajnym sposobie życia i pracy Kościoła. Tego 
rodzaju modus vivendi et operandi realizuje się przez wspólnotowe słu-



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

107

chanie słowa i sprawowanie Eucharystii, braterstwo komunii oraz 
współodpowiedzialność i uczestnictwo całego Ludu Bożego, na jego 
różnych poziomach i w rozróżnieniu różnych posług i ról, w jego życiu 
i misji” (CTI 70a);

b) „synodalność oznacza także, w bardziej konkretnym i określonym 
sensie teologicznym i kanonicznym te kościelne struktury i procesy, 
w których synodalny charakter Kościoła wyraża się na poziomie in-
stytucjonalnym, w sposób analogiczny, na różnych poziomach jego 
realizacji: lokalnym, regionalnym i powszechnym. Tego rodzaju struk-
tury i procesy służą autorytatywnemu rozeznaniu Kościoła, który jest 
wezwany do określenia kierunku, który należy obrać, wsłuchując się 
w głos Ducha Świętego” (CTI 70b);

c) synodalność oznacza „że w odpowiednim czasie mają miejsce 
wydarzenia synodalne, podczas których Kościół jest zwoływany przez 
kompetentną władzę i według specyficznych procedur określonych 
przez dyscyplinę kościelną, angażując na różne sposoby, na poziomie 
lokalnym, regionalnym i powszechnym, cały Lud Boży pod przewod-
nictwem biskupów w kolegialnej i hierarchicznej komunii z Biskupem 
Rzymu, w celu rozeznania swojej drogi i problemów partykularnych 
oraz dla podjęcia decyzji i wskazania kierunków, by wypełnić swoją 
misję ewangelizacyjną” (CTI 70c).

31.  W kontekście soborowej eklezjologii Ludu Bożego pojęcie ko-
munii wyraża głęboką istotę tajemnicy i misji Kościoła, która ma swoje 
źródło i szczyt w sprawowaniu Eucharystii, czyli w zjednoczeniu z Bo-
giem w Trójcy Świętej oraz jedności między osobami ludzkimi, która 
urzeczywistnia się w Chrystusie za sprawą Ducha Świętego. Na tym 
tle synodalność „jest szczególnym modus vivendi et operandi Kościoła, 
Ludu Bożego, który objawia i realizuje jego istnienie jako komunii, 
kiedy wszyscy jego członkowie idą razem, gromadzą się wspólnie i biorą 
czynny udział w swojej misji ewangelizacyjnej” (CTI 6).

32.  Synodalność nie jest wartością samą w sobie, ale ma na celu 
misję, którą Chrystus powierzył Kościołowi w Duchu Świętym. Ewan-
gelizacja jest „pierwszorzędnym i naturalnym posłannictwem Kościoła” 
oraz „łaską i właściwym powołaniem Kościoła; wyraża najprawdziwszą 
jego właściwość” (EN 14). Będąc blisko wszystkich, nie mając względu 
na osoby, przepowiadając i nauczając, udzielając chrztu, sprawując 
Eucharystię i sakrament pojednania, wszystkie Kościoły lokalne i cały 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

108

Kościół powszechny odpowiadają konkretnie na polecenie Pana, aby 
głosić Ewangelię wszystkim narodom (por. Mt 28, 19-20; Mk 16, 15-16). 
Doceniając wszystkie charyzmaty i posługi, synodalność umożliwia 
Ludowi Bożemu głoszenie i dawanie świadectwa Ewangelii kobietom 
i mężczyznom w każdym miejscu i czasie, stając się „widzialnym sa-
kramentem” (LG 9) braterstwa i jedności w Chrystusie, chcianej przez 
Boga. Synodalność i misja są ze sobą ściśle powiązane: misja oświeca 
synodalność, a synodalność prowadzi do misji.

33.  Władza pasterzy „jest specyficznym darem Ducha Chrys-
tusa Głowy dla budowania całego Ciała” (CTI 67). Dar ten jest zwią-
zany z sakramentem święceń, który upodabnia przyjmujących go do 
Chrystusa Głowy, Pasterza i Sługi oraz stawia ich w służbie świętego 
Ludu Bożego, aby strzec apostolskości przepowiadania i promować 
komunię kościelną na wszystkich poziomach. Synodalność daje „naj-
odpowiedniejszy kontekst interpretacyjny, pozwalający zrozumieć 
samo kapłaństwo hierarchiczne”5 i umieszcza we właściwej perspek-
tywie zadanie, które Chrystus w Duchu Świętym powierza pasterzom. 
Wzywa zatem cały Kościół, włącznie z tymi, którzy sprawują władzę, 
do nawrócenia i reformy.

Jedność jako harmonia

34.  „Istota ludzka, ze względu na swoją naturę duchową, realizuje 
się w relacjach międzyosobowych. W im bardziej autentyczny sposób 
je przeżywa, tym bardziej dojrzewa jej tożsamość osobista. Człowiek 
dowartościowuje siebie nie przez izolację, lecz poprzez relacje nawią-
zywane z innymi oraz z Bogiem. Relacje te mają zatem fundamentalną 
wartość” (CV 53). Kościół synodalny charakteryzuje się przestrzenią, 
w której relacje mogą się rozwijać dzięki wzajemnej miłości, stanowiącej 
nowe przykazanie, które Jezus pozostawił uczniom (por. J 13, 34-35). 
W kulturach i społeczeństwach coraz bardziej indywidualistycznych 
Kościół, „lud zjednoczony jednością Ojca i Syna, i Ducha Świętego” 
(LG 4), może świadczyć o sile relacji opartych na Trójcy Świętej. Różnice 
powołania, wieku, płci, zawodu, stanu i przynależności społecznej, 
istniejące w każdej wspólnocie chrześcijańskiej, umożliwiają każdej 
osobie spotkanie z innością niezbędną do osobistego dojrzewania.

5	 Franciszek, Przemówienie podczas uroczystości upamiętniającej 50. rocznicę ustanowienia 
Synodu Biskupów, 17 października 2015.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

109

35.  To przede wszystkim w rodzinie, którą wraz z Soborem można 
by nazwać „domowym Kościołem” (LG 11), doświadcza się bogac-
twa relacji między ludźmi zjednoczonymi w swojej różnorodności 
charakteru, płci, wieku i roli. Dlatego rodziny są uprzywilejowanym 
miejscem do uczenia się i doświadczania podstawowych praktyk Ko-
ścioła synodalnego. Pomimo rozbicia i cierpienia, których doświadczają 
rodziny, pozostają one miejscami, w których uczymy się wymieniać dar 
miłości, zaufania, przebaczenia, pojednania i zrozumienia. To w rodzi-
nie uczymy się, że mamy tę samą godność, że jesteśmy stworzeni do 
wzajemności, że potrzebujemy, aby nas wysłuchano i jesteśmy zdolni 
do słuchania, do rozeznawania i wspólnego podejmowania decyzji, 
do akceptowania i sprawowania władzy ożywianej miłością, do bycia 
współodpowiedzialnymi i odpowiedzialnymi za nasze czyny. „Rodzina 
humanizuje człowieka poprzez relację «my», a zarazem wspiera uza-
sadnione różnice każdego z nas”6.

36.  Proces synodalny ukazał, że Duch Święty nieustannie wzbu-
dza w Ludzie Bożym wielką różnorodność charyzmatów i posług. 
„Również w budowaniu Ciała Chrystusa obowiązuje różnorodność 
członków i funkcji. Jeden jest Duch, który rozdziela różnorodne 
dary dla dobra Kościoła, stosownie do swego bogactwa i do potrzeb 
posługiwania (por. 1 Kor 12, 11)” (LG 7). Jednocześnie pojawiła się 
dążność do poszerzenia perspektyw uczestnictwa i wykonywania 
zróżnicowanej współodpowiedzialności przez wszystkich ochrzczo-
nych, zarówno mężczyzn, jak i kobiety. W tym kontekście wyrażo-
no jednak smutek, ponieważ tak wielu członków Ludu Bożego nie 
uczestniczy w tej drodze odnowy Kościoła i ponieważ tak powszech-
nym zjawiskiem są trudności w pełnym przeżywaniu zdrowej relacji 
między mężczyznami i kobietami, między pokoleniami oraz między 
osobami i grupami o różnych tożsamościach kulturowych i różnych 
uwarunkowaniach społecznych, zwłaszcza jeśli chodzi o ubogich 
i wykluczonych.

37.  Proces synodalny uwypuklił ponadto duchowe dziedzictwo 
Kościołów lokalnych, w których i dzięki którym istnieje Kościół kato-
licki, oraz potrzebę wyrażenia ich doświadczeń. Na mocy katolickości, 

6	 Tenże, Przemówienie do uczestników sesji plenarnej Papieskiej Akademii Nauk Społecznych, 
29 kwietnia 2022.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

110

„poszczególne części przynoszą innym częściom i całemu Kościołowi 
właściwe sobie dary, tak iż całość i poszczególne części wzrastają na 
skutek owej wzajemnej łączności wszystkich oraz dążenia do pełni 
w jedności” (LG 13). Posługa następcy Piotra „sprawuje opiekę nad 
prawowitymi odrębnościami, a jednocześnie czuwa, aby nie prze-
szkadzały one jedności, lecz raczej jej służyły” (LG 13; por. AG 22).

38.  Cały Kościół zawsze był wielością ludów i języków, Kościołów 
z ich obrządkami, dyscyplinami oraz dziedzictwem teologicznym i du-
chowym, mnogością powołań, charyzmatów i posług w służbie wspól-
nego dobra. Jedność tej różnorodności zapewnia Chrystus, kamień 
węgielny, i Duch Święty, mistrz harmonii. Ta jedność w różnorodności 
jest dokładnie określona przez katolickość Kościoła. Jej znakiem jest 
wielość Kościołów sui iuris, których bogactwo podkreślił proces syno-
dalny. Zgromadzenie prosi, abyśmy nadal podążali drogą spotkania, 
wzajemnego zrozumienia i wymiany darów, które odżywiają komunię 
Kościoła złożonego z Kościołów.

39.  Odnowa synodalna sprzyja waloryzacji kontekstów jako miej-
sca, w którym uobecnia się i urzeczywistnia powszechne wezwanie 
Boga, byśmy byli częścią Jego Ludu, tego królestwa Bożego, gdzie pa-
nuje „sprawiedliwość, pokój i radość w Duchu Świętym” (Rz 14, 17). 
W ten sposób różne kultury są w stanie uchwycić jedność, która leży 
u podstaw ich wielości i otwiera je na perspektywę wymiany darów. 
„Jedność Kościoła nie oznacza jednolitości, ale połączenie w organiczną 
całość uprawnionych odmienności” (NMI 46). Różnorodność sposobów 
wyrażania zbawczego orędzia pozwala uniknąć jego redukowania do 
tylko jednego sposobu rozumienia życia Kościoła oraz teologicznych, 
liturgicznych, duszpasterskich i dyscyplinarnych form, w jakich się 
ono wyraża.

40.  Waloryzacja kontekstów, kultur i różnorodności oraz relacji 
między nimi jest kluczem, aby wzrastać jako misyjny Kościół synodalny 
i podążać, pod natchnieniem Ducha Świętego, w kierunku widzialnej 
jedności chrześcijan. Potwierdzamy zobowiązanie Kościoła katolic-
kiego do kontynuowania i wzmacniania ekumenicznej drogi z innymi 
chrześcijanami, na mocy naszego wspólnego chrztu i w odpowiedzi 
na wezwanie do wspólnego przeżywania komunii i jedności między 
uczniami, o którą modlił się Chrystus podczas ostatniej wieczerzy 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

111

(por. J 17, 20-26). Zgromadzenie z radością i wdzięcznością przyjmuje 
postęp w relacjach ekumenicznych w ciągu ostatnich sześćdziesięciu 
lat, dokumenty dotyczące dialogu i deklaracje wyrażające wspólną 
wiarę. Udział Braci Delegatów ubogacił obrady Zgromadzenia i z nie-
cierpliwością oczekujemy kolejnych kroków na drodze do pełnej ko-
munii poprzez włączenie owoców ekumenicznej drogi do praktyk 
kościelnych.

41.  Wszędzie na ziemi chrześcijanie żyją obok ludzi, którzy nie są 
ochrzczeni i służą Bogu, praktykując inną religię. To za nich modlimy 
się uroczyście w liturgii Wielkiego Piątku, z nimi współpracujemy 
i staramy się budować lepszy świat, razem z nimi błagamy jedynego 
Boga, aby wybawił świat od zła, które go przygniata. Dialog, spotkanie 
i wymiana darów, typowe dla Kościoła synodalnego, są powołane do 
otwartości na relacje z innymi tradycjami religijnymi w celu „ustano-
wienia przyjaźni, pokoju, harmonii oraz dzielenia się moralnymi i du-
chowymi wartościami i doświadczeniami w duchu prawdy i miłości”7. 
W niektórych regionach chrześcijanie, którzy angażują się w budowanie 
braterskich relacji z ludźmi innych religii, cierpią prześladowania. 
Zgromadzenie zachęca ich do wytrwania w nadziei.

42.  Wielość religii i kultur, różnorodność tradycji duchowych 
i teologicznych, mnogość darów Ducha i zadań we wspólnocie, a także 
zróżnicowanie wieku, płci i przynależności społecznej w Kościele są 
zaproszeniem dla każdego, aby uznać i uświadomić sobie własne niedo-
statki, fakt, że poznajemy tylko po części jakiś wycinek rzeczywistości, 
aby zrezygnować ze stawiania siebie w centrum, otwierając się na 
przyjęcie innych perspektyw. Każdy człowiek ma swój niepowtarzalny 
i niezastąpiony wkład w realizację wspólnego dzieła. Kościół synodal-
ny można opisać, odwołując się do obrazu orkiestry: różnorodność 
instrumentów jest konieczna, aby ożywić piękno i harmonię muzyki, 
która łączy brzmienie poszczególnych instrumentów, a jednocześnie 
każdy z nich zachowuje własne cechy charakterystyczne w służbie 
wspólnego zadania. W ten sposób objawia się harmonia jako działanie 
Ducha w Kościele, On, który jest osobową harmonią8.

7	 Konferencja Biskupów Katolickich Indii, Odpowiedź Kościoła w Indiach na współczesne 
wyzwania, 9 marca 2016, cyt. w: FT 271.

8	 Por. św. Bazyli, O Psalmie 29, 1; O Duchu Świętym XVI, 38.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

112

Duchowość synodalna

43.  Synodalność jest przede wszystkim duchowym usposobieniem, 
które przenika codzienne życie ochrzczonych i każdy aspekt misji 
Kościoła. Duchowość synodalna wypływa z działania Ducha Świętego 
i wymaga słuchania słowa Bożego, kontemplacji, ciszy i nawrócenia 
serca. Jak stwierdził papież Franciszek podczas otwarcia tej Drugiej 
Sesji, „Duch Święty jest niezawodnym przewodnikiem, a naszym 
pierwszym zadaniem jest nauczenie się rozpoznawania Jego głosu, 
ponieważ przemawia On we wszystkich i we wszystkim”9. Duchowość 
synodalna wymaga także ascezy, pokory, cierpliwości i gotowości do 
przebaczania i otrzymywania przebaczenia. Przyjmuje z wdzięcznością 
i pokorą różnorodność darów i zadań, których Duch Święty udziela, 
by służyć jedynemu Panu (por. 1 Kor 12, 4-5). Czyni to bez ambicji, 
zazdrości, żądzy dominacji lub kontroli, pielęgnując te same uczucia, 
które miał Chrystus Jezus, który „ogołocił samego siebie, przyjąwszy 
postać sługi” (Flp 2, 7). Rozpoznajemy te owoce, gdy codzienne życie 
Kościoła naznaczone jest jednością i harmonią w wielości. Nikt nie może 
podążać ścieżką autentycznej duchowości w pojedynkę. Potrzebujemy 
towarzyszenia i wsparcia, w tym formacji i towarzyszenia duchowego, 
jako jednostki i jako wspólnota.

44.  Odnowa wspólnoty chrześcijańskiej jest możliwa jedynie po-
przez uznanie prymatu łaski. Jeśli brakuje duchowej głębi osobistej 
i wspólnotowej, synodalność zostaje sprowadzona do funkcji czysto 
organizacyjnej. Jesteśmy wezwani nie tylko do przekładania owo-
ców osobistego doświadczenia duchowego na procesy wspólnotowe, 
lecz także do doświadczania tego, że nowe przykazanie wzajemnej 
miłości jest miejscem i formą spotkania z Bogiem. W tym znaczeniu 
perspektywa synodalna, czerpiąc z bogatego dziedzictwa duchowego 
Tradycji, przyczynia się do odnowienia jej form: modlitwy otwartej na 
uczestnictwo, rozeznawania przeżywanego wspólnie, zapału misyjnego 
zrodzonego z dzielenia się, a następnie promieniującego jako służba.

45.  Rozmowa w Duchu jest narzędziem, które nawet pomimo 
swoich ograniczeń okazuje się owocne i pozwala nam słuchać i roze-

9	 Franciszek, Przemówienie na 1. Kongregacji Generalnej XVI Zwyczajnego Zgromadzenia 
Ogólnego Synodu Biskupów, 2 października 2024.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

113

znawać to, „co mówi Duch do Kościołów” (Ap 2, 7). Jej praktykowanie 
budziło radość, zdumienie i wdzięczność oraz było przeżywane jako 
ścieżka odnowy, która przemienia jednostki, grupy i Kościół. Słowo 
„rozmowa” wyraża coś więcej niż zwykły dialog: harmonijnie przeplata 
myśli i uczucia oraz tworzy wspólny żywy świat. Dlatego można po-
wiedzieć, że w rozmowie chodzi o nawrócenie. Jest to antropologiczny 
czynnik występujący w różnych ludach i kulturach, zjednoczonych 
praktyką solidarnego spotykania się w celu omawiania i decydowania 
o sprawach istotnych dla społeczności. Łaska urzeczywistnia to ludzkie 
doświadczenie: rozmowa w Duchu oznacza doświadczenie dzielenia 
się w świetle wiary i szukania woli Bożej, w ewangelicznej atmosfe-
rze, w której Duch Święty może sprawić, że Jego niepowtarzalny głos 
stanie się słyszalny.

46.  Na każdym etapie procesu synodalnego wybrzmiała potrzeba 
uzdrowienia, pojednania i odbudowy zaufania w Kościele, zwłaszcza 
w następstwie zbyt wielu skandali związanych z różnymi nadużyciami, 
oraz w społeczeństwie. Kościół jest powołany, aby w centrum swojego 
życia i działania postawić fakt, że w Chrystusie, poprzez chrzest, jeste-
śmy sobie nawzajem powierzeni. Uznanie tej głębokiej rzeczywistości 
staje się świętym obowiązkiem, który pozwala nam rozpoznać błędy 
i odbudować zaufanie. Kroczenie tą drogą jest aktem sprawiedliwości, 
misyjnym zobowiązaniem Ludu Bożego w naszym świecie oraz darem 
z nieba, o który musimy prosić. Pragnienie dalszego kroczenia tą drogą 
jest owocem odnowy synodalnej.

Synodalność jako proroctwo społeczne

47.  Styl synodalny, praktykowany z pokorą, może uczynić Kościół 
proroczym głosem w dzisiejszym świecie. „Kościół synodalny jest 
niczym wzniesiony sztandar pośród narodów (por. Iz 11, 12)”10. Ży-
jemy w czasach naznaczonych rosnącymi nierównościami, rosnącym 
rozczarowaniem tradycyjnymi modelami rządzenia, rozczarowaniem 
funkcjonowaniem demokracji, rosnącymi tendencjami autokratycz-
nymi i dyktatorskimi, dominacją modelu rynkowego bez względu na 
bezbronność ludzi i świata stworzonego oraz pokusą rozwiązywania 
konfliktów siłą, a nie dialogiem. Autentyczne praktykowanie synodal-

10	 Tenże, Przemówienie podczas uroczystości upamiętniającej 50. rocznicę ustanowienia 
Synodu Biskupów, 17 października 2015.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

114

ności pozwala chrześcijanom rozwijać kulturę zdolną do krytycznego 
wypowiadania się w duchu proroczym wobec dominującego sposobu 
myślenia, a tym samym oferuje niepowtarzalny wkład w poszukiwanie 
odpowiedzi na wiele wyzwań stojących przed współczesnymi społe-
czeństwami, a także w budowanie dobra wspólnego.

48.  Synodalny sposób przeżywania relacji jest formą świadectwa 
wobec społeczeństwa. Ponadto odpowiada na ludzką potrzebę bycia 
przyjętym i poczucia rozpoznania w konkretnej wspólnocie. Jest wy-
zwaniem dla rosnącej izolacji ludzi i kulturowego indywidualizmu, 
który często pochłania nawet Kościół, i wzywa nas do wzajemnej 
troski, współzależności i współodpowiedzialności za dobro wspólne. 
Rzuca też wyzwanie przesadnemu komunitaryzmowi społecznemu, 
który dusi ludzi i nie pozwala im być podmiotami własnego rozwoju. 
Chęć wysłuchania wszystkich, zwłaszcza ubogich, stoi w jaskrawej 
sprzeczności ze światem, w którym centralizacja władzy lekceważy 
ubogich, zepchniętych na margines, mniejszości oraz ziemię, nasz 
wspólny dom. Synodalność i ekologia integralna przyjmują perspektywę 
relacji i kładą nacisk na konieczność troski o więzi. Dlatego nawzajem 
się dopełniają i integrują w sposobie przeżywania misji Kościoła we 
współczesnym świecie.

Część II

RAZEM W ŁODZI
Przemiana wzajemnych odniesień

„Byli razem Szymon Piotr, Tomasz zwany Didymos, Natanael z Kany Gali-
lejskiej, synowie Zebedeusza oraz dwaj inni z Jego uczniów. Szymon Piotr 
powiedział do nich: «Idę łowić ryby». Odpowiedzieli mu: «Idziemy i my 
z tobą»” (J 21, 2-3).

49.  Jezioro Tyberiadzkie to miejsce, gdzie wszystko się zaczęło. 
Piotr, Andrzej, Jakub i Jan opuścili łódź i sieci, aby udać się za Jezu-
sem. Po Wielkanocy znów wyruszyli z tego jeziora. W nocy na brzegu 
słychać dialog: „Idę łowić ryby”. „Idziemy i my z tobą”. Droga syno-
dalna również rozpoczęła się w ten sposób: usłyszeliśmy zaproszenie 
następcy Piotra i przyjęliśmy je; wyruszyliśmy z nim i za nim. Razem 
modliliśmy się, rozważaliśmy, zmagaliśmy się i prowadziliśmy dialog. 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

115

Ale przede wszystkim doświadczyliśmy, że to relacje podtrzymują ży-
wotność Kościoła, ożywiając jego struktury. Misyjny Kościół synodalny 
potrzebuje odnowienia zarówno jednego, jak i drugiego.

Nowe relacje

50.  W trakcie całej drogi Synodu, na różnych szerokościach geo-
graficznych, pojawiło się pragnienie, aby Kościół lepiej pielęgnował 
relacje: z Panem Bogiem, między kobietami i mężczyznami, w rodzi-
nach, wspólnotach, między chrześcijanami, grupami społecznymi, 
wyznaniami, a także z całym stworzeniem. Wielu wyraziło zaskocze-
nie, że ich głos został wysłuchany oraz radość z możliwości zabrania 
głosu we wspólnocie. Nie brakowało również tych, którzy podzielili 
się swoim cierpieniem, czując się wykluczeni lub osądzani ze względu 
na tożsamość, sytuację małżeńską czy seksualną. Pragnienie bar-
dziej autentycznych i znaczących relacji wyraża nie tylko dążenie do 
przynależności do spójnej grupy, ale również odnosi się do głębokiej 
świadomości wiary. Ewangeliczna jakość relacji wspólnotowych ma 
decydujące znaczenie dla świadectwa, które Lud Boży jest wezwany 
dawać na przestrzeni dziejów. „Po tym wszyscy poznają, żeście ucznia-
mi moim, jeśli będziecie się wzajemnie miłowali” (J 13, 35). Relacje 
odnowione przez łaskę i gościnność okazywaną najmniejszym zgodnie 
z nauczaniem Jezusa są najbardziej wymownym znakiem działania 
Ducha Świętego we wspólnocie uczniów. Bycie Kościołem synodal-
nym wymaga zatem prawdziwego nawrócenia na płaszczyźnie relacji. 
Musimy ponownie nauczyć się z Ewangelii, że troska o relacje nie jest 
strategią ani narzędziem większej skuteczności organizacyjnej, ale jest 
sposobem, w jaki Bóg Ojciec objawił się w Jezusie i w Duchu Świętym. 
Kiedy nasze relacje, nawet w ich kruchości, pozwalają zajaśnieć łasce 
Chrystusa, miłości Ojca i komunii Ducha, wyznajemy życiem naszą 
wiarę w Boga Trójjedynego.

51.  To do Ewangelii musimy się zwrócić, by nakreślić mapę na-
wrócenia, do którego jesteśmy wezwani, ucząc się czynić postawy 
Jezusa naszymi własnymi. Ewangelie ukazują nam Go jako tego, który 
„nieustannie wsłuchuje się w osoby spotykające Go na drogach Zie-
mi Świętej” (DTC 11). Bez względu na to, czy byli to mężczyźni czy 
kobiety, Żydzi czy poganie, uczeni w prawie czy celnicy, sprawiedliwi 
czy grzesznicy, żebracy, niewidomi, trędowaci czy chorzy – Jezus ni-
kogo nie odesłał bez zatrzymania się, wysłuchania i wejścia w dialog. 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

116

Objawił oblicze Ojca, wychodząc naprzeciw każdemu w jego własnej 
historii i wolności. Ze słuchania ich potrzeb i z wiary napotkanych 
osób wypływały słowa i gesty, które odnawiały ich życie, torując drogę 
uzdrowionym relacjom. Jezus jest Mesjaszem, który „głuchym słuch 
przywraca i niemym mowę” (Mk 7, 37). Prosi nas, swoich uczniów, 
abyśmy zachowywali się w ten sam sposób, i daje nam do tego zdolność, 
dzięki łasce Ducha Świętego, kształtując nasze serca na wzór swego. 
Tylko „serce umożliwia każdą autentyczną więź, ponieważ relacja, 
która nie jest budowana sercem, nie jest w stanie przezwyciężyć roz-
drobnienia indywidualizmu” (DN 17). Kiedy słuchamy naszych braci 
i sióstr, uczestniczymy w postawie, z jaką Bóg w Jezusie Chrystusie 
wychodzi naprzeciw każdemu człowiekowi.

52.  Potrzeba nawrócenia w relacjach jednoznacznie dotyczy relacji 
między mężczyznami i kobietami. Relacyjność jest wpisana w na-
szą kondycję jako stworzeń, a różnica płci stanowi podstawę ludzkiej 
relacyjności. „Stworzył więc Bóg człowieka na swój obraz, na obraz 
Boży go stworzył: stworzył mężczyznę i niewiastę” (Rdz 1, 27). W za-
myśle Boga ta pierwotna różnica nie oznacza nierówności między 
kobietą a mężczyzną. W nowym stworzeniu jest ona reinterpretowana 
w świetle godności wynikającej z chrztu: „wszyscy, którzy zostaliście 
ochrzczeni w Chrystusie, przyoblekliście się w Chrystusa. Nie ma już 
Żyda ani poganina, nie ma już niewolnika ani człowieka wolnego, nie 
ma już mężczyzny ani kobiety, wszyscy bowiem jesteście kimś jednym 
w Chrystusie Jezusie” (Ga 3, 27-28). Jako chrześcijanie jesteśmy we-
zwani do przyjmowania i poszanowania tej różnicy – daru od Boga 
i źródła życia – w jej różnorodnych przejawach i kontekstach. Dajemy 
świadectwo Ewangelii, gdy staramy się żyć relacjami opartymi na 
równej godności i wzajemności między kobietami i mężczyznami. 
Bolesne i częste wyrazy cierpienia, które napływały w trakcie procesu 
synodalnego od kobiet ze wszystkich regionów i kontynentów, zarówno 
świeckich, jak i konsekrowanych, ujawniają, jak często nie udaje nam 
się tego osiągnąć.

W pluralizmie kontekstów

53.  Wezwanie do odnowy relacji w Panu Jezusie rozbrzmiewa 
w wielości kontekstów, w których Jego uczniowie żyją i wypełniają misję 
Kościoła. Każdy z tych kontekstów niesie z sobą unikalne bogactwo 
wynikające z pluralizmu kultur, które należy wziąć pod uwagę. Jednak 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

117

wszystkie one, choć na różne sposoby, noszą ślady zniekształconej logiki 
relacyjnej, która bywa sprzeczna z logiką Ewangelii. Na przestrzeni 
dziejów zamknięcia relacyjne przekształciły się w struktury grzechu 
(por. SRS 36), które wpływają na sposób myślenia i działania ludzi. 
W szczególności powodują one blokady i lęki, z którymi musimy się 
zmierzyć i przez które musimy przejść, aby wejść na drogę nawrócenia 
relacyjnego.

54.  U źródeł problemów trapiących nasz świat leży ta właśnie 
dynamika – począwszy od wojen i konfliktów zbrojnych, a także od 
złudzenia, że sprawiedliwy pokój można osiągnąć siłą broni. Równie 
niebezpieczne jest przekonanie, że całe stworzenie, włącznie z ludźmi, 
może być wykorzystywane dowolnie w celu osiągnięcia zysku. Z tego 
wynikają liczne bariery dzielące ludzi – również we wspólnotach chrze-
ścijańskich – i ograniczające możliwości jednych na korzyść innych: nie-
równości między kobietami a mężczyznami, rasizm, podziały kastowe, 
dyskryminacja osób z niepełnosprawnościami, naruszanie praw mniej-
szości wszelkiego rodzaju, brak otwartości na przyjmowanie migrantów. 
Nawet nasza relacja z ziemią, naszą siostrą i matką (por. LS 1), nosi 
ślady rozłamu, który zagraża życiu niezliczonych społeczności, szcze-
gólnie w najuboższych regionach, a może nawet całych narodów i być 
może przyszłości ludzkości. Najbardziej radykalnym i dramatycznym 
zamknięciem jest to, które dotyka samego życia ludzkiego, prowadząc 
do odrzucania dzieci, już od łona matki, oraz osób starszych.

55.  Wiele zła, które dotyka nasz świat, przejawia się także w Ko-
ściele. Kryzys związany z nadużyciami, w jego różnorodnych i tra-
gicznych formach, przyniósł niewyobrażalne i często długotrwałe 
cierpienie ofiarom, osobom ocalałym i ich wspólnotom. Kościół po-
winien z wyjątkową uwagą i wrażliwością słuchać głosu ofiar oraz 
osób, które przeżyły nadużycia seksualne, duchowe, ekonomiczne, 
instytucjonalne, związane z nadużyciami władzy i sumienia, popeł-
nionymi przez członków duchowieństwa czy osoby pełniące funkcje 
kościelne. Słuchanie jest kluczowym elementem drogi do uzdrowienia, 
skruchy, sprawiedliwości i pojednania. W czasach globalnego kryzysu 
zaufania, który zachęca ludzi do życia w nieufności i podejrzliwości, 
Kościół musi uznać własne błędy, pokornie prosić o przebaczenie, 
troszczyć się o ofiary, wprowadzać środki zapobiegawcze i starać się 
odbudować wzajemne zaufanie w Panu.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

118

56.  Słuchanie głosu tych, którzy doświadczają wykluczenia i mar-
ginalizacji, umacnia naszą świadomość, że podejmowanie ciężaru 
tych zranionych relacji, aby Żyjący Pan je uzdrowił, jest częścią misji 
Kościoła. Tylko wtedy Kościół może być „jakby sakramentem, czyli 
znakiem i narzędziem wewnętrznego zjednoczenia z Bogiem i jedności 
całego rodzaju ludzkiego” (LG 1). Jednocześnie otwartość na świat 
pozwala odkrywać, że w każdym zakątku ziemi, w każdej kulturze 
i w każdej grupie ludzi Duch zasiał ziarna Ewangelii. Wydają one owoce 
w zdolności do budowania zdrowych relacji, pielęgnowania wzajem-
nego zaufania i przebaczenia, przezwyciężania lęku przed innymi, 
tworzenia wspólnot otwartych na różnorodność, promowania gospo-
darki uwzględniającej potrzeby ludzi i troski o planetę oraz w dążeniu 
do pojednania po konflikcie. Historia pozostawia nam dziedzictwo 
konfliktów, również tych uzasadnianych przynależnością religijną, co 
podważa wiarygodność samych religii. Źródłem cierpienia jest także 
zgorszenie podziałami między wspólnotami chrześcijańskimi oraz 
wrogość między braćmi i siostrami, którzy otrzymali ten sam chrzest. 
Odnowione doświadczenie ekumenicznego zaangażowania, towa-
rzyszące drodze synodalnej, będące jednym z przejawów nawrócenia 
relacyjnego, otwiera nas na nadzieję.

Charyzmaty, powołania i posługi dla misji

57.  Chrześcijanie, osobiście lub w formie stowarzyszonej, są we-
zwani do owocnego korzystania z darów, których udziela Duch Święty 
w celu dawania świadectwa i głoszenia Ewangelii. „Różne są dary łaski, 
lecz ten sam Duch; różne też są rodzaje posługiwania, ale jeden Pan; 
różne są wreszcie działania, lecz ten sam Bóg, sprawca wszystkiego we 
wszystkich. Wszystkim zaś objawia się Duch dla [wspólnego] dobra” 
(1 Kor 12, 4-7). We wspólnocie chrześcijańskiej wszyscy ochrzczeni 
są ubogacani darami, aby dzielić je z innymi, każdy zgodnie ze swo-
im powołaniem i stanem życiowym. Różne powołania w Kościele są 
w rzeczywistości wielorakim i wymownym wyrazem jednego powo-
łania wspólnego wszystkim chrześcijanom, powołania wynikającego 
z chrztu – do świętości i misji. Różnorodność charyzmatów, zrodzonych 
z wolności Ducha Świętego, służy jedności Ciała Chrystusa (por. LG 32) 
oraz misji w różnych miejscach i kulturach (por. LG 12). Te dary nie 
są wyłączną własnością tych, którzy je otrzymują i realizują, ani nie 
mogą być powodem roszczeń wobec innych czy grupy. Również po-
przez odpowiednie duszpasterstwo powołań mają one służyć zarówno 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

119

życiu wspólnoty chrześcijańskiej, jak i rozwojowi społeczeństwa w jego 
wielorakich aspektach.

58.  Każdy ochrzczony odpowiada na wymagania misji w swoim 
otoczeniu, działając zgodnie z własnymi predyspozycjami i zdolnościa-
mi, ukazując tym samym wolność Ducha w rozdawaniu swoich darów. 
Dzięki tej dynamice w Duchu Lud Boży, wsłuchując się w rzeczywistość, 
w której żyje, może odkrywać nowe obszary zaangażowania i nowe 
sposoby realizacji swojej misji. Chrześcijanie, którzy w różny sposób – 
w rodzinie i innych stanach życia, w pracy i zawodzie, w działalności 
obywatelskiej, politycznej, społecznej czy ekologicznej, w tworzeniu 
kultury inspirowanej Ewangelią, a także w ewangelizacji kultury cyfro-
wej – podążają drogami świata i głoszą Ewangelię w swoim otoczeniu, 
są wspierani darami Ducha.

59.  Od Kościoła oczekują, by nie zostawiać ich samych, ale by czuli 
się posłani i wspierani. Proszą o pokarm w postaci słowa i Eucharystii, 
a także o więzi braterskie we wspólnocie. Chcą, by ich zaangażowa-
nie było uznane za działanie Kościoła na mocy Ewangelii, a nie jako 
prywatna inicjatywa. Proszą też, aby wspólnota towarzyszyła tym, 
którzy dzięki ich świadectwu zostali przyciągnięci przez Ewangelię. 
W synodalnym i misyjnym Kościele, pod przewodnictwem swoich 
pasterzy, wspólnoty będą mogły posyłać i wspierać posłanych. Będą 
postrzegały siebie przede wszystkim jako służbę misji, którą wierni 
realizują w społeczeństwie, w życiu rodzinnym i zawodowym, nie 
skupiając się wyłącznie na wewnętrznych działaniach i potrzebach 
organizacyjnych.

60.  Na mocy chrztu mężczyźni i kobiety cieszą się równą godnością 
w Ludzie Bożym. Jednak kobiety nadal napotykają przeszkody w peł-
niejszym uznaniu ich charyzmatów, powołania i miejsca w różnych ob-
szarach życia Kościoła, co ogranicza ich wkład w służbę wspólnej misji. 
Pismo Święte ukazuje kluczową rolę wielu kobiet w historii zbawienia. 
To kobieta, Maria Magdalena, była pierwszą osobą, której powierzono 
ogłoszenie zmartwychwstania. W dniu Pięćdziesiątnicy w Wieczerniku 
była obecna Maryja, Matka Boża, wraz z wieloma innymi kobietami, 
które towarzyszyły Panu. Ważne jest, by odpowiednie fragmenty Pisma 
Świętego znalazły swoje miejsce w lekcjonarzach liturgicznych. Istotne 
momenty w historii Kościoła potwierdzają nieoceniony wkład kobiet 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

120

poruszonych Duchem Świętym. Kobiety stanowią większość wiernych 
uczęszczających do kościołów i często są pierwszymi świadkami wiary 
w rodzinach. Są aktywne w małych wspólnotach chrześcijańskich 
i parafiach, prowadzą szkoły, szpitale i ośrodki pomocy; przewodzą 
inicjatywom pojednania i promują godność ludzką oraz sprawiedliwość 
społeczną. Kobiety przyczyniają się do rozwoju teologii i pełnią odpo-
wiedzialne funkcje w instytucjach kościelnych, kuriach diecezjalnych 
oraz w Kurii Rzymskiej. Są też kobiety, które pełnią posługę władzy lub 
przewodzą wspólnotom. Niniejsze Zgromadzenie zachęca do pełnego 
wdrożenia wszystkich możliwości już przewidzianych przez obowią-
zujące przepisy dotyczące roli kobiet, zwłaszcza tam, gdzie pozostają 
one niewykorzystane. Nie ma powodów, by kobiety nie mogły pełnić 
funkcji kierowniczych w Kościele; nie można powstrzymać tego, co 
pochodzi od Ducha Świętego. Kwestia dostępu kobiet do diakonatu 
również pozostaje otwarta i wymaga dalszego rozeznania. Zgromadze-
nie zachęca także do zwracania większej uwagi na język i obrazy sto-
sowane w kazaniach, nauczaniu, katechezie i oficjalnych dokumentach 
Kościoła, uwzględniając wkład świętych kobiet, teolożek i mistyczek.

61.  We wspólnocie chrześcijańskiej należy poświęcić szczególną 
uwagę dzieciom. Potrzebują one nie tylko wsparcia w procesie dorasta-
nia, lecz także mają wiele do ofiarowania wspólnocie wierzących. Gdy 
apostołowie spierają się, kto z nich jest największy, Jezus stawia dziecko 
w centrum i przedstawia je jako wzór do naśladowania przy wejściu do 
królestwa (por. Mk 9, 33-37). Kościół nie może być naprawdę synodalny 
bez wkładu dzieci. Wnoszą one potencjał misyjny, który należy docenić 
i rozwijać. Ich głos jest niezbędny dla wspólnoty. Powinniśmy go słuchać 
i dążyć do tego, by także społeczeństwo go usłyszało, zwłaszcza osoby 
mające odpowiedzialność polityczną i edukacyjną. Społeczeństwo, 
które nie umie przyjąć i otoczyć opieką dzieci, jest społeczeństwem 
chorym. Cierpienie, którego tak wiele dzieci doświadcza z powodu 
wojny, biedy, opuszczenia, nadużyć i handlu ludźmi, jest skandalem, 
wymagającym odważnego potępienia i solidarnego zaangażowania.

62.  Młodzi ludzie również mają swój wkład w synodalną odnowę 
Kościoła. Są oni szczególnie wrażliwi na wartości braterstwa i dzielenia 
się, odrzucając jednocześnie postawy paternalistyczne czy autorytar-
ne. Ich stosunek do Kościoła niekiedy wyraża się w formie krytyki, 
ale często przybiera pozytywną formę osobistego zaangażowania na 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

121

rzecz wspólnoty otwartej, podejmującej walkę z niesprawiedliwością 
społeczną oraz dbającej o wspólny dom. Postulat „podążania razem 
w życiu codziennym”, wysunięty przez młodych podczas synodu im 
poświęconego w 2018 roku, doskonale wpisuje się w wizję Kościo-
ła synodalnego. Dlatego tak ważne jest zapewnienie im troskliwego 
i cierpliwego towarzyszenia. Szczególną wartość ma propozycja, która 
powstała dzięki ich zaangażowaniu: „doświadczenie towarzyszenia 
w celu rozeznawania”, oparte na życiu we wspólnocie z dorosłymi 
wychowawcami, wspólnym zaangażowaniu apostolskim na rzecz po-
trzebujących oraz propozycji duchowości zakorzenionej w modlitwie 
i życiu sakramentalnym11.

63.  Wspierając współodpowiedzialność za misję wszystkich 
ochrzczonych, uznajemy zdolności apostolskie osób niepełnospraw-
nych, które czują się powołane i posłane jako czynni współpracownicy 
ewangelizacji. Chcemy docenić wkład wynikający z ogromnego bogac-
twa człowieczeństwa, jakie osoby z niepełnosprawnościami wnoszą 
do wspólnoty. Uznajemy ich doświadczenia cierpienia, marginalizacji 
i dyskryminacji, czasem doświadczane nawet wewnątrz samej wspól-
noty chrześcijańskiej z powodu paternalistycznych, pełnych litości 
postaw. W celu wsparcia ich udziału w życiu i misji Kościoła proponuje 
się utworzenie kościelnego obserwatorium ds. niepełnosprawności.

64.  Wśród powołań, którymi ubogacony jest Kościół, szczegól-
ne miejsce zajmują małżonkowie. Sobór Watykański II nauczał, że 
„we właściwym sobie stanie życia i porządku mają własny dar wśród 
Ludu Bożego” (LG 11). Sakrament małżeństwa daje im wyjątkową 
misję, obejmującą zarówno życie rodzinne, budowanie Kościoła, jak 
i zaangażowanie społeczne. W ostatnich latach wzrosła świadomość, 
że rodziny są aktywnymi podmiotami, a nie tylko odbiorcami duszpa-
sterstwa rodzin. Dlatego potrzebują spotkań i możliwości tworzenia 
sieci wsparcia, także dzięki pomocy instytucji kościelnych, które wspie-
rają wychowanie dzieci i młodzieży. Zgromadzenie ponownie wyraża 
bliskość i wsparcie dla tych, którzy przeżywają stan samotności jako 
wybór wierności Tradycji i Magisterium Kościoła na temat małżeństwa 
i etyki płciowości, w których rozpoznają źródło życia.

11	 Por. Dokument końcowy XV Zwyczajnego Zgromadzenia Ogólnego Synodu Biskupów 
„Młodzież, wiara i rozeznawanie powołania”, nr 161.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

122

65.  Na przestrzeni wieków dary duchowe stały się źródłem róż-
norodnych form życia konsekrowanego. Od początków Kościół roz-
poznawał działanie Ducha w życiu kobiet i mężczyzn, którzy wybrali 
naśladowanie Chrystusa drogą rad ewangelicznych, oddając się na 
służbę Bogu zarówno w kontemplacji, jak i w wielu formach posłu-
gi. Życie konsekrowane jest powołane, by przemawiać do Kościoła 
i społeczeństwa swoim prorockim głosem. W wielowiekowym do-
świadczeniu wspólnoty zakonne wypracowały sprawdzone praktyki 
życia synodalnego i wspólnotowego rozeznawania, ucząc się harmo-
nizowania indywidualnych darów z misją wspólną. Zakony i zgro-
madzenia, stowarzyszenia życia apostolskiego, instytuty świeckie, 
a także stowarzyszenia, ruchy i nowe wspólnoty mają szczególny 
wkład w rozwój synodalności w Kościele. Dziś wiele wspólnot życia 
konsekrowanego stanowi laboratorium międzykulturowości, będące 
proroczym znakiem dla Kościoła i świata. Jednocześnie synodalność 
zachęca zarówno pasterzy Kościołów lokalnych, jak i przełożonych 
życia konsekrowanego oraz wspólnoty kościelne – a czasem stawia 
przed nimi wyzwanie – by umacniali relacje i tworzyli wymianę darów 
na rzecz wspólnej misji.

66.  Misja angażuje wszystkich ochrzczonych. Podstawowym za-
daniem świeckich kobiet i mężczyzn jest przenikanie i przemienianie 
rzeczywistości doczesnych duchem Ewangelii (por. LG 31, 33; AA 5–7). 
Proces synodalny, zainicjowany z inspiracji papieża Franciszka12, za-
chęcił Kościoły lokalne do twórczej i odważnej odpowiedzi na potrze-
by misji, rozeznając wśród charyzmatów, które mogą przyjąć formę 
posługi – za pomocą odpowiednich kryteriów, narzędzi i procedur. 
Nie wszystkie charyzmaty muszą być przekształcone w posługi, nie 
wszyscy ochrzczeni muszą pełnić posługi i nie wszystkie posługi muszą 
być ustanowione. Aby charyzmat został uznany za posługę, wspólnota 
musi rozpoznać rzeczywistą potrzebę duszpasterską, co wymaga ro-
zeznania dokonanego przez pasterza razem ze wspólnotą, aby ocenić 
zasadność stworzenia nowej posługi. Owocem tego procesu jest decyzja 
podjęta przez właściwą władzę. W Kościele synodalnym i misyjnym 
zachęca się do promowania liczniejszych form posług świeckich, któ-
re nie wymagają sakramentu święceń i mogą być pełnione nie tylko 

12	 Por. Franciszek, List apostolski w formie motu proprio Spiritus Domini, 10 stycznia 
2021.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

123

w zakresie liturgii. Posługi te mogą być ustanowione lub nieustano-
wione. Należy także podjąć refleksję nad tym, jak powierzać posługi 
świeckim, ustalając czas i zakres ich pełnienia, w czasach, gdy ludzie 
przemieszczają się coraz łatwiej.

67.  Wśród licznych posług w Kościele Zgromadzenie doceniło wkład 
teologii, która w różnych swoich formach wspiera zrozumienie wiary 
i rozeznawanie. Teolodzy i teolożki pomagają Ludowi Bożemu rozwi-
jać rozumienie rzeczywistości w świetle objawienia oraz formułować 
odpowiednie odpowiedzi i język dla misji. W synodalnym i misyjnym 
Kościele „charyzmat teologii jest powołany do pełnienia specyficznej 
posługi […]. Wraz z doświadczeniem wiary i kontemplacją prawdy 
przez wierny lud oraz przepowiadaniem pasterzy, teologia przyczynia 
się do coraz głębszego wnikania w Ewangelię. Co więcej, «jak w przy-
padku każdego innego powołania chrześcijańskiego, posługa teologa, 
oprócz tego, że jest osobista, jest również wspólnotowa i kolegialna»” 
(CTI 75), zwłaszcza gdy jest ona prowadzona w formie nauczania, 
któremu w kościelnych instytucjach akademickich powierzono misję 
kanoniczną. „Synodalność kościelna zobowiązuje więc teologów do 
uprawiania teologii w formie synodalnej, rozwijając wśród nich zdolność 
dialogu, rozeznawania i harmonizowania swoich licznych i zróżnico-
wanych stanowisk i wypowiedzi” (CTI 75). W związku z tym należy 
pilnie wspierać dialog między pasterzami a osobami zaangażowanymi 
w badania teologiczne poprzez odpowiednie formy instytucjonal-
ne. Zgromadzenie zachęca instytucje teologiczne do dalszych badań 
mających na celu wyjaśnienie i pogłębienie znaczenia synodalności 
i towarzyszącej jej formacji w Kościołach lokalnych.

Posługa święceń w służbie harmonii

68.  Podobnie jak wszystkie posługi w Kościele, episkopat, pre-
zbiterat i diakonat służą głoszeniu Ewangelii i budowaniu wspólno-
ty Kościoła. Sobór Watykański II przypomniał, że posługa święceń 
z ustanowienia Bożego „sprawowana jest na różnych stopniach przez 
tych, których już od starożytności nazywa się biskupami, prezbite-
rami, diakonami” (LG 28). W tym kontekście Sobór Watykański II 
potwierdził sakramentalność episkopatu (por. LG 21), przywrócił 
wspólnotowy charakter prezbiteratu (por. LG 28) oraz otworzył drogę 
do przywrócenia stałego wykonywania posługi diakonatu w Kościele 
łacińskim (por. LG 29).



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

124

Posługa biskupa: łączyć w jedno dary Ducha

69.  Zadaniem biskupa jest przewodzenie Kościołowi lokalnemu, 
stanowiąc widzialną zasadę jedności wewnątrz tej wspólnoty i spoiwo 
komunii ze wszystkimi Kościołami. Stwierdzenie Soboru, że „przez 
święcenia biskupie udziela się pełni sakramentu święceń” (LG 21) 
pozwala nam zrozumieć tożsamość biskupa w kontekście sakramental-
nych relacji z Chrystusem i Kościołem, „częścią Ludu Bożego” (CD 11), 
która została mu powierzona i której jest powołany służyć w imię 
Chrystusa Dobrego Pasterza. Ten, kto zostaje wyświęcony na biskupa, 
nie jest obarczony uprawnieniami i zadaniami, które miałby pełnić 
samodzielnie. Otrzymuje raczej łaskę oraz zadanie rozpoznawania, 
rozeznawania i jednoczenia darów, które Duch Święty rozlewa na 
poszczególne osoby i wspólnoty, działając w ramach sakramentalnej 
więzi z prezbiterami i diakonami, którzy wraz z nim są współodpowie-
dzialni za posługę duszpasterską w Kościele lokalnym. W ten sposób 
biskup realizuje to, co jest najbardziej właściwe i specyficzne dla jego 
misji, troszcząc się o komunię Kościołów.

70.  Posługa biskupa jest służbą we wspólnocie, z nią i dla niej 
(por. LG 20), realizowaną poprzez głoszenie słowa, przewodnicze-
nie celebracji eucharystycznej i innym sakramentom. Z tego wzglę-
du Zgromadzenie Synodalne wyraża pragnienie, aby Lud Boży miał 
większy udział w wyborze biskupów. Zaleca również, aby święcenia 
biskupie odbywały się w diecezji, do której biskup zostaje posłany 
jako pasterz, a nie w diecezji pochodzenia, jak często ma to miejsce. 
Ponadto wskazuje, że główni konsekratorzy powinni być wybierani 
spośród biskupów danej prowincji kościelnej, w miarę możliwości 
z udziałem metropolity. Dzięki temu stanie się bardziej widoczne, że 
nowo mianowany biskup nawiązuje szczególną więź z Kościołem, do 
którego jest posłany, przyjmując wobec niego publicznie zobowiąza-
nia swej posługi. Równie ważne jest, aby biskup, zwłaszcza podczas 
wizyt duszpasterskich, miał możliwość spędzenia czasu z wiernymi, 
aby ich wysłuchać, co jest istotne dla procesu rozeznawania. Tego 
rodzaju bliskość pozwoli doświadczyć Kościoła jako rodziny Bożej. 
Konstytutywna relacja biskupa z Kościołem lokalnym nie jest obecnie 
wystarczająco jasno widoczna w przypadku biskupów tytularnych, 
takich jak przedstawiciele papiescy czy posługujący w Kurii Rzymskiej. 
Należy kontynuować refleksję nad tym zagadnieniem.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

125

71.  Także biskupi potrzebują towarzyszenia i wsparcia w swojej posłu-
dze. Metropolita może odgrywać istotną rolę w promowaniu braterskich 
więzi między biskupami sąsiadujących diecezji. W trakcie drogi synodalnej 
pojawiła się potrzeba zapewnienia biskupom możliwości ciągłej formacji, 
także w lokalnych kontekstach. Podkreślono również konieczność okreś-
lenia roli biskupów pomocniczych oraz rozszerzenia zakresu zadań, które 
biskup może delegować. Należy także docenić doświadczenie biskupów 
seniorów w ich nowym sposobie służenia Ludowi Bożemu. Istotne jest, 
aby pomagać wiernym w kształtowaniu realistycznych oczekiwań wobec 
biskupa, przypominając, że również on jest bratem, człowiekiem kru-
chym, narażonym na pokusy i potrzebującym wsparcia, tak jak każdy. 
Wyidealizowana wizja biskupa nie sprzyja jego trudnej posłudze. Jest 
ona natomiast wspierana przez zaangażowanie całego Ludu Bożego we 
wspólną misję w Kościele autentycznie synodalnym.

Wraz z biskupem: prezbiterzy i diakoni

72.  W Kościele synodalnym prezbiterzy są wezwani do pełnienia 
swojej posługi w duchu bliskości z ludźmi, otwartości i gotowości do wy-
słuchania wszystkich, przyjmując styl synodalny. Prezbiterzy „stanowią 
wraz ze swoim biskupem jedno prezbiterium” (LG 28) i współpracują 
z nim w rozeznawaniu charyzmatów oraz w towarzyszeniu i kierowaniu 
Kościołem lokalnym, zwracając szczególną uwagę na służbę jedności. 
Są wezwani do przeżywania braterstwa prezbiterialnego i wspólnego 
podążania drogą posługi duszpasterskiej. Do prezbiterium należą rów-
nież prezbiterzy będący członkami instytutów życia konsekrowanego 
i stowarzyszeń życia apostolskiego, którzy ubogacają je wyjątkowością 
swoich charyzmatów. Oni, a także prezbiterzy pochodzący z Kościołów 
wschodnich sui iuris, żyjący w celibacie lub w małżeństwie, prezbiterzy 
fidei donum i ci, którzy pochodzą z innych narodów, pomagają miejsco-
wemu duchowieństwu otworzyć się na szersze perspektywy całego 
Kościoła. Prezbiterzy diecezjalni natomiast wspierają swoich braci we 
wdrażaniu się w historię konkretnej diecezji, z jej tradycjami i bogac-
twem duchowym. W ten sposób w prezbiterium dokonuje się praw-
dziwa wymiana darów na rzecz misji. Prezbiterzy również potrzebują 
towarzyszenia i wsparcia, zwłaszcza na wczesnych etapach ich posługi 
oraz w chwilach słabości i bezradności.

73.  Jako słudzy misterium Boga i Kościoła (por. LG 41), diakoni 
są wyświęcani „nie dla kapłaństwa, lecz dla posługi” (LG 29). Swoją 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

126

misję pełnią przez posługę miłości, głoszenie słowa i posługę liturgicz-
ną, ukazując we wszystkich kontekstach społecznych i kościelnych, 
w których są obecni, ścisłą więź między głoszoną Ewangelią a życiem 
przeżywanym w miłości. Diakoni w całym Kościele pobudzają świado-
mość i styl służby wobec wszystkich, a szczególnie wobec najuboższych. 
Funkcje diakonów są liczne, co ukazuje Tradycja, modlitwa liturgiczna 
i praktyka duszpasterska. Powinny być one sprecyzowane w odpowiedzi 
na potrzeby każdego Kościoła lokalnego, szczególnie po to, aby obudzić 
i wspierać wrażliwość całego Kościoła na los najuboższych, w ramach 
Kościoła synodalnego, misyjnego i miłosiernego. Posługa diakonatu 
pozostaje jeszcze nieznana wielu chrześcijanom, ponieważ, mimo że 
została przywrócona przez Sobór Watykański II w Kościele łacińskim 
jako stały i właściwy stopień święceń (por. LG 29), nie została jeszcze 
w pełni przyjęta we wszystkich regionach świata. Nauczanie Soboru 
Watykańskiego II w tej kwestii wymaga dalszego pogłębiania, także 
w oparciu o analizę różnych doświadczeń już realizowanych. Jednak 
oferuje ono już teraz mocne przesłanki dla Kościołów lokalnych, aby 
nie zwlekały z bardziej hojną promocją stałego diakonatu, uznając w tej 
posłudze cenny czynnik dojrzewania Kościoła służebnego na wzór 
Chrystusa, który stał się sługą wszystkich. To pogłębienie pomoże też 
lepiej zrozumieć sens święceń diakonatu jako etapu na drodze tych, 
którzy przygotowują się do kapłaństwa.

Współpraca pomiędzy wyświęconymi wewnątrz Kościoła synodalnego

74.  Wielokrotnie podczas procesu synodalnego wyrażano wdzięcz-
ność biskupom, kapłanom i diakonom za przejawianą radość, zaanga-
żowanie i poświęcenie, z jakimi wykonują swoją posługę. Usłyszano 
również o trudnościach, jakie duszpasterze napotykają w swojej po-
słudze, głównie związanych z poczuciem izolacji, samotności, a także 
przytłoczenia wymaganiami związanymi z zaspokajaniem wszelkich 
potrzeb. Doświadczenie Synodu może pomóc biskupom, prezbiterom 
i diakonom na nowo odkryć współodpowiedzialność w wykonywa-
niu swojej posługi, która wymaga również współpracy z pozostałymi 
członkami Ludu Bożego. Bardziej zróżnicowany podział obowiązków 
i odpowiedzialności, odważniejsze rozeznanie, co należy bezpośrednio 
do posługi święceń, a co może i powinno być delegowane innym, może 
uczynić tę posługę duchowo zdrowszą i bardziej dynamiczną duszpa-
stersko w każdym z porządków. Taka perspektywa z pewnością wpłynie 
na procesy decyzyjne, wnosząc wyraźnie synodalny styl działania. 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

127

Przyczyni się także do przezwyciężenia klerykalizmu, rozumianego 
jako użycie władzy na własną korzyść oraz wypaczenie autorytetu 
Kościoła, który powinien służyć Ludowi Bożemu. Klerykalizm wyraża 
się zwłaszcza w nadużyciach seksualnych, finansowych, nadużyciach 
sumienia oraz władzy ze strony posługujących w Kościele. „Kleryka-
lizm, któremu sprzyjają zarówno sami kapłani, jak i świeccy, tworzy 
rozłam w ciele eklezjalnym, który sprzyja i pomaga w popełnianiu 
wielu złych rzeczy, które teraz potępiamy”13.

Razem dla misji

75.  W odpowiedzi na potrzeby wspólnoty i misji w ciągu swoich 
dziejów Kościół powołał do życia pewne posługi, które różnią się od 
posług święceń. Posługi te są wyrazem charyzmatów, gdy zostają pu-
blicznie uznane przez wspólnotę oraz osoby odpowiedzialne za prze-
wodzenie jej i są trwale przeznaczone na służbę misji. Niektóre z nich 
są szczególnie ukierunkowane na służbę wspólnocie chrześcijańskiej. 
Istotną rolę odgrywają posługi ustanowione, które udzielane są przez 
biskupa w jednorazowym obrzędzie, po odpowiednim rozeznaniu oraz 
właściwej formacji kandydatów. Nie jest to jedynie powierzenie zadań 
lub przydzielenie obowiązków – nadanie posługi stanowi obrzęd, który 
kształtuje osobę i określa jej sposób uczestnictwa w życiu i misji Ko-
ścioła. W Kościele łacińskim do takich posług należą posługi lektora 
i akolity14 oraz katechisty15. Zakres i sposób ich sprawowania muszą 
być określone w mandacie nadanym przez uprawnioną władzę. Do 
konferencji biskupów należy określenie osobistych warunków, które 
powinni spełniać kandydaci, oraz opracowanie programów formacyj-
nych przygotowujących do pełnienia tych posług.

76.  Obok nich istnieją posługi nieustanowione, nienadawane 
obrzędem, ale wykonywane w sposób stały z mandatu właściwej 
władzy. Należą do nich na przykład posługi związane z prowadze-
niem małej wspólnoty kościelnej, przewodniczeniem modlitwie 
wspólnotowej, organizowaniem działań charytatywnych itp., któ-
re mogą przyjmować różne formy w zależności od specyfiki lokal-
nej wspólnoty. Przykładem mogą być katechiści, którzy od dawna 

13	 Tenże, List do Ludu Bożego, 20 sierpnia 2018.
14	 Por. tenże, List apostolski w formie motu proprio Spiritus Domini, 10 stycznia 2021.
15	 Por. tenże, List apostolski w formie motu proprio Antiquum ministerium, 10 maja 

2021.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

128

w wielu regionach Afryki odpowiadają za wspólnoty pozbawione 
obecności prezbitera. Choć nie przewidziano dla nich szczególnego 
rytu, warto, aby nadanie tych posług odbywało się publicznie, przez 
mandat udzielony wobec wspólnoty, aby wzmocnić ich rzeczywiste 
uznanie. Istnieją również posługi nadzwyczajne, takie jak nadzwy-
czajni szafarze Komunii św., przewodniczenie niedzielnej liturgii 
w oczekiwaniu na prezbitera, udzielanie niektórych sakramentów 
i inne. Łacińskie i wschodnie przepisy kanoniczne dopuszczają już 
możliwość, że w niektórych przypadkach wierni świeccy, mężczyźni 
i kobiety, mogą pełnić funkcję nadzwyczajnych szafarzy chrztu. 
W łacińskim porządku kanonicznym biskup (z upoważnienia Stolicy 
Apostolskiej) może powierzyć asystowanie przy zawieraniu mał-
żeństw wiernym świeckim, mężczyznom lub kobietom. W zależności 
od potrzeb lokalnych należy rozważyć możliwość rozszerzenia oraz 
ustanowienia na stałe tych posług dla wiernych świeckich. Wreszcie, 
istnieją także posługi spontaniczne, które nie wymagają żadnych 
dodatkowych warunków ani wyraźnego zatwierdzenia. Wskazują 
one, że wszyscy wierni, w różnorodny sposób, uczestniczą w misji 
Kościoła poprzez swoje dary i charyzmaty.

77.  Wiernym świeckim, zarówno mężczyznom, jak i kobietom, 
należy zapewnić większe możliwości uczestnictwa, poszukując rów-
nież dodatkowych form służby i posługi w odpowiedzi na potrzeby 
duszpasterskie naszych czasów, w duchu współpracy i zróżnicowanej 
współodpowiedzialności. W trakcie procesu synodalnego wyłoniły 
się szczególne, konkretne potrzeby, na które należy odpowiedzieć 
adekwatnie, uwzględniając różnorodność kontekstów: 

a) szerszy udział świeckich mężczyzn i kobiet w procesach roze-
znawania eklezjalnego i we wszystkich fazach podejmowania decyzji 
(wypracowywanie i podejmowanie decyzji);

b) szerszy dostęp świeckich mężczyzn i świeckich kobiet do od-
powiedzialnych stanowisk w diecezjach i instytucjach kościelnych, 
w tym w seminariach, instytutach i wydziałach teologicznych, zgodnie 
z istniejącymi przepisami;

c) większe uznanie i wsparcie dla życia i charyzmatów konsekro-
wanych mężczyzn i kobiet oraz ich zatrudnienia na odpowiedzialnych 
stanowiskach kościelnych;

d) zwiększenie liczby wykwalifikowanych świeckich mężczyzn 
i kobiet pełniących funkcję sędziów w procesach kanonicznych;



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

129

e) rzeczywiste uznanie godności oraz poszanowanie praw pracow-
ników zatrudnionych przez Kościół i jego instytucje.

78.  Proces synodalny odnowił świadomość, że słuchanie jest istot-
nym składnikiem każdego aspektu życia Kościoła: sprawowania sa-
kramentów, zwłaszcza sakramentu pojednania, katechezy, formacji 
i towarzyszenia duszpasterskiego. W tym kontekście Zgromadzenie 
poświęciło uwagę propozycji ustanowienia posługi słuchania i towa-
rzyszenia, przy czym pojawiły się różne stanowiska. Część uczestników 
wyraziła poparcie, uznając, że taka posługa byłaby proroczym sposobem 
podkreślenia znaczenia słuchania i towarzyszenia w życiu wspólnoty. Inni 
argumentowali, że słuchanie i towarzyszenie są obowiązkami wszystkich 
ochrzczonych i nie wymagają ustanawiania szczególnej posługi. Jesz-
cze inni wskazywali na potrzebę pogłębienia refleksji, na przykład nad 
relacją tej potencjalnej posługi do kierownictwa duchowego, doradztwa 
duszpasterskiego oraz sprawowania sakramentu pojednania. Pojawiła się 
również propozycja, by ewentualna posługa słuchania i towarzyszenia 
była szczególnie skierowana do osób znajdujących się na marginesie 
wspólnoty kościelnej, do tych, którzy wracają po długiej nieobecności, 
a także do tych, którzy poszukują prawdy i pragną pomocy w spotkaniu 
z Panem. W związku z tym istnieje potrzeba dalszego rozeznania w tej 
kwestii. Lokalne społeczności, w których ta potrzeba jest najbardziej 
odczuwalna, mogą promować eksperymenty i podjąć próbę wypracowania 
modeli, które posłużą za podstawę do dalszego rozeznania.

Część III

„ZARZUĆCIE SIEĆ”
Przemiana procesów

„A Jezus rzekł do nich: «Dzieci, macie coś do jedzenia?» Odpowiedzieli Mu: 
«Nie». On rzekł do nich: «Zarzućcie sieć po prawej stronie łodzi, a znaj-
dziecie». Zarzucili więc i z powodu mnóstwa ryb nie mogli jej wyciągnąć” 
(J 21, 5-6).

79.  Połów nie przyniósł rezultatów, a pora już wracać na brzeg. 
Lecz rozbrzmiewa Głos – Głos autorytatywny, który zachęca, by zrobić 
coś, czego sami uczniowie nie zrobiliby z własnej inicjatywy, i wskazuje 
możliwość, której ich oczy i umysł nie były w stanie dostrzec: „Za-



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

130

rzućcie sieć po prawej stronie łodzi, a znajdziecie”. W trakcie procesu 
synodalnego staraliśmy się wsłuchiwać w ten Głos i przyjmować to, 
co nam mówił. W modlitwie i braterskim dialogu rozpoznaliśmy, że 
rozeznanie eklezjalne, troska o procesy decyzyjne oraz zobowiązanie 
do rozliczania się z podjętych działań i ewaluacji ich skutków to prak-
tyki, przez które odpowiadamy na Słowo wskazujące nam drogi misji.

80.  Te trzy praktyki są ze sobą ściśle powiązane. Procesy decy-
zyjne potrzebują rozeznania eklezjalnego, które wymaga słuchania 
w atmosferze wzajemnego zaufania, wspieranego przez przejrzystość 
i odpowiedzialność sprawozdawczą. Zaufanie to musi być wzajemne: ci, 
którzy podejmują decyzje, powinni być w stanie zaufać i słuchać Ludu 
Bożego, a Lud Boży musi mieć zaufanie do osób sprawujących władzę. Ta 
integralna wizja podkreśla, że każda z tych praktyk zależy od pozosta-
łych i wspiera je, wzmacniając zdolność Kościoła do wypełniania swojej 
misji. Wprowadzenie procesów decyzyjnych opartych na rozeznaniu 
eklezjalnym oraz przyjęcie kultury przejrzystości, odpowiedzialności 
sprawozdawczej i ewaluacji wymaga odpowiedniego przygotowania, 
które nie ogranicza się tylko do aspektów technicznych, lecz zgłębia 
ich podstawy teologiczne, biblijne i duchowe. Wszyscy ochrzczeni 
potrzebują tej formacji do świadectwa, misji, świętości i służby, co 
uwypukla współodpowiedzialność. Formacja ta przybiera szczególne 
formy w przypadku osób pełniących funkcje odpowiedzialne lub za-
angażowanych w rozeznanie eklezjalne.

Rozeznanie eklezjalne w służbie misji

81.  Aby sprzyjać relacjom zdolnym do wspierania i ukierunko-
wania misji Kościoła, priorytetem staje się stosowanie ewangelicznej 
mądrości, która pozwoliła wspólnocie apostolskiej w Jerozolimie przy-
pieczętować wynik pierwszego synodu w historii słowami: „Postano-
wiliśmy bowiem, Duch Święty i my” (Dz 15, 28). Jest to rozeznawanie, 
które możemy zakwalifikować jako „eklezjalne”, o ile jest podejmowane 
przez Lud Boży w perspektywie misji. Duch Święty, którego Ojciec 
posłał w imieniu Jezusa i który uczy wszystkiego (por. J 14, 26), pro-
wadzi wierzących w każdym czasie „do całej prawdy” (J 16, 13). Dzięki 
Jego obecności i Jego ciągłemu działaniu „Tradycja ta pochodząca od 
Apostołów rozwija się w Kościele” (DV 8). Przyzywając Jego światła, 
Lud Boży, uczestniczący w prorockiej funkcji Chrystusa (por. LG 12), 
„w wydarzeniach, potrzebach i pragnieniach, w których ma udział 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

131

wraz z pozostałymi ludźmi naszej epoki, stara się rozpoznać, jakie 
są w nich prawdziwe znaki obecności albo zamysłu Bożego” (GS 11). 
Rozeznanie to korzysta z wszelkich darów mądrości, które Pan roz-
dziela w Kościele i jest zakorzenione w sensus fidei przekazywanym 
przez Ducha wszystkim ochrzczonym. W tym duchu należy rozumieć 
i ukierunkowywać życie misyjnego Kościoła synodalnego.

82.  Rozeznawanie eklezjalne nie jest techniką organizacyjną, 
lecz praktyką duchową przeżywaną w wierze. Wymaga wewnętrznej 
wolności, pokory, modlitwy, wzajemnego zaufania, otwartości na nowe 
oraz zawierzenia woli Bożej. Nigdy nie jest to narzucanie osobistego 
czy grupowego punktu widzenia ani suma indywidualnych opinii; 
każdy, przemawiając zgodnie z własnym sumieniem, otwiera się na 
słuchanie tego, czym inni zgodnie z własnym sumieniem chcą się 
podzielić, aby wspólnie poszukiwać „co mówi Duch do Kościołów” 
(Ap 2, 7). Uwzględniając wkład wszystkich zaangażowanych osób, 
rozeznanie eklezjalne jest jednocześnie warunkiem i uprzywilejowa-
nym wyrazem synodalności, w której przeżywamy razem komunię, 
misję i uczestnictwo. Im bardziej wszyscy są wysłuchani, tym bogat-
sze staje się rozeznanie. Dlatego niezwykle ważne jest, aby szeroko 
angażować wszystkich w procesy rozeznania, zwracając szczególną 
uwagę na włączenie osób znajdujących się na marginesie wspólnoty 
chrześcijańskiej i społeczeństwa.

83.  Słuchanie słowa Bożego jest punktem wyjścia i kryterium 
wszelkiego rozeznawania eklezjalnego. Pismo Święte świadczy bowiem 
o tym, że Bóg przemówił do swojego Ludu, aż do pełnego objawienia 
nam siebie w Jezusie (por. DV 2), i wskazuje miejsca, w których może-
my usłyszeć Jego głos. Bóg komunikuje się z nami przede wszystkim 
w liturgii, gdyż to sam Chrystus mówi, „gdy w Kościele czyta się Pismo 
Święte” (SC 7). Bóg przemawia poprzez żywą Tradycję Kościoła, jego 
Magisterium, osobistą i wspólnotową medytację Pisma Świętego oraz 
praktyki pobożności ludowej. Bóg nadal objawia się poprzez wołanie 
ubogich i wydarzenia historii ludzkości. Ponadto Bóg komunikuje 
się ze swoim ludem poprzez elementy stworzenia, których samo ist-
nienie wskazuje na działanie Stwórcy i jest wypełnione obecnością 
życiodajnego Ducha. Wreszcie, Bóg przemawia również w osobistym 
sumieniu każdego człowieka, które jest „najskrytszym ośrodkiem 
i sanktuarium człowieka, w nim pozostaje on sam z Bogiem, którego 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

132

głos rozbrzmiewa w jego wnętrzu” (GS 16). Rozeznawanie eklezjalne 
wymaga nieustannej troski i formacji sumień oraz dojrzewania sensus 
fidei, aby nie pominąć żadnego z miejsc, w których Bóg przemawia 
i przychodzi spotykać swój lud.

84.  Etapy rozeznawania eklezjalnego mogą być wyrażane na róż-
ne sposoby, w zależności od miejsca i tradycji. Również na podstawie 
doświadczeń synodalnych można wskazać pewne kluczowe elementy, 
których nie powinno zabraknąć:

a) jasne przedstawienie przedmiotu rozeznania oraz dostarczenie 
odpowiednich informacji i narzędzi do jego zrozumienia;

b) odpowiedni czas na przygotowanie się poprzez modlitwę, słu-
chanie słowa Bożego i refleksję nad tematem;

c) wewnętrzna dyspozycja wolności od własnych interesów, zarówno 
osobistych, jak i grupy, oraz zaangażowanie na rzecz poszukiwania 
wspólnego dobra;

d) uważne i pełne szacunku wysłuchanie słów każdej osoby;
e) poszukiwanie możliwie najszerszego konsensusu, który ukaże się 

w tym, co najbardziej „rozpala serca” (por. Łk 24, 32), bez ukrywania 
konfliktów lub dążenia do kompromisów obniżających wartość;

f) sformułowanie przez prowadzącego procesu osiągniętego konsen-
susu i przedstawienie go wszystkim uczestnikom, aby mogli stwierdzić, 
czy się z nim utożsamiają, czy nie.

Na podstawie rozeznania dojrzeje właściwa decyzja, obowiązująca 
wszystkich, nawet jeśli czyjaś opinia nie została uwzględniona, oraz 
czas na przyjęcie we wspólnocie, co może prowadzić do późniejszych 
weryfikacji i ewaluacji.

85.  Rozeznawanie odbywa się zawsze w konkretnym kontekście, 
którego złożoność i specyfikę należy jak najlepiej poznać. Aby roze-
znawanie było rzeczywiście „eklezjalne”, niezbędne jest posłużenie się 
koniecznymi środkami, wśród których znajdują się: właściwa egzegeza 
tekstów biblijnych, pomagająca w ich interpretacji i zrozumieniu – bez 
uciekania się do podejść fragmentarycznych lub fundamentalistycz-
nych, znajomość ojców Kościoła, Tradycji i nauczania Magisterium, 
zgodnie z ich różnym stopniem ważności, wkład różnych dyscyplin 
teologicznych; wkład nauk humanistycznych, historycznych, społecz-
nych i administracyjnych, bez których nie można rzetelnie poznać 
kontekstu, w którym i dla którego odbywa się rozeznawanie.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

133

86.  W Kościele istnieje wielka różnorodność podejść do roze-
znawania i ugruntowanych metodologii. Ta różnorodność stanowi 
bogactwo. Przy odpowiednim dostosowaniu do różnych kontekstów 
pluralizm podejść może okazać się owocny. Mając na uwadze wspólną 
misję, ważne jest, aby te podejścia weszły w serdeczny dialog, bez 
zatracania specyfiki każdego z nich i bez sztywności postaw identy-
fikacyjnych. W Kościołach lokalnych, począwszy od małych wspólnot 
kościelnych i parafii, istotne jest tworzenie możliwości formacji, które 
szerzą i pielęgnują kulturę rozeznawania eklezjalnego na rzecz misji, 
zwłaszcza wśród osób pełniących odpowiedzialne funkcje. Równie 
ważne jest zapewnienie formacji osobom towarzyszącym lub mode-
ratorom, których wkład okazuje się często kluczowy dla przebiegu 
procesów rozeznawania.

Struktura procesów decyzyjnych

87.  W Kościele synodalnym „cała wspólnota, w wolnej i bogatej 
różnorodności swoich członków, jest wezwana do wspólnej modli-
twy, słuchania, analizowania, dialogu, rozeznawania i udzielania rad 
w podejmowaniu decyzji” (CTI 68) na rzecz misji. Sprzyjanie jak naj-
szerszemu uczestnictwu całego Ludu Bożego w procesach decyzyjnych 
jest najskuteczniejszą drogą promowania Kościoła synodalnego. Jeśli 
bowiem prawdą jest, że synodalność określa sposób życia i działania, 
który charakteryzuje Kościół, to wskazuje ona jednocześnie na za-
sadniczą praktykę w wypełnianiu jego misji: rozeznawanie, osiąganie 
konsensusu, podejmowanie decyzji poprzez różne struktury i insty-
tucje synodalności.

88.  Wspólnota uczniów wezwana i posłana przez Pana nie jest jed-
nolitym i bezkształtnym podmiotem. Jest Jego Ciałem złożonym z wielu 
i różnych członków, zakorzenionym w historię podmiotem wspólnoto-
wym, w którym królestwo Boże realizuje się jako „zalążek oraz zaczątek” 
w służbie swego nadejścia dla całej rodziny ludzkiej (por. LG 5). Już 
ojcowie Kościoła zastanawiali się nad wspólnotową naturą misji Ludu 
Bożego w potrójnym nihil sine: „nic bez waszego biskupa”16, „nic bez 
wiedzy rady prezbiterów i zgody ludu”17. Tam, gdzie ta logika nihil sine 
zostaje naruszona, zaciemnia się tożsamość Kościoła i hamuje jego misja.

16	 Św. Ignacy Antiocheński, List do Kościoła w Tralleis 2, 2.
17	 Św. Cyprian z Kartaginy, List 14, 4.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

134

89.  W tę perspektywę eklezjologiczną wpisuje się zobowiązanie do 
promowania uczestnictwa opartego na zróżnicowanej współodpowie-
dzialności. Należy szanować każdego członka wspólnoty, doceniając 
jego zdolności i dary z myślą o wspólnym podejmowaniu decyzji. 
Konieczne są mniej lub bardziej rozbudowane formy pośrednictwa 
instytucjonalnego, w zależności od wielkości wspólnoty. Obowiązu-
jące prawo już przewiduje organy partycypacji na różnych poziomach. 
Zostaną one omówione w dalszej części dokumentu.

90.  Aby ułatwić funkcjonowanie, właściwa wydaje się reflek-
sja nad strukturą procesów decyzyjnych. Zwykle obejmuje ona fazę 
opracowania lub przygotowania „poprzez wspólny wysiłek rozezna-
wania, konsultacji i współpracy” (CTI 69), który informuje i wspiera 
późniejszy proces decyzyjny, za który odpowiada właściwa władza. 
Pomiędzy tymi dwiema fazami nie ma rywalizacji ani sprzeczności, 
a ich struktura przyczynia się do tego, aby podejmowane decyzje były 
owocem posłuszeństwa wszystkich wobec tego, czego Bóg pragnie dla 
swojego Kościoła. Należy zatem promować procedury umożliwiające 
rzeczywistą relację wzajemności między zgromadzeniem a tym, kto 
mu przewodniczy, w klimacie otwartości na Ducha i wzajemnego za-
ufania, w poszukiwaniu możliwie jednomyślnego konsensusu. Proces 
ten powinien również obejmować etap wdrożenia decyzji oraz jej ewa-
luacji, w ramach których funkcje podmiotów zaangażowanych zostają 
określone w nowy sposób.

91.  Istnieją przypadki, w których już obowiązujące prawo naka-
zuje, aby władza przed podjęciem decyzji przeprowadziła konsultację. 
Władza pasterska ma obowiązek wysłuchania osób biorących udział 
w konsultacji i w związku z tym nie może już działać tak, jakby ich 
nie wysłuchała. Dlatego też, gdy wynik konsultacji jest zgodny, nie 
powinna od niego odstępować bez przesądzającego powodu (por. 
KPK, kan. 127, § 2, 2°; KKKW, kan. 934, § 2, 3°), który należy odpo-
wiednio sformułować. Jak w każdej wspólnocie żyjącej według zasad 
sprawiedliwości, tak i w Kościele sprawowanie władzy nie polega na 
narzucaniu arbitralnej woli. W różnych formach, w jakich jest sprawo-
wana, zawsze służy ona komunii i przyjmowaniu prawdy Chrystusa, 
w której i ku której prowadzi nas Duch Święty w różnych czasach 
i warunkach (por. J 14, 16).



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

135

92.  W Kościele synodalnym kompetencja decyzyjna biskupa, Ko-
legium Biskupów i biskupa Rzymu jest niezbywalna, ponieważ jest 
zakorzeniona w hierarchicznej strukturze Kościoła ustanowionej przez 
Chrystusa w służbie jedności i poszanowania prawowitej różnorodności 
(por. LG 13). Niemniej nie jest ona bezwarunkowa. Nie można ignoro-
wać kierunku, który wyłania się z procesu konsultacyjnego jako wynik 
właściwego rozeznania, zwłaszcza jeśli jest przeprowadzane przez 
organy partycypacji. Dlatego nieuzasadnione jest przeciwstawienie 
konsultacji i decyzyjności. W Kościele decydowanie odbywa się z pomocą 
wszystkich, nigdy bez władzy pasterskiej, która podejmuje decyzje na 
mocy swojego urzędu. Dlatego też powtarzająca się w Kodeksie Pra-
wa Kanonicznego formuła, która mówi o głosie „jedynie doradczym” 
(tantum consultivum), musi zostać ponownie przeanalizowana w celu 
wykluczenia możliwych niejasności. Wydaje się właściwe dokonanie 
rewizji norm kanonicznych w kluczu synodalnym, która wyjaśni za-
równo różnicę, jak i relację między głosem doradczym a decyzyjnym 
oraz rozjaśni odpowiedzialność osób uczestniczących w procesach 
decyzyjnych w ramach różnych funkcji.

93.  Dbałość o uporządkowany przebieg i jasne przyjęcie odpowie-
dzialności przez uczestników są kluczowymi czynnikami dla owocności 
procesów decyzyjnych według przedstawionych tu sposobów:

a) Do organów władzy należy w szczególności obowiązek: jas-
nego określenia przedmiotu konsultacji i decyzji, a także wskazania 
podmiotu odpowiedzialnego za podjęcie decyzji; ustalenia osób, 
z którymi należy przeprowadzić konsultacje, biorąc pod uwagę ich 
szczególne kompetencje lub zaangażowanie w danej sprawie; zapew-
nienia, aby wszyscy uczestnicy mieli faktyczny dostęp do istotnych 
informacji, tak aby mogli wyrazić swoją opinię w oparciu o rzetelne 
podstawy.

b) Osoby wyrażające swoją opinię w ramach konsultacji, indywi-
dualnie lub jako członkowie organu kolegialnego, zobowiązują się do: 
przedstawienia szczerego i uczciwego stanowiska, zgodnego z wiedzą 
i sumieniem; zachowania poufności otrzymanych informacji; jasnego 
sformułowania swojego stanowiska, z wyróżnieniem jego głównych 
punktów, tak aby organ władzy, jeśli podejmie decyzję odmienną od 
otrzymanej opinii, mógł wyjaśnić, w jaki sposób uwzględnił ją w swoim 
rozstrzygnięciu.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

136

c) Gdy właściwa władza sformułuje decyzję, przestrzegając procesu 
konsultacji i jasno uzasadniając powody, wszyscy – ze względu na więź 
komunii łączącą ochrzczonych – są zobowiązani do jej poszanowania 
i wprowadzenia w życie, nawet jeśli nie odpowiada ona ich własnemu 
punktowi widzenia, przy zachowaniu obowiązku uczciwego uczestnic-
twa również w fazie ewaluacji. Zawsze pozostaje możliwość odwołania 
się do władzy wyższej, w sposób ustanowiony przez prawo.

94.  Właściwe i zdecydowane wdrażanie synodalne procesów 
decyzyjnych przyczyni się do rozwoju Ludu Bożego w perspektywie 
uczestnictwa, zwłaszcza przez narzędzia instytucjonalne przewidziane 
w prawie kanonicznym, przede wszystkim poprzez organy uczestnic-
twa. Bez konkretnych zmian w krótkiej perspektywie wizja Kościoła 
synodalnego nie będzie wiarygodna, co może oddalić od Kościoła 
tych członków Ludu Bożego, którzy z drogi synodalnej czerpali siłę 
i nadzieję. Do Kościołów lokalnych należy znalezienie odpowiednich 
sposobów na wprowadzenie tych zmian.

Przejrzystość, sprawozdawczość, ewaluacja

95.  Podjęcie decyzji nie kończy procesu decyzyjnego. Powinien 
on być kontynuowany poprzez praktyki odpowiedzialności sprawoz-
dawczej i ewaluacji, w duchu przejrzystości opartej na kryteriach 
ewangelicznych. Zdawanie sprawy ze swojego posługiwania wobec 
wspólnoty należy do najstarszej tradycji, sięgającej Kościoła apostol-
skiego. Rozdział 11 Dziejów Apostolskich daje nam tego przykład: 
kiedy Piotr wraca do Jerozolimy po ochrzczeniu Korneliusza, poga-
nina, „ci, którzy byli pochodzenia żydowskiego, robili mu wymów-
ki: «Wszedłeś do ludzi nieobrzezanych – mówili – i jadłeś z nimi»” 
(Dz 11, 2-3). Piotr odpowiada, przedstawiając opis wydarzeń oraz 
powody swojego postępowania.

96.  W szczególności, w odniesieniu do przejrzystości, pojawiła 
się potrzeba wyjaśnienia jej znaczenia przez odniesienie do takich 
pojęć jak prawda, lojalność, jasność, uczciwość, integralność, spójność, 
odrzucenie nieprzejrzystości, hipokryzji i dwuznaczności oraz brak 
ukrytych intencji. Przypomniano ewangeliczne błogosławieństwo 
ludzi czystego serca (por. Mt 5, 8), nakaz, by być „nieskazitelni jak 
gołębie” (Mt 10, 16), oraz słowa apostoła Pawła: „Unikamy postępo-



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

137

wania ukrywającego sprawy hańbiące, nie uciekamy się do żadnych 
podstępów ani nie fałszujemy słowa Bożego, lecz ukazywaniem prawdy 
poddajemy siebie samych w obliczu Boga osądowi sumienia każdego 
człowieka” (2 Kor 4, 2). Odwołuje się więc do fundamentalnej po-
stawy zakorzenionej w Piśmie Świętym, a nie do zestawu procedur 
czy wymogów administracyjnych lub zarządzania. Przejrzystość, 
we właściwym znaczeniu ewangelicznym, nie narusza szacunku dla 
prywatności i poufności, ochrony osób, ich godności i praw, również 
wobec nieuzasadnionych roszczeń władz cywilnych. Niemniej jednak 
nie może ona nigdy usprawiedliwiać praktyk sprzecznych z Ewan-
gelią ani służyć jako pretekst do tuszowania działań, mających na 
celu zwalczanie zła. W każdym przypadku, jeśli chodzi o tajemnicę 
spowiedzi, „pieczęć sakramentalna jest niezbywalna i żadna władza 
ludzka nie ma nad nią jurysdykcji ani nie może rościć sobie do niej 
prawa”18.

97.  Postawa przejrzystości, w przedstawionym wyżej sensie, 
strzeże wiarygodności i zaufania, które są nieodzowne dla Kościoła 
synodalnego, troszczącego się o wzajemne relacje. Kiedy zaufanie 
zostaje naruszone, konsekwencje dotykają osób najsłabszych i najbar-
dziej bezbronnych. Tam, gdzie Kościół cieszy się zaufaniem, praktyki 
przejrzystości, odpowiedzialności sprawozdawczej oraz ewaluacji służą 
jego umocnieniu. Stają się one jeszcze ważniejszym czynnikiem tam, 
gdzie wiarygodność Kościoła wymaga odbudowy. Ma to szczególne 
znaczenie w kontekście ochrony małoletnich i osób bezbronnych 
(safeguarding).

98.  Praktyki te przyczyniają się do zapewnienia wierności Kościo-
ła wobec jego misji. Ich brak jest jedną z konsekwencji klerykalizmu 
i zarazem go podsyca. Opiera się on na domniemanym założeniu, że 
ci, którzy sprawują władzę w Kościele, nie muszą zdawać sprawy ze 
swoich działań i decyzji, jakby byli odizolowani lub znajdowali się ponad 
resztą Ludu Bożego. Apelowanie o przejrzystość i odpowiedzialność 
sprawozdawczą nie powinno mieć miejsca wyłącznie w przypadku 
nadużyć seksualnych, finansowych i innych. Natomiast dotyczy ono 

18	 Franciszek, Przemówienie do uczestników kursu organizowanego przez Penitencjarię 
Apostolską, 29 marca 2019.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

138

również stylu życia duszpasterzy, planów duszpasterskich, metod 
ewangelizacji i sposobów, w jakie Kościół respektuje godność osoby 
ludzkiej, np. w odniesieniu do warunków pracy w swoich instytucjach.

99.  Jeśli Kościół synodalny chce być przyjazny, odpowiedzialność 
sprawozdawcza musi stać się standardową praktyką na wszystkich 
poziomach. Niemniej jednak osoby pełniące funkcje władzy mają w tej 
kwestii większą odpowiedzialność i są wezwane do zdania sprawy 
przed Bogiem i Jego Ludem. Chociaż na przestrzeni wieków utrwaliła 
się praktyka zdawania sprawy przed przełożonymi, konieczne jest 
również przywrócenie wymiaru odpowiedzialności, do której jest we-
zwana władza wobec wspólnoty. Instytucje i procedury ugruntowane 
w doświadczeniu życia konsekrowanego (takie jak kapituły, wizytacje 
kanoniczne itp.) mogą być w tym względzie źródłem inspiracji.

100.  Równie niezbędne są struktury i formy regularnej ewalu-
acji sposobu wykonywania wszelkiego rodzaju obowiązków posługi-
wania. Taka ewaluacja nie stanowi osądu poszczególnych osób, lecz 
raczej wydobywa pozytywne aspekty i obszary wymagające poprawy 
w działaniach osób odpowiedzialnych za posługę. Pomaga Kościołowi 
uczyć się z doświadczenia, dostosowywać plany działania i pozosta-
wać uważnym na głos Ducha Świętego, skupiając uwagę na wynikach 
decyzji związanych z misją.

101.  Oprócz przestrzegania przepisów kanonicznych dotyczących 
kryteriów i mechanizmów kontroli zadaniem Kościołów lokalnych, 
a zwłaszcza ich grup, jest budowanie, w sposób synodalny, skutecznych 
form i procedur odpowiedzialności sprawozdawczej i ewaluacji, odpo-
wiednich dla zróżnicowanych kontekstów, wychodząc od cywilnych 
ram regulacyjnych, uzasadnionych oczekiwań społecznych i skutecznej 
dostępności do wiedzy specjalistycznej. W tym zadaniu priorytetem jest 
wdrażanie metodologii ewaluacji partycypacyjnej, z uwzględnieniem 
kompetencji osób, zwłaszcza świeckich, które mają większą znajo-
mość procesów odpowiedzialności sprawozdawczej i ewaluacji, oraz 
rozeznania dobrych praktyk, stosowanych już w lokalnej społeczności 
cywilnej, do zaadaptowania w kontekście kościelnym. Sposób, w jaki 
procesy odpowiedzialności sprawozdawczej i ewaluacji są wdrażane 
na poziomie lokalnym, będzie częścią sprawozdania przedstawionego 
podczas wizyt ad limina.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

139

102.  W szczególności, w formach odpowiednich dla różnych uwa-
runkowań, konieczne wydaje się zapewnienie co najmniej:

a) skutecznego funkcjonowania rad ds. ekonomicznych;
b) rzeczywistego zaangażowania Ludu Bożego, zwłaszcza osób 

posiadających największe kompetencje, w planowanie duszpasterskie 
i ekonomiczne;

c) opracowania i opublikowania (odpowiednio do warunków miejsco-
wych i z zapewnieniem skutecznej dostępności) rocznego sprawozdania 
finansowego, w miarę możliwości zweryfikowanego przez zewnętrz-
nych audytorów, aby zapewnić przejrzystość zarządzania majątkiem 
i zasobami finansowymi Kościoła oraz jego instytucji;

d) opracowania i opublikowania rocznego sprawozdania z realizacji 
misji, w tym zawierającego opis podjętych działań w zakresie ochro-
ny osób małoletnich i bezbronnych (safeguarding) oraz promowania 
dostępu osób świeckich do odpowiedzialnych stanowisk i ich udziału 
w procesach decyzyjnych, z wyszczególnieniem proporcji według płci;

e) procedur okresowej ewaluacji sprawowania wszystkich posług 
i funkcji w Kościele.

Musimy zdać sobie sprawę, że chodzi tutaj nie o czysto biurokra-
tyczny obowiązek, lecz o wysiłek w zakresie informowania, który 
okazuje się potężnym narzędziem edukacyjnym, wspierającym zmianę 
kulturową. Ponadto umożliwia nadanie większej widoczności wielu 
cennym inicjatywom Kościoła i jego instytucji, które zbyt często po-
zostają ukryte.

Synodalność a organy partycypacji

103.  Uczestnictwo ochrzczonych w procesach decyzyjnych, a tak-
że praktyki odpowiedzialności sprawozdawczej i ewaluacji odbywa-
ją się za pośrednictwem instytucjonalnych form mediacji, przede 
wszystkim za pośrednictwem organów partycypacyjnych, które 
prawo kanoniczne już przewiduje na poziomie Kościoła lokalnego. 
W Kościele łacińskim są to: synod diecezjalny (por. KPK, kan. 466), 
rada kapłańska (por. KPK, kan. 500, § 2), diecezjalna rada duszpa-
sterska (por. KPK, kan. 514, § 1), parafialna rada duszpasterska (por. 
KPK, kan. 536), diecezjalna i parafialna rada ds. ekonomicznych (por. 
KPK, kan. 493 i 537). W katolickich Kościołach wschodnich są to: 
zgromadzenie eparchialne (por. KKKW, kan. 235 i nn.), eparchialna 
rada ds. ekonomicznych (por. KKKW, kan. 262 i nn.), rada kapłań-
ska (KKKW, kan. 264), eparchialna rada duszpasterska (KKKW, 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

140

kan. 272 i nn.), rady parafialne (por. KKKW, kan. 295). Członkowie 
uczestniczą w nich w oparciu o swoją rolę w Kościele, zgodnie z ich 
zróżnicowaną odpowiedzialnością i z różnego tytułu (charyzmatów, 
posług, doświadczenia lub kompetencji itp.). Każdy z tych organów 
uczestniczy w rozeznawaniu niezbędnym do inkulturacji głoszenia 
Ewangelii, realizacji misji wspólnoty w jej własnym środowisku oraz 
w świadectwie ochrzczonych, którzy ją tworzą. Uczestniczy również 
w procesach decyzyjnych zgodnie z ustalonymi formami, stanowiąc 
przestrzeń dla odpowiedzialności sprawozdawczej i ewaluacji. Or-
gany partycypacji są jednym z najbardziej znaczących obszarów, 
w których można działać na rzecz szybkiego wdrożenia wytycznych 
synodalnych, prowadząc do szybko zauważalnych zmian.

104.  Kościół synodalny opiera się na istnieniu, efektywności 
i rzeczywistej, a nie tylko nominalnej, żywotności tych organów par-
tycypacji, a także na ich funkcjonowaniu zgodnie z przepisami kano-
nicznymi lub uprawnionymi zwyczajami oraz zgodnie ze statutami 
i regulaminami, określającymi ich działanie. Z tego względu powinny 
one być obowiązkowe, zgodnie z wymogami wszystkich etapów procesu 
synodalnego, oraz odgrywać w pełni swoją rolę, nie tylko formalnie, 
w sposób odpowiedni do różnych miejscowych uwarunkowań.

105.  W tym samym duchu warto podjąć działania dotyczące funk-
cjonowania tych organów, zaczynając od przyjęcia synodalnej meto-
dologii pracy. Rozmowa w Duchu, z odpowiednimi dostosowaniami, 
może stanowić punkt odniesienia. Szczególną uwagę należy zwrócić 
na sposób powoływania członków. Gdy nie przewiduje się wyborów, 
trzeba przeprowadzić konsultację synodalną, która jak najpełniej od-
zwierciedli rzeczywistość wspólnoty lub Kościoła lokalnego, a władza 
dokona mianowania na podstawie jej wyników, z poszanowaniem 
opisanej powyżej zależności pomiędzy konsultacją a rozważeniem. 
Należy również zapewnić członkom diecezjalnych i parafialnych rad 
duszpasterskich prawo proponowania tematów do porządku obrad, 
analogicznie do członków rady kapłańskiej.

106.  Równie istotną kwestią jest skład organów partycypacji, tak 
aby zachęcić do większego zaangażowania kobiety, młodzież i osoby 
żyjące w ubóstwie lub marginalizowane. Kluczowe jest ponadto, aby 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

141

w skład tych gremiów wchodziły osoby ochrzczone, które dają świa-
dectwo wiary w zwyczajnych realiach życia i aktywności społecznej, 
wykazując się postawą apostolską i misyjną, a nie tylko osoby zaan-
gażowane w organizowanie wewnętrznych działań wspólnoty. W ten 
sposób rozeznawanie eklezjalne zyska na większej otwartości, zdolno-
ści analizowania rzeczywistości i wielości perspektyw. W zależności 
od lokalnych potrzeb można rozważyć udział przedstawicieli innych 
Kościołów i wspólnot chrześcijańskich, podobnie jak ma to miejsce 
w przypadku zgromadzenia synodalnego, a także przedstawicieli 
innych religii obecnych na danym terenie. Kościoły lokalne i grupy 
Kościołów lokalnych mogą łatwiej wskazać pewne kryteria dotyczące 
składu organów partycypacyjnych, dostosowując je do specyfiki po-
szczególnych kontekstów.

107.  Zgromadzenie poświęciło szczególną uwagę doświadczeniom 
reform i dobrym praktykom już stosowanym, takim jak tworzenie 
sieci rad duszpasterskich na poziomie wspólnot podstawowych, pa-
rafii i stref, aż po diecezjalną radę duszpasterską. Jako model kon-
sultacji i słuchania proponuje się również regularne organizowanie 
zgromadzeń kościelnych na wszystkich poziomach, starając się nie 
ograniczać konsultacji w ramach Kościoła katolickiego, ale otwierać 
się na słuchanie innych Kościołów i wspólnot chrześcijańskich oraz 
uwzględniać perspektywy innych religii obecnych na danym obszarze.

108.  Zgromadzenie proponuje, aby bardziej docenić synod diece-
zjalny i zgromadzenie eparchialne jako organy regularnej konsultacji 
biskupa z powierzoną mu częścią Ludu Bożego i miejsce słuchania, 
modlitwy i rozeznawania, zwłaszcza gdy chodzi o wybory istotne dla 
życia i misji Kościoła lokalnego. Synod diecezjalny może także stanowić 
forum do przedstawiania sprawozdań i ewaluacji. Biskup przedstawia 
tam sprawozdanie z działalności duszpasterskiej w różnych sektorach, 
z realizacji planu duszpasterskiego, z przyjęcia procesów synodalnych 
całego Kościoła, z inicjatyw w dziedzinie ochrony (safeguarding), a tak-
że z zarządzania finansami i dobrami doczesnymi. Konieczne jest 
zatem wzmocnienie przepisów kanonicznych w tej dziedzinie, aby 
lepiej odzwierciedlały misyjny charakter synodalny każdego Kościoła 
lokalnego, przewidując regularne spotkania synodów diecezjalnych 
i zgromadzeń eparchialnych.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

142

Część IV

OBFITY POŁÓW
Przemiana więzi

„Pozostali uczniowie przypłynęli łódką, ciągnąc za sobą sieć z rybami […]. 
Poszedł Szymon Piotr i wyciągnął na brzeg sieć pełną wielkich ryb w licz-
bie stu pięćdziesięciu trzech. A pomimo tak wielkiej ilości sieć nie roze-
rwała się” (J 21, 8.11).

109.  Sieć zarzucona na słowo Zmartwychwstałego przyniosła 
obfity połów. Wszyscy współpracują w wyciąganiu sieci; Piotr ma 
szczególną rolę. W Ewangelii połów jest działaniem wykonywanym 
wspólnie: każdy ma ściśle określone zadanie, inne, lecz skoordyno-
wane z pozostałymi. Taki jest Kościół synodalny, złożony z więzi, 
które jednoczą w komunii, oraz przestrzeni na różnorodność każdego 
narodu i każdej kultury. W czasach, gdy zmienia się charakter miejsc, 
w których Kościół jest zakorzeniony i pielgrzymuje, trzeba na nowo 
pielęgnować wymianę darów i splot relacji, które nas jednoczą, wspie-
rane posługą biskupów w komunii między sobą i z biskupem Rzymu.

Zakorzenienie i pielgrzymi

110.  Głoszenie Ewangelii, budząc wiarę w sercach mężczyzn 
i kobiet, prowadzi do ustanowienia Kościoła w konkretnym miejscu. 
Kościoła nie można zrozumieć bez zakorzenienia w określonym 
obszarze, w przestrzeni i czasie, gdzie kształtuje się wspólne do-
świadczenie spotkania z Bogiem, który zbawia. Lokalny wymiar 
Kościoła zachowuje bogatą różnorodność wyrażania wiary zako-
rzenionej w konkretnych warunkach kulturowych i historycznych, 
a komunia Kościołów ukazuje wspólnotę wiernych w jedynym Ko-
ściele. Nawrócenie synodalne zaprasza zatem każdego do posze-
rzenia przestrzeni swojego serca, pierwszego „miejsca”, w którym 
rozbrzmiewają wszystkie nasze relacje, zakorzenione w osobistej 
relacji każdej osoby z Chrystusem Jezusem i Jego Kościołem. Jest 
to źródło i warunek każdej reformy więzi przynależności i środowisk 
kościelnych w kluczu synodalnym. Działanie duszpasterskie nie 
może ograniczać się do troski o relacje między ludźmi, którzy już 
czują się zżyci ze sobą, lecz powinno sprzyjać spotkaniu z każdym 
mężczyzną i każdą kobietą.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

143

111.  Doświadczenie zakorzenienia musi uwzględniać głębokie 
zmiany społeczno-kulturowe, które wpływają na postrzeganie miej-
sca. Pojęcie miejsca nie może być już rozumiane w kategoriach czysto 
geograficznych i przestrzennych, ale w naszych czasach przywołuje 
przynależność do sieci relacji i kultury, której korzenie są bardziej 
dynamiczne i elastyczne niż kiedykolwiek. Urbanizacja jest jednym 
z głównych czynników tej zmiany. Obecnie, po raz pierwszy w dzie-
jach ludzkości, większość światowej populacji żyje w środowisku 
miejskim. Duże miasta to często ludzkie aglomeracje bez historii 
i tożsamości, w których ludzie żyją jak na wyspach. Tradycyjne więzi 
terytorialne zmieniają znaczenie, a granice parafii i diecezji stają się 
mniej wyraźne. Kościół jest wezwany do życia w tych warunkach, 
odbudowując życie wspólnotowe, nadając oblicze anonimowej rzeczy-
wistości, splatając więzi braterskie. W tym celu, oprócz wzmocnienia 
struktur, które są nadal odpowiednie, potrzebna jest kreatywność 
misyjna, aby odkrywać nowe sposoby duszpasterstwa i wyznaczać 
konkretne sposoby jego sprawowania. Pozostaje jednak prawdą, że 
obszary wiejskie, wśród których są prawdziwe peryferia, nie powinny 
być zaniedbywane i wymagają szczególnej uwagi duszpasterskiej, 
podobnie jak miejsca marginalizacji i wykluczenia.

112.  Nasze czasy cechuje również zwiększona mobilność lu-
dzi, motywowana różnymi przyczynami. Uchodźcy i migranci 
często tworzą prężne społeczności, także pod względem praktyk 
religijnych, co sprawia, że miejsce, w którym się osiedlają, staje się 
wielokulturowe. Niektórzy z nich utrzymują ścisłe więzi z krajami 
pochodzenia, głównie dzięki mediom cyfrowym, i doświadczają 
trudności w tworzeniu więzi w nowym kraju; inni pozostają bez 
zakorzenienia. Również mieszkańcy miejsc przyjmujących imigran-
tów stają przed wyzwaniem związanym z przyjęciem przybyszów. 
Wszyscy oni doświadczają wpływu, jaki niesie spotkanie z różno-
rodnością geograficzną, kulturową i językową, oraz są wezwani do 
budowania społeczności międzykulturowych. Nie należy zapominać 
o wpływie zjawisk migracyjnych na życie Kościołów. Znamienna 
w tym względzie jest sytuacja niektórych katolickich Kościołów 
wschodnich, ze względu na rosnącą liczbę wiernych w diasporze; 
konieczne jest nowe podejście, aby zachować więzi z macierzystym 
Kościołem i jednocześnie tworzyć nowe, z poszanowaniem różnych 
korzeni duchowych i kulturowych.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

144

113.  Rozwój kultury cyfrowej, szczególnie widoczny wśród mło-
dych, głęboko zmienia postrzeganie przestrzeni i czasu, wpływając 
na codzienne czynności, komunikację i relacje międzyludzkie, w tym 
także na wiarę. Możliwości oferowane przez sieć przekształcają relacje, 
więzi i granice. Chociaż dziś jesteśmy bardziej połączeni niż kiedy-
kolwiek, często doświadczamy samotności i wykluczenia. Co więcej, 
media społecznościowe mogą być wykorzystywane przez podmioty 
o interesach ekonomicznych i politycznych, które manipulują ludź-
mi, rozpowszechniają ideologie i wywołują agresywne polaryzacje. 
Ta rzeczywistość zastaje nas nieprzygotowanych i wymaga decyzji 
przeznaczenia zasobów, aby środowisko cyfrowe stało się proroczym 
miejscem głoszenia i misji. Kościoły lokalne powinny zachęcać, wspierać 
i towarzyszyć osobom zaangażowanym w misję w środowisku cyfro-
wym. Także chrześcijańskie wspólnoty i grupy cyfrowe, zwłaszcza 
młodzieżowe, są wezwane do refleksji nad sposobem tworzenia więzi 
przynależności, promowania spotkania i dialogu, oferowania formacji 
rówieśniczej, rozwijając synodalny sposób bycia Kościołem. Sieć po-
łączeń stwarza nowe możliwości lepszego przeżywania synodalnego 
wymiaru Kościoła.

114.  Te zmiany społeczne i kulturowe wymagają od Kościoła po-
nownego przemyślenia znaczenia jego „lokalnego” wymiaru i poddania 
pod dyskusję form organizacyjnych, aby lepiej służyć misji. Uznając 
wartość zakorzenienia w konkretnych kontekstach geograficznych 
i kulturowych, konieczne jest, aby zrozumieć „miejsce” jako rzeczy-
wistość historyczną, w której kształtuje się ludzkie doświadczenie. To 
właśnie tam, w sieci relacji tam nawiązywanych, Kościół jest wezwa-
ny do wyrażania swojej sakramentalności (por. LG 1) i wypełniania 
swojej misji.

115.  Związek między miejscem i przestrzenią prowadzi również 
do refleksji nad Kościołem jako „domem”. Kiedy nie jest rozumiany jako 
zamknięta, niedostępna przestrzeń, której należy bronić za wszelką 
cenę, obraz domu przywołuje możliwości przyjęcia, gościnności i włą-
czenia. Świat stworzony sam w sobie jest wspólnym domem, w którym 
członkowie jednej rodziny ludzkiej żyją ze wszystkimi innymi stwo-
rzeniami. Naszym zadaniem, wspieranym przez Ducha Świętego, jest 
sprawić, by Kościół był postrzegany jako gościnny dom, sakrament 
spotkania i zbawienia, szkoła komunii dla wszystkich synów i córek 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

145

Bożych. Kościół jest także Ludem Bożym pielgrzymującym z Chrys-
tusem, w którym każdy jest wezwany do bycia pielgrzymem nadziei. 
Tradycyjna praktyka pielgrzymowania jest tego znakiem. Pobożność 
ludowa jest jednym z miejsc misyjnego Kościoła synodalnego.

116.  Kościół lokalny, rozumiany jako diecezja lub eparchia, jest 
podstawowym miejscem, w którym najpełniej objawia się komunia 
ochrzczonych w Chrystusie. W nim wspólnota gromadzi się na spra-
wowaniu Eucharystii pod przewodnictwem biskupa. Każdy Kościół 
lokalny ma swoją strukturę, a jednocześnie pozostaje w relacji z innymi 
Kościołami lokalnymi.

117.  Jedną z głównych struktur Kościoła lokalnego, przekaza-
ną przez historię, jest parafia. Wspólnota parafialna, która spotyka 
się na sprawowaniu Eucharystii, jest uprzywilejowanym miejscem 
wzajemnych odniesień, przyjmowania, rozeznawania i misji. Zmiany 
w postrzeganiu i sposobie życia w odniesieniu do terytorium wymagają 
ponownego przemyślenia tych konfiguracji. To, co cechuje parafię, to 
propozycja wspólnoty o charakterze nieelekcyjnym. Gromadzi osoby 
z różnych pokoleń, zawodów, pochodzenia geograficznego, klas spo-
łecznych i warunków życiowych. Aby odpowiedzieć na nowe wymaga-
nia misji, jest ona wezwana do otwarcia się na nowe formy działania 
duszpasterskiego, które uwzględniają mobilność ludzi oraz „terytorium 
egzystencjalne”, w którym toczy się ich życie. Promując w szczególny 
sposób inicjację chrześcijańską oraz oferując towarzyszenie i forma-
cję, parafia będzie w stanie wspierać ludzi na różnych etapach życia 
w wypełnianiu ich misji w świecie. W ten sposób stanie się bardziej 
widoczne, że parafia nie jest skupiona na sobie, ale na misji, i jest po-
wołana do wspierania zaangażowania tak wielu ludzi, którzy na różne 
sposoby żyją i dają świadectwo swojej wiary w pracy zawodowej oraz 
w działalności społecznej, kulturalnej i politycznej. W wielu regionach 
świata małe wspólnoty chrześcijańskie lub podstawowe wspólnoty 
kościelne są środowiskiem, gdzie mogą rozwijać się intensywne relacje 
bliskości i wzajemności, dając sposobność konkretnego przeżywania 
synodalności.

118.  Uznajemy, że instytuty życia konsekrowanego, stowarzysze-
nia życia apostolskiego, a także zrzeszenia, ruchy i nowe wspólnoty 
mają zdolność zakorzeniania się na danym terytorium, a jednocześ-



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

146

nie łączenia różnych miejsc i środowisk, nawet na poziomie krajo-
wym lub międzynarodowym. Często to właśnie ich działania, wraz 
z działaniami wielu osób indywidualnych i grup nieformalnych, niosą 
Ewangelię do najróżniejszych miejsc: szpitali, więzień, domów opieki 
dla osób starszych, ośrodków dla migrantów, nieletnich, zmargina-
lizowanych i ofiar przemocy; do miejsc edukacji i kształcenia, szkół 
i uniwersytetów, gdzie spotykają się młodzi ludzie i rodziny; miejsc 
kultury, polityki i zrównoważonego rozwoju ludzkiego, gdzie kształtują 
się nowe formy życia wspólnego. Z wdzięcznością patrzymy również 
na klasztory – miejsca skupienia i rozeznania, proroctwa „spoza”, 
które dotyczy całego Kościoła i wskazuje kierunek jego drogi. Szcze-
gólną odpowiedzialnością biskupa diecezjalnego lub eparchialnego jest 
ożywianie tej różnorodności oraz troska o więzi jedności. Instytuty 
i stowarzyszenia są powołane do działania w synergii z Kościołem 
lokalnym, uczestnicząc w dynamizmie synodalności.

119.  Docenienie roli „pośrednich” miejsc między Kościołem lo-
kalnym a Kościołem powszechnym – takich jak prowincja kościelna 
i grupy Kościołów na poziomie krajowym lub kontynentalnym – może 
sprzyjać bardziej znaczącej obecności Kościoła we współczesnym świe-
cie. Wzmożona migracja i dzisiejsze wzajemne powiązania sprawiają, że 
granice między Kościołami są płynne i często wymagają umiejętności 
patrzenia i działania na „rozległym terytorium społeczno-kulturowym”, 
na którym, z wyłączeniem jakiejkolwiek formy „fałszywego partyku-
laryzmu”, życie chrześcijańskie będzie „dostosowane do specyficznego 
charakteru każdej kultury” (AG 22).

Wymiana darów

120.  W różnych miejscach uczniowie Jezusa podążają razem w róż-
norodności charyzmatów i posług oraz wzajemnej wymianie darów 
między Kościołami, co jest skutecznym znakiem miłości i miłosierdzia 
Boga w Chrystusie. To On – tchnieniem Ducha Świętego – towarzy-
szy, wspiera i kieruje drogą ludzkości do królestwa. Wymiana darów 
obejmuje wszystkie wymiary życia Kościoła. Kościół, ustanowiony 
w Chrystusie jako Lud Boży ze wszystkich narodów ziemi, tworzy 
dynamiczną komunię Kościołów lokalnych, ich grup oraz Kościołów 
sui iuris w ramach jednego i katolickiego Kościoła. Wypełnia on swoją 
misję, wspierając i przyjmując „uzdolnienia i wartości oraz obyczaje 
narodów, a przyjmując, oczyszcza je, umacnia i uwzniośla” (LG 13). 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

147

Zachętę apostoła Piotra – „jako dobrzy szafarze różnorakiej łaski Bożej 
służcie sobie nawzajem takim darem, jaki każdy otrzymał” (1 P 4, 10) – 
można z pewnością odnieść do każdego Kościoła lokalnego. Wzorcowym 
przykładem inspirującym do wzajemnej wymiany darów, o którą dziś 
szczególnie należy troszczyć się w zmiennych i naglących okoliczno-
ściach historycznych, jest relacja między Kościołami tradycji łacińskiej 
a katolickimi Kościołami wschodnimi. Nową przestrzenią pełną na-
dziei na realizację tej wymiany darów, dążenia do dobra wspólnego 
i skoordynowania działań na rzecz istotnych kwestii społecznych 
o globalnym znaczeniu są rozległe regiony geograficzne o charakterze 
ponadnarodowym i międzykulturowym, takie jak Amazonia, dorzecze 
Konga czy basen Morza Śródziemnego.

121.  Kościół, na poziomie lokalnym i w swojej katolickiej jed-
ności, jawi się jako sieć relacji, przez którą przepływa i rozszerza się 
proroctwo kultury spotkania, sprawiedliwości społecznej, włączania 
grup zmarginalizowanych, braterstwa między narodami oraz troski 
o wspólny dom. Konkretna realizacja tego proroctwa wymaga, aby 
dobra każdego Kościoła były dzielone w duchu solidarności, bez pa-
ternalizmu i opiekuńczości, z poszanowaniem różnych tożsamości 
i promocją zdrowych relacji wzajemności. Konieczne jest także – tam, 
gdzie potrzeba – podjęcie leczenia ran przeszłości i wejście na drogi 
pojednania. Wymiana darów i dzielenie się zasobami między Kościo-
łami lokalnymi na różnych obszarach sprzyja jedności Kościoła, two-
rząc więzi między zaangażowanymi wspólnotami chrześcijańskimi. 
Konieczne jest skupienie się na warunkach, które należy zapewnić, 
aby prezbiterzy pomagający w Kościołach ubogich w duchownych nie 
byli jedynie funkcjonalnym wsparciem, lecz także wartością służącą 
wzrostowi Kościoła, zarówno tego, który ich wysyła, jak i tego, który 
ich przyjmuje. Podobnie należy zadbać, aby pomoc finansowa nie prze-
rodziła się w opiekuńczość, ale wspierała ewangeliczną solidarność 
i była zarządzana w przejrzysty i wiarygodny sposób.

122.  Wymiana darów ma również kluczowe znaczenie w drodze do 
pełnej i widzialnej jedności między wszystkimi Kościołami i wspólnota-
mi chrześcijańskimi oraz stanowi skuteczny znak tej jedności w wierze 
i miłości Chrystusa, która wspiera wiarygodność i oddziaływanie misji 
chrześcijańskiej (por. J 17, 21). Święty Jan Paweł II odniósł tę myśl 
do dialogu ekumenicznego: „Dialog nie jest tylko wymianą myśli, ale 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

148

zawsze w jakiś sposób «wymianą darów»” (UUS 28). Dążenie do wcie-
lania jedynej Ewangelii w wielości kontekstów kulturowych, okolicz-
ności historycznych i wyzwań społecznych sprawiło, że różne tradycje 
chrześcijańskie, wsłuchując się w słowo Boże i głos Ducha Świętego, na 
przestrzeni wieków wydały obfite owoce świętości, miłości, duchowości, 
teologii i solidarności na poziomie społecznym i kulturowym. Nadszedł 
czas, by z wdzięcznością wobec Pana docenić te drogocenne skarby, 
czyniąc to z wielkodusznością, szczerością, bez uprzedzeń, z wzajemną 
otwartością, dzieląc się nimi nawzajem, bez domniemania, że są one 
naszą wyłączną własnością. Również przykład świętych i świadków 
wiary innych Kościołów i wspólnot chrześcijańskich jest darem, który 
możemy przyjąć, włączając ich wspomnienie do naszego kalendarza 
liturgicznego, zwłaszcza wspomnienie męczenników.

123.  Dokument o braterstwie ludzi na rzecz pokoju na świecie i wspól-
nego współistnienia, podpisany przez papieża Franciszka i wielkiego 
imama Al-Azharu Ahmeda Al-Tayeba w Abu Zabi 4 lutego 2019 roku, 
deklaruje wolę „przyjęcia kultury dialogu jako drogi, wspólnej współ-
pracy w postępowaniu, wzajemnej wiedzy jako metody i kryterium”. Nie 
jest to nierealne pragnienie ani aspekt opcjonalny drogi Ludu Bożego 
w historii współczesnej. Na tej drodze Kościół synodalny zobowiązuje 
się nią podążać wszędzie tam, gdzie żyje, z wierzącymi innych religii 
i z osobami o innych przekonaniach. Dzieli się z nimi bezinteresownie 
radością Ewangelii i z wdzięcznością przyjmuje dary, aby razem budo-
wać – jako bracia i siostry – sprawiedliwość, braterstwo, pokój i dialog 
międzyreligijny, w duchu wzajemnej wymiany i pomocy (por. GS 40). 
W niektórych regionach małe wspólnoty sąsiedzkie, w których ludzie 
spotykają się niezależnie od przynależności religijnej, stanowią sprzy-
jające środowisko dla potrójnego dialogu: życia, działania i modlitwy.

Więzi jedności: konferencje biskupów i zgromadzenia kościelne

124.  Horyzont komunii w wymianie darów stanowi inspirujące 
kryterium relacji między Kościołami. Łączy ona troskę o więzi, które 
tworzą jedność całego Kościoła, z uznaniem i docenieniem specyfi-
ki wynikających z kontekstu, w którym funkcjonuje każdy Kościół 
lokalny, wraz z jego historią i tradycją. Przyjęcie stylu synodalnego 
umożliwia Kościołom poruszanie się w różnym tempie. Różnice można 
postrzegać jako wyraz uzasadnionej różnorodności oraz jako okazję 
do wymiany darów i wzajemnego ubogacania. Ten wspólny horyzont 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

149

wymaga rozeznawania, zidentyfikowania i promowania konkretnych 
struktur i praktyk, aby być synodalnym Kościołem w misji.

125.  Kolegialność biskupów znajduje swój wyraz i realizację w kon-
ferencjach biskupów, które wspierają komunię między Kościołami 
i mogą skuteczniej odpowiadać na potrzeby duszpasterskie. Konfe-
rencje te są fundamentalnym narzędziem budowania więzi, dzielenia 
się doświadczeniami i dobrymi praktykami między Kościołami oraz 
dostosowywania życia chrześcijańskiego i wyrazu wiary do różnych 
kultur. Odgrywają również ważną rolę w rozwoju synodalności, przy 
zaangażowaniu całego Ludu Bożego. Na podstawie przebytego procesu 
synodalnego proponuje się:

a) zebranie owoców refleksji nad teologicznym i prawnym statusem 
konferencji biskupów;

b) określenie zakresu kompetencji doktrynalnych i dyscyplinar-
nych konferencji biskupów. Bez naruszenia władzy biskupa w Kościele 
jemu powierzonym ani bez narażania jedności i katolickości Kościoła 
kolegialne wykonywanie tych kompetencji może sprzyjać autentycz-
nemu nauczaniu jednej wiary w sposób odpowiedni i dostosowany do 
różnych kontekstów kulturowych, poprzez określenie odpowiednich 
form wyrazu liturgicznego, katechetycznego, dyscyplinarnego, dusz-
pasterskiego, teologicznego i duchowego (por. AG 22);

c) przeprowadzenie ewaluacji doświadczeń związanych z faktycznym 
funkcjonowaniem konferencji biskupów oraz relacji między episkopa-
tami a Stolicą Apostolską w celu określenia konkretnych reform, które 
należy wdrożyć. Wizyty ad limina apostolorum mogą stać się dogodną 
okazją do takiej ewaluacji;

d) doprowadzenie do tego, że wszystkie diecezje będą częścią pro-
wincji kościelnej i konferencji biskupów (por. CD 40);

e) dookreślenie wiążącego charakteru decyzji podjętych przez kon-
ferencję biskupów w stosunku do każdej diecezji, której biskup brał 
udział w tych decyzjach.

126.  W procesie synodalnym na początku 2023 roku odbyło się 
siedem kontynentalnych zgromadzeń kościelnych. Stanowiły one 
istotną nowość i dziedzictwo, które należy docenić jako skuteczny 
sposób realizacji nauczania soborowego na temat wartości „każdego 
dużego terytorium społeczno-kulturowego” w poszukiwaniu „głębsze-
go dostosowania na całym obszarze życia chrześcijańskiego” (AG 22). 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

150

Potrzeba lepszego doprecyzowania ich statusu teologicznego i ka-
nonicznego, jak również statusu kontynentalnych grup konferencji 
biskupów, aby wykorzystać ich potencjał dalszego rozwoju Kościoła 
synodalnego. Do przewodniczących kontynentalnych grup konferencji 
biskupów w szczególności należy zachęcanie i wspieranie kontynuacji 
tego doświadczenia.

127.  W zgromadzeniach kościelnych (regionalnych, krajowych, 
kontynentalnych) członkowie, wyrażający i odzwierciedlający róż-
norodność Ludu Bożego (w tym także biskupów), uczestniczą w roze-
znawaniu, które pozwala biskupom kolegialnie podejmować decyzje, 
wynikające z powierzonego im urzędu. To doświadczenie ukazuje, 
w jaki sposób synodalność pozwala na konkretne powiązanie zaan-
gażowania wszystkich (świętego Ludu Bożego) z posługą niektórych 
(kolegium biskupów) w procesie podejmowania decyzji dotyczących 
misji Kościoła. Proponuje się, aby rozeznawanie obejmowało, w formach 
dostosowanych do różnorodności kontekstów, przestrzenie słuchania 
i dialogu z innymi chrześcijanami, przedstawicielami innych religii, 
instytucjami publicznymi, organizacjami społeczeństwa obywatelskiego 
i społeczeństwem jako całością.

128.  Z powodu szczególnych sytuacji społecznych i politycznych 
niektóre konferencje biskupów mają trudności z uczestnictwem w zgro-
madzeniach kontynentalnych lub ponadnarodowych organach kościel-
nych. Stolica Apostolska dołoży starań, aby je wspierać, promując dialog 
i wzajemne zaufanie z władzami państwowymi, tak aby zapewnić im 
możliwość nawiązywania relacji z innymi konferencjami biskupów 
w perspektywie wymiany darów.

129.  Realizacja „zbawiennej «decentralizacji»” (EG 16) i efektywnej 
inkulturacji wiary wymaga nie tylko uznania roli konferencji biskupów, 
lecz także ponownej ewaluacji instytucji synodów partykularnych, 
zarówno prowincjalnych, jak i plenarnych. Ich okresowe zwoływanie 
było przez znaczną część historii Kościoła obowiązkiem i jest prze-
widziane przez obowiązujące prawo w obrządku łacińskim (por. KPK, 
kan. 439–446). Synody takie powinny być zwoływane regularnie. 
Procedura zatwierdzania wniosków soborów partykularnych przez 
Stolicę Apostolską (recognitio) powinna zostać zreformowana, aby za-
chęcać do ich terminowej publikacji. Można to osiągnąć, wyznaczając 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

151

dokładne terminy lub – w przypadku spraw czysto duszpasterskich 
albo dyscyplinarnych (niezwiązanych bezpośrednio z wiarą, moral-
nością czy dyscypliną sakramentalną) – wprowadzając domniemanie 
prawne, równoważne z milczącą zgodą.

Posługa biskupa Rzymu

130.  Proces synodalny pomógł na nowo spojrzeć na sposoby spra-
wowania posługi biskupa Rzymu w świetle synodalności. Synodalność 
bowiem w sposób harmonijny łączy wymiar wspólnotowy (wszyscy), 
kolegialny (niektórzy) i personalny (jeden) zarówno każdego Kościoła 
lokalnego, jak i całego Kościoła. W tej perspektywie posługa Piotrowa 
papieża jest nieodłączna od dynamiki synodalnej, wraz z wymiarem 
wspólnotowym, obejmującym cały Lud Boży, oraz kolegialnym, wła-
ściwym dla posługi biskupiej (por. CTI 64).

131.  Możemy zatem zrozumieć wagę soborowego stwierdzenia, 
że „we wspólnocie kościelnej (in ecclesiastica communione) prawomoc-
nie istnieją Kościoły partykularne, korzystające z własnych tradycji. 
Pozostaje przy tym nienaruszony prymat Stolicy Piotrowej, która 
przewodzi całemu zgromadzeniu miłości, sprawuje opiekę nad prawo-
witymi odrębnościami, a jednocześnie czuwa, aby nie przeszkadzały 
one jedności, lecz raczej jej służyły” (LG 13). Biskup Rzymu, źródło 
i fundament jedności Kościoła (por. LG 23), jest gwarantem synodalno-
ści: do niego należy zwoływanie Kościoła na Synod, przewodniczenie 
mu oraz zatwierdzenie jego wyników. Jako następca Piotra odgrywa 
wyjątkową rolę w strzeżeniu depozytu wiary i moralności, dbając o to, 
aby procesy synodalne były owocne dla jedności i świadectwa. Razem 
z biskupem Rzymu kolegium biskupów odgrywa niezastąpioną rolę 
w pasterskim prowadzeniu całego Kościoła (por. LG 22–23) oraz w pro-
mowaniu synodalności we wszystkich Kościołach lokalnych.

132.  Jako gwarant jedności w różnorodności biskup Rzymu czu-
wa nad zachowaniem tożsamości katolickich Kościołów wschodnich, 
z poszanowaniem ich wiekowych tradycji teologicznych, kanonicznych, 
liturgicznych, duchowych i duszpasterskich. Kościoły te dysponu-
ją własnymi strukturami synodalnymi o charakterze decyzyjnym. 
Są nimi: synod biskupów Kościoła patriarchalnego i arcybiskupiego 
większego (por. KKKW, kan. 102 i nn., 152), synod metropolitalny 
(por. KKKW, kan. 137), Rada Hierarchów (por. KKKW, kan. 155, 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

152

§ 1, 164 i nn.) oraz zgromadzenia hierarchów wielu Kościołów sui  
iuris (por. KKKW, kan. 322). Jako Kościoły sui iuris pozostające w pełnej 
komunii z biskupem Rzymu zachowują swoją tożsamość wschodnią 
i swoją autonomię. W duchu synodalności warto wspólnie podjąć refleksję 
nad historią, by uleczyć rany przeszłości i zgłębić sposoby realizowania 
komunii, obejmujące również dostosowanie relacji między katolickimi 
Kościołami wschodnimi a Kurią Rzymską. Relacje między Kościołem 
łacińskim a katolickimi Kościołami wschodnimi powinny cechować się 
wzajemnym dzieleniem się i ubogacaniem oraz współpracą.

133.  Aby umocnić te relacje, Zgromadzenie synodalne proponuje 
utworzenie Rady Patriarchów, Arcybiskupów Większych i Metropolitów 
Katolickich Kościołów Wschodnich, której przewodniczyłby papież. 
Rada ta byłaby wyrazem synodalności oraz narzędziem wspierającym 
komunię i dzielenie się dziedzictwem liturgicznym, teologicznym, 
kanonicznym i duchowym. Emigracja wielu wiernych wschodnich do 
regionów obrządku łacińskiego niesie ryzyko osłabienia ich tożsamości. 
Aby zaradzić tej sytuacji, należy wypracować środki i przepisy, które 
maksymalnie wzmocnią współpracę między Kościołem łacińskim 
a katolickimi Kościołami wschodnimi. Zgromadzenie synodalne zaleca 
szczery dialog i braterską współpracę między biskupami łacińskimi 
i wschodnimi, aby zapewnić lepszą opiekę duszpasterską wiernym 
wschodnim pozbawionym kapłanów swojego obrządku oraz zagwa-
rantować, przy zachowaniu właściwej autonomii, udział biskupów 
wschodnich w konferencjach episkopatu. Na koniec Zgromadzenie 
proponuje Ojcu Świętemu zwołanie specjalnego synodu, aby wspierać 
konsolidację i odrodzenie katolickich Kościołów wschodnich.

134.  Refleksja nad wykonywaniem posługi Piotrowej w kluczu 
synodalnym musi być prowadzona z perspektywy „zbawiennej «decen-
tralizacji»” (EG 16), zalecanej przez papieża Franciszka i postulowanej 
przez wiele konferencji biskupów. Posługując się sformułowaniem 
podanym przez konstytucję apostolską Praedicate Evangelium, należy 
„pozostawić w kompetencji pasterzy rozstrzyganie, w ramach wyko-
nywania «swojego zadania nauczycielskiego» i pasterskiego kwestii, 
które dobrze znają i które nie naruszają jedności doktryny, dyscypliny 
i komunii Kościoła, działając zawsze z tą współodpowiedzialnością, 
która jest owocem i wyrazem owego specyficznego misterium commu-
nionis, jakim jest Kościół” (PE II, 2). W tym kierunku można podążać, 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

153

przeprowadzając studium teologiczne i kanoniczne w celu określenia, 
które kwestie powinny być zastrzeżone dla papieża (reservatio papa-
lis), a które mogą zostać przekazane biskupom w ich Kościołach lub 
grupach Kościołów, zgodnie z niedawnym motu proprio Competentias 
quasdam decernere (15 lutego 2022). Dokument przyznaje bowiem, 
że „niektóre kompetencje władzy wykonawczej Kościołów lokalnych 
i instytucji kościelnych w zakresie przepisów kodeksowych, mające na 
celu zagwarantowanie jedności dyscypliny Kościoła powszechnego”, 
odpowiadają „eklezjalnej dynamice komunii” (Wstęp). Również opra-
cowywanie norm kanonicznych przez tych, którzy mają takie zadania 
i władzę, powinno być prowadzone w stylu synodalnym i dojrzewać 
jako owoc rozeznawania eklezjalnego.

135.  Konstytucja apostolska Praedicate Evangelium określiła po-
sługę Kurii Rzymskiej w sensie synodalnym i misyjnym, podkreślając, 
że „nie stoi [ona] pomiędzy papieżem a biskupami, ale raczej służy im 
obu, w sposób właściwy dla natury każdego z nich” (PE I, 8). Wdrażanie 
konstytucji powinno sprzyjać większej współpracy między dykasteriami 
i zachęcać do słuchania Kościołów lokalnych. Zachęca się dykasterie, 
aby przed opublikowaniem ważnych dokumentów normatywnych 
przeprowadziły konsultacje z konferencjami biskupów i odpowiednimi 
organami katolickich Kościołów wschodnich. W logice przejrzystości 
i odpowiedzialności, nakreślonej powyżej, można byłoby rozważyć 
formy okresowej ewaluacji pracy Kurii. Ewaluacja taka, z perspektywy 
synodalno-misyjnej, mogłaby również dotyczyć przedstawicieli papie-
skich. Wizyty ad limina apostolorum stanowią kulminacyjny moment 
w relacjach pasterzy Kościołów lokalnych z biskupem Rzymu oraz jego 
najbliższymi współpracownikami w Kurii Rzymskiej. Wielu bisku-
pów wyraża pragnienie, aby zrewidować sposób ich przeprowadzania, 
tak aby stawały się one coraz bardziej okazją do otwartej wymiany 
i wzajemnego słuchania. Dla dobra Kościoła ważne jest wspieranie 
wzajemnego poznania i więzi komunii między członkami Kolegium 
Kardynalskiego, uwzględniając różnorodność ich pochodzenia i kultur. 
Synodalność powinna inspirować ich współpracę z posługą piotrową 
oraz ich kolegialne rozeznawanie w trakcie konsystorzy zwyczajnych 
i nadzwyczajnych.

136.  Wśród miejsc praktykowania synodalności i kolegialno-
ści na poziomie całego Kościoła z pewnością wyróżnia się Synod 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

154

Biskupów, który konstytucja apostolska Episcopalis communio prze-
kształciła z jednorazowego wydarzenia w proces eklezjalny. Synod 
został ustanowiony przez św. Pawła VI jako zgromadzenie biskupów 
zwoływane, aby wspierać następcę Piotra w trosce o cały Kościół 
poprzez doradztwo. W obecnej formie, podzielony na etapy, jest 
wyrazem i narzędziem konstytutywnej relacji między całym Ludem 
Bożym, Kolegium Biskupów i papieżem. Cały święty Lud Boży, bi-
skupi, odpowiedzialni za poszczególne części, oraz biskup Rzymu 
w pełni uczestniczą w procesie synodalnym, każdy zgodnie ze swoją 
funkcją. Uczestnictwo to przejawia się w zgromadzeniu synodalnym 
wokół papieża, które poprzez swój skład ukazuje katolickość Kościoła. 
W szczególności, jak wyjaśnił papież Franciszek, skład tego XVI Zwy-
czajnego Zgromadzenia Ogólnego jest „czymś więcej niż faktem 
przypadkowym. Wyraża on sposób sprawowania posługi biskupiej, 
który jest zgodny z żywą Tradycją Kościołów i nauczaniem Soboru 
Watykańskiego II”19. Synod Biskupów, zachowując swój episkopalny 
charakter, dostrzegł i nadal będzie dostrzegał w uczestnictwie innych 
członków Ludu Bożego „formę, jaką sprawowanie władzy biskupiej 
ma przyjąć w Kościele, świadomym tego, że jest konstytutywnie 
relacyjny, a zatem synodalny”20 dla misji. W pogłębianiu tożsamości 
Synodu Biskupów istotne jest, aby połączenie między zaangażo-
waniem wszystkich (świętego Ludu Bożego), posługą niektórych 
(Kolegium Biskupów) i przewodnictwem jednego (następcy Piotra) 
pojawiło się i było konkretnie realizowane w procesie synodalnym 
i na zgromadzeniach.

137.  Jednym z ważniejszych owoców Synodu 2021–2024 jest 
wzmożone zaangażowanie ekumeniczne. Potrzeba znalezienia „ta-
kiej formy sprawowania prymatu, która […] byłaby otwarta na nową 
sytuację” (UUS 95) stanowi fundamentalne wyzwanie zarówno dla 
misyjnego Kościoła synodalnego, jak i dla jedności chrześcijan. Synod 
z zadowoleniem przyjmuje niedawną publikację Dykasterii ds. Popie-
rania Jedności Chrześcijan Biskup Rzymu. Prymat i synodalność w dialo-
gach ekumenicznych i w odpowiedziach na encyklikę „Ut unum sint”, która 
przedstawia punkty do dalszego rozważenia. Dokument pokazuje, 
że promowanie jedności chrześcijan jest istotnym aspektem posługi 
19	 Tenże, Przemówienie na 1. Kongregacji Generalnej…, dz. cyt.
20	 Tamże.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

155

biskupa Rzymu, a droga ekumeniczna pozwoliła na głębsze zrozu-
mienie tego wymiaru. Zawarte w nim konkretne propozycje dotyczą 
reinterpretacji lub oficjalnego komentarza do dogmatycznych definicji 
Soboru Watykańskiego I na temat prymatu. Wskazują również na 
potrzebę wyraźniejszego rozróżnienia zakresów odpowiedzialności 
papieża, promowania synodalności oraz poszukiwania modelu jedności 
opartego na eklezjologii komunii. Te wskazania otwierają obiecują-
ce perspektywy dla drogi ekumenicznej. Zgromadzenie synodalne 
wyraża nadzieję, że dokument ten posłuży za podstawę do dalszych 
przemyśleń wraz z innymi chrześcijanami, „wyraźnie razem”, na temat 
sprawowania posługi jedności biskupa Rzymu jako „uznawanej przez 
jednych i drugich posługi miłości” (UUS 95).

138.  Bogactwo, które wnosi udział w Zgromadzeniu Synodal-
nym Braci Delegatów pochodzących z innych Kościołów i wspólnot 
chrześcijańskich, zachęca nas do poświęcenia większej uwagi prak-
tykom synodalnym naszych ekumenicznych partnerów, zarówno 
ze Wschodu, jak i Zachodu. Dialog ekumeniczny ma fundamental-
ne znaczenie dla pogłębienia rozumienia synodalności i jedności 
Kościoła. Skłania nas, by wyobrażać sobie ekumeniczne praktyki 
synodalne, obejmujące nawet takie formy konsultacji i rozeznania 
w kwestiach wspólnych i naglących, jak zwołanie ekumenicznego 
synodu na temat ewangelizacji. Dialog ten zachęca nas również do 
wzajemnej odpowiedzialności za to, kim jesteśmy, co czynimy i czego 
nauczamy. U podstaw tej możliwości leży fakt, że jesteśmy zjednoczeni 
w jednym chrzcie, z którego wypływa tożsamość Ludu Bożego oraz 
moc komunii, uczestnictwa i misji.

139.  W Roku Jubileuszowym 2025 przypada także rocznica 
pierwszego soboru powszechnego, podczas którego w sposób syno-
dalny wypracowano symbol wiary jednoczący wszystkich chrześcijan. 
Przygotowania i wspólne uczczenie 1700. rocznicy Soboru Nicejskiego 
powinny być okazją do wspólnego pogłębiania i wyznawania wiary chry-
stologicznej oraz wprowadzania form synodalności wśród chrześcijan 
wszystkich tradycji. To również możliwość podejmowania odważnych 
inicjatyw na rzecz ustalenia wspólnej daty Wielkanocy, byśmy mogli 
świętować zmartwychwstanie Pana tego samego dnia, co stanie się 
opatrznościowo w 2025 roku, nadając większą siłę misyjną głoszeniu 
Tego, który jest życiem i zbawieniem całego świata.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

156

Część V

„TAK I JA WAS POSYŁAM”
Formacja ludu uczniów-misjonarzy

„A Jezus znowu rzekł do nich: «Pokój wam! Jak Ojciec Mnie posłał, tak i Ja 
was posyłam». Po tych słowach tchnął na nich i powiedział im: «Weźmijcie 
Ducha Świętego!»” (J 20, 21-22).

140.  W paschalny wieczór Chrystus daje uczniom mesjański dar 
swojego pokoju i czyni ich uczestnikami swojej misji. Jego pokój jest 
pełnią bytu, harmonią z Bogiem, braćmi i siostrami oraz ze stworze-
niem. Misja polega na głoszeniu królestwa Bożego, ofiarując każde-
mu człowiekowi, nikogo nie wykluczając, miłosierdzie i miłość Ojca. 
Czuły gest, który towarzyszy słowom Zmartwychwstałego, przypo-
mina o tym, co Bóg uczynił na początku. Teraz, w Wieczerniku, wraz 
z tchnieniem Ducha Świętego, rozpoczyna się nowe stworzenie: rodzi 
się Lud uczniów misyjnych.

141.  Aby święty Lud Boży mógł świadczyć o radości Ewangelii 
i wzrastać w realizowaniu synodalności, potrzebuje odpowiedniej for-
macji. Przede wszystkim w wolności synów i córek Bożych, naśladując 
Jezusa Chrystusa, kontemplując Go w modlitwie i dostrzegając Go 
w ubogich. Synodalność zakłada głęboką świadomość powołaniową 
i misyjną, będącą źródłem odnowy stylu relacji kościelnych, nowych 
dynamizmów uczestnictwa i rozeznawania eklezjalnego, a także kultury 
ewaluacji, które nie mogą być wprowadzone bez wspierania procesów 
formacji skierowanych na konkretne cele. Formacja do synodalnego 
życia Kościoła będzie sprzyjać uświadomieniu sobie, że dary otrzy-
mane na chrzcie są talentami, które mają przynosić owoce dla dobra 
wszystkich: nie mogą być ukryte ani pozostawać nieaktywne.

142.  Formacja uczniów-misjonarzy rozpoczyna się od inicjacji 
chrześcijańskiej i jest w niej zakorzeniona. W historii każdego z nas 
pojawiają się spotkania z wieloma osobami i grupami lub małymi wspól-
notami, które przyczyniły się do wprowadzenia nas w relację z Panem 
i w komunię Kościoła: rodzicami i członkami rodziny, chrzestnymi, 
katechetami i wychowawcami, animatorami liturgii i pracownikami 
charytatywnymi, diakonami, kapłanami i samym biskupem. Czasami, 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

157

po zakończeniu drogi inicjacji, więź ze wspólnotą słabnie, a formacja 
zostaje zaniedbana. Bycie uczniami-misjonarzami Pana nie jest jednak 
celem osiągniętym raz na zawsze. Oznacza ciągłe nawracanie się, wzra-
stanie w miłości „do miary wielkości według Pełni Chrystusa” (Ef 4, 13) 
i otwartość na dary Ducha Świętego potrzebne do żywego i radosnego 
świadectwa wiary. Dlatego ważne jest, aby na nowo odkryć, w jaki 
sposób niedzielne sprawowanie Eucharystii kształtuje chrześcijan: 
„Pełnią naszej formacji jest upodobnienie się do Chrystusa […]. Nie 
chodzi o proces myślowy, abstrakcyjny, ale o stawanie się Nim” (DD 41). 
Dla wielu wiernych niedzielna Eucharystia jest jedynym kontaktem 
z Kościołem: troska o jej celebrację w najlepszy możliwy sposób, ze 
szczególnym uwzględnieniem homilii i „aktywnego uczestnictwa” 
(SC 14) wszystkich, jest decydująca dla synodalności. We Mszy Świętej 
dokonuje się to jako łaska dana z góry, zanim stanie się rezultatem 
naszych własnych wysiłków: pod przewodnictwem jednego i dzięki 
posłudze niektórych, wszyscy mogą uczestniczyć w podwójnym stole 
Słowa i Chleba. Dar komunii, misji i uczestnictwa – trzy podstawy 
synodalności – urzeczywistnia się i odnawia w każdej Eucharystii.

143.  Jednym z postulatów, które podczas całego procesu syno-
dalnego wybrzmiały najmocniej, jest potrzeba, aby formacja była in-
tegralna, ciągła i wspólnotowa. Jej celem nie jest jedynie przyswajanie 
wiedzy teoretycznej, lecz rozwijanie umiejętności otwartości i spotka-
nia, dzielenia się i współpracy, wspólnej refleksji i rozeznawania oraz 
teologicznego odczytywania konkretnych doświadczeń. Formacja ta 
musi uwzględniać wszystkie wymiary osoby: intelektualny, emocjo-
nalny, relacyjny i duchowy, oraz obejmować konkretne doświadcze-
nia im towarzyszące. Równie mocno podkreślano potrzebę formacji, 
w której mężczyźni i kobiety: świeccy, osoby konsekrowane, duchowni 
i kandydaci do święceń, uczestniczą razem. To pozwala im wzrastać 
we wzajemnym poznaniu i szacunku oraz w zdolności do współpracy. 
Wymaga to jednak obecności odpowiednich i kompetentnych forma-
torów, którzy swoim życiem potwierdzają to, co przekazują słowami. 
Tylko wówczas formacja stanie się rzeczywiście twórcza i przemie-
niająca. Nie należy także pomijać wkładu, jaki nauki pedagogiczne 
mogą wnieść w przygotowanie dobrze ukierunkowanych programów 
formacyjnych, uwzględniając procesy uczenia się dorosłych oraz towa-
rzyszenie osobom indywidualnym i wspólnotom. Dlatego konieczne 
jest inwestowanie w formację formatorów.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

158

144.  Kościół dysponuje wieloma miejscami i zasobami do formacji 
uczniów-misjonarzy: rodzinami, małymi wspólnotami, parafiami, sto-
warzyszeniami kościelnymi, seminariami, wspólnotami zakonnymi, 
instytucjami akademickimi, a także miejscami posługiwania i pracy 
z osobami wykluczonymi, doświadczeniami misyjnymi i wolontariatu. 
We wszystkich tych przestrzeniach wspólnota wyraża swoją zdolność 
do kształcenia uczniów i towarzyszenia w dawaniu świadectwa, umoż-
liwiając spotkania, które często integrują ludzi z różnych pokoleń. 
W Kościele nikt nie jest jedynie biernym odbiorcą formacji: wszyscy 
jesteśmy aktywnymi uczestnikami i mamy coś do ofiarowania innym. 
Pobożność ludowa jest również cennym skarbem Kościoła, który uczy 
cały pielgrzymujący Lud Boży.

145.  Wśród praktyk formacyjnych, które mogą otrzymać nowy 
impuls dzięki synodalności, szczególną uwagę należy poświęcić kate-
chezie. Powinna ona nie tylko wpisywać się w drogi wtajemniczenia 
chrześcijańskiego, lecz także stawać się coraz bardziej „wychodząca” 
i nastawiona na zewnętrz. Wspólnoty uczniów-misjonarzy będą po-
trafiły prowadzić ją w duchu miłosierdzia i zbliżać do doświadczeń 
każdego człowieka, docierając aż do peryferii egzystencjalnych, nie 
zapominając o odniesieniu do Katechizmu Kościoła Katolickiego. 
W ten sposób katecheza może stać się „laboratorium dialogu” z męż-
czyznami i kobietami naszych czasów21 i oświetlać ich poszukiwanie 
sensu życia. W wielu Kościołach katechiści stanowią kluczowy zasób 
dla towarzyszenia i formacji; w innych ich posługa powinna być bar-
dziej doceniana i wspierana przez wspólnotę. Należy przy tym wyjść 
z logiki delegowania, która przeczy synodalności. Biorąc pod uwagę 
skalę zjawisk migracyjnych, ważne jest, aby katecheza sprzyjała wza-
jemnemu poznaniu między Kościołami krajów pochodzenia i krajów 
przyjmujących.

146.  Oprócz środowisk i zasobów specyficznie duszpasterskich 
wspólnota chrześcijańska jest obecna w licznych innych instytucjach 
edukacyjnych, takich jak szkoła, kształcenie zawodowe, uniwersy-
tet, formacja do zaangażowania społecznego i politycznego, a także 
w świecie sportu, muzyki i sztuki. Pomimo różnorodności kontekstów 

21	 Por. Papieska Rada ds. Krzewienia Nowej Ewangelizacji, Dyrektorium katechetyczne, 
nr 54.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

159

kulturowych, które determinują bardzo odmienne praktyki i tradycje, 
instytucje edukacyjne o inspiracji katolickiej często mają kontakt z oso-
bami, które nie bywają w innych środowiskach kościelnych. Inspirowane 
praktykami synodalności, instytucje te mogą stać się laboratoriami 
relacji opartych na przyjaźni i uczestnictwie, w kontekście, w którym 
świadectwo życia, kompetencje oraz organizacja edukacyjna mają 
w dużej mierze charakter świecki, z priorytetowym zaangażowaniem 
rodzin. W szczególności szkoły i uniwersytety inspirowane tradycją 
katolicką odgrywają kluczową rolę w dialogu między wiarą a kulturą 
oraz w moralnym wychowywaniu do wartości, oferując formację ukie-
runkowaną na Chrystusa, ikonę życia w pełni. Kiedy realizują tę misję, 
stają się zdolne promować alternatywę wobec modeli dominujących, 
często nacechowanych indywidualizmem i rywalizacją, pełniąc tym 
samym także funkcję proroczą. W niektórych kontekstach są jedynym 
środowiskiem, w którym dzieci i młodzież mają kontakt z Kościołem. 
Gdy ich działalność opiera się na dialogu międzykulturowym i mię-
dzyreligijnym, ich działalność edukacyjna jest doceniana również 
przez osoby wywodzące się z innych tradycji religijnych jako forma 
promocji człowieka.

147.  Wspólna formacja synodalna wszystkich ochrzczonych sta-
nowi horyzont, w którym pojmuje się i praktykuje specyficzną forma-
cję konieczną dla poszczególnych posług i różnych form życia. Aby 
tak się stało, formacja ta musi być realizowana jako wymiana darów 
pomiędzy różnymi powołaniami (komunia), w perspektywie służby 
do wypełnienia (misja) oraz w stylu zaangażowania i wychowania do 
zróżnicowanej współodpowiedzialności (uczestnictwo). Ten postulat, 
który wyłonił się z mocą podczas procesu synodalnego, często wiąże 
się z koniecznością trudnej zmiany mentalności i z odnowionym po-
dejściem do środowisk i procesów formacyjnych. Przede wszystkim 
jednak zakłada gotowość wewnętrzną do ubogacenia się przez spotkanie 
z braćmi i siostrami w wierze, co wymaga przezwyciężenia uprzedzeń 
i stronniczych poglądów. Ekumeniczny wymiar formacji nie może nie 
sprzyjać tej zmianie mentalności.

148.  W trakcie procesu synodalnego szeroko wyrażano postulat, 
aby drogi rozeznania i formacji kandydatów do posługi święceń były 
kształtowane w duchu synodalności. Oznacza to, że powinny one prze-
widywać znaczący udział kobiet, włączenie w codzienne życie wspólnot 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

160

oraz wychowanie do współpracy ze wszystkimi w Kościele i praktykowa-
nia rozeznania eklezjalnego. Taka formacja wymaga odważnego zaan-
gażowania w przygotowanie odpowiednich formatorów. Zgromadzenie 
synodalne prosi o rewizję Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis, 
która uwzględni wnioski wypracowane podczas Synodu, przekładając 
je na konkretne wskazania dotyczące formacji do synodalności. Ścież-
ki formacyjne powinny rozbudzać w kandydatach gorliwość do misji 
ad gentes. Nie mniej istotna jest formacja biskupów, aby mogli coraz 
lepiej wypełniać swoją misję łączenia w jedno darów Ducha Świętego 
i sprawować powierzoną im władzę w stylu synodalnym. Synodalny 
styl formacji zakłada również obecność wymiaru ekumenicznego we 
wszystkich aspektach przygotowania do posługi święceń.

149.  W formacji Ludu Bożego do synodalności konieczne jest 
uwzględnienie niektórych specyficznych obszarów, na które proces 
synodalny szczególnie zwrócił uwagę. Pierwszym z nich jest wpływ 
środowiska cyfrowego na procesy uczenia się, zdolność koncentracji, 
postrzeganie siebie i świata oraz budowanie relacji międzyludzkich. 
Kultura cyfrowa stanowi kluczowy wymiar świadectwa Kościoła we 
współczesnej kulturze, a jednocześnie staje się nowym polem misyjnym. 
Dlatego należy zadbać o to, aby chrześcijańskie przesłanie było obecne 
w przestrzeni cyfrowej w sposób wiarygodny i wolny od ideologicznych 
zniekształceń treści. Choć technologie cyfrowe mają ogromny potencjał 
do poprawy jakości życia, mogą również powodować szkody i rany, 
takie jak cyberprzemoc, dezinformacja, wykorzystywanie seksual-
ne czy uzależnienia. Ważne jest, aby instytucje edukacyjne Kościoła 
pomagały dzieciom i dorosłym rozwijać umiejętności krytycznego 
myślenia, pozwalające na bezpieczne poruszanie się w sieci.

150.  Innym niezwykle istotnym obszarem jest promocja w środo-
wiskach kościelnych kultury ochrony (safeguarding), tak aby wspólnoty 
stawały się coraz bezpieczniejszymi miejscami dla osób małoletnich 
i bezbronnych. Podjęto już działania mające na celu wyposażenie struk-
tur Kościoła w przepisy oraz procedury prawne, które umożliwiają zapo-
bieganie nadużyciom i szybkie reagowanie na niewłaściwe zachowania. 
Należy kontynuować te wysiłki, oferując odpowiednią, specjalistyczną 
i ciągłą formację osobom pracującym z małoletnimi i słabszymi do-
rosłymi, aby działały kompetentnie i potrafiły rozpoznawać, często 
dyskretne, sygnały świadczące o dramatach, których doświadczają 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

161

potrzebujący pomocy. Przyjmowanie i wspieranie ofiar nadużyć to deli-
katne, ale nieodzowne zadanie, wymagające głęboko ludzkiej postawy, 
i musi być podejmowane z pomocą osób wykwalifikowanych. Wszyscy 
musimy dać się poruszyć ich cierpieniem i praktykować taką bliskość, 
która poprzez konkretne wybory podnosi ich, pomaga im i przygotowuje 
inną przyszłość dla wszystkich. Procesy ochrony (safeguarding) muszą 
być stale monitorowane i ewaluowane. Ofiary i osoby ocalałe powinny 
być przyjmowane i wspierane z wielką wrażliwością.

151.  Zagadnienia związane z nauką społeczną Kościoła, zaanga-
żowaniem na rzecz pokoju i sprawiedliwości, troską o wspólny dom 
oraz dialogiem międzykulturowym i międzyreligijnym powinny być 
szerzej rozpowszechniane wśród Ludu Bożego. Dzięki temu działania 
uczniów-misjonarzy będą mogły skuteczniej wpływać na budowę bar-
dziej sprawiedliwego i braterskiego świata. Zaangażowanie na rzecz 
ochrony życia i praw człowieka, sprawiedliwego porządku społecznego, 
godności pracy, sprawiedliwej i solidarnej gospodarki oraz ekologii 
integralnej stanowią część misji ewangelizacyjnej, którą Kościół jest 
wezwany żyć oraz urzeczywistniać w historii.

ZAKOŃCZENIE
Uczta dla wszystkich ludów

„A kiedy zeszli na ląd, ujrzeli rozłożone ognisko, a na nim ułożoną rybę oraz 
chleb. […] Rzekł do nich Jezus: «Chodźcie, posilcie się!» Żaden z uczniów nie 
odważył się zadać Mu pytania: «Kto Ty jesteś?», bo wiedzieli, że to jest Pan. 
A Jezus przyszedł, wziął chleb i podał im – podobnie i rybę” (J 21, 9.12.13).

152.  Opis cudownego połowu ryb kończy się ucztą. Zmartwych-
wstały poprosił uczniów, by usłuchali Jego słowa, zarzucili sieci i wy-
ciągnęli je na brzeg; jednak to On sam przygotowuje stół i zaprasza 
do wspólnego posiłku. Są chleby i ryby dla wszystkich, jak wtedy, gdy 
rozmnożył je dla głodnego tłumu. Najważniejsze jednak jest zdumienie 
i zachwyt Jego obecnością – tak wyraźną i promienną, że nie wymaga 
pytań. Jedząc ze swoimi uczniami, po tym jak Go opuścili i zaparli 
się Go, Zmartwychwstały ponownie otwiera przestrzeń komunii i na 
zawsze odciska w sercach uczniów znamię miłosierdzia, które otwiera 
na przyszłość. Z tego powodu świadkowie Paschy określą siebie w na-



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

162

stępujący sposób: „którzyśmy z Nim jedli i pili po Jego zmartwych-
wstaniu” (Dz 10, 41).

153.  W posiłkach spożywanych przez Zmartwychwstałego 
z uczniami dopełnia się wizja uczty proroka Izajasza, która inspiro-
wała prace Zgromadzenia Synodalnego – obfity i wyborny stół przy-
gotowany przez Pana na szczycie góry, symbol wspólnoty i jedności, 
przeznaczony dla wszystkich narodów (por. Iz 25, 6-8). Stół, który 
Pan przygotowuje swoim uczniom po wydarzeniach paschalnych, jest 
znakiem, że eschatologiczna uczta już się rozpoczęła. Choć w pełni 
objawi się dopiero w niebie, stół łaski i miłosierdzia jest już zasta-
wiony dla wszystkich, a Kościół ma misję niesienia tego wspaniałego 
przesłania w zmieniającym się świecie. Karmiąc się w Eucharystii 
Ciałem i Krwią Pana, Kościół wie, że nie może zapomnieć o ubogich, 
ostatnich, wykluczonych, tych, którzy nie znają miłości i pozbawieni 
są nadziei, ani o tych, którzy nie wierzą w Boga czy nie utożsamiają 
się z żadną ustanowioną religią. Przynosi ich Panu w modlitwie, by 
następnie wychodzić im na spotkanie z kreatywnością i odwagą, któ-
rą wzbudza Duch Święty. W ten sposób synodalność Kościoła staje 
się proroctwem społecznym, inspirując nowe drogi także w polityce 
i ekonomii, współpracując ze wszystkimi, którzy wierzą w braterstwo 
i pokój we wzajemnej wymianie darów ze światem.

154.  Przeżywając proces synodalny, na nowo uświadomiliśmy 
sobie, że zbawienie, które przyjmujemy i głosimy, dokonuje się poprzez 
relacje. Przeżywamy je i świadczymy o nim razem. Historia jawi się 
nam jako tragicznie naznaczona przez wojny, rywalizację o władzę, 
niezliczone niesprawiedliwości i akty przemocy. Wiemy jednak, że 
Duch Święty zasiał w sercu każdego człowieka pragnienie autentycz-
nych relacji i prawdziwych więzi. Już świat stworzony mówi o jedności 
i dzieleniu się, o różnorodności i przeplataniu różnych form życia. 
Wszystko pochodzi z harmonii i do niej zmierza, nawet gdy cierpi 
z powodu niszczącej rany zła. Ostatecznym znaczeniem synodalności 
jest świadectwo, które Kościół ma dawać o Bogu, Ojcu, Synu i Duchu 
Świętym, o harmonii miłości, która wypływa z wnętrza, aby dawać 
siebie światu. Idąc w stylu synodalnym, w splecionych ze sobą powo-
łaniach, charyzmatach i posługach, wychodząc na spotkanie wszyst-
kim, by nieść radość Ewangelii, możemy doświadczać komunii, która 
zbawia – z Bogiem, z całą ludzkością oraz z całym stworzeniem. W ten 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

163

sposób, dzięki dzieleniu się, już teraz zaczniemy kosztować uczty życia, 
którą Bóg ofiaruje wszystkim narodom.

155.  Najświętszej Maryi Pannie, noszącej wspaniały tytuł Hode-
getria, Tej, która wskazuje drogę i prowadzi, zawierzamy rezultaty tego 
Synodu. Niech Ona, Matka Kościoła, która w Wieczerniku pomogła 
rodzącej się wspólnocie otworzyć się na nowość Pięćdziesiątnicy, uczy 
nas, jak być Ludem uczniów-misjonarzy, idących razem – być Kościo-
łem synodalnym.

Watykan, 26 października 2024 roku

Franciszek

ANEKS

Teksty Ojca Świętego zawarte w Aneksie odnoszą się do Drugiej Sesji 
XVI Zwyczajnego Zgromadzenia Ogólnego Synodu Biskupów (2–27 paź-
dziernika 2024 roku).

1. Kongregacja Generalna –  
Przemówienie Ojca Świętego Franciszka
Aula Pawła VI, środa, 2 października 2024

Drodzy Bracia i Siostry!

Odkąd Kościół Boży został „zwołany na Synod”, w październiku 
2021 roku, przebyliśmy razem część długiej drogi, do której Bóg Oj-
ciec zawsze powoływał swój lud, posyłając go do wszystkich narodów, 
aby nieść radosną nowinę, że Jezus Chrystus jest naszym pokojem 
(Ef 2, 14), i umacniając go w jego misji Duchem Świętym. 

To Zgromadzenie, prowadzone przez Ducha Świętego, który „nagina, 
co jest harde, rozgrzewa serca twarde, prowadzi zabłąkane”, będzie 
musiało wnieść swój wkład, by urzeczywistnić synodalny Kościół mi-
syjny, który potrafiłby wyjść z samego siebie i przebywać na peryferiach 
geograficznych i egzystencjalnych, troszcząc się o nawiązanie więzi 
ze wszystkimi w Chrystusie, naszym Bracie i Panu.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

164

Jest pewien tekst autora duchowego z IV wieku22, który mógłby 
podsumować to, co dzieje się, gdy Duch Święty działa, począwszy od 
chrztu, który rodzi wszystkich w równej godności. Doświadczenia, 
które opisuje, pozwalają nam rozpoznać, co wydarzyło się w ciągu 
tych trzech lat, i co może się jeszcze wydarzyć.

Refleksja tego autora duchowego pomaga nam zrozumieć, że Duch 
Święty jest niezawodnym przewodnikiem, a naszym pierwszym zada-
niem jest nauczenie się rozpoznawania Jego głosu, ponieważ przemawia 
On we wszystkich i we wszystkim, a ten proces synodalny sprawił, iż 
tego doświadczyliśmy.

Duch Święty towarzyszy nam zawsze. Jest pocieszeniem w smutku 
i płaczu, zwłaszcza wówczas, gdy – właśnie z powodu miłości, jaką 
żywimy dla ludzkości – w obliczu tego, co nie jest dobre, panujących 
niesprawiedliwości, uporczywego opierania się reagowaniu dobrem 
w obliczu zła, trudnościami w przebaczeniu, braku odwagi w dążeniu 
do pokoju, ogarnia nas przerażenie, wydaje się nam, że nic więcej 
nie można uczynić, i poddajemy się rozpaczy. Tak jak nadzieja jest 
najskromniejszą, ale najsilniejszą cnotą, tak rozpacz jest najgorszą, 
najsilniejszą.

Duch Święty ociera łzy i pociesza, ponieważ przekazuje Bożą na-
dzieję. Bóg nie ustaje, bo Jego miłość jest niestrudzona.

Duch Święty przenika tę część nas, która często przypomina salę 
sądową, gdzie stawiamy podsądnych na ławie oskarżonych i wydajemy 
osądy, głównie potępienia. To właśnie ten autor w swojej homilii mówi 
nam, że Duch Święty rozpala ogień w tych, którzy Go przyjmują, „ogień 
tak wielkiej radości i miłości, że gdyby to było możliwe, przyjęliby do 
serca wszystkich, dobrych i złych, bez żadnego rozróżnienia”. Dzieje 
się tak dlatego, że Bóg przyjmuje każdego, nie zapominajmy: każdego, 
każdego, każdego i zawsze, i każdemu oferuje nowe możliwości życia, 
aż do ostatniej chwili. I właśnie dlatego musimy przebaczać każdemu 
i zawsze, wiedząc, że gotowość do przebaczenia rodzi się z doświad-
czenia, że nam przebaczono. Tylko jeden nie może przebaczyć: ten, 
któremu nie przebaczono.

Wczoraj, podczas czuwania pokutnego, mieliśmy takie doświadcze-
nie. Prosiliśmy o przebaczenie, uznaliśmy, że jesteśmy grzesznikami. 
Odłożyliśmy na bok pychę, oderwaliśmy się od zarozumiałości, że 
czujemy się lepsi od innych. Czy staliśmy się bardziej pokorni? 

22	 Por. św. Makary z Aleksandrii, Hom. 18, 7-11; PG 34, 639–642.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

165

Pokora jest również darem Ducha Świętego: musimy Go o nią prosić. 
Pokora, jak mówi etymologia tego słowa [po łacinie], przywraca nas do 
ziemi, do próchnicy [łac. humus] i przypomina nam o pochodzeniu, 
gdzie bez tchnienia Stwórcy pozostalibyśmy błotem bez życia. Poko-
ra pozwala nam patrzeć na świat, uznając, że nie jesteśmy lepsi od 
innych. Jak mówi św. Paweł: „Nie uważajcie sami siebie za mądrych” 
(Rz 12, 16). A nie można być pokornym bez miłości. Chrześcijanie 
powinni być jak te kobiety opisane przez Dantego Alighieri w jednym 
z sonetów, kobiety, które ogarnia smutek w sercu po stracie ojca swojej 
przyjaciółki, Beatrycze: „Wy co stąpacie, zwiesiwszy ramiona / I głowy, 
jak ten, co nim ból owłada”23. Jest to pokora solidarna i pełna współ-
czucia tych, którzy czują się bratem i siostrą wszystkich, odczuwając 
ten sam ból i rozpoznając w ranach i cierpieniach każdego z nas rany 
i cierpienia naszego Pana.

Zachęcam was do medytacji na modlitwie nad tym pięknym tek-
stem duchowym i do uznania, że Kościół – semper reformanda [zawsze 
potrzebuje reformy] – nie może kroczyć i odnawiać się bez Ducha 
Świętego i Jego niespodzianek; nie pozwalając się kształtować rękom 
Boga Stwórcy, Syna, Jezusa Chrystusa i Ducha Świętego, jak uczy nas 
św. Ireneusz z Lyonu24.

Odkąd bowiem na początku Bóg uczynił z ziemi mężczyznę i nie-
wiastę; odkąd Bóg powołał Abrahama, aby był błogosławieństwem dla 
wszystkich narodów ziemi, i powołał Mojżesza, aby prowadził przez 
pustynię lud wyzwolony z niewoli; odkąd Dziewica Maryja przyjęła 
Słowo, które uczyniło Ją Matką Syna Bożego według ciała i Matką każ-
dego ucznia i każdej uczennicy Jej Syna; odkąd Pan Jezus, ukrzyżowany 
i zmartwychwstały, zesłał Ducha Świętego w dniu Pięćdziesiątnicy: od 
tego czasu jesteśmy w drodze, jako „ci, którzy dostąpili miłosierdzia”, 
ku pełnemu i ostatecznemu wypełnieniu miłości Ojca. I nie zapomi-
najmy o tym słowie: jesteśmy tymi, „którzy dostąpili miłosierdzia”.

Znamy piękno i trud drogi. Idziemy nią razem jako lud, który także 
w obecnym czasie jest znakiem i narzędziem wewnętrznego zjedno-
czenia z Bogiem i jedności całego rodzaju ludzkiego (LG 1). Idziemy 
nią razem „z”, i „dla” każdego mężczyzny i każdej kobiety dobrej woli, 
w których łaska działa w sposób niewidzialny (GS 22). Idziemy nią 
przekonani o relacyjnej istocie Kościoła, troszcząc się o to, aby relacje, 

23	 Dante Alighieri, Życie nowe, XXII, przekł. E. Porębowicz, Warszawa 1960, s. 35.
24	 Św. Ireneusz z Lyonu, Przeciw herezjom, IV, 20, 1.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

166

które są nam dane i które są powierzone naszej odpowiedzialności 
i naszej kreatywności, były zawsze przejawem darmowości miłosier-
dzia. Samozwańczy chrześcijanin, który nie wchodzi w darmowość 
i w miłosierdzie Boga, jest po prostu ateistą przebranym za chrześcija-
nina. Boże miłosierdzie czyni nas wiarygodnymi i odpowiedzialnymi.

Siostry, bracia, idziemy tą drogą, wiedząc, że jesteśmy wezwani do 
odzwierciedlania światła naszego słońca, którym jest Chrystus, [do 
bycia] jak blady księżyc, tymi, którzy wiernie i z radością podejmują 
misję bycia dla świata sakramentem tego światła, które nie jaśnieje 
od nas samych.

XVI Zwyczajne Zgromadzenie Ogólne Synodu Biskupów, obecnie 
w swojej Drugiej Sesji, reprezentuje w oryginalny sposób to „podążanie 
razem” Ludu Bożego.

Inspiracja, którą podjął papież Paweł VI, ustanawiając Synod Bi-
skupów w 1965 roku, okazała się bardzo owocna. W ciągu sześćdzie-
sięciu lat, które upłynęły od tego czasu, nauczyliśmy się dostrzegać 
w Synodzie Biskupów podmiot pluralistyczny i symfoniczny, zdolny 
do wspierania drogi i misji Kościoła katolickiego, skutecznie wspo-
magający biskupa Rzymu w jego służbie na rzecz jedności wszystkich 
Kościołów i całego Kościoła.

Paweł VI był świadomy, że „Synod, ten, który podobnie jak wszyst-
kie inne instytucje ludzkie, może z biegiem czasu przybierać coraz to 
doskonalszą formę”25. Konstytucja apostolska Episcopalis communio 
zamierzała docenić doświadczenia różnych zgromadzeń synodalnych 
(zwyczajnych, nadzwyczajnych, specjalnych), wyraźnie ustanawiając 
zgromadzenie synodalne jako proces, a nie tylko wydarzenie. 

Proces synodalny jest również procesem uczenia się, w trakcie któ-
rego Kościół uczy się lepiej poznawać siebie samego i określać formy 
działania duszpasterskiego najbardziej dostosowane do misji powie-
rzonej mu przez Pana. Ten proces uczenia się obejmuje również formy 
sprawowania posługi pasterzy, zwłaszcza biskupów.

Kiedy postanowiłem zwołać jako pełnoprawnych członków tego 
XVI Zgromadzenia także znaczną liczbę osób świeckich i konsekro-
wanych (mężczyzn i kobiet), diakonów i prezbiterów, rozwijając to, 
co było już częściowo przewidziane dla poprzednich zgromadzeń, 
uczyniłem to zgodnie z rozumieniem sprawowania posługi biskupiej 

25	 Paweł VI, List apostolski w formie motu proprio Apostolica sollicitudo, 15 września 
1965.



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

167

wyrażonym przez Sobór Watykański II: biskup, zasada i widzialny 
fundament jedności Kościoła partykularnego, nie może przeżywać 
swojej posługi inaczej, jak tylko w Ludzie Bożym, z Ludem Bożym, 
poprzedzając, będąc pośród i podążając za powierzoną mu częścią 
Ludu Bożego. To inkluzywne rozumienie posługi biskupiej wymaga 
wyrażenia się i rozpoznawalności, a jednocześnie unikania dwóch 
zagrożeń: pierwszym jest abstrakcyjność, która zapomina o owocnej 
konkretności miejsc i relacji oraz o wartości każdej osoby; drugim 
jest zerwanie komunii poprzez przeciwstawienie hierarchii wiernym 
świeckim. Z pewnością nie chodzi o zastąpienie jednych drugimi, 
podekscytowanymi okrzykiem: teraz nasza kolej! Nie, to nie jest 
w porządku: „teraz nasza kolej, świeckich”, „teraz nasza kolej, księży”, 
nie, to nie jest w porządku.

Jesteśmy natomiast wezwani do wspólnego doskonalenia się w sztu-
ce symfonicznej, w kompozycji, która jednoczy nas wszystkich w służbie 
Bożego miłosierdzia, zgodnie z różnymi posługami i charyzmatami, 
a zadaniem biskupa jest ich rozpoznawanie i promowanie. Wspólne 
podążanie, nas wszystkich, wszystkich, wszystkich, jest procesem, 
w którym Kościół, posłuszny działaniu Ducha Świętego, wrażliwy na 
znaki czasu (GS 4), nieustannie się odnawia i doskonali swoją sakra-
mentalność, aby być wiarygodnym świadkiem misji, do której jest 
powołany, aby zgromadzić wszystkie narody ziemi w jeden lud, oczeki-
wany na końcu, kiedy sam Bóg pozwoli nam zasiąść do przygotowanej 
przez Niego uczty (por. Iz 25, 6-10).

Skład tego XVI Zgromadzenia jest zatem czymś więcej niż faktem 
przypadkowym. Wyraża on sposób sprawowania posługi biskupiej, 
który jest zgodny z żywą Tradycją Kościołów i nauczaniem Soboru 
Watykańskiego II: biskup, podobnie jak każdy inny chrześcijanin, nigdy 
nie może myśleć o sobie „bez innych”. Tak jak nikt nie jest zbawiony 
w pojedynkę, tak głoszenie zbawienia potrzebuje wszystkich, i aby 
wszyscy zostali wysłuchani. 

Obecność w Zgromadzeniu Synodu Biskupów członków, którzy nie 
są biskupami, nie umniejsza „episkopalnego” wymiaru Zgromadze-
nia. Mówię to ze względu na niektóre plotki, które docierały z jednej 
strony do drugiej. Tym bardziej nie ogranicza ani nie uchyla władzy 
właściwej poszczególnym biskupom i Kolegium Biskupów. Sygnalizuje 
raczej formę, jaką sprawowanie władzy biskupiej ma przyjąć w Ko-
ściele, świadomym tego, że jest konstytutywnie relacyjny, a zatem 
synodalny. Relacja z Chrystusem i między wszystkimi w Chrystu-



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

168

sie – tymi, którzy tam są, i tymi, którzy jeszcze tam nie są, ale są 
oczekiwani przez Ojca – urzeczywistnia istotę i kształtuje formę 
Kościoła w każdym czasie.

Należy określić, w odpowiednim czasie, różne formy „kolegial-
nego” i „synodalnego” sprawowania posługi biskupiej (w Kościołach 
partykularnych, w grupach Kościołów, w całym Kościele), zawsze 
z poszanowaniem depozytu wiary i żywej Tradycji, zawsze odpowia-
dając na to, czego Duch żąda od Kościołów w tym konkretnym czasie 
i w różnych kontekstach, w których one żyją. I nie zapominajmy, że 
Duch jest harmonią. Pomyślmy o poranku Pięćdziesiątnicy: panował 
wtedy straszny bałagan, ale On stworzył harmonię w tym bałaganie. 
Nie zapominajmy, że On jest harmonią: nie jest to harmonia wyrafino-
wana czy intelektualna; jest wszystkim, jest harmonią egzystencjalną.

To Duch Święty sprawia, że Kościół jest nieustannie wierny naka-
zowi Pana Jezusa Chrystusa i nieustannie słucha Jego słowa. Duch 
prowadzi uczniów do całej prawdy (J 16, 13). Prowadzi także nas, 
zgromadzonych w Duchu Świętym na tym Zgromadzeniu, abyśmy 
po trzech latach podróży udzielili odpowiedzi na pytanie „jak być 
misyjnym Kościołem synodalnym”. Dodałbym „miłosiernym”.

Z sercem pełnym nadziei i wdzięczności, świadomy wymagającego 
zadania, które zostało wam powierzone (które zostało nam powie-
rzone), życzę wszystkim, aby chętnie otworzyli się na działanie Du-
cha Świętego, naszego niezawodnego przewodnika, naszej pociechy. 
Dziękuję. 

17. Kongregacja Generalna –  
Pozdrowienie końcowe
Aula Pawła VI, sobota, 26 października 2024

Drodzy Bracia i Siostry!

W Dokumencie końcowym zebraliśmy owoce lat, co najmniej trzech, 
w których słuchaliśmy Ludu Bożego, aby lepiej zrozumieć, jak być 
„Kościołem synodalnym” – jest to słuchanie Ducha Świętego – w tych 
czasach. Biblijne odniesienia, które otwierają każdy rozdział, kształtują 
przesłanie poprzez odniesienia do gestów i słów Zmartwychwstałego 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

169

Pana, który wzywa nas, abyśmy byli świadkami Jego Ewangelii, naj-
pierw życiem, a potem słowami.

Dokument, w którym wyraziliśmy nasz głos, jest potrójnym darem:
Po pierwsze dla mnie, biskupa Rzymu. Zwołując Kościół Boży na 

Synod, byłem świadomy, że potrzebuję was, biskupów i świadków 
drogi synodalnej. Dziękuję!

Również biskup Rzymu, przypominam to sobie, często, i wam, 
musi ćwiczyć się w słuchaniu, a raczej chce ćwiczyć się w słuchaniu, 
aby móc odpowiedzieć na Słowo, które powtarza mu każdego dnia: 
„Utwierdzaj twoich braci i siostry… Paś owieczki Moje”.

Moim zadaniem, jak dobrze wiecie, jest ochrona i promowanie – 
jak uczy nas św. Bazyli – harmonii, którą Duch nadal rozprzestrzenia 
w Kościele Bożym, w relacjach między Kościołami, pomimo wszystkich 
zmagań, napięć i podziałów, które naznaczają jego drogę do pełnego 
objawienia się królestwa Bożego, do którego wyobrażenia sobie, jako 
uczty przygotowanej przez Boga dla wszystkich narodów, zachęca 
nas wizja proroka Izajasza. Dla wszystkich, w nadziei, że nikogo nie 
zabraknie. Dla wszystkich, dla wszystkich, dla wszystkich! Niech nikt 
nie pozostanie na zewnątrz, dla wszystkich. Kluczowym słowem jest 
harmonia. To, czego dokonuje Duch, w chwili pierwszego mocnego ob-
jawienia, w poranek Pięćdziesiątnicy, to zharmonizowanie wszystkich 
tych różnic, wszystkich tych języków... Harmonia. To jest to, czego 
naucza Sobór Watykański II, gdy mówi, że Kościół jest „jak sakrament”: 
jest znakiem i narzędziem oczekiwania Boga, który już zastawił stół 
i czeka. Jego łaska, poprzez Jego Ducha, szepcze słowa miłości do 
serca każdego z nas. Jest nam dane wzmacniać głos tego szeptu, nie 
zagłuszając go; otwierać drzwi, nie wznosząc murów. Ileż zła czynią 
kobiety i mężczyźni w Kościele, wznosząc mury, ileż zła! Ci wszyscy, 
wszyscy, wszyscy! Nie możemy zachowywać się jak „rozdawnicy Łaski”, 
którzy przywłaszczają sobie skarb, wiążąc ręce miłosiernemu Bogu. 
Pamiętajcie, że rozpoczęliśmy to Zgromadzenie Synodalne, prosząc 
o przebaczenie, doznając zawstydzenia, uznając, że wszyscy dostąpi-
liśmy miłosierdzia.

Jest taki wiersz Madeleine Delbrêl, mistyczki z peryferii, która 
nawoływała: „przede wszystkim nie być skostniałym” – skostnienie 
jest grzechem, jest grzechem, który czasami przenika duchownych, 
konsekrowanych mężczyzn i kobiety. Przeczytam wam kilka wersetów 
Madeleine Delbrêl, które są modlitwą. Mówi ona tak:



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

170

Dlatego myślę, że być może masz już dość
tych ludzi, którzy zawsze mówią o służeniu Ci z mentalnością przy-

wódcy,
o poznawania Cię w aurze profesorskiej,
o docieraniu do Ciebie według sportowych reguł,
o kochaniu Cię tak, jak kocha się w starym małżeństwie
…
Daj nam przeżywać nasze życie
nie jako partię szachów, w której wszystko jest obliczone,
nie jako grę, w której wszystko jest trudne,
nie jak twierdzenie, które łamie nam głowę,
ale jak niekończące się święto, gdzie spotkanie jest odnawiane,
jak bal,
jak taniec,
w ramionach Twej łaski,
przy muzyce, która wypełnia wszechświat miłością.
Te wersety mogą stać się tłem muzycznym, na którym przyjmiemy 

Dokument końcowy. A teraz, w świetle tego, co wyłoniło się z drogi 
synodalnej, są i będą decyzje do podjęcia. 

W tym czasie wojen musimy być świadkami pokoju, także ucząc 
się nadawać prawdziwą formę „współbiesiadowaniu” różnic.

Dlatego nie zamierzam publikować adhortacji apostolskiej, wystar-
czy to, co zatwierdziliśmy. Dokument zawiera już bardzo konkretne 
wskazania, które mogą być przewodnikiem dla misji Kościołów na 
różnych kontynentach, w różnych kontekstach: dlatego udostępniam 
go wszystkim od razu, toteż powiedziałem, że należy go opublikować. 
Chcę w ten sposób docenić wartość zakończonej drogi synodalnej, którą 
poprzez ten dokument przekazuję świętemu wiernemu Ludowi Bożemu.

Odnośnie do niektórych aspektów życia Kościoła, podkreślonych 
w dokumencie, a także odnośnie do tematów, powierzonych dziesięciu 
grupom studyjnym, które muszą pracować w wolności, aby przedstawić 
mi propozycje, potrzeba [jeszcze] czasu, aby można było dojrzeć do 
decyzji, które obejmą cały Kościół. Będę więc nadal słuchał biskupów 
i powierzonych im Kościołów. 

Nie jest to klasyczny sposób odkładania decyzji w nieskończoność. 
Odpowiada to stylowi synodalnemu, w jakim należy sprawować posługę 
Piotrową: słuchać, zwoływać, rozeznawać, decydować i oceniać. Na tych 
etapach konieczne są przerwy, cisza, modlitwa. Jest to styl, którego 



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

171

uczymy się razem, stopniowo. Duch Święty wzywa nas i wspiera w tej 
nauce, którą musimy rozumieć jako proces nawrócenia.

Sekretariat Generalny Synodu i wszystkie dykasterie Kurii pomogą 
mi w tym zadaniu.

Dokument jest darem dla całego wiernego Ludu Bożego, w różno-
rodności jego środków wyrazu. Jest rzeczą oczywistą, że nie wszyscy go 
przeczytają: to przede wszystkim wy, wraz z wieloma innymi, zadbacie 
o to, by to, co zawiera, było dostępne w Kościołach lokalnych. Tekst, bez 
świadectwa waszego doświadczenia, straciłby wiele ze swej wartości.

Drodzy bracia i siostry, to, czego doświadczyliśmy, jest darem, 
którego nie możemy zatrzymać dla siebie. Impuls płynący z tego do-
świadczenia, którego dokument jest odzwierciedleniem, daje nam 
odwagę, by świadczyć, że można podążać razem w różnorodności, nie 
potępiając się nawzajem.

Pochodzimy ze wszystkich części świata, naznaczonych przemo-
cą, ubóstwem, obojętnością. Razem, z nadzieją, która nie zawodzi, 
zjednoczeni w miłości Boga rozlanej w naszych sercach, możemy nie 
tylko marzyć o pokoju, ale zaangażować się ze wszystkich sił, aby, 
być może bez mówienia tyle o synodalności, pokój został osiągnięty 
poprzez procesy słuchania, dialogu i pojednania. Kościół synodalny 
dla misji, teraz, potrzebuje, aby dzieleniu się słowem towarzyszyły 
czyny. I to jest droga.

Wszystko to jest darem Ducha Świętego: „to On tworzy harmonię 
i On jest harmonią”. Święty Bazyli ma bardzo piękną teologię na ten 
temat; jeśli możecie, to przeczytajcie jego traktat o Duchu Świętym. On 
jest harmonią. Bracia i siostry, niech ta harmonia trwa także wtedy, 
gdy opuścimy tę salę, a Tchnienie Zmartwychwstałego niech pomaga 
nam dzielić się otrzymanymi darami.

I pamiętajcie – to znowu słowa Madeleine Delbrêl – że „są miejsca, 
gdzie tchnie Duch, ale jest Duch, który tchnie we wszystkich miejscach”.

Chciałbym podziękować wam wszystkim i podziękujmy sobie na-
wzajem. Dziękuję kardynałowi Grechowi i kardynałowi Hollerichowi 
za pracę, którą wykonali, dwóm sekretarzom, Nathalie i San Martí-
nowi – dobrze się spisaliście! Księdzu Batocchio i ojcu Coście, którzy 
tak bardzo nam pomogli! Pozdrawiam wszystkich, którzy pracowali 
za kulisami i bez których nie moglibyśmy tego wszystkiego zrealizo-
wać. Dziękuję bardzo! Niech Pan was błogosławi. Módlmy się za siebie 
nawzajem. Dziękuję!



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

172

SPIS TREŚCI

Skróty  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 90
Nota towarzysząca Ojca Świętego Franciszka  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 91
Wstęp  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 94

Część I 
Serce synodalności. Wezwani przez Ducha Świętego do nawrócenia  	 99

Kościół – Lud Boży, sakrament jedności  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 100
Korzenie sakramentalne Ludu Bożego  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 102
Znaczenie i wymiary synodalności  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 105
Jedność jako harmonia  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 108
Duchowość synodalna  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 112
Synodalność jako proroctwo społeczne  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 113

Część II 
Razem w łodzi. Przemiana wzajemnych odniesień  . . . . . . . . . . . . . . .                	 114

Nowe relacje  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 115
W pluralizmie kontekstów  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 116
Charyzmaty, powołania i posługi dla misji  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 118
Posługa święceń w służbie harmonii  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 123

Posługa biskupa: łączyć w jedno dary Ducha  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 124
Wraz z biskupem: prezbiterzy i diakoni  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 125
Współpraca pomiędzy wyświęconymi wewnątrz Kościoła synodalnego  	 126

Razem dla misji  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 127

Część III
„Zarzućcie sieć”. Przemiana procesów  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 129

Rozeznanie eklezjalne w służbie misji  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 130
Struktura procesów decyzyjnych  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 133
Przejrzystość, sprawozdawczość, ewaluacja  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 136
Synodalność a organy partycypacji  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 139

Część IV 
Obfity połów. Przemiana więzi  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 142

Zakorzenienie i pielgrzymi  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 142



Stolica Apostolska – Ojciec Święty

173

Wymiana darów  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 146
Więzi jedności: konferencje biskupów i zgromadzenia kościelne  . .   	 148
Posługa biskupa Rzymu  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 151

Część V 
„Tak i Ja was posyłam”. Formacja ludu uczniów-misjonarzy  . . . . . . .        	 156

Zakończenie. Uczta dla wszystkich ludów  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 161 

Aneks  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 163

1. Kongregacja Generalna – Przemówienie Ojca Świętego Franciszka  	 163
17. Kongregacja Generalna – Pozdrowienie końcowe . . . . . . . . . . . . .              	 168



II
DYKASTERIE

DYKASTERIA NAUKI WIARY

1
NOTA 

na temat doświadczenia duchowego 
związanego z Medziugoriem

Królowa Pokoju

Przedmowa

1. Nadszedł czas, aby zakończyć długą i złożoną historię wokół 
zjawisk duchowych z Medziugoria. Jest to historia, w której pojawiały 
się rozbieżne opinie biskupów, teologów, komisji i analityków. 

Wnioski wyrażone w niniejszej Nocie są osadzone w kontekście 
aktualnych Norm postępowania w rozeznawaniu domniemanych zja-
wisk nadprzyrodzonych (Dykasteria Nauki Wiary, 17 maja 2024 r.; 
dalej w skrócie: Normy). W związku z tym perspektywa analityczna 
jest zupełnie inna od stosowanej we wcześniejszych badaniach.

Ważne jest, aby od samego początku wyjaśnić, że wnioski zawarte 
w niniejszej Nocie nie pociągają za sobą osądu życia moralnego domnie-
manych widzących. Z drugiej strony należy pamiętać, że kiedy uznaje 
się działanie Ducha dla dobra Ludu Bożego „pośród” danego duchowego 
doświadczenia, od jego początków aż do dzisiaj, dary charyzmatyczne 
(gratiae gratis datae), które można z nim powiązać, niekoniecznie wyma-
gają moralnej doskonałości osób zaangażowanych, aby mogły działać.



Stolica Apostolska – Dykasterie

175

2. Chociaż w całości orędzi, związanych z tym duchowym doświad-
czeniem, znajdujemy wiele pozytywnych elementów pomagających 
zrozumieć wezwanie Ewangelii, pewne orędzia – według opinii nie-
których – miałyby zawierać sprzeczności lub miałyby być związane 
z pragnieniami lub interesami domniemanych widzących czy innych 
osób. Nie można wykluczyć, że mogło się tak zdarzyć w przypadku 
niektórych orędzi, a fakt ten przypomina nam to, co stanowią Nor-
my tej Dykasterii: że takie zjawiska „czasami jawią się jako związane 
z niejasnymi ludzkimi doświadczeniami, teologicznie nieprecyzyjnymi 
wyrażeniami lub nie do końca uzasadnionymi interesami” (Normy, 
nr 14). Nie wyklucza to możliwości „pewnych błędów pochodzenia 
naturalnego, niewynikających ze złej intencji, ale z subiektywnego 
postrzegania zjawiska” (tamże, art. 15, 2°). Jako przykład tego niepre-
cyzyjnego i ostatecznie teologicznie niepoprawnego języka mistycz-
nego możemy wymienić – wśród orędzi związanych z Medziugoriem 
(tłumaczenie polskie orędzi opiera się na zbiorze Raccolta completa dei 
messaggi della Regina della Pace. «Vi supplico: convertitevi!», Camerata 
Picena [AN] 2024; w niektórych przypadkach zostało ono poprawione 
przez porównanie go z tekstem oryginalnym) – odosobnione wyraże-
nie „mój Syn Trójjedyny kocha was” (2 listopada 2017). Nie jest czymś 
wyjątkowym, że w tekstach mistycznych, które starają się wyrazić 
obecność całej Trójcy Świętej w tajemnicy Słowa Wcielonego, używa 
się nieodpowiednich słów, takich jak te. W tym przypadku należy 
rozumieć, że w Synu, który stał się człowiekiem, objawia się miłość 
Trójjedynego Boga (por. Dykasteria Nauki Wiary, „Trinità Misericordia”. 
Lettera al Vescovo di Como circa l’esperienza spirituale legata al Santuario 
di Maccio [Villa Guardia], 15 lipca 2024). Ponadto czytelnik powinien 
pamiętać, że ilekroć w niniejszej Nocie jest mowa o „orędziach” Matki 
Bożej, zawsze należy przez to rozumieć „domniemane orędzia”.

Aby rozeznać wydarzenia związane z Medziugoriem, zasadniczo 
bierzemy pod uwagę istnienie wyraźnie zweryfikowanych owoców 
i analizę domniemanych orędzi maryjnych.

Owoce

3. Natychmiastowym efektem zjawisk z Medziugoria jest duża 
i rosnąca liczba jego zwolenników na całym świecie oraz wielość osób 
najróżniejszego pochodzenia, które udają się na pielgrzymkę do tego 
miejsca.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

176

Pozytywne owoce ujawniają się przede wszystkim w promowaniu 
zdrowej praktyki życia wiarą, zgodnie z tym, co jest obecne w tradycji 
Kościoła. W przypadku Medziugoria dotyczy to zarówno tych, którzy 
byli daleko od wiary, jak i tych, którzy dotychczas praktykowali wiarę 
w sposób powierzchowny. Specyfika tego miejsca polega na wielości 
takich owoców: wiele nawróceń, częste powroty do praktyki sakramen-
talnej (Eucharystia i pojednanie), liczne powołania do życia kapłań-
skiego, zakonnego i małżeńskiego, pogłębienie życia wiary, intensyw-
niejsza praktyka modlitwy, rozliczne przypadki pojednania między 
małżonkami oraz odnowa życia małżeńskiego i rodzinnego. Należy 
wspomnieć, że takie doświadczenia pojawiają się głównie w kontekście 
pielgrzymek do miejsc pierwotnych wydarzeń, a nie podczas spotkań 
z „widzącymi” w celu uczestniczenia w domniemanych objawieniach.

4. Intensywne codzienne duszpasterstwo w parafii Medziugorie 
rozwinęło się na skutek „fenomenu Medziugorie”. Możemy zaobser-
wować codzienne odmawianie poszczególnych części różańca, Msze 
Święte (z licznymi celebracjami także w dni powszednie), adoracje 
Najświętszego Sakramentu, wiele spowiedzi. Na zewnątrz kościoła 
parafialnego znajdują się dwie drogi krzyżowe, duża sala katechetyczna 
i mała kaplica do adoracji. W Medziugoriu oprócz zwyczajnego życia 
sakramentalno-duchowego odbywają się różne regularne zajęcia, takie 
jak coroczne seminaria różnego rodzaju, Festiwal Młodzieży, rekolek-
cje duchowe dla kapłanów, małżeństw, organizatorów pielgrzymek, 
liderów centrów pokoju i grup modlitewnych.

Od dziesięcioleci parafia Medziugorie jest również ważnym celem 
pielgrzymek. W przeciwieństwie do innych miejsc kultu związanych 
z objawieniami, wydaje się, że do Medziugoria ludzie przyjeżdżają, aby 
przede wszystkim odnowić swoją wiarę, a nie z powodu konkretnych 
intencji; odnotowano nawet grupy chrześcijan prawosławnych oraz 
muzułmanów.

5. Wielu wiernych odkryło swoje powołanie do kapłaństwa lub życia 
konsekrowanego w kontekście „fenomenu Medziugoria”. Historie tych 
osób są bardzo różne, jednak zbiegają się w tym samym duchowym 
doświadczeniu poczucia powołania do tego rodzaju naśladowania 
Jezusa. Niektórzy udali się tam, aby poznać wolę Bożą w swoim życiu, 
inni tylko z ciekawości lub w ogóle nie wierząc. Pewna liczba osób za-
świadcza również, że otrzymała łaskę powołania pod wpływem silnego 



Stolica Apostolska – Dykasterie

177

pragnienia całkowitego oddania się Bogu na górze domniemanych 
objawień, inni podczas adoracji przed Najświętszym Sakramentem. 

Życie wielu osób zmieniło się po przyjęciu duchowości medziugor-
skiej w życiu codziennym (orędzia, modlitwa, post, adoracja, Msza 
Święta, spowiedź…), a w konsekwencji postanowiły one podjąć powo-
łanie kapłańskie lub zakonne. Niektórzy uważają, że w Medziugoriu 
otrzymali decydujące potwierdzenie powołania, które dojrzewało w nich 
już od jakiegoś czasu. Istnieje również wiele przypadków odkrycia 
konkretnego powołania poza Medziugoriem, ale w kontekście grup za-
inspirowanych jego duchowością i lektury książek o tym doświadczeniu. 

Nie brakuje wielu prawdziwych nawróceń ludzi dalekich od Boga 
i Kościoła, którzy przeszli od życia naznaczonego grzechem do radykal-
nych życiowych zmian ukierunkowanych na Ewangelię. W kontekście 
Medziugoria odnotowano również dużo uzdrowień. 

Wielu innych odkryło piękno bycia chrześcijanami. Dla szeregu 
osób Medziugorie stało się miejscem wybranym przez Boga do odno-
wienia ich wiary. Są zatem tacy, którzy traktują to miejsce jako nowy 
punkt wyjścia na swojej drodze duchowej. W niektórych przypadkach 
dzięki doświadczeniu Medziugoria wiele osób przezwyciężyło kryzysy 
duchowe. Inni w kontekście Medziugoria opowiadają o wzbudzonym 
pragnieniu głębokiego oddania się na służbę Bogu w posłuszeństwie 
Kościołowi lub dla większego zaangażowania w życie wiary w swojej 
parafii pochodzenia. W międzyczasie w wielu krajach na całym świecie 
powstały liczne grupy modlitewne i poświęcone pobożności maryjnej, 
zainspirowane duchowym doświadczeniem Medziugoria. Zainicjowano 
także dzieła charytatywne w różnych wspólnotach i stowarzyszeniach, 
zwłaszcza w tych, które opiekują się sierotami, narkomanami, alko-
holikami, młodzieżą z różnymi problemami i niepełnosprawnymi.

Na szczególną uwagę zasługuje obecność wielu młodych ludzi, mło-
dych małżeństw i dorosłych, którzy za pośrednictwem Matki Bożej 
w Medziugoriu na nowo odkrywają wiarę chrześcijańską: to doświad-
czenie kieruje ich ku Chrystusowi w Kościele. Świadectwem silnej 
obecności młodych ludzi w Medziugoriu są coroczne Festiwale Młodych. 

Poza tymi konkretnymi owocami miejsce to jest postrzegane jako 
przestrzeń wielkiego pokoju, skupienia oraz szczerej i głębokiej po-
bożności, która udziela się innym.

Podsumowując, można przedstawić syntetyczny obraz pozytyw-
nych owoców związanych z tym duchowym doświadczeniem, które 
z czasem oddzieliły się od doświadczenia domniemanych widzących, 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

178

tak że nie są oni już postrzegani jako główni pośrednicy „fenomenu 
Medziugoria”, w którym Duch Święty dokonuje tak wiele pięknych 
i pozytywnych dzieł. 

Centralne aspekty orędzi
Królowa Pokoju
6. Chociaż Gospa [tj. Pani] najczęściej przypisuje sobie imię „Matka”, 

zgodnie z różnymi wyrażeniami (Matka Kościoła, Boga, sprawiedliwych, 
świętych itp.), najbardziej oryginalnym tytułem jest „Królowa Poko-
ju” (por. orędzie z 16 czerwca 1983). Tytuł ten oferuje teocentryczną 
i bardzo bogatą wizję pokoju, który nie oznacza jedynie braku wojny, 
ale ma znaczenie duchowe, rodzinne i społeczne. Rzeczywiście po-
kój, o którym tu mowa, osiąga się przede wszystkim przez modlitwę, 
ale rozprzestrzenia się on także dzięki zaangażowaniu misyjnemu. 
Jedną z dominujących cech duchowości, która wyłania się z orędzi, 
jest zawierzenie Bogu przez własne pełne zawierzenie Maryi, aby być 
narzędziem pokoju w świecie. Orędzia na ten temat są bardzo liczne. 
Oto niektóre z nich:

„Drogie dzieci, przyszłam do was i przedstawiłam się jako Królowa 
Pokoju, ponieważ posyła mnie mój Syn. Pragnę, drogie dzieci, wam 
pomóc. Pomóc wam, aby nastał pokój” (10 sierpnia 2012). 

„Pokój. Pokój. Pokój. Pojednajcie się. Pojednajcie się z Bogiem i mię-
dzy sobą” (26 czerwca 1981).

„Drogie dzieci, bez modlitwy nie ma pokoju. Dlatego polecam wam, 
drogie dzieci, modlić się o pokój pod krzyżem” (6 września 1984). 

„Zachęcam was wszystkich do odpowiedzialnej modlitwy o pokój. 
Módlcie się, drogie dzieci, aby pokój zapanował na świecie, aby pokój 
zapanował w sercach ludzi, w sercach moich dzieci. Dlatego bądźcie 
moimi krzewicielami pokoju w tym niespokojnym świecie; bądźcie 
moim żywym znakiem, znakiem pokoju” (5 sierpnia 2013).

„Drogie dzieci! Wzywam was wszystkich, którzy usłyszeliście moje 
orędzie pokoju, byście je poważnie i z miłością realizowali w życiu. Jest 
wielu, którzy myślą, że czynią dużo, mówiąc o orędziach, ale nimi nie 
żyją. Wzywam was, drogie dzieci, do życia i do zmiany tego wszystkiego, 
co jest w was negatywne, aby przemieniło się w pozytywne i w życie” 
(25 maja 1991).

„Błądzicie, gdy patrzycie w przyszłość, myśląc tylko o wojnach, 
karach, złu. Jeśli zawsze myślicie o złu, już jesteście na drodze, by je 



Stolica Apostolska – Dykasterie

179

spotkać. Dla chrześcijanina istnieje tylko jedna postawa wobec przy-
szłości: nadzieja zbawienia. Waszym zadaniem jest przyjąć pokój Boży, 
żyć nim i szerzyć go” (10 czerwca 1982).

„Dzisiejszy świat żyje wśród wielkich napięć i stoi na krawędzi 
katastrofy. Może być ocalony tylko wtedy, gdy odnajdzie pokój. Ale 
może mieć pokój tylko wtedy, gdy powróci do Boga” (15 lutego 1983).

„Przedstawiłam się tutaj jako Królowa Pokoju, aby powiedzieć 
wszystkim, że pokój jest konieczny dla zbawienia świata. Tylko w Bogu 
znajduje się prawdziwa radość, z której wypływa prawdziwy pokój. 
Dlatego proszę o nawrócenie” (16 czerwca 1983).

„Nieście pokój w waszych sercach. Pielęgnujcie go niczym kwiat, 
który potrzebuje wody, delikatności i światła” (25 lutego 2003).

Pokój płynący z miłości

7. Pokój ten nie jest celem samym w sobie ani nie wyraża najwyższej 
wartości chrześcijańskiej. Jest owocem przeżywanej miłości, która 
jest największą i najpiękniejszą cnotą. Jest to miłość, która poddaje 
się miłości Boga i wyraża się w miłości braterskiej, która unika kłótni, 
nie osądza i przebacza:

„Miłujcie się wzajemnie. Bądźcie dla siebie braćmi i unikajcie kłótni” 
(25 grudnia 1981). „Drogie dzieci, także dzisiaj pragnę wezwać was do 
przebaczenia. Przebaczcie, moje dzieci! Przebaczcie innym, przebaczcie 
sobie” (13 marca 2010). „Drogie dzieci, to jest czas dziękczynienia. 
Dzisiaj u was szukam miłości, nie szukajcie błędów i pomyłek u innych 
i nie osądzajcie ich” (4 maja 2020).

Ta miłość, która pozwala nam nieść pokój światu, oznacza również 
miłość do tych, którzy nie są katolikami. Nie chodzi jednak o propo-
nowanie synkretyzmu ani twierdzenie, że „wszystkie religie są równe 
przed Bogiem”. Niemniej jednak wszyscy ludzie są miłowani. Jest to 
punkt, który najlepiej zrozumieć w ekumenicznym i międzyreligij-
nym kontekście Bośni i Hercegowiny naznaczonych straszliwą wojną 
z mocnymi elementami religijnymi:

„Na ziemi jesteście podzieleni, ale wszyscy jesteście moimi dzieć-
mi. Muzułmanie, prawosławni, katolicy, wszyscy jesteście równi wo-
bec mojego Syna i wobec Mnie. Wszyscy jesteście moimi dziećmi. Nie 
oznacza to, że wszystkie religie są równe przed Bogiem, ale ludzie są. 
Nie wystarczy jednak należeć do Kościoła katolickiego, aby być zba-
wionym: trzeba szanować wolę Bożą [...]. Komu mało dano, od tego 
mało wymagać się będzie” (20 maja 1982). „Nie jesteście prawdziwymi 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

180

chrześcijanami, jeśli nie szanujecie swoich braci i sióstr, którzy nale-
żą do innych religii” (21 lutego 1983). Zarazem należy przypomnieć 
o potrzebie „zachowania wiary katolickiej za wszelką cenę dla siebie 
i dla swoich dzieci” (19 lutego 1984).

Król Pokoju

8. Tytułowi „Królowa Pokoju” odpowiada tytuł „Król Pokoju” przy-
pisywany Jezusowi:

„Wzywam was, drogie dzieci, byście z Nim zjednoczyli wasze ży-
cie. Jezus jest Królem Pokoju i tylko On może udzielić wam pokoju, 
którego szukacie. Jestem z wami i oddaję was Jezusowi” (25 grudnia 
1995). „W moich ramionach trzymam Dzieciątko Jezus, Króla Pokoju” 
(25 grudnia 2002). „Z wielką radością niosę wam Króla Pokoju, by 
pobłogosławił was swoim błogosławieństwem” (25 grudnia 2007).

Tylko Bóg

9. Orędzia proponują silnie teocentryczną wizję życia duchowego 
i często pojawia się zaproszenie do ufnego oddania się Bogu, który 
jest miłością: 

„Drogie dzieci, dzisiaj wzywam was do pełnego oddania się Bogu. 
Wszystko, co czynicie i co posiadacie, oddajcie Bogu, aby mógł On 
panować w waszym życiu jako Król nad wszystkim. Nie lękajcie się” 
(25 lipca 1988).

„Drogie dzieci, dzisiaj wzywam was, byście w tym tygodniu żyli 
następującymi słowami: KOCHAM BOGA! Drogie dzieci, miłością 
osiągniecie wszystko, nawet i to, co uważacie za niemożliwe” (28 lu-
tego 1985).

„Drogie dzieci, wzywam was do całkowitego oddania się Bogu. 
Wszystko, co posiadacie, niech będzie w rękach Boga. Tylko w ten spo-
sób będziecie mieć w sercu radość. Dzieci, radujcie się wszystkim, co 
posiadacie. Dziękujcie Bogu, bo to wszystko jest darem Bożym dla was. 
W ten sposób będziecie mogli dziękować za wszystko i odkrywać Boga 
we wszystkim, nawet w najmniejszym kwiatku” (25 kwietnia 1989).

10. W świetle tego wszystkiego możemy rozpoznać zalążek orędzi, 
w których Matka Boża nie stawia siebie w centrum, ale ukazuje swoje 
całkowite ukierunkowanie na nasze zjednoczenie z Bogiem:

„Oto dlaczego jestem z wami: by was pouczyć i przybliżyć ku miłości 
Bożej” (25 maja 1999).



Stolica Apostolska – Dykasterie

181

„Wzywam was, abyście wpierw umiłowali Boga, Stwórcę waszego 
życia, bowiem wtedy, we wszystkich rozpoznacie i pokochacie Boga” 
(25 listopada 1992).

„Jestem z wami i oręduję u Boga za każdym z was, aby wasze serca 
otworzyły się na Boga i na miłość Bożą” (25 marca 2000). 

„Wzywam was wszystkich, abyście wzrastali w miłości Bożej jak 
kwiat, który czuje ciepłe promienie wiosny” (25 kwietnia 2008).

„Nie chwiejcie się w wierze i nie pytajcie «dlaczego», myśląc, że 
jesteście sami i opuszczeni, ale otwórzcie wasze serca, módlcie się 
i wierzcie mocno, a wtedy wasze serce poczuje bliskość Boga i to, że 
Bóg nigdy was nie opuszcza i zawsze jest przy was” (25 grudnia 2019).

11. Dlatego Maryja zaprasza nas do spotkania z Bogiem, który 
jest zawsze obecny w codziennym życiu:

„Szukacie znaków i orędzi, a nie widzicie, że Bóg wzywa was przez 
każdy wschód słońca o poranku, abyście się nawrócili i powrócili na 
drogę prawdy i zbawienia” (25 września 1998). „Niech pola pszenicy 
mówią wam o miłosierdziu Bożym wobec każdego stworzenia” (25 sierp-
nia 1999). „Bóg pragnie was zbawić i posyła wam sygnały przez ludzi, 
przyrodę i wiele innych rzeczy, które mogą pomóc wam zrozumieć, że 
powinniście zmienić kierunek waszego życia” (25 marca 1990).

Chrystocentryzm

12. Wstawiennictwo i dzieło Maryi ukazują się jako wyraźnie pod-
porządkowane Jezusowi Chrystusowi jako sprawcy łaski i zbawienia 
w każdej osobie: 

„W szczególny sposób, moje dzieci, pragnę przybliżyć was do Serca 
Jezusowego. Dlatego, moje dzieci, dzisiaj wzywam was do modlitwy 
skierowanej do mojego drogiego Syna Jezusa, aby wszystkie wasze 
serca należały do Niego” (25 października 1988). „Nie dajcie się uwieść 
światłu tego świata. Otwórzcie się na światło Bożej Miłości, na Mi-
łość mojego Syna. Zdecydujcie się na Niego: On jest Miłością, On jest 
Prawdą” (2 maja 2016). „Wzywam was dzisiaj, drogie dzieci, ponieważ 
oddaliliście się od Jezusa, ponieważ zepchnęliście Jezusa na drugi 
plan i zaniedbaliście Go. Dlatego wzywam was, byście zdecydowali się 
na Niego i postawili Jezusa na pierwszym miejscu w waszym życiu” 
(24 kwietnia 2017). „Pragnę was odnowić i poprowadzić z moim Sercem 
do Serca Jezusa, który ciągle jeszcze dzisiaj cierpi za was i wzywa was 
do nawrócenia” (25 października 1996). „Tylko wtedy, gdy zbliżycie się 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

182

do Jezusa, zrozumiecie niezmierzoną miłość, jaką On ma dla każdego 
z was” (25 lutego 1998). „Wzywam was, by wasze serca płonęły jak 
najgorętszą miłością do Ukrzyżowanego i byście nie zapominali, że 
On z miłości do was oddał swoje życie, abyście mogli być zbawieni” 
(25 września 2007).

13. Maryja wstawia się za nami, ale to Chrystus daje nam siłę. 
Dlatego całe Jej macierzyńskie dzieło polega na motywowaniu nas do 
pójścia w kierunku Chrystusa:

„On da wam siłę i radość. Jestem blisko was i oręduję za wami” 
(25 listopada 1993). „Moje ręce ofiarują wam swojego Syna, który jest 
Źródłem czystej wody. On ożywi waszą wiarę i oczyści wasze serca” 
(2 października 2014). „Otwórzcie serca i oddajcie swoje życie Jezu-
sowi, aby to On działał przez wasze serca i umacniał was w wierze” 
(23 maja 1985).

Maryja mówi z pokorą o swoich słowach w porównaniu z odwiecz-
nym Słowem, którego słowa życia skutecznie nas przemieniają: „Drogie 
dzieci, przemawiam do was jako Matka: prostymi słowami [...]. Mój 
Syn natomiast, który pochodzi z wiecznej teraźniejszości, przemawia 
do was słowami życia i zasiewa miłość w otwartych sercach” (2 paź-
dziernika 2017).

Działanie Ducha Świętego

14. Wiele orędzi wzywa do uznania znaczenia prośby o pomoc 
Ducha Świętego:

„Ludzie popełniają błąd, gdy zwracają się jedynie do świętych, by 
o coś prosić. Ważną rzeczą jest modlić się do Ducha Świętego, aby 
zstąpił na was. Mając Jego, ma się wszystko” (21 października 1983).

„Zacznijcie wzywać Ducha Świętego każdego dnia. Najważniejszą 
rzeczą jest modlić się do Ducha Świętego. Kiedy Duch Święty zstąpi 
na was, wtedy wszystko zostanie przemienione i stanie się dla was 
jasne” (25 listopada 1983).

„Przed Mszą Świętą należy modlić się do Ducha Świętego. Mo-
dlitwy do Ducha Świętego muszą zawsze towarzyszyć Mszy Świętej” 
(26 listopada 1983). 

„Ludzie modlą się w niewłaściwy sposób. Chodzą do kościołów 
i sanktuariów, aby prosić o jakąś materialną łaskę. Bardzo niewielu 
jednak prosi o dar Ducha Świętego. Najważniejszą rzeczą dla was jest 



Stolica Apostolska – Dykasterie

183

właśnie błaganie o zstąpienie Ducha Świętego, ponieważ jeśli macie 
dar Ducha Świętego, macie wszystko” (29 grudnia 1983).

Wezwanie do nawrócenia

15. W orędziach pojawia się ciągłe zaproszenie do porzucenia świa-
towego stylu życia i nadmiernego przywiązania do światowych dóbr, 
z częstymi wezwaniami do nawrócenia, które umożliwia prawdziwy 
pokój na świecie. Nawrócenie wydaje się być centralnym punktem 
orędzia Gospy: „Drogie dzieci! Dzisiaj wzywam was do nawrócenia. To 
jest najważniejsze orędzie, które wam tutaj dałam” (25 lutego 1996).

„Moje Serce płonie miłością do was. Jedynym słowem, które pragnę 
powiedzieć światu jest: nawrócenie, nawrócenie. Przekażcie to wszyst-
kim moim dzieciom. Proszę tylko o nawrócenie” (25 kwietnia 1983).

„Drogie dzieci, dzisiaj pragnę otulić was wszystkich moim płasz-
czem i poprowadzić drogą nawrócenia. Drogie dzieci, proszę was, od-
dajcie Panu całą swoją przeszłość, wszystko zło, które nagromadziło 
się w waszych sercach” (25 lutego 1987). 

„Nie możecie mówić, że się nawróciliście, bowiem wasze życie musi 
stać się codziennym nawracaniem się” (25 lutego 1993).

„Przebudźcie się z tego męczącego snu waszej duszy i powiedz-
cie Bogu z całej siły «tak». Zdecydujcie się na nawrócenie i świętość” 
(25 marca 2001).

„Moje dzieci, nawróćcie się i uklęknijcie w ciszy waszego serca. 
Umieśćcie Boga w centrum waszego istnienia” (25 maja 2001).

„Drogie dzieci, także dzisiaj, z wielką radością w sercu, wzywam 
was do nawrócenia [...]. Bóg pragnie nawrócić cały świat i wezwać go 
do zbawienia, i na drogę prowadzącą do Niego, który jest początkiem 
i końcem wszelkiego bytu” (25 czerwca 2007).

Poważny ciężar zła i grzechu

16. Jednocześnie pojawia się ciągłe napomnienie, by nie lekceważyć 
powagi zła i grzechu, oraz by bardzo poważnie traktować Boże wezwa-
nie do walki ze złem i wpływem szatana. Inną częstą zachętą jest to, 
by nie lękać się w obliczu prób. W zależności od przypadku mówi się, 
że teraźniejszość jest czasem łaski i czasem próby. Ten ostatni element 
jest niekiedy wyrażany nawet w bardzo mocnych tonach: wszędzie 
panuje rozpacz, wszystko się wali itp., i wiąże się on przede wszystkim 
z brakiem wiary oraz oddaleniem od Boga znacznej części ludzi. Stąd 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

184

zaproszenie do ofiarowania Bogu wszystkich cierpień i trudności, aby 
przyniosły one owoce łaski i wewnętrznej pociechy:

„Nie płaczę tylko dlatego, że Jezus umarł. Płaczę, ponieważ Jezus 
umarł, oddając do ostatniej kropli swoją krew za wszystkich ludzi, ale 
wiele moich dzieci nie chce czerpać z tego żadnej korzyści” (1 kwietnia 
1983).

„Rozejrzyjcie się, drogie dzieci, a zobaczycie, jak wielki jest grzech, 
który dominuje na tej ziemi. Módlcie się więc o zwycięstwo Jezusa” 
(13 września 1984).

„Drogie dzieci! Wiecie, że obiecałam wam oazę pokoju, a nie wiecie, 
że wokół oazy istnieje pustynia, na której czyha szatan i pragnie skusić 
każdego z was. Drogie dzieci, jedynie modlitwą możecie zwyciężyć 
wpływ szatana w miejscu, gdzie żyjecie. Jestem z wami, lecz nie mogę 
pozbawić was waszej wolności” (7 sierpnia 1986).

„Gdziekolwiek Ja idę, a mój Syn jest ze Mną, tam podąża za Mną 
również szatan. Pozwoliliście mu, nie zdając sobie z tego sprawy, przejąć 
kontrolę nad wami, zdominować was [...]. Nie poddawajcie się, moje 
dzieci! Otrzyjcie z mojej twarzy łzy, które wylewam, obserwując to, co 
robicie. Rozejrzyjcie się! Znajdźcie czas, by zbliżyć się do Boga w ko-
ściele. Przyjdźcie do domu waszego Ojca. Znajdźcie czas, aby zebrać 
się jako rodzina i błagać o łaskę od Boga. [...] Nie patrzcie z pogardą 
na biedaka, który błaga was o kawałek chleba. Nie odrzucajcie go od 
waszego suto zastawionego stołu. Pomóżcie mu! A Bóg pomoże i wam 
[...]. Wy, moje dzieci, zapomnieliście o tym wszystkim. Szatan również 
się do tego przyczynił. Nie poddawajcie się! [...] Nie chcę wam czynić 
dalszych wyrzutów, ale pragnę was jeszcze raz wezwać do modlitwy, 
postu i pokuty” (28 stycznia 1987).

„Drogie dzieci! W szczególny sposób wzywam was wszystkich do 
modlitwy i wyrzeczeń, gdyż szatan, teraz jak nigdy dotąd, chce zwieść 
jak najwięcej ludzi na drogę śmierci i grzechu. Dlatego, drogie dzieci, 
pomóżcie mojemu Niepokalanemu Sercu, aby zatriumfowało w świecie 
grzechu” (25 września 1991).

„Nie dopuśćcie, by szatan przeciągnął was na swoją stronę i robił 
z wami, co chce. Wzywam was, byście byli odpowiedzialni i zdecydo-
wani, i każdy dzień poświęcili Bogu” (25 stycznia 1998).

„Teraz, jak nigdy dotąd, szatan chce zadusić człowieka i jego duszę 
zaraźliwym wiatrem nienawiści i niepokoju. W wielu sercach nie ma 
radości, bo nie ma Boga ani modlitwy. Nienawiść i wojna rosną z dnia 



Stolica Apostolska – Dykasterie

185

na dzień. Moje dzieci, wzywam was, abyście z entuzjazmem rozpoczęły 
od nowa drogę świętości i miłości, bowiem z tego powodu przyszłam 
do was. Razem bądźmy miłością i przebaczeniem dla tych, którzy 
potrafią i chcą kochać jedynie miłością ludzką, a nie tą niezmierną 
miłością Bożą” (25 stycznia 2015).

17. Matka Boża wskazuje na możliwość zakończenia wojny, ale 
wymaga to współpracy chrześcijan przez dar ich życia. Oznacza to 
mocne wezwanie do odpowiedzialności: „Mówicie, a nie żyjecie. Dlate-
go, moje dzieci, ta wojna trwa tak długo. Wzywam was do otwarcia się 
na Boga i do życia z Bogiem w sercu [...]. Drogie dzieci, nie mogę wam 
pomagać, jeżeli nie żyjecie Bożymi przykazaniami, jeżeli nie żyjecie 
Mszą Świętą, jeżeli nie odrzucacie grzechu” (25 października 1993). 
Niemniej jednak cztery miesiące później wyraża się z wdzięcznością, 
ponownie podkreślając wartość współpracy wierzących: „Wszyscy 
pomogliście mi, aby ta wojna zakończyła się tak szybko, jak to moż-
liwe” (25 lutego 1994). Znaczenie współpracy wierzących pojawia się 
także w innych kontekstach: „Musicie współpracować swoim życiem 
i przykładem w szerzeniu zbawienia” (25 maja 1996).

Modlitwa

18. Na tej drodze modlitwa ma fundamentalne znaczenie. W orę-
dziach zachęta do modlitwy jest stała i przynaglająca:

„Wzywam was ponownie, abyście się zdecydowali na modlitwę, 
gdyż w modlitwie będziecie mogli przeżywać nawrócenie. Wówczas 
każdy z was, w prostocie, stanie się podobny do dziecka otwartego na 
miłość Ojca” (25 lipca 1996).

„Wzywam was, abyście krótkimi i żarliwymi modlitwami wypełnili 
swój dzień. Gdy się modlicie, wasze serce jest otwarte, a Bóg was kocha 
szczególną miłością i daje wam szczególne łaski. Dlatego wykorzy-
stajcie ten czas łaski i ofiarujcie go Bogu bardziej niż kiedykolwiek 
dotychczas” (25 lipca 2005).

19. Wraz z modlitwą, często pojawia się zaproszenie do postu, ale 
jest ono sformułowane jako dobrowolna ofiara oprócz ofiar fizycznych: 
„Jeśli jesteście w niebezpieczeństwie lub w potrzebie, przyjdźcie do 
Mnie. Jeśli nie macie siły pościć o chlebie i wodzie, możecie wyrzec się 
innych rzeczy. Oprócz jedzenia dobrze byłoby zrezygnować z telewizji, 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

186

ponieważ po obejrzeniu programów telewizyjnych jesteście rozproszeni 
i nie możecie się modlić. Możecie także zrezygnować z alkoholu, pa-
pierosów i innych przyjemności. Sami wiecie, co powinniście zrobić” 
(8 grudnia 1981).

Centralne miejsce Mszy Świętej 

20. Modlitwa wiernych znajduje swój szczyt w celebracji Eucharystii:
„Msza Święta jest najwyższą formą modlitwy. Nigdy nie będziecie 

w stanie zrozumieć jej wielkości” (13 stycznia 1984). „Drogie dzieci, 
także dzisiaj w sposób szczególny pragnę zaprosić was na Eucharystię. 
Niech Msza Święta będzie centrum waszego życia! W szczególności, 
drogie dzieci, niech Eucharystia będzie w waszych rodzinach: rodzi-
na musi chodzić na Mszę Świętą i celebrować Jezusa. Jezus musi być 
centrum waszego życia!” (15 czerwca 2018). „Niech Msza Święta nie 
będzie dla was przyzwyczajeniem, ale życiem; przeżywając Mszę Świętą 
każdego dnia, odczujecie potrzebę świętości” (25 stycznia 1998). „Nie 
zapominajcie, że w Eucharystii, która jest sercem wiary, mój Syn jest 
zawsze z wami. On przychodzi do was i z wami łamie chleb, ponieważ, 
moje dzieci, dla was umarł, zmartwychwstał i przyjdzie ponownie” 
(2 maja 2016).

21. Następujące orędzie dobrze podkreśla mniejszą wartość sa-
mych objawień w obliczu ogromnego duchowego skarbu, jakim jest 
Eucharystia:

„Jestem bliżej was podczas Mszy Świętej niż podczas objawienia. 
Wielu pielgrzymów chciałoby być obecnymi w małej salce objawień 
i dlatego tłoczą się wokół plebanii. Kiedy będą się tłoczyli przed taber-
nakulum, tak jak teraz przed plebanią, zrozumieją wszystko, zrozumieją 
obecność Jezusa, ponieważ przyjmowanie Komunii jest czymś więcej 
niż byciem widzącym” (12 listopada 1986).

Braterska komunia

22. Duchowość Medziugoria nie jest indywidualistyczna. Z jednej 
strony jest ona przeżywana szczególnie w wydarzeniach wspólnoto-
wych, takich jak pielgrzymki i spotkania modlitewne; z drugiej stro-
ny w orędziach, obok modlitwy, zaznacza się nieustanne wezwanie 
do konkretnej miłości braterskiej, która towarzyszy, obdarza, służy, 
przebacza i jest blisko ubogich:



Stolica Apostolska – Dykasterie

187

„To jest jedyna prawda i to jest ta, którą zostawił wam mój Syn. 
Nie powinniście jej zbytnio analizować: jesteście wezwani, by kochać 
i dawać” (2 stycznia 2015).

„Wzywam was, moje dzieci, byście w tym czasie rozejrzeli się, komu 
potrzebna jest wasza pomoc duchowa lub materialna. Przez swój przy-
kład, moje dzieci, staniecie się wyciągniętymi rękami Boga, którego 
ludzkość poszukuje” (25 lutego 1997).

„Następnie wybierzcie jeden dzień w tygodniu i poświęćcie go ubo-
gim i chorym: nie zapominajcie o nich” (23 stycznia 1984).

„Drogie dzieci, wzywam was do miłości bliźniego, do miłości tego, od 
którego doznajecie zła. W ten sposób z miłością będziecie mogli ocenić 
zamysły serc. Módlcie się i kochajcie, drogie dzieci! Miłością możecie 
dokonać również tego, co uważacie za niemożliwe” (7 listopada 1985).

„Drogie dzieci, dziś wzywam was do miłości, która jest miła i droga 
Bogu. Moje dzieci, miłość znosi wszystko, co jest trudne i gorzkie – 
dzięki Jezusowi, który jest miłością. Dlatego, drogie dzieci, proście 
Boga, by przyszedł wam z pomocą [...]. Tak Bóg będzie mógł kształtować 
wasze życie i będziecie wzrastać w miłości. Moje dzieci, uwielbiajcie 
Boga HYMNEM O MIŁOŚCI (1 Kor 13), by miłość Boża mogła wzrastać 
w was z dnia na dzień, aż do pełni” (25 czerwca 1988).

„Prosicie mojego Syna, aby był dla was miłosierny, ale Ja wzywam 
was do miłosierdzia. Prosicie Go, aby był dla was dobry i aby wam 
przebaczył, ale jak długo błagam was, moje dzieci, abyście przebaczali 
i kochali wszystkich ludzi, których spotykacie!” (2 marca 2019).

Aspekt wspólnotowy Medziugoria pojawia się również w ciągłym 
podkreślaniu fundamentalnego znaczenia rodziny w życiu chrześcijań-
skim: „Drogie dzieci, proszę was, byście zaczęły zmieniać swoje życie 
w rodzinie. Niech rodzina będzie harmonijnym kwiatem, który pragnę 
dać Jezusowi. Drogie dzieci, niech każda rodzina będzie aktywna w mo-
dlitwie, pragnę bowiem, by pewnego dnia pojawiły się w niej owoce. 
Tylko w ten sposób mogę was wszystkich jak płatki kwiatu ofiarować 
Jezusowi, aby wypełnił się Boży plan” (1 maja 1986).

23. Duchowość ta z pewnością obejmuje wymiar eklezjalny, to znaczy 
komunię z całym Kościołem, z pasterzami, a zwłaszcza z Ojcem świętym:

„Wypełniajcie dobrze swoje obowiązki i czyńcie to, o co prosi was 
Kościół” (2 lutego 1983). „Modlę się do swojego Syna, aby przez miłość 
dał wam jedność przez Niego, jedność między wami i jedność między 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

188

wami a waszymi pasterzami. Mój Syn zawsze daje się wam na nowo 
przez nich i odnawia wasze dusze. Nie zapominajcie o tym” (2 sierpnia 
2014). „Jako moje dzieci proszę was: módlcie się dużo za Kościół i za 
jego szafarzy, waszych pasterzy, aby Kościół był taki, jakim pragnie 
go mój Syn: czysty jak źródlana woda i pełen miłości” (2 marca 2018). 
„Módlcie się za mojego umiłowanego Ojca Świętego, módlcie się za 
jego misję” (17 sierpnia 2014).

Radość i wdzięczność

24. Duchowość Medziugoria jest radosna, świąteczna i zawiera 
zaproszenie do życia radością naśladowania Chrystusa, dziękując także 
za małe, piękne rzeczy w życiu:

„Drogie dzieci, wzywam was do otwarcia się na Boga. Popatrzcie, 
moje dzieci, jak otwiera się przyroda, dając życie i owoce. Tak i ja wzy-
wam was do życia z Bogiem i pełnego oddania się Jemu. Moje dzieci, 
jestem z wami i nieustannie pragnę was wprowadzać w radość życia. 
Pragnę, aby każdy z was odkrył radość i miłość, które są jedynie w Bogu 
i które tylko Bóg może dać” (25 maja 1989).

„Drogie dzieci, wzywam was, żebyście dziękowali Bogu za wszystkie 
dary, które odkryliście w ciągu waszego życia, nawet za najmniejszy 
dar, który otrzymaliście. Ja dziękuję z wami i pragnę, żebyście od-
czuli radość darów i żeby Bóg był wszystkim dla każdego z was” (25 
września 1989).

„Módlcie się, moje dzieci, by modlitwa stała się dla was życiem. 
W ten sposób, w waszym życiu odkryjecie pokój i radość, które Bóg 
daje ludziom o sercu otwartym na Jego miłość” (25 sierpnia 2007).

„Moje dzieci, ten, kto się modli, odczuwa wolność dzieci Bożych 
i z radością w sercu służy dobru człowieka, brata. Bo Bóg jest miłością 
i wolnością. Dlatego, moje dzieci, kiedy chcą założyć wam kajdany 
i wami się posługiwać, to nie jest od Boga, bo Bóg jest miłością i daje 
swój pokój każdemu stworzeniu” (25 października 2021).

„Znajdźcie w przyrodzie pokój, a odkryjecie Boga Stworzyciela, któ-
remu będziecie mogli podziękować za wszystkie stworzenia” (25 lipca 
2001).

„Pragnę, aby każdy z was był szczęśliwy tutaj na ziemi” (25 maja 
1987).

„Drogie dzieci! Módlcie się i odnówcie wasze serce, aby dobro, które 
zasialiście, wydało plon radości” (25 lutego 2024).



Stolica Apostolska – Dykasterie

189

„Potrzebuję waszego zjednoczenia z moim Synem, bo pragnę, abyście 
byli szczęśliwi” (2 maja 2015).

Świadectwo wiernych

25. W orędziach znajdujemy naglące wezwania do osobistego świa-
dectwa. Ogólnie rzecz biorąc, są to wezwania do dawania świadectwa 
wiary i miłości swoim życiem. W tym można streścić misyjne przesłanie 
Medziugoria. W związku z tym w comiesięcznych orędziach do parafii 
Gospa często zwraca się do wiernych, nazywając ich „apostołami mojej 
miłości”:

„Drogie dzieci, jako Matka błagam was, abyście wytrwali jako moi 
apostołowie [...]. Modlę się, abyście świadczyli o miłości Ojca Niebie-
skiego według mojego Syna. Moje dzieci, wielka łaska została wam 
dana – być świadkami miłości Boga. Nie lekceważcie tej odpowiedzial-
ności. Nie zasmucajcie mojego matczynego Serca. Jako Matka pragnę 
polegać na moich dzieciach, na moich apostołach” (2 listopada 2012).

„Apostołowie mojej miłości, moje dzieci, bądźcie jak promienie 
słońca, które ciepłem miłości mojego Syna ogrzewają wszystkich wokół 
siebie. Moje dzieci, świat potrzebuje apostołów miłości” (2 paździer-
nika 2018).

Szczególnie piękne jest orędzie, które zachęca do mniejszego przy-
wiązywania wagi do spektakularnych znaków i do ukazywania swoim 
życiem tego, w co się wierzy: „Prosicie mnie o znak, aby uwierzono 
w moją obecność. Znak nadejdzie. Ale wy go nie potrzebujecie: sami 
powinniście być znakiem dla innych” (8 lutego 1982).

Życie wieczne

26. W wielu orędziach pojawia się silne wezwanie do wzbudzenia 
pragnienia raju, a tym samym do poszukiwania ostatecznego sensu 
istnienia w życiu wiecznym:

„Drogie dzieci, dzisiaj pragnę wezwać was wszystkich, aby każdy 
z was zdecydował się na raj” (25 października 1987). „Bóg posyła 
mnie, abym wam pomogła i poprowadziła was do raju, który jest 
waszym celem” (25 września 1994). „Pragnę uczynić z was bardzo 
piękny bukiet przygotowany na wieczność” (25 lipca 1995). „Bez 
Niego nie ma przyszłości ani radości, ale przede wszystkim nie ma 
wiecznego zbawienia” (25 kwietnia 1997). „Zdecydujcie się na świę-
tość, moje dzieci, i myślcie o raju” (25 maja 2006). „W waszych ser-



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

190

cach zrodzi się pragnienie nieba. Radość zacznie panować w waszych 
sercach” (25 sierpnia 2006). „Jesteście tak ślepi i przywiązani do 
ziemskich rzeczy i myślicie o ziemskim życiu. Bóg posłał mnie, abym 
prowadziła was do życia wiecznego” (25 października 2006). „Nie 
zapominajcie, że jesteście pielgrzymami na drodze do wieczności” 
(25 listopada 2006). „Nie zapominajcie, że przemijacie jak kwiat na 
polu” (25 stycznia 2007). „Nie zapominajcie, że jesteście pielgrzy-
mami na tej ziemi” (25 grudnia 2007). „Wszystko przemija, moje 
dzieci, tylko Bóg pozostaje” (25 marca 2008). „Pragnę, moje dzieci, 
aby każdy z was zakochał się w życiu wiecznym, które jest waszą 
przyszłością” (25 stycznia 2009).

Konieczne wyjaśnienia

27. Orędzia jako całość mają wielką wartość i wyrażają różnymi 
słowami stałą naukę płynącą z Ewangelii. Niektóre przesłania odbiegają 
od tych tak pozytywnych i budujących treści, a nawet wydają się im 
zaprzeczać. Warto być uważnym, aby te nieliczne, mylące elementy 
nie przyćmiły piękna całości.

Aby uchronić skarb Medziugorja przed zniekształceniem, konieczne 
jest wyjaśnienie pewnych ewentualnych nieporozumień, które mogą 
prowadzić mniejszościowe grupy do wypaczania cennej propozycji 
tego duchowego doświadczenia, zwłaszcza gdy orędzia są odczytywane 
tylko częściowo.

Skłania nas to do przypomnienia jeszcze jednej decydującej zasady: 
kiedy rozpoznaje się działanie Ducha Świętego w jakimś duchowym 
doświadczeniu, nie oznacza to, że wszystko, co się z nim wiąże, jest 
wolne od wszelkich nieścisłości, niedoskonałości czy możliwych nie-
porozumień. Należy ponownie przypomnieć, że zjawiska te „czasami 
jawią się jako związane z niejasnymi ludzkimi doświadczeniami, teolo-
gicznie nieprecyzyjnymi wyrażeniami lub nie do końca uzasadnionymi 
interesami” (Normy, nr 14). Nie wyklucza to możliwości „pewnych 
błędów pochodzenia naturalnego, niewynikających ze złej intencji, 
ale z subiektywnego postrzegania zjawiska” (tamże, art. 15, 2°).

Wierni muszą być uważni i ostrożni w interpretowaniu i rozpo-
wszechnianiu domniemanych orędzi. Aby zapewnić niniejszym pewną 
orientację, wskażmy na niektóre przesłania, które należy rozważyć ze 
szczególną troską, chociaż wiele z nich można odpowiednio zrozumieć 
w świetle wszystkich orędzi jako całości.



Stolica Apostolska – Dykasterie

191

Nagany i groźby 

28. W niektórych przypadkach Matka Boża wydaje się okazywać 
pewną irytację, ponieważ niektóre z Jej wskazówek nie zostały wyko-
nane; ostrzega przed groźnymi znakami i możliwością niepojawienia 
się więcej, nawet jeśli orędzia są później kontynuowane bez przerwy:

„Przyszłam wezwać świat do nawrócenia po raz ostatni. Potem 
nie będę się już ukazywać na ziemi. To są moje ostatnie objawienia” 
(2 maja 1982).

„Spieszcie się, aby się nawrócić. Kiedy obiecany znak ukaże się na 
wzgórzu, będzie już za późno” (2 września 1982).

„Dzisiaj wzywam was po raz ostatni. Teraz jest Wielki Post, a wy – 
jako parafia – możecie teraz przylgnąć z miłości do mojego wezwania. 
Jeśli tego nie uczynicie, nie chcę wam przekazywać więcej orędzi” 
(21 lutego 1985). 

Orędzia te należy przyjąć jedynie jako wezwanie, aby nie odkładać 
ani nie opóźniać nawrócenia, biorąc pod uwagę to, co mówi św. Paweł: 
„Oto teraz czas upragniony, oto teraz dzień zbawienia” (2 Kor 6, 2). 
W rzeczywistości, jedno z orędzi daje właściwe światło do odpowiedniej 
interpretacji tych, które zacytowaliśmy:

„Ci, którzy głoszą przepowiednie katastroficzne, są fałszywymi 
prorokami. Mówią: «W tym roku, w tym dniu, nastąpi katastrofa». 
Zawsze mówiłam, że kara nadejdzie, jeśli świat się nie nawróci. Dlatego 
zapraszam wszystkich do nawrócenia. Wszystko zależy od waszego 
nawrócenia” (15 grudnia 1983).

Orędzia dla parafii

29. Istnieją również inne wypowiedzi, które niosą ryzyko niewła-
ściwej interpretacji, jak ma to miejsce w orędziach dla parafii. W nich 
Matka Boża wydaje się pragnąć kontroli nad szczegółami drogi duchowej 
i duszpasterskiej – przez prośby o dni postu lub wskazania konkretnych 
zobowiązań na różne okresy liturgiczne – sprawiając w ten sposób 
wrażenie, że chce zastąpić zwyczajne organy odpowiedzialne. Czasami, 
jak widzimy w następujących orędziach, „szczególna troska”, którą 
Matka Boża chce sprawować wobec parafii, prowadzi aż do momentu, 
kiedy narzeka, że Jej instrukcje duszpasterskie nie są przestrzegane:

„Drogie dzieci, wybrałam tę parafię w sposób szczególny i pragnę 
ją prowadzić. Zachowuję ją w miłości i pragnę, by wszyscy należeli 
do Mnie. Dziękuję wam za to, że przyszliście dzisiejszego wieczoru. 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

192

Pragnę, byście zawsze byli w coraz większej liczbie ze Mną i z moim 
Synem. W każdy czwartek będę przekazywać specjalne orędzie dla 
was” (1 marca 1984).

„Drogie dzieci, jutro wieczorem (w uroczystość Zesłania Ducha 
Świętego) módlcie się o Ducha prawdy. Szczególnie wy z parafii, ponie-
waż potrzebujecie Ducha prawdy, abyście mogli przekazywać orędzia 
takimi, jakimi są, niczego nie dodając ani nie ujmując: tak jak Ja je 
przekazałam” (9 czerwca 1984).

„Drogie dzieci, w tych dniach (Adwentu) wzywam was do modli-
twy w rodzinie. Wielokrotnie przekazywałam wam orędzia w imieniu 
Boga, ale wy Mnie nie słuchaliście. Następne Boże Narodzenie będzie 
dla was niezapomniane pod warunkiem, że przyjmiecie orędzia, które 
wam daję” (6 grudnia 1984).

„Drogie dzieci, pragnę nadal dawać wam moje orędzia, dlatego 
dzisiaj wzywam was, byście żyli i przyjęli moje orędzia. Dzieci, ko-
cham was i w specjalny sposób wybrałam tę parafię, którą szczególnie 
umiłowałam i gdzie chętnie pozostałam, gdy Najwyższy Mnie do niej 
posłał. Dlatego wzywam was: przyjmijcie Mnie, drogie dzieci, aby-
ście i wy byli szczęśliwi. Słuchajcie moich orędzi! Słuchajcie Mnie!” 
(21 marca 1985).

„Dziś jest dzień, w którym chciałam przestać przekazywać wam 
orędzia, ponieważ niektórzy Mnie nie przyjęli. Jednak parafia poczy-
niła postępy i pragnę przekazywać wam orędzia, jakie nigdy nie miały 
miejsca w historii od początku świata” (4 kwietnia 1985).

Takie wielokrotne napomnienia, kierowane do parafian, są zro-
zumiałym wyrazem intensywnej miłości domniemanych widzących 
do ich wspólnoty parafialnej. Orędzia Matki Bożej nie mogą jednak 
zastąpić miejsca proboszcza, rady duszpasterskiej i synodalnej pracy 
wspólnoty nad decyzjami będącymi przedmiotem wspólnotowego 
rozeznania, dzięki któremu parafia dojrzewa w roztropności, w bra-
terskim słuchaniu, szacunku dla innych i dialogu.

Nieustanny nacisk na słuchanie orędzi

30. Oprócz częstych napomnień kierowanych do wiernych w parafii 
ogólnie wydaje się, że Matka Boża promuje słuchanie Jej orędzi tak 
natarczywie, że czasami to wezwanie wyłania się bardziej niż treść 
samych orędzi: „Drogie dzieci, nie zdajecie sobie sprawy z orędzi, które 
Bóg wysyła wam przeze Mnie. On daje wam łaski, ale wy ich nie rozu-



Stolica Apostolska – Dykasterie

193

miecie” (8 listopada 1984). „Nie jesteście świadomi wszystkich orędzi, 
które wam daję” (15 listopada 1984). Grozi to powstaniem zależności 
i nadmiernych oczekiwań wśród wiernych, które ostatecznie przesło-
niłyby centralne znaczenie objawionego Słowa.

Nacisk pojawia się nieustannie. Na przykład: „Żyjcie moimi orędzia-
mi” (18 czerwca 2010). „Rozpowszechniajcie moje orędzia” (25 czerwca 
2010). „Żyjcie orędziami, które wam daję, abym mogła dać wam nowe 
orędzia” (27 maja 2011). „Podążajcie za moimi orędziami [...] odnawiaj-
cie moje orędzia” (17 czerwca 2011). „Przyjmijcie moje orędzia i żyjcie 
moimi orędziami” (24 czerwca 2011).

W niektórych orędziach, jak w tym zamieszczonym poniżej, nalega-
nie staje się natarczywe: „Drogie dzieci, także dzisiaj Matka z radością 
wzywa was: bądźcie moimi posłańcami, krzewicielami moich orędzi 
w tym zmęczonym świecie. Żyjcie moimi orędziami, przyjmujcie moje 
orędzia z odpowiedzialnością. Drogie dzieci, módlcie się ze Mną za 
moje plany, które pragnę zrealizować” (30 grudnia 2011).

Prawdopodobnie to tak często powtarzane napomnienie wynika 
z miłości i szczodrego zapału domniemanych widzących, którzy z dobrej 
woli obawiali się, że wezwania Matki do nawrócenia i pokoju zostaną 
zignorowane. Naleganie to staje się jeszcze bardziej problematyczne, 
gdy orędzia odnoszą się do wezwań o mało prawdopodobnym nadprzy-
rodzonym pochodzeniu, takich jak te, w których Matka Boża wydaje 
polecenia dotyczące dat, miejsc, spraw praktycznych i podejmuje decy-
zje w zwykłych sprawach. Chociaż orędzia tego typu nie pojawiają się 
często w Medziugoriu, znajdujemy kilka, które można wytłumaczyć 
jedynie osobistymi życzeniami domniemanych widzących. Poniższy 
przykład jest wyraźnym przykładem takich mylących orędzi:

„Dnia 5 sierpnia należy celebrować drugie tysiąclecie moich naro-
dzin [...]. Proszę was, abyście intensywnie przygotowywali się przez 
trzy dni [...]. W te dni nie pracujcie” (1 sierpnia 1984).

Rozsądne byłoby, aby wierni, kierując się roztropnością i zdrowym 
rozsądkiem, nie traktowali tych szczegółów poważnie ani nie przywią-
zywali do nich wagi. Należy zawsze pamiętać, że w tym, podobnie jak 
i w innych doświadczeniach duchowych i domniemanych zjawiskach 
nadprzyrodzonych, mieszają się elementy pozytywne i budujące z in-
nymi, które należy pominąć. Nie powinny one jednak prowadzić do 
lekceważenia bogactwa i dobra, zawartych w propozycji Medziugoria 
jako całości.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

194

Matka Boża nadaje właściwą wartość swoim orędziom

31. W rzeczywistości, to sama Gospa zachęca nas do relatywi-
zowania Jej własnych orędzi. Wyraźnie mówi, czego mamy słuchać: 
Ewangelii. Często Matka Boża prosi, aby słuchać Jej orędzi, ale jedno-
cześnie podporządkowuje je niezrównanej wartości Słowa objawionego 
w Piśmie Świętym. Następujące napomnienia są bardzo wymowne 
w tym względzie i stanowią kluczowe kryterium podejścia do orędzi: 

„Nie szukajcie rzeczy nadzwyczajnych, ale raczej weźcie Ewangelię, 
czytajcie ją, a wszystko stanie się dla was jasne” (12 listopada 1982). 

„Dlaczego zadajecie tak wiele pytań? Każda odpowiedź jest w Ewan-
gelii” (19 września 1981). 

„Nie wierzcie kłamliwym głosom, które mówią wam o fałszywych 
rzeczach, o fałszywym świetle. Wy, moje dzieci, powróćcie do Pisma 
Świętego!” (2 lutego 2018).

32. Wezwanie Matki Bożej do czytania Pisma Świętego jest jedną 
z najczęściej powtarzanych próśb:

„Drogie dzieci, dzisiaj wzywam was do codziennego czytania Biblii 
w waszych domach: umieśćcie ją w widocznym miejscu, aby zawsze 
pobudzała was do czytania jej i do modlitwy” (18 października 1984). 
„Umieśćcie Pismo Święte w widocznym miejscu w waszych rodzinach, 
czytajcie je i żyjcie nim” (25 sierpnia 1996). „Umieśćcie Pismo Święte 
w widocznym miejscu w waszych rodzinach, czytajcie je, medytujcie 
nad nim i uczcie się, jak Bóg kocha swój lud” (25 stycznia 1999). „Za-
chęcam was do odnowienia modlitwy w waszych rodzinach poprzez 
czytanie Pisma Świętego” (25 września 1999). „Nie zapominajcie, moje 
dzieci, o czytaniu Pisma Świętego. Umieśćcie je w widocznym miej-
scu i świadczcie swoim życiem, że wierzycie i żyjecie słowem Bożym” 
(25 stycznia 2006). „Czytajcie, rozważajcie Pismo Święte i niech słowa 
w nim zapisane będą dla was życiem” (25 lutego 2012). „Umieśćcie 
Pismo Święte w widocznym miejscu w waszych rodzinach i czytajcie 
je” (25 stycznia 2014). „Moje dzieci, czytajcie księgę Ewangelii: to jest 
zawsze coś nowego, to jest to, co wiąże was z moim Synem, który 
narodził się, aby przynieść słowa życia wszystkim moim dzieciom” 
(2 listopada 2019).

33. Z drugiej strony, sama Gospa stwierdza, że to świadectwo chrze-
ścijan, bardziej niż orędzia, jest prawdziwym światłem dla świata:



Stolica Apostolska – Dykasterie

195

„Pragnę, abyście byli aktywni w przeżywaniu i przekazywaniu 
orędzi. W szczególny sposób, drogie dzieci, pragnę, abyście wszyscy 
byli odblaskiem Jezusa, który oświetli ten niewierny świat kroczący 
w ciemności. Pragnę, byście wszyscy byli światłem dla wszystkich 
i byście w świetle dawali świadectwo” (5 czerwca 1986).

34. Należy zatem uznać, że orędzia, co do których Matka Boża 
wielokrotnie prosi, aby ich słuchano, są ostatecznie Jej wezwaniami 
przynaglającymi do nawrócenia, powrotu do Chrystusa, do rozważa-
nia Jego słowa, modlitwy, poszukiwania pokoju. Nic z tego nie oddala 
ani nie odwraca naszej uwagi od Ewangelii. Dlatego ci, którzy zbytnio 
koncentrują się na nadzwyczajnych wydarzeniach i domniemanych 
orędziach Gospy, a nie wykorzystują swojego czasu i energii na mo-
dlitwę słowem Bożym, adorację Chrystusa, służbę braciom i siostrom 
oraz budowanie wszędzie pokoju, nie są wierni prawdziwemu duchowi 
Medziugoria.

„Samowywyższenie” Matki Bożej

35. Problematyczne są również te orędzia, które przypisują Matce 
Bożej wyrażenia „mój plan”, „mój projekt”: „Każdy z was jest ważny 
w moim planie zbawienia” (25 maja 1993). „Moje dzieci, nie zapo-
minajcie, że jesteście ważni w moim planie zbawienia ludzkości” 
(25 czerwca 2022). „Zapraszam was do modlitwy [...] za moje plany” 
(1 października 2004). „Również dziś wieczorem zapraszam was do 
modlitwy [...] za moje plany [...] moje projekty” (2 września 2005).

Te wyrażenia mogą być mylące. W rzeczywistości wszystko, co czyni 
Maryja, jest zawsze w służbie projektu Pana i Jego Boskiego planu zba-
wienia. Maryja nie ma własnego planu dla świata i Kościoła. W związku 
z tym orędzia te można interpretować tylko w tym sensie, że Matka 
Boża w pełni przyjmuje Boże plany, aż do wyrażenia ich jako własne.

36. W tym sensie należy zwrócić szczególną uwagę na możliwe 
niewłaściwe użycie słowa „pośredniczka” w odniesieniu do Maryi. 
Jeśli prawdą jest, iż w całości orędzi widać, że wszystko jest przypi-
sane Jezusowi Chrystusowi, podczas gdy Maryja współpracuje przez 
swe macierzyńskie wstawiennictwo, pojawiają się pewne wyrażenia, 
które nie wydają się spójne z tą całością: „Jestem pośredniczką między 
wami a Bogiem” (17 lipca 1986). „Pragnę być łącznikiem między wami 
a Ojcem niebieskim, waszą pośredniczką” (18 marca 2012).



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

196

Użyte w ten sposób wyrażenie „pośredniczka” błędnie prowadziłoby 
do przypisania Maryi miejsca, które jest jedyne i wyłączne dla Syna 
Bożego, który stał się człowiekiem. W rzeczywistości byłoby to sprzecz-
ne z tym, co stwierdza Pismo Święte, gdy mówi, że jest tylko jeden 
„pośrednik między Bogiem a ludźmi, człowiek, Chrystus Jezus, który 
wydał siebie samego na okup za wszystkich” (1 Tm 2, 5-6). Z drugiej 
strony te domniemane orędzia nie oddają dobrze tego, co wyjaśniał 
św. Jan Paweł II, że współdziałanie Maryi jest „pośrednictwem pod-
porządkowanym” pośrednictwu Chrystusa (por. Redemptoris Mater, 
nr 39), tak że „nic nie ujmuje ani nie przydaje godności i skuteczności 
działania Chrystusa, jedynego Pośrednika” (Lumen gentium, nr 62).

Niemniej jednak w tym samym orędziu z 18 marca 2012 r. staje 
się jasne, że to pośrednictwo nie przesłania jedynego pośrednictwa 
Chrystusa – jest jedynie „macierzyńskim wstawiennictwem” za nami: 
„Drogie dzieci! Przychodzę do was, ponieważ pragnę być waszą Matką, 
waszą orędowniczką”.

Z nami ku Chrystusowi

37. Należy pamiętać, że orędzia jako całość mają silny akcent te-
ocentryczny i chrystologiczny. Niektóre orędzia oferują pomoc w tym 
względzie, ponieważ podkreślają macierzyńskie wstawiennictwo Maryi 
jako klucz do Jej specyficznej i zawsze podporządkowanej funkcji. 
Szczególnie wyraźne są następujące orędzia, w których Maryja pod-
kreśla, że nie może i nie chce zastąpić Jezusa Chrystusa:

„Nie rozporządzam bezpośrednio łaskami Bożymi, ale otrzymuję 
od Boga wszystko, o co proszę w swjej modlitwie” (31 sierpnia 1982). 

„Módlcie się i przez modlitwę spotykajcie się z moim Synem, aby 
On dał wam siłę, aby On dał wam łaskę” (23 czerwca 2017).

„Zdecydujcie się na Jezusa, zdecydujcie się i idźcie razem z Nim 
w przyszłość [...]. Pragnę prowadzić was wszystkich do swojego Syna 
[...]. Zdecydujcie się na Niego, postawcie Go na pierwszym miejscu 
w waszym życiu” (22 czerwca 2012).

„Żyjąc moimi orędziami, pragnę prowadzić was do swojego Syna. 
Przez te wszystkie lata, kiedy jestem z wami, mój palec jest skierowany 
ku mojemu Synowi, ku Jezusowi, ponieważ pragnę was wszystkich 
do Niego zaprowadzić” (28 grudnia 2012).

Poniższe przesłanie można uznać za syntezę przekazu Ewangelii 
przez Medziugorie:



Stolica Apostolska – Dykasterie

197

„Pragnę zbliżyć was coraz bardziej do Jezusa i do Jego zranionego 
Serca, abyście mogli pojąć niezmierną miłość, która się ofiarowała 
za każdego z was. Dlatego, drogie dzieci, módlcie się, aby z waszych 
serc wytrysnęło źródło miłości do każdego człowieka i do tych, któ-
rzy was nienawidzą i wami pogardzają; w ten sposób miłością Jezusa 
będziecie mogli przezwyciężyć wszelkie nieszczęścia tego żałosnego 
świata, w którym nie ma nadziei dla tych, którzy nie znają Jezusa” 
(25 listopada 1991). 

W konsekwencji istotnym elementem jest zwrócenie uwagi na to, 
co całość zjawisk medziugorskich przypomina nam o nauce Ewangelii, 
koncentrując nasze spojrzenie nie na szczegółach, ale na wielkich we-
zwaniach, które pojawiają się w orędziach Gospy. W ich świetle należy 
czytać z ostrożnością niektóre mniej istotne lub niejasne teksty.

Wnioski

38. Przez Nihil obstat w odniesieniu do danego wydarzenia ducho-
wego wierni „mogą przyjąć go w roztropny sposób” (Normy, art. 22 § 1; 
por. Benedykt XVI, Verbum Domini, nr 14). Chociaż nie oznacza to de-
klaracji o nadprzyrodzonym charakterze omawianego zjawiska (por. 
Normy, art. 22 § 2) i pamiętając, że wierni nie są zobowiązani do wiary 
w nie, Nihil obstat wskazuje, że mogą oni otrzymać pozytywny impuls 
do życia chrześcijańskiego przez tę duchową propozycję i zezwala na 
kult publiczny. Takie stwierdzenie jest możliwe, ponieważ w trakcie 
doświadczenia duchowego zaobserwowano wiele pozytywnych owo-
ców i nie wystąpiły żadne negatywne lub ryzykowne skutki wśród 
Ludu Bożego.

Ocena tak licznych i rozpowszechnionych, pięknych i pozytywnych 
owoców nie oznacza uznania domniemanych nadprzyrodzonych wyda-
rzeń za autentyczne, ale jedynie wskazuje, że „pośród” tego duchowego 
fenomenu Medziugoria Duch Święty działa owocnie dla dobra wier-
nych. Dlatego zachęca się do docenienia i dzielenia się duszpasterską 
wartością tej duchowej propozycji (por. Normy, nr 17).

Ponadto pozytywna ocena większości orędzi medziugorskich jako 
tekstów budujących nie oznacza stwierdzenia, że mają one bezpośred-
nie pochodzenie nadprzyrodzone. W związku z tym, gdy mówi się 
o „orędziach” Matki Bożej, należy zawsze mieć na myśli „domniemane 
orędzia”.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

198

39. Elementy zebrane w niniejszej Nocie pozwalają uznać, że warunki 
dla wydania decyzji Nihil obstat zostały spełnione. Biskup diecezji Mo-
star-Duvno wyda odpowiedni dekret. Wizytator Apostolski o charakterze 
specjalnym dla parafii Medziugorie, który nadal będzie pełnił powierzone 
mu funkcje, będzie zobowiązany, aby sprawdzić, czy niniejsza Nota jest 
dołączona do każdej publikacji zawierającej orędzia jako Wprowadzenie. 
Następnie sam dokona rozeznania co do przyszłych orędzi – lub orędzi 
z przeszłości, które nie zostały jeszcze opublikowane – i będzie zobo-
wiązany zezwolić na ich ewentualną publikację w świetle powyższych 
wyjaśnień. Podobnie podejmie środki, które uzna za konieczne, i pokieruje 
rozeznaniem duszpasterskim w obliczu ewentualnych nowych sytuacji, 
które mogą się pojawić, informując o tym tę Dykasterię.

40. Nawet jeśli mogą istnieć różne opinie na temat autentyczności 
niektórych faktów lub aspektów tego duchowego doświadczenia, władze 
kościelne w miejscach, gdzie ono występuje, są wezwane do „docenienia 
wartości duszpasterskiej, a także do popierania rozpowszechniania 
tej duchowej propozycji” (Normy, nr 17). Roztropnie biorąc pod uwagę 
to, co dzieje się na jego własnym terytorium, każdy biskup diecezjalny 
zachowuje władzę decydowania w tej sprawie (por. Normy, art. 7 § 3). 
Chociaż pozytywne owoce tego duchowego zjawiska są szeroko roz-
powszechnione na całym świecie, nie oznacza to, że nie mogą istnieć 
grupy lub osoby, które, nadużywając tego duchowego zjawiska, działają 
w niewłaściwy sposób. Biskupi diecezjalni, każdy we własnej diecezji, 
mają wolność i władzę do podejmowania roztropnych decyzji, które 
uznają za konieczne dla dobra Ludu Bożego.

41. W każdym razie osoby, które udają się do Medziugoria, powin-
ny być mocno ukierunkowane na akceptację faktu, iż pielgrzymki nie 
odbywają się po to, by spotkać się z domniemanymi widzącymi, ale 
po to, by spotkać się z Maryją, Królową Pokoju, oraz – w wierności Jej 
miłości do swego Syna – spotkać Chrystusa i słuchać Go przez medytację 
słowa, uczestnictwo w Eucharystii i adorację eucharystyczną. Tak jak 
dzieje się to w wielu sanktuariach na całym świecie, gdzie Dziewica 
Maryja jest czczona pod najróżniejszymi tytułami.

42. Przeczytajmy ostatnie orędzie, które podsumowuje cenny chry-
stocentryczny sens propozycji medziugorskiej i ukazuje jej najbardziej 
autentycznego ducha:



Stolica Apostolska – Dykasterie

199

„Drogie dzieci, moje słowa są proste [...]. Zapraszam was do swojego 
Syna. Tylko On może przemienić rozpacz i cierpienie w pokój i pogodę 
ducha. Tylko On może dać nadzieję w najgłębszych smutkach. Mój 
Syn jest życiem świata. Im lepiej Go poznacie, im bardziej się do Niego 
zbliżycie, tym bardziej będziecie Go kochać, ponieważ mój Syn jest 
Miłością. Miłość zmienia wszystko, czyni pięknym nawet to, co bez 
miłości wydaje się wam nieistotne” (2 września 2018).

Królowo Pokoju, módl się, aby ci, którzy dobrowolnie przyjmują 
duchową propozycję Medziugoria, żyli coraz bardziej zjednoczeni z Je-
zusem Chrystusem i odnaleźli w Nim prawdziwy pokój serca. 

Tobie zawierzamy także nasz świat, który ulega „trzeciej wojnie 
światowej w kawałkach”. Królowo Pokoju, usłysz błaganie, które wzno-
si się z serc dzieci, młodych, ubogich oraz każdej kobiety i każdego 
mężczyzny dobrej woli. 

„Dziękujemy Ci, nasza Matko! Gdy patrzymy na Ciebie, która jesteś 
bez grzechu, możemy nadal wierzyć i mieć nadzieję, że nad nienawiścią 
zatriumfuje miłość, nad kłamstwem zatriumfuje prawda, nad obrazą 
zatriumfuje przebaczenie, a nad wojną zatriumfuje pokój. Niech tak 
się stanie!” (Franciszek, Modlitwa do Niepokalanej, 8 grudnia 2022).

Ojciec Święty Franciszek, podczas audiencji udzielonej niżej podpi-
sanemu Prefektowi wraz z Sekretarzem Sekcji Doktrynalnej Dykasterii 
Nauki Wiary, w dniu 28 sierpnia 2024 roku, zatwierdził niniejszą Notę 
i polecił ją opublikować.

Rzym, w siedzibie Dykasterii Nauki Wiary, 
19 września 2024 r.

Víctor Manuel kard. Fernández
Prefekt

	
Mons. Armando Matteo

Sekretarz Sekcji Doktrynalnej

Ex Audientia Die 28 sierpnia 2024
Franciscus



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

200

SPIS TREŚCI

Przedmowa  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 174
Owoce  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 175
Centralne aspekty orędzi  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 178

Królowa Pokoju  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 178
Pokój płynący z miłości  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 179
Król Pokoju  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 180
Tylko Bóg  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 180
Chrystocentryzm  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 181
Działanie Ducha Świętego  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 182
Wezwanie do nawrócenia  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 183
Poważny ciężar zła i grzechu  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 183
Modlitwa  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 185
Centralne miejsce Mszy Świętej  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 186
Braterska komunia  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 186
Radość i wdzięczność  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 188
Świadectwo wiernych  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 189
Życie wieczne  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 189

Konieczne wyjaśnienia  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 190

Nagany i groźby  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 191
Orędzia dla parafii  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 191
Nieustanny nacisk na słuchanie orędzi  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 192
Matka Boża nadaje właściwą wartość swoim orędziom  . . . . . . . . . .           	 194
„Samowywyższenie” Matki Bożej  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 195
Z nami ku Chrystusowi  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 196

Wnioski  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 197



KONFERENCJA 
EPISKOPATU  

POLSKI



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

202

1
KOMUNIKAT 

Przewodniczącego Konferencji Episkopatu Polski
abp. Tadeusza Wojdy SAC

dotyczący wdrażania standardów 
ochrony małoletnich w Kościele w Polsce

W lipcu 2023 r. została przyjęta nowelizacja kodeksu rodzinnego 
i opiekuńczego oraz innych ustaw dotyczących ochrony dzieci, czyli 
tzw. „Ustawa Kamilka”. Rezultatem tej ustawy jest m.in. Krajowy Plan 
Przeciwdziałania Przestępstwom Przeciwko Wolności Seksualnej i Oby-
czajności na Szkodę Małoletnich oraz wynikające z niego różnorodne 
działania, które w sposób usystematyzowany i wielowymiarowy mają 
dbać o dobro oraz bezpieczeństwo dzieci. Jednym z nich jest obowiązek 
wprowadzania standardów ochrony dla wszystkich placówek, gdzie 
przebywają lub mogą przebywać dzieci. Dotyczy to podmiotów prowa-
dzących działalność oświatową, opiekuńczą, wychowawczą, religijną, 
artystyczną, medyczną, sportową, turystyczną, itp. Standardy to zbiór 
zasad, które stawiają ochronę dziecka w centrum działań i wartości 
każdej instytucji, a tym samym pomagają tworzyć bezpieczne, wolne 
od przemocy i przyjazne dzieciom środowisko. 

Kościół przyjął tę ustawę z dużą otwartością. Podejmuje ona bo-
wiem temat ochrony dzieci w sposób szeroki i całościowy jako program 
ogólnospołeczny, który dotyczy wszystkich przestrzeni przebywania 
dzieci oraz osób, które z nimi pracują. Wspomniana troska jest zgodna 
z duchem Ewangelii, w której Jezus wielokrotnie mówił, że dobro tych 
najmniejszych i bezbronnych musi być uznane za pierwsze. 

Jako wspólnota Kościoła, w którym gromadzą się dzieci, pragniemy 
podjąć to wyzwanie i wdrożyć w naszych parafiach, prowadzonych 
dziełach oraz instytucjach kościelnych obowiązujące prawem normy. 
Standardy ochrony są więc już przyjęte i stopniowo wdrażane. Regu-
lacje te określają sposób rozumienia i planowania pracy duszpaster-
skiej, dobór i szkolenie pracowników, a także jasno określają kodeks 
właściwych zachowań, procedury podejmowania interwencji, wybór 



Konferencja Episkopatu Polski

203

osób odpowiedzialnych za funkcjonowanie standardów, w duchu tro-
ski o osoby skrzywdzone oraz wszystkie inne wymagane procedury. 

Podjęliśmy też serię szkoleń, w których uczestniczyły zarówno osoby 
duchowne, jak i świeckie posługujące w parafiach oraz odpowiedzialne 
za różne jednostki kościelne. Planowane są też działania edukacyjne 
i prewencyjne w celu rozpowszechnienia wiedzy dotyczącej ochrony 
dzieci i jej właściwego zastosowania. 

W tym miejscu pragnę serdecznie podziękować wszystkim osobom 
zaangażowanym zarówno w przygotowanie samych standardów, jak 
i przeprowadzenie niezbędnych szkoleń. 

Wspomniane standardy, zgodnie z wymaganiami ustawy, będą poda-
ne do publicznej wiadomości w każdej jednostce kościelnej. Zachęcamy 
wszystkich do zapoznania się z nimi, aby w ten sposób pogłębiać naszą 
wspólnotową świadomość na temat ochrony małoletnich, co będzie 
pomocne w budowaniu świata bezpiecznego dla dzieci.

Wprowadzanie standardów ochrony małoletnich w naszych para-
fiach i instytucjach oraz dziełach prowadzonych przez Kościół stanowi 
nie tylko realizację obowiązku prawnego, ale jest również pozytywnym 
i jasnym komunikatem, że w codziennej posłudze duszpasterskiej 
Kościoła realizowane są ewangeliczne wartości. W praktyce oznacza-
ją one pełną wrażliwości służbę i troskę o dobro każdego człowieka, 
a zwłaszcza dzieci i osób bezbronnych. Wprowadzając te standardy, 
Kościół włącza się w działania społeczne służące tworzeniu środowisk 
bezpiecznych i wolnych od wszelkich form przemocy.

† Tadeusz Wojda SAC
Arcybiskup Metropolita Gdański

Przewodniczący Konferencji Episkopatu Polski

Warszawa, 9 sierpnia 2024 r.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

204

2
LIST PASTERSKI

na XIV Tydzień Wychowania

Wychowujmy razem

Drodzy Bracia i Siostry,

w dzisiejszym pierwszym czytaniu Bóg wzywa ustami Mojżesza naród 
izraelski do przestrzegania praw: „Strzeżcie ich i wypełniajcie je, bo 
one są waszą mądrością i umiejętnością w oczach narodów” (Pwt 4, 6). 
Bóg jako Dobry Pedagog wychowuje swój lud, prowadząc go ku coraz 
większej doskonałości. Jezus w Ewangelii naucza, że samo przestrze-
ganie prawa nie jest istotą religii. Najważniejsza jest w niej żywa relacja 
z Bogiem. Jezus mówi: „Słusznie prorok Izajasz powiedział o was, 
obłudnikach, jak jest napisane: Ten lud czci Mnie wargami, lecz sercem 
swym daleko jest ode Mnie” (Mk 7, 6). 

Wierność zasadom bez głębokiej wewnętrznej inspiracji jest krótko-
trwała. Nie wytrzyma próby. W sytuacji pokusy czy w obliczu lęku człowiek 
porzuci narzucone z zewnątrz reguły, zwłaszcza wtedy, gdy będzie szansa, 
że nie dosięgnie go ludzka sprawiedliwość. Sytuacja ta ma jeszcze jeden 
negatywny wymiar. Żądanie, aby człowiek przestrzegał zewnętrznych 
norm bez wewnętrznej przemiany, będzie prowadzić do frustracji i do 
odrzucenia nawet najsłuszniejszych zasad, które uzna on jako bezsensow-
ne. Dotyczy to zwłaszcza ludzi młodych. Stąd jednym z najważniejszych 
celów wychowania jest towarzyszenie wychowankom w kształtowaniu 
sfery wewnętrznych przekonań i motywacji, z których będą wynikać ich 
późniejsze wybory życiowe. W przyszłą niedzielę, 8 września br., rozpocz-
nie się XIV Tydzień Wychowania, który będzie przebiegał pod hasłem 
„Wychowujmy razem”. Jego celem jest wsparcie Kościoła, rodziny i szkoły 
we wspólnych wysiłkach wokół wychowania dzieci i młodzieży.

1. Prawo rodziców chrześcijańskich do wychowania dzieci  
w oparciu o wartości ewangeliczne

Rodzice mają prawo do wychowania religijnego i moralnego swych 
dzieci zgodnie z własnymi przekonaniami. Zapewnia im to Konsty-
tucja Rzeczypospolitej Polskiej. Kościół natomiast na Soborze Wa-



Konferencja Episkopatu Polski

205

tykańskim II przypomniał, że z perspektywy wiary troska rodziców 
o zapewnienie warunków, aby wychowanie religijne dziecka było 
harmonijnie skoordynowane z wychowaniem ogólnym, jest nie tylko 
prawem, ale i zadaniem rodziców. Deklaracja o wychowaniu chrześci-
jańskim stwierdza: „Rodzicom natomiast Kościół przypomina ważny 
obowiązek dokładania wszelkich starań, a nawet domagania się […] aby 
wykształcenie świeckie zharmonizowane było z formacją chrześcijań-
ską. Dlatego Kościół pochwala władze i państwa, które, uwzględniając 
pluralizm współczesnego społeczeństwa i szanując należną wolność, 
wspierają rodziny, aby wychowanie dzieci we wszystkich szkołach mogło 
odbywać się w zgodzie z moralnymi i religijnymi zasadami rodziców”1.

Na szczęście przeszły już do historii te czasy, kiedy prawa rodzi-
com były zabierane i państwo próbowało przez szkołę narzucać pol-
skim rodzinom obcy pogląd na świat, zmierzając do wychowania 
„nowego człowieka”. Wymownym znakiem definitywnego ich końca 
był powrót lekcji religii do polskich szkół i przedszkoli 1 września 
1990 r. po 29 latach ich nieobecności. Fakt ten wywołał szczególną 
radość w sercu św. Jana Pawła II, który w tamtych czasach stwier-
dził: „Dzięki przemianom, jakie dokonują się ostatnio w naszej Oj-
czyźnie, katecheza wróciła do sal szkolnych i znalazła swoje miejsce 
i odbicie w systemie wychowawczym. Osobiście bardzo z tego się 
cieszę. Równocześnie jednak pragnę tu powtórzyć […] jest wam to 
dane i równocześnie zadane”2.

2. Potrzeby religijne wśród podstawowych potrzeb człowieka

Towarzysząc wychowankom, a także formując samego siebie, trzeba 
uwzględnić wszystkie sfery wychowawcze. Pominięcie jakiejkolwiek 
z nich prowadzi do zaburzenia harmonijnego rozwoju człowieka. Na-
leży pamiętać, że oprócz sfery psychicznej, intelektualnej i fizycznej 
proces wychowania powinien objąć także sferę duchową. Potrzeba 
relacji z Bogiem należy przecież do naturalnych potrzeb człowieka. 
Pięknie tę prawdę wyraził św. Augustyn w Wyznaniach: „Stworzyłeś 
nas bowiem jako skierowanych ku Tobie. I niespokojne jest serce nasze, 
dopóki w Tobie nie spocznie”3.

1	 Deklaracja o wychowaniu chrześcijańskim, nr 7.
2	 Jan Paweł II, Spotkanie z katechetami, nauczycielami i uczniami w katedrze we 

Włocławku, 6 czerwca 1991.
3	 Św. Augustyn, Wyznania I, 1, tłum. Z. Kubiak, Kraków 2018.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

206

Obecnie zwraca się uwagę na niepokojący wzrost depresji i zaburzeń 
lękowych u nastolatków. W takich sytuacjach konieczna jest oczywi-
ście zawsze kompetentna pomoc psychologiczna i psychiatryczna. 
Nie można jednak zapominać, że ważnym czynnikiem sprzyjającym 
zdrowiu psychicznemu jest dojrzale przeżywana religijność. Wielu 
z Was, Drodzy Bracia i Siostry, wie z własnego doświadczenia, jakim 
oparciem w życiu jest wiara i zaufanie Bożej Opatrzności. Warto też 
sięgnąć w przeszłość i odnieść się do życia naszych przodków. Poko-
lenia, które były przed nami, przeżywały czas zaborów, wojen, klęsk 
żywiołowych. Wielu naszych przodków musiało odnajdywać motywy 
nadziei po stracie swych bliskich i nawet niejeden raz na nowo odzy-
skiwać dobytek utracony z powodu zawieruch dziejowych. Oparciem 
dla nich była wtedy wiara w Boga i ufność w Bożą obecność nadającą 
sens życiu.

3. Konieczność współpracy w procesie wychowania

Współpraca w procesie wychowania jest wielkim dobrem, którego 
wartość widać w kontekście dzisiejszych trudnych wyzwań wychowaw-
czych. Wspólne realizowanie procesu wychowania wymaga uznania 
prawa do różnorodności i prawa do zachowania tożsamości, zgodnie 
z własnymi przekonaniami i wyznaniem religijnym. Potrzebny jest 
respekt, szacunek dla tych wartości, w których rodzice chcą wycho-
wywać swe dzieci. Nie można tego w żaden sposób zniszczyć. Rodzice 
chrześcijańscy mają prawo do wychowywania dzieci zgodnie z wyzna-
waną przez siebie wiarą.

Drodzy Rodzice, zadbajcie o to, aby Wasze dzieci uczestniczyły 
w szkolnych lekcjach religii. W dniu chrztu świętego podjęliście de-
cyzję, aby weszły one na drogę wiary. To wtedy kapłan przypomniał 
Wam, że prosząc dla Waszego dziecka o chrzest, „przyjmujecie na 
siebie obowiązek wychowania go w wierze”. I zapytał: „Czy jesteście 
świadomi tego obowiązku?”. Odpowiedzieliście wtedy: „Tak, jeste-
śmy świadomi”. Być może część z Was ma poczucie, że nie do końca 
wypełnia swoje obowiązki związane z chrześcijańskim wychowaniem 
dzieci. Szkolne lekcje religii, choć nigdy nie zastąpią roli, jaką Wy macie 
do odegrania w życiu dziecka, są jednak dla Was wielkim wsparciem 
i ułatwieniem w wychowaniu do wiary. Katecheta – ksiądz, siostra 
zakonna czy osoba świecka – zasieje w sercu Waszego dziecka ziarno, 
które być może nie od razu wyda plon. Może się zdarzyć, że dojrzały 



Konferencja Episkopatu Polski

207

już człowiek, po różnych doświadczeniach życiowych przypomni sobie 
słowa usłyszane na lekcjach religii w szkole i powie: „Mam jeszcze 
szansę”. Tak jak w przypowieści o synu marnotrawnym, nawet jeśli 
zdarzy się komuś pobłądzić, będzie miał gdzie wrócić. Poza tym lekcje 
religii są naturalnym elementem edukacji w naszej kulturze i cywili-
zacji, której fundament stanowi chrześcijaństwo. 

Katastrofalną z punktu widzenia skuteczności wychowania byłaby 
sprzeczność pomiędzy wartościami przekazywanymi przez szkołę 
a tymi, jakie przekazują rodzice. A tak by się stało, gdyby dziecko wy-
chowywane w rodzinie chrześcijańskiej, było w środowisku szkolnym 
przekonywane do czegoś zupełnie przeciwnego wierze w Boga – bo 
w szkole byłby realizowany program wychowawczy oparty na warto-
ściach sprzeciwiających się przesłaniu Ewangelii. Rodzice, z których 
podatków też utrzymywana jest szkoła, mają prawo domagać się, aby 
szkoła przez obecne w niej lekcje religii wychowywała dziecko w har-
monii z systemem wartości przekazywanym w rodzinie i Kościele. 

Zapraszamy wszystkich Rodziców, Nauczycieli i Wychowawców, 
Katechetów i Duszpasterzy do współpracy w wychowaniu dzieci i mło-
dzieży. Mamy nadzieję, że Tydzień Wychowania przeżywany w tym 
roku pod hasłem „Wychowujmy razem” będzie stanowił inspirację do 
połączenia wysiłków w tym dziele.

Dziękując Rodzicom, Wychowawcom i Nauczycielom za ich trud 
i poświęcenie, wszystkim z serca błogosławimy.

Podpisali: 
Kardynałowie, Arcybiskupi i Biskupi 
obecni na 398. Zebraniu Plenarnym 

Konferencji Episkopatu Polski,

Warszawa, 10 czerwca 2024 r.

List przeznaczony do wykorzystania duszpasterskiego w niedzielę, 
1 września 2024 r.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

208

3
STANOWISKO
Zespołu Ekspertów 

Konferencji Episkopatu Polski 
ds. Bioetycznych

Aborcja poza etyką i prawem?

1.  Członkowie Zespołu Ekspertów Konferencji Episkopatu Polski 
ds. Bioetycznych z uwagą śledzą działania podejmowane przez człon-
ków rządu RP, mające na celu liberalizację praktyki zabijania niena-
rodzonych dzieci1. Treść wytycznych, jak i sposób ich publikowania 
budzą najwyższy niepokój. Można mieć wrażenie, że wprost zmierza 
się do praktykowania aborcji poza refleksją etyczną i wbrew ochronie 
prawnej gwarantowanej przez Konstytucję.

2.  Zespół Ekspertów przypomina fundamentalną prawdę z zakresu 
genetyki, że życie każdego człowieka zaczyna się w chwili poczęcia. Od 
tego momentu rozwija się ono nieprzerwanie w oparciu o wewnętrzne 
zasady zapisane w jego genomie. Jego życie nie jest mniej ważne od 
życia każdego innego człowieka. Jak bardzo fundamentalna jest to 
prawda dla życia społecznego świadczy jej zapisanie w Konstytucji 
Rzeczypospolitej. Tę prawdę potwierdza też serce człowieka w postaci 
nakazu sumienia, aby czynił dobro i unikał zła. Od tego nakazu nie 
jest on w stanie się uwolnić, gdyż dotyczy on fundamentu ludzkiej 
moralności. Pogarda dla tego nakazu jest bardzo niebezpieczna dla 
relacji społecznych, gdyż podważa zasadność innych praw chroniących 
wartości ludzkie w życiu społecznym. 

1	 Minister Zdrowia, Wytyczne w sprawie obowiązujących przepisów prawnych dotyczą-
cych dostępu do procedury przerwania ciąży, opublikowane na stronie internetowej 
Ministerstwa Zdrowia w dniu 30 sierpnia 2024 r.; Prokurator Generalny, Wytyczne 
Nr 924 w sprawie zasad postępowania powszechnych jednostek organizacyjnych proku-
ratury w zakresie prowadzenia spraw dotyczących odmowy dokonania przerwania ciąży 
oraz tzw. aborcji farmakologicznej, opublikowane na stronie internetowej Prokuratury 
Krajowej w dniu 9 sierpnia 2024 r.



Konferencja Episkopatu Polski

209

3.  Należy przypomnieć wyrażony już 4 września 2023 r. sprzeciw 
wobec stworzenia nowej wykładni istniejącego prawa, zmierzającej 
do poszerzenia kryteriów dopuszczających legalne pozbawienie życia 
nienarodzonego dziecka w oparciu o przesłankę zdrowia psychicznego. 
Aborcja nie należy do metod terapeutycznych stosowanych w leczeniu. 
Uśmiercenie dziecka nie może być uważane za środek do przywrócenia 
zdrowia kobiety2. Zdziwienie członków Zespołu budzi też faktycz-
ny zakaz przeprowadzania konsultacji i organizowania konsylium 
w celu przeanalizowania przesłanek do dokonania aborcji. Wytyczne 
te naruszają ustawowe uprawnienie lekarza do zasięgnięcia z własnej 
inicjatywy opinii właściwego lekarza specjalisty lub zorganizowa-
nia konsylium lekarskiego, wynikające z art. 37 Ustawy z 5 grudnia 
1996 r. o zawodach lekarza i lekarza dentysty. Biorąc pod uwagę dobro 
pacjentów, którymi są matka i dziecko nienarodzone, odwołanie się 
do opinii doświadczonych lekarzy pozwala poszukiwać rozwiązania 
najbardziej optymalnego. 

4.  Szczególne zaniepokojenie budzą próby pozaustawowego ogra-
niczenia konstytucjonalnego prawa do wolności sumienia, wyraża-
jącego się w możliwości odmówienia podjęcia działań medycznych 
pozostających w sprzeczności z systemem wartości lekarza, a tym 
bardziej z systemem wartości uniwersalnych. „Nie do przyjęcia jest 
tworzenie kultury wykonywania zawodu medycznego, w której […] 
jednostka traci swoją podmiotowość, zostaje zmuszona zaprzeczyć 
swojej tożsamości i brać udział w postępowaniu, które w osądzie jej 
sumienia jest złem moralnym”3. Nie do zaakceptowania jest wymusza-
nie dokonywania przerywania ciąży pod groźbą sankcji finansowych, 
w tym utraty kontraktu z Narodowym Funduszem Zdrowia. Zauważyć 
należy, że sumienie lekarzy może być łamane w takiej sytuacji przez 
osoby zarządzające podmiotami leczniczymi, które będą się obawiać 
ograniczenia lub utraty finansowania działalności leczniczej ze środków 
publicznych. Takie rozwiązanie nie liczy się też z fundamentalnym 
prawem obywateli do świadczeń zdrowotnych, które zostaną ograni-
czone przez pozbawienie szpitali należnych im funduszy. Nie jest to 

2	 Por. Zespół Ekspertów KEP ds. Bioetycznych, Stanowisko w sprawie dopuszczalności 
aborcji w oparciu o przesłankę zdrowia psychicznego (4 września 2023), AKEP 2023, 
nr 1(35), s. 287, nr 4.

3	 Zespół Ekspertów KEP ds. Bioetycznych, Stanowisko w sprawie klauzuli sumienia 
(14 lutego 2014), AKEP 2014, nr 1(25), s. 82, nr 16.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

210

więc kara wymierzona w dyrekcje szpitali, ale pracowników szpitala, 
którzy mają prawo do godziwego wynagrodzenia, a nade wszystko 
w pacjentów, którzy mają prawo do korzystania z dostępnych terapii. 

5.  Wytyczne Prokuratora Generalnego stawiają pod znakiem zapy-
tania jego niezależność, która winna zapewnić każdemu obywatelowi 
gwarancje, że jego sprawa zostanie rozpoznana w sposób obiektywny 
i rzetelny, bez ingerencji ze strony pozamedycznej. Poważne zaniepo-
kojenie budzą naciski Prokuratora Generalnego, aby postępowania 
w sprawie pomocnictwa w przeprowadzeniu aborcji umarzać lub kie-
rować wnioski do sądu o warunkowe umorzenie sprawy ze względu na 
znikomą szkodliwość społeczną. W świetle dotychczasowych orzeczeń 
Trybunału Konstytucyjnego (z 28 maja 1997 r. sygn. akt K. 26/96 oraz 
z 22 października 2020 r. sygn. akt K 1/20) nie ma argumentów za 
zmianą interpretacji momentu rozpoczęcia prawnej ochrony życia. 
Powinna się ona rozpoczynać od momentu poczęcia i obejmować cały 
okres ciąży. Z uwagi na fundamentalny charakter prawa do życia nie 
można uznać działań w nie wymierzonych za cechujące się niewielką 
szkodliwością.

6.  Zespół Ekspertów przypomina niezmienne nauczanie Kościoła, 
że „bezpośrednie przerwanie ciąży, to znaczy zamierzone jako cel czy 
jako środek, jest zawsze poważnym nieładem moralnym, gdyż jest 
dobrowolnym zabójstwem niewinnej istoty ludzkiej”4. Według prawa 
kościelnego dokonanie zabójstwa nienarodzonego dziecka oraz wspól-
nictwo w tym procederze taktowane jest jako jedno z najcięższych 
przestępstw i karane jest karą ekskomuniki, która wyklucza z udziału 
w dobrach duchowych powierzonych Kościołowi przez Chrystusa. 

W imieniu Zespołu Ekspertów 
Konferencji Episkopatu Polski 

ds. Bioetycznych 
Bp Józef Wróbel SCJ

Warszawa, 3 września 2024 r.

4	 Jan Paweł II, Encyklika Evangelium vitae (25 marca 1995), nr 62.



Konferencja Episkopatu Polski

211

4
LIST PASTERSKI 

Episkopatu Polski

Ksiądz Jerzy Popiełuszko,  
patron współczesnej wolności

40 lat temu, w październiku 1984 r., ks. Jerzy Popiełuszko został 
zamordowany przez funkcjonariuszy Służby Bezpieczeństwa PRL. 
Kapłan, który stał się symbolem troski o losy ojczyzny w 2010 r., został 
ogłoszony błogosławionym. Przez jego życie realizował się Boży plan 
zbawienia. W jego słowach i decyzjach można więc szukać świętości, 
która przekracza swoją epokę. Czy ks. Jerzego można nadal naślado-
wać? Czy jego epoka bardzo różni się od naszej?

W stronę kapłaństwa

Ksiądz Popiełuszko pochodził z podlaskiej wsi Okopy. Głęboka 
wiara rodziców i trudy codziennego życia ukształtowały siłę jego 
charakteru. W domu uczył się odróżniać dobro od zła, prawdę od 
kłamstwa, uczył się szanować ludzi. Matka rozpoczynała codzienną 
modlitwę. Przyszły kapłan zainspirował się osobą Ojca Maksymiliana 
Kolbego, więc po maturze, w 1965 r. zgłosił się do warszawskiego se-
minarium duchownego.

W opinii seminaryjnych kolegów Popiełuszko nie wyróżniał się ani 
nadzwyczajną modlitwą, ani studiami. Wielką próbą stała się dwuletnia 
przymusowa służba w kleryckiej jednostce wojskowej. W całym społe-
czeństwie w zamian za wyrzeczenie się wartości kuszono awansami lub 
oferowano święty spokój. Kto nie uznawał socjalistycznego porządku, 
musiał liczyć się z prześladowaniem. Kleryków poddawano indoktryna-
cji, zabraniano praktyk religijnych. Popiełuszko nie rozumiał być może, 
jak wielkim siłom zła stawia opór. Codziennie wytrwale modlił się na 
głos, odmówił porzucenia medalika i różańca. W jednym z listów pisał, 
że mógłby uniknąć prześladowań w zamian za ustępstwa, ale chciał żyć 
głębiej. Był więc upokarzany i poddawany brutalnej presji. Zachował 
jednak wewnętrzną wolność, a nawet pociągnął wielu kolegów. Całe 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

212

jego późniejsze kapłańskie życie stało się polem dramatycznej walki 
o podstawowe wartości w życiu człowieka i społeczeństwa. 

Kapelan hutników

Święcenia kapłańskie przyjął z rąk kard. Stefana Wyszyńskiego 
w maju 1972 r. Przez pierwsze lata wypełniał zwyczajną posługę wi-
kariusza w kilku parafiach. Mówił kazania, spowiadał, chrzcił, zajmo-
wał się duszpasterstwem pielęgniarek i studentów medycyny. W 1980 r. 
został rezydentem parafii Świętego Stanisława Kostki w Warszawie. 
W sierpniu tego roku całą Polskę zalała fala solidarnościowych straj-
ków. Kapłan, wówczas 33-letni, został poproszony przez robotników 
z Huty Warszawa o odprawienie dla nich polowej Mszy Świętej. Pisał 
później: „Spowiadałem ludzi, którzy zmęczeni do granic wytrzyma-
łości klęczeli na bruku. I tam chyba ci ludzie zrozumieli, że są silni, są 
mocni właśnie w jedności z Bogiem, z Kościołem”. Komunizm odebrał 
im prawo własności, narzucał nową wizję historii i ateistyczny system 
wartości. Człowiek potrzebuje jednak czegoś więcej niż święty spokój. 
Szuka prawdy, własnej tożsamości, wolności. Potrzebuje wiedzieć, 
kim jest i skąd się wziął, potrzebuje wiary i miłości. Po odprawieniu 
tej Mszy Świętej ksiądz szeroko otworzył dla hutników drzwi swojego 
domu. Stworzone przez niego duszpasterstwo ludzi pracy rozwijało 
się z miesiąca na miesiąc.

Głos wolności

13 grudnia 1981 r. rząd PRL wprowadził stan wojenny. Wielu przy-
jaciół ks. Popiełuszki aresztowano i poddano represjom. „Byłem z nimi 
w czasie triumfu, pozostałem z nimi i w grudniową, czarną noc” – po-
wiedział kapłan. Jako jeden z pierwszych zorganizował w Warszawie 
punkt wymiany informacji o internowanych, chodził na rozprawy 
sądowe hutników, jego mieszkanie zamieniło się w skład pomocy 
charytatywnej, a drzwi zawsze były otwarte dla potrzebujących. Od 
lutego 1982 r. rozpoczął odprawianie comiesięcznych Mszy w intencji 
Ojczyzny. Był bardzo blisko ludzi, niosąc ich ciężary i dramaty. Jego 
skromne do tej pory kazania stały się niezwykle przenikliwe i nabrały 
wielkiej mocy. Przypominał, że wszelkie kryzysy biorą się z braku 
prawdy, a żeby żyć w prawdzie, trzeba pokonywać lęk. Przypominał 



Konferencja Episkopatu Polski

213

prawdziwą historię Polski, stawał w obronie pokrzywdzonych. Na 
Żoliborz przybywały dziesiątki tysięcy wiernych z całej Polski, noto-
wano wiele nawróceń i chrztów osób dorosłych. Uczestnicy Mszy za 
Ojczyznę wracali do domów wolni od lęku i nienawiści, z poczuciem 
godności i nadziei.

Tam, gdzie docierał jego głos, tam system komunistyczny, rządzący 
strachem i manipulacją, tracił wpływy. Komuniści uruchomili więc 
machinę prześladowania. Zaczęto go szpiegować, w mieszkaniu za-
łożono podsłuch, podsyłano agentów udających przyjaciół. Do domu 
wrzucono ładunek wybuchowy, grożono mu śmiercią, uszkodzono 
samochód. Podrzucono mu nielegalne materiały, aresztowano, zniesła-
wiano w mediach. Mimo udręczenia kapłan nie dawał się zastraszyć, 
co więcej – zyskał rangę moralnego autorytetu i symbolu wolności 
w Polsce i poza jej granicami. Komuniści postanowili go zabić. Kapelan 
hutników wielokrotnie mówił bliskim, że spodziewa się zamachu na 
swoje życie. Mówił też, że jest gotowy na wszystko i że naśladowcy 
Chrystusa powinni być zdolni do oddania życia za prawdę.

Misja po śmierci

19 października 1984 r. ks. Jerzy Popiełuszko podczas spotkania 
Duszpasterstwa Ludzi Pracy w Bydgoszczy powiedział: „Módlmy się, 
abyśmy byli wolni od lęku, zastraszenia, ale przede wszystkim od żądzy 
odwetu i przemocy”. Były to jego ostatnie publiczne słowa, swoisty 
testament, w którym modlił się o wolność i przebaczał winowajcom. 
W drodze powrotnej do domu został porwany przez funkcjonariu-
szy Służby Bezpieczeństwa i bestialsko skatowany. Ciało wrzucono 
do Wisły. Pożegnanie ks. Jerzego Popiełuszki, które odbyło się przy 
warszawskim kościele Świętego Stanisława Kostki, było najliczniejszą 
ceremonią pogrzebową w historii Polski. Od 600 tysięcy do miliona 
uczestników manifestowało pokój i przebaczenie, co wstrząsnęło po 
raz kolejny komunistycznym systemem, który przygotował się tego 
dnia do brutalnej walki z tłumem.

Podczas procesu beatyfikacyjnego pytano świadków o to, czy ks. Po-
piełuszko miał jakieś nadzwyczajne duchowe moce czy charyzmaty. 
Wszyscy odpowiedzieli przecząco. Był zwyczajnym człowiekiem, takim 
jak my wszyscy. Jego droga, modlitwa, wybór prawdy, przebaczenie 
dostępne są dla każdego z nas. To droga do przemiany samego siebie 
i świata, droga do królestwa Bożego. Wiele osób pisze dziś o wewnętrz-



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

214

nej przemianie, o łaskach doznanych za wstawiennictwem Błogosławio-
nego. Ludzie dziękują za uwolnienie z depresji, nałogów, za zażegnanie 
sporów w rodzinie, za uzdrowienia. Ksiądz Jerzy z pasją nadal pomaga 
ludziom, podobnie jak za życia. Jego misja uwalniania ludzkich serc 
do życia w prawdzie i wolności intensywnie się rozwija. Przy grobie 
modliło się do tej pory blisko 23 miliony osób. Jego relikwie czczone 
są w 1800 miejscach na sześciu kontynentach. Skromna postać kapła-
na przekroczyła granice geograficzne, kulturowe i pokoleniowe. Stał 
się patronem Solidarności, patronem prześladowanych chrześcijan, 
społeczeństw zmagających się z totalitaryzmem, konsumpcjonizmem 
i chaosem wartości. Jest przede wszystkim patronem ludzi, którzy 
chcą przeżyć wartościowe życie. Jest patronem ludzi młodych jako 
przewodnik w skomplikowanym świecie półprawd, konfliktów, lęku 
i nienawiści.

W świecie ks. Jerzego Popiełuszki rozgrywał się spór o wartości. 
Komunizm fałszował historię, posługiwał się kłamstwem, przemocą, 
odbierał ludziom wolność. Spór o wartości wciąż trwa. Wolność bez 
Boga i bez prawdy staje się dziś pociągającą dla niektórych karykaturą 
wolności. Manipulacje wprowadzają chaos, podziały, nienawiść. Wciąż 
trzeba pokonywać lęk. W roku 40. rocznicy męczeństwa bł. ks. Jerzego 
Popiełuszki prośmy Boga o dar prawdy i wolności w sercach, w Ojczyźnie 
i na świecie. Prośmy również o kanonizację Błogosławionego, skromne-
go kapłana z Podlasia, aby jego świadectwo dotarło do całego świata.

Podpisali: 
pasterze Kościoła katolickiego w Polsce 

obecni na 398. Zebraniu Plenarnym 
Konferencji Episkopatu Polski 

w Warszawie, 10 czerwca 2024 r.

List należy odczytać w niedzielę, 29 września 2024 r. 



Konferencja Episkopatu Polski

215

5
SŁOWO

Przewodniczącego KEP i Delegata KEP
ds. Ochrony Dzieci i Młodzieży

Uważni i wspierający – w trosce o dzieci

Jakże zdziwieni musieli być uczniowie, którzy zatroskani o kom-
fort Pana Jezusa chcieli odprawić przychodzących do Niego z dziećmi, 
a usłyszeli pełne wyrzutu słowa: „nie przeszkadzajcie im”. Niezrozu-
miały był dla nich gest Chrystusa, który stawia dziecko za wzór do 
naśladowania (Mk 10, 13-16). Jezus pokazał, jak ważne jest dziecko 
i że to ono może uczyć czegoś dorosłego! 

Do zrozumienia godności dziecka, jego podmiotowości i szacunku 
dla jego praw wciąż jako dorośli i społeczeństwa dojrzewamy. Dopiero 
ostatnie dziesięciolecia przyniosły uznanie praw dziecka, co znala-
zło szczególne odbicie w pierwszym prawnie wiążącym dokumencie, 
jakim jest Konwencja o prawach dziecka ONZ z 1989 r. Dziesięć lat 
wcześniej papież Jan Paweł II, przemawiając po raz pierwszy na sesji 
Zgromadzenia Ogólnego ONZ w Nowym Jorku, przypomniał, że troska 
o dziecko jest pierwszym i podstawowym sprawdzianem stosunku 
człowieka do człowieka. 

Każde dziecko zasługuje na przyjęcie i miłość. Każdemu dziecku, 
które przychodzi na ten świat, należy się zapewnienie warunków nie-
zbędnych do rozwoju. Nie tylko zabezpieczenie potrzeb materialnych, 
ale także poświęcenie mu uwagi i traktowanie z szacunkiem, stworzenie 
warunków, by mogło swobodnie się rozwijać w sferze emocjonalnej 
i duchowej. To zadanie spoczywa w znacznej mierze na rodzicach i opie-
kunach, ale nie bez znaczenia w kształtowaniu młodego człowieka są 
też relacje rodzinne i społeczne, także we wspólnocie Kościoła. Zdarza 
się bowiem, że drogę wychowania chcemy przejść niejako na skróty, 
wykorzystując swoją przewagę nad dzieckiem. Zamiast towarzyszyć 
w rozwoju, podejmujemy decyzje autorytarnie. Za właściwe zachowa-
nie uznajemy takie, jakiego oczekuje wobec dziecka dorosły. Wybuchy 
złości u nastolatka gasimy własnym krzykiem. Jednak kiedy jedynym 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

216

argumentem staje się argument siły, to tak naprawdę pokazujemy, że 
to my dorośli jesteśmy słabi i bezradni. 

Postawienie dziecka w centrum, wsłuchanie się w jego potrzeby 
i umiejętność zobaczenia sytuacji z jego perspektywy to droga budowa-
nia ciepłej i czułej relacji z nim, umożliwiająca dziecku kształtowanie 
jego własnej tożsamości. Nie oznacza to wychowania, które nie stawia 
zdrowych granic. One są dziecku potrzebne, ale stanowią też swoisty 
egzamin dla rodziców i wychowawców, bo dają odpowiedź, na ile je-
steśmy konsekwentni i zgodni w naszych decyzjach, czy potrafimy 
wyjaśnić dziecku nasze motywacje, a nade wszystko, czy dajemy mu 
takie poczucie bezpieczeństwa, że nasze „nie” nie zostanie odebrane 
jako odrzucenie, a nasze działanie nie zburzy w dziecku pozytywnego 
obrazu samego siebie. 

Dzieci są nadzieją rodziny i społeczeństwa. Pozwólmy więc, by ich 
głos był obecny. Twórzmy przestrzeń, by mogły nie tylko się wypowie-
dzieć, ale i być wysłuchane. Nie unieważniajmy ich emocji, mówiąc: 
„Jak ja bym chciał mieć takie problemy jak ty”. Budujmy autentyczne 
więzi oparte na zaufaniu, żeby dziecko mogło odnaleźć obok siebie 
dorosłego, z którym będzie mogło podzielić się swoimi trudnościami. 
Podkreślajmy naszą gotowość do słuchania i pomocy. Bądźmy uważni 
na wszelkie symptomy, które mogą świadczyć, że dziecko doświad-
cza krzywdy lub niezrozumienia ze strony rówieśników czy innych 
osób. Nigdy też sami nie stosujmy przemocy, zarówno fizycznej, jak 
i emocjonalnej. Bądźmy tymi, którzy wpierają je i chronią, by mogły 
się w pełni rozwinąć. 

Zainicjowana przez Fundację „Dajemy Dzieciom Siłę” ogólnopolska 
kampania „Dzieciństwo bez przemocy” ma mobilizować całe społeczeń-
stwo do zapobiegania krzywdzeniu dzieci. Konferencja Episkopatu Pol-
ski podjęła decyzję, aby włączyć się w tę inicjatywę, bo bezpieczeństwo 
dzieci i ich ochrona przed wszelką przemocą jest zadaniem, w którym 
warto i trzeba działać wspólnie. Symbolicznym wyrazem uczestnictwa 
Kościoła w tej kampanii będzie podświetlenie na czerwono obydwu 
katedr w Warszawie w obchodzonym 19 listopada Międzynarodowym 
Dniu Zapobiegania Przemocy wobec Dzieci.

By skutecznie chronić dzieci przed krzywdą, potrzeba naszego 
zaangażowania. Nie możemy zamykać oczu na niepokojące sygnały 
i przemocowe zachowania. Niezbędna jest również świadomość dewa-
stujących konsekwencji, jakie niesie doświadczenie krzywdy w dzieciń-



Konferencja Episkopatu Polski

217

stwie. Przemoc fizyczna rodzi w dziecku poczucie winy, prowadzi do 
zachowań uzależniających, a niekiedy również stosowania przemocy 
wobec samego siebie i innych.

Zaniedbanie emocjonalne ze strony dorosłych skutkuje problemami 
z wyrażaniem swoich uczuć i pragnień, w tworzeniu i utrzymywaniu 
bliskich relacji. Traumatyczne i przemocowe doświadczenia silnie 
blokują rozwój osobisty dziecka i przekładają się na jego problemy 
w życiu dorosłym, w tym trudności małżeńskie i rodzicielskie. Wy-
chowanie bez przemocy to szczęśliwe dzieciństwo, które daje dobry 
start w dorosłość.

Dziękujemy wszystkim, którzy troskliwie i z czułością wychowują 
własne dzieci i wnuki. Tym, którzy dają miłość dzieciom w rodzinach 
adopcyjnych lub zastępczych. Wszystkim, którzy podejmują trud 
wychowania w szkołach i przedszkolach, wspierają rodziców dzieci 
z niepełnosprawnością lub opiekują się nimi w domach pomocy. Tym, 
którzy dają wsparcie samotnym matkom i zabiegają o prawo do życia 
dla każdego poczętego dziecka. Dziękujemy tym, którzy niosą pomoc 
dzieciom krzywdzonym, a także angażują się w działania prewencyj-
ne i edukacyjne. Dzieci mają prawo do naszej miłości i troski o nie, 
wspierania ich rozwoju i dodawania im skrzydeł!

Abp Tadeusz Wojda SAC
Przewodniczący Konferencji Episkopatu Polski

Abp Wojciech Polak
Delegat KEP ds. Ochrony Dzieci i Młodzieży

Warszawa, 8 października 2024 r.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

218

6
LIST PASTERSKI 

zapowiadający ogólnopolskie obchody 
XXIV Dnia Papieskiego 

na niedzielę, 6 października 2024 r.

Jan Paweł II – ewangelia starości i cierpienia

Umiłowani w Chrystusie Panu Siostry i Bracia!

Cierpienie dotyka każdego człowieka. W jego obliczu pojawiają 
się pytania: Dlaczego mnie to spotkało? Dlaczego cierpię? A także 
pokrewne – skąd w świecie zło? Pytania te człowiek zadaje najpierw 
sobie, później innym ludziom, a ostatecznie Bogu jako Stwórcy świata 
i człowieka. On zaś słucha, a nawet oczekuje tych pytań i odpowiada 
na nie już na kartach Starego Testamentu, jak choćby poprzez historię 
Hioba i Tobiasza. Odpowiedź na pytanie o źródło, a przede wszystkim 
o sens cierpienia przynosi dopiero Jezus Chrystus. Przez swoją mękę 
i śmierć nie tylko zgładził grzech i otworzył ludziom drogę do nie-
ba, ale przede wszystkim, jak zaznacza autor Listu do Hebrajczyków, 
ukazał swoim życiem, że cierpienie może stać się drogą do świętości 
dla człowieka.

Drogę tę przeszedł św. Jan Paweł II. Ból i cierpienie stanowiły 
szczególny rys życia i posługi Karola Wojtyły. Strata matki w wie-
ku dziewięciu lat, niedługo później brata i ojca w czasie okupacji. 
A także wypadek, kiedy potrąciła go niemiecka ciężarówka, śmierć 
przyjaciół w czasie wojny czy prześladowania i szykany ze strony 
komunistów. Szczególnie tragiczne i bolesne dla Jana Pawła II stało 
się doświadczenie zamachu na jego życie 13 maja 1981 r. Od tego 
momentu rzymską Poliklinikę Gemelli, w której w czasie swego pon-
tyfikatu przebywał dziewięć razy, sam nazywał ,,trzecim Watykanem”. 
Publiczne przeżywanie choroby, a także starości, stały się jednym 
z najbardziej zapamiętanych symboli pontyfikatu Papieża Polaka. 
Spotkania św. Jana Pawła II z chorymi i cierpiącymi odbywały się 
w czasie każdej podróży apostolskiej, stanowiąc ważną część papie-
skiej posługi. 



Konferencja Episkopatu Polski

219

Przeżywając, w łączności z papieżem Franciszkiem, XXIV Dzień 
Papieski pod hasłem „Jan Paweł II. Ewangelia starości i cierpienia”, 
chcemy wrócić do orędzia, które św. Jan Paweł II pozostawił, szcze-
gólnie w liście do chorych Salvifici doloris1 oraz w liście do osób w po-
deszłym wieku2.

I. Oblicza ludzkiego cierpienia

Cierpienie zawsze jest rzeczywistością o tysiącu twarzy – mówił 
św. Jan Paweł II do chorych w Lourdes 15 sierpnia 1983 r. – jest ono 
niepowtarzalne w tym sensie, że każda osoba na to samo cierpienie 
reaguje w całkiem odmienny sposób. Jest to tajemnica nieprzewidzianej 
wrażliwości każdego człowieka. Cierpienie ma szersze znaczenie niż 
ból, choroba czy kalectwo. Obok cierpienia fizycznego istnieje cierpienie 
psychiczne odczuwane w sferze emocjonalnej – jak choćby samotność, 
brak akceptacji, lęk, depresja, doświadczenie hejtu oraz cierpienie 
duchowe – wyrzuty sumienia, brak poczucia sensu życia – określane 
niekiedy mianem bólu moralnego lub bólu istnienia. Cierpienie do-
tyka indywidualnych osób, ale także grup społecznych czy narodów 
w wypadkach klęsk naturalnych, epidemii, katastrof i kataklizmów, 
a w końcu wojny, czego jesteśmy świadkami w Ukrainie, Palestynie 
czy innych zakątkach świata.

Cierpienie człowieka jest bardziej podstawowe od bólu i choroby, 
które są obecne także w świecie zwierząt. Tylko człowiek, cierpiąc, wie, 
że cierpi, i pyta „dlaczego” – i w sposób już całkowicie i specyficznie 
ludzki cierpi, jeśli nie znajduje odpowiedzi na to pytanie3. Poszukiwanie 
sensu cierpienia ujawnia zatem prawdę o tym, że człowiek jest osobą.

II. Nadać cierpieniu sens

Cierpienie jest tajemnicą, której człowiek nie jest w stanie do końca 
przeniknąć swym rozumem4. Często służy nawróceniu, czyli odbudo-
waniu dobra w człowieku5. Pozwala przemyśleć i właściwie ustawić 

1	 Jan Paweł II, List apostolski Salvifici doloris, 11 lutego 1984.
2	 Jan Paweł II, List do osób w podeszłym wieku, 1 października 1999.
3	 Salvifici doloris, nr 9.
4	 Por. tamże, nr 11.
5	 Por. tamże, nr 12.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

220

hierarchię wartości, staje się kluczem do otwierania serca na Boże 
miłosierdzie, jak było to w przypadku św. Franciszka czy św. Ignacego 
Loyoli. Dla człowieka wierzącego cierpienie, doświadczenie zła, a rów-
nocześnie milczenia i jakby nieobecności Boga stanowią czas próby 
i oczyszczenia, które można nazwać ciemną nocą wiary. Jednocześ-
nie staje się przestrzenią wypracowania cnoty wytrwałości i nadziei.

Cierpieniu, choć samo w sobie jest złem i Bóg nie pragnie go dla 
człowieka, można nadać sens. Mówił o tym św. Jan Paweł II w cyto-
wanym przemówieniu do chorych w Lourdes: „chciałbym pozostawić 
w waszej pamięci i waszych sercach trzy światła, które wydają mi 
się cenne. Najpierw: jakiekolwiek jest wasze cierpienie […] ważne 
jest, abyście je sobie jasno bez pomniejszania go ani wyolbrzymiania 
uświadomili […]. Następnie jest rzeczą konieczną, by postępować na 
drodze akceptacji […] dlatego, że wiara zapewnia nas, iż Pan może 
i pragnie wyprowadzić dobro ze zła. […] I wreszcie najpiękniejszy 
gest, który możecie uczynić: ofiara. Prawdę tę w pełni objawił Jezus 
Chrystus, który przybliżył się do świata ludzkiego cierpienia przez 
to, że sam to cierpienie wziął na siebie”6. Przeżywał je świadomie 
oraz akceptował w duchu całkowitego ofiarowania siebie Ojcu za 
zbawienie ludzi.

W Krzyżu Chrystusa nie tylko odkupienie dokonało się przez cier-
pienie, ale samo cierpienie ludzkie zostało też odkupione7. Człowiek, 
przeżywając swoje cierpienie w jedności z Krzyżem Chrystusa, uczest-
niczy w misji Jezusa, zgodnie ze słowami św. Pawła: „Teraz raduję się 
w cierpieniach za was i ze swej strony w moim ciele dopełniam braki 
udręk Chrystusa dla dobra Jego Ciała, którym jest Kościół” (Kol 1, 24). 
Droga do odkrycia tego wymiaru cierpienia i zaakceptowania w ży-
ciu jest nieraz bardzo długa. Prowadzi czasem poprzez wewnętrzne 
załamania, a nawet bunty i wyrzuty czynione Bogu. Jednocześnie 
taka postawa wobec cierpienia może zaowocować nie tylko osobistym 
nawróceniem, lecz także pogłębieniem relacji z Jezusem. Czas choroby 
i cierpienia może stać się okresem, w którym wiara będzie niezwykle 
intensywnie przeżywana, a zbawienie, pochodzące od Chrystusa – bar-
dzo świadomie przyjmowane. Człowiek, odkrywający cierpienie jako 
powołanie, czuje się potrzebny, zachowuje pragnienie życia, w jego zaś 

6	 Tamże, nr 16.
7	 Tamże, nr 19.



Konferencja Episkopatu Polski

221

wnętrzu rodzi się pokój, a nawet radość, przez co jego postawa staje się 
lekcją człowieczeństwa i chrześcijaństwa dla ludzi z otoczenia. Tym 
samym w obliczu cierpienia winniśmy koncentrować się na pytaniu nie 
o to – dlaczego cierpię, ale jakie dobro mogę uczynić moim cierpieniem 
drugiemu człowiekowi?

III. Miłość rodzi się w odpowiedzi na cierpienie

Jak zauważył św. Jan Paweł II: „Chrystus nauczył człowieka równo-
cześnie świadczyć dobro cierpieniem – oraz świadczyć dobro cierpią-
cemu. W tym podwójnym aspekcie odsłonił sens cierpienia do samego 
końca”8. Wszystko zaczyna się od wrażliwości serca. Z niej rodzą się 
konkretne postawy i gesty wobec ludzi starszych i cierpiących, które 
zamykają się w trojakiej powinności: akceptować ich obecność, pomagać 
im i doceniać ich zalety. Szacunek i miłość wobec ludzi w podeszłym 
wieku jest jedną z najważniejszych cech prawdziwie ludzkiej i dojrzałej 
cywilizacji9. Dlatego dziękujemy rodzinom, które opiekują się ludźmi 
w podeszłym wieku, chorymi i cierpiącymi. Wyrażamy wdzięczność 
wobec rodziców poświęcających swoje życie zawodowe i osobiste, aby 
opiekować się niepełnosprawnymi dziećmi. Z szacunkiem przyjmu-
jemy postawę dzieci, które towarzyszą swoim rodzicom w podeszłym 
wieku, troszcząc się nie tylko o ich potrzeby fizyczne i przynosząc ulgę 
w cierpieniu, ale nade wszystko poświęcając im czas. Wspomnijmy 
dziś z wdzięcznością lekarzy, pielęgniarki, pracowników służby zdro-
wia, a także kapelanów i wolontariuszy posługujących w szpitalach, 
hospicjach, domach opieki, towarzyszących oraz służących chorym 
i cierpiącym w najtrudniejszych momentach życia. W końcu dziękujemy 
wszystkim ludziom dobrej woli, którzy, angażując się w różnorakie 
akcje wspólnotowo lub indywidualnie, często anonimowo, wspierają 
ludzi potrzebujących.

Apelujemy do rządzących, organizacji społecznych i wszystkich ludzi 
wierzących i niewierzących o ochronę i szacunek dla każdego życia 
od poczęcia do naturalnej śmierci. Stajemy się głosem tych, którzy 
w swoim cierpieniu nie mogą nawet wołać o pomoc. Przypominamy 
o niezbywalnej godności każdego człowieka i jego prawie do życia.

8	 Tamże, nr 30.
9	 Por. List do osób w podeszłym wieku, nr nr 11 i 12.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

222

IV. „Żywy pomnik” św. Jana Pawła II

Wrażliwość na cierpienie i gotowość niesienia pomocy to postawa 
wielu stypendystów Fundacji „Dzieło Nowego Tysiąclecia”. Jedną z nich 
jest Magdalena: „Studiuję neurobiopsychologię na Uniwersytecie Gdań-
skim, jest to jedna z moich pasji. Swoją wiedzę wykorzystuję w pracy 
z dziećmi i młodzieżą w spektrum autyzmu oraz na różnym poziomie 
sprawności intelektualnej. Ta praca daje mi energię do działania i mo-
tywuje do uczenia się nowych rzeczy, żeby w przyszłości móc jeszcze 
skuteczniej pomagać moim podopiecznym”. Fundacja co roku swoją 
opieką obejmuje blisko dwa tysiące zdolnych uczniów i studentów 
z niezamożnych rodzin, z małych miejscowości w całej Polsce.

W przyszłą niedzielę, podczas kwesty przy kościołach i w miejscach 
publicznych, będziemy mogli wesprzeć materialnie ten wyjątkowy, 
konsekwentnie budowany od 24 lat przez nas wszystkich „żywy po-
mnik” wdzięczności św. Janowi Pawłowi II. Niech udzielone w ten 
sposób wsparcie, nawet w obliczu osobistych trudności i niedostatków, 
będzie wyrazem naszej budowy „cywilizacji miłości”.

Na czas owocnego przeżywania XXIV Dnia Papieskiego udzielamy 
wszystkim pasterskiego błogosławieństwa.

Podpisali:
Pasterze Kościoła katolickiego w Polsce 

obecni na 398. Zebraniu Plenarnym 
Konferencji Episkopatu Polski

w Warszawie, 
10 czerwca 2024 r.

List należy odczytać w niedzielę, 6 października 2024 r.



Konferencja Episkopatu Polski

223

7
STANOWISKO 

Zespołu Ekspertów KEP 
ds. Bioetycznych 

dotyczące tranzycji płci 

Streszczenie

Temat tranzycji płci jest niezwykle aktualny. Toczy się na jego temat 
dyskusja w wielu środowiskach i coraz więcej osób identyfikuje siebie 
jako osoby transpłciowe czy – szerzej – poszukuje swojej tożsamości 
płciowej. Żywo zainteresowani tą problematyką są także członkowie 
ich rodzin. Wiele pytań na ten temat stawiają również specjaliści świad-
czący pomoc osobom transpłciowym; dotyczy to m.in. nauczycieli, 
pedagogów, psychologów, lekarzy różnych specjalności, seksuologów, 
psychoterapeutów, a także sędziów rozpatrujących sprawy o ustalenie 
płci. Stąd lista osób, które są żywo zainteresowane tym zagadnieniem, 
jest długa. 

Płciowość człowieka jest rzeczywistością wieloaspektową. Po części 
jest uwarunkowana biologicznie, w niektórych wymiarach psychospo-
łecznie, przy czym pierwsza grupa czynników ma znaczenie podsta-
wowe. W prezentowanym stanowisku Zespół wykorzystuje do opisu 
rzeczywistości płci zarówno literaturę medyczną, filozoficzną, jak 
i nauczanie papieża Franciszka odnośnie do ideologii gender. Pokrótce 
opisano te ujęcia, które jako kryterium prawdziwości przyjmują racje 
obiektywne, jak i te, które promują subiektywizm. Wskazano także 
różne rozstrzygnięcia na gruncie antropologii filozoficznej czynione 
w zależności od tego, czy natura człowieka jest postrzegana jako zmien-
na czy też niezmienna. W dokumencie podkreślono, że wiele środowisk 
promuje tranzycję prowadzącą do nieodwracalnej utraty zdolności 
prokreacyjnych. Kościół postrzega takie działania jako powodujące 
ciężki uszczerbek na zdrowiu, a przez to niegodziwe. Zwrócono też 
uwagę na liczne niespójności w budowaniu argumentacji za tranzycją.

Dokument kończy się przywołaniem nauczania Kościoła odnośnie do 
ludzkiej płciowości, wyszczególniając niektóre etycznie błędne praktyki 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

224

oraz wskazując pewne pozytywne propozycje na przyszłość. Dotyczy 
to m.in. zrozumienia sytuacji osób mających problemy z odczytaniem 
swojej identyfikacji płciowej lub określających się jako transpłciowe.

Do dokumentu została dołączona bibliografia. Zawarto w niej 
opracowania prezentujące różne stanowiska dotyczące seksualności 
i tranzycji płci – także te, które nie nawiązują do chrześcijańskiego 
światopoglądu. W opinii Zespołu ułatwi to dialog i umożliwi pogłębione 
zrozumienie tej złożonej problematyki.

1. Wstęp

Problematyka zawarta w tym stanowisku była już częściowo poru-
szana w dokumentach zarówno Kościoła powszechnego (Katechizm 
Kościoła Katolickiego1, Kongregacja ds. Edukacji Katolickiej, „Stwo-
rzył ich jako mężczyznę i kobietę”2), jak i Kościoła w Polsce (Stanowisko 
Konferencji Episkopatu Polski w kwestii LGBT+3). Najnowszym tekstem 
kościelnym podejmującym tę ważną problematykę jest Deklaracja 
Dykasterii Nauki Wiary Dignitas infinita z 2 kwietnia 2024 r. (szcze-
gólnie pkt 55–60)4.

Ze względu na współczesne wyzwania dotyczące znaczenia, roli 
i identyfikacji płci, Zespół Ekspertów KEP ds. Bioetycznych chce 
w sposób pogłębiony odnieść się do tych zagadnień, ponieważ wszy-
scy dostrzegamy, że w ostatnich latach rośnie w społeczeństwach 
odsetek osób, które postrzegają siebie jako transpłciowe5. Jedno-

1	 Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 1994, nr nr 2357–2359.
2	 Kongregacja ds. Edukacji Katolickiej, „Stworzył ich jako mężczyznę i kobietę”. Z myślą 

o drodze dialogu na temat kwestii „gender” w edukacji, Watykan 2019; eKAI [2019, 
on-line], https://www.ekai.pl/dokumenty/stworzyl-ich-jako-mezczyzne-i-kobiete-z 
-mysla-o-drodze-dialogu-na-temat-kwestii-gender-w-edukacji/ [dostęp 14 stycznia 
2025]. Zob. także: Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich. Odkupienie ciała 
a sakramentalność małżeństwa, Kraków 2020; B. Mierzwiński, Mężczyzna i kobieta 
w ujęciu katechez środowych Jana Pawła II, Kraków 2020, s. 229–257.

3	 Konferencja Episkopatu Polski, Stanowisko Konferencji Episkopatu Polski w kwestii 
LGBT+; eKAI [2020, on-line], https://www.ekai.pl/dokumenty/stanowisko-konferencji 
-episkopatu-polski-w-kwestii-lgbt-dokument/ [dostęp 15 stycznia 2025]. 

4	 Dykasteria Nauki i Wiary, Deklaracja Dignitas infinita o godności człowieka, 8 kwietnia 
2024.

5	 „W klinice GIDS w Londynie liczba konsultacji wzrosła z 678 w latach 2014–2015 
do 2590 w latach 2018–2019”. Zob. szerzej: A. Marianowicz-Szczygieł, Zaburzenia 
tożsamości płciowej u dzieci i młodzieży – ujęcie psychologiczne. Geneza, czynniki ryzyka, 
rokowanie, profilaktyka, w: Między chromosomem i paragrafem. Transseksualizm w ujęciu 



Konferencja Episkopatu Polski

225

cześnie jesteśmy świadkami zarówno upowszechniania się tendencji 
rozpoczynania w coraz młodszym wieku działań zmierzających do 
korekty płci (często bez wiedzy i zgody rodziców), jak i upraszczania 
procedur kwalifikacji do tych działań przez specjalistów z różnych 
dziedzin. Tego rodzaju praktyki rodzą liczne i zasadne pytania ze 
strony wielu osób. Istnieje zatem potrzeba głębokiej refleksji na ten 
temat. Jednocześnie Zespół pragnie zaznaczyć, że ważne jest nie 
tylko to, co Kościół może dać osobom transseksualnym, ale i to, co 
Kościół odkrywa, wsłuchując się w ich głos6. W centrum zaintereso-
wania Kościoła jest bowiem osoba w całej jej złożoności, a duchowni 
i świeccy powinni towarzyszyć wszystkim cierpiącym i potrzebują-
cym w ich wysiłkach budowania własnej tożsamości oraz nieść ulgę 
w doświadczanych trudach i pomoc w chwilach samotności. W nie-
zbędnych przypadkach ludzie Kościoła powinni też kompetentnie 
wskazać osobom przeżywającym tożsamościowe dylematy potrzebę 
wielospecjalistycznego wsparcia.

2. Adresaci dokumentu 

Dokument niniejszy skierowany jest przede wszystkim do osób, któ-
re doświadczają trudności związanych z niezgodnością płci metrykalnej 
z ich osobistą identyfikacją płciową. Adresatami są nie tylko osoby 
wierzące, ale wszyscy zainteresowani tym, jak Kościół pragnie przyj-
mować i wspierać te osoby na ich drogach wiary. Wyrażamy nadzieję, że 
opracowanie to będzie przydatne także dla członków rodzin tych osób, 
ich przyjaciół i osób bliskich. Wiele pytań na ten temat stawiają także 
specjaliści świadczący pomoc osobom transpłciowym. Dotyczy to m.in. 
nauczycieli, pedagogów, psychologów, lekarzy różnych specjalności, 
seksuologów, psychoterapeutów, a także sędziów rozpatrujących sprawy 
związane z tzw. zmianą płci (według nomenklatury prawniczej – sprawa 
o ustalenie płci). Ważną rolę w rozmowie na temat tranzycji odgrywają 

prawnym, społecznym i medycznym, red. B. Kmieciak, Warszawa 2021, s. 93–142 (cyt. 
ze s. 111).

6	 Ważną rolę w zrozumieniu tej problematyki może odegrać lektura reportaży i opisów 
przypadków osób transpłciowych i ich bliskich. Zob. Badanie stanu psychicznego. 
Rozpoznania według ICD-11, red. P. Gałecki, Wrocław 2022, s. 243–248; P. Jacoń, 
My, trans, Warszawa 2021; M. Nelson, Argonauci, tłum. K. Gucio, Wołowiec 2020; 
K. Skrzydłowska-Kalukin, J. Sokolińska, Mów do mnie ono. Dlaczego współczesne dzieci 
szukają swojej płci, Warszawa 2022; P. Szewczyk, Ciała obce. Opowieści o transpłciowości, 
Warszawa 2023.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

226

także ludzie mediów, osoby zajmujące się szeroko rozumianą edukacją 
zdrowotną oraz profilaktyką. Również dla środowisk sportowych są 
to ważne zagadnienia, wiele bowiem emocji i pytań rodzi to zjawisko 
w kontekście udziału osób transpłciowych w zawodach sportowych. 
Grupą docelową dokumentu są również osoby duchowne oraz świeccy 
animatorzy wspólnot religijnych, którzy spotykają się ze zjawiskiem 
tranzycji w swoich parafiach i wspólnotach. 

3. Definicje

Zgodnie z obowiązującą w Polsce klasyfikacją medyczną ICD-10 
(International Classification of Diseases) transseksualizm przejawia się 
pragnieniem życia i akceptacji w roli osoby o płci przeciwnej. Zwykle 
wiąże się to z żądaniem wprowadzenia zmian anagraficznych, prowa-
dzenia leczenia hormonalnego lub chirurgicznego. Aby postawić taką 
diagnozę, należy wykluczyć obecność innych zaburzeń, zarówno psy-
chicznych (np. schizofrenii), jak i somatycznych (np. nieprawidłowości 
chromosomowych, mutacji genowych i regulacji epigenetycznych funkcji 
genów związanych z fenotypem behawioralnym osoby określonej płci)7. 
Istnieje także kryterium czasowe – trwała tożsamość transseksualna 
powinna być obecna przez co najmniej dwa lata8. 

Klasyfikacja ICD-10 wyróżnia również zaburzenia identyfikacji 
płciowej w dzieciństwie. Wśród kryteriów diagnostycznych wymie-
nia się trwałe niezadowolenie z bycia osobą danej płci oraz niechęć 
do ubioru i do budowy anatomicznej. Zaburzenia w tym przypadku 
występują przed okresem pokwitania, a czas ich trwania powinien być 
dłuższy niż 6 miesięcy9. Od powyższych zaburzeń należy odróżnić 
zaburzenia rozwoju płci10 (poprzednio stosowane nazwy: hermafro-

  7	 Kod diagnozy: F64.0. Dane bibliograficzne: 1) Klasyfikacja zaburzeń psychicznych i za-
burzeń zachowania w ICD-1. Opisy kliniczne i wskazówki diagnostyczne, red. S. Pużyński, 
J. Wciórka, Kraków 2000, wyd. 2. uzup., s. 180; 2) Klasyfikacja zaburzeń psychicznych 
i zaburzeń zachowania w ICD-10. Badawcze kryteria diagnostyczne, Kraków–Warszawa 
1998, s. 123.

  8	 Tamże.
  9	 Kod diagnozy F64.2. Dane bibliograficzne: 1) Klasyfikacja zaburzeń psychicznych 

i zaburzeń zachowania w ICD-10. Opisy kliniczne…, dz. cyt., s. 181–182; 2) Klasyfikacja 
zaburzeń psychicznych i zaburzeń zachowania w ICD-10. Badawcze…, dz. cyt, s. 123–124.

10	 Według ICD-11 kod diagnozy LD2A: Światowa Organizacja Zdrowia, Międzynarodowa 
Klasyfikacja Chorób. Rewizja Jedenasta (ICD-11), Genewa 2022, s. 1584.



Konferencja Episkopatu Polski

227

dytyzm, obojnactwo11), które rozpoznaje się, gdy u jednego człowieka 
współistnieją cechy obu płci (np. w aspekcie chromosomalnym, go-
nadalnym, zaburzeń regulacji epigenetycznych). Istnieją także inne 
systemy klasyfikacyjne, np. DSM-5-TR i ICD-11, które w odmienny 
sposób ujmują problem transseksualizmu. W tej pierwszej klasyfika-
cji istnieje termin „dysforii płciowej” (gender dysphoria)12, a w drugiej 
„niezgodności płciowej” (gender incongruence)13.

4. Wieloaspektowość płciowości człowieka i genetyczne aspekty 
kształtowania się dymorfizmu płci 

Powszechnie uznane kryterium płciowości wyznacza kombinacja 
chromosomów płciowych (chromosomy płciowe kobiety: XX i mężczyzny: 
XY). Jednocześnie płeć człowieka może być rozpatrywana w kontekście 
także innych kryteriów: genowego (np. aktywność genu SRY i innych), 
chromatynowego (np. ciałko Barra u kobiet), gonadalnego (obecność jąder 
albo jajników), hormonalnego (odmienny poziom męskich i żeńskich 
hormonów), genitalnego (budowa zewnętrznych narządów płciowych), 
metabolicznego (rodzaj aparatu enzymatycznego niektórych systemów 
metabolicznych), mózgowego (budowa i funkcjonowanie mózgowia), 
psychicznego (poczucie przynależności do danej płci), społecznego 
(pełnienie ról społecznych związanych z płcią)14. W optymalnych wa-
runkach wszystkie wymienione wyżej kryteria są ze sobą zgodne.

Determinacja płci człowieka dokonuje się na początku rozwoju 
zarodka na etapie zygoty.

11	 Kod Q56: Międzynarodowa Statystyczna Klasyfikacja Chorób i Problemów Zdrowotnych. 
Rewizja dziesiąta, t. 1, 2008, s. 542.

12	 American Psychiatric Association, Diagnostic And Statistical Manual of Mental Disorders, 
Text Revision (DSM-5-TR), s. 511–520.

13	 Według ICD-11 kod diagnoz HA60 i HA61: Światowa Organizacja Zdrowia, Między-
narodowa Klasyfikacja Chorób Rewizja Jedenasta (ICD-11), Genewa 2022, s. 1357. 
To przedwstępne polskie tłumaczenie znajduje się na stronie internetowej Re-
jestru Systemu Kodowania: https://rsk3.ezdrowie.gov.pl/resource/structure/
icd11/99ICD1/2023-01/mms/details [pliki PDF i EXCEL, dostęp listopad 2024]. 
Zaznaczmy, że zawarto tu adnotację, iż jest to wersja „prerelease”, która może ulec 
zmianom i odsyła do angielskiego źródła jako jedynej oficjalnej i miarodajnej wy-
kładni.

14	 Por. A. Marianowicz-Szczygieł, Zaburzenia tożsamości płciowej u dzieci i młodzieży, 
art. cyt., s. 93–142; M. Zazula, Transseksualizm i geny, w: Między chromosomem 
i paragrafem…, dz. cyt., s. 37–60.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

228

Z biologicznego punktu widzenia jednym z celów organizmów, 
takich jak ludzkie, jest umożliwienie przetrwania własnemu gatun-
kowi dzięki posiadaniu potomstwa. Ludzka płciowość jest unikalna. 
W celu osiągnięcia tej możliwości fizjologicznie wytwarzane są dwa 
harmonijne układy rozrodcze umożliwiające zapłodnienie i zrodzenie 
dzieci. Należą do nich także dwa rodzaje gamet (plemniki i oocyty), 
które dopełniają się pod każdym względem, m.in. receptorowo, morfo-
logicznie, mitochondrialnie, genetycznie i epigenetycznie. Płeć w ujęciu 
biologicznym związana jest zatem z płodnością, co nie oznacza, że 
osoby bezpłodne nie mają płci ani że zadania obdarzonego rozum-
nością i wolnością człowieka można sprowadzić tylko do aktywności 
seksualnej i posiadania potomstwa. 

Genetyczna determinacja płci człowieka ma charakter nieodwra-
calny i dokonuje się na najwcześniejszym etapie rozwoju człowieka 
wraz z zapłodnieniem komórki jajowej (chromosom X) przez plemnik 
(chromosom X lub chromosom Y). Wtedy to zostaje, w sposób jedno-
znaczny i nieodwracalny, określony prawidłowy kariotyp męski (46, XY) 
i prawidłowy kariotyp żeński (46, XX). Od tego momentu rozpoczyna 
się kaskada przemian biochemicznych prowadzących do powstania 
jądra (gen SRY zlokalizowany na chromosomie Y) lub jajnika (brak 
genu SRY lub zaburzenia jego ekspresji). Oprócz genu SRY w proces 
determinacji płci człowieka zaangażowanych jest wiele innych genów 
zlokalizowanych zarówno na chromosomach płci (X i Y), jak i chro-
mosomach autosomalnych. 

Lista genów biorących udział w determinacji płci człowieka nie jest 
wciąż zamknięta. W genetycznej determinacji płci człowieka bierze 
udział zatem wiele precyzyjnie zsynchronizowanych genów. 

Bardzo rzadko dochodzi do zaburzeń strukturalnych i funkcjo-
nalnych (ekspresja genów) w obrębie chromosomów X i Y oraz genów 
determinujących płeć (SRY i inne geny) prowadzących do zaburzeń 
determinacji płci (obojnactwo, zespół Turnera, zespół Klinefeltera, 
zespół feminizujących jąder etc.).

W ostatnich latach pojawiają się doniesienia sugerujące udział pro-
cesów epigenetycznych w kształtowaniu się płci człowieka. 

W odróżnieniu od dobrze udokumentowanych zjawisk związanych 
z genetyczną determinacją płci, procesy epigenetyczne są wciąż badane 
i weryfikacja ich prawdziwego znaczenia w determinacji płci człowieka 
jest obecnie niemożliwa. 



Konferencja Episkopatu Polski

229

5. Psychospołeczne aspekty  
kształtowania się dymorfizmu płci

Seksualność rozwija się w ciągu całego życia człowieka. Wpływają 
na to różne czynniki – biologiczne, psychologiczne i społeczne. Zgodnie 
z ujęciem psychodynamicznym we wczesnym dzieciństwie kształtują 
się podstawy tożsamości płciowej, rodzajowej i seksualnej. Należy 
zaznaczyć, że najważniejszą osobą na tym etapie rozwoju człowieka 
jest matka, a wpływ innych osób, instytucji i grup jest mniej intensyw-
ny. W okresie średniego dzieciństwa dziecko rozwija się głównie pod 
wpływem systemu rodzinnego, najważniejszymi osobami są w tym 
czasie rodzice, wpływ rówieśników jest mniejszy. W okresie dorastania 
kształtuje się tożsamość człowieka w różnych aspektach, m.in. doty-
czących przyjmowanych zasad etycznych, obyczajów, wyboru drogi 
zawodowej, a także tożsamości seksualnej. Dlatego istotę tego okresu 
życia można opisać słowami: „inicjatywa, ekspresja, konflikt”. W tym 
czasie następują w człowieku silne zmiany biologiczne, ma miejsce 
rozwój drugo- i trzeciorzędowych cech płciowych. Najważniejszym 
procesem, który się wówczas dokonuje, jest integracja seksualności 
młodego człowieka w taki sposób, by tworzyła spójną całość. Wtedy 
właśnie powinno nastąpić rozwiązanie konfliktu rodzice–dzieci, usta-
lenie pozycji w grupie i wykształcenie dorosłej – genitalnej – ekspresji 
seksualnej. Właśnie w fazie dorastania wyraźnie zaznaczają się różnice 
pomiędzy kobietami i mężczyznami w rozwoju psychoseksualnym. 
Pod koniec tej fazy człowiek jest gotowy do nawiązania stałej relacji 
w aspekcie seksualnym, ma stabilną tożsamość płciową i rodzajową. 
Osoba dojrzale ukształtowana psychofizycznie jest gotowa do podjęcia 
prokreacji i wynikających z niej obowiązków15. 

Nie możemy jednak nie zauważyć, że bardzo istotną rolę w dorasta-
niu i dojrzewaniu człowieka odgrywają obecne we współczesnej kulturze 
silne wzorce osobowe i tożsamościowe. Z realizowanym w środowisku 
rodziców, krewnych, przyjaciół, rówieśników i nauczycieli procesem 
budowania osobowościowego modelu tożsamościowego, w tym przede 
wszystkim płci psychospołecznej, konkuruje dziś wiele czynników ze-

15	 M. Beisert, Rozwój psychoseksualny człowieka. Kryteria dojrzałości psychoseksualnej, w: 
M. Lew-Starowicz, Z. Lew-Starowicz, V. Skrzypulec-Plinta, Seksuologia, Warszawa 
2018, s. 131–146.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

230

wnętrznych. Szczególną rolę w odkrywaniu i wybieraniu różnorakich 
postaw oraz tożsamości płciowych i seksualnych odgrywa technologia 
cyfrowa i elektroniczne media społecznościowe. W tym okresie roz-
woju tożsamość ludzi młodych (w tym – seksualna) formuje się i nie 
jest jeszcze skrystalizowana16. Podejmowanie zatem w tej fazie życia 
człowieka jakichkolwiek działań terapeutycznych oraz pedagogicznych 
bez udziału rodziców jest niedopuszczalne – godzi w naturalne prawa 
i obowiązki rodziców, niszczy relacje rodzinne17. Za niedopuszczalne 
od strony etycznej uznajemy zatem stosowanie blokerów dojrzewania 
u nastolatków.

6. Transseksualizm a kultura

Przypomniany powyżej proces psychicznego i seksualnego dojrze-
wania osoby ludzkiej sprawia, że w większości znanych nam kultur 
uznaje się i sankcjonuje binarny podział płci i ich komplementarność. 
Na przestrzeni tysiącleci ludzkiej historii cywilizacje i kultury ukazały 
w obyczajach, literaturze i sztuce zarówno piękno, jak i odmienność 
ekspresji męskości i kobiecości. Sprzeciw budzi współczesne traktowa-
nie płci jako rodzaju przemocy natury wobec człowieka, presji, z której 
należy się wyzwalać. W literaturze tendencje te są przedstawiane jako 
gender studies. Analizując jednak genezę i rozwój tego światopoglą-
dowego trendu, należy wyraźnie powiedzieć, że idea rozróżniania 
gender–sex ma charakter raczej ideologiczny niż akademicki, tworzy 
i używa nieostrych pojęć, preferując wyraźną niechęć do biologicz-
nie zdefiniowanych płci18. Przypomnijmy, że termin „gender” został 

16	 Szczegółową analizę tej problematyki zawiera m.in. opracowanie M. Grossman, Lost 
in Trans Nation. A Child Psychiatrist’s Guide Out of the Madness, New York 2023, a także 
wydane w j. polskim pozycje: R.T. Anderson, Kiedy Harry stał się Sally. Przemyślenia 
w czasach transpłciowości, tłum. J. Kotraba, Warszawa 2021; A. Marianowicz-Szczygieł, 
Zaburzenia tożsamości płciowej u dzieci i młodzieży, art. cyt., s. 93–142.

17	 Szczegółowy opis błędnych praktyk jednej z organizacji – World Professional As-
sociation for Transgender Health – propagującej takie działania zawiera raport: 
M. Hughes, The WPATH Files: https://static1.squarespace.com/static/56a45d683b 
-0be33df885def6/t/6602fa875978a01601858171/1711471262073/WPATH+ 
Report+and+Files111.pdf [PDF, dostęp listopad 2024].

18	 W. Sinkiewicz, Gender – zarys genezy i rozwoju, w: Medyczne, bioetyczne, psychosocjolo-
giczne i prawne aspekty tożsamości płci, red. W. Sinkiewicz, R. Grabowski, Bydgoszcz 
2014, s. 18. Termin gender pojawił się w 1955 roku u amerykańskiego seksuologa 
Johna Moneya. On jako pierwszy użył sformułowania gender role, gender coding 
i gender indentity. Zob. J. Money, Hermaphroditism, gender and precocity in hyperad-



Konferencja Episkopatu Polski

231

wprowadzony do szerokiego publicznego dyskursu przez amerykańską 
myślicielkę Judith Butler. W swojej książce Gender Trouble: Feminism 
and the Subversion of Identity (New York 1990)19 przekonuje ona, że płeć 
nie jest pierwotnym faktem natury, który należy przyjąć i wypełnić 
sensem, ale rolą społeczną, o której można decydować autonomicznie, 
uwalniając się od kulturowych kodów i determinacji. Butler w krytyce 
naturalnego biegunowego porządku płci (mężczyzna–kobieta) stwo-
rzyła skomplikowaną, przekazaną zawiłym językiem teorię negacji 
biologicznej tożsamości płciowej (sex) na rzecz uznania płci kulturowej 
(gender). O ile zatem w klasycznym biologicznym i antropologicznym 
ujęciu istoty człowieka jego sposób bytowania jest zakorzeniony w on-
tycznej konstrukcji i nią zdeterminowany, o tyle teoria gender bardzo 
mocno kwestionuje ten paradygmat. Gender oznacza społeczną i kultu-
rową wolność konstruowania tożsamości płciowej, zachowań, ról oraz 
atrybutów kobiecości i męskości. Czymś naturalnym ma być zmiana, 
zamiana i wybór aktywności płciowej, tak by identyfikacja płciowa 
nie była przedmiotem społecznej determinacji. W zaproponowanym 
przez Butler dyskursie ciało jawi się jako rodzaj pustego i czystego 
naczynia, gotowego, by przyjąć każdą wybraną koncepcję tożsamości, 
płciowości i seksualności – wielokrotnie i wciąż na nowo. Nie powin-
no zatem dziwić, że tak instrumentalne, oderwane od realnych racji 
i argumentów, potraktowanie osoby ludzkiej rodzi sprzeciw zarówno 
środowisk lekarskich, jak i pedagogicznych20.

Niebezpieczeństwa związane z redefiniowaniem płciowości wielo-
krotnie nazywał papież Franciszek: „Przeżywamy wydarzenie unice-
stwienia człowieka jako obrazu Boga. W Europie, Ameryce, Ameryce 

renocorticism: psychologic findings, „Bulletin of the Johns Hopkins Hospital” 1955, 
vol. 6, nr 96, s. 253–264. Jednak już w XIX w. w pracach Magnusa Hirschfelda 
(1868–1935) pojawiły się pierwsze próby tworzenia teorii metatropizmu, wedle 
której płeć jest czymś chwiejnym i podlegającym zmianie. Współczesny przegląd 
różnorakich „rodzajów płci” i ich definicji podaje A. Zwoliński, LGBT. Nie lepsi, nie 
gorsi, Kraków 2020, s. 28–33.

19	 Wydanie polskie: J. Butler, Uwikłani w płeć, Warszawa 2008.
20	 Zob. Gender Ideology and Pastoral Practice, red. T. Farnan, S. Selner-Wright, R.L. Fa-

stiggi, Saint Louis 2024; G. Kuby, Globalna rewolucja seksualna. Likwidacja wolności 
w imię wolności, tłum. D. Jankowska, J. Serafin, Kraków 2013, s. 69–78; Ch. Flavigny, 
Kłótnia o gender, tłum. K. Kubaszczyk, Poznań 2015; M. Rosiak, Gender Trouble Ju-
dith Butler w świetle logiki i metodologii – analiza głównych założeń i ich konsekwencji 
z dodaniem uwag o źródłach doktryny gender, w: Gender – spojrzenie krytyczne, red. 
J. Jagiełło, D. Oko, Kielce 2016, s. 125–155.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

232

Łacińskiej, Afryce, niektórych krajach azjatyckich istnieje prawdziwa 
kolonizacja ideologiczna. Jedną z nich – mówię to jasno z «imienia 
i nazwiska» – jest gender! Dzisiaj dzieci – właśnie dzieci! – naucza 
się w szkole: że każdy może wybrać sobie płeć. A dlaczego tego uczą? 
Ponieważ podręczniki narzucają te osoby i instytucje, które dają pienią-
dze. Jest to kolonizacja ideologiczna, popierana również przez bardzo 
wpływowe kraje. I to jest straszne”21. W przemówieniu do dyplomatów 
wskazywał: „Niestety podejmowane w minionych dekadach próby 
wprowadzenia nowych praw, które nie w pełni są spójne z tymi pier-
wotnie zdefiniowanymi i nie zawsze są akceptowalne, dały początek 
ideologicznej kolonizacji, wśród których główną rolę odgrywa teoria 
gender, będąca niezwykle groźną, ponieważ usuwa różnice pod pretek-
stem, że wszyscy są równi”22. Teoria gender stara się zatem zaprzeczyć 
największej możliwej różnicy istniejącej pomiędzy żywymi istotami: 
różnicy płciowej, która jest przecież nie tylko podstawowa, ale także 
najpiękniejsza i najpotężniejsza, ponieważ w parze mężczyzna–kobieta 
osiąga wzajemność najbardziej godną podziwu, jest bowiem źródłem 
cudu, który nigdy nie przestaje zadziwiać – jest nim pojawienie się na 
świecie nowych istot ludzkich. 

Niestety pod wpływem gender studies kwestia płci została oderwana 
od realności ciała oraz płci i przeniesiona na poziom języka. Nie przez 
przypadek zatem w teoriach genderowych i transpłciowych tak ważną 
rolę odgrywają kwestie językowe: żądanie używania odpowiednich 
zaimków osobowych czy domaganie się stosowania imion innych niż 
metrykalne. Sam dobór słów ukazuje wybór określonej wizji antropo-
logicznej: „płeć przypisana przy urodzeniu” vs. „płeć rozpoznana przy 
urodzeniu”. Należy jednak podkreślić, że sama zmiana języka nie zmienia 
realnej sytuacji człowieka. W dialogu z osobami transpłciowymi należy 
precyzyjnie wyjaśniać i tłumaczyć ich rzeczywistą sytuację życiową, 
ukazując bytowe i biologiczne podstawy egzystencji człowieka23. Dla-

21	 Franciszek, Ewangelia bliskości. Rozmowa z polskimi biskupami w katedrze na Wawelu 
(27 lipca 2016), „L’Osservatore Romano” (wyd. pol.) 2016, R. 384, nr 7–8, s. 11.

22	 Franciszek, Przemówienie do członków Korpusu dyplomatycznego akredytowanego przy 
Stolicy Apostolskiej z okazji składnia życzeń noworocznych, „L’Osservatore Romano”, 
8 stycznia 2024, s. 3; La Santa Sede, https://www.vatican.va/content/francesco/
pl/speeches/2024/january/documents/20240108-corpo-diplomatico.html [dostęp 
15 stycznia 2025]. Zob. także: Franciszek, Adhortacja apostolska Amoris laetitia, 
19 marca 2016, nr 56.

23	 Por. M. Grossman, Lost in Trans Nation. A Child Psychiatrist’s Guide Out of the Madness, 
New York 2023, s. 16.



Konferencja Episkopatu Polski

233

tego w rozmowach na temat tranzycji płci pojawia się nie tylko aspekt 
medyczny, ale także filozoficzny.

7. Aspekty filozoficzne 

Płciowość człowieka, jako jeden z najważniejszych czynników tożsa-
mości osobowej i samoświadomości, musi być także rozpatrywana na 
płaszczyźnie filozoficznej, dotyczy bowiem kluczowych treści egzysten-
cjalnych obecnych w życiu każdego człowieka. Sięgając po rozważania 
największych i najpoważniejszych filozofów odnajdujemy w episte-
mologii tradycję poznawczą, w której bytowanie ma pierwszeństwo 
przed poznaniem. Wiele wieków temu tezę tę trafnie sformułowali 
zarówno żydowscy, jak i arabscy myśliciele średniowieczni – prawdę 
rozpoznajemy przez uzgodnienie naszego intelektualnego poznania 
z obiektywną racją rzeczy. 

W tej perspektywie teoriopoznawczej prawda istnieje w świecie 
niezależnie od naszych umysłów, jest po prostu treścią bytowania 
świata, a umysł pokornie, a jednocześnie nie bez trudu i czasu, poszu-
kuje jej, rozpoznaje ją i uczy się jej. Nasze pojęcia o świecie są zatem 
prawdziwe o tyle, o ile zgadzają się ze stanem rzeczywistości, bo to 
rzecz konstytuuje nasze poznanie, nie odwrotnie24. W tym klasycznym 
paradygmacie, przyjętym także przez nauki empiryczne, istnieje obiek-
tywna prawda na temat płciowości człowieka, którą można rozpoznać 
i ocenić intelektem według intersubiektywnych (dostępnych każdemu 
poznającemu) zasad: tożsamości, niesprzeczności, przyczynowości, 
celowości czy substancjalności25. 

Jednakże od kilkudziesięciu lat jesteśmy w filozofii, kulturze i po-
lityce świadkami odejścia od tego klasycznego modelu rozpoznawania 
i opisywania rzeczywistości. Ponowoczesne nurty filozofii i kultury 
przekonują, że prawda nie oznacza obiektywnych racji świata, ale jest 
wynikiem subiektywnych aktów poznania i woli. Człowiek sam dla 
siebie i sam sobie wyznacza prawdy i przekonania, którymi pragnie 
żyć. Ten rodzaj subiektywizmu poznawczego dotyczy także trudnego 

24	 Zob. św. Tomasz z Akwinu, Kwestie dyskutowane o prawdzie, t. 1, q. 1, art. 1–2, Kęty 
1998, s. 13–23; T. Kraj, Katolik wobec pluralizmu etycznego na przykładzie bioetyki, 
Kraków 2023, s. 121, 123, 134.

25	 Zob. A. Maryniarczyk, Zasady pierwsze, w: Powszechna encyklopedia filozofii, t. 9, red. 
A. Maryniarczyk, Lublin 2020, s. 902–907; S. Judycki, Epistemologia, t. 1, Poznań–
Warszawa, 2020, s. 567–613. 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

234

tematu płciowości i seksualności człowieka, bo pozwala na negację płci 
„rozpoznanej i przypisanej osobie przy urodzeniu” i uznanie (w zasadzie 
w każdej chwili życia), że owo pierwotne rozpoznanie było błędne. 

W tym postmodernistycznym, nacechowanym subiektywizmem 
ujęciu, płci jest więcej niż dwie (męska i kobieca), jest ich kilkanaście, 
a w egzystencji ludzkiej mogą one stanowić płynne kontinuum (teo-
ria queer). Dlatego w ciągu swojego życia człowiek może odkrywać, 
przypisywać sobie, korygować i zmieniać przypisaną mu płeć wiele 
razy w zależności od swego subiektywnego samopoczucia bądź pod 
wpływem czynników kulturowych (proces ten promuje wspomniana 
teoria gender studies). 

Klasyczna antropologia filozoficzna sprzeciwia się takiemu ujęciu, 
bazuje bowiem na sformułowanym wyżej paradygmacie prawdy, która 
jest obiektywną racją bytu, niezależną od czynników kulturowych, 
politycznych czy światopoglądowych. Istnieją zatem dwie płcie ludzkie – 
męska i kobieca – którymi każdy człowiek zostaje obdarowany przez 
naturę w akcie poczęcia. Życiowym zadaniem człowieka jest odkrycie, 
uznanie i osiągnięcie płciowej harmonii we wszystkich egzystencjalnych 
wymiarach – biologicznym, psychologicznym i społecznym. Dlatego 
zbyt łatwa, niemająca oparcia w obiektywnych racjach medycznych 
i klinicznych decyzja o zmianie płci bądź wyborze płci innej niż męska 
lub kobieca skutkuje bardzo często pogorszeniem biologicznego, psycho-
logicznego i społecznego stanu człowieka. Pierwszeństwo bytowania 
przed poznaniem realizuje się także w przypadku ludzkiej płciowości: 
ciało mężczyzny czy kobiety, także po wszystkich chirurgicznych in-
terwencjach i hormonalnych modyfikacjach, będzie w dalszym ciągu 
ciałem mężczyzny lub kobiety (chromosomy XY u mężczyzny, a XX 
u kobiety występują przecież we wszystkich komórkach danego orga-
nizmu). Ewentualne usunięcie gonad czy terapia hormonalna nie mają 
wpływu na chromosomy i ich nie zmieniają. 

8. Wybrane aporie związane z tranzycją płci

W środowiskach społecznych, politycznych i medycznych toczy się 
poważna debata wokół definiowania pojęć związanych z płciowością, 
tożsamością seksualną, transseksualizmem i tranzycją płci. Ponowocze-
sne odejście od paradygmatu realizmu poznawczego sprawiło jednak, 
że zagadnienie dotyczące transseksualizmu rozgrywa się dziś nie tylko 
na poziomie filozofii, kultury i języka, ale wkracza również w bardzo 



Konferencja Episkopatu Polski

235

konkretne zabiegi medyczne i farmaceutyczne. Podejmowanie takich 
działań prowadzi jednakże do wielu aporii na poziomie logicznym 
i medycznym. I tak: według podstawowych ustaleń medycznych utrata 
zdolności przekazywania życia jest uważana za ciężki uszczerbek na 
zdrowiu, a jego sprawca podlega odpowiedzialności karnej (art. 156 
kodeksu karnego), jednak w przypadku tranzycji płci, jeśli tylko pacjent 
wyrazi wolę zmiany płci, działania prowadzące do utraty zdolności 
biologiczno-fizjologicznych stanowią normę, chociaż pacjent może 
stracić w sposób trwały zdolności rozrodcze26. 

Dyskusję na tak poważne tematy utrudnia jednakże fakt, że stoso-
wane w dyskursie i literaturze definicje zdrowia psychicznego i seksu-
alnego są wzajemnie niespójne. Rodzi to poważne problemy zarówno 
w praktyce klinicznej, jak i debacie społecznej. Z jednej bowiem strony 
zdrowie psychiczne jest definiowane zgodnie z filozofią złotego środka 
jako stan równowagi i harmonii wewnętrznej człowieka27, z drugiej 
zdrowie seksualne jest opisywane z perspektywy subiektywnego dobro-
stanu własnej seksualności, ze szczególnym wskazaniem na przeżycia 
przyjemnościowe, których integralnym elementem ma być zapewnienie 
jurydycznej afirmacji tzw. praw seksualnych28. Co więcej, w niektórych 
standardach postępowania dotyczących osób transpłciowych proponuje 
się metody spoza paradygmatu EBM (evidence based medicine – medy-

26	  Znajduje to odzwierciedlenie w opracowaniu przygotowanym przez Rzecznika Praw 
Obywatelskich: Postępowania w sprawach o ustalenie płci, w: Przewodnik dla sędziów 
i pełnomocników, Warszawa 2020.

27	 W tej perspektywie zdrowie psychiczne jest dynamicznym stanem „wewnętrznej 
równowagi, która umożliwia osobom wykorzystywanie ich umiejętności w harmonii 
z uniwersalnymi wartościami społecznymi. Podstawowe umiejętności poznawcze 
i społeczne; zdolność rozpoznawania, wyrażania i modulowania własnych emocji, 
a także współczucia dla innych; elastyczność i zdolność radzenia sobie z niekorzystny-
mi zdarzeniami w życiu i pełnienia funkcji w rolach społecznych; a także harmonijny 
związek między ciałem i umysłem […] przyczyniają się w różnym stopniu do stanu 
równowagi wewnętrznej”. S. Galderisi, A. Heinz, M. Kastrup i in., Propozycja nowej 
definicji zdrowia psychicznego, „Psychiatria Polska” 2017, nr 51, s. 407–411.

28	 Wedle definicji WHO zdrowie seksualne „jest dobrostanem fizycznym, emocjonal-
nym i społecznym w odniesieniu do seksualności; nie jest jedynie brakiem choroby, 
zaburzeń funkcji bądź ułomności. Zdrowie seksualne wymaga pozytywnego i pełnego 
szacunku podejścia do seksualności oraz związków seksualnych, jak również do 
możliwości posiadania dających przyjemność i bezpiecznych doświadczeń seksu-
alnych, powinno być wolne od przymusu, dyskryminacji i przemocy. Aby osiągnąć 
i utrzymać zdrowie seksualne, prawa seksualne powinny być respektowane, chronione 
i spełniane”. World Health Organization, Defining sexual health. Report of a technical 
consultation on sexual health 28–31 January 2002, Geneva 2002, s. 37.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

236

cyna oparta na dowodach). Choć więc w medycynie standardem są 
holistyczne metody pomocy, to w przypadku tranzycji płci znane są 
przypadki przepisywania preparatów leczniczych i stosowania metod, 
których skuteczność i bezpieczeństwo nie zostały potwierdzone bada-
niami klinicznymi. Prowadzi to do sytuacji, w których w terapii osób 
transpłciowych pomijane bywają ich różnorakie problemy zdrowotne. 
Środowiska promujące łatwą i szybką tranzycję płci roztaczają iluzję, 
że sam proces tranzycji doprowadzi pacjenta do stanu pełnego i trwa-
łego zdrowia, co, jak pokazano wyżej, nie jest możliwe ze względu na 
przypisany każdej osobie ludzkiej unikalny genotyp29. 

9. Nauka Kościoła odnośnie do płciowości człowieka  
w kontekście tranzycji płci

Jak zaznaczyliśmy we wstępie, problem dysforii płciowej nie jest za-
gadnieniem jedynie ostatnich lat czy dziesięcioleci. Poprzednia praktyka 
medyczna brała jednak pod uwagę, iż zmiana płci przez dostosowanie 
parametrów biologicznych do psychicznych i duchowych jest o wiele 
trudniejsza niż działanie odwrotne, praktykowane wcześniej30. Dla-
tego antropologia chrześcijańska, odwołująca się do wielowiekowych 
doświadczeń niezliczonych milionów ludzi dotyczących sensu ludzkiej 
płciowości i zadań, jakie osoba ludzka ma do spełnienia, udowadnia, że 
małżeństwo, założenie rodziny, życie seksualne, prokreacja, wydanie na 
świat potomstwa i jego wychowanie należą do najważniejszych zadań 
człowieka. Płciowość jest darem, a wybory, w których odgrywa ona 
kluczową rolę (realizacja życia seksualnego, ojcostwo, macierzyństwo), 
są ściśle związane z bytowością i tożsamością ludzkiej natury. Stąd 
trudności w sferze płciowej i seksualnej bardzo często wiążą się z fru-
stracją i poważanymi kryzysami życiowymi. Jeśli zatem spojrzymy na 
omawiane zagadnienia z perspektywy płciowości (życia seksualnego, 
rodziny oraz zrodzenia i wychowania człowieka), to dysforia płciowa 
staje się poważnym problemem w ich realizacji i przeżywaniu. Trwała 

29	 Trudności te występują np. w standardach Polskiego Towarzystwa Seksuologicznego, 
zob. B. Grabski, D. Rachoń, W. Czernikiewicz i in., Zalecenia Polskiego Towarzystwa 
Seksuologicznego dotyczące opieki nad zdrowiem dorosłych osób transpłciowych – stano-
wisko panelu ekspertów, „Psychiatria Polska” 2020, nr 187, s. 1–8.

30	 Zobacz integralne ujęcie bioetyki personalistycznej w opracowaniu: E. Sgreccia, 
Personalist Bioethics. Foundations and Applications, National Catholic Bioethics Center, 
2012.



Konferencja Episkopatu Polski

237

dysharmonia, spowodowana przez nieudaną próbę interwencji chirur-
gicznej oraz hormonalnej, może doprowadzić do trwałego naruszenia 
zdolności wymaganych w relacjach osobowych, seksualnych i rodzin-
nych. Uświadomiona perspektywa relacji intymnych i rodzinnych 
powinna zatem skłaniać do powściągliwości w stosowaniu radykal-
nych rozwiązań, które, jak uczy praktyka, nie tylko nie przynoszą 
spodziewanych rezultatów, lecz mogą trwale zdezintegrować oraz 
okaleczyć człowieka – ostatecznie pacjent nie będzie mógł podjąć życia 
seksualnego i posiadać potomstwa. 

Nie można zatem przemilczać udokumentowanych już przypadków 
klinicznych pokazujących, że zmiana płci nie poprawiła stanu zdrowia 
i samopoczucia pacjenta, przyniosła wręcz rozczarowanie, a próby 
pełnego powrotu do płci pierwotnej okazały się już niemożliwe. Sto-
sowanie bezrefleksyjnych i zbyt pośpiesznych metod leczenia hormo-
nalnego i chirurgicznych operacji zmiany płci skutkuje bowiem bardzo 
poważnymi i często już nieodwracalnymi konsekwencjami (naruszenie 
integralności fizycznej człowieka przez usunięcie zdrowych narządów, 
zaburzenie gospodarki hormonalnej, zaburzenie fenotypu behawio-
ralnego)31. Wszystkie te działania realizowane bez odpowiednich, 
rzetelnych i opartych o obiektywne kryteria medyczne i psychologicz-
ne badań, naruszają zasadę proporcjonalności i doprowadzają wiele, 
szczególnie młodych osób, do jeszcze większego cierpienia psychicznego 
(niezgoda na „nową tożsamość płciową”) i fizycznego (nieodwracalne 
zmiany w organizmie). Ukazane wyżej źródła filozoficznego i etycz-
nego subiektywizmu są w konsekwencji obarczone wielkim ryzykiem 
okaleczenia i skrzywdzenia konkretnych osób.

10. Wybrane błędne praktyki z punktu widzenia etyki

Biorąc pod uwagę powyższe analizy, Zespół Ekspertów KEP 
ds. Bioetycznych uważa za błędne:

1) Penalizację tzw. mowy nienawiści rozumianej jako każda próba 
dyskusji na temat konsekwencji, sensowności i skuteczności, jakie 
wywołują zabiegi tranzycji płci. Tak formułowane zasady uniemoż-
liwiają rzeczową debatę, wykluczają merytoryczne pytania stawiane 

31	 Zob. U. Drozdowska, A. Wnukiewicz-Kozłowska, Zmiana płci, w: System prawa medycz-
nego, t. 2: Szczególne świadczenia zdrowotne, red. L. Bosek, A. Wnukiewicz-Kozłowska, 
Warszawa 2018, s. 665–734; M. Filar, Prawne i społeczne aspekty transseksualizmu, 
w: Prawo i medycyna u progu XXI w., red. M. Filar, Toruń 1987, s. 83–102.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

238

wobec tego zagadnienia i odsuwają poszukiwanie alternatywnych 
działań w procesie diagnostyki różnicowej i kompleksowej terapii 
w nieokreśloną przyszłość.

2) Upraszczanie (w niektórych proponowanych standardach) pro-
cedur diagnostycznych pomocy dla osób transpłciowych. Skutkuje ono 
tym, że do rozpoczęcia tranzycji (leczenia hormonalnego, względnie 
chirurgicznego i zmian metrykalnych) wystarczy autoidentyfikacja, 
a pomijane są medyczne przeciwwskazania do takich rodzajów terapii. 

3) Pomijanie w rozpoznaniu tranzycji metod psychospołecznych 
i preferowanie wyłącznie farmakoterapii oraz metod chirurgicznych. 
Zaniedbuje się przy tym także diagnostykę schorzeń współistniejących 
(zwłaszcza zaburzeń psychicznych).

Szczególna ostrożność zalecana jest w stosunku do dzieci i młodzie-
ży, zwłaszcza z uwagi na fakt, że często zgłaszane w młodym wieku 
dysforie płciowe ustępują samoistnie w okresie dojrzewania. Gwałtowny 
wzrost poczucia niezgodności płci u młodzieży (zwłaszcza u dziewcząt) 
jest bardzo często prowokowany i wzmacniany przez media społecz-
nościowe i grupy rówieśnicze. Należy zwrócić uwagę na schorzenia 
współistniejące występujące w tej grupie wiekowej. Bardzo ważna jest 
czujność i rozwaga rodziców (a także innych osób biorących udział 
w procesie wychowania) w reagowaniu na wyrażenie przez dziecko 
złego samopoczucia w odniesieniu do własnej płci. Obecnie w wielu 
krajach w odniesieniu do dzieci i młodzieży proponuje się komplek-
sową psychoterapię, ograniczając lub odraczając do wieku dorosłego 
wszelkie interwencje hormonalne i chirurgiczne.

11. Propozycje na przyszłość

Środowiska medyczne w konkretnych krajach zachodnich wycofują 
się z tranzycji w odniesieniu do dzieci, ale warto zauważyć, że rzadko 
towarzyszy temu głębsza refleksja nad wypracowaniem standardów 
diagnostycznych i terapeutycznych, kompleksowo ujmujących zjawisko 
transpłciowości. W przypadku pacjentów w tej grupie wiekowej – po 
początkowym entuzjazmie dotyczącym podejmowania afirmatywnych 
metod w młodym wieku, obecnie odchodzi się od tego modelu32.

32	 Por. International Rejection of Medicalization of Minors: 
England: https://cass.independent-review.uk/nice-evidence-reviews/ 
Finland: https://segm.org/sites/default/files/Finnish_Guidelines_2020_Minors_ 
Unofficial%20Translation.pdf 



Konferencja Episkopatu Polski

239

Sweden: https://www.sbu.se/342 
Norway: https://tidsskriftet.no/en/2019/04/debatt /gender-variance-medical-treat-
ment-and-our-responsibility
Warto zwrócić również uwagę na literaturę wskazującą na przeszacowanie korzyści 
z przeprowadzonej tranzycji oraz podkreślającą brak przejrzystości w określaniu 
ryzyka działań pro-afirmacyjnych: 

1.	 Clayton A., Gender-Affirming Treatment of Gender Dysphoria in Youth: A Perfect 
Storm Environment for the Placebo Effect—The Implications for Research and Clin-
ical Practice, „Archive of Sexual Behavior” 2023, vol. 52, s. 483–494; [on-line], 
https://doi.org/10.1007/s10508-022-02472-8. 

2.	 Biggs M., The Dutch Protocol for Juvenile Transsexuals: Origins and Evidence, „Jour-
nal of Sex and Marital Therapy” 2023, vol. 49, nr 4, s. 348–368, [19 September 
2023, on-line], DOI: 10.1080/0092623X.2022.2121238. 

3.	 Biggs M., Gender dysphoria and psychological functioning in adolescents treated 
with GnRHa: Comparing Dutch and English prospective studies, „Archives of Sexual 
Behavior” 2020, vol. 49, nr 7, s. 2231–2236; [on-line], DOI:10.1007/s10508 
-020-01764-1. 

4.	 Biggs M., Revisiting the effect of GnRH analogue treatment on bone mineral density 
in young adolescents with gender dysphoria, „Journal of Pediatric Endocrinology 
and Metabolism” 2021, vol. 34, nr 7, s. 937–939; [on-line], DOI:10.1515/ jpem 
-2021-0180. 

5.	 Biggs M., The Dutch Protocol for Juvenile Transsexuals: Origins and Evidence, „Jour-
nal of Sex and Marital Therapy” 2023, vol. 49, nr 4, s. 348–368, [19 September 
2023, on-line], DOI: 10.1080/0092623X.2022.2121238. International standard 
of care for gender dysphoric youth is based on untrue assumptions (reversibility), little 
to no evidence of benefits, lack of long-term follow-up studies, and poorly reported to 
omitted permanent, negative outcomes. 

6.	 Cohn J., Some Limitations of ‘Challenges in the Care of Transgender and Gen-
der-Diverse Youth: An Endocrinologist’s View’, „Journal of Sex & Marital Ther-
apy” 2023, vol. 49, nr 6, s. 599–615; [24 December 2022, on-line], DOI: 
10.1080/0092623X.2022.2160396. 

7.	 Abbruzzese E., Levine S.B., Mason J.W., The Myth of “Reliable Research” in Pediatric 
Gender Medicine: A critical evaluation of the Dutch Studies—and research that has 
followed, „Journal of Sex & Marital Therapy” 2023, vol. 49, nr 6, s. 673–699; 
[2 January 2023, on-line], DOI: 10.1080/0092623X.2022.2150346. 

8.	 Levine S.B. Reflections on the Clinician’s Role with Individuals Who Self-identify as 
Transgender, „Archive of Sexual Behavior” 2021, vol. 50, s. 3527–3536 [on-line], 
https://doi.org/10.1007/s10508-021-02142-1. 

9.	 Zucker K.J., Adolescents with gender dysphoria: Reflections on some contemporary 
clinical and research issues, „Archives of Sexual Behavior” 2019, vol. 48, s. 1983–1992. 
Addresses suicidality discourse among providers treating gender distress, the recent 
increase in referrals to gender clinics and inversion of ratio of male: female referrals 
over last several years, ROGD diagnosis and treatment. 

10.	Block J., Gender dysphoria in young people is rising—and so is professional disagree-
ment, theBMJ [23 February 2023, on-line]; 380: p382, DOI:10.1136/bmj.p382. 
Discussion of lack of evidence in support of affirming treatments, social, medical and 
rush to affirm without psychological support. 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

240

Podjęte analizy pokazują, jak ważne jest przede wszystkim zrozumie-
nie sytuacji osób określających się jako transpłciowe. Wiele z nich czuje 
się „uwięzionych w nie swoim ciele”, co sprawia, że szukają zrozumienia, 
empatii i akceptacji. Pragną znaleźć grupę wsparcia, poszukują swojej 
tożsamości i chcą się w pełni realizować jako osoby. Należy dostrzec 
ich cierpienia i problemy w szerokim – biologicznym, psychologicz-
nym i społecznym – kontekście. Nie można zgodzić się na agresywną 
i uwłaczającą godności ludzkiej stygmatyzację osób transpłciowych. 
Dlatego Kościół pragnie przede wszystkim potwierdzić, że każda osoba, 
niezależnie od swojej skłonności seksualnej i identyfikacji płciowej, 
musi być szanowana w swej godności i otoczona troską, tak aby unik-
nąć „jakichkolwiek oznak niesłusznej dyskryminacji”, a zwłaszcza 
wszelkich form agresji i przemocy33.

Biorąc to pod uwagę, Zespół uważa, że wskazane jest rozwijanie 
sieci profesjonalnego poradnictwa psychologicznego i psychiatryczne-
go, dzięki któremu możliwy byłby kontakt z psychologami, psycho-

11.	Littman L., Individuals treated for gender dysphoria with medical and/or surgical 
transition who subsequently detransitioned: A survey of 100 detransitioners, „Ar-
chives of Sexual Behavior” 2021, vol. 50(8), s. 3353–3369 [on-line], DOI:10.1007/
s10508-021-02163-w. Research regarding ROGD and intervening too early with 
affirming care; risk of “iatrogenically derailing the development of youth who would 
otherwise grow up to be LGB nontransgender adults”. 

12.	Cantor J.M., Transgender and Gender Diverse Children and Adolescents: Fact-Checking 
of AAP Policy, „Journal of Sex & Marital Therapy” 2020, vol. 46, nr 4, s. 307–313; 
[14 December 2019, on-line], DOI: 10.1080/0092623X.2019.1698481.

Warto też zwrócić uwagę na wypracowany w środowisku anglosaskim standard: 
Comprehensive Guide to Exploratory Care, Ayad S., D’Angelo R., Kenny D., Levine 
S., Marchiano L., & O’Malley S., „A Clinical Guide for Therapists Working with 
GenderQuestioning Youth” 2022, [on-line], https://www.genderexploratory.com/
wp-content/uploads/2022/12/GETA_ClinicalGuide_2022.pdf. Sponsored by Gen-
der Exploratory Therapy Association (GETA) and Society for Evidence-Based Gender 
Medicine (SEGM).
Nie do pominięcia są, opublikowane w 2023 r. przez Stowarzyszenie Psychologów 
Chrześcijańskich, standardy i wytyczne Stowarzyszenia Psychologów Chrześcijańskich 
dotyczące diagnozy oraz terapii dzieci i młodzieży z problemami identyfikacji płciowej; 
[on-line], https://www.spch.pl/wp-content/uploads/2023/11/2023_11_30-Korek-
ta-STANDARDY_SPCH_GRAF_FINAL.pdf [PDF, dostęp październik 2024]. Zob. 
także: Kongregacja ds. Edukacji Katolickiej, „Stworzył ich jako mężczyznę i kobietę…, 
dok. cyt., nr 1–4. Wiele praktycznych wskazówek zawiera też opracowanie: M. Ryś, 
Wpływ gender na psychikę i wychowanie młodego pokolenia, w: Medyczne, bioetyczne, 
psychosocjologiczne i prawne aspekty tożsamości płci, red. W. Sinkiewicz, R. Grabowski, 
Bydgoszcz 2014, s. 125–170.

33	 Amoris laetitia, nr 250; cyt. wew.: Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 2358.



Konferencja Episkopatu Polski

241

terapeutami i lekarzami różnych specjalności, którzy pragną pomóc 
w zdiagnozowaniu tożsamościowych problemów szczególnie ludzi 
młodych. Ważne jest także organizowanie poważnych i szczerych 
debat oraz konferencji, które z jednej strony pokazywałyby złożoność 
zagadnienia tranzycji płci, z drugiej poszukiwały godziwych metod 
pomocy, zgodnych z klasyczną antropologią i na miarę godności osoby 
ludzkiej. Działania te powinny być skierowane zarówno do osób, które 
identyfikują się jako transpłciowe lub mają problemy z odczytaniem 
swojej identyfikacji płciowej, jak i do członków ich rodzin. 

W szeroko rozumianej edukacji (szkolnej i społecznej) konieczne 
jest podkreślanie zarówno różnic, jak i naturalnej komplementar-
ności mężczyzny i kobiety, tak by wychowywać młodych do miłości 
rozumianej jako „pozytywny i mądry dar z samego siebie”. Ważnym 
elementem tego procesu jest, odpowiednie do wieku i poddane kontroli 
rodziców, wychowanie seksualne dzieci i młodzieży uwzględniające 
tradycje religijne i kulturowe oraz ukazujące integralną – biologiczną, 
psychologiczną, społeczną i duchową – wizję osoby ludzkiej. 

W imieniu Zespołu Ekspertów 
Konferencji Episkopatu Polski ds. Bioetycznych

bp Józef Wróbel SCJ 

Warszawa, 13 listopada 2024 r.

Literatura

W niniejszym zbiorze literatury zawarto opracowania, które prezentują 
także odmienne od katolickiego stanowiska dotyczące seksualności i tranzycji 
płci. Zespół Ekspertów KEP ds. Bioetycznych chce w ten sposób zaznaczyć, 
że zna poglądy wynikające z innych wizji antropologicznych i odmiennych 
od chrześcijańskiego światopoglądów. Ufamy, że umożliwi to dialog i lepsze 
społeczne zrozumienie tej złożonej problematyki.

Nauczanie Kościoła katolickiego

Dykasteria Nauki i Wiary, Deklaracja Dignitas infinita o godności człowieka, 
8 kwietnia 2024.

Franciszek, Ewangelia bliskości. Rozmowa z polskimi biskupami w katedrze na 
Wawelu (27 lipca 2016), „L’Osservatore Romano” (wyd. pol.), 2016, R. 384, 
nr 7–8.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

242

Franciszek, Posynodalna adhortacja apostolska Amoris laetitia o miłości w ro-
dzinie, 19 marca 2016.

Franciszek, Przemówienie do członków Korpusu dyplomatycznego akredytowanego 
przy Stolicy Apostolskiej z okazji składnia życzeń noworocznych, „L’Osserva-
tore Romano”, 8 stycznia 2024; La Santa Sede, https://www.vatican.va/
content/francesco/pl/speeches/2024/january/documents/20240108 
-corpo-diplomatico.html [dostęp 15 stycznia 2025]. 

Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich. Odkupienie ciała a sakramen-
talność małżeństwa, Kraków 2020.

Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 1994. 
Kongregacja ds. Edukacji Katolickiej, „Stworzył ich jako mężczyznę i kobietę”. 

Z myślą o drodze dialogu na temat kwestii gender w edukacji, Watykan 2019; 
eKAI, https://www.ekai.pl/dokumenty/stworzyl-ich-jako-mezczyzne-i 
-kobiete-z-mysla-o-drodze-dialogu-na-temat-kwestii-gender-w-edukacji/ 
[dostęp 15 stycznia 2025]. 

Stanowisko Konferencji Episkopatu Polski w kwestii LGBT+; eKAI 2020, https://
www.ekai.pl/dokumenty/stanowisko-konferencji-episkopatu-polski-w 
-kwestii-lgbt-dokument/ [dostęp 15 stycznia 2025]. 

Opracowania

Abbruzzese E., Levine S.B., Mason J.W., The Myth of “Reliable Research” in Pediat-
ric Gender Medicine: A critical evaluation of the Dutch Studies—and research that 
has followed, „Journal of Sex & Marital Therapy” 2023, vol. 49, nr 6, s. 673–
699; [2 January 2023, on-line], DOI: 10.1080/0092623X.2022.2150346. 

American Psychiatric Association, Diagnostic And Statistical Manual of Mental 
Disorders. Text Revision (DSM-5-TR), Washington 2022.

Anderson R.T., Kiedy Harry stał się Sally. Przemyślenia w czasach transpłciowo-
ści, tłum. J. Kotraba, Warszawa 2021.

Badanie stanu psychicznego. Rozpoznania według ICD-11, red. P. Gałecki, Wro-
cław 2022.

Beisert M., Rozwój psychoseksualny człowieka. Kryteria dojrzałości psychoseksu-
alnej, w: M. Lew-Starowicz, Z. Lew-Starowicz, V. Skrzypulec-Plinta, Sek-
suologia, Warszawa 2018.

Biggs M., Gender dysphoria and psychological functioning in adolescents treated 
with GnRHa: Comparing Dutch and English prospective studies, „Archives of 
Sexual Behavior” 2020, vol. 49, nr 7, s. 2231–2236; [on-line], DOI:10.1007/
s10508-020-01764-1. 

Biggs M., Revisiting the effect of GnRH analogue treatment on bone mineral den-
sity in young adolescents with gender dysphoria, „Journal of Pediatric En-
docrinology and Metabolism” 2021, vol. 34, nr 7, s. 937–939; [on-line] 
DOI: 10.1515/ jpem-2021-0180. 



Konferencja Episkopatu Polski

243

Biggs M., The Dutch Protocol for Juvenile transsexuals: Origins and evidence, 
„Journal of Sex & Marital Therapy” 2022, [advance online publication], 
DOI:10.1080/0092623X.2022.212123. 

Biggs M., The Dutch Protocol for Juvenile Transsexuals: Origins and Evidence, 
„Journal of Sex and Marital Therapy” 2023, vol. 49, nr 4, s. 348–368, 
[19 September 2023, on-line], DOI: 10.1080/0092623X.2022.2121238. 

Block J., Gender dysphoria in young people is rising—and so is professional dis-
agreement, theBMJ [23 February 2023, on-line]; 380: p382, DOI:10.1136/
bmj.p382. 

Butler J., Gender trouble. Feminism and the subversion of identity, New York 1990.
Butler J., Uwikłani w płeć, tłum. K. Krasuska, Warszawa 2008.
Cantor J.M., Transgender and Gender Diverse Children and Adolescents: 

Fact-Checking of AAP Policy, „Journal of Sex & Marital Therapy” 2020, 
vol. 46, nr 4, s. 307–313; [14 December 2019, on-line], DOI: 10.1080/ 
0092623X.2019.1698481.

Centers for Disease Control and Prevention, Down syndrome, „Retrieved” 
2023, November 22; CDC [26 December 2024, on-line], https://www.cdc 
.gov/ncbddd/birthdefects/downsyndrome.html. 

Clayton A., Gender-Affirming Treatment of Gender Dysphoria in Youth: A Perfect 
Storm Environment for the Placebo Effect—The Implications for Research and 
Clinical Practice, „Archive of Sexual Behavior” 2023, vol. 52, s. 483–494; 
[on-line], https://doi.org/10.1007/s10508-022-02472-8. 

Cohn J., Some Limitations of ‘Challenges in the Care of Transgender and Gen-
der-Diverse Youth: An Endocrinologist’s View’, „Journal of Sex & Marital 
Therapy” 2023, vol. 49, nr 6, s. 599–615; [24 December 2022, on-line], 
DOI: 10.1080/0092623X.2022.2160396. 

Davidson M.A., Primary care for children and adolescents with Down syndrome, 
„Pediatric Clinics of North America” 2008, vol. 55, nr 5, s. 1099–1111.

Drozdowska U., Wnukiewicz-Kozłowska A., Zmiana płci, w: System prawa me-
dycznego, tom 2: Szczególne świadczenia zdrowotne, red. L. Bosek, A. Wnu-
kiewicz-Kozłowska, Warszawa 2018.

Egan J.F., Smith K., Timms D., Bolnick J.M., Campbell W.A., Benn P.A., Demo-
graphic differences in Down syndrome livebirths in the U.S. from 1989 to 2006, 
„Prenatal Diagnosis” 2011, vol. 31, nr 4, s. 389–394.

Feinberg J.I., Schrott R., Ladd-Acosta Ch., Newschaffer C.J., Hertz-Picciotto I., 
Croen L.A., Daniele Fallin M., Feinberg A.P., Volk H.E., Epigenetic changes 
in sperm are associated with paternal and child quantitative autistic traits in 
an autism-enriched cohort, „Molecular Psychiatry” 2024, nr 29; [27 April 
2023, on-line], https://www.nature.com/articles/s41380-023-02046-7. 

Filar M., Prawne i społeczne aspekty transseksualizmu, w: Prawo i medycyna 
u progu XXI w., red. M. Filar, Toruń 1987.

Flavigny Ch., Kłótnia o gender, tłum. K. Kubaszczyk, Poznań 2015.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

244

Galderisi S., Heinz A., Kastrup M. i in., Propozycja nowej definicji zdrowia psy-
chicznego, „Psychiatria Polska” 2017, nr 51.

Gender – spojrzenie krytyczne, red. J. Jagiełło, D. Oko, Kielce 2016.
Gender Ideology and Pastoral Practice, red. T. Farnan, S. Selner-Wright, 

R.L. Fastiggi, Saint Louis 2024.
Grabski B., Rachoń D., Czernikiewicz W. i in., Zalecenia Polskiego Towarzystwa 

Seksuologicznego dotyczące opieki nad zdrowiem dorosłych osób transpłcio-
wych – stanowisko panelu ekspertów, „Psychiatria Polska” 2020, nr 187.

Grossman M., Lost in Trans Nation. A Child Psychiatrist’s Guide Out of the 
Madness, New York 2023.

Grossman M., Zagubieni w krainie trans. Psychiatria dzieci i młodzieży wskazuje, 
jak wyjść z tego szaleństwa, tłum. M. Reda, J. Łuczak, Kraków 2024.

Hughes M., The WPATH Files: Pseudoscientific Surgical and Hormonal Experiments 
on Children, Adolescents, and Vulnerable Adults; ENWIROMENTAL PROGRESS 
[on-line], https://static1.squarespace.com/static/56a45d683b0be33df 
885def6/t/6602fa875978a01601858171/1711471262073/WPATH+ 
Report+and+Files111.pdf. 

Hultman S., Sandin C.M., Levine S.Z., Lichtenstein P., Reichenberg A., Advanc-
ing paternal age and risk of autism: new evidence from a population-based study 
and a meta-analysis of epidemiological studies, „Molecular Psychiatry” 2011, 
vol. 16, nr 12; PubMed [30 November 2010, on-line], https://pubmed.ncbi 
.nlm.nih.gov/21116277/. 

Jacoń P., My, trans, Warszawa 2021.
Janecka M., Mill J., Basson M.A., Goriely A., Spiers H., Reichenberg A., Schalk-

wyk L., Fernandes C., Advanced paternal age effects in neurodevelopmental 
disorders – review of potential underlying mechanisms, „Translational Psychi-
atry” 2017, nr 7, s. 1; [31 Janury 2017, on-line], https://www.nature.com/
articles/tp2016294.pdf. 

Judycki S., Epistemologia, t. 1, Poznań–Warszawa 2020.
Klasyfikacja zaburzeń psychicznych i zaburzeń zachowania w ICD-10. Opisy kli-

niczne i wskazówki diagnostyczne, red. S. Pużyński, J. Wciórka, wyd. 2. uzup. 
Kraków 2000.

Klasyfikacja zaburzeń psychicznych i zaburzeń zachowania w ICD-10. Badawcze 
kryteria diagnostyczne, red. S. Pużyński, J. Wciórka, Kraków–Warszawa 1998.

Kraj T., Katolik wobec pluralizmu etycznego na przykładzie bioetyki, Kraków 2023.
Kuby G., Globalna rewolucja seksualna. Likwidacja wolności w imię wolności, tłum. 

D. Jankowska, J. Serafin, Kraków 2013.
Levine S.B. Reflections on the Clinician’s Role with Individuals Who Self-identify 

as Transgender, „Archive of Sexual Behavior” 2021, vol. 50, s. 3527–3536 
[on-line], https://doi.org/10.1007/s10508-021-02142-1. 

Littman L., Individuals treated for gender dysphoria with medical and/or surgical 
transition who subsequently detransitioned: A survey of 100 detransitioners, 



Konferencja Episkopatu Polski

245

„Archives of Sexual Behavior” 2021, vol. 50(8), s. 3353–3369 [on-line]; 
DOI: 10.1007/s10508-021-02163-w. 

Marianowicz-Szczygieł A., Zaburzenia tożsamości płciowej u dzieci i młodzie-
ży – ujęcie psychologiczne. Geneza, czynniki ryzyka, rokowanie, profilaktyka, 
w: Między chromosomem i paragrafem. Transseksualizm w ujęciu prawnym, 
społecznym i medycznym, red. B. Kmieciak, Warszawa 2021.

Maryniarczyk A., Zasady pierwsze, w: Powszechna encyklopedia filozofii, t. 9, red. 
A. Maryniarczyk, Lublin 2020.

Międzynarodowa Statystyczna Klasyfikacja Chorób i Problemów Zdrowotnych. 
Rewizja dziesiąta, t. 1, Kraków 2013.

Mierzwiński B., Mężczyzna i kobieta w ujęciu katechez środowych Jana Pawła II, 
Kraków 2020.

Money J., Hermaphroditism, gender and precocity in hyperadrenocorticism: psycho-
logic findings, „Bulletin of the Johns Hopkins Hospital” 1955, vol. 6, nr 96.

Nelson M., Argonauci, tłum. K. Gucio, Wołowiec 2020.
Ryś M., Wpływ gender na psychikę i wychowanie młodego pokolenia, w: Medyczne, 

bioetyczne, psychosocjologiczne i prawne aspekty tożsamości płci, red. W. Sin-
kiewicz, R. Grabowski, Bydgoszcz 2014.

Rzecznik Praw Obywatelskich, Postępowania w sprawach o ustalenie płci, w: 
Przewodnik dla sędziów i pełnomocników, Warszawa 2020.

Sgreccia E., Personalist Bioethics. Foundations and Applications, National Catholic 
Bioethics Center, 2012.

Sinkiewicz W., Gender – zarys genezy i rozwoju, w: Medyczne, bioetyczne, psy-
chosocjologiczne i prawne aspekty tożsamości płci, red. W. Sinkiewicz, R. Gra-
bowski, Bydgoszcz 2014.

Skrzydłowska-Kalukin K., Sokolińska J., Mów do mnie ono. Dlaczego współczesne 
dzieci szukają swojej płci, Warszawa 2022.

Stowarzyszenie Psychologów Chrześcijańskich, Standardy i wytyczne Stowa-
rzyszenia Psychologów Chrześcijańskich dotyczące diagnozy oraz terapii dzieci 
i młodzieży z problemami identyfikacji płciowej [on-line], https://www.spch 
.pl/wp-content/uploads/2023/11/2023_11_30-Korekta-STANDARDY_
SPCH_GRAF_FINAL.pdf). 

Szewczyk P., Ciała obce. Opowieści o transpłciowości, Warszawa 2023.
Tomasz z Akwinu, Kwestie dyskutowane o prawdzie, t. 1, Kęty 1998.
Warrier V., Greenberg D.M., Weir E., Buckingham C., Smith P., Meng-Chuan 

Lai, Allison C., Baron-Cohen S., Elevated rates of autism, other neurodeve-
lopmental and psychiatric diagnoses, and autistic traits in transgender and 
gender-diverse individuals, „Nature Communications” 2020, vol. 1, nr 11; 
[on-line], https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/32770077/.

World Health Organization, Defining sexual health. Report of a technical consul-
tation on sexual health 28–31 January 2002, Geneva 2002 [wyd. pol.: Świa-
towa Organizacja Zdrowia, Międzynarodowa Klasyfikacja Chorób. Rewizja 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

246

Jedenasta (ICD-11), Genewa 2022]; [on-line], https://rsk3.ezdrowie.gov.pl/
resource/structure/icd11/99ICD1/2023-01/mms/details. 

Zucker K.J., Adolescents with gender dysphoria: Reflections on some contempo-
rary clinical and research issues, „Archives of Sexual Behavior” 2019, vol. 48, 
s. 1983–1992. 

Zwoliński A., LGBT. Nie lepsi, nie gorsi, Kraków 2020.

8
NOTA 

Komisji Nauki Wiary 
Konferencji Episkopatu Polski 

odnośnie do 
„Nowego Przekładu Dynamicznego” 

Pisma Świętego

Dokonywanie nowych przekładów Pisma Świętego, które biorą pod 
uwagę aktualne osiągnięcia biblistyki i posługują się językiem współ-
czesnym, dobrze rozumianym przez czytelników, jest bez wątpienia 
potrzebne, a nawet konieczne. Wpisuje się to w postulat Soboru Waty-
kańskiego II, który zachęcał, aby przez częstą lekturę ksiąg natchnio-
nych „rozbudzać serdeczne i żywe umiłowanie Pisma Świętego” (KL 24).

Od czasu pierwszego wydania Biblii Tysiąclecia w 1965 r. do dzisiaj 
ukazało się już kilkanaście nowych przekładów Pisma Świętego na język 
polski. Są wśród nich tłumaczenia dokonane przez konkretne ośrodki 
naukowe, a także przekłady wyznaniowe oraz przekład ekumeniczny. 

Inaczej jednak trzeba zakwalifikować opublikowany w 2021 r. tzw. 
Nowy Przekład Dynamiczny (pełny tytuł brzmi: Dobra Wiadomość o ra-
tunku w Chrystusie. Nowy Przekład Dynamiczny opatrzony przypisami 
i odnośnikami referencyjnymi do osobistego studiowania, a także komen-
tarzami filologicznymi, historycznymi i teologicznymi, Warszawa 2021).

Anonimowi tłumacze postanowili – jak czytamy – zwrócić się do 
grupy „zwykłych Polaków, którzy wskutek różnych okoliczności nie 
są aktualnie otoczeni opieką jakiegokolwiek kościoła [ortografia ory-
ginalna] czy wspólnoty wiary” (Nowy Przekład Dynamiczny 17). 



Konferencja Episkopatu Polski

247

Publikacja ta nie spełnia naukowych norm przekładu dynamicz-
nego, zawiera bowiem bardzo dużo błędów merytorycznych, w tym 
historycznych i lingwistycznych, a nawet ortograficznych. Przekład 
ksiąg biblijnych nie jest wierny nawet założeniom metodologicznym 
przyjętym przez autorów. Tłumaczenie stanowi często dowolną para-
frazę daleko odbiegającą od tekstu oryginalnego. Co więcej, przekład 
ten wyraźnie nacechowany jest niechęcią do wszelkich Kościołów 
instytucjonalnych, a zwłaszcza do Kościoła katolickiego.

Dobitnym przykładem są słowa o ustanowieniu Eucharystii, które 
istotnie zniekształcają przekaz biblijny: „Potem wziął chleb i po dzięk-
czynnej modlitwie porozrywał go na kawałki i rozdzielając między 
uczniów, powiedział: – Oto moje ciało [tak zostanie rozdarte i] za 
was wydane. Wy zaś wydajcie owoc trwania we mnie! Później – już po 
wieczerzy – wznosząc toast, powiedział: Wznoszę ten toast za Nowe 
Przymierze” (Łk 22, 19-21; por. Mt 26, 27-28; 1 Kor 11, 23-24). 

Przykłady podobnych wypaczeń tekstu są w omawianym tłumacze-
niu bardzo liczne. Również w przypisach i w słowniku zamieszczonym 
na końcu publikacji anonimowi tłumacze ignorują bądź wręcz atakują 
nauczanie Kościoła rzymskokatolickiego odnośnie do sakramentów, 
dogmatów wiary, kultu świętych, mariologii, czyśćca i innych zagad-
nień, które przez wieki przekazywane były przez żywą, wypływającą 
z Objawienia Tradycję Kościoła. 

Chociaż należy docenić trud podjęcia inicjatywy nowego przekładu 
Pisma Świętego, to jednak ocena tego tłumaczenia jest jednoznacz-
na: nie spełnia ono wymogów naukowych stawianych współczesnym 
tłumaczeniom biblijnym oraz często wprowadza czytelników w błąd, 
podając fałszywe informacje i interpretacje. 

Komisja Nauki Wiary Konferencji Episkopatu Polski odradza wiernym 
korzystania z Nowego Przekładu Dynamicznego w indywidualnej i wspól-
notowej lekturze. Jednocześnie pragnie zachęcić do czytania Pisma 
Świętego w licznych przekładach dostępnych w Polsce, które szanują 
natchniony charakter ksiąg biblijnych oraz intencje ich ludzkich autorów. 

Abp Stanisław Budzik
Metropolita Lubelski

Przewodniczący Komisji Nauki Wiary
Konferencji Episkopatu Polski

17 grudnia 2024 r.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

248

9
LIST PASTERSKI 

Konferencji Episkopatu Polski 
na Niedzielę Świętej Rodziny

Rodzina miejscem uczenia się nadziei

Drodzy Bracia i Siostry

Zanim na całym świecie rozpocznie się wielkie odliczanie w syl-
westrową noc, a zegary, wybijając północ, obwieszczą początek roku 
2025, już dziś – decyzją papieża Franciszka – we wszystkich katedrach 
i konkatedrach na świecie – otwieramy Rok Święty. Papież pragnie, 
aby był to dla całego Kościoła czas intensywnego doświadczenia łaski, 
nadziei i przebaczenia. Dlaczego właśnie to za nimi mamy podążać 
w tym szczególnym czasie? Przebaczenie – jak pisze papież Franciszek – 
„nie zmienia przeszłości, nie może zmienić tego, co już się wydarzyło; 
a mimo to przebaczenie może umożliwić przemianę przyszłości i życie 
w odmienny sposób, bez urazy, rozgoryczenia i zemsty. Przyszłość 
oświecona przebaczeniem pozwala na odczytanie przeszłości innymi, 
bardziej pogodnymi oczami, choć wciąż wyżłobionymi łzami”1. Chcemy 
dziś całemu Kościołowi i światu przypomnieć, że „nadzieja zawieść 
nie może” (Rz 5, 5).

Wszyscy potrzebujemy małych i większych nadziei, które dzień po 
dniu podtrzymują nas w drodze. Jednak bez wielkiej nadziei, która musi 
przewyższać pozostałe, są one niewystarczające. Tą wielką nadzieją 
może być jedynie Bóg, który ogarnia wszechświat, i który może nam 
zaproponować i dać to, czego sami nie możemy osiągnąć2. Dlatego raz 
jeszcze chcemy Was, Bracia i Siostry, dziś – w święto Świętej Rodziny – 
zachęcić do nieco innego spojrzenia na żłóbek, do zatrzymania się nad 
codziennością Jezusa, Maryi i Józefa. Do odkrycia, że w Betlejem rodzi 
się prawdziwy Dawca nadziei.

Kochani młodzi. Nie chcemy traktować Waszych problemów jako bła-
he. Pragniemy dołożyć wszelkich starań, aby usłyszeć Wasze tęsknoty, 
pragnienia, dylematy i lęki. Przecież to na Was i na Waszym entuzja-

1	 Franciszek, Bulla jubileuszowa Spes non confundit, 9 maja 2024, nr 23.
2	 Benedykt XVI, Encyklika Spe salvi, 30 listopada 2007, nr 31.



Konferencja Episkopatu Polski

249

zmie opiera się przyszłość, to Wy jesteście teraźniejszością Kościoła. 
Wspaniale jest widzieć, jak wyzwalacie z siebie energię, na przykład 
gdy zakasujecie rękawy, angażując się w sytuacjach dramatycznych 
i trudnościach społecznych. Nie dajcie sobie odebrać nadziei, dotyczą-
cej tego co tu i teraz oraz jutra. Uwierzcie, że nadzieja nie jest matką 
tchórzliwych, ale źródłem prawdziwej odwagi życia, podejmowania 
wyzwań, które pozwalają wyjść z poczucia bezradności i zupełnej klę-
ski, która rodzi depresję3. 

Drodzy rodzice, nieraz niewyspani przez nocne pobudki najmłod-
szych, może załamani kłótniami z własnymi dziećmi albo odmawiający 
kolejny różaniec, prosząc o nawrócenie swoich pociech. Niejedno-
krotnie potrzebujecie usłyszeć i oprzeć Waszą wiarę na fundamencie 
słowa: „Nadzieja zawieść nie może, ponieważ miłość Boża rozlana jest 
w sercach naszych przez Ducha Świętego, który został nam dany” (Rz 
5, 1-2.5). Wszyscy potrzebujemy na nowo odkryć, że nadzieja rodzi 
się w istocie z miłości i opiera się na miłości, która wypływa z Serca 
Jezusa przebitego na krzyżu: „Jeżeli bowiem, będąc nieprzyjaciółmi, 
zostaliśmy pojednani z Bogiem przez śmierć Jego Syna, to tym bardziej, 
będąc już pojednani, dostąpimy zbawienia przez Jego życie” (Rz 5, 10). 

W sytuacjach przepracowania, lęków, doświadczenia własnej kru-
chości, problemów ze zdrowiem, troski o przyszłość, z wiarą i odwagą 
przypominamy, że przez ciemność przebija się światło: odkrywamy, 
jak ewangelizacja podtrzymywana jest przez moc płynącą z krzyża 
i zmartwychwstania Chrystusa4. Drodzy małżonkowie, czyż znakiem 
wielkiej nadziei dla świata nie będzie dziś moment odnawiania przez 
Was przyrzeczeń małżeńskich, gdy przypomnicie światu, że miłość 
jest większa niż śmierć?! Świat potrzebuje Waszego świadectwa mi-
łości i nadziei, Waszej lekcji mocy sakramentu małżeństwa. W tym, 
czego doświadczacie, niech umocnieniem będą słowa św. Jana Pawła II: 
„Niech nasza nadzieja będzie większa od wszystkiego, co się nadziei 
może sprzeciwić”. W dzisiejszym drugim czytaniu św. Jan wydaje 
okrzyk zachwytu nad wielkością miłości, którą obdarzył nas Bóg (por. 
1 J 3, 1-2). W Jezusie staliśmy się wszyscy synami i córkami Boga. 
Może za rzadko i zbyt słabo uświadamiamy sobie naszą godność bycia 
dziećmi Boga.

3	 Por. J.A. Kłoczowski OP, Odwaga dobrego życia [Z J.A. Kłoczowskim OP rozmawia 
D. Jarczewski OP], „W Drodze” 2002, nr 4; [on-line], https://opoka.org.pl/biblioteka 
/T/TS/wdrodze201404-nadzieja.

4	 Spes non confundit, nr 4.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

250

Drodzy seniorzy, mający poczucie, że Wasza wiedza i doświadczenie 
mogłyby uratować najbliższych od popełnienia niejednego błędu. Chce-
my w tym Roku Świętym przypomnieć, że jesteście skarbem Kościoła 
i świata. W sposób szczególny chcemy się zwrócić do dziadków i babć, 
którzy przekazujecie wiarę i mądrość życiową młodszym pokoleniom. 
Życzymy, abyście wsparci wdzięcznością dzieci oraz miłością wnuków, 
które znajdują w Was zakorzenienie, zrozumienie i otuchę, mogli oglą-
dać piękne owoce swojego życia5.

Chcemy dziś razem z Wami, drodzy Bracia i Siostry, zawalczyć 
o teraźniejszość. Jeśli przeszłość jest historią, a przyszłość tajemnicą, 
to teraźniejszość jest darem. Jezus przychodzi więc do naszej teraź-
niejszości, do naszego dzisiaj, do tego świata, do naszych problemów 
i dylematów. Ale nie zapominamy, że On jest też Panem przyszłości. 
Dlatego lęk o to, co przed nami, chcemy zastąpić nadzieją i zaufaniem. 
Często brakuje nam takiej odwagi i nadziei. Jedną z konsekwencji tego 
jest dziś utrata pragnienia przekazywania życia, co ma wiele przyczyn: 
niepewność jutra, brak gwarancji zatrudnienia i odpowiedniej ochrony 
socjalnej oraz modele społeczne, w których program dyktuje pogoń za 
zyskiem, a nie pielęgnowanie relacji, które są fundamentem ludzkiego 
szczęścia. Misja dzielenia się życiem potrzebuje wsparcia od nas wszyst-
kich, ponieważ pragnienie młodych ludzi rodzenia nowych synów i córek, 
jako owoc płodności ich małżeńskiej miłości, daje przyszłość każdemu 
społeczeństwu i jest kwestią nadziei: zależy od nadziei i rodzi nadzieję6.

Konieczne jest zatem zwrócenie uwagi na wiele dobra obecnego 
w świecie, aby nie ulec pokusie przekonania o byciu pokonanym przez 
zło i przemoc. Prawdziwą szkołą nadziei jest modlitwa7. Ona poszerza 
nasze serca, przestrzega przed koncentrowaniem na sobie samym, gdyż 
jest procesem oczyszczenia wewnętrznego, który czyni nas otwartymi 
na Boga, a przez to otwartymi na ludzi. W takim duchu zachęcamy 
do regularnej praktyki modlitwy osobistej, małżeńskiej i rodzinnej. 
W życiu duchowym także potrzeba konkretnych decyzji. Podejmijmy to 
wyzwanie; niech to będzie codzienna modlitwa w ciszy przez kilka czy 
kilkanaście minut. Niech rodzice zadbają o to, by codziennie uklęknąć 
ze swoimi dziećmi, pozwalając im modlić się własnymi słowami. Niech 
modlitwa od dziś stanie się pobożnym i godnym pochwały zwyczajem, 
z którego nie będziemy rezygnować.

5	 Tamże, nr 14.
6	 Tamże, nr 9.
7	 Spe salvi, nr 32.



Konferencja Episkopatu Polski

251

Niech ten Rok Jubileuszowy będzie czasem wybaczania sobie i in-
nym, ale też proszenia o wybaczenie. Często najbardziej bezwzględ-
ni w ocenie jesteśmy wobec siebie i najbliższych. Niech Rok Święty 
przynagli nas do odkrycia miłosierdzia Bożego, które nie ma granic. 
Boga, który niestrudzony czeka na każdego. Zachęcając do otwarcia się 
na nieskończone miłosierdzie, przypominamy, że odpust jubileuszowy 
jest przeznaczony w szczególny sposób dla tych, którzy odeszli przed 
nami, aby mogli otrzymać pełnię miłosierdzia8.

Dzisiaj, w święto Świętej Rodziny, jeszcze mocniej chcemy przy-
pomnieć, że jako Kościół tworzymy wspólnotę, w której nikt nie jest 
sam. U progu nowego roku kalendarzowego, chcemy Wam, Bracia 
i Siostry, życzyć zaufania i nadziei, jakie miała Święta Rodzina. Idąc 
za słowami psalmu: „Powierz Panu swoją drogę i zaufaj Mu: On sam 
będzie działał” (Ps 37, 5), warto zwrócić uwagę, że zarówno Maryja, 
jak i św. Józef wyjścia z trudnych sytuacji nie szukali na własną rękę. 
Zaufać Bogu, oznacza także zrobić Mu miejsce, by mógł działać. 

Podsumowując mijający czas, bądźmy dla siebie wyrozumiali i do-
ceniajmy dobro, które było naszym udziałem. Witając rok 2025, pa-
miętajmy, że liczba ta jest odliczana od narodzin Jezusa Chrystusa, 
Pana ludzkich dziejów i historii świata. Dlatego nie lęk, ale zaufanie 
i nadzieja niech towarzyszą nam każdego dnia! Dobrej zabawy dla świę-
tujących sylwestra, spokojnej nocy dla witających go w ciszy. Wielkich 
owoców Roku Jubileuszowego: łaski, nadziei, przebaczenia, a nade 
wszystko miłości. 

Podpisali: 
Pasterze Kościoła katolickiego w Polsce 

obecni na 399. Zebraniu Plenarnym 
Konferencji Episkopatu Polski

na Jasnej Górze, 19 listopada 2024 r.

List należy odczytać w niedzielę, 29 grudnia 2024 r. 

8	 Spes non confundit, nr 22.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

252

10
FORMULARZE MSZALNE

Mszy Świętej na Rok Święty

Tych formularzy można użyć wraz z szatami w kolorze własnym 
dnia lub okresu, w którym jest celebrowana Msza Święta w Roku Ju-
bileuszowym, z wyjątkiem uroczystości, niedziel, świąt, dni Wielkie-
go Tygodnia, Triduum Paschalnego oraz Oktawy Wielkanocnej, dni 
Adwentu od 17 do 24 grudnia włącznie, Oktawy Bożego Narodzenia, 
Wspomnienia wszystkich wiernych zmarłych, Środy Popielcowej.

W okresie Adwentu, Bożego Narodzenia, Wielkiego Postu oraz 
w Okresie Wielkanocnym należy stosować czytania z dnia.

A

Antyfona na wejście	 Ps 27(26), 14
Oczekuj Pana, bądź mężny, * nabierz odwagi i oczekuj Pana. (O. W.: 
Alleluja.)

Kolekta
Wszechmogący, wieczny Boże, gorące pragnienie ludzkiego serca, wej-
rzyj łaskawie na swój lud pielgrzymujący w tym roku łaski, † aby zjedno-
czony z Chrystusem, skałą zbawienia, * mógł dojść z radością do pełni 
nadziei w królestwie niebieskim. Przez naszego Pana Jezusa Chrystusa, 
Twojego Syna, † który z Tobą żyje i króluje w jedności Ducha Świętego, 
* Bóg, przez wszystkie wieki wieków.

Modlitwa nad darami
Panie, nasz Boże, przyjmij łaskawie dary swoich wiernych † i spraw, 
aby pod Twoją opieką zachowali otrzymaną łaskę * i doszli do radości 
wiecznej. Przez Chrystusa, Pana naszego.

Prefacja
Chrystus, jedyna nadzieja
K.:	 Pan z wami.



Konferencja Episkopatu Polski

253

W.:	 I z duchem twoim.
K.:	 W górę serca.
W.:	 Wznosimy je do Pana.
K.:	 Dzięki składajmy Panu Bogu naszemu.
W.:	 Godne to i sprawiedliwe.

Zaprawdę, godne to i sprawiedliwe, słuszne i zbawienne, abyśmy zawsze 
i wszędzie Tobie składali dziękczynienie, Panie, Ojcze święty, wszech-
mogący, wieczny Boże. W tym czasie łaski gromadzisz w jedną rodzinę 
swoje dzieci, aby oświecone Słowem życia, z radością sprawowały mi-
sterium śmierci i zmartwychwstania Twojego Syna. On, który jest od 
zawsze przyzywanym i oczekiwanym zbawieniem, pociąga wszystkich 
do swojego ołtarza, leczy rany ciała i duszy oraz daje radość uciśnionym.
Dzięki tym znakom Twojej dobroci, z żywą wiarą rodzimy się na nowo 
do pewniejszej nadziei i z czynną miłością ofiarujemy siebie braciom, 
oczekując na powtórne przyjście Zbawiciela.
Przez Niego z Aniołami i wszystkimi Świętymi głosimy Twoją chwałę, 
razem z nimi wołając:

Święty, Święty, Święty… 

Antyfona na komunię	 Por. Łk 4, 18.19
Duch Pański spoczywa na mnie, * ponieważ mnie namaścił i posłał mnie, 
* abym ubogim niósł dobrą nowinę, * uzdrawiał skruszonych w sercu, 
* abym obwoływał rok łaski od Pana. (O.W.: Alleluja.)

Modlitwa po komunii
Boże, Ty nas posilasz jednym Chlebem i podtrzymujesz w nas tę samą 
nadzieję, † umacniaj nas swoją łaską, abyśmy wszyscy z Twoimi Świę-
tymi stali się jednym ciałem i jednym duchem w Chrystusie, * i razem 
z Nim zmartwychwstali do życia w chwale. Który żyje i króluje na wie-
ki wieków.

Uroczyste błogosławieństwo
Niech Bóg was błogosławi i strzeże.
W.:	 Amen.

Niech Bóg rozpromieni swoje oblicze nad wami i obdarzy was swoją łaską.
W.:	 Amen.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

254

Niech zwróci ku wam oblicze swoje i obdarzy was pokojem.
W.:	 Amen.

Niech was błogosławi Bóg wszechmogący, Ojciec i Syn, i Duch Święty.
W.:	 Amen.

B

Antyfona na wejście	 Ps 90(89), 1-2
Panie, Ty byłeś dla nas ucieczką, * z pokolenia na pokolenie. * Od wie-
ku po wiek Ty jesteś Bogiem. (O.W.: Alleluja.)

Kolekta
Boże, gdy nadeszła pełnia czasów zesłałeś na świat swojego Syna, jako 
Zbawiciela, spraw, aby światło Jego tajemnicy paschalnej prowadzi-
ło nas, pielgrzymujących na tym świecie, do spotkania z Tobą, jedyną 
nadzieją naszą. Przez naszego Pana Jezusa Chrystusa, Twojego Syna, 
† który z Tobą żyje i króluje w jedności Ducha Świętego, * Bóg, przez 
wszystkie wieki wieków.

Modlitwa nad darami
Boże, obchodząc z radością Rok Święty, składamy dary na Twoim oł-
tarzu, przyjmij je łaskawie, niech wyjednają nam udział w wiecznym 
życiu Tego, który przez swoją śmierć zapewnił nam nieśmiertelność, 
Jezusa Chrystusa, Pana naszego, który żyje i króluje na wieki wieków.

Prefacja
Chrystus, prawdziwą nadzieją
K.:	 Pan z wami.
W.:	 I z duchem twoim.
K.:	 W górę serca.
W.:	 Wznosimy je do Pana.
K.:	 Dzięki składajmy Panu Bogu naszemu.
W.:	 Godne to i sprawiedliwe.

Zaprawdę, godne to i sprawiedliwe, słuszne i zbawienne, abyśmy za-
wsze i wszędzie Tobie składali dziękczynienie, Panie, Ojcze święty, 
wszechmogący, wieczny Boże, przez naszego Pana Jezusa Chrystusa. 



Konferencja Episkopatu Polski

255

Twój Syn, zrodzony przed wiekami narodził się w oznaczonym czasie 
z Maryi Dziewicy; namaszczony przez Ducha Świętego głosił w Two-
im imieniu czas łaski: ubogim pociechę, jeńcom wyzwolenie, a całemu 
rodzajowi ludzkiemu pokój i zbawienie.
On jest bowiem jedyną i prawdziwą nadzieją, która przekracza wszelkie 
ludzkie oczekiwania oraz oświeca wszystkie wieki. Dlatego zjednoczeni 
z chórami Aniołów, wysławiamy Ciebie, z radością wołając:

Święty, Święty, Święty…

Antyfona na komunię	 Tt 2, 12-13
Żyjmy na tym świecie sprawiedliwie i pobożnie, * oczekując spełnie-
nia się naszej nadziei * i objawienia się chwały wielkiego Boga. (O.W.: 
Alleluja.)

Modlitwa po komunii
Uświęć nas, Boże, przez udział w Twej Uczcie i spraw, aby przez po-
średnictwo Kościoła, wszystkie narody z wdzięcznością przyjęły łaskę 
wysłużoną na krzyżu przez Twojego Syna Jezusa Chrystusa. Który żyje 
i króluje na wieki wieków.

Modlitwa nad ludem
Panie, nasz Boże, przybądź z pomocą wszystkim wzywającym Ciebie 
i strzeż w Twej dobroci tych, którzy swoją nadzieję pokładają w Twoim 
miłosierdziu, aby wiodąc święte życie, pozostali wierni Tobie, a obda-
rzeni tym, co konieczne w doczesności, stali się na wieczność dziedzi-
cami Twojej obietnicy. Przez Chrystusa, Pana naszego.
W.:	 Amen.

Niech was błogosławi Bóg wszechmogący, Ojciec i Syn, i Duch Święty.
W.:	 Amen.

C

Antyfona na wejście	 Tt 3, 5.7
Z miłosierdzia swego zbawił nas Bóg przez obmycie odradzające i od-
nawiające w Duchu Świętym, * abyśmy usprawiedliwieni Jego łaską, * 
stali się w nadziei dziedzicami życia wiecznego. (O.W.: Alleluja.)



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

256

Kolekta
Boże, Ty przez Twojego Jednorodzonego Syna, dałeś rodzajowi ludz-
kiemu zadatek zbawienia i dar życia wiecznego, spraw, aby wszyscy 
odrodzeni w Chrystusie, chcieli i mogli czynić to, co nakazujesz, tak, 
aby lud powołany do Twojego Królestwa zachował stałość w wierze, 
radość w nadziei oraz gorliwość w miłości. Przez naszego Pana Jezusa 
Chrystusa, Twojego Syna, który z Tobą żyje i króluje w jedności Ducha 
Świętego, Bóg, przez wszystkie wieki wieków.

Modlitwa nad darami
Wszechmogący Boże, wejrzyj na oblicze Twojego Syna, jedyną naszą 
nadzieję, który wydał się na okup za wszystkich, i spraw, aby przez 
Niego, od wschodu aż do zachodu, imię Twoje było chwalone wśród 
wszystkich narodów i aby na całym świecie składano Tobie jedną Ofia-
rę. Przez Chrystusa, Pana naszego.

Prefacja
Chrystus, Bóg i człowiek, Zbawiciel wszystkich
K.:	 Pan z wami.
W.:	 I z duchem twoim.
K.:	 W górę serca.
W.:	 Wznosimy je do Pana.
K.:	 Dzięki składajmy Panu Bogu naszemu.
W.:	 Godne to i sprawiedliwe.

Zaprawdę, godne to i sprawiedliwe, słuszne i zbawienne, abyśmy zawsze 
i wszędzie Tobie składali dziękczynienie, Panie, Ojcze święty, wszech-
mogący, wieczny Boże, przez naszego Pana Jezusa Chrystusa.
W Nim bowiem spełniają się Twoje odwieczne obietnice, ciemności 
ustępują światłu, świat się odnawia, a każdy człowiek staje się nowym 
stworzeniem.
Ofiarując się raz jeden na krzyżu, zapragnął zgromadzić w jedno roz-
proszone dzieci; Pierworodny spośród braci, pociągnął wszystkich do 
siebie, gdy został wywyższony nad ziemię, otwierając nam nadzieję 
radości wieczystej.
Dlatego z Aniołami i wszystkimi Świętymi wysławiamy Ciebie, z rado-
ścią wołając:

Święty, Święty, Święty…



Konferencja Episkopatu Polski

257

Antyfona na komunię	 Mt 28, 20
Oto Ja jestem z wami przez wszystkie dni, * aż do skończenia świata. 
(O.W.: Alleluja.)

Modlitwa po komunii
Posileni niebieskim pokarmem, prosimy Cię, Boże, abyśmy miłując 
Ewangelię życia, stali się dla wspólnoty ludzkiej ożywczym fermentem 
i narzędziem zbawienia. Przez Chrystusa, Pana naszego.

Uroczyste błogosławieństwo
Pokój Boży, który przewyższa wszelki umysł, niech strzeże waszych 
serc i myśli w poznaniu i miłości Boga i Jego Syna, naszego Pana Je-
zusa Chrystusa.
W.:	 Amen.

Niech was błogosławi Bóg wszechmogący, Ojciec i Syn, i Duch Święty.
W.:	 Amen.

LITURGIA SŁOWA

PIERWSZE CZYTANIE 	 Iz 61, 1-3a.6a.8b-9
Pan mnie namaścił.
Posłał mnie, abym głosił dobrą nowinę
I zwiastował radość.

Czytanie z Księgi proroka Izajasza
Duch Pana Boga nade mną, bo Pan mnie namaścił. Posłał mnie, abym 
głosił dobrą nowinę ubogim, bym opatrywał rany serc złamanych, żebym 
zapowiadał wyzwolenie jeńcom i więźniom swobodę; abym obwiesz-
czał rok łaski Pańskiej i dzień pomsty naszego Boga; abym pocieszał 
wszystkich zasmuconych, bym rozweselił płaczących na Syjonie, abym 
im wieniec dał zamiast popiołu, olejek radości zamiast szaty smutku, 
pieśń chwały zamiast przygnębienia na duchu.
Wy zaś będziecie nazywani kapłanami Pana, zwać was będą sługami 
Boga naszego.
Tak mówi Pan: «Dam im uczciwą zapłatę i zawrę z nimi wieczyste przy-
mierze. Plemię ich będzie znane wśród narodów i między ludami – ich 
potomstwo. Wszyscy, co ich zobaczą, uznają, że oni są błogosławio-
nym szczepem Pana».

Oto słowo Boże.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

258

Albo

PIERWSZE CZYTANIE	 Rz 5, 5-11
Miłość Boża rozlana jest w naszych sercach przez Ducha Świętego.

Czytanie z Listu Świętego Pawła Apostoła do Rzymian
Bracia:
Nadzieja zawieść nie może, ponieważ miłość Boża rozlana jest w ser-
cach naszych przez Ducha Świętego, który został nam dany. Chrystus 
bowiem umarł za nas, jako za grzeszników, w oznaczonym czasie, 
gdy jeszcze byliśmy bezsilni. A nawet za człowieka sprawiedliwego 
podejmuje się ktoś umrzeć tylko z największą trudnością. Chociaż 
może jeszcze za człowieka życzliwego odważyłby się ktoś ponieść 
śmierć.
Bóg zaś okazuje nam swoją miłość właśnie przez to, że Chrystus umarł 
za nas, gdy byliśmy jeszcze grzesznikami. Tym bardziej więc będziemy 
przez Niego zachowani od karzącego gniewu, gdy teraz przez krew 
Jego zostaliśmy usprawiedliwieni.
Jeżeli bowiem, będąc nieprzyjaciółmi, zostaliśmy pojednani z Bogiem 
przez śmierć Jego Syna, to tym bardziej, będąc już pojednani, dostą-
pimy zbawienia przez Jego życie. I nie tylko to – ale i chlubić się mo-
żemy w Bogu przez Pana naszego, Jezusa Chrystusa, przez którego 
teraz uzyskaliśmy pojednanie.

Oto słowo Boże.

PSALM RESPONSORYJNY	 Ps 89 (88), 16-17.27.29

	 Refren: Na wieki będę sławił łaski Pana.

«Zawarłem przymierze z moim wybrańcem, *
przysiągłem mojemu słudze, Dawidowi:
Twoje potomstwo utrwalę na wieki *
i tron twój umocnię na wszystkie pokolenia».
	 Refren.

On będzie wołał do Mnie: †
«Ty jesteś moim Ojcem *



Konferencja Episkopatu Polski

259

moim Bogiem, Opoką mojego zbawienia».
Na wieki zachowam dla niego łaskę *
i trwałe z nim będzie moje przymierze.
	 Refren.

ŚPIEW PRZED EWANGELIĄ	 Iz 61, 1 (Łk 4, 18)
Duch Pański nade mną, posłał mnie, abym głosił dobrą nowinę ubogim.

EWANGELIA	 Łk 4, 16-21
Posłał Mnie, abym obwoływał rok łaski od Pana.

 Słowa Ewangelii według Świętego Łukasza
Jezus przyszedł również do Nazaretu, gdzie się wychował. W dzień 
szabatu udał się swoim zwyczajem do synagogi i powstał, aby czytać.
Podano Mu księgę proroka Izajasza. Rozwinąwszy księgę, natrafił na 
miejsce, gdzie było napisane: «Duch Pański spoczywa na Mnie, ponie-
waż Mnie namaścił i posłał Mnie, abym ubogim niósł dobrą nowinę, 
więźniom głosił wolność, a niewidomym przejrzenie; abym uciśnionych 
odsyłał wolnymi, abym obwoływał rok łaski od Pana».
Zwinąwszy księgę oddał słudze i usiadł; a oczy wszystkich w synago-
dze były w Nim utkwione.
Począł więc mówić do nich: «Dziś spełniły się te słowa Pisma, które-
ście słyszeli».

Oto słowo Pańskie.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

260

11
PREFACJE
na Rok Święty

PREFACJANAROK ŚWIĘTY
A – Chrystus, jedyna nadzieja

�
K. Pan

�
z wa

�
mi.

� �
W. I

�
z du

�
chem

�
two-

�
im.

� � �
�
K. W gó-

��
rę

�
ser

�
ca.

���
W. Wzno-

�
si

��
my

�
je

�
do

�
Pa

�
na.

� � �

�
K. Dzię

�
ki

�
skła

�
daj

�
my

� � �
Pa

�
nu

�
Bo

�
gu

�
na

�
sze

�
mu.

� � �
�
W. God

��
ne

�
to

�
i

�
spra

�
wie

�
dli

�
we.

� � �
�
Za

�
praw

�
dę,

�
god

�
ne

�
to

�
i

�
spra

�
wie

�
dli

�
we,

��
słusz

�
ne

�
i

�
zba

�
wien

�
ne,

� � � �
�

a

�
by

�
śmy

�
za

�
wsze

�
i

�
wszę

�
dzie

��
To

�
bie

�
skła

�
da

�
li

�
dzięk

�
czy

�
nie

�
nie,

� � �

�
Pa

�
nie,

�
Oj

�
cze

�
świę-

��
ty,

� � �
wszech

�
mo

�
gą

�
cy,

�
wiecz

�
ny

�
Bo

�
że.

� � �
�
W tym

�
cza

�
sie

�
ła

�
ski

��
gro

�
ma

�
dzisz

�
w jed

�
ną

�
ro

�
dzi

�
nę

�
swo

�
je

�
dzie

�
ci,

� � � �



Konferencja Episkopatu Polski

261

�
a

�
by

�
o

�
świe

�
co

�
ne

�
Sło

�
wem

�
ży

�
cia,

� � �
z ra

�
do

�
ścią

�
spra

�
wo

�
wa

�
ły

�
mi

�
ste

�
rium

� �

�
śmier

�
ci

�
i

�
zmar

�
twych

�
wsta

�
nia

�
Two

�
je

�
go

�
Sy

�
na.

� �
On,

�
któ

�
ry

�
jest

� �

�
od

�
za

�
wsze

�
przy

�
zy

�
wa

�
nym

�
i

�
o

�
cze

�
ki

�
wa

�
nym

�
zba

�
wie

�
niem,

��
po

�
cią

�
ga

� �

�
wszyst

�
kich

�
do

�
swo

�
je

�
go

�
oł

�
ta

�
rza,

� � �
le

�
czy

�
ra

�
ny

�
cia

�
ła

�
i

�
du

�
szy

� � �
o

�
raz

� �

�
da

�
je

�
ra

�
dość

�
u

�
ci

�
śnio

�
nym.

� �
Dzię

�
ki

�
tym

�
zna

�
kom

�
Two

�
jej

�
do

�
bro

�
ci,

�� �

�
z ży

�
wą

�
wia

�
rą

�
ro

�
dzi

�
my

�
się

�
na

�
no

�
wo

�
do

�
pew

�
niej

�
szej

�
na

�
dzie-

�
i

� � � �

�
i

�
z czyn

�
ną

�
mi

�
ło

�
ścią

�
o

�
fia

�
ru

�
je

�
my

�
sie

�
bie

�
bra

�
ciom,

� � �
o

�
cze

�
ku

�
jąc

� �

�
na

�
po

�
wtór

�
ne

�
przyj

�
ście

�
Zba

�
wi

�
cie

�
la.

� �
Przez

�
Nie

�
go

�
z A

�
nio

�
ła

�
mi

�
i

�
wszyst-

� �

�
ki

�
mi

�
Świę

�
ty

�
mi

� � �
gło

�
si

�
my

�
Two

�
ją

�
chwa-

��
łę,

� � �
ra

�
zem

�
z ni

�
mi

�
wo

�
ła

�
jąc:

� �

Święty, Święty, Święty...



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

262

PREFACJANAROK ŚWIĘTY
B – Chrystus, prawdziwą nadzieją

�
K. Pan

�
z wa

�
mi.

� �
W. I

�
z du

�
chem

�
two-

�
im.

� � �
�
K. W gó-

��
rę

�
ser

�
ca.

���
W. Wzno-

�
si

��
my

�
je

�
do

�
Pa

�
na.

� � �

�
K. Dzię

�
ki

�
skła

�
da

�
jmy

� � �
Pa

�
nu

�
Bo

�
gu

�
na

�
sze

�
mu.

� � �
�
W. Go

��
dne

�
to

�
i

�
spra

�
wie

�
dli

�
we.

� � �
�
Za

�
pra

�
wdę,

�
go

�
dne

�
to

�
i

�
spra

�
wie

�
dli

�
we,

��
słu

�
szne

�
i

�
zba

�
wie

�
nne,

� � � �
�

a

�
by

�
śmy

�
za

�
wsze

�
i

�
wszę

�
dzie

��
To

�
bie

�
skła

�
da

�
li

�
dzię

�
kczy

�
nie

�
nie,

� � � �
�
Pa

�
nie,

�
O

�
jcze

�
świę

�
ty,

��
wsze

�
chmo

�
gą

�
cy,

�
wie

�
czny

�
Bo

�
że,

� � �
przez

�
na

�
sze

�
go

� �
�
Pa

��
na

� � �
Je

�
zu

�
sa

�
Chry

�
stu

�
sa.

� �
Twój

�
Syn,

�
zro

�
dzo

�
ny

�
przed

�
wie

�
ka

�
mi

�� �



Konferencja Episkopatu Polski

263

�
na

�
ro

�
dził

�
się

�
w o

�
zna

�
czo

�
nym

�
cza

�
sie

�
z Ma

�
ry-

�
i

�
Dzie

�
wi

�
cy;

� � � �
�
na

�
ma

�
szczo

�
ny

�
przez

�
Du

�
cha

�
Świę

�
te

�
go

�
gło

�
sił

�
w Two-

�
im

�
i

�
mie

�
niu

� �

�
czas

�
ła

�
ski:

� � �
u

�
bo

�
gim

�
po

�
cie

�
chę,

�
je

�
ńcom

�
wy

�
zwo

�
le

�
nie,

� � �
a

�
ca

�
łe

�
mu

� �

�
ro

�
dza

�
jo

�
wi

�
lu

�
dzkie

�
mu

�
po

�
kój

�
i

�
zba

�
wie

�
nie.

� �
On

�
jest

�
bo

�
wiem

� �

�
je

�
dy

�
ną

�
i

�
pra

�
wdzi

�
wą

�
na

�
dzie

�
ją,

� � �
któ

�
ra

�
prze

�
kra

�
cza

�
wsze

�
lkie

�
lu

�
dzkie

� �

�
o

�
cze

�
ki

�
wa

�
nia

� � �
o

�
raz

�
o

�
świe

�
ca

�
wszy

�
stkie

�
wie

�
ki.

� �
Dla

�
te

�
go

�
zje

�
dno

�
cze

�
ni

� �

�
z chó

�
ra

�
mi

�
A

�
nio

�
łów,

� � �
wy

�
sła

�
wia

�
my

�
Cie

��
bie,

� � �
z ra

�
do

�
ścią

�
wo

�
ła

�
jąc:

� �

Święty, Święty, Święty...



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

264

PREFACJANAROK ŚWIĘTY
C – Chrystus, Bóg i człowiek, Zbawiciel wszystkich

�
K. Pan

�
z wa

�
mi.

� �
W. I

�
z du

�
chem

�
two-

�
im.

� � �
�
K. W gó-

��
rę

�
ser

�
ca.

���
W. Wzno-

�
si

��
my

�
je

�
do

�
Pa

�
na.

� � �

�
K. Dzię

�
ki

�
skła

�
daj

�
my

� � �
Pa

�
nu

�
Bo

�
gu

�
na

�
sze

�
mu.

� � �
�
W. God

��
ne

�
to

�
i

�
spra

�
wie

�
dli

�
we.

� � �
�
Za

�
praw

�
dę,

�
god

�
ne

�
to

�
i

�
spra

�
wie

�
dli

�
we,

��
słusz

�
ne

�
i

�
zba

�
wien

�
ne,

� � � �
�
a

�
by

�
śmy

�
za

�
wsze

�
i

�
wszę

�
dzie

��
To

�
bie

�
skła

�
da

�
li

�
dzięk

�
czy

�
nie

�
nie,

� � � �
�
Pa

�
nie,

�
Oj

�
cze

�
świę

�
ty,

��
wszech

�
mo

�
gą

�
cy,

�
wiecz

�
ny

�
Bo

�
że,

� � �
przez

�
na

�
sze

�
go

� �
�
Pa

��
na

� � �
Je

�
zu

�
sa

�
Chry

�
stu

�
sa.

� �
WNim

�
bo

�
wiem

�
speł

�
nia

�
ją

�
się

�
Two

�
je

� �



Konferencja Episkopatu Polski

265

�
od

�
wiecz

�
ne

�
o

�
biet

�
ni

�
ce,

� � �
ciem

�
no

�
ści

�
u

�
stę

�
pu

�
ją

�
świa

�
tłu,

�� �
świat

�
się

� �

�
od

�
na

�
wia,

� � �
a

�
każ

�
dy

�
czło

�
wiek

� � �
sta

�
je

�
się

�
no

�
wym

�
stwo

�
rze

�
niem.

� � �
�
O

�
fia

�
ru

�
jąc

�
się

�
raz

�
je

�
den

�
na

�
krzy

�
żu,

��
za

�
pra

�
gnął

�
zgro

�
ma

�
dzić

� �

�
w jed

�
no

�
roz

�
pro

�
szo

�
ne

�
dzie

�
ci;

� � �
Pier

�
wo

�
rod

�
ny

�
spo

�
śród

�
bra

�
ci,

�� �

�
po

�
cią

�
gnął

�
wszyst

�
kich

�
do

�
sie

�
bie,

� � �
gdy

�
zo

�
stał

�
wy

�
wyż

�
szo

�
ny

�
nad

�
zie

�
mię,

� � � �

�
o

�
twie

�
ra

�
jąc

�
nam

�
na

�
dzie

�
ję

�
ra

�
do

�
ści

�
wie

�
czy

�
stej.

� �
Dla

�
te

�
go

�
z A

�
nio

�
ła

�
mi

� �

�
i

�
wszyst

�
ki

�
mi

�
Świę

�
ty

�
mi

� � �
wy

�
sła

�
wia

�
my

�
Cie

��
bie,

� � �
z ra

�
do

�
ścią

�
wo

�
ła

�
jąc:

� �

Święty, Święty, Święty...



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

266

12
OGÓLNOPOLSKIE INICJATYWY 

DUSZPASTERSKIE
w roku 2025

uzgodnione z Konferencją Episkopatu Polski

STYCZEŃ

6 stycznia	 Uroczystość Objawienia Pańskiego 
	 –	Dzień modlitwy i pomocy misjom
	 –	Ogólnopolska kolekta na Krajowy Fundusz Mi- 

	 syjny
	 –	Światowy Dzień Papieskiego Dzieła Misyjnego 

	 Dzieci 
	 –	Uroczyste zakończenie inicjatywy Kolędników 

	 Misyjnych 
6 stycznia 	 Święto Epifanii w Kościele Greckokatolickim po-

wiązane z obrzędem poświęcenia wody na pa-
miątkę chrztu Chrystusa w Jordanie. Central-
ne uroczystości religijne tradycyjnie odbędą się 
w Przemyślu.

9 stycznia	 Bł. Pauliny Jaricot, założycielki Papieskiego Dzie-
ła Rozkrzewiania Wiary i Żywego Różańca

11 stycznia	 Uroczystość wręczenia wyróżnień Benemerenti 
Ordynariatu Polowego

11 stycznia	 Ogólnopolska Pielgrzymka Wojowników Maryi – 
Orlen Arena, Płock

15–16 stycznia	 Dzień Judaizmu w Kościele Katolickim w Polsce
16 stycznia	 Bł. Pawła Manny, założyciela Papieskiej Unii Mi-

syjnej
18–25 stycznia	 Tydzień Modlitw o Jedność Chrześcijan
26 stycznia	 Niedziela Słowa Bożego
26 stycznia	 Dzień Islamu w Kościele Katolickim w Polsce



Konferencja Episkopatu Polski

267

LUTY

2 lutego	 Światowy Dzień Życia Konsekrowanego we wszyst-
kich polskich katedrach. Ogólnopolska zbiórka 
pieniężna do puszek na potrzeby zakonów klau-
zurowych

2 lutego	 Spotkanie Pańskie (pamiątka Ofiarowania Pań-
skiego) – Ogólnopolski Dzień Życia Konsekrowa-
nego w Kościele Greckokatolickim

3–4 lutego	 Rada Krajowa PDM, Warszawa
11 lutego	 Światowy Dzień Chorego 
14 lutego 	 Odpust Świętych Cyryla i Metodego, patronów 

kaplicy i Centrum Formacji Misyjnej
24–28 lutego	 Statutowe spotkanie dyrektorów europejskich 

PDM, Warszawa
28 lutego – 2 marca	 Krajowa Kongregacja Duszpasterstwa Powołań, 

Gniezno

MARZEC

1 marca	 Narodowy Dzień Pamięci Żołnierzy Wyklętych 
Msza św. i spotkanie dla harcerzy w katedrze

	 polowej Wojska Polskiego z okazji ustanowienia 
bł. Stefana Wincentego Frelichowskiego patro-
nem harcerzy

2–8 marca	 58. Tydzień Modlitw o Trzeźwość Narodu
7 marca	 Dzień modlitwy i solidarności z Osobami Skrzyw-

dzonymi wykorzystaniem seksualnym
13 marca	 Święto Papieskie
16 marca	 –	Dzień modlitwy, postu i solidarności z misjona- 

	 rzami 
	 –	Ogólnopolska zbiórka pieniężna do puszek na po- 

	 moc polskim misjonarkom i misjonarzom (Dzieło  
	 Pomocy Ad Gentes)

23 marca 	 III niedziela Wielkiego Postu w Kościele Grecko-
katolickim. Pielgrzymka grekokatolików do sank-
tuarium Męki Pańskiej w Glotowie k. Dobrego 
Miasta 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

268

24 marca	 Dzień Misjonarzy Męczenników 
25 marca 	 Zwiastowanie NMP – Dzień Świętości Życia 
26 marca	 Dzień modlitw za więźniów

KWIECIEŃ

13 kwietnia	 Dzień Pamięci Ofiar Zbrodni Katyńskiej 
14 kwietnia	 Święto Chrztu Polski
17–19 kwietnia	 Ogólnopolska inicjatywa „Noc konfesjonałów”  

(Triduum Paschalne)
26–27 kwietnia 	 1000-lecie koronacji Bolesława Chrobrego – głów-

ne uroczystości państwowe i kościelne oraz ogól-
nopolskie uroczystości odpustowe św. Wojciecha, 
głównego patrona Polski 

	 – Wręczenie krzyży misyjnych, Gniezno 
27 kwietnia	 Święto Miłosierdzia Bożego – uroczystości cen-

tralne w sanktuarium Bożego Miłosierdzia w Kra-
kowie-Łagiewnikach

	 – Święto patronalne Caritas
27 kwietnia – 3 maja	 Tydzień Miłosierdzia
27 kwietnia	 19. Ogólnopolska Niedziela Modlitw za Kierow-

ców i innych użytkowników dróg (MIVA Polska 
wraz z KDK)

29 kwietnia 	 Dzień Męczeństwa Duchowieństwa Polskiego 
w czasie II wojny światowej 

	 –	Pielgrzymka do sanktuarium św. Józefa w Ka- 
	 liszu

MAJ

2 maja	 Obchody Dnia Flagi RP – Msza św. w katedrze 	
polowej Wojska Polskiego, godz. 18.00 

	 –	Dzień Polonii i Polaków za granicą
2 maja	 Zakończenie II peregrynacji kopii obrazu NMP 

Jasnogórskiej w Polsce, Częstochowa 
3 maja 	 Uroczystość Matki Bożej Królowej Polski z udzia-

łem Episkopatu Polski, Jasna Góra 
3 maja 	 Święto Konstytucji 3 Maja 



Konferencja Episkopatu Polski

269

10 maja 	 24. Ogólnopolska Pielgrzymka Kierowców na 
Jasną Górę z dziękczynieniem misjonarzy za po-
moc kierowców w zakupie środków transportu 
(MIVA Polska wraz z KDK)

10 maja	 Pielgrzymka Rodzin i Osób Wspierających Powo-
łania na Jasną Górę

11 maja	 Niedziela Dobrego Pasterza – patronalne święto 
Papieskiego Dzieła św. Piotra Apostoła

11 maja	 Uroczystości odpustowe św. Stanisława, główne-
go patrona Polski, Kraków

11–17 maja	 Tydzień Modlitw o Powołania Kapłańskie, Za-
konne i Misyjne

11–22 maja	 65. Międzynarodowa Pielgrzymka Żołnierzy 
do sanktuarium maryjnego w Lourdes 

16 maja	 Ogólnopolskie obchody Święta Straży Granicznej
16–17 maja	 Ogólnopolskie Rekolekcje dla Służby Zdrowia, 

Jasna Góra
16–18 maja	 Pielgrzymka Związku Harcerstwa Polskiego na 

Jasną Górę
17 maja	 Ogólnopolska Pielgrzymka Związku Polskich Ka-

walerów Maltańskich na Jasną Górę
17 maja 	 100-lecie Eucharystycznego Ruchu Młodych
17–18 maja	 Ogólnopolska Pielgrzymka Służby Zdrowia na 

Jasną Górę
18 maja	 81. rocznica bitwy pod Monte Casino 
20–22 maja	 Ogólnopolski Zjazd Dyrektorów Wydziałów Ka-

techetycznych, Pelplin
21 maja	 Finał XXV Konkursu „Mój szkolny Kolega z misji” 

(Dzieło Pomocy Ad Gentes)
21–28 maja	 Rada Wyższa Papieskich Dzieł Misyjnych, Rzym
23–25 maja	 Rekolekcje dla rodziców po stracie dziecka, Gnie-

zno
24 maja	 Beatyfikacja Sługi Bożego ks. Stanisława Streicha, 

Poznań 
24 maja	 Dzień Modlitw za Kościół w Chinach (liturgiczne 

wspomnienie NMP Wspomożycielki Wiernych)
25 maja	 Ogólnopolska Pielgrzymka Kobiet na Jasną 

Górę



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

270

25 maja 	 Pielgrzymka Mężczyzn i Młodzieńców do Piekar 
Śląskich

29 maja	 Dzień Weterana Działań poza Granicami Państwa 
	 –	Międzynarodowy Dzień Uczestników Misji  

	 Pokojowych ONZ 
29 maja – 8 czerwca 	Dekada misyjna w Kościele Greckokatolickim
30 maja	 Zakończenie roku formacyjnego w Centrum For-

macji Misyjnej, Warszawa
31 maja	 Beatyfikacja 16 Sióstr Katarzynek, męczenniczek, 

Braniewo
maj–czerwiec	 Dzieci komunijne dzieciom misji – Dzień misyjny 

w Białym Tygodniu, inicjatywa Papieskiego Dzieła 
Misyjnego Dzieci

CZERWIEC

1 czerwca	 Ogólnopolski Dzień Matki i Dziecka
1 czerwca	 Dzień Dziękczynienia, święto Opatrzności Bożej 
6–7 czerwca 	 XIII Ogólnopolska Pielgrzymka Żywego Różańca 

na Jasną Górę 
7 czerwca	 Jutrznia lednicka w Auli Koronacyjnej Królów 

Polski, Gniezno
7 czerwca	 Ogólnopolskie Spotkanie Młodych na Polach Led-

nickich i posłanie wolontariuszy misyjnych
7 czerwca	 Centralne uroczystości 950-lecia Diecezji Płoc-

kiej – Orlen Arena, Płock
8 czerwca 	 Dzień Cierpienia w Intencji Misji (Zesłanie Ducha 

Świętego)
13–14 czerwca	 Ogólnopolska Pielgrzymka Akcji Katolickiej w Pol-

sce na Jasną Górę
14 czerwca 	 Ogólnopolska Pielgrzymka Apostolstwa Pomocy 

Duszom Czyśćcowym na Jasną Górę
14 czerwca	 Ogólnopolska Pielgrzymka Arcybractwa Straży 

Honorowej NSPJ do sanktuarium św. Jana Paw-
ła II w Krakowie

14 czerwca	 Ogólnopolska Pielgrzymka Nadzwyczajnych Sza-
farzy Komunii Świętej, Płock



Konferencja Episkopatu Polski

271

14–15 czerwca	 44. Ogólnopolska Pielgrzymka Apostolstwa Trzeź-
wości na Jasną Górę

15 czerwca	 Ogólnopolska Pielgrzymka Katolickich Przedsię-
biorców na Jasną Górę 

21 czerwca	 50-lecie ruchu Maitri, Gniezno
23–26 czerwca	 Wakacyjne spotkanie misjonarzy i misjonarek 
	 – Komisja KEP ds. Misji
28 czerwca 	 Pielgrzymka grekokatolików do sanktuarium 

św. św. Apostołów Piotra i Pawła w Chrzanowie

LIPIEC

1–2 lipca	 Ogólnopolska Pielgrzymka Nauczycieli i Wycho-
wawców na Jasną Górę

1–4 lipca 	 Ogólnopolska Szkoła Animatorów Misyjnych 
(I stopień)

5–6 lipca	 Udział żołnierzy w Narodowo-Wojskowej Piel-
grzymce Sił Zbrojnych Republiki Słowacji do sank-
tuarium maryjnego w Lewoczy 

6 lipca	 Bł. M. Teresy Ledóchowskiej, patronki współpracy 
misyjnej w Polsce

18 lipca 	 Pielgrzymka rodzin grekokatolików z Polski, Sło-
wacji i Ukrainy na Świętą Górę Jawor (Łemkowsz-
czyzna)

20–27 lipca	 26. Ogólnopolski Tydzień św. Krzysztofa i „Ak-
cja św. Krzysztof” – 1 gr za 1 km szczęśliwej jaz-
dy wraz ze zbiórką ofiar na środki transportu dla 
misjonarzy (MIVA Polska)

24 lipca	 Centralne obchody Święta Policji
25 lipca	 Dzień św. Krzysztofa, patrona Kierowców – 

Ogólnopolski Dzień Bezpiecznego Kierowcy 
27 lipca 	 Święto Policji – Msza św. radiowa w bazylice Świę-

tego Krzyża w Warszawie w intencji policji
31 lipca 	 Uroczystości 81. rocznicy wybuchu Powstania 

Warszawskiego – Msza św., Warszawa, pl. Kra-
sińskich, godz. 18.00



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

272

SIERPIEŃ
(miesiąc dobrowolnej abstynencji)

1 sierpnia 	 Dzień Modlitw za Spowiedników i Teologów Mo-
ralistów

1 sierpnia 	 Narodowy Dzień Pamięci Powstania Warszaw-
skiego

5–14 sierpnia 	 Piesza Pielgrzymka Wojska Polskiego i Służb Mun-
durowych na Jasną Górę

11–17 sierpnia	 Wielki Odpust w Kalwarii Zebrzydowskiej
14–15 sierpnia	 Obchody rocznicy „Cudu nad Wisłą”:
	 –	13 sierpnia, godz. 18.00 – kościół Matki Bożej 

	 Zwycięskiej, Warszawa-Kamionek
	 –	15 sierpnia, godz. 9.30 – kaplica na Cmentarzu 

	 Poległych, Ossów
	 – 15 sierpnia, godz. 17.00 – kaplica na Cmenta- 

	 rzu Żołnierzy 1920 roku, Radzymin
15 sierpnia	 Uroczystość Matki Bożej Wniebowziętej, Jasna 

Góra
15 sierpnia 	 Święto Wojska Polskiego z udziałem władz pań-

stwowych (katedra polowa Wojska Polskiego) 
15 sierpnia	 Święto Zaśnięcia NMP. Pielgrzymka wiernych gre-

kokatolików z Podkarpacia, Słowacji i Ukrainy 
na święto Matki Bożej Kalwaryjskiej do cerkwi na 
Górze Zjawienia k. Kalwarii Pacławskiej

16–17 sierpnia 	 Ogólnopolska Pielgrzymka Elektryków, Energe-
tyków i Elektroników na Jasną Górę

17 sierpnia 	 Pielgrzymka Kobiet i Dziewcząt do Piekar Śląskich
26 sierpnia	 Uroczystość Matki Bożej Częstochowskiej

WRZESIEŃ

1 września 	 86. rocznica wybuchu II wojny światowej, Dzień 
Weterana

7 września	 Ogólnopolska Pielgrzymka Rolników i Pszczela-
rzy na Jasną Górę

7 września	 Ogólnopolska Pielgrzymka Grekokatolików 
do sanktuarium Matki Bożej w Białym Borze



Konferencja Episkopatu Polski

273

8 września	 Koronacja obrazu Matki Bożej Łaskawej, Skarżyce 
8–12 września	 Rekolekcje kapłańskie dyrektorów diecezjalnych 

PDM
10 września	 Inauguracja roku formacyjnego w Centrum For-

macji Misyjnej, Warszawa
11–14 września	 XII Zjazd Gnieźnieński „Odwaga pokoju – chrze-

ścijanie razem dla przyszłości Europy”, Gniezno
12–14 września	 Ogólnopolska Pielgrzymka Związku Harcerstwa 

Rzeczypospolitej na Jasną Górę
13 września	 Ogólnopolska Pielgrzymka Legionu Maryi na 

Jasną Górę
13 września 	 Ogólnopolska Pielgrzymka Dzieci do Przasnysza 

i Rostkowa, sanktuarium św. Stanisława Kostki
14 września	 Odpust w Gietrzwałdzie
14–20 września	 Tydzień Wychowania w Polsce
16–17 września	 Jesienne zebranie Papieskich Dzieł Misyjnych oraz 

innych środowisk misyjnych, Warszawa
17 września 	 Dzień Golgoty Wschodu – Rocznica agresji so-

wieckiej na Polskę, Msza św. w katedrze polowej 
Wojska Polskiego 

	 –	Światowy Dzień Sybiraka
19–21 września	 Ogólnopolska Pielgrzymka Przewodniczek Skau-

tów Europy do sanktuarium NMP w Górce Klasz-
tornej k. Łobżenicy

20 września	 Forum Duszpasterskie, Poznań 
20 września 	 Ogólnopolska Pielgrzymka Młodzieży do Prza-

snysza i Rostkowa, sanktuarium św. Stanisława 
Kostki 

20 września	 Ogólnopolska Pielgrzymka Ludzi Morza na Jasną 
Górę

20–21 września	 Obchody 450-lecia obecności Piety Matki Bożej 
w sanktuarium diecezjalnym w Skrzatuszu (so-
bota – dzień młodych, niedziela – główna uroczy-
stość jubileuszowa)

21 września	 Ogólnopolska Pielgrzymka Ludzi Pracy na Jasną 
Górę

21 września	 Dzień Modlitw w Intencji Środków Społecznego 
Przekazu



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

274

25–28 września	 Ogólnopolska Pielgrzymka Katechetów do Rzy-
mu w roku Świętego Jubileuszu

26–28 września	 Ogólnopolska Pielgrzymka Wędrowników Skau-
tów Europy do sanktuarium na Świętym Krzyżu

27–28 września	 Ogólnopolska Pielgrzymka Małżeństw i Rodzin 
na Jasną Górę

28 września	 Światowy Dzień Migrantów i Uchodźców w Kościele 
28 września 	 Uroczystość z okazji XXIV Jasnogórskich Spotkań 

Środowiska Policyjnego

PAŹDZIERNIK

1 października	 Św. Teresy od Dzieciątka Jezus, patronki misji
5 października	 Ogólnopolska Pielgrzymka Prawników na Jasną 

Górę
5 października	 Ogólnopolska Pielgrzymka Hodowców Gołębi 

Pocztowych na Górę Świętej Anny
12 października 	 24. Dzień Papieski
15 października	 Dzień Dziecka Utraconego
17–18 października	 Jasnogórska Noc Czuwania w intencji polskich 

emigrantów
19 października 	 Światowy Dzień Misyjny – zbiórka pieniężna (taca) 

na Papieskie Dzieła Misyjne
19–25 października	 Tydzień Misyjny
23 października	 Uroczysta Gala Medalu „Benemerenti in Opere 

Evangelizationis” – Komisja KEP ds. Misji
23–25 października	 Krajowe Forum Duszpasterstwa Młodzieży
28 października 	 Jubileusz 100. rocznicy utworzenia Metropolii 

Krakowskiej
29 października	 Jubileusz 100-lecia Diecezji Częstochowskiej – 

katedra 

LISTOPAD

4 listopada	 Początek dorocznej akcji AdoMiS (Adoptuj Misyj-
nych Seminarzystów) we wspomnienie św. Karo-
la Boromeusza, twórcy i patrona seminariów du-
chownych



Konferencja Episkopatu Polski

275

8 listopada	 Ogólnopolska Pielgrzymka Muzyków Kościelnych 
na Jasną Górę 

9 listopada	 Dzień Solidarności z Kościołem Prześladowanym
11 listopada 	 Narodowe Święto Niepodległości – Msza św. 

z udziałem Wojska Polskiego i najwyższych 
władz państwowych w Świątyni Bożej Opatrz-
ności, Warszawa

16 listopada	 Światowy Dzień Ubogich (33. niedziela zwykła) 
16 listopada 	 Światowy Dzień Pamięci o Ofiarach Wypadków 

Drogowych oraz akcja „Ratujemy życie – misyjny 
ambulans”

18–19 listopada	 Obchody 60-lecia Orędzia biskupów polskich do 
biskupów niemieckich z udziałem przedstawicieli 
episkopatu niemieckiego, Wrocław

22 listopada	 Ogólnoświatowy Dzień Pamięci Ofiar Wielkiego 
Głodu na Ukrainie. Modlitwa we wszystkich świą-
tyniach w intencji zmarłych w wyniku represji sta-
linowskich 

23 listopada	 Niedziela Chrystusa Króla – święto patronalne 
Akcji Katolickiej

29–30 listopada 	 Sesja misjologiczna i ogólnopolskie czuwanie Pa-
pieskich Dzieł Misyjnych i innych środowisk mi-
syjnych, Jasna Góra

GRUDZIEŃ

3 grudnia 	 Św. Franciszka Ksawerego, patrona misji
4 grudnia	 Dzień Modlitw za Bezrobotnych
7 grudnia	 Ogólnopolska Pielgrzymka Pszczelarzy na Jasną 

Górę
13 grudnia	 Dzień Modlitw za Ofiary Stanu Wojennego
14 grudnia	 Dzień Modlitw w Intencji Kościoła na Wschodzie, 

zbiórka pieniężna do puszek na potrzeby Kościoła 
na Wschodzie

19 grudnia 	 Wigilia w Centrum Formacji Misyjnej
21 grudnia	 Dzień Pamięci o Poległych i Zmarłych w Misjach 

i Operacjach Wojskowych poza Granicami Pań-
stwa



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

276

26 grudnia 	 Uroczyste posłanie Kolędników Misyjnych
28 grudnia	 Święto Świętej Rodziny – dzień modlitw o świę-

tość małżeństw i rodzin. Odnowienie przyrzeczeń 
małżeńskich w parafiach



METROPOLITA 
WROCŁAWSKI



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

278

1
HOMILIA

wygłoszona podczas Mszy św.
w katedrze św. Jana Chrzciciela

we Wrocławiu 
w intencji wszystkich poszkodowanych

w czasie powodzi i tych,
którzy nadal zmagają się z żywiołem

20 września 2024 roku

Siostry i Bracia!
Gromadzimy się w naszej katedrze, matce wszystkich kościołów 

archidiecezji wrocławskiej, aby sprawować Eucharystię w intencji 
mieszkańców Wrocławia, którzy z niepokojem obserwują przejście fali 
kulminacyjnej na Odrze i solidarnie zabezpieczają swoje osiedla i domy 
oraz budynki użyteczności publicznej przed zalaniem. W gorliwych 
modlitwach pamiętamy o wszystkich ofiarach powodzi i o tych, którzy 
utracili dorobek swego życia. Przed oczyma mamy zalane kilka dni temu 
miasta, miasteczka i wsie i ogromne zniszczenia, jakie ukazały się po 
opadnięciu wody. Pamiętamy zapłakane twarze ludzi dotkniętych tą 
tragedią i niosące nadzieję twarze wolontariuszy, strażaków, policjan-
tów, żołnierzy, przedstawicieli władz państwowych i samorządowych. 
To wszystko składamy na ołtarzu i błagamy, prosimy, Boga, by oddalił 
od nas tę klęskę żywiołową. W tej modlitwie nie jesteśmy sami, bo 
duchowo łączą się z nami moi biskupi pomocniczy wraz z wiernymi, 
którzy właśnie o tej samej godzinie co my uczestniczą we Mszy Świętej 
na Jasnej Górze, przed cudownym wizerunkiem Matki Najświętszej.

W słowach Jezusa: „Proście, a będzie wam dane” (Mt 7, 7n), zawarta 
jest obietnica, że zawsze będziemy wysłuchani. To stanowi podstawę 
naszej chrześcijańskiej nadziei w skuteczność naszych modlitw. Także 
w obecnej sytuacji, gdy przechodzimy przez ciemną dolinę walki z po-
wodzią. Możemy więc za psalmistą wołać: „Zła się nie ulęknę, bo Ty 
jesteś za mną”! Ty, mój Bóg. Ale co jeszcze obok żarliwej modlitwy mo-
żemy uczynić wobec tak wielkiej klęski żywiołowej i cierpienia naszych 
sióstr i braci? W sposób bardzo delikatny, subtelny, podpowiada nam 



Metropolita Wrocławski

279

odczytany przed chwilą fragment Ewangelii. Święty Łukasz relacjonuje 
nam – chyba można tak powiedzieć – powszedni dzień działalności 
Pana Jezusa. „Jezus wędrował przez miasta i wsie, nauczając i głosząc 
Ewangelię o królestwie Bożym”. Taka była Jego misja, po to stał się 
człowiekiem, jednym z nas, aby objawić wolę Ojca Niebieskiego, Jego 
pragnienie naszego zbawienia. Towarzyszyli Mu apostołowie oraz 
kilka kobiet. Łukasz wylicza, że były to: Maria Magdalena, Joanna 
i Zuzanna. Były także inne. Kobiety te usługiwały Jezusowi i Jego 
uczniom, dzisiaj powiedzielibyśmy: służyły pomocą, tak jak czyniły 
to w stosunku do dzieci, męża czy starzejących się rodziców. Jezus 
przyjmował ich pomoc, odcinając się w ten sposób od lekceważącego 
traktowania kobiet w tamtych czasach. Warto tu pamiętać, że rabini 
żydowscy spotkanie i rozmowę z kobietą w miejscu publicznym uwa-
żali za czyn niegodny uczonego w Piśmie. Ponadto Jezus dał wyraź-
ny znak, że kobieta, podobnie jak apostołowie, zajmuje zaszczytne 
miejsce w dziele zbawienia. Jest także powołana do głoszenia króle-
stwa Bożego i pełnego w nim udziału. Co ciekawe, św. Łukasz zebrał 
najwięcej informacji o niewiastach i przedstawił je z wielkim szacun-
kiem. Właśnie w Ewangelii jego autorstwa nakreślone zostały piękne 
portrety: Elżbiety, matki Jana Chrzciciela, prorokini Anny, wdowy 
z Naim i grzesznicy namaszczającej stopy Jezusa. To on wspomina 
o niewieście błogosławiącej Matkę Jezusa, opisuje gościnność Marii 
i Marty, pisze o kobietach współczujących na drodze kalwaryjskiej, 
stojących pod krzyżem. Dwie są również bohaterkami przypowieści. 
I tak przez karty całej spisanej przez niego Ewangelii przewijają się 
postacie kobiece, naszkicowane z wielką delikatnością i szacunkiem. 
Oczywiście na pierwszym miejscu jest Matka Boża. W opisach zwia-
stowania, nawiedzenia, oczyszczenia, swym piórem namalował tak 
piękny obraz Matki Najświętszej, że w późniejszej tradycji zaczęto go 
przedstawiać jako mistrza pędzla, jako autora obrazu Matki Bożej.

Wracając jednak do wcześniej zadanego pytania: Co jeszcze obok 
żarliwej modlitwy możemy uczynić dla poszkodowanych w czasie 
powodzi i zmagających się z żywiołem, podpowiedź znajdujemy w dzi-
siejszej Ewangelii, w postawie kobiet, które usługiwały, udzielając ze 
swego mienia. Taki drobny dodatek: usługiwały, udzielając ze swego 
mienia. Otóż te ostatnie słowa Ewangelii nie są bez znaczenia, rzucają 
bowiem nowe światło na posługę kobiet towarzyszących Jezusowi i Jego 
apostołom. To nie była zwykła posługa, bo jeśli one decydowały się 
udzielić czegoś nawet ze swego mienia, to znaczy, że w tym wszystkim 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

280

było serce, była miłość. I tym różni się uczeń Chrystusa od filantropa, 
że motywacją jego działania, czynienia dobra innym, nie jest chęć 
uznania czy uzyskania odpisu podatkowego, ale miłość bliźniego.

W tych ostatnich dniach walki z żywiołem po raz kolejny ujawniła 
się przeogromna moc dobra, ludzkiej solidarności i miłości. Po raz 
kolejny, o czym media publiczne milczą i dlatego muszę o tym powie-
dzieć, Kościół zaangażował się w niesienie pomocy potrzebującym. Do 
dzisiaj nasi wierni wpłacili na konto Caritas Archidiecezji Wrocławskiej 
ponad 150 000 zł. Z dumą możemy powiedzieć, że prawie wszystkie 
parafie od razu włączyły się w pomoc poszkodowanym. Księża Pro-
boszczowie i Parafialne Zespoły Caritas organizują wiele zbiórek i od 
pierwszych dni wysyłają transporty w Kotlinę Kłodzką. Uruchomiona 
została akcja „Paczka dla powodzian”; parafie przyjmują gotowe paczki 
od darczyńców i przekazują je do poszkodowanych. Wolontariusze 
z Parafialnych Zespołów Caritas i Szkolnych Kół, w liczbie półtora 
tysiąca, dowożą potrzebne wsparcie rzeczowe do mieszkańców pod-
topionych miejscowości, które nie są bezpośrednio dotknięte falą, ale 
zostały odcięte od możliwości zakupów. Parafianie i członkowie wspól-
not, a także księża, w Oławie nawet biskup, budowali zabezpieczenia 
przeciwpowodziowe. Na chwilę obecną przekazaliśmy lub wkrótce 
przekażemy powodzianom 35 osuszaczy, 30 myjek ciśnieniowych, 10 
agregatów prądotwórczych oraz inny sprzęt potrzebny do usuwania 
skutków powodzi. Na podkreślenie zasługuje fakt, że z terenu diecezji 
wyruszają w ten weekend grupy z różnych duszpasterstw, wspólnot 
i parafii, aby pomóc w pracach porządkowych w Kotlinie Kłodzkiej. 
W tej akcji bierze udział m.in. młodzież z Diecezjalnego Duszpaster-
stwa Młodzieży.

Mogę zapewnić, że nasza pomoc nie skończy się na wsparciu poszko-
dowanych w tym najtrudniejszym momencie. Planujemy dostarczenie 
agregatów tam, gdzie nie ma prądu, osuszaczy, łopat, mioteł, rękawic, 
wiader, środków chemicznych, taczek, a także pomoc w sprzątaniu. 
Myślimy również o zakupie opału na zimę dla poszkodowanych, którzy 
wszystkie środki wykorzystają na remont. I na koniec jeszcze jedna 
informacja: w skali kraju pomoc Caritas Polska i Caritas diecezjalnych 
dla poszkodowanych w diecezjach: świdnickiej, legnickiej, opolskiej, 
bielsko-bialskiej to ponad 1,5 mln zł. Ta pomoc już została wysła-
na w sprzęcie i darowiznach finansowych. Ponadto Caritas Polska 
pozyskała już ponad 5 mln zł na pomoc dla powodzian w ramach 
ogólnopolskiej zbiórki.



Metropolita Wrocławski

281

Moi drodzy, musiałem to powiedzieć, bo kto inny o tym powie? 
A przecież to jest nasze wspólne działanie, z którego możemy być dumni. 
To także przejaw naszej chrześcijańskiej solidarności, do której zachęca 
nas św. Paweł słowami: „Jeden drugiego brzemiona noście” (Ga 6, 2). 
A przede wszystkim to świadectwo, że jesteśmy wierni Chrystusowej 
Ewangelii, Jego nauczaniu, i że z Jego odwiecznej miłości czerpiemy 
siłę do okazywania miłości bliźnim. Dziękuję wam bardzo, wszystkim 
bez wyjątku, i proszę, trwajmy w wierze, nadziei i miłości.

Dobry Boże, zachowaj nas od złego. Amen.

2
HOMILIA

wygłoszona podczas Mszy św.
rozpoczynającej konferencję naukową

z okazji 70. rocznicy akcji o kryptonimie X-2
w kościele akademickim

Świętego Krzyża KUL
w Lublinie

3 października 2024 roku

Umiłowani w Chrystusie Siostry i Bracia!
Zanim rozpoczniemy konferencję naukową z okazji 70-lecia rozpo-

częcia przez władze PRL-u akcji X-2, gromadzimy się na Eucharystii, 
by wsłuchiwać się w słowo Boże. Ono nie tylko rozjaśnia nam nasze 
życie, ale interpretuje naszą rzeczywistość, tę historyczną, ale także 
dzisiejszą. Co więcej, wskazuje także kierunek, w którym powinniśmy 
podążać, aby dostąpić udziału w życiu wiecznym.

Pytamy więc, co dzisiaj Pan Bóg chce nam powiedzieć przez cier-
pienie Sióstr i przez historię ich życia? Jakie znaczenie ma dzisiaj to, 
co wydarzyło się w ciemnych latach stalinizmu?

Każda z sióstr, tak dzieje się do dzisiaj, powołana została przez 
Chrystusa po imieniu i została zaproszona do pójścia za Nim. Temu 
zaproszeniu towarzyszyło pytanie: Czy miłujesz mnie? Po latach, dla 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

282

niektórych sióstr po dziesiątkach lat, Chrystus zapytał ponownie: Czy 
miłujesz mnie? Czy jesteś gotowa pójść między wilki?

Kiedyś, jak słyszeliśmy w dzisiejszej Ewangelii, rozsyłając uczniów 
na głoszenie królestwa Bożego do każdego miasta i miejscowości, do-
kąd sam przyjść zamierzał, powiedział: „Oto Ja was posyłam jak owce 
między wilki”. W latach 50. ubiegłego wieku dla sióstr z domów zakon-
nych na Dolnym Śląsku, Śląsku Opolskim i częściowo Górnym Śląsku 
sytuacja się powtarza. Chrystus posyła swoje służebnice w sam środek 
obłąkańczego systemu komunistycznego, wrogiego Bogu i Kościołowi.

Siostry na skutek decyzji władz komunistycznych znalazły się mię-
dzy wilkami. Nie miały się jak bronić przed uzbrojonymi funkcjonariu-
szami SB, ale nie były bezbronne, bo ich bronią była modlitwa i miłość. 
Dlatego mimo obozowej gehenny i przeżytego koszmaru zwyciężyły. 
Już w roku 1951 wiele domów zakonnych objęto specjalnymi kontrola-
mi. Towarzyszyły im przeróżne formy szykan, inwigilacji, prowokacji, 
przesłuchań i aresztowań. Ale swoiste apogeum tej walki przejawiło 
się 1954 r. w zrealizowaniu specjalnej akcji pod kryptonimem X-2.

Siostry zostały brutalnie wyrzucone ze swoich klasztorów i skie-
rowane do obozów pracy. Warunki bytowe i lokalowe we wszystkich 
obozach pracy były niezwykle trudne. Obozy były przeludnione, po-
mieszczenia zupełnie nieprzystosowane do warunków mieszkalnych. 
Nie było ogrzewania, nie było światła, brakowało łazienek i możliwości 
zadbania o higienę. Młodsze siostry spały na strychach. Niska tempe-
ratura powodowała zamarzanie wody w miskach. Siostry chorowały, 
najczęściej na gruźlicę. Władze obozowe surowo egzekwowały ostry 
regulamin. Co miesiąc funkcjonariusze UB przeprowadzali z siostrami 
rozmowy, w których namawiali do wystąpienia z klasztoru, oferując 
bardzo dobre warunki bytowe. Ukazywali także perspektywę dobre-
go życia w świecie za cenę współpracy z organami bezpieczeństwa. 
Obiecywano mieszkanie, możliwość studiowania. Czynione zabiegi 
i wysiłki nie przyniosły jednak pożądanych efektów. Szczególnie młode 
siostry, na które wywierano bardzo dużą presję psychiczną, stanowczo 
odpowiadały, że ani cierpienie, ani prześladowanie nie odłączą je od 
Chrystusa i że chcą wytrwać w zakonie do końca życia.

Siostry pracowały w szwalniach, poza tym musiały zajmować się 
utrzymaniem trzody chlewnej i drobiu, pracą w polu przy żniwach, 
wykopkach, rozsypywaniem obornika. To wymagało odpowiedniej 
kondycji fizycznej, trudne to było dla starszych sióstr, dlatego kiedy 
było to możliwe zastępowały je siostry młodsze. Te wszystkie uwarun-



Metropolita Wrocławski

283

kowania i brak normalnej opieki lekarskiej powodowały częste zacho-
rowania. W obozach pracy zmarło piętnaście elżbietanek. Dzięki Bogu 
siostry miały w obozach zapewnioną opiekę duchową. Uczestniczyły 
w codziennej Mszy św. odprawiały ćwiczenia duchowne, regularnie 
korzystały z dostępu do sakramentów. Starały się bardzo o życie wspól-
notowe i atmosferę siostrzanej miłości. Najlepiej świadczy o tym fakt, 
że kandydatki i nowicjuszki, które mogły wrócić do swoich domów 
rodzinnych, wolały pozostać z siostrami.

Ograniczenie swobód, tęsknota, rygor, represje nie były jednak 
w stanie zabić ducha u sióstr. Pierwsze zwolnienia nastąpiły w grudniu 
1956 r. Siostry zaczęły stopniowo opuszczać obozy. Większość domów – 
jak wspominają siostry – po powrocie z obozów była w opłakanym 
stanie technicznym. Dewastacja i ruina. Siostry wróciły z obozów 
nie tylko schorowane, fizycznie osłabione, ale przede wszystkim po-
ranione duchowo.

Tych krzywd nigdy nie naprawiono, a winni nie zostali ukarani. 
Najwyższy czas, by o tym mówić. Można by zapytać: Czy przegrały? 
Co w zamian, za piękne świadectwo wierności powołaniu, a potem 
wierności w okresie prześladowań, otrzymały od swego Oblubieńca? 
To pytanie, co uczeń otrzyma w zamian za wierność Chrystusowi, drę-
czyło także Piotra, dlatego powiedział: „«Oto my opuściliśmy wszystko 
i poszliśmy za Tobą». Jezus odpowiedział: «Zaprawdę, powiadam wam: 
Nikt nie opuszcza domu, braci, sióstr, matki, ojca, dzieci i pól z po-
wodu Mnie i z powodu Ewangelii, żeby nie otrzymał stokroć więcej 
teraz, w tym czasie, domów, braci, sióstr, matek, dzieci i pól, wśród 
prześladowań, a życia wiecznego w czasie przyszłym” (Mk 10, 28-31). 
Potwierdziły się te słowa w życiu prześladowanych przez władzę ko-
munistyczną sióstr. Wiele lat później jedna z sióstr, wywieziona do 
Gostynia, wspominała: „Doznawaliśmy dużo życzliwości, pomocy 
duchowej oraz materialnej ze strony księży filipinów. Pomagali również 
inni księża, w miarę możliwości świeccy. Pomagały sobie wzajemnie sio-
stry różnych zgromadzeń, doświadczając siostrzanej miłości w drodze 
przez ciemną dolinę, pełną zła i grzechu. Najważniejsza jednak część 
obietnicy złożonej swoim uczniom, przez Chrystusa, a obejmującej 
wszystkie czasy, dotyczyła życia wiecznego”.

Obiecując uczniom coś w czasie przyszłym, Chrystus okazuje się 
realistą, gdyż cokolwiek obiecałby i dał w czasie teraźniejszym – nie 
byłoby to zdolne bez reszty uszczęśliwić człowieka, bo człowiek w swojej 
tęsknocie za szczęściem przekracza wymiar ziemski i kieruje się ku 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

284

temu co niezniszczalne, trwałe, wieczne. Ale i tu, na ziemi, realizuje 
się obietnica Chrystusa. Chrześcijanie od samego początku tworzyli 
jakby jedną rodzinę, w której mieli jedno serce i jedną duszę, jak to 
czytamy w Dziejach Apostolskich. Zasięg tej rodzinnej wspólnoty 
rozszerzał się wraz z rozwojem Kościoła.

Jesteśmy wspólnotą, siostrami i braćmi, wszyscy mamy tego same-
go kochającego Ojca Niebieskiego, który przygotował nam mieszkanie 
w niebie. Ale żeby to naprawdę zrozumieć i duchowo przeżyć, musimy 
starać się niejako nasiąknąć stylem myślenia Chrystusa. 

Bracia i siostry, każda sprawowana Eucharystia pomaga nam uświa-
domić sobie, że powołani jesteśmy do dawania świadectwa wiary i mi-
łości, do budowania jedności i wspólnoty Kościoła. Co więcej, pomaga 
nam to powołanie realizować na każdym etapie naszego życia.

Niech zatem ofiara i przykład drogich sióstr zmotywują nas do jeszcze 
większego zaufania obietnicy Jezusa, nawet jeśli przyjdzie nam kroczyć 
przez ciemną dolinę prześladowań i zła. Nawet gdy jak uczniowie roze-
słani na głoszenie królestwa Bożego będziemy posłani przez Jezusa – 
mówiąc słowami dzisiejszej Ewangelii – jak owce między wilki. Amen.

3
HOMILIA

wygłoszona podczas Mszy św.
w Sanktuarium św. Jadwigi Śląskiej

w Trzebnicy 
na zakończenie

Metropolitalnej Pieszej Pielgrzymki
do Grobu św. Jadwigi Śląskiej

13 października 2024 roku

Umiłowani w Chrystusie Panu Siostry i Bracia!
Dzisiejsza uroczystość, związana z 850. rocznicą urodzin św. Jadwi-

gi, kieruje naszą myśl ku tej, która pomimo tego, że była księżną i, po 
ludzku sądząc, miała bardzo wiele do stracenia, wybrała dobrowolne 



Metropolita Wrocławski

285

ubóstwo jako drogę do osiągnięcia zbawienia. Mocno to kontrastuje 
z opisaną w dzisiejszej Ewangelii postawą bogatego młodzieńca, który 
zatroskany o swoje życie po śmierci pyta Jezusa: „Nauczycielu dobry, 
co mam czynić, aby osiągnąć życie wieczne?”. Zanim mu Chrystus 
udzielił odpowiedzi, najpierw wyjaśnił mu, kto jest dobry i w jaki spo-
sób w ludzkim życiu wyraża się dobroć.

W powszechnym przekonaniu dobry jest każdy człowiek, który jest 
życzliwy, uprzejmy i serdeczny dla drugich. Z takimi ludźmi lubimy się 
spotykać, rozmawiać, przyjaźnić. Ale dobroć Boga przewyższa dobroć 
ludzką, nawet nie może być z nią porównywana. Dlatego Jezus mówi 
do młodego człowieka: „Nikt nie jest dobry, tylko sam Bóg”. Inaczej 
mówiąc, bezwzględnie dobry, doskonały, święty jest tylko Bóg. I to 
On w swej mądrości i dobroci podpowiada nam, jak mamy urządzić 
nasze życie, by zabezpieczyć je na wieczność. Bogatemu młodzieńcowi 
Chrystus dał dwie odpowiedzi. Pierwsza: Jeśli chcesz osiągnąć życie 
wieczne, zachowuj przykazania. I tu Chrystus wymienia: nie zabijaj, nie 
cudzołóż, nie kradnij, nie zeznawaj fałszywie, nie oszukuj, czcij swego 
ojca i matkę. Wszystkie te przykazania regulowały stosunek człowieka 
do jego bliźniego. Znamienne jest tu, że Chrystus uzależnił nasze życie 
wieczne, nasze zbawienie, od tego, jak my będziemy w naszym obecnym 
życiu tu, na ziemi, obchodzić się z innymi ludźmi. Ta odpowiedź nie 
powinna nas dziwić, bo przecież na innym miejscu Jezus powiedział 
do swoich uczniów: „Wszystko, co uczyniliście jednemu z tych bra-
ci moich najmniejszych, Mnie uczyniliście”. Święta Jadwiga bardzo 
dobrze to rozumiała i dlatego całe jej życie było służbą przepełnioną 
miłością do człowieka, zwłaszcza ubogiego, chorego, potrzebującego 
ludzkiego ciepła i dobroci.

Z wypowiedzi Chrystusa wynika jedno, że bardzo trudno będzie 
dostać się do nieba egoistom, samolubom, nieżyczliwym i nieuprzejmym 
ludziom. Całe szczęście, że chyba do nich się nie zaliczamy. Obyśmy 
mogli kiedyś na sądzie Bożym powiedzieć za młodzieńcem z dzisiejszej 
Ewangelii: „Nauczycielu wszystkiego tego przestrzegałem od mojej 
młodości”. Jeśli kochamy Boga, jeśli zachowujemy Jego przykazania, 
jeśli miłujemy naszych bliźnich, to czego nam jeszcze potrzeba, aby 
osiągnąć życie wieczne? Właściwie to już nic. Na słowa młodzieńca, 
że zachowuje od młodości przykazania wymienione przez Chrystusa, 
On spojrzał na niego z miłością. I tak patrzył Jezus na Jadwigę, tak 
patrzy na każdego z nas, jeśli tylko wiernie zachowujemy przykazania. 
Ale można dla Boga i dla bliźniego zrobić coś więcej: zmienić swój 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

286

stosunek do wartości materialnych. Chrystus wyraził to w jasnych 
słowach: „Jednego ci brakuje. Idź, sprzedaj wszystko, co masz, i rozdaj 
ubogim, a będziesz miał skarb w niebie”.

Konieczna jest jedna uwaga, aby właściwie zrozumieć, co Jezus 
mówi o bogactwie. Otóż Jezus nigdy nie potępia bogactwa i dóbr 
ziemskich jako takich. Wśród jego przyjaciół jest przecież także Józef 
z Arymatei, człowiek bogaty, a Zacheusz jest nazwany zbawionym, 
choć zachowuje dla siebie połowę swoich dóbr. Tym, co Jezus potępia, 
jest przesadne przywiązanie do pieniędzy i majętności, uzależnianie 
własnego życia od nich i gromadzenie skarbów dla siebie. A do tego 
trzeba by jeszcze dodać chciwość, która tak naprawdę jest źródłem 
nieszczęścia.

Chciwy to w gruncie rzeczy osoba nieszczęśliwa. Podejrzewa wszyst-
kich, izoluje się. Nie ma zaufania i nie żywi głębszych uczuć nawet do 
własnych krewnych, widząc w nich zawsze możliwych naciągaczy. Taka 
osoba jest wiecznym zakładnikiem swoich pieniędzy. Lecz Jezus nie 
zostawia nikogo bez nadziei zbawienia, nawet bogacza. Kiedy usłyszaw-
szy Jego zdanie o wielbłądzie i uchu igielnym, przerażeni uczniowie 
zapytali Pana: „Któż więc może być zbawiony?”. On im odpowiedział: 
„U ludzi to niemożliwe, ale nie u Boga”. Problemem nie jest to, czy bo-
gaty się zbawi, ale który bogaty się zbawi. Bogaczom Jezus wskazuje 
drogę wyjścia: gromadźcie sobie skarby w niebie, gdzie ani mól, ani 
rdza nie niszczą.

Święty Augustyn powiada: Wielu stara się zakopać swoje pieniądze 
w ziemi; dlaczego nie zakopać ich w niebie, gdzie byłyby bezpieczniejsze 
i gdzie zachowałyby się na zawsze? Jak to zrobić? To proste – mówi 
dalej Augustyn: Bóg ofiaruje ci tragarzy w osobach ubogich. Oni udają 
się tam, gdzie ty masz nadzieję kiedyś również dotrzeć. Bóg potrzebuje 
tu, na ziemi, twoich pieniędzy dla ubogich, ale zwróci ci je, kiedy do 
Niego przybędziesz. Oczywiście nasze drobne ofiary składane na rzecz 
ubogich nie zmienią tego świata, nie zaradzą potrzebom widocznym 
na całym świecie. To nie udało się także naszej św. Jadwidze, pomimo 
że regularnie ogołacała książęcy skarbiec. Bardziej chodzi o to, byśmy 
częścią tego, co posiadamy, służyli potrzebującym. Główne przesłanie 
dzisiejszej Ewangelii można wyrazić słowami: Nie przywiązuj się do 
materialnych wartości. Służ nimi bliźnim. Nie zrozumiał tego bogaty 
młodzieniec, posmutniał i odszedł. Pewnie posmutniał także Jezus, że 
spotkał się z odmową, że jego zaproszenie do pójścia za Nim zostało 



Metropolita Wrocławski

287

odrzucone. Inaczej postąpiła św. Jadwiga. Jej pozycja społeczna – 
była przecież księżną – i bogactwa, które posiadała, nie stanowiły 
dla niej przeszkody w pójściu za Chrystusem. Dlatego czcimy ją nie 
za to, że ufundowała kościół czy klasztor. Że opiekowała się chorymi 
i biednymi, że im służyła. W historii wielu było tych, którzy budowali 
kościoły, wyposażali je w piękne sprzęty, wielu było i jest opiekujących 
się chorymi, słabymi, biednymi. Dziś działają fundacje, organizuje się 
różne akcje na rzecz osób wykluczonych. To wszystko jest dobre, bo 
porusza naszą wrażliwość, skłania do tego, by zrezygnować chociaż 
trochę z własnego egoizmu, ale to automatycznie nie otwiera drogi 
do świętości. 

Czcimy św. Jadwigę dlatego, że kochała Boga i w sposób doskonały 
realizowała przykazanie miłości bliźniego nawet za cenę rezygnacji 
z własnych ambicji i planów. Tak mocno pokochała Boga, że była go-
towa do największych poświęceń. Dla Boga to robiła. Nie dla siebie. 
I w tym jest dla nas wzorem.

Siostry i Bracia, w ciągu kilku ostatnich lat, najpierw, kiedy schro-
nienia przed wojną szukali u nas nasi sąsiedzi z Ukrainy, a teraz, kie-
dy pomocy potrzebują ludzie dotknięci powodzią, pokazaliśmy, że 
potrafimy się dzielić z potrzebującymi. Że nie jesteśmy zamknięci na 
ludzkie nieszczęście i nie jesteśmy tak mocno przywiązani do wartości 
materialnych, żeby nie pomagać.

Myślę, że św. Jadwiga może być z nas dumna. Że jej przykład troski 
o ubogich rezonuje w naszym życiu. Człowiek święty nie szuka siebie. 
Szuka Jezusa Chrystusa aż po ofiarę z samego siebie. I Dobra Nowina 
płynąca z tej Ewangelii jest taka, że Jezus jest w stanie przemienić serca 
ludzi, którzy są jak synowie Zebedeusza. Czyli takich, którzy myślą 
tylko o sobie. Jest w stanie im pomóc w odkryciu radości z dawania 
siebie Bogu i bliźnim. Tę moc otrzymujemy w Eucharystii. Jezus, da-
jąc swoje ciało na pokarm, przypomina, że nie myśli o sobie. Myśli 
o człowieku. Życie św. Jadwigi jest wymownym świadectwem tego, 
że naśladowanie w tym Jezusa jest możliwe. Amen.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

288

4
HOMILIA

wygłoszona podczas Mszy św.
w kościele Nawiedzenia NMP w Lubszy

na zakończenie 31. Ogólnopolskiej Pielgrzymki
Ruchu dla Lepszego Świata – Odnowy Parafii

24 listopada 2024 roku,
Niedziela Chrystusa Króla

Czcigodny księże Proboszczu, Siostry i Bracia w Chrystusie!
Kiedy słuchaliśmy przed chwilą Ewangelii, mogliśmy odnieść wra-

żenie, że ona nie pasuje do dzisiejszej uroczystości. Wiemy, że prze-
żywamy Niedzielę Chrystusa Króla, tymczasem słuchając tego opisu, 
który zostawił nam św. Jan, można mieć wątpliwości co do tego, kto 
tu jest królem: Jezus czy Piłat? Nie ma ani słowa o sile, o mocy czy 
o władzy Pana Jezusa. Jest poniżające Go przesłuchanie. Piłat stawia 
pytania. Co więcej – on tak naprawdę nie ma zamiaru nawet słuchać 
odpowiedzi. Wie o Jezusie tyle, ile dowiedział się od swoich podwład-
nych. Nawet nie udaje, że chce Jezusa poznać, dowiedzieć się, kim jest. 
Absolutnie nie interesuje go, gdzie leży prawda o człowieku, którego 
mu przyprowadzili. Wystarczają mu zasłyszane opinie i wie, że może 
sobie pozwolić na taką postawę, bo ma władzę. 

Od pytania Piłata: „Czy Ty jesteś królem?”, rozpoczyna się proces, 
w czasie którego Chrystus jest coraz bardziej poniżany. Biczowany, ubra-
ny w koronę cierniową, opluwany i tak aż do ukrzyżowania, gdzie nad 
głową Jezusa Piłat kazał umieści tytuł jego winy: „Jezus Nazarejczyk, 
Król Żydowski”. Tytuł królewski Jezusa zostaje wyśmiany i poniżony. 
Jeśli ktoś z tych, którzy przyglądali się temu procesowi, wiązał nadzieję, 
że Jezus okaże swoją królewską moc i władzę, to teraz na pewno czuł 
się rozczarowany. Zwłaszcza po słowach Jezusa: „Królestwo moje nie 
jest z tego świata”. To jest chyba najważniejsze zdanie z tego tekstu, nad 
którym dziś powinniśmy się zatrzymać. Pan Jezus nie mówi: Nie ma 
tutaj mojego królestwa, tylko: „Królestwo moje nie jest z tego świata”. 
To znaczy, że Jego królestwo wykracza poza to co ziemskie. 

W języku Ewangelii określenie: „ten świat”, nie odnosi się do ja-
kiegoś miejsca, jakiegoś obszaru czy terenu. Oznacza pewien styl ży-



Metropolita Wrocławski

289

cia, pewien sposób postępowania i to taki, który nie uznaje władzy 
Pana Boga. „Ten świat” kieruje się zupełnie innymi zasadami i stosuje 
kompletnie inne metody postępowania od tych, które poleca Pan Bóg. 
Dlatego św. Paweł szatana nazwie „bogiem tego świata”. Jezus chce 
powiedzieć, że jego sposób sprawowania władzy w żaden sposób nie 
łączy się z tym, jaki dominuje w tym świecie. Dlatego Pan Jezus mówi: 
„Gdyby królestwo moje było z tego świata, słudzy moi biliby się, abym 
nie został wydany Żydom”. Jezus wyraźnie wskazuje, że wśród ludzi 
władza jest kojarzona z siłą. Kto zbierze więcej żołnierzy, ten ma wła-
dzę… Kto ma pieniądze… Kto jest silny… Kto ma zwolenników… Za 
kim stoją ci, którzy się liczą – ten ma władzę. 

Piłat nie był w stanie zrozumieć słów Jezusa. Dobrze znał zasady 
rządzenia. Miał pod swoim dowództwem żołnierzy gotowych wypełnić 
każdy jego rozkaz. I rzeczywiście wystarczyło jego jedne słowo, a żoł-
nierze zaczęli biczować Jezusa bez opamiętania, bez litości. Na jego 
rozkaz są gotowi zabić człowieka. I dlatego mówi: „Mam władzę Ciebie 
ukrzyżować…”. Bo mam kilka oddziałów wojska. Piłat wie, że władzę się 
zdobywa intrygami. Piłat wie, że władza zależy od układów: masz za sobą 
Cezara, to masz władzę. A Jezus mówi: „Nie tak będzie między wami”. 

Jezus rządzi w całkowicie inny sposób. On sam tłumaczy nam to, 
kiedy mówi: „Ja się na to narodziłem, aby dać świadectwo prawdzie. 
Każdy, kto jest z prawdy, słucha mojego głosu”. Chrystus mówi, że 
pójdziemy za nim, że On nas pociągnie, kiedy rozpoznamy, że On jest 
prawdziwy. Dlatego Piłatowi tak łatwo przyszło odrzucenie Jezusa. 
Bo nie zadał sobie trudu, aby Go poznać. Aby dowiedzieć się, kim jest. 

Jezus mówi o sobie, że jest świadkiem prawdy. Świadek prawdy to 
nie jest ten, kto mówi to, czego się nauczył. Świadek prawdy to ktoś, 
kto pokazuje prawdę sobą, w kim nie ma rozdwojenia: tutaj jestem inny, 
w domu – inny, w szkole – inny, kiedy odpoczywam – inny, a kiedy pa-
trzą – inny. To już nawet nie jest rozdwojenie, tylko rozdarcie na wiele 
kawałków. Są takimi, jakimi inni chcą ich widzieć. Robią wszystko, żeby 
sprostać oczekiwaniom innych wobec siebie. Udają. Grają. Oszukują. 
Okłamują. Manipulują. Tu nie chodzi o to, żeby się nauczyć prawdy 
i o niej opowiadać. Tu chodzi o to, że Jezus jest prawdziwy, to znaczy – 
ukazuje prawdę swoim życiem, nikogo nie udaje. Jest taki, jak naucza.

Kochani, czy lubicie być okłamywani, wciągani w różne rozgrywki, 
układy takie czy inne? Czy chcecie nazywać królem kogoś, kto kłamie? 
Kto chce Wami sterować, kłamiąc? Pewnie nie! Nazwiecie go manipu-
lantem. A jakimi jesteśmy my? Gdybyśmy dalej czytali ten fragment 
zobaczylibyśmy, że Piłat rozmawia z arcykapłanami i stawia im takie 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

290

pytanie: „Czyż króla Waszego mam ukrzyżować?”. Na co odpowiedzieli: 
„Nie mamy króla tylko cezara”. To zdanie może przerażać. Bo tu nie 
chodzi o to, że oni odrzucili Jezusa. Tu chodzi o to, że oni dla zała-
twienia własnych interesów zaparli się samego Boga. Przez cały Stary 
Testament zawsze to było mocno podkreślane, że Jahwe jest królem nad 
narodem wybranym i właściwie do tego się sprowadzała cała historia 
narodu wybranego. Nawet kiedy Izrael otrzymywał króla, to po to, żeby 
zapewniał władzę Jahwe nad ich narodem. I co tu się dzieje? Cała ta 
historia zostaje przekreślona. Oni mówią, że ich królem jest cezar, czyli 
poganin, bałwochwalca, cynik, człowiek niezwykle brutalny… A robią 
to tylko po to, żeby wywrzeć presję na Piłata. Jak nisko człowiek może 
upaść, jeśli za swój cel postawi realizację jakiegoś zła. Niestety ludzie 
są gotowi zaprzeczyć wszystkiemu, w co wierzą, odrzucić największe 
świętości, zdradzić je, żeby uzyskać wyrok skazujący Jezusa. 

Moi kochani, to w naszym sercu tak naprawdę dokonujemy wy-
boru, kto jest naszym królem, co jest dla nas święte i czego nigdy nie 
zdradzimy… Wierzę, że macie takie wartości. Módlmy się zatem o siłę, 
byśmy do końca pozostali wierni Jezusowi Chrystusowi – Królowi 
Wszechświata. Amen.

5
HOMILIA

wygłoszona podczas Mszy św.
w kościele NMP na Piasku we Wrocławiu

z okazji rozpoczęcia kolejnego etapu
II Synodu Archidiecezji Wrocławskiej

30 listopada 2024 roku

Siostry i Bracia!
Wsłuchując się w słowa dzisiejszej Ewangelii opisującej powołanie 

Apostołów, nasza myśl kieruje się ku tym, których Chrystus powołał, 
aby Mu towarzyszyli, a później głosili Jego Ewangelię. W tej misji 
towarzyszył im Duch Święty. Doświadczyli tego w czasie swojej pierw-



Metropolita Wrocławski

291

szej wyprawy misyjnej, kiedy po dwóch zostali wysłani przez Mistrza 
do wiosek i miasteczek, dokąd On sam przyjść zamierzał. Wiemy, ile 
dobra dokonali mocą Ducha, którego udzielił im Jezus. Ta moc Ducha 
Świętego nigdy ich nie opuściła, a w pełni objawiła się w Wieczerniku, 
kiedy spełniły się słowa Chrystusa, który obiecał zesłanie Pocieszyciela, 
Ducha Prawdy i Miłości. Ten Duch był u początku Kościoła i dotąd go 
prowadzi. Dzisiaj w kontekście Synodu ważne jest, żebyśmy uświa-
domili sobie rolę, jaką spełnia Duch Święty w naszym życiu i całym 
procesie synodalnym.

Jeśli Jezus jest drogą, która prowadzi do Ojca, to Duch Święty jest 
przewodnikiem na tej drodze. Dzieje Apostolskie wykazują, jak ten sam 
Duch, który nieustannie prowadził Jezusa w czasie Jego ziemskiego 
życia, teraz jako Duch Chrystusa prowadzi Kościół. Bo czy Piotr z włas-
nej woli udaje się do Korneliusza i pogan? Nie. To Duch mu to nakazuje. 
Czy apostołowie sami podejmują ważne decyzje w Jerozolimie? Nie, 
to Duch Święty im je podpowiada.

Także w sprawach mniejszej wagi Duch Święty realizuje swoje prze-
wodnictwo. Kiedy Paweł i Tymoteusz chcą głosić Ewangelię w prowincji 
Azji, „Duch Święty im tego zabrania”; mają zamiar skierować się do 
Bitynii, lecz „Duch Jezusa im na to nie pozwala”. Można zrozumieć 
powody, dla których Duch Święty powstrzymywał apostołów od re-
alizacji ich planów. Oni myśleli po ludzku, ale inne były plany Ducha 
Świętego. Z perspektywy czasu zrozumiałe jest, że w ten sposób Duch 
Święty przygotowywał Kościół do opuszczenia Azji i spojrzenia na 
nowy kontynent, Europę. Dzięki interwencji Ducha Świętego Ewangelia 
dotarła na nasz kontynent.

Kochane Siostry i drodzy Bracia! Duch Święty prowadzi nas i całą 
wspólnotę Kościoła. Nas, gdyż Jego głos jest słyszalny w naszym su-
mieniu. Święty Augustyn poucza, że trzeba słuchać nauczycieli i ka-
znodziejów zewnętrznych, to znaczy księży posługujących w naszych 
parafiach, księży gości zaproszonych z homilią na różne parafialne 
uroczystości, lecz tylko ten, do którego przemawia w sercu Duch Świę-
ty, zrozumie i wyciągnie korzyści z tego, co oni mówią. To wyjaśnia, 
dlaczego wielu słucha tego samego kazania i tego samego nauczania, 
ale nie wszyscy rozumieją je w ten sam sposób.

W naszym sumieniu Duch Święty naucza nas dzięki dobrym na-
tchnieniom lub wewnętrznym oświeceniom, których wszyscy kiedyś 
w życiu doświadczyliśmy. Są one zachętą, by iść za dobrem i uciekać od 
zła, są skłonnościami serca, których nie można wytłumaczyć w sposób 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

292

naturalny, ponieważ często przeciwstawiają się temu, czego chciałaby 
natura i otaczający nas świat będący w opozycji do Ewangelii Chrys-
tusa. I właśnie w tym wszystkim doświadcza się Ducha jako wiatru, 
który wieje kędy chce i nie wie się, skąd przychodzi, ani dokąd podąża. 
Dopiero później, z owoców, poznaje się, że to był On, Duch Święty. 
Ale nie tylko w naszym sumieniu przemawia Duch Święty, bo także 
w Kościele. W Apokalipsie, pod koniec każdego z siedmiu listów, sły-
szymy napomnienie: kto ma uszy niechaj posłyszy, co mówi Duch do 
Kościołów. A więc Duch przemawia nie tylko do jednostek, ale także 
do Kościołów i wspólnot. Kiedy wszystko redukujemy do osobistego, 
prywatnego słuchania Ducha (a niektórzy tak robią), to wtedy otwiera 
się droga do procesu podziałów, ponieważ każdy uważa, że stoi na 
słusznej pozycji. Mnogość odłamów i sekt pozostających między sobą 
w opozycji co do istotnych punktów dowodzi, że jeden i ten sam Duch 
prawdy nie może przemawiać we wszystkich, w przeciwnym razie sam 
sobie by zaprzeczył. Ważne zatem jest, byśmy osobiste słuchanie Ducha 
Świętego, tego, co Duch mówi do mnie osobiście, łączyli z tym, co ma 
do powiedzenia całemu Kościołowi, a przez Kościół – poszczególnym 
wiernym. Potrzeba uwagi, dzięki której jesteśmy zdolni usłyszeć to, 
co Duch mówi do nas przez Kościół.

Duch Święty prowadzi Kościół na dwa różne sposoby: czasami przez 
objawienie i prorockie natchnienie, innym razem kolegialnie, przez 
cierpliwą i trudną konfrontację, a nawet kompromis pomiędzy różny-
mi stronami. Dobrym przykładem jest tutaj pierwszy sobór Kościoła 
w Jerozolimie. Spotkały się tam dwa przeciwstawne punkty widzenia: 
judaizujący oraz ten, który sprzyjał większej otwartości wobec pogan. 
Nastąpiła burzliwa dyskusja, której końcowym efektem było ogłoszenie 
decyzji: Postanowiliśmy bowiem, Duch Święty i my.

Wewnętrznym znamieniem działania Ducha Świętego jest dopro-
wadzanie do zgody między ludźmi. Należy więc zaufać zdolności Ducha 
do doprowadzenia do ostatecznego porozumienia, nawet jeżeli czasem 
może się wydawać, że ten proces wymyka się nam z rąk. Również 
w naszym życiu Duch Święty nie rozlewa w duszy swojego światła 
w sposób cudowny i nadzwyczajny, lecz bardzo prosto, przez słowo 
Pisma Świętego. O podobnym przypadku wspomina znany i cenio-
ny kaznodzieja, Raniero Cantalamessa. Otóż w czasie misji pewien 
człowiek przyszedł do niego, przedstawiając mu swój problem. Miał 
jedenastoletniego syna, który nie był jeszcze ochrzczony. Mówił: Jeśli 



Metropolita Wrocławski

293

go ochrzczę, w rodzinie zdarzy się dramat, gdyż moja żona została 
świadkiem Jehowy i nie chce słyszeć o chrzcie w Kościele; jeśli go nie 
ochrzczę, nie będę miał spokojnego sumienia, ponieważ kiedy pobie-
raliśmy się, byliśmy oboje katolikami. Klasyczny przykład domagający 
się rozeznania. Ojciec Raniero relacjonuje dalej: Powiedziałem mu, 
aby wrócił następnego dnia, dając mi czas na modlitwę i refleksję. Na 
drugi dzień zobaczyłem go zbliżającego się do mnie z uśmiechem na 
twarzy. Powiedział do mnie: Znalazłem rozwiązanie, ojcze. W mojej 
Biblii przeczytałem opowiadanie o Abrahamie i zobaczyłem, że kiedy 
Abraham szedł, by złożyć w ofierze swego syna Izaaka, swojej żonie 
nic o tym nie powiedział.

Popatrzmy, słowo Boże go oświeciło lepiej niż jakikolwiek ludzki 
doradca. Ku wielkiej radości wszystkich chłopak został ochrzczony. 
Można czasami otworzyć Biblię w poszukiwaniu odpowiedzi Boga. Czę-
sto Bóg przemawia w ten sposób. Lecz nie wolno z tego czynić zasady.

Moi drodzy, nie powinniśmy niczego podejmować, jeżeli Duch 
Święty nie porusza nas i jeżeli nie skonsultowaliśmy się z Nim przed 
danym działaniem. Najwspanialszy tego przykład odnajdujemy w ży-
ciu Jezusa. Nie podejmował On żadnych działań bez Ducha Świętego. 
Z Duchem Świętym udał się na pustynię; w mocy Ducha Świętego po-
wrócił i rozpoczął swoje przepowiadanie: w Duchu Świętym dokonał 
wyboru swych apostołów; w Duchu Świętym się modlił i ofiarował 
samego siebie Ojcu.

Jako wierzący powinniśmy się wystrzegać pokusy dawania porad 
Duchowi Świętemu zamiast ich przyjmowania. Duch Święty kieruje 
wszystkimi, lecz sam nie jest kierowany przez nikogo, prowadzi, lecz nie 
jest prowadzony. Powinniśmy poddać się Duchowi Świętemu, zwłasz-
cza na naszej drodze synodalnej. Dotychczasowy przebieg Synodu 
już pokazuje działanie Ducha Świętego i Jego kierownictwo. Nawet 
zbieżność naszej drogi z drogą Synodu ogólno-kościelnego jest dla nas 
umocnieniem i świadectwem obecności Ducha Świętego w naszym 
wysiłku związanym z nawróceniem i odnową życia naszego Kościoła 
wrocławskiego. Trwajmy na tej drodze i starajmy się być posłuszni 
natchnieniom wewnętrznym, łącząc i integrując je z tym, co Duch 
Święty mówi do całej naszej wspólnoty. Amen.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

294

6
HOMILIA

wygłoszona podczas Mszy św.
do pielgrzymów

21. Jubileuszowej Pielgrzymki
Przedsiębiorców i Pracodawców „Talent”

w Sanktuarium Bożego Miłosierdzia
w Krakowie-Łagiewnikach

8 grudnia 2024 roku

Czcigodni bracia w Chrystusowym kapłaństwie, Siostry i Bracia!
Ewangelia dzisiejsza zwraca nam uwagę, że Bóg jest obecny w hi-

storii ludzkości. Nie jest to obecność bierna, ale czynna. Bóg kształtuje 
historię, wyciska na niej swoje piętno. Jeśli jednak komuś wydaje się, 
że Bóg wycofał się ze świata, to powinien jeszcze raz przeczytać ten 
fragment Ewangelii św. Łukasza, w którym mowa jest o tym, że „było 
to w piętnastym roku rządów Tyberiusza Cezara. Gdy Poncjusz Piłat 
był namiestnikiem Judei, Herod tetrarchą Galilei […] za urzędowania 
najwyższych kapłanów Annasza i Kajfasza”. Te słowa czyta się niemal 
jak kronikę. Występujące tu osoby to postacie historyczne, których fakt 
istnienia potwierdzają także źródła pozabiblijne. Tym właśnie różni się 
chrześcijaństwo i judaizm od innych religii, że pokazują Boga działające-
go w świecie. Ludzie, o których właśnie usłyszeliśmy, tworzyli historię 
ówczesnego świata. Pisali historię własnego życia. Ale rodzi się pytanie, 
czy ktoś z nich dostrzegł, że w jego historii życia obecny jest Bóg? 

To pytanie należy postawić także sobie, bo podejmujemy różne 
działania, inicjatywy, budujemy, planujemy, wymyślamy różne kon-
cepcje i to wszystko może nas tak pochłonąć, że nie zauważymy, że 
gdzieś obok nas jest Bóg, który kieruje do nas swoje słowo. To ważne 
przesłanie, które powinniśmy usłyszeć podczas tej jubileuszowej piel-
grzymki. Święty Łukasz bowiem po ukazaniu kontekstu historycznego 
zapisał, że Bóg wypowiedział swoje słowo do Jana, syna Zachariasza. 
Tę formę spotykamy bardzo często w Piśmie Świętym. Szczególnie przy 
powołaniach proroków w Starym Testamencie możemy przeczytać, że 



Metropolita Wrocławski

295

słowo Boże zostało skierowane do Jeremiasza, Micheasza, Sofoniasza 
i wielu innych.

Czasem pojawia się stwierdzenie, że słowo Jahwe spoczęło na któ-
rymś z proroków. To znaczy zostało im przekazane nie po to, by je 
zatrzymywali dla siebie, ale by słowo to przekazywali dalej, innym 
ludziom. Ono nie jest dawane ludziom po to, by go słuchali czy je 
rozumieli. Nie jest kierowane do nas po to, byśmy się nim zachwycali 
czy je studiowali. Słowo Boga zawsze szuka człowieka, w którym się 
narodzi, w którym będzie mogło mieszkać, rozwijać się i żyć. Tutaj już 
nie chodzi o zwyczajne głoszenie słowa czy nauczanie o tym słowie. 
Chodzi o coś więcej: by słowo Boga w nas zamieszkało. Warto przy 
tym zwrócić uwagę, że kiedy autorzy biblijni będą mówić o Jezusie nie 
powiedzą już nigdy, że słowo zostało do Niego skierowane. Oni napi-
szą, że On jest słowem, które stało się ciałem. To jest przesłanie na 
czas naszego pielgrzymowania do Sanktuarium Bożego Miłosierdzia. 

Proszę was, dajcie słowu Bożemu swoje ciało. To znaczy, niech 
słowo Jezusa stanie się widoczne w waszym postępowaniu, działaniu, 
decyzjach, wypowiadanych przez was słowach.

Cieszę się, że wasi duszpasterze, moderatorzy i wy, kochane siostry 
i bracia, tyle uwagi przywiązujecie do odkrywania i kształtowania 
duchowości pracodawcy. Zwykle mówimy o duchowości poszczegól-
nych stanów i zawodów, a zapominamy o osobach, które pełnią ważne 
miejsce w naszym społeczeństwie, są bowiem tymi, którzy dają pracę 
innym lub całym procesem pracy kierują.

Wymagania czasu i tempo życia, również troska o zbawienie po-
wodują, że i oni poszukują swojej tożsamości. Dziękować Bogu, że na 
tej drodze mają wspaniałych przewodników. Księże Grzegorzu, księże 
Przemysławie obok słów uznania wyrażam serdeczne podziękowanie. 
Trudno w ciągu kilku minut podjąć temat duchowości przedsiębiorcy, 
ale w szczególny sposób pragnę zwrócić uwagę, na fragment Ewangelii 
zaczerpnięty z tekstu św. Łukasza. W przypowieści Jezusa o sługach 
i minach odzwierciedla się niejako rzeczywistość naszego życia. Bo 
wydarzenie to możemy odnieść bezpośrednio do naszego życia. Każdy 
z nas otrzymuje od Boga majątek na drogę życia. Można go nazwać 
„Bożą wyprawką”. Polega ona na obdarowaniu człowieka określonymi 
darami czy charyzmatami. Możemy zatem dary te powiększyć przez 
nasze osobiste zaangażowanie lub nic z nimi nie uczynić, a nawet je 
zagubić. 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

296

Przestrzenią realizacji Bożych darów jest codzienna nasza praca, 
nasz rozwój osobisty i pomnażanie otrzymanych darów. Jest to zatem 
całościowy wysiłek człowieka mający na celu rozwój dobra osobistego, 
a w konsekwencji wspólnego. W ten sposób człowiek osiąga osobistą 
satysfakcję, która wpisana jest także w naszą codzienność. W reali-
zacji powierzonego daru niezwykle ważna jest współpraca z Bogiem, 
która objawia się w posłuszeństwie Jego słowu. By to mogło zaistnieć, 
wymagane jest nieustanne otwarcie na Boże działanie. W zakres tego 
wchodzi także proces rozeznawania i podejmowanie walki duchowej. 
Ponieważ człowiek, począwszy od upadku w raju, obciążony jest skut-
kami grzechu pierworodnego. Zatem zawsze może pojawić się pokusa 
samowystarczalności i niezależności od Boga. Jest to chęć wstawienia 
siebie w miejsce Boga. Dlatego tak ważna jest świadomość zależności 
od Boga, który powierzył nam określone dobra, zarówno materialne, 
jak i duchowe. W tym kontekście sytuuje się duchowość przedsiębiorcy, 
który jest pracodawcą. Sam zatem jest pierwszym, który przyjmuje na 
siebie obowiązek pracy i tę pracę wykonuje po to, by wypełnić Boży 
zamysł – „Czyńcie sobie ziemię poddaną”, a zarazem pomaga innym 
w ich codziennym utrzymaniu i rozwoju osobistym. Majątkiem jest 
także ilość otrzymanych od Boga talentów. Każdy z nas jest na swój 
sposób dzierżawcą Bożych talentów. Jesteśmy powołani, by rozwijać 
je zgodnie z Bożym planem. Posłuszeństwo Bożemu słowu zakłada 
nieustanne rozeznawanie i odkrywanie Jego woli w naszej codzien-
ności. Niezwykle istotne jest wygospodarowanie czasu dla Boga. Ten 
czas jest niezbędny do osobistej refleksji, by nie dać się zwieść demo-
nowi samowystarczalności i niezależności od Boga. Ta pokusa zawsze 
istnieje i będzie istnieć do końca świata. 

Moi Drodzy, zatopienie w doczesności związane jest z powszechnym 
hedonizmem. To sprawia, że człowiek, podejmując wysiłek pracy, może 
zapomnieć o innych, zaś siebie postawić w centrum. Takie działanie 
przyczynia się do tego, że z jednej strony majątek jest pomnażany 
i to nawet dziesięciokrotnie, ale niestety kosztem rezygnacji z życia 
religijnego. Wówczas dochodzi do oderwania człowieka od Boga, a to 
z kolei osłabia relację z drugim człowiekiem. Przedsiębiorca może więc 
pomnażać otrzymane talenty i wzbogacać powierzony mu majątek, 
służąc i angażując innych w swoje dzieła. Może jednak, pomnażając 
majątek, zapomnieć o drugim człowieku. Stąd też niezwykle ważne są 
momenty zatrzymania się, chwile głębokiej refleksji nad swoim życiem 



Metropolita Wrocławski

297

i powołaniem. Wszystko po to, by nie zatopić się w propozycjach kultury 
chwili. Wielu bowiem, pomnażając majątek, doświadczyło wielkiego 
osamotnienia, pustki życiowej, nie wspominając o problemach mał-
żeńskich czy rodzinnych.

W tym wszystkim warto pamiętać, że przyjdzie moment, że ów 
biblijny król powróci i trzeba będzie się rozliczyć z powierzonego zarzą-
dzania. Świadomość naszej przemijalności, a zarazem tymczasowości 
pobytu tu na ziemi pomaga właściwie kształtować naszą hierarchię 
wartości. Mając na uwadze moment życiowego sprawozdania, trzeba 
się spodziewać, że prędzej czy później on nastąpi. Wówczas nikt nie 
zapyta nas, jakim majątkiem dysponujemy i ile go posiadamy, ale czy 
dary Boże zostały pomnożone i dobrze spożytkowane. Świadomość 
zależności od Boga i przemijalności życia kształtuje w nas odpowie-
dzialność za obecny czas. Warto tu wspomnieć papieża Franciszka, 
który nieustannie przypomina i zachęca, byśmy na przeszłość patrzyli 
w postawie wdzięczności, teraźniejszość przeżywali z pasją, a na przy-
szłość patrzyli z nadzieją. 

Jakże ważne są słowa – przeżywać teraźniejszość z pasją. Oznacza 
to z pełnym Bożym zaangażowaniem. Trzeba bowiem jak najpiękniej 
przeżywać chwilę obecną, gdyż jest ona Bożym kairosem – czasem łaski, 
czasem, który nigdy się nie powtórzy. Pracodawca zatem winien mieć 
poczucie pełnienia misji życiowej w perspektywie planu Bożego. W re-
alizacji tego planu pamiętać należy, że służąc Bogu, służymy innym. 
Pomnażanie darów ma nie tylko wymiar osobisty, ale i społeczny; nie 
tylko aspekt materialny, ale przede wszystkim duchowy. W ten sposób 
następuje realizacja życiowego powołania, które staje się budowaniem 
świętości w życiu codziennym.

Kochani, ostatnie zdanie z nauczania św. Jana Chrzciciela, zapisane 
przez św. Łukasza, jest kluczem do zrozumienia dzisiejszej Ewangelii: 
„Wszyscy ludzie ujrzą zbawienie Boże”. Na określenie zbawienia św. 
Łukasz używa terminu, który pojawia się, kiedy Biblia mówi o urato-
waniu kogoś przed śmiercią. To słowo występuje w Piśmie Świętym 
także, kiedy jest mowa o zbawieniu wiecznym, którego źródłem jest 
miłosierdzie Boga. Jeśli chcemy, by słowo Boże było widoczne w naszym 
życiu, powinniśmy być świadkami miłosierdzia. Zwykle miłosierdzie 
pojmujemy jako przymiot Boga objawionego w Nowym Testamencie. 
Stary Testament kojarzymy raczej z Bożą sprawiedliwością, tymczasem 
kiedy dobrze przyjrzymy się tekstom biblijnym, dostrzeżemy, że Bóg 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

298

zawsze w relacji z człowiekiem kierował się miłosierdziem. Objawiało 
się to tym, że nawet wobec ludzkiej niewierności było coś, co w oczach 
Bożych przemawiało na korzyść człowieka: przebaczał mu grzechy, 
podnosił z nędzy, leczył, napełniał pokojem i obdarzał różnymi dara-
mi. Nie chodziło tutaj jedynie o wzruszenie czy o jakieś uczucie. Tym 
bardziej nie chodziło o bagatelizowanie grzechów. Z miłosierdziem 
nie jest tak, jak nauczali niektórzy filozofowie, że chrześcijanie wy-
myślili je sobie i uczynili z niego cnotę, bo są słabymi ludźmi. W Bogu 
miłosierdzie jest przejawem jego wszechmocy (nie zwyczajnej siły, ale 
WSZECH-MOCY).

Żeby to dobrze zrozumieć, warto zapytać samego siebie, czy zma-
gałem się kiedyś z bólem, jaki wywołuje miłość nieodwzajemniona? Co 
czułem, kiedy ktoś odrzucił moją dobroć albo cynicznie ją wykorzystał? 
Jak się w takich sytuacjach zachowałem? Wystarczy przecież przy-
pomnieć sobie te chwile, kiedy najbliżsi postąpili nie tak, jak byśmy 
sobie tego życzyli. Co się wówczas z nami działo? Okazywaliśmy im 
miłość, czy trzaskaliśmy drzwiami? Bóg jest miłosierny, bo nigdy nie 
zatrzasnął ludziom drzwi do siebie. Bóg jest miłosierny, bo On nie 
wie, co znaczą „ciche dni” i „obrażenie się na człowieka”. Kto z nas 
ma w sobie tyle siły, by Boga w tym naśladować? Jan Chrzciciel stał 
się świadkiem Bożego zbawienia, bo sam poczuł się wybrany i poko-
chany przez Boga. Jeśli mam dać swoje ciało słowu Bożemu i w ten 
sposób stać się świadkiem Bożego miłosierdzia, najpierw muszę po-
czuć, że jestem kochany przez Boga. Dlaczego św. Piotr mógł z taką 
mocą nauczać o przebaczeniu? Bo sam poczuł, że Jezus wybaczył mu 
77 razy i na własnej skórze doświadczył, że Bóg nie męczy się nigdy 
przebaczaniem. 

Od wielu lat pielgrzymujemy do tego sanktuarium, ale w tym roku, 
z okazji srebrnego jubileuszu działalności Duszpasterstwa Przedsię-
biorców i Pracodawców „Talent”, nasze oczy skierowane są na tajem-
nicę Bożego miłosierdzia i wychodzącą stąd – jak to powiedział Jan 
Paweł II – iskrę miłosierdzia, która ogarnie każdego człowieka na 
ziemi. Przyjechaliśmy właśnie po tę iskrę. Ale najpierw musimy sami 
poczuć, że jesteśmy wybrani i kochani przez Boga, że On wobec nas 
zawsze był i jest miłosierny. Wtedy będziemy mogli tę iskrę zawieźć 
do swoich rodzin i do wszystkich tych, których Bóg postawi na naszej 
drodze. Wtedy – wierzę w to mocno – pomożemy innym czynić z ich 
życia dar miły Bogu. A nam da nadzieję życia wiecznego. Amen.



Metropolita Wrocławski

299

7
HOMILIA

wygłoszona podczas Mszy św.
inaugurującej Rok Jubileuszowy 2025

w katedrze św. Jana Chrzciciela
we Wrocławiu

29 grudnia 2024 roku,  
Niedziela Świętej Rodziny

Drodzy bracia w biskupim i kapłańskim posługiwaniu, 
wszystkie osoby życia konsekrowanego, klerycy, 
Siostry i Bracia w Chrystusie Panu!
Rozpoczynamy Rok Jubileuszowy, którego myślą przewodnią są 

słowa św. Pawła skierowane do wspólnoty wierzących w Rzymie: „Na-
dzieja zawieść nie może” (Rz 5, 5).

Święty Paweł w swoich listach bardzo dużo pisał o nadziei. Był re-
alistą, ponieważ zdawał sobie sprawę, że ludzkie życie nie jest pasmem 
sukcesów i radości, ale składa się także ze smutków, prób i cierpienia. 
Jego zdaniem właśnie te trudy są okazją do wzbudzenia i pogłębie-
nia w sobie nadziei. A ona wiąże się nierozerwalnie z cierpliwością. 
Wiemy, że współczesny człowiek jest niecierpliwy. Wszystko chce 
mieć natychmiast. Nie ma już czasu na spokojną rozmowę, spokojne 
spotkanie, głębszą refleksję, żyje w pośpiechu, któremu towarzyszy 
często nerwowość. 

Nadchodzący Rok Jubileuszowy powinien być dla nas okazją do 
ćwiczenia się w cierpliwości, także dlatego, że Bóg jest cierpliwy wobec 
nas, czeka cierpliwie na nasze nawrócenie, nie gorszy się upadkami. 
Prędzej my tracimy cierpliwość w stosunku do siebie samych i do in-
nych, ale Bóg nigdy tej cierpliwości nie traci.

Dlatego czymś niezwykle ważnym w Roku Jubileuszowym mają być 
znaki nadziei. W obliczu wojen, konfliktów, nieporozumień w rodzi-
nach, w miejscu pracy jesteśmy wezwani do poszukiwania w świecie 
znaków nadziei, które są dowodem na to, że obok zła istnieje też wiele 
dobra. Znaki nadziei jest nieraz trudno dostrzec, bo zło narzuca się 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

300

bardziej niż dobro. Zło jest bardziej krzykliwe. Pamiętajmy, że znakiem 
nadziei może być uśmiech kogoś bliskiego, dobre słowo, gest miłosier-
dzia, bezinteresowna pomoc. Zachęcam, by podjąć trud poszukiwania 
tych znaków nadziei wszędzie tam, gdzie żyjemy.

Gdy słyszymy o spadku liczby wiernych, to znakiem nadziei niech 
będzie nasz synod; gdy mówi się, że młodzież jest coraz gorsza, zna-
kiem nadziei niech będzie jej odwaga i chęć niesienia bezinteresownej 
pomocy; zaangażowanie w wolontariat. Gdy mówi się, że księża są źli, 
znakiem nadziei niech będą kapłani wyniesieni na ołtarze i kapłani 
gorliwie wypełniający swoje obowiązki duszpasterskie. Znaków na-
dziei nie tylko mamy szukać wokół siebie, ale sami mamy się stawać 
znakami nadziei dla świata. Jesteśmy wezwani do wprowadzania 
pokoju tam, gdzie toczy się wojna, i to dotyczy nie tylko konfliktów 
międzynarodowych, ale także życia politycznego, społecznego i rodzin-
nego. Bądźmy za życiem, podczas gdy świat narzuca kulturę śmierci. 
Jesteśmy wezwani do pójścia do chorych, którzy potrzebują naszej 
opieki i wsparcia. W sposób szczególny mamy być znakiem nadziei 
dla ludzi młodych, którzy mają wspaniałe marzenia o przyszłości. Nie 
możemy ich pozbawić marzeń o pięknym życiu zgodnym z wartościa-
mi, życiu, w którym warto poświęcić się wielkiej sprawie. Wspaniały 
był przykład młodzieży z naszej archidiecezji, która udała się z bez-
interesowną pomocą do miejsc najbardziej poszkodowanych podczas 
ostatniej powodzi. 

Znakiem nadziei mamy być dla naszych sióstr i braci zmagających 
się ze skutkami powodzi. Również dla osób starszych, które często 
doświadczają samotności, oraz dla ubogich, których zawsze mamy 
wokół siebie. Radością napełnia nas to, że znaki nadziei odnajduje-
my także w życiu naszej archidiecezji. Jesteśmy przekonani, że Duch 
Święty prowadzi nasz wrocławski Kościół, ponieważ można zauważyć 
niezwykłą harmonię i zgodność między tym, co będziemy przeżywać 
w naszej archidiecezji, a co proponuje Ojciec Święty z racji ogłoszone-
go Roku Jubileuszowego. Warto podkreślić kilka naszych lokalnych 
znaków nadziei.

W Roku Jubileuszowym 2025 będziemy obchodzić 1700. rocznicę 
pierwszego soboru powszechnego w Nicei. Sobór ten, jak z resztą 
każde późniejsze zgromadzenie biskupów, miał na celu nie tylko roz-
patrzenie kwestii doktrynalnych i dyscyplinarnych Kościoła, ale przede 
wszystkim wyrażał troskę o jedność Ludu Bożego. Jest to szczegól-



Metropolita Wrocławski

301

nie ważne dla naszej archidiecezji, która opatrznościowo wpisuje się 
w przyszłym roku w upamiętnienie tej wielkiej, uniwersalnej idei, 
jaką jest dążenie do jedności i pojednania. To, co będzie ważne, to 
60. rocznica orędzia biskupów polskich do biskupów niemieckich. 
Ta idea jedności i pojednania będzie przypominana i głoszona w wielu 
miejscach naszego kontynentu: w Polsce, w Niemczech, w Kolonii, 
wreszcie w Rzymie (w Watykanie i na Uniwersytecie Gregoriańskim), 
w szczególnej łączności z Piotrem naszych czasów. Moja przedświą-
teczna wizyta w Rzymie była również związana z przygotowaniem tej 
uroczystości. Przeżycie na nowo orędzia pojednania i jedności niech 
będzie znakiem nadziei, który jako Kościół wrocławski ofiarujemy 
Kościołowi w Europie i na świecie.

Kolejny opatrznościowy znak, to Dzień dialogu z judaizmem, 
który został zaplanowany na połowę stycznia i który niejako stoi na 
progu Roku Jubileuszowego. Hasło tego dnia zostało zaczerpnięte 
z Księgi Kapłańskiej: „Będziecie święcić pięćdziesiąty rok, obwieścicie 
wyzwolenie w kraju dla wszystkich jego mieszkańców” (Kpł 25, 10). 
To zdanie jest również zawsze traktowane jako istota każdego roku 
jubileuszowego, ponieważ jest to czas łaski i wyzwolenia, pozwalający 
zacząć wszystko od nowa. Wspólna modlitwa na dziedzińcu synagogi 
będzie znakiem nadziei, że możliwy jest dialog z każdym, ponieważ 
dialog jest wartością ponadczasową. 

Rok Jubileuszowy jest obchodzony pod hasłem „Pielgrzymi nadziei”. 
Odnosi się to w sposób szczególny do wszystkich wiernych, którzy 
podjęli się posługi dla Synodu Archidiecezji Wrocławskiej. Pielgrzymu-
jemy razem, jako wspólnota, jako świeccy i duchowni, pielgrzymujemy 
ku odnowie i nawróceniu. Ten rok będzie ważnym krokiem na naszej 
synodalnej drodze: spotkania dekanalnych grup roboczych, parafial-
nych zespołów synodalnych, diecezjalny dzień skupienia dla kobiet 
czy wreszcie sesje plenarne. Każda z osób zaangażowanych w synod 
jest znakiem nadziei. Warto wspomnieć i o tym, że w przyszłym roku 
odbędzie się kanonizacja bł. Piotra Jerzego Frassatiego, młodego 
Włocha, który poświęcił życie najuboższym. Zaraził się nieuleczalną 
wówczas chorobą i oddał swoje życie w wieku 24 lat. Mało kto pamięta, 
że jest on patronem wrocławskiej młodzieży. W roku 1922 odwiedził 
Katowice, ponieważ interesował się górnictwem i chciał zostać inży-
nierem. W jednym ze swoich listów do przyjaciół zanotował: „Wiary 
trzeba trzymać się z całych sił; bez niej czymże byłoby nasze życie? 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

302

Niczym! Byłoby przeżyte bez sensu!”. Przykład życia tego młodzieńca, 
związanego z naszą ziemią, którego wkrótce będziemy mogli nazywać 
świętym, to kolejny znak nadziei dla nas.

W Roku Jubileuszowym wyznaczyłem w różnych miejscach naszej 
archidiecezji kilkadziesiąt kościołów jubileuszowych, w których wierni 
będą mogli uzyskać łaskę odpustu. Będzie tam sprawowany sakrament 
pokuty i pojednania, będą odbywały się katechezy tematyczne oraz 
adoracja Najświętszego Sakramentu. W całej archidiecezji zostały 
również wyznaczone szlaki nadziei, czyli trasy o różnej długości, 
którym patronują święci oraz osoby ważne dla wrocławskiego Kościo-
ła. Do każdego szlaku przypisane są treści duchowe, np. fragmenty 
Pisma Świętego do rozważenia. Szlaki wiążą się ściśle z hasłem Roku 
Jubileuszowego – „Pielgrzymi nadziei”. Podążając szlakami, będzie 
można odkryć nie tylko piękno naszej dolnośląskiej ziemi, ale również 
odkryć piękno Boga i głębię naszego ducha.

Moi kochani, otwarte drzwi kościołów jubileuszowych powinny tak 
naprawdę być zachętą, aby każdy z nas otworzył drzwi swojego serca 
dla Chrystusa, który jest naszą Nadzieją. A Święta Rodzina, Jezusa, 
Maryi i Józefa, której święto dzisiaj obchodzimy, niech umocni na-
dzieję w nas, w naszych rodzinach i tej wielkiej rodzinie diecezjalnej, 
którą tworzymy, abyśmy nigdy nie poddali się zwątpieniu w moc Bożej 
miłości. Amen.



KURIA  
METROPOLITALNA



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

304

1
DEKRET

w sprawie procedury 
wprowadzenia standardów 
ochrony dzieci i młodzieży

w Archidiecezji Wrocławskiej

Wrocław, 25 lipca 2024 roku

W związku z wejściem w życie nowelizacji Kodeksu rodzinnego 
i opiekuńczego (Ustawa z dnia 28 lipca 2023 r. o zmianie ustawy Ko-
deks rodzinny i opiekuńczy oraz niektórych innych ustaw – Dz.U. 
2023, poz. 1606 – tzw. „ustawa Kamilka”) zarządzam, co następuje:

1. We wszystkich placówkach podlegających Archidiecezji Wro-
cławskiej, zajmujących się pracą duszpasterską, wychowawczą, edu-
kacyjną, leczniczą, wypoczynkiem, rozwojem duchowym, sportem lub 
realizacją innych zainteresowań przez małoletnich bądź też opieką nad 
małoletnimi, a także zatrudniających pracowników albo dopuszcza-
jących inne osoby do takiej działalności (bursy, domy rekolekcyjne, 
duszpasterstwo osób niepełnosprawnych, duszpasterstwo pozapara-
fialne, domy pomocy społecznej, warsztaty terapii zajęciowej, świetlice 
środowiskowe, szkoły, przedszkola) należy wprowadzić do 15 sierpnia 
2024 r. standardy ochrony dzieci i młodzieży oraz upublicznić je na 
stronie internetowej jednostki lub w widocznym miejscu w formie 
papierowej (np. gablota).

Odpowiedzialnymi za wprowadzenie standardów są proboszczo-
wie / administratorzy parafii, dyrektorzy ww. placówek oraz osoby 
odpowiedzialne za poszczególne duszpasterstwa pozaparafialne. 

2. Wszyscy prezbiterzy inkardynowani do Archidiecezji Wrocław-
skiej pracujący duszpastersko oraz prezbiterzy, członkowie instytutów 
życia konsekrowanego i stowarzyszeń życia apostolskiego posługu-
jący w duszpasterstwie parafialnym na terenie naszej Archidiecezji 
mają obowiązek wziąć udział w szkoleniu związanym z ww. ustawą. 
Szkolenia te zostaną przeprowadzone dla poszczególnych dekanatów 



Kuria Metropolitalna

305

w najbliższym możliwym terminie. Za ustalenie harmonogramu tych 
szkoleń oraz ich przeprowadzenie odpowiedzialni są ks. dr Łukasz 
Pawicki i ks. mgr lic. Wojciech Buźniak.

3. Wszyscy prezbiterzy z terenu archidiecezji wrocławskiej, zarówno 
inkardynowani do niej, jak i członkowie instytutów życia konsekrowa-
nego i stowarzyszeń życia apostolskiego, którzy posługują w duszpaster-
stwie parafialnym oraz zajmują się pracą wychowawczą, edukacyjną, 
wypoczynkiem, sportem, rozwojem duchowym małoletnich lub opieką 
nad nimi, mają obowiązek do 15 sierpnia br. złożyć do własnego dzie-
kana kopię aktualnego zaświadczenia o niekaralności z Krajowego 
Rejestru Sądowego oraz wypisu z Rejestru Sprawców Przestępstw 
na Tle Seksualnym. Dziekani do 1 września 2024 r. składają pełną 
dokumentację ze swojego dekanatu do Wydziału Duszpasterskiego 
Kurii. Dyrektor Wydziału Duszpasterskiego nadzoruje terminowość 
i kompletność składanej dokumentacji.

Postanowienia dekretu wchodzą w życie z dniem 1 sierpnia 2024 r.

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

2
DEKRET

(dotyczący świątyń jubileuszowych)

Wrocław, 7 listopada 2024 roku

Penitencjaria Apostolska wydała specjalny dekret, w którym określa 
zasady uzyskania odpustu podczas Zwyczajnego Jubileuszu Roku 2025 
ogłoszonego przez Jego Świątobliwość Papieża Franciszka, gdzie czy-
tamy m.in.: „Wierni, pielgrzymi nadziei, będą mogli uzyskać odpust 
jubileuszowy udzielony przez Ojca Świętego, jeśli odbędą pobożną 
pielgrzymkę: […] do kościoła katedralnego lub innych kościołów i miejsc 
świętych wyznaczonych przez ordynariusza miejsca”. Działając w tym 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

306

duchu, po zasięgnięciu opinii Kolegium Konsultorów, wyznaczam po-
niższe świątynie jako te, w których wierni, odpowiednio dysponowani 
i zachowujący stosowne normy określone przez Kościół, będą mogli 
uzyskiwać odpusty Jubileuszu Zwyczajnego Roku 2025.

KOŚCIOŁY JUBILEUSZOWE

	 1)	Bierutów, pw. św. Józefa Oblubieńca NMP; 
	 2)	Brzeg, pw. Podwyższenia Krzyża Świętego; 
	 3)	Brzeg, pw. Miłosierdzia Bożego;
	 4)	Góra, pw. św. Katarzyny Aleksandryjskiej;
	 5)	Henryków, pw. Wniebowzięcia NMP;
	 6)	Jelcz-Laskowice, pw. św. Maksymiliana M. Kolbego;
	 7)	Kąty Wrocławskie, pw. Świętych Apostołów Piotra i Pawła;
	 8)	Milicz, pw. św. Andrzeja Boboli;
	 9)	Namysłów, pw. Świętych Apostołów Piotra i Pawła;
	10)	Oborniki Śląskie, pw. św. Judy Tadeusza i św. Antoniego 

Padewskiego; 
	11)	Oleśnica, pw. św. Jana Apostoła i Ewangelisty (bazylika mniej-

sza); 
	12)	Oleśnica, pw. NMP Matki Miłosierdzia; 
	13)	Oława, pw. NMP Matki Pocieszenia;
	14)	Siechnice, Niepokalanego Serca NMP;
	15)	Sobótka, Sanktuarium św. Anny;
	16)	Środa Śląska, pw. św. Andrzeja Apostoła;
	17)	Trzebnica, pw. św. Bartłomieja Apostoła i św. Jadwigi (bazylika 

mniejsza);
	18)	Wołów, pw. św. Wawrzyńca;
	19)	Wrocław, pw. św. Jana Chrzciciela (katedra);
	20)	Wrocław, pw. Najświętszego Serca Jezusowego;
	21)	Wrocław, pw. Opatrzności Bożej;
	22)	Wrocław, pw. św. Karola Boromeusza;
	23)	Wrocław, pw. NMP Królowej Pokoju;
	24)	Wrocław, pw. św. Bonifacego;
	25)	Wrocław, pw. św. Kazimierza;
	26)	Wrocław, pw. św. Jerzego Męczennika i Podwyższenia Krzyża 

Świętego;
	27)	Wrocław, pw. św. Macieja (Duszpasterstwo Akademickie „Ma-

ciejówka”);



Kuria Metropolitalna

307

	28)	Ziębice, pw. św. Jerzego (bazylika mniejsza);
	29)	Żmigród, pw. Trójcy Świętej;

KAPLICE JUBILEUSZOWE

w szpitalach:

	 1)	Wrocław, ul. Kamieńskiego;
	 2)	Wrocław, ul. Borowska;

w więzieniach:

	 3)	Wrocław, Zakład Karny nr 1, ul. Kleczkowska;
	 4)	Wrocław, Areszt, ul. Fiołkowa;
	 5)	Wołów, Zakład Karny, ul. Więzienna;

w innych miejscach:

	 6)	Wrocław, kaplica dworcowa pw. św. Katarzyny Aleksandryj-
skiej.

„Kościoły jubileuszowe […] będą mogły być oazami duchowości, 
w których można odświeżyć drogę wiary i napić się ze źródeł nadziei, 
przede wszystkim przystępując do sakramentu pojednania, niezastą-
pionego punktu wyjścia dla prawdziwej drogi nawrócenia” (Spes non 
confundit, nr 5). Zachęcam Księży odpowiedzialnych za te miejsca 
święte, by zapewnili jak najszerszą możliwość uzyskania przez wier-
nych środków zbawienia, przez głoszenie słowa Bożego i odpowiednie 
ożywienie życia liturgicznego, zwłaszcza sprawowanie Eucharystii 
oraz sakramentu pokuty i pojednania. Wyrażam głębokie przekona-
nie, że lud Boży archidiecezji wrocławskiej będzie gorliwie zabiegał 
o dar odpustów Jubileuszu Zwyczajnego Roku 2025. Objawia się 
w nim bowiem pełnia miłosierdzia Ojca Niebieskiego, który wszyst-
kim wychodzi naprzeciw ze swoją miłością, wyrażającą się zwłaszcza 
w odpuszczaniu win.

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

308

3
DEKRET

dotyczący nadania tytułu „Znak Nadziei”
na czas trwania Jubileuszu Roku 2025

Wrocław, 10 grudnia 2024 roku

Odpowiadając na zaproszenie Ojca Świętego wyrażonego w bulli 
„Spes non confundit”, postanowiłem nadać tytuł „Znak nadziei” wybra-
nym instytucjom i inicjatywom duszpasterskim obecnym i działającym 
na terenie Archidiecezji Wrocławskiej. 

Tytuł „Znak nadziei” na czas trwania Jubileuszu Roku 2025 nadaję 
następującym instytucjom i inicjatywom:

	 1)	Dobroszyce, Dom Opieki „Caritas”; 
	 2)	Głębowice, Dom rekolekcyjny; 
	 3)	Henryków, Dom Opieki „Caritas”; 
	 4)	Jaszkotle, ZOL Sióstr Marianek 
	 5)	Ligota Polska, Ośrodek Terapii Uzależnień „Nefesz”; 
	 6)	Malczyce, Dom Opieki „Caritas”; 
	 7)	Małkowice, Ośrodek „Caritas”; 
	 8)	Mikoszów, Stowarzyszenie św. Celestyna; 
	 9)	Oława, Fundacja „Dla Rodziny”; 
	10)	Oława, Ośrodek „Caritas”;
	11)	Piesza Pielgrzymka Wrocławska na Jasną Górę; 
12)	Piesza Pielgrzymka do Trzebnicy;
13)	Sulistrowiczki, Dom Formacji Stałej;
14)	Wierzbice, ZOL Sióstr Józefitek; 
15)	Wrocław, „Dom Edyty Stein”;
16)	Wrocław, Duszpasterstwo migrantów; 
17)	Wrocław, Duszpasterstwo Osób Niesłyszących i Niewidomych;
18)	Wrocław, „Dzielnica Wzajemnego Szacunku”;
19)	Wrocław, Fundacja „Evangelium Vitae” Sióstr Boromeuszek; 
20)	Wrocław, Hospicjum Bonifratrów; 
21)	Wrocław, Jadłodajnia „Caritas”; 
22)	Wrocław, Jadłodajnia Sióstr Elżbietanek; 
23)	Wrocław, Kaplica bł. Czesława;
24)	Wrocław, Kaplica pw. św. Józefa Zgromadzenia Sióstr św. Elżbiety;



Kuria Metropolitalna

309

25)	Wrocław, Katedra, Dom Młodych – „Dom Dobrych Więzi”; 
26)	Wrocław, Metropolitalne Wyższe Seminarium Duchowne;
27)	Wrocław, Łaźnia „Caritas”; 
28)	Wrocław, „Misja Dworcowa” Sióstr Marianek; 
29)	Wrocław, Muzeum Archidiecezjalne, „Orędzie Pojednania”; 
30)	Wrocław, Noclegownia św. Brata Alberta dla Mężczyzn (ul. Ma-

łachowskiego);
31)	Wrocław, Schronisko św. Brata Alberta dla Kobiet (ul. Sołty-

sowicka); 
32)	Wrocław, Schronisko św. Brata Alberta (ul. Bogedaina).

Ufam, że tytuł ten umocni wszystkich zaangażowanych w ich działal-
ność do jeszcze wierniejszej realizacji Ewangelii, a dla osób pielgrzymu-
jących po szlakach wiary Archidiecezji Wrocławskiej instytucje te będą 
świadectwem kochającej obecności Boga w życiu wspólnoty Kościoła.

Z pasterskim błogosławieństwem 

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

 

4
DEKRET

o powołaniu Komisji
ds. Muzyki Kościelnej i Śpiewu 

Archidiecezji Wrocławskiej
nowej kadencji

Wrocław, 27 listopada 2024 roku

Działając na mocy kan. 470 Kodeksu Prawa Kanonicznego, ni-
niejszym ustanawiam nowy skład Komisji ds. Muzyki Kościelnej 
i Śpiewu Archidiecezji Wrocławskiej na okres pięciu lat.

W skład Komisji ds. Muzyki Kościelnej i Śpiewu wchodzą:



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

310

Przewodniczący: 	 p. mgr Andrzej Garbarek, referent ds. muzyki 
kościelnej i śpiewu

Członkowie:	 ks. prof. dr hab. Zdzisław Madej 
	 ks. mgr Igor Urban 			 
	 p. prof. dr hab. Marta Kierska-Witczak 		

p. dr hab. Tomasz Głuchowski	
	 p. mgr Tomasz Niestrój 			 
	 p. mgr Wojciech Mazur			 
	 p. mgr Aleksander Piechaczek. 		

	
Wszystkie osoby zaangażowane w prace Archidiecezjalnej Komisji 

ds. Muzyki Kościelnej i Śpiewu powierzam opiece Matki Bożej, życząc 
owocnego wypełniania swych obowiązków. 

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

5
ZMIANY PERSONALNE

Imię i nazwisko Obecnie /dotychczas/
przebywający, pełniący urząd

Przeniesiony, ustanowiony,
nowo mianowany Z dniem

O. Kazimierz 
Kmak OCist.

NOWY PROBOSZCZ parafii 
pw. Wniebowzięcia NMP 

HENRYKÓW 

1.08.2024

O. Krzysztof 
Morajko OCist.

ADMINISTRATOR parafii 
pw. Wniebowzięcia NMP 

HENRYKÓW 

OJCIEC DUCHOWNY 
Dekanat ZIĘBICE 

ODWOŁANY 1.08.2024 

O. Roch Jerzy 
Dudek OFM 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Alberta Wielkiego 

WROCŁAW-SOŁTYSOWICE 

ODWOŁANY 19.08.2024 



Kuria Metropolitalna

311

O. Kevin 
Owczarek OFM 

NOWY WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Alberta Wielkiego

WROCŁAW-SOŁTYSOWICE

19.08.2024

Ks. Rafał 
Chwałkowski SDS

PROBOSZCZ parafii
pw. św. Judy Tadeusza

i św. Antoniego Padewskiego 
OBORNIKI ŚLĄSKIE

KAPELAN STRAŻAKÓW 
Powiatu Trzebnickiego 

ODWOŁANY 9.08.2024 

Ks. Rafał 
Wagner SDS

NOWY ADMINISTRATOR parafii 
pw. św. Judy Tadeusza

i św. Antoniego Padewskiego
OBORNIKI ŚLĄSKIE

9.08.2024 

Ks. Łukasz 
Tokarczyk 

WIKARIUSZ parafii 
pw. Opatrzności Bożej 

WROCŁAW-NOWY DWÓR 

ADMINISTRATOR parafii 
pw. św. Mikołaja 

WILKÓW 

1.08.2024 

Ks. Marek 
Gorbenko 

URLOP ZDROWOTNY WIKARIUSZ parafii 
pw. św. św. Apostołów Piotra 

i Pawła
NAMYSŁÓW

1.09.2024

Ks. Krzysztof 
Tomczyk

URLOP ZDROWOTNY WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Maksymiliana  

M. Kolbego
JELCZ-LASOWICE 

1.09.2024 

Ks. Wojciech 
Porzuczek

WIKARIUSZ parafii 
pw. NMP Królowej Polski 

BRZEG DOLNY 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Bonifacego

WROCŁAW 

1.09.2024 

Ks. Piotr 
Żuber 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Jana Chrzciciela 
WROCŁAW-KATEDRA

ODWOŁANY 31.08.2024 

O. Kazimierz 
Kmak OCist.

PROBOSZCZ parafii 
pw. Wniebowzięcia NMP 

HENRYKÓW 

OJCIEC DUCHOWNY
Dekanat 
ZIĘBICE 

13.08.2024 

Ks. Rafał 
Kowalski 

DYREKTOR 
Wydziału Komunikacji  

Społecznej 
Kurii Metropolitalnej  

Wrocławskiej 

ODWOŁANY 31.08.2024 

Ks. Tomasz 
Kowalski 

DYREKTOR 
Wrocławskiej Księgarni 

Archidiecezjalnej 
i Wydawnictwa TUM 

Jednocześnie 
DYREKTOR 

Wydziału Komunikacji  
Społecznej 

Kurii Metropolitalnej  
Wrocławskiej

1.09.2024 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

312

Ks. Wojciech 
Borowski

WIKARIUSZ parafii 
pw. Najświętszego Imienia 

Jezus 
WROCŁAW

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Michała Archanioła

WROCŁAW-MUCHOBÓR W.

1.09.2024 

O. Szymon 
Tuptoński OFM Conv.

Jurysdykcja REKTOR 
Ośrodka Duszpasterstwa 

dla Obcokrajowców 
Języka Angielskiego 

WROCŁAW 

1.09.2024 

Ks. Marcin 
Kołodziej 

OBROŃCA 
węzła małżeńskiego 
Metropolitalny Sąd  

Duchowny
WROCŁAW 

ODWOŁANY 31.08.2024 

Ks. Krzysztof 
Zasański 

PRACA DUSZPASTERSKA 
– NIEMCY 

DEKRET EKSKARDYNACJI 

Inkardynowany 
do Archidiecezji Kolońskiej 

29.12.2021

1.08.2024

Ks. Robert 
Iskrzycki CM

Jurysdykcja WIKARIUSZ parafii 
pw. Trójcy Świętej 

ŻMIGRÓD 

1.09.2024 

Ks. Adrian 
Stefaniuk 

KAPELAN 
Domu Opieki św. Józefa  

Caritas AW 
MAŁKOWICE

i ZOL-u dla dzieci Sióstr 
św. Józefa

WIERZBICE 

ODWOŁANY 
– cd. URLOP ZDROWOTNY 

31.08.2024 

Ks. Hieronim 
Kotala SDB

Jurysdykcja WIKARIUSZ parafii 
pw. Chrystusa Króla 

WROCŁAW

1.09.2024

Ks. Krzysztof 
Salik 

ASYSTENT KOŚCIELNY 
Wspólnoty 

Przymierza Rodzin „Mamre” 
Archidiecezji Wrocławskiej 

ODWOŁANY 31.08.2024

Ks. Paweł 
Brożyna 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Andrzeja Boboli

MILICZ 

ASYSTENT KOŚCIELNY 
Wspólnoty 

Przymierza Rodzin „Mamre” 
Archidiecezji Wrocławskiej

1.09.2024 



Kuria Metropolitalna

313

Ks. Bartosz 
Mitkiewicz 

PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Józefa  

Oblubieńca NMP
BIERUTÓW

DZIEKAN 
Dekanatu 

OLEŚNICA-WSCHÓD 
(na 5 lat)

1.09.2024

Ks. Andrzej 
Olejnik 

PROBOSZCZ parafii 
pw. Niepokalanego  

Poczęcia NMP
MALCZYCE 

DZIEKAN 
Dekanatu ŚRODA ŚLĄSKA

(na 5 lat)

1.09.2024 

Ks. Mariusz 
Dębski 

PROBOSZCZ parafii 
pw. NMP Częstochowskiej 

WITOWICE 

DZIEKAN 
Dekanatu WIĄZÓW 

(na 5 lat)

1.09.2024 

Ks. Michał 
Gołębiowski SDS

Jurysdykcja DIECEZJALNY Duszpasterz
Osób Stanu Wolnego  

„Grupy 33”
Archidiecezja Wrocławska 

1.09.2024 

Ks. Aleksander 
Radzikowski 

WIKARIUSZ parafii 
pw. Podwyższenia Krzyża 

Świętego
BRZEG 

DEKANALNY  
DUSZPASTERZ

MŁODZIEŻY 
Dekanat 

BRZEG-PÓŁNOC 

2.09.2024

Ks. Grzegorz 
Łuczyszyn 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Jadwigi Śląskiej 
WROCŁAW-LEŚNICA 

DEKANALNY  
DUSZPASTERZ

MŁODZIEŻY 
Dekanat 

WROCŁAW-ZACHÓD  
(Leśnica)

2.09.2024 

Ks. Przemysław 
Fic 

WIKARIUSZ parafii 
pw. NMP Matki Miłosierdzia 

OLEŚNICA 

DEKANALNY  
DUSZPASTERZ

MŁODZIEŻY
Dekanat 

OLEŚNICA-WSCHÓD

2.09.2024 

Ks. Mateusz 
Ciesielski 

WIKARIUSZ parafii 
pw. NMP Królowej Polski 

BRZEG DOLNY 

DEKANALNY  
DUSZPASTERZ 

MŁODZIEŻY
Dekanat 

BRZEG DOLNY 

2.09.2024 

Ks. Przemysław  
Antoniuk SDS

KATECHETA parafii 
pw. św. Bartłomieja Apostoła 

i św. Jadwigi
TRZEBNICA 

DEKANALNY  
DUSZPASTERZ

MŁODZIEŻY
Dekanat 

TRZEBNICA

2.09.2024 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

314

Ks. Krzysztof 
Salik 

ADMINISTRATOR parafii 
pw. św. Stanisława B. i M.

POBIEL 

PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Stanisława B. i M.

POBIEL 

1.10.2024 

Ks. Bartosz 
Trojanowski 

WROCŁAW URLOP NAUKOWY 1.10.2024 

Ks. Rafał 
Kowalski 

CZŁONEK RADY 
KAPŁAŃSKIEJ 

Archidiecezji Wrocławskiej 

ODWOŁANY 4.09.2024 

Ks. Tomasz 
Kowalski

DYREKTOR WYDZIAŁU 
Komunikacji Społecznej 

Kurii

CZŁONEK RADY 
KAPŁAŃSKIEJ 

Archidiecezji Wrocławskiej

1.09.2024 

Ks. Mirosław 
Kiwka 

CZŁONEK Rady do Oceny
Ksiąg Treści Religijnej 

w Archidiecezji Wrocławskiej 

ODWOŁANY 6.09.2024 

Ks. Mariusz 
Rosik 

CZŁONEK Rady do Oceny
Ksiąg Treści Religijnej 

w Archidiecezji Wrocławskiej 

ODWOŁANY 6.09.2024 

Ks. Piotr 
Żuber 

WROCŁAW CZŁONEK Rady do Oceny
Ksiąg Treści Religijnej 

w Archidiecezji Wrocławskiej
(do 1.03.2026)

6.09.2024 

Ks. Michał 
Plona 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Franciszka z Asyżu 

i św. Piotra z Alkantary 
NAMYSŁÓW 

DEKANALNY  
DUSZPASTERZ

MŁODZIEŻY 
Dekanat 

NAMYSŁÓW-ZACHÓD 

ODWOŁANY 9.09.2024 

Ks. Przemysław 
Pulnik 

WIKARIUSZ parafii
pw. św. Jana Apostoła 

i Ewangelisty 
OLEŚNICA 

ODWOŁANY 9.09.2024 

Ks. Tomasz 
Michalik 

MODERATOR REJONOWY 
Ruchu Światło-Życie 

Rejonu 
WROCŁAW-OLEŚNICA 

ODWOŁANY 12.09.2024 



Kuria Metropolitalna

315

Ks. Łukasz 
Gołąbek 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Jana Apostoła 

i Ewangelisty 
OLEŚNICA 

MODERATOR REJONOWY 
Ruchu Światło-Życie 

Rejonu 
WROCŁAW-OLEŚNICA

16.09.2024

Ks. Jakub 
Wiechnik 

MODERATOR REJONOWY 
Ruchu Światło-Życie 

Rejonu 
WROCŁAW-ZACHÓD 

ODWOŁANY 12.09.2024 

Ks. Bogusław 
Stec 

PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Maksymiliana 

M. Kolbego 
WROCŁAW-GĄDÓW 

MODERATOR REJONOWY 
Ruchu Światło-Życie Rejonu

WROCŁAW-ZACHÓD 

16.09.2024 

Ks. Wojciech 
Sulima 

MODERATOR REJONOWY 
Ruchu Światło-Życie 

Rejonu 
BRZEG, OŁAWA, STRZELIN

ODWOŁANY 12.09.2024 

Ks. Zbigniew 
Kowal 

PROBOSZCZ parafii 
pw. Miłosierdzia Bożego

OŁAWA 

MODERATOR REJONOWY 
Ruchu Światło-Życie 

Rejonu 
BRZEG, OŁAWA, STRZELIN

16.09.2024 

Ks. Michał 
Olszański 

MODERATOR REJONOWY 
Ruchu Światło-Życie 

Rejonu 
WROCŁAW-KRZYKI 

ODWOŁANY 12.09. 
2024 

Ks. Adam 
Skalniak 

PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Franciszka z Asyżu 

WROCŁAW 

MODERATOR REJONOWY 
Ruchu Światło-Życie 

Rejonu 
WROCŁAW-KRZYKI 

16.09.2024 

Ks. Krzysztof 
Noworytto

PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Jakuba Apostoła 

BROŻEC

KAPELAN WIĘZIENNY 
Zakład Karny 

BRZEG 

17.09.2024 

Ks. Rafał 
Kowalski 

RZECZNIK PRASOWY 
Kurii Wrocławskiej 

i PRACOWNIK  
SEKRETARIATU 

Arcybiskupa Metropolity 
Wrocławskiego

ODWOŁANY 30.09.2024



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

316

Ks. Mariusz 
Szypa 

CEREMONIARZ  
KATEDRALNY 

w katedrze pw. św. Jana 
Chrzciciela
WROCŁAW 

i PRACOWNIK  
SEKRETARIATU 

Arcybiskupa Metropolity 
Wrocławskiego 

ODWOŁANY 30.09.2024 

Ks. Marek 
Stępkowski 

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Jana Chrzciciela 
WROCŁAW-KATEDRA 

CEREMONIARZ  
KATEDRALNY 

w katedrze pw. św. Jana 
Chrzciciela 
WROCŁAW 

1.10.2024 

O. Kamil Józef 
Chyrzyński OSPPE

WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Mikołaja 

WROCŁAW 

ODWOŁANY 27.09.2024 

O. Stanisław 
Cholewa OSPPE

Jurysdykcja WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Mikołaja 

WROCŁAW

1.10.2024 

Ks. Piotr 
Oleksy 

ADMINISTRATOR parafii 
pw. Najświętszego Serca 

Pana Jezusa
PRZECZÓW 

PROBOSZCZ parafii 
pw. Najświętszego Serca 

Pana Jezusa 
PRZECZÓW 

1.11.2024 

Ks. Piotr 
Rapacz 

ADMINISTRATOR parafii 
pw. Najświętszego Serca 

Pana Jezusa
PAKOSŁAWSKO 

PROBOSZCZ parafii 
pw. Najświętszego Serca 

Pana Jezusa 
PAKOSŁAWSKO 

1.11.2024 

Ks. Adam 
Olczykowski

ODPOWIEDZIALNY 
za duszpasterstwo  

pielgrzymkowe 
w Archidiecezji Wrocławskiej 

ODWOŁANY 21.10.2024 

Ks. Janusz 
Gajewski 

WICEDZIEKAN 
Dekanat 

ŚRODA ŚLĄSKA 

ODWOŁANY 21.10.2024 

Ks. Andrzej 
Obuchowski 

PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Michała Archanioła 

CHOMIĄŻA

WICEDZIEKAN 
Dekanat 

ŚRODA ŚLĄSKA 

21.10.2024 

Ks. Leszek 
Kaźmierczak SDB 

PROBOSZCZ parafii 
pw. NMP Wspomożycielki 

Wiernych 
CIECHÓW

OJCIEC DUCHOWNY 
Dekanat 

ŚRODA ŚLĄSKA 

21.10.2024 



Kuria Metropolitalna

317

Ks. Zdzisław 
Madej 

DYREKTOR 
Metropolitalne Studium  

Organistowskie 
WROCŁAW 

REFERENT 
ds. Muzyki Kościelnej  

i Śpiewu

PRZEWODNICZĄCY 
Komisji ds. Muzyki  
Kościelnej i Śpiewu 

Archidiecezja Wrocławska 

ODWOŁANY 31.10.2024 

Ks. Igor 
Urban 

ZASTĘPCA DYREKTORA 
Metropolitalne Studium  

Organistowskie 
WROCŁAW 

DYREKTOR
Metropolitalne Studium  

Organistowskie
WROCŁAW

1.11.2024 

Ks. Piotr 
Żuber 

WROCŁAW DUSZPASTERZ 
Duszpasterstwo  

Akademickie
„PRZYSTAŃ”
WROCŁAW

21.10.2024

Ks. Robert 
Szwabowicz

ADMINISTRATOR parafii 
pw. NMP Różańcowej 

BRZEZINA 

PROBOSZCZ parafii 
pw. NMP Różańcowej 

BRZEZINA 

1.12.2024 

Ks. Paweł 
Andrejczuk 

REZYDENT parafii 
pw. św. Jadwigi 

WROCŁAW-KOZANÓW 

ZASTĘPCA DYREKTORA 
Archiwum  

Archidiecezjalnego 
WROCŁAW 

URLOP

ODWOŁANY 

ODWOŁANY 

1.11.2024

31.10.2024

12.11.2024

Ks. Bogusław 
Konopka 

PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Jerzego 

ZIĘBICE 

STAN SPOCZYNKU 30.11.2024 

Ks. Adam 
Sobótka 

PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Michała Archanioła 

URAZ 

DZIEKAN 
Dekanat 

BRZEG DOLNY 

PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Jerzego 

ZIĘBICE 

ODWOŁANY 

1.12.2024

30.11.2024 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

318

Ks. Bartosz 
Trojanowski 

URLOP NAUKOWY ADMINISTRATOR parafii 
pw. św. Michała Archanioła

URAZ 

1.12.2024 

Ks. Krzysztof 
Odzimek 

PROBOSZCZ parafii 
pw. Odkupiciela Świata 
WROCŁAW-POLANKA 

ODPOWIEDZIALNY 
za Duszpasterstwo  

Pielgrzymkowe
Archidiecezja Wrocławska 

5.11.2024 

Ks. Jacek 
Froniewski 

KANCLERZ KURII 
Archidiecezji Wrocławskiej 

Jednocześnie 
WIKARIUSZ GENERALNY 
Archidiecezji Wrocławskiej 

5.11.2024 

Ks. Andrzej 
Tomko 

DELEGAT  
ARCHIDIECEZJALNY 

ds. Dialogu z Judaizmem
WROCŁAW 

ODWOŁANY 7.11.2024 

Ks. Tomasz 
Kowalski 

WROCŁAW DIECEZJALNY DELEGAT 
ds. Dialogu z Judaizmem 

WROCŁAW 

8.11.2024 

Ks. Edward 
Staszczyszyn CM

Jurysdykcja WIKARIUSZ parafii 
pw. św. Anny 

WROCŁAW-OPORÓW 

20.11.2024 

Ks. Stanisław 
Padewski 

ADMINISTRATOR parafii 
pw. Najświętszego Serca 

Pana Jezusa 
CZESZÓW 

PROBOSZCZ parafii 
pw. Najświętszego Serca 

Pana Jezusa 
CZESZÓW

1.01.2025 

Ks. Jacek 
Włostowski 

WICEDZIEKAN 
Dekanat 

BRZEG DOLNY 

DZIEKAN 
Dekanat 

BRZEG DOLNY 
(na 5 lat)

1.12.2024 

Ks. Marian 
Rapacz

PROBOSZCZ parafii 
pw. Podwyższenia Krzyża 

Świętego
ROŚCISŁAWICE 

WICEDZIEKAN 
Dekanat 

BRZEG DOLNY 

3.12.2024

Ks. Krystian 
Bałaz

ADMINISTRATOR parafii 
pw. św. Stanisława B. i M.

JORDANÓW ŚLĄSKI 

PROBOSZCZ parafii 
pw. św. Stanisława B. i M.

JORDANÓW ŚLĄSKI

1.01.2025



Kuria Metropolitalna

319

6
ODZNACZENIA

MEDALE ŚW. JADWIGI

wręczono:
11 września – Wrocław
Adam Witiw

6 października – Wrocław – par. Ducha Świętego
Grupa Anonimowych Alkoholików „Stefan”
Mariusz Cz. Wiśniewski
Ireneusz Prawdzik
Bogusława Biernat

9 października – Lutynia
Stanisław Nadkierniczny
Marek Biernacki 

13 października – Trzebnica
Helena Emerling
Halina Wapniewska
Teresa Witek-Pieńkowska
Katarzyna Gągała
Mariusz Trębicki

27 października – Wrocław – Polanka
Zbigniew Kaczyński
Alfreda Lech
Edward Milewski



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

320

7
ZMARLI KAPŁANI

Ks. Marek STANISZEWSKI

Urodzony: 		 2.02.1965, Wrocław
Syn: 	 Stanisław, Stanisława z domu Sosnowska
Chrzest: 		 28.02.1965, Wrocław
Bierzmowanie:	25.05.1980, Wrocław

1986		 Świadectwo dojrzałości, Wrocław
1986–1992	 Metropolitalne Wyższe Seminarium Duchowne,  

Wrocław
22.06.1991	 Diakonat
23.05.1992	 Prezbiterat (kard. Henryk Gulbinowicz), Wrocław

1992–1997	 Wikariusz, Świętych Apostołów Piotra i Pawła,  
Bożków

1997–2001	 Wikariusz, Wniebowzięcia NMP, Bielawa
2001–2003	 Wikariusz, św. Jadwigi, Wrocław-Leśnica
2003–2004	 Wikariusz, NMP Matki Pocieszenia, Oława
2004–2006	 Wikariusz, św. Mikołaja, Wiązów
2006–2024	 Proboszcz, NMP Różańcowej, Brzezina
2011–2024	 Kapelan Zakładu Karnego w Brzegu

6.07.2024	 Zmarł w Lipkach.
13.07.2024	 Msza pogrzebowa w Parafii pw. Najświętszej Maryi 

Panny Różańcowej w Brzezinie w kościele filialnym 
pw. Najświętszego Serca Pana Jezusa w Lipkach i zło-
żenie trumny do grobu na cmentarzu parafialnym 
(Lipki).



Kuria Metropolitalna

321

Ks. Ryszard Stanisław REPUTAŁA
Kanonik Honorowy extra numerum  

Kapituły Kolegiackiej Świętego Krzyża

Urodzony: 	 26.05.1948, Leszno (archidiecezja poznańska)
Syn: 	 Stanisław, Helena z domu Kube
Chrzest: 		 6.06.1948, Leszno
Bierzmowanie:	16.05.1960, Węgliniec

1966		 Świadectwo dojrzałości, LO w Zgorzelcu
1966–1973	 Wyższe Seminarium Duchowne, Wrocław
1972.05.27	 Diakonat
26.05.1973	 Prezbiterat, Wrocław (kard. Bolesław Kominek)

1973–1976	 Wikariusz, św. Mikołaja, Nowa Ruda
1976–1979	 Wikariusz, św. Elżbiety, Wrocław
1979–1982	 Wikariusz, św. Henryka, Wrocław
1982–1985	 Wikariusz, Świętych Apostołów Piotra i Pawła, 

Legnica
1985–1993	 Proboszcz, św. Mikołaja, Doboszowice
1993–2018	 Proboszcz, Świętych Apostołów Piotra i Pawła, Kąty 

Wrocławskie
1994		 Kanonik Expositori Canonicalis
1998		 Kanonik Rochettum et Mantolettum
2002 		 Kanonik Honorowy extra numerum Kapituły Kolegiac-

kiej Świętego Krzyża
2012–2015	 Dziekan Dekanatu Katy Wrocławskie
2018		 Stan spoczynku

28.07.2024	 Zmarł w Legnicy.
1.08.2024	 Msza pogrzebowa w Parafii pw. Świętych Apostołów 

Piotra i Pawła w Kątach Wrocławskich i złożenie trumny 
do grobu na cmentarzu komunalnym.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

322

Ks. Tomasz Karol CAPUTA

Urodzony: 	 11.06.1970, Cieszyn
Syn: 	 Czesław, Jadwiga z domu Błońska
Chrzest: 	 5.07.1970, Cieszyn
Bierzmowanie:	19.04.1985, Cieszyn

1989		 Świadectwo dojrzałości, IV LO, Wrocław
1994–2000	 Metropolitalne Wyższe Seminarium Duchowne, 

Wrocław
24.06.1999	 Diakonat
27.05.2000	 Prezbiterat (kard. Henryk Gulbinowicz), Wrocław

2000–2004	 Wikariusz, Miłosierdzia Bożego, Oława
2004–2007	 Wikariusz, NMP Matki Miłosierdzia, Oleśnica
2007–2012	 Wikariusz, św. Elżbiety, Wrocław
2012–2015	 Wikariusz, św. Andrzeja Boboli, Milicz
2015–2024	 Proboszcz, św. Mikołaja, Wilków

1.08.2024	 Zmarł w Świętej Katarzynie.
6.08.2024	 Msza pogrzebowa w Parafii pw. św. Mikołaja w Wilkowie 

i złożenie trumny do grobu przy kościele.



II Synod 
ARCHIDIECEZJI  
WROCŁAWSKIEJ



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

324

1
DEKRET

powołujący członków komisji synodalnej
„Synodalna Parafia Misyjna”

Wrocław, 27 września 2024 roku

Dnia 18 czerwca 2024 r. ustanowiona została komisja synodal-
na „Synodalna parafia misyjna”, której przewodniczącym został 
ks. Janusz Gorczyca. Zgodnie z art. 30 Regulaminu II Synodu Archi-
diecezji Wrocławskiej członkami ww. komisji synodalnej ustanawiam 
wymienione poniżej osoby:

	 1.	ks. Jan Adamarczuk
	 2.	o. Krzysztof Andryszkiewicz OFMCap
	 3.	Krzysztof Bagiński
	 4.	ks. Bartosz Barczyszyn
	 5.	Jan Czerwonka
	 6.	ks. Adam Czternastek
	 7.	Wojciech Iwanowski
	 8.	Jadwiga Józefczyk
	 9.	o. Fabian Kaltbach OFM
	10.	Ewelina Kosałka-Sławińska
	11.	ks. Arkadiusz Krziżok
	12.	s. Ignacja Lamcha CSSE
	13.	s. Julita Lipieta CSSJ
	14.	s. Stefania Lopko CSDC
	15.	ks. Józef Meler
	16.	ks. Adam Skalniak
	17.	ks. Zbigniew Słobodecki
	18.	ks. Bogusław Stec
	19.	Marek Szajda
	20.	Adam Tomaszewski
	21.	Paweł Trawka
	22.	Paulina Tylecka
	23.	ks. Przemysław Vogt



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

325

Komisja synodalna pracuje w oparciu o Regulamin Synodu ze szcze-
gólnym uwzględnieniem art. 28–35. Zakres tematów do podjęcia przez 
komisję synodalną określa Komisja Główna Synodu, która przez wy-
znaczonych przedstawicieli czuwa nad poprawnym przebiegiem prac 
komisji synodalnej (zob. art. 16 Regulaminu Synodu).

Wszystkim na czas pracy dla dobra Kościoła Wrocławskiego życzę 
błogosławieństwa Bożego oraz światła i mocy Ducha Świętego. 

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

2
DEKRET

powołujący członków komisji synodalnej
„Misja współdzielona

– formacja do posługi w Kościele”

Wrocław, 27 września 2024 roku

Dnia 18 czerwca 2024 r. ustanowiona została komisja synodalna 
„Misja współdzielona – formacja do posługi w Kościele”, której 
przewodniczącym został bp Maciej Małyga. Zgodnie z art. 30 Regu-
laminu II Synodu Archidiecezji Wrocławskiej członkami ww. komisji 
synodalnej ustanawiam wymienione poniżej osoby:

	 1.	ks. Paweł Cembrowicz
	 2.	ks. Wiesław Ciesielski
	 3.	Tomasz Ćwichuła
	 4.	Katarzyna Jurdziak
	 5.	ks. Tomasz Kowalski
	 6.	s. Władysława Krasiczyńska CSSJ
	 7.	ks. Arkadiusz Kruk
	 8.	Alicja Kuropka
	 9.	Piotr Kuropka



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

326

	10.	ks. Jan Kutkowski
	11.	Grażyna Miąsik
	12.	s. Marietta Miksa CDC
	13.	Aleksander Myśkow
	14.	ks. Łukasz Piłat
	15.	Adam Polak
	16.	ks. Roman Słupek SDS
	17.	Katarzyna Szalast
	18.	Jacek Rugieł
	19.	Olgierd Unold
	20.	ks. Włodzimierz Wołyniec

Komisja synodalna pracuje w oparciu o Regulamin Synodu ze szcze-
gólnym uwzględnieniem art. 28–35. Zakres tematów do podjęcia przez 
komisję synodalną określa Komisja Główna Synodu, która przez wy-
znaczonych przedstawicieli czuwa nad poprawnym przebiegiem prac 
komisji synodalnej (zob. art. 16 Regulaminu Synodu).

Wszystkim na czas pracy dla dobra Kościoła Wrocławskiego życzę 
błogosławieństwa Bożego oraz światła i mocy Ducha Świętego. 

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

3
DEKRET

powołujący członków komisji synodalnej
„Finanse i Administracja – wspólna troska”

Wrocław, 27 września 2024 roku

Dnia 18 czerwca 2024 r. ustanowiona została komisja synodalna 
„Finanse i administracja – wspólna troska”, której przewodniczą-
cym został ks. Stanisław Stelmaszek. Zgodnie z art. 30 Regulaminu 
II Synodu Archidiecezji Wrocławskiej członkami ww. komisji synodalnej 
ustanawiam wymienione poniżej osoby:



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

327

	 1.	ks. Dariusz Amrogowicz
	 2.	ks. Bartłomiej Błoński
	 3.	Andrzej Cwynar
	 4.	ks. Marcin Danielczuk
	 5.	Grzegorz Dzwonkowski
	 6.	Aldona Górnicka
	 7.	ks. Paweł Jędrzejski
	 8.	ks. Wiesław Karaś
	 9.	ks. Sebastian Kowalski
	10.	Jan Król
	11.	ks. Andrzej Nicałek
	12.	ks. Bolesław Orłowski
	13.	ks. Stanisław Orłowski
	14.	Urszula Tymków
	15.	ks. Jarosław Witoszyński
	16.	ks. Radosław Wolniczek
	17.	Tomasz Żabski

Komisja synodalna pracuje w oparciu o Regulamin Synodu ze szcze-
gólnym uwzględnieniem art. 28–35. Zakres tematów do podjęcia przez 
komisję synodalną określa Komisja Główna Synodu, która przez wy-
znaczonych przedstawicieli czuwa nad poprawnym przebiegiem prac 
komisji synodalnej (zob. art. 16 Regulaminu Synodu).

Wszystkim na czas pracy dla dobra Kościoła Wrocławskiego życzę 
błogosławieństwa Bożego oraz światła i mocy Ducha Świętego. 

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

328

4
DEKRET

powołujący członków komisji synodalnej
„Christus vivit – wprowadzenie w chrześcijaństwo”

Wrocław, 27 września 2024 roku

Dnia 18 czerwca 2024 r. ustanowiona została komisja synodal-
na „Christus vivit – wprowadzenie w chrześcijaństwo”, której 
przewodniczącym został o. Oskar Maciaczyk OFM. Zgodnie z art. 30 
Regulaminu II Synodu Archidiecezji Wrocławskiej członkami ww. 
komisji synodalnej ustanawiam wymienione poniżej osoby:

	 1.	Mirosława Babij
	 2.	Urszula Bugała
	 3.	ks. Jakub Deperas
	 4.	ks. Tomasz Filinowicz
	 5.	Patrycja Franczyk
	 6.	Bernadeta Huk
	 7.	Agnieszka Kacała
	 8.	s. Magdalena Kluz
	 9.	Małgorzata Knychas
	10.	Monika Kordylewska
	11.	ks. Bartłomiej Kot
	12.	ks. Zbigniew Kowal
	13.	ks. Marcin Krawczyk
	14.	Anna Lower
	15.	Marcin Lower
	16.	ks. Mirosław Maliński
	17.	Aleksandra Nykiel 
	18.	Marcin Nykiel
	19.	Jakub Piechnik
	20.	ks. Piotr Rozpędowski
	21.	s. Magdalena Stachura CDC
	22.	ks. Mariusz Szypa



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

329

Komisja synodalna pracuje w oparciu o Regulamin Synodu ze szcze-
gólnym uwzględnieniem art. 28–35. Zakres tematów do podjęcia przez 
komisję synodalną określa Komisja Główna Synodu, która przez wy-
znaczonych przedstawicieli czuwa nad poprawnym przebiegiem prac 
komisji synodalnej (zob. art. 16 Regulaminu Synodu).

Wszystkim na czas pracy dla dobra Kościoła Wrocławskiego życzę 
błogosławieństwa Bożego oraz światła i mocy Ducha Świętego. 

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

5
DEKRET

powołujący członków komisji synodalnej
„Ewangelizacja

– młode wino, nowe bukłaki”

Wrocław, 27 września 2024 roku

Dnia 18 czerwca 2024 r. ustanowiona została komisja synodalna 
„Ewangelizacja – młode wino, nowe bukłaki”, której przewod-
niczącym został Tomasz Piechnik. Zgodnie z art. 30 Regulaminu 
II Synodu Archidiecezji Wrocławskiej członkami ww. komisji synodalnej 
ustanawiam wymienione poniżej osoby:

	 1.	Marcin Blicharz
	 2.	ks. Wojciech Bujak
	 3.	ks. Krystian Charchut
	 4.	Daria Detlaf
	 5.	ks. Grzegorz Dłużniak SDB
	 6.	Łukasz Górnicki
	 7.	Renata Kopeć
	 8.	Wiesław Kowalczyk



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

330

	 9.	Krzysztof Kunert
	10.	Monika Makarewicz
	11.	ks. Michał Marciniak
	12.	Sylwia Olczyk
	13.	ks. Rajmund Pietkiewicz
	14.	ks. Tomasz Płukarski
	15.	Maciej Rajfur
	16.	ks. Radosław Rotman
	17.	ks. Teodor Sawielewicz
	18.	Robert Szarecki
	19.	Monika Włoszczyk
	20.	Tomasz Żmuda

Komisja synodalna pracuje w oparciu o Regulamin Synodu ze szcze-
gólnym uwzględnieniem art. 28–35. Zakres tematów do podjęcia przez 
komisję synodalną określa Komisja Główna Synodu, która przez wy-
znaczonych przedstawicieli czuwa nad poprawnym przebiegiem prac 
komisji synodalnej (zob. art. 16 Regulaminu Synodu).

Wszystkim na czas pracy dla dobra Kościoła Wrocławskiego życzę 
błogosławieństwa Bożego oraz światła i mocy Ducha Świętego. 

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

331

6
SYNTEZA DIECEZJALNA

etapu przygotowawczego
II Synodu

Archidiecezji Wrocławskiej

Co mówi Duch do Kościoła

Umiłowani w Chrystusie Panu Kapłani,
Osoby Życia Konsekrowanego i wszyscy Archidiecezjanie!

Duch Święty nieustannie mówi do Kościoła (Ap 2, 7), wzywając do 
nawrócenia i odnowy. Mówił także do nas, wspólnoty Ludu Bożego 
w Kościele Archidiecezji Wrocławskiej, gdy przez rok przygotowań 
do Synodu słuchaliśmy słowa Bożego, adorowaliśmy Pana Jezusa 
w Najświętszym Sakramencie i w „Rozmowie w Duchu Świętym” ro-
zeznawaliśmy drogi nawrócenia i odnowy w przestrzeniach komunii, 
formacji i misji.

Owocem tego procesu rozeznawania jest niniejsza synteza. Możemy 
w niej usłyszeć wezwanie Ducha Świętego do odważnego pójścia Jego 
drogami. Jesteśmy częścią Ludu Bożego w drodze przez historię; jak 
Abraham, ojciec naszej wiary (Hbr 11, 8), jak Maryja, pierwsza uczen-
nica Pana Jezusa (Łk 1, 39), jak Paweł, przed którym Pan pewne drogi 
zamknął, a inne otworzył (Dz 16, 6-7; 2 Kor 2, 12), jak Kościół w Filadelfii, 
przed którym Duch Święty otworzył drzwi do owocnej misji (Ap 3, 8).

Dziękuję każdemu, kto współtworzył niniejszą syntezę. Z radością 
przekazuję ją w Wasze ręce. Niech będzie drogowskazem w pracach 
komisji synodalnych oraz parafialnych i tematycznych zespołów syno-
dalnych. Przekazuję ją wszystkim duszpasterzom, radom parafialnym, 
osobom życia konsekrowanego i świeckim, wszystkim posługującym 
w Kościele.

Prośmy Maryję, Matkę Bożą Zwycięską, by wstawiała się za nami, 
abyśmy potrafili usłyszeć i zrobić wszystko, co powie nam Jej Syn.

† Józef Kupny
Arcybiskup Metropolita Wrocławski



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

332

WSTĘP

On położył na mnie prawą rękę, mówiąc: „Przestań się lękać! Ja jestem 
Pierwszy i Ostatni, i Żyjący. Byłem umarły, a oto jestem żyjący na wieki 

wieków i mam klucze śmierci i Otchłani” (Ap 1, 17c-e).

1. Etap przygotowawczy II Synodu Archidiecezji Wrocławskiej trwał 
9 miesięcy. Jego podsumowaniem jest diecezjalna synteza zbierająca 
owoce modlitwy i pracy 244 zespołów presynodalnych, w tym 228 
parafialnych (do Sekretariatu Synodu trafiły także 3 głosy indywidu-
alne). To świadectwo zaangażowania w sprawy Kościoła ponad 2000 
osób: duchownych, świeckich i konsekrowanych, które chciały podjąć 
trud wspólnego poszukiwania odpowiedzi na pytanie: Co w naszej 
komunii, formacji i misji wymaga nawrócenia i odnowy oraz jak 
możemy tego dokonać?

2. Komunia, formacja i misja – to słowa klucze II Synodu Archi-
diecezji Wrocławskiej. Są one owocem procesu rozeznawania, który 
w naszej diecezji podjęliśmy w pierwszym roku ogłoszonego przez 
papieża Franciszka Synodu o synodalności. Zobaczyliśmy wówczas, 
że te obszary wymagają głębszego namysłu i konkretnych działań, 
a synod diecezjalny jest narzędziem, dzięki któremu możemy, szukając 
pomocy Ducha Świętego, wspólnie podjąć to zadanie. Etap presynodalny 
został tak zaplanowany, aby odpowiedzi, których udzielimy na pytania 
dotyczące nawrócenia i odnowy życia Kościoła, rodziły się z modlitwy, 
słuchania słowa Bożego oraz siebie nawzajem i w ten sposób stały się 
prawdziwym rozeznawaniem dróg, na które dziś wzywa nas Duch 
Święty. Od września 2023 do maja 2024 r. rozważaliśmy w zespołach 
presynodalnych oraz w czasie spotkań rejonowych i diecezjalnych Listy 
do siedmiu Kościołów z Apokalipsy św. Jana. Mogliśmy doświadczyć 
aktualności zawartego w nich przesłania, zarówno diagnozy sytuacji 
Kościoła, jak i wskazań do dalszej drogi, i w tym świetle przyglądać 
się naszej codzienności. Wracały słowa o konieczności nawrócenia 
i odnowy życia oraz obietnica zwycięstwa, jeśli wypełnimy to, „co 
mówi Duch do Kościołów” (Ap 3, 22). Wspólne rozważanie słowa Bo-
żego i adoracja Najświętszego Sakramentu umacniały nas w komunii, 
formowały serca i przygotowywały do misji. Przeżyliśmy dzięki temu 
swego rodzaju diecezjalne rekolekcje, po których z pokorą i nadzieją 
rozpoczynamy kolejny etap naszej drogi.



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

333

3. Od początku przygotowań do Synodu towarzyszy nam hasło: 
„Uczyńcie wszystko, co wam powie Syn”. Słowa te, wypowiedziane 
przez Maryję na weselu w Kanie Galilejskiej (por. J 2, 5), są drogowska-
zem dla naszych działań. Chcemy zatem jak Maryja słuchać słów Jezusa 
i uczyć się od Niej je wypełniać. Wierzymy, że wstawiennictwo Maryi 
pomoże nam budować komunię, formować serca i realizować misję 
Chrystusa – zasadnicze cele Synodu. Za nami pierwsze kroki synodalnej 
drogi nawrócenia i odnowy. Przyjrzeliśmy się sytuacji naszego Kościoła 
lokalnego. Dostrzegamy wszystko, co ważne, dobre oraz wartościowe, 
aby nadal się o to troszczyć i to rozwijać. Widzimy jednocześnie to, co 
wymaga naprawy oraz przemiany

I. KOMUNIA

I.1. KOMUNIA – TO CO WAŻNE, DOBRE, WARTOŚCIOWE

Znam twoje czyny, miłość, wiarę, posługę (Ap 2, 19a).

Chrystus i sakramenty
4. Mamy świadomość, że spotykamy się i żyjemy w Kościele dlatego, 

że zaprasza nas Chrystus. On nas jednoczy i daje nam siebie w Euchary-
stii. W budowaniu komunii rozpoznajemy wielką wagę liturgii. Bardzo 
doceniamy kapłanów, którzy starannie celebrują Mszę św. Dzięki ich 
postawie wzrastamy jako wspólnota. Widzimy wielką wartość wszyst-
kich sakramentów i cieszymy się, że możemy z nich korzystać. Bardzo 
doceniamy czas, kiedy możemy się spotkać na wspólnej modlitwie 
i dzięki temu pogłębiać osobistą relację z Bogiem.

Doświadczenie mocy adoracji i słowa Bożego
5. Doświadczamy wielkiej mocy, jaką w budowaniu komunii ma 

wspólnie przeżywana adoracja Najświętszego Sakramentu. Bardzo 
ważne jest dla nas spotkanie ze słowem Bożym. Mamy świadomość 
tego, jak kluczowe dla budowania wspólnoty jest dzielenie się słowem 
Bożym ze sobą nawzajem.

Znaczenie spotkania
6. Odkrywamy znaczenie małych grup oraz formalnych i nieformal-

nych spotkań, w czasie których można dzielić się wiarą i równocześnie 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

334

okazywać sobie wsparcie. Widzimy, jak ważną rolę w tworzeniu tego 
typu przestrzeni odgrywają kapłani, zwłaszcza ich przekonanie o po-
trzebie takich spotkań i otwartość na relacje z drugim człowiekiem.

Służba innym
7. Widzimy, że każda podejmowana wspólnie służba wzmacnia więzi 

między nami. Działania charytatywne są często mostem prowadzącym 
do tych osób, które znajdują się poza wspólnotą.

Praca zespołów synodalnych
8. Bardzo ważnym doświadczeniem komunii dla wielu z nas była 

praca zespołów presynodalnych. Wspólny trud rozeznawania na pod-
stawie słuchania słowa Bożego, adoracji Najświętszego Sakramentu 
i słuchania siebie nawzajem był odpowiedzią na wołanie Chrystusa skie-
rowane do nas w Listach do siedmiu Kościołów z Apokalipsy św. Jana. 
Mogliśmy zobaczyć, jak bardzo zależy nam na Kościele i że w naszej 
trosce o jego dobro nie jesteśmy osamotnieni.

9. Ważnym doświadczeniem wspólnoty były dla wielu z nas spotka-
nia rejonowe i spotkanie diecezjalne w listopadzie, kiedy to mogliśmy 
dzielić się swoim duchowym bogactwem w grupie większej niż jedna 
parafia lub zespół. Wspólna modlitwa, dzielenie się słowem Bożym 
i zaangażowanie w sprawy Kościoła jednoczyły nas i umacniały nawet 
wtedy, gdy mieliśmy różne spojrzenia na te same tematy. Mieliśmy 
szansę zobaczyć, jak bardzo każdy z nas jest obdarowany i potrzebny 
w Kościele. Wielką wartością były i są dla nas wszystkie te momenty, 
kiedy byliśmy razem: świeccy, osoby konsekrowane i duchowni.

I.2. KOMUNIA – TO, CO WYMAGA NAPRAWY I PRZEMIANY

[...] ale mam przeciw tobie (Ap 2, 20a).

Duchowość wspólnoty
10. Widząc piękno komunii, równocześnie odkrywaliśmy związany 

z jej budowaniem trud. W jednej z syntez pojawiło się nawet pytanie: 
„Czy naprawdę jesteśmy razem?”. Być może czasami przebywamy tylko 
fizycznie w tym samym miejscu, ale duchowo jesteśmy w świecie swoich 
uczuć i przekonań, przywiązani do własnej wrażliwości religijnej, do 
której inni powinni się dostosować.



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

335

11. W ludziach różniących się od nas stylem przeżywania wia-
ry rzadko rozpoznajemy dar dla całego Kościoła i dla nas osobiście. 
Częściej patrzymy na nich jak na grupę, która powinna się nawrócić. 
Potrzebujemy jedności w różnorodności, a nie unifikacji; coraz głęb-
szego wspólnego poznawania Boga, zamiast rozbijającego jedność 
zatrzymywania się na Jego fałszywych obrazach. Wiemy, że budowanie 
komunii zaczyna się na płaszczyźnie duchowej, i pragniemy wspólno-
towego doświadczenia bliskości Boga we własnej parafii. Potrzebujemy 
praktyk duszpasterskich, które prowadziłyby nas do żywej relacji z Bo-
giem – rozwijały w nas samodzielność i dojrzałość w wierze, owocujące 
wzrostem duchowym ukierunkowanym na służbę całej wspólnocie.

Relacje
12. Nawrócenia i odnowy komunii potrzebujemy także na płasz-

czyźnie czysto ludzkiej. Wymagają tego relacje między różnymi sta-
nami Kościoła (świeccy, duchowni, konsekrowani), relacje wewnątrz 
poszczególnych grup, a także relacje między wspólnotami w obrębie 
tej samej parafii. Zbyt często żyjemy oddzielnie, nie interesując się 
nawzajem swoim losem. W jednej z syntez napisano: „Ludzie w Ko-
ściele zapominają o miłości i miłosierdziu. Są poprawni, ale nie mają 
miłosierdzia w sercu”. Tęsknimy za Kościołem, który byłby bardziej 
„wspólnotą przyjaciół” niż instytucją dzielącą się „na kadrę zarzą-
dzającą i podległych obserwujących”. Świeccy tęsknią za spotkaniami 
oraz opartą na dialogu i wzajemnym szacunku współpracą ze swoimi 
księżmi proboszczami i wikariuszami, a także za obecnością księży 
biskupów w parafialnej codzienności. Spotkania z księżmi biskupami 
są również ogromnym wsparciem dla prezbiterów.

Komunikacja
13. Poza możliwością spotkania, szansą na rozmowę oraz zadawa-

nie pytań dotyczących wiary i życia parafii czy otrzymaniem wsparcia 
w trudnej życiowo sytuacji tęsknimy za takim sposobem komunikacji, 
który dawałby każdemu szansę na bycie wysłuchanym. Potrzebujemy 
wzmocnienia kultury dialogu, chęci wzajemnego zrozumienia oraz 
języka, który by nam to umożliwiał.

14. Dużą trudnością jest dla nas brak przepływu informacji pomię-
dzy różnymi grupami zaangażowanymi w życie parafii, a także pomię-
dzy parafią a strukturami centralnymi, takimi jak dekanat i diecezja.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

336

Każdy jest darem dla dobra wszystkich i wspólnoty
15. Zbyt często nie rozeznajemy i nie rozwijamy darów dla wspólnej 

służby Kościołowi, zwalniając się z niej albo uniemożliwiając innym 
jej podejmowanie. Brakuje myślenia, że jesteśmy razem jako duchow-
ni, konsekrowani i świeccy, powołani do współodpowiedzialności za 
Kościół, odpowiedzialni razem za dobro wszystkich. W związku z tym 
brakuje praktyk i narzędzi umożliwiających szerokiemu gronu osób 
świeckich i konsekrowanych twórcze zaangażowanie w życie Kościo-
ła, np. na poziomie rad duszpasterskich i ekonomicznych. Dominuje 
przekonanie, że odpowiedzialność i decyzyjność są domeną duchow-
nych, stąd osamotnienie tych ostatnich w dźwiganiu różnego rodzaju 
wyzwań i bierność albo zniechęcenie świeckich. Nie mamy nawyku 
myślenia o sobie „my” w kontekście odpowiedzialności za Kościół, 
dlatego rzadko podejmujemy wspólne rozeznawanie nad kierunkami 
pracy duszpasterskiej w parafii oraz jej rzeczywistymi potrzebami 
i możliwościami.

16. Podobnie bywa z naszym zaangażowaniem w liturgię. Wielu 
świeckich nie uczestniczy w niej świadomie, ponieważ nie rozumie 
sensu swego zaangażowania, często po prostu nie wie, że może je podjąć.

Transparentność
17. Coraz częściej zdajemy sobie sprawę, że komunia wymaga 

przejrzystości. Aby budować zaufanie i zwiększać gotowość do an-
gażowania się dla wspólnego dobra, potrzebujemy jasnych reguł 
opisujących funkcjonowanie parafii w zakresie finansowania oraz 
podejmowania decyzji duszpasterskich, personalnych i material-
nych. Dostrzegamy potrzebę istnienia podobnych mechanizmów 
na szczeblu diecezjalnym.

Solidarność uwzględniająca warunki życia parafii
18. Widzimy, jak wiele w życiu wspólnoty zależy od jej umiejsco-

wienia geograficznego i od liczby wiernych. Potrzebujemy takiego 
spojrzenia z poziomu diecezji na życie poszczególnych parafii, które 
uwzględni te różnice, oraz konkretnych rozwiązań np. na poziomie 
dekanatu, wychodzących naprzeciw różnym wyzwaniom, przed któ-
rymi stają m.in. parafie wiejskie. Solidarności, wspólnych uzgodnień 
i równocześnie spojrzenia uwzględniającego warunki życia parafii 
wymagają działania duszpasterskie, formacyjne i finansowe.



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

337

Dekanat i diecezja
19. W trakcie etapu presynodalnego zadawaliśmy sobie pytania 

o przestrzenie wymagające nawrócenia na poziomie dekanatu i diecezji 
i odkryliśmy, że bardzo często brakuje nam świadomości wykraczającej 
poza ramy parafii. Zazwyczaj nie rozpoznajemy dekanatu jako struktury 
istotnej dla życia wspólnoty parafialnej, zwłaszcza na obszarze Wrocła-
wia. Odległe od codzienności jest też spojrzenie, które uwzględniałoby 
szanse i wyzwania stojące przed diecezją jako całością. Odczuwamy 
jednak potrzebę uporządkowania różnych spraw z poziomu centralnego, 
w tym struktur i narzędzi umożliwiających osobom świeckim szerokie 
włączenie się w duszpasterskie i formacyjne zaangażowanie w Kościele.

I.3. KOMUNIA – NASZE DROGI NAWRÓCENIA I ODNOWY

[...] dam każdemu z was według waszych czynów (Ap 2, 23d).

20. Potrzebujemy:
a. odnowienia świadomości daru, którym jest sakrament chrztu, 

i jego znaczenia w praktyce Kościoła;
b. formacji, która przygotowywałaby nas do rozwijania osobistej 

relacji z Bogiem i pogłębiała doświadczenie bycia członkami jednego 
Ciała – Kościoła;

c. formacji duchownych, świeckich i konsekrowanych przygotowu-
jącej do podejmowania wspólnej odpowiedzialności za Kościół;

d. pełnego uruchomienia struktur służących współodpowiedzial-
ności, m.in. rad duszpasterskich i rad ekonomicznych;

e. uwzględnienia w programach duszpasterskich wydarzeń, czasu 
i miejsc pozwalających na budowanie oraz pogłębianie relacji pomiędzy 
wszystkimi stanami w obrębie parafii, dekanatu i diecezji;

f. działań na poziomie dekanatu i diecezji wychodzących naprzeciw 
różnorakim wyzwaniom, zwłaszcza mniejszych parafii;

g. nawyków służących wspólnotowemu rozeznawaniu darów po-
szczególnych członków wspólnoty parafialnej;

h. nawyków służących wspólnotowemu rozeznawaniu kierunków 
pracy duszpasterskiej, naszych możliwości oraz wyzwań i potrzeb 
w parafii i w dekanacie;

i. uwzględnienia obecności młodych z ich odmiennym myśleniem 
w parafialnych radach duszpasterskich, aby mogli podpowiadać roz-
wiązania zgodne z wrażliwością młodego pokolenia;



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

338

j. budowania właściwej przestrzeni dla obecności kobiet zwłaszcza 
w radach duszpasterskich i różnego rodzaju inicjatywach kościelnych;

k. przemiany dekanatu w przestrzeń integrowania wspólnot parafial-
nych, a wewnątrz nich rad duszpasterskich, grup i ruchów kościelnych, 
np. poprzez dni wspólnoty i inne formy aktywności.

II. FORMACJA

II.1. FORMACJA – TO CO WAŻNE, DOBRE, WARTOŚCIOWE

Pamiętaj więc, jak wziąłeś i usłyszałeś, tak strzeż tego (Ap 3, 3a-b).

Znaczenie wiary i roli słowa Bożego
21. Jesteśmy wdzięczni za dar wiary. Chcemy kierować się nią 

w codziennym postępowaniu. Ona łączy nas z Bogiem i sobą nawza-
jem we wspólnocie Kościoła i czyni nas wrażliwymi na dobro. Dzięki 
niej odnajdujemy sens naszego życia, także w trudnych sytuacjach, 
np. w obliczu śmierci bliskich. Jednocześnie wiemy, że wiara, aby żyć, 
musi się rozwijać. Dotyczy to nie tylko sfery przeżyć i doświadczeń, 
lecz także bardzo ważnej sfery intelektualnej.

22. Treść naszej wiary opiera się na słowie Bożym głoszonym w Ko-
ściele. W syntezach wyrażamy przekonanie, że nauczanie Kościoła jest 
kluczowe dla właściwego rozumienia słowa Bożego i jego interpretacji 
w kontekście historycznym i społecznym, w którym żyjemy.

23. Widzimy, że wielkim bogactwem w naszych parafiach są wszel-
kiego rodzaju grupy umożliwiające nam poznawanie słowa, dzielenie 
się nim, odkrywanie, do czego wzywa nas Bóg w codzienności naszego 
życia. Bardzo wyraźnie odczuliśmy to w czasie etapu presynodalnego, 
kiedy wielu z nas pierwszy raz dzieliło się słowem Bożym z innymi 
i doświadczało jego działania w konkretnych sytuacjach życia.

Wartość dobrze przygotowanych rekolekcji i dni skupienia
24. Umacniającym doświadczeniem bywają rekolekcje parafialne – 

zwykle organizowane w czasie Wielkiego Postu oraz Adwentu – a tak-
że misje parafialne. Podczas nich mamy szansę spojrzeć na nowo na 
wymagania naszej wiary, odkryć i przyjąć nowe jej aspekty.



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

339

Znaczenie dobrze przygotowanych i prowadzonych lekcji religii 
i katechez parafialnych
25. Dużym wsparciem dla wzrostu w wierze dzieci i młodzieży 

są dobrze prowadzone szkolne lekcje religii oraz przygotowanie do 
przyjęcia sakramentów inicjacji chrześcijańskiej – I komunii św. i sa-
kramentu bierzmowania. Wszędzie tam, gdzie w naszych parafiach 
przygotowanie to dokonuje się przy współudziale świeckich i w małych 
grupach formacyjnych, świadomość kandydatów dotycząca dobra, 
o które proszą, jest dużo głębsza.

Znaczenie świadectwa osobistego i wspólnotowego
26. Zachętą do pogłębiania wiary, zdobywania szerszej wiedzy 

teologicznej jest świadectwo wiary osób nam znanych, mocniej zaan-
gażowanych w życie Kościoła. Mamy świadomość, że każdy z nas jest 
najpierw osobiście odpowiedzialny za własną formację chrześcijańską, 
wiążemy jednak duże nadzieje z możliwościami wspólnot parafialnych, 
w których żyjemy – traktujemy je jako potencjalne źródło solidnych 
treści katechetycznych, formujących nasze serca i intelekt.

II.2. FORMACJA – TO, CO WYMAGA NAPRAWY I PRZEMIANY

[...] masz imię, które mówi, że żyjesz, a jesteś umarły (Ap 3, 1d-e).

27. Mając świadomość potencjału formacyjnego, który istnieje 
w naszych parafiach i dekanatach, z troską dostrzegamy obszary wy-
magające zmian, rozwoju lub nadania im nowego znaczenia.

Homilie i kazania oparte na słowie Bożym
28. W wielu parafiach wskazuje się na pilną potrzebę odnowienia 

sposobu głoszenia słowa Bożego przez księży. Pragniemy, aby homilie 
i kazania zawierały solidne treści teologiczne, tak by wynikało z nich 
czytelne przesłanie dotyczące chrześcijańskiego sposobu życia. Waż-
ny jest również język przekazu, który powinien być zrozumiały dla 
wszystkich słuchających. Styl moralizatorski i wielokrotnie powtarza-
ne pobożne zdania bez głębszej treści czy też trudny, naukowy język 
zniechęcają nas i zamykają. Niekiedy jest to powodem poszukiwania 
poza parafią miejsc, w których można usłyszeć dobrze przygotowane 
homilie.



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

340

Nauczanie prowadzące do duchowej i intelektualnej dojrzałości 
w wierze
29. To samo pragnienie wiąże się z rekolekcjami parafialnymi. 

Szkoda, że są parafie – nie tylko małe – w których rzadkością są solidne 
rekolekcje adwentowe, a nawet wielkopostne.

30. Pragniemy treści rozwijających nas intelektualnie i duchowo 
oraz sposobu głoszenia, który pomoże nam żyć Ewangelią w codzien-
ności. Potrzebujemy nauczania i metod dostosowanych do adresatów, 
przełamujących stare schematy i kierujących nas do wnętrza. Widzimy 
wielką potrzebę katechizacji dorosłych, w zorganizowanych w tym celu 
grupach, tak abyśmy coraz bardziej poznawali Boga i nie zatrzymywali 
się na Jego fałszywych obrazach lub na poziomie treści wyniesionych 
z dzieciństwa: dostrzegamy, że „homilie mszalne w formacji to nie 
wszystko – do wzrostu potrzebna jest także wspólnota”. Chcemy pa-
miętać o osobach żyjących w związkach nieregularnych.

Słowo Boże i osobista modlitwa
31. Odkrywamy, jak ważna dla pogłębiania wiary i przemiany życia 

jest znajomość słowa Bożego i umiejętność modlenia się i dzielenia nim 
z innymi. Potrzebujemy praktyk, które będą nas do tego prowadziły 
i pomagały żyć słowem na co dzień.

Liturgia
32. Wśród tych z nas, którzy systematyczną katechezę zakończyli 

już wiele lat temu, budzi się potrzeba zrozumienia symboliki liturgicz-
nej. Odczuwamy brak systematycznej obecności tego typu wyjaśnień 
w homiliach. Brakuje też innych okazji, które pomogłyby nam wejść 
głębiej w znaczenie liturgii. Zauważamy również konieczność stałej, 
przemyślanej formacji dla tych, którzy już są zaangażowani w liturgię, 
zwłaszcza w mniejszych miejscowościach.

Szkolna katecheza
33. W syntezach słychać refleksję nad sposobem realizowania 

przez niektórych księży i katechetów świeckich katechezy szkolnej. 
Tam, gdzie brak profesjonalnego i pełnego wiary podejścia do tego 
zadania, uczniowie zniechęcają się do lekcji religii, a osoby niechętne 
obecności katechezy w szkole czerpią z tego potwierdzenie swego 
stanowiska.



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

341

34. Widzimy jednak, że zaangażowani katecheci czują się często 
opuszczeni i pozostawieni sami sobie w zmaganiach o jakość edukacji 
religijnej i właściwe przygotowanie do sakramentów.

Przygotowanie do sakramentów
35. Dostrzegamy pilną potrzebę odnowienia sposobu przygotowa-

nia do sakramentów. Pragniemy, aby czas na to przeznaczony pomagał 
nam rozwijać dojrzałość i samodzielność w wierze, by był szansą na 
zdobywanie wiedzy i doświadczeń prowadzących do żywego spotkania 
z Bogiem oraz umiejętności współpracy z łaską.

36. Potrzebujemy uporządkowania przygotowania dzieci do I ko-
munii św. i młodzieży do bierzmowania na szerszym poziomie niż para-
fialny – by nie było znaczących dysproporcji pomiędzy parafiami co do 
treści, wymagań i czasu trwania. Widzimy, że szczególnym wyzwaniem 
i równocześnie szansą jest formacja rodziców dzieci przedstawianych do 
chrztu św. i przygotowujących się do I komunii św. oraz rodziców mło-
dzieży przygotowującej się do bierzmowania. Są to często ludzie żyjący na 
peryferiach Kościoła. Istnieje pilna potrzeba zaproszenia tych wiernych do 
wejścia na drogę ponownego odkrycia wartości własnego chrztu i otworzenia 
im szansy ponownego spotkania z Chrystusem. Podobne podejście okazuje 
się często konieczne wobec kandydatów pragnących zawrzeć sakrament 
małżeństwa. Przygotowanie do niego wymaga nowych rozwiązań zarówno 
co do metod, treści, jak i czasu oraz intensywności kursów.

Posłani razem
37. W syntezach wielokrotnie wybrzmiewała potrzeba podjęcia 

przez szerokie grono osób świeckich zadań katechistów i animatorów. 
Widzimy konieczność formacji do wspólnej posługi w Kościele świec-
kich, konsekrowanych i duchownych. Potrzebujemy programów, metod 
i narzędzi, które umożliwiałyby nam podjęcie tych zadań.

II.3. FORMACJA – NASZE DROGI NAWRÓCENIA I ODNOWY

Stań się czujnym (Ap 3, 2a).

38. Potrzebujemy:
a. częstej adoracji Najświętszego Sakramentu z wydłużonym czasem 

ciszy, przeżywanej wspólnie z duszpasterzami;



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

342

b. małych grup formacyjnych w parafiach, w których można słuchać 
katechezy, medytować słowo Boże i dzielić się nim, abyśmy uczyli 
się przechodzić od literalnej religijności do osobistej relacji z Bogiem 
i wychodzić z anonimowości, zwłaszcza w dużych parafiach;

c. spójnego programu formacyjnego, opracowanego na szczeblu 
diecezjalnym;

d. dobrze sprawowanej liturgii, angażującej w poszczególne posługi 
możliwie wielu ochrzczonych;

e. diecezjalnego centrum formacyjnego, które dawałoby szansę 
na rozwój duchowy (metody i narzędzia pracy) i przygotowywałoby 
szerokie grono wiernych, zaangażowanych w życie parafii oraz już 
pełniących różnorakie funkcje w duszpasterstwie, do wspólnej służby 
duszpasterskiej;

f. rozwiązań, które zaangażują duszpastersko rodziców kandyda-
tów do sakramentów, tak aby nie byli tylko odbiorcami nauczania, ale 
pomagali w przekazie wiary;

g. diecezjalnego programu duszpasterskiego, spójnego z programem 
ogólnopolskim, uwzględniającego specyfikę i potrzeby całej diecezji;

h. programów katechizacji dorosłych łączących elementy przygo-
towania liturgicznego i biblijnego;

i. warsztatów i kursów ewangelizacyjnych organizowanych na po-
ziomie dekanatów lub całej diecezji;

j. dzielenia się służbą animatorów grup i płynnego przepływu in-
formacji o kursach na terenie dekanatu;

k. wsparcia ze strony dekanatów okazywanego małym parafiom 
z niewielkimi zasobami w przygotowaniu do przyjęcia sakramentów – 
zwłaszcza bierzmowania i małżeństwa;

l. dostosowywania języka przekazu w katechizacji i nauczaniu do 
odbiorcy, odejścia od stylu podniosłego i patetycznego;

m. strony internetowej archidiecezji zawierającej oferty formacyj-
ne oraz informacje dotyczące miejsc i środowisk, w których można 
korzystać z formacji katolickiej;

n. konsekwentnej obecności katolików w mediach z pozytywnym 
przekazem formacyjnym (także katecheza przez media);

o. stworzenia narzędzi ewaluacyjnych względem działań zmierza-
jących do poprawy sytuacji formacyjnej na poziomie parafii i diecezji 
poprzez ustalenie okresów ewaluacyjnych i realnych celów;

p. skutecznego sposobu docierania do młodych – czy to w czasie 
szkoły średniej, czy w okresie studenckim;



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

343

q. zaangażowania młodych w misję ewangelizacji ich rówieśników 
(„młodzi – młodym”) oraz formowania ich do współodpowiedzialności 
za głoszenie Dobrej Nowiny;

r. współpracy młodych w integrowaniu ich rówieśników ze wspólnotą;
s. większego zwrócenia uwagi na stałą formację kapłanów. Troska 

o „mury” kościołów, zaangażowanie w zarządzanie instytucją na po-
ziomie materialnym nie zastępuje formacji kapłańskiej i kapłańskiego 
świadectwa promieniującego na innych.

III. MISJA

III.1. MISJA – TO CO WAŻNE, DOBRE, WARTOŚCIOWE

[...] nie zaparłeś się mego imienia (Ap 3, 8f).

Świadomość powołania do głoszenia  
Chrystusa Zmartwychwstałego
39. Nosimy w sercu przekonanie, że cała wspólnota Kościoła we-

zwana jest do tego, by mówić o Chrystusie także osobom niewierzą-
cym i tym, którzy utracili wiarę lub są daleko od Kościoła. Wynika to 
z bezpośredniego nakazu Chrystusa i z faktu, że wiarę przyjęliśmy nie 
tylko dla siebie, lecz także by przekazywać ją dalej. Podstawą głoszenia 
jest osobiste spotkanie z Chrystusem – wówczas głoszący z nauczyciela 
staje się świadkiem.

Potrzeba towarzyszenia
40. Świadek wiary, aby móc skutecznie głosić Chrystusa, nie może 

pozostać sam, potrzebuje towarzyszącego mu Kościoła. Misja jest owo-
cem wiary i komunii – jedności ze wspólnotą. Misja jest także podstawą 
tożsamości Kościoła. W sakramencie chrztu św. stajemy się misjo-
narzami – głoszenie Ewangelii jest naszym przywilejem i zadaniem, 
darem od Boga i owocem miłości bliźniego. „[W]iara rodzi się z tego, 
co się słyszy, tym zaś, co się słyszy, jest słowo Chrystusa” (Rz 10, 17), 
dlatego trzeba, aby każdy z nas na różne sposoby głosił Ewangelię. Bez 
przekazywania wiary Kościół obumiera. Każde miejsce i okoliczność 
może stać się przestrzenią ewangelizacji. Jako świadomi chrześcijanie 
jesteśmy zapleczem misyjnej działalności Kościoła i jednocześnie jej 
potencjałem. „Trzeba skończyć z narzekaniem na trudny czas, a sku-
pić się na Chrystusie i zaufać mocy Ducha Świętego” towarzyszącego 



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

344

misjonarzom i wszystkim wierzącym. Mamy ponadto wewnętrzne 
przekonanie, że spójność naszego postępowania z wyznawaną wiarą 
ma siłę przyciągającą innych do Kościoła – ma siłę świadectwa.

III.2. MISJA – TO, CO WYMAGA NAPRAWY I PRZEMIANY

[...] moc masz znikomą (Ap 3, 8d).

Wyjście do nieochrzczonych
41. Mamy świadomość tego, że żyjemy w świecie, który staje się 

coraz bardziej zdechrystianizowany, a nawet otwarcie antychrześcijań-
ski. W otoczeniu naszych parafii coraz wyraźniejsza jest obecność osób 
niewierzących, potrzebujących głoszenia kerygmatu i doprowadzenia 
do spotkania z Chrystusem. Coraz częściej są to też osoby spoza granic 
Polski – imigranci przybyli w poszukiwaniu pracy i uchodźcy.

Wyjście do ochrzczonych niewierzących
42. Także niegdyś ochrzczeni – nominalni członkowie Kościoła – 

tracą więzi ze wspólnotą, odchodzą nie tylko od praktyk religijnych, lecz 
także formalnie od wspólnoty parafialnej. Część rodziców kandydatów 
do chrztu, I komunii św. i bierzmowania motywuje swoje dzieci do 
przyjęcia tych sakramentów, jednocześnie jednak nie uczestniczy we 
wspólnocie sakramentalnej i nie przypisuje sakramentom większego 
znaczenia w swoim życiu. Podobna sytuacja dotyczy pewnej części 
narzeczonych przygotowujących się do sakramentu małżeństwa. Sta-
jemy często bezradni wobec głębokich przemian społecznych i bardzo 
konkretnych sytuacji spotkania z ludźmi niewierzącymi lub porzucają-
cymi Kościół. Z jednej strony odczuwamy brak umiejętności i praktyki 
(metod) pierwszego głoszenia Chrystusa, a z drugiej – towarzyszy 
nam niekiedy lęk przed wyjściem do takich osób, gdyż czujemy się 
osamotnieni wobec takich wyzwań.

III.3. MISJA – NASZE DROGI NAWRÓCENIA I ODNOWY

[...] postawiłem jako dar przed tobą drzwi otwarte (Ap 3, 8b).

43. Potrzebujemy:
a. obecności małych grup w parafii, szczególnie tych związanych 

z ruchami kościelnymi, jako środowiska, które ożywia ducha misyjnego 



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

345

i motywuje do praktycznych działań misyjnych w parafii, a także przy-
gotowuje ewangelizatorów i stanowi dla nich zaplecze ludzkie i duchowe;

b. małych grup otwartych na integrację nowych osób we wspól-
nocie: neofitów, osób wracających z peryferii, młodych wchodzących 
w dorosłość;

c. obecności w parafii grup należących do ruchów kościelnych, szcze-
gólnie tych, które stawiają sobie za cel głoszenie kerygmatu;

d. zintegrowania działań wszystkich stowarzyszeń i ruchów za-
angażowanych w pierwsze głoszenie Chrystusa (uzgodnienia celów 
głoszenia, wzajemnego uznania treści, konsekwentnego trwania na 
modlitwie jedni za drugich) jako świadectwa jedności wobec parafii 
i całej archidiecezji;

e. włączenia treści formacyjnych różnych ruchów na terenie ar-
chidiecezji, związanych z ewangelizacją, w propozycję diecezjalnego 
centrum formacyjnego w celu przygotowania ewangelizatorów do 
współdziałania w pełnej jedności z nauczaniem Kościoła;

f. organizowania szkoleń i kursów ewangelizacyjnych – na poziomie 
dekanatu lub archidiecezji – dla wiernych gotowych do włączenia się 
w zadanie ewangelizacji;

g. obecności w działaniach ewangelizacyjnych kapłanów jako 
istotnych animatorów działań misyjnych (zaangażowanie w głosze-
nie kerygmatu osobom niewierzącym może odnowić spojrzenie na 
duszpasterstwo);

h. odnowionego podejścia do tradycyjnej wizyty kolędowej – by 
stała się ona okazją do rozmowy z niewierzącymi lub żyjącymi na 
peryferiach Kościoła i do włączenia w nią treści kerygmatycznych;

i. świadectwa życia ewangelizatorów wobec własnej wspólnoty 
lub parafii oraz samych nawróconych, zwłaszcza tych, którzy dzięki 
wysiłkowi ewangelizacyjnemu przedstawicieli parafii przyjęli wiarę 
w Chrystusa w wieku dorosłym;

j. odnowionego spojrzenia na przygotowanie do chrztu osób do-
rosłych, nowego określenia jego miejsca w praktyce duszpasterskiej 
parafii, dekanatu i diecezji;

k. wspólnot kościelnych mających doświadczenie pracy w małych 
grupach i umiejętność budowania bliskich relacji międzyludzkich 
na poziomie wiary jako cennego zaplecza w prowadzeniu do wiary 
rodziców proszących o chrzest ich dzieci oraz tych, którzy towarzy-
szą dzieciom lub młodym przygotowującym się do I komunii św. i do 
bierzmowania;



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

346

l. małżeństw zaangażowanych w prowadzenie ku wierze narzeczo-
nych, którzy podejmują się przygotowania do sakramentu małżeństwa;

m. sposobów dotarcia z przekazem ewangelicznym do osób żyją-
cych na sposób małżeński bez związku małżeńskiego, do bezdomnych 
i wszystkich dotkniętych jakąkolwiek formą odrzucenia, także imi-
grantów (tu pojawia się poważne wyzwanie, by głosić im Chrystusa 
w ich własnym języku);

n. szerokiego zaangażowania mediów w dzieło ewangelizacji, wy-
korzystania radia diecezjalnego, strony internetowej, innych kanałów 
dostępnych w Internecie;

o. stworzenia diecezjalnej strony formacyjnej i informacyjnej prze-
kazującej treści kerygmatyczne i zawierającej informacje dla poszu-
kujących kontaktu ze wspólnotami Kościoła.

ZAKOŃCZENIE

44. Treści zawarte w tej syntezie są diagnozą rzeczywistości, w któ-
rej żyjemy. Staną się one podstawą prac komisji synodalnych, których 
zadaniem jest wypracowanie odpowiedzi na postawione problemy 
i odczytane wyzwania stojące przed Kościołem w naszej archidiecezji.

45. Czas pracy i cały wysiłek osób zaangażowanych w komisje 
oraz zespoły synodalne zawierzamy opiece Maryi, Matki Bożej Zwy-
cięskiej, i wstawiennictwu patronów naszej archidiecezji: św. Janowi 
Chrzcicielowi, św. Jadwidze Śląskiej, bł. Czesławowi, a także bł. s. Marii 
Paschalis i Towarzyszkom.

Oto stoję u drzwi i kołaczę: jeśli ktoś posłyszy mój głos i drzwi otworzy, wejdę 
do niego i będę z nim wieczerzał, a on ze mną (Ap 3, 20).



II Synod Archidiecezji Wrocławskiej

347

SPIS TREŚCI

Słowo abp. Józefa Kupnego  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 331

WSTĘP  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       	 332

I. KOMUNIA

	I.1.	 KOMUNIA – TO CO WAŻNE, DOBRE, WARTOŚCIOWE  . . . . . . . .        	 333
Chrystus i sakramenty . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 333
Doświadczenie mocy adoracji i słowa Bożego . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 333
Znaczenie spotkania . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 333
Służba innym . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 334
Praca zespołów synodalnych . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 334

	I.2.	 KOMUNIA – TO, CO WYMAGA NAPRAWY I PRZEMIANY  . . . . . .      	 334
Duchowość wspólnoty  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 334
Relacje  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 335
Komunikacja  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 335
Każdy jest darem dla dobra wszystkich i wspólnoty  . . . . . . . . . . . . .             	 336
Transparentność  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 336
Solidarność uwzględniająca warunki życia parafii  . . . . . . . . . . . . . . .              	 336
Dekanat i diecezja  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 337

	I.3.	 KOMUNIA – NASZE DROGI NAWRÓCENIA I ODNOWY  . . . . . . .       	 337

II. FORMACJA

	II.1.	 FORMACJA – TO CO WAŻNE, DOBRE, WARTOŚCIOWE  . . . . . . .       	 338
Znaczenie wiary i roli słowa Bożego  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 338
Wartość dobrze przygotowanych rekolekcji i dni skupienia  . . . . . .      	 338
Znaczenie dobrze przygotowanych i prowadzonych lekcji religii  
i katechez parafialnych  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 339
Znaczenie świadectwa osobistego i wspólnotowego  . . . . . . . . . . . . .             	 339

	II.2.	 FORMACJA – TO, CO WYMAGA NAPRAWY I PRZEMIANY  . . . . .     	 339
Homilie i kazania oparte na słowie Bożym  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 339
Nauczanie prowadzące do duchowej i intelektualnej dojrzałości  
w wierze  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 340



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

348

Słowo Boże i osobista modlitwa  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 340
Liturgia  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 340
Szkolna katecheza  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 340
Przygotowanie do sakramentów  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 341
Posłani razem  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 341

	II.3.	 FORMACJA – NASZE DROGI NAWRÓCENIA I ODNOWY  . . . . . .      	 341

III. MISJA

	III.1.	MISJA – TO CO WAŻNE, DOBRE, WARTOŚCIOWE  . . . . . . . . . . . .           	 343
Świadomość powołania do głoszenia Chrystusa Zmartwychwstałego 	 343
Potrzeba towarzyszenia  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 343

	III.2.	MISJA – TO CO WYMAGA NAPRAWY I PRZEMIANY  . . . . . . . . . .          	 344
Wyjście do nieochrzczonych  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 344
Wyjście do ochrzczonych niewierzących  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 344

III.3.	MISJA – NASZE DROGI NAWRÓCENIA I ODNOWY  . . . . . . . . . . .           	 344

ZAKOŃCZENIE  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 346



349

SPIS TREŚCI

STOLICA APOSTOLSKA

I.  OJCIEC ŚWIĘTY FRANCISZEK . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 4

	 1.	Orędzie na obchody Światowego Dnia Modlitw o Ochronę Świata Stwo- 
rzonego. Miej nadzieję i działaj ze stworzeniem  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 4

	 2.	Encyklika Dilexit nos o miłości ludzkiej i Bożej serca Jezusa Chrystusa  . .  	 10

	 3.	Dokument końcowy. XVI Zwyczajne Zgromadzenie Ogólne Synodu Bis- 
kupów. Ku Kościołowi synodalnemu – komunia, uczestnictwo, misja  . . . . . . .       	 90

II. DYKASTERIE  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  . . . . . . . . . . . . . .              	 174

		 DYKASTERIA NAUKI WIARY

	 1.	Nota na temat doświadczenia duchowego związanego z Medziugoriem.  
Królowa Pokoju  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 174

KONFERENCJA EPISKOPATU POLSKI

	 1.	Komunikat Przewodniczącego Konferencji Episkopatu Polski abp. Tadeusza 
Wojdy SAC dotyczący wdrażania standardów ochrony małoletnich w Koś- 
ciele w Polsce  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 202

	 2.	List pasterski na XIV Tydzień Wychowania. Wychowujmy razem  . . . . . . . .        	 204

	 3.	Stanowisko Zespołu Ekspertów Konferencji Episkopatu Polski ds. Bio- 
etycznych. Aborcja poza etyką i prawem?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 208

	 4.	List pasterski Episkopatu Polski. Ksiądz Jerzy Popiełuszko, patron współ- 
czesnej wolności  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 211

	 5.	Słowo Przewodniczącego KEP i Delegata KEP ds. Ochrony Dzieci i Mło- 
dzieży. Uważni i wspierający – w trosce o dzieci  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 215

	 6.	List pasterski zapowiadający ogólnopolskie obchody XXIV Dnia Papie- 
skiego na niedzielę, 6 października 2024 r. Jan Paweł II – ewangelia sta- 
rości i cierpienia  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 218



Wrocławskie Wiadomości Kościelne

350

	 7.	Stanowisko Zespołu Ekspertów KEP ds. Bioetycznych dotyczące tranzycji  
płci  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           	 223

	 8.	Nota Komisji Nauki Wiary Konferencji Episkopatu Polski odnośnie do  
„Nowego Przekładu Dynamicznego” Pisma Świętego  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 246

	 9.	List pasterski Konferencji Episkopatu Polski na Niedzielę Świętej Rodziny.  
Rodzina miejscem uczenia się nadziei  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 248

	10.	Formularze mszalne Mszy Świętej na Rok Święty  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 252

	11.	Prefacje na Rok Święty  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 260

	12.	Ogólnopolskie inicjatywy duszpasterskie w roku 2025 uzgodnione z Kon- 
ferencją Episkopatu Polski  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 266

METROPOLITA WROCŁAWSKI

	 1.	Homilia wygłoszona podczas Mszy św. w katedrze św. Jana Chrzciciela we 
Wrocławiu w intencji wszystkich poszkodowanych w czasie powodzi i tych, 
którzy nadal zmagają się z żywiołem, 20 września 2024 roku  . . . . . . . . . .          	 278

	 2.	Homilia wygłoszona podczas Mszy św. rozpoczynającej konferencję nau- 
kową z okazji 70. rocznicy akcji o kryptonimie X-2 w kościele akademickim 
Świętego Krzyża KUL w Lublinie, 3 października 2024 roku  . . . . . . . . . . .           	 281

	 3.	Homilia wygłoszona podczas Mszy św. w Sanktuarium św. Jadwigi Śląskiej  
w Trzebnicy na zakończenie Metropolitalnej Pieszej Pielgrzymki do Grobu 
św. Jadwigi Śląskiej, 13 października 2024 roku  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 284

	 4.	Homilia wygłoszona podczas Mszy św. w kościele Nawiedzenia NMP  
w Lubszy na zakończenie 31. Ogólnopolskiej Pielgrzymki Ruchu dla  
Lepszego Świata – Odnowy Parafii, 24 listopada 2024 roku, Niedziela  
Chrystusa Króla  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 288

	 5.	Homilia wygłoszona podczas Mszy św. w kościele NMP na Piasku we  
Wrocławiu z okazji rozpoczęcia kolejnego etapu II Synodu Archidiecezji  
Wrocławskiej, 30 listopada 2024 roku  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 290

	 6.	Homilia wygłoszona podczas Mszy św. do pielgrzymów 21. Jubileuszowej 
Pielgrzymki Przedsiębiorców i Pracodawców „Talent” w Sanktuarium Bożego  
Miłosierdzia w Krakowie-Łagiewnikach, 8 grudnia 2024 roku  . . . . . . . . .         	 294

	 7.	Homilia wygłoszona podczas Mszy św. inaugurującej Rok Jubileuszowy  
2025 w katedrze św. Jana Chrzciciela we Wrocławiu, 29 grudnia 2024 roku, 
Niedziela Świętej Rodziny  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 299



Spis treści

351

KURIA METROPOLITALNA

	 1.	Dekret w sprawie procedury wprowadzenia standardów ochrony dzieci  
i młodzieży w Archidiecezji Wrocławskiej, Wrocław, 25 lipca 2024 roku 	 304

	 2.	Dekret (dotyczący świątyń jubileuszowych), Wrocław, 7 listopada 2024  
roku  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           	 305

	 3.	Dekret dotyczący nadania tytułu „Znak Nadziei” na czas trwania Jubi- 
leuszu Roku 2025, Wrocław, 10 grudnia 2024 roku  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 308

	 4.	Dekret o powołaniu Komisji ds. Muzyki Kościelnej i Śpiewu Archidiecezji  
Wrocławskiej nowej kadencji, Wrocław, 27 listopada 2024 roku  . . . . . . . .        	 309

	 5.	Zmiany personalne  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 310

	 6.	Odznaczenia  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 319

	 7.	Zmarli kapłani  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 320

II SYNOD ARCHIDIECEZJI WROCŁAWSKIEJ

	 1.	Dekret powołujący członków komisji synodalnej „Synodalna Parafia Mi- 
syjna”, Wrocław, 27 września 2024 roku  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 324

	 2.	Dekret powołujący członków komisji synodalnej „Misja współdzielona –  
formacja do posługi w Kościele”, Wrocław, 27 września 2024 roku . . . . . .      	 325

	 3.	Dekret powołujący członków komisji synodalnej „Finanse i Administracja – 
wspólna troska”, Wrocław, 27 września 2024 roku  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 326

	 4.	Dekret powołujący członków komisji synodalnej „Christus vivit – wprowa- 
dzenie w chrześcijaństwo”, Wrocław, 27 września 2024 roku  . . . . . . . . . .          	 328

	 5.	Dekret powołujący członków komisji synodalnej „Ewangelizacja – młode  
wino, nowe bukłaki”, Wrocław, 27 września 2024 roku  . . . . . . . . . . . . . . .               	 329

	 6.	Synteza diecezjalna etapu przygotowawczego II Synodu Archidiecezji  
Wrocławskiej. Co mówi Duch do Kościoła . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 331




