
Wrocławski
Przegląd
Teologiczny

W r o c ł a w
Theological
R e v i e w



Papieski Wydział Teologiczny we Wrocławiu 
Pontifical Faculty of Theology in Wrocław 



Papieski Wydział Teologiczny we Wrocławiu 
Pontifical Faculty of Theology in Wrocław 

Wrocławski
przegląd
Teologiczny
ISSN 1231-1731	R ok XXXIII 2025 Nr 1

e-ISSN 2544-6460	 Year XXXIII 2025 No. 1

W r o c ł a w
Theological
R e v i e w



WROCŁAWSKI PRZEGLĄD TEOLOGICZNY
WROCŁAW THEOLOGICAL REVIEW

ISSN 1231-1731
e-ISSN 2544-6460

RADA NAUKOWA / EDITORIAL BOARD
Bp. Andrzej Siemieniewski – przewodniczący / chairman (Pontifical Faculty of Theology in Wrocław, Poland)

Yaacov Deutsch (David Yellin College of Education, Jerusalem, Israel)
Rev. Józef Grzywaczewski (Cardinal Stefan Wyszyński University in Warsaw, Poland)

Rev. Zbigniew Kubacki (Pontifical Faculty of Theology in Warsaw, Collegium Bobolanum, Poland)
Rev. Adam Kubiś ( John Paul II Catholic University of Lublin, Poland)

Anna Kuśmirek (Cardinal Stefan Wyszyński University in Warsaw, Poland)
Rev. Giulio Maspero (Pontifical University of the Holy Cross, Rome, Italy)

Rev. Krzysztof Pawlina (Pontifical Faculty of Theology in Warsaw, Collegium Joanneum, Poland)
Rev. Adrian Podaru (Universitatea Babeș-Bolyai, Cluj-Napoca, Romania)

Franz Posset (independent scholar, Beaver Dam, Wisconsin, USA)
Rev. Mariusz Rosik (Pontifical Faculty of Theology in Wrocław, Poland)

Rev. Piotr Roszak (University of Navarra, Spain)
Rev. René Roux (Faculty of Theology of Lugano, Switzerland)

Tracey Rowland (University of Notre Dame, Australia)
Rev. Stefano Tarocchi (Theological Faculty of Central Italy, Florence, Italy)

Rev. Włodzimierz Wołyniec (Pontifical Faculty of Theology in Wrocław, Poland)

REDAKCJA / EDITORIAL TEAM
Sławomir Zatwardnicki – redaktor naczelny / editor-in-chief

Jolanta Dajek – sekretarz redakcji / secretary
50-328 Wrocław, ul. Katedralna 9

tel. +48 767 244 165
e-mail: przeglad@pwt.wroc.pl / wpt@ojs.academicon.pl

REDAKTORZY DZIAŁÓW / SECTION EDITORS
Rev. Marcin Kowalski ( John Paul II Catholic University of Lublin, Poland) – biblistyka / Biblical Studies

Rev. Mariusz Rosik (Pontifical Faculty of Theology in Wrocław, Poland) – biblistyka / Biblical Studies
Rev. Giulio Maspero (Pontifical University of the Holy Cross, Rome, Italy) – teologia systematyczna / Systematic Theology

Tracey Rowland (University of Notre Dame, Australia) – teologia systematyczna / Systematic Theology
Rev. Robert Woźniak (Pontifical University of John Paul II in Krakow, Poland) – teologia systematyczna /  

Systematic Theology
Georg Gasser (University of Augsburg, Germany) – filozofia / Philosophy

Jacek Wojtysiak ( John Paul II Catholic University of Lublin, Poland) – filozofia / Philosophy

REDAKTORZY JĘZYKOWI / LANGUAGE EDITING
Monika Szela-Badzińska – język angielski / English

Piotr Zgondek – język niemiecki / German
Anna Rambiert-Kwaśniewska – języki hebrajski i grecki / Hebrew and Greek

KOREKTA / COPY EDITOR
Piotr Królikowski

TŁUMACZENIE TEKSTÓW / TEXT TRANSLATION
Monika Szela-Badzińska Tłumaczenia specjalistyczne

SKŁAD I ŁAMANIE / LAYOUT EDITOR
Studio DTP Academicon / Patrycja Waleszczak

dtp@academicon.pl / dtp.academicon.pl 

Wersją pierwotną czasopisma Wrocławski Przegląd Teologiczny jest wersja elektroniczna
The electronic version of Wrocław Theological Review journal is its original version

Adres strony internetowej czasopisma / Website address of the journal:
www.ojs.academicon.pl/wpt

DRUK / PRINT
Elpil, Artyleryjska 11, 08-110 Siedlce



© Papieski Wydział Teologiczny we WrocławiuLicencje Creative Commons BY-SA 4.0

Wrocławski Przegląd Teologiczny
33 (2025) 1, 5–29

Wrocław Theological Review
DOI: 10.52097/wpt.9022

Waldemar Linke
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie, Polska 
waldemarlinke@gmail.com 
ORCID: 0000-0001-9800-5341

Objawienie Boże w świetle 13 rozdziału  
Księgi Apokalipsy*

 1

Divine Revelation in the Light of Chapter 13  
of the Book of Revelation 

Abstract: This article is a study of the topic of divine Revelation in the canonical 
Book of the Revelation. If apocalypticism as a genre and this particular work titled 
apokalypsis have a revelatory character, it is reasonable to ask how the divine Reve-
lation is present in it and by what means it is realized. Is it a form of a message that 
God communicates to human addressees so as to deepen their understanding, the 
subject of a moral decision (to elicit obedience of faith or disclose its opposite), or 
a process of a different nature? The question of how this Revelation is made present 
in the world of human perception is also important. We will seek answers to these 
questions first by analyzing the link between God’s Revelation and apokalypsis. From 
our point of view, the key issue is the relationship between divine Revelation and the 
prophecy referred to in the Book. Then we will apply the general findings regarding 
divine Revelation in the whole Book of Revelation to Chapter 13, exploring what this 
particular fragment, in which the main theme seems to be what is contrary to God 
and what triumphs over His saints, reveals. In the next step, we concentrate on the 
means with which divine Revelation is expressed in Chapter 13. The last part is an 
attempt to summarize the question of God’s Revelation in the light of Chapter 13 of 
the Book of Revelation.

*	 Artykuł stanowi rozszerzoną wersję wystąpienia wygłoszonego w czasie sympozjum „Pismo 
źródłem Objawienia czy Objawienie źródłem Pisma?” (pierwsza z konferencji cyklicznych: 
Anima Theologiae – Theologia Animae), które odbyło się 21 V 2024 r. na Uniwersytecie 
Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie. 

	 This article is an expanded version of a talk given at the symposium “Scripture the source 
of Revelation or Revelation the source of Scripture?” (the first of the cyclical conferences: 
Anima Theologiae – Theologia Animae), held on 21 May 2024 at Cardinal Stefan Wy-
szynski University in Warsaw.

B i b l i s t y k a



6 Waldemar Linke

Key words: Jesus Christ, divine Revelation, the Book of Revelation, prophecy, 
Apocalypse vs prophecies, beast

Abstr akt: Artykuł jest studium tematu Objawienia w Apokalipsie kanonicznej 
Nowego Testamentu. Jeśli apokaliptyka jako gatunek oraz ten konkretny utwór 
noszący tytuł Apokalypsis mają charakter objawieniowy, uzasadnione jest pytanie, 
jak Objawienie jest w nim obecne i jakimi środkami się realizuje. Czy jest to forma 
komunikatu, który Bóg przedstawia ludzkim adresatom do zrozumienia i jako przed-
miot decyzji moralnej (posłuszeństwo wiary lub jego przeciwieństwo), czy też jest to 
proces innej natury? Ważna jest też kwestia środków, przy pomocy których Objawienie 
to uobecnia się w świecie ludzkiego rozumienia. Autor artykułu szuka odpowiedzi 
na te pytania najpierw przez analizę związku między Objawieniem a apokalypsis. 
Kluczowym zagadnieniem jest kwestia relacji Objawienia do proroctwa, o którym 
mowa w Apokalipsie. Następnie ogólne ustalenia dotyczące Objawienia w Apokalipsie 
zaaplikowane zostały do Ap 13, którego to fragmentu tematem głównym zdaje się być 
to, co przeciwne Bogu i co odnosi zwycięstwo nad Jego świętymi. W tekście dokonano 
analizy, jakimi środkami wyrażone jest Objawienie w Ap 13. Ostatnia część artykułu, 
podsumowująca, jest próbą spojrzenia na kwestię Objawienia w świetle Ap 13. 
Słowa kluczowe: Jezus Chrystus, Apokalipsa, Objawienie, proroctwo, Obja-
wienie a proroctwo, bestia

W  swym komentarzu do Apokalipsy Mikołaj Rej (1505–1569) napisał:

Tu rozumiej, iż ci insza rzecz jest objawić, a insza opowiedzieć. Boć dochodzi 

do uszu słowo Pańskie i ludzi złośliwych, a cóż potym iż o nim słuchają, iż je im 

jaśnie opowiadają ale objawienia, to jest objaśnienia w sobie o tym nie mają, ani 

mogą mieć, tylko to sługam wiernym Pańskim, którzy tu wiernie dufają jemu, 

a mocno stoją przy świętej wolej jego tu jedno objawiono i objaśniono w nich 

bywa, gdyż to jaśnie mają z obietnic Pańskich. A złośliwym nie tylko objawić, ale 

owszem i rozumu i oczu oślepić obiecano, aby widząc nie widzieli, a słysząc aby 

nie słyszeli (por. Iz 6,10), gdyż się sami o to nic nie starają 1.

Chcemy nawiązać do tego rozróżnienia między opowiedzeniem a objawieniem, 
które poczynił kalwiński pisarz polskiego renesansu. Objawienie jest dla niego 
blisko powiązane z interpretacją (objaśnieniem), jako aktem dokonywanym 
na tekście przez kompetentnego czytelnika. Kompetencja czytelnicza według 
niego funduje się zaś na ufnej wierze Bogu i egzystencjalnemu zaangażowaniu 

1	 Mikołaj Rej, Apocalypsis, ed. Wojciech Kriegseisen (Warszawa: Wydawnictwo Naukowe 
Semper, 2005), 53. Pisownia uwspółcześniona.



7Objawienie Boże w świetle 13 rozdziału Księgi Apokalipsy 

w pełnienie woli Boga. Źródłem zrozumienia i objawienia, jak rozumie je Rej, 
jest Bóg jako autor obietnic. Nawiązuje on (pytanie, na ile świadomie) do dzieła 
Księga obietnic i zapowiedzi Bożych 2 przypisywanego Quodvultdeusowi, postaci 
z otoczenia św. Augustyna 3. Anonimowy starożytny autor pisze swe dzieło, 
zakładając, że „zapowiedź Chrystusa Pana i Kościoła rozbrzmiewa wszędzie 
w Prawie i w proroctwach” 4. Skoro umiłowanie obietnicy, przedmiotu wiary, 
jest jednocześnie elementem, który tę wiarę kształtuje i prowadzi do nadziei 5, to 
właśnie wiara – podobnie jak u Reja – jest kluczem do rozumienia wszystkiego, 
co Bóg „obwieścił w Piśmie Świętym”. To dzięki temu, opartemu na wierze, 
spojrzeniu Pismo, dla tego, kto je czyta, staje się Objawieniem. 

Pisząc niedawno o natchnieniu w Apokalipsie według św. Jana, Dariusz 
Kotecki stwierdził: „Wspominając swe doświadczenie jako wizjoner, Jan jest 
świadom, że dzieje się ono pod wpływem tego samego Ducha, który wpłynął 
na powstanie Pism. Używając ich tekstu, przetworzył Słowo w logice dynamiki 
chrystocentrycznej” 6. Podstawą do tego wniosku była dla toruńskiego biblisty 
głównie analiza trzech pierwszych wersetów księgi (Ap 1,1–3) 7. Chcemy podjąć 
kwestię źródła, z którego czerpał autor Apokalipsy, ale za punkt odniesienia 
przyjmujemy terminologię związaną z Objawieniem. Poza tym materiałem, 
który poddamy analizie, będzie Ap 13 jako przedstawiający rzeczywistość Bogu 
przeciwstawną. Czym on jest w świetle apokalypsis Jezusa Chrystusa danej 
przez Boga Jego sługom za pośrednictwem długiego łańcucha pośredników, 
do których należy Jan, wizjoner z Patmos?

2	 Quodvultdeus, Księga obietnic i zapowiedzi Bożych, ed. and trans. Elżbieta Kolbus, Pisma 
Starochrześcijańskich Pisarzy 59 (Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1994).

3	 Jan Gliściński, “Wstęp,” in Księga obietnic i zapowiedzi Bożych, Quodvultdeus, ed. and 
trans. Elżbieta Kolbus, Pisma Starochrześcijańskich Pisarzy 59 (Warszawa: Akademia 
Teologii Katolickiej, 1994), 11–28, zwł. 22–23.

4	 Quodvultdeus, Księga obietnic i zapowiedzi Bożych, 197 (cz. III, Prolog).
5	 Quodvultdeus, 31 (cz. I, Prolog).
6	 „As he records his visionary experience, John is aware that this is being done under the 

influence of the same Spirit who influenced the creation of the Scriptures. By using these 
texts, he recreates the Word within the logic of a Christocentric dynamic”. Dariusz Ko-
tecki, “Is the Charism of Biblical Inspiration ‘Open’? The Answer of the Revelation of 
John,” Biblica et Patristica Thoruniensia 16, no. 3 (2023), 343–66, zwł. 365–66, https://doi.
org/10.12775/bpth.2023.013 (przekład własny).

7	 Kotecki, 348.



8 Waldemar Linke

Objawienie a apokalypsis

Dystrybucja terminologii dotyczącej objawienia jest w Apokalipsie bardzo nie-
jednolita, sama zaś ta terminologia jest raczej opisowa. Rzeczownik apokalypsis 
występuje o wiele częściej w Corpus Paulinum 8 niż w Apokalipsie, gdzie pojawia 
się tylko raz (1,1). Jest to więc użycie marginalne. O wiele większe znaczenie jako 
językowy wyraz rzeczywistości Objawienia mają w niej formy czasownikowe 
związane z percepcją wzrokową: pokazać (deiksai; 1,1; 22,6), pokażę (deiksō; 4,1; 
17,1; 21,9) czy pokazał (edeiksen; 21,10; 22,1), zobaczyłem (eidon; łącznie 42 razy) 9, 
ukazał(a) się (ōfthē; 11,19; 12,1.3). Należy do tego dodać rzadsze doświadczenia 
typu objawieniowego, które opisane są jako słuchowe: usłyszałem (ēkousa; łącznie 
28 razy) 10. To właśnie są czynności, których podmiotem jest sama apokalipsa/
objawienie: edōken auto(i) [Jezusowi Chrystusowi] ho theos deiksai tois doulois 
autou (1,1). Jezus od Boga otrzymuje więc władzę/możliwość ukazania objawienia 
Jego [Jezusa/Boga] sługom. Objawienie to domaga się więc „wizualizacji”, czyli 
działania, które ukaże jego istotną treść i sens. Na tym jednak nie kończy się 
zestaw form, w jakich następuje przekaz Objawienia, o czym świadczy pierw-
szy z makaryzmów obecnych w Apokalipsie: Makarios ho anaginōskōn kai hoi 
akouontes tous logous tēs profēteias kai tērountes ta en autē(i) gegrammena, ho 
gar kairos engys (1,3). Kluczowe dla zrozumienia Ap 1,3 jest pytanie, co w tym 
wersecie oznacza profēteia. Czy chodzi o proroctwo wczesnochrześcijańskie 
(o samego wizjonera), czy też o proroctwo w sensie świętych Pism? Na pierwszy 
rzut oka to drugie rozwiązanie wydaje się nazbyt zachowawcze. Proroctwo jest 
rzeczywistością żywą dla autora Apokalipsy (10,7; 11,6.10; 22,7.9.10.18.19), nawet 
jeśli nie zawsze pozytywną (2,20). Autor ten jest świadom, że pełni funkcję 
prorocką, oraz że jego kościelne otoczenie ma charakter prorocki. David E. 
Aune zwraca uwagę, że w Ap 1,3 może proroctwo mieć znaczenie tekstu lite-
rackiego, spisanego (written composition) 11. We wcześniejszej pracy poświęco-
nej fenomenowi wczesnochrześcijańskiego proroctwa ten autor dowodził, że 

8	 W Corpus Paulinum znajdujemy ten rzeczownik w niedyskutowanych listach Pawła 10 
razy: Rz 2,5; 8,19; 16,25; 1 Kor 1,7; 14,6.26; 2 Kor 12,1.7; Ga 1,12; 2,2, a deuteropawłowych 
3 razy: 2 Tes 1,7; Ef 1,17; 3,3. Poza tym jeszcze w 1 P 1,7.23; 4,13. Czasownik apokalyptō jest 
w Nowym Testamencie rzadki (J 12,38; Ef 3,5; 1 P 1,12).

9	 Ap 1,12.17; 4,1; 5,1.2.6.11; 6,1.9.12; 7,1.2.9; 8,2.13; 9,1.17; 10,1.5; 13,1.2.11; 14,1.6.14; 15,1.2.5; 
16,13; 17,3.6; 18,1; 19,11.17.19; 20,1.4.11.12; 21,1.2.22.

10	 Ap 1,10; 4,1; 5,11.13; 6,1.3.5.6.7; 7,4; 8,13; 9,13.16; 10,4.8; 11,12; 12,10; 14,2.13; 16,1.5.7; 18,4; 
19,1.6; 21; 22,8.

11	 David Edward Aune, Revelation 1–5, Word Biblical Commentary, 52A (Nashville, TN: 
Nelson, 1997), 21.



9Objawienie Boże w świetle 13 rozdziału Księgi Apokalipsy 

w Apokalipsie mamy do czynienia ze zjawiskiem demokratyzacji charyzmatu 
prorockiego we wspólnotach małoazjatyckich przez przedstawienie wszystkich 
ich członków jako proroków 12. Idąc jego śladem, Gregory’ego K. Beale’a pod-
kreśla różnicę między proroctwem rozumianym jako przepowiednia (predictive 
revelation) a proroctwem o tym samym charakterze, co starotestamentowe, 
będące Bożym rozumieniem rzeczywistości domagającym się od człowieka 
odpowiedzi etycznej 13. W Apokalipsie widzi on ten drugi typ proroctwa, który 
jest przejawem autentycznego życia religijnego we wspólnocie chrześcijańskiej. 
Także Ugo Vanni 14 i Michał Wojciechowski 15 uważają, że termin „proroctwo” 
jest synonimem wyrażeń „objawienie” i „świadectwo”, wskazujących na relację 
z Bogiem, i odnosi się do samej księgi. Status prorocki w Apokalipsie jest też 
ukazany jako przedmiot uzurpacji (16,13; 19,20; 20,10, ale też 2,20 16). Jest to 
argument za interpretacją prawdziwego proroctwa w Apokalipsie jako daru 
będącego całkowicie w gestii Boga, wymagającego bezpośredniej relacji z Nim, 
a nie zdolności wieszczych czy mediumicznych.

Kontekst dla interpretacji Ap 1,3 stanowi według wielu komentatorów Ap 
22,7b: makarios ho tērōn tous logous tēs profēteias tou bibliou toutou. Jeśli założyć, 
że przedostatni z makaryzmów w Apokalipise  jest tylko skrótem Ap 1,3 17, to 
interpretacja proroctwa w Ap 1,3 musiałaby wychodzić z założenia, że podobnie 
jak w Ap 22,7.19, chodzi odpowiednio o „proroctwo tej księgi” czy „słowa tego 
proroctwa”. 

Jednak należy zwrócić uwagę, że w Apokalipsie wyraźne są ślady nawiązań 
do tradycji prorockiej z ksiąg określanych jako prorocy wcześniejsi albo późniejsi. 
W Ap 11,6 bezimienni dwaj prorocy przedstawieni są na wzór Eliasza, skoro 
„mają oni władzę zamknąć niebo, by deszcz nie zraszał ziemi”. W Ap 10,8–11 
natomiast znajdujemy epizod z połknięciem przez narratora zwoju, który jest 

12	 David Edward Aune, Prophecy in Early Christianity and the Ancient Mediterranean World 
(Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1983), 206–7.

13	 Gregory K. Beale, The Book of Revelation. A Commentary on the Greek Text, New Interna-
tional Greek Testament Commentary (Grand Rapids, MI: Eerdmans; Carlisle: Paternoster 
Press, 1999), 184–85.

14	 Ugo Vanni, L’Apocalisse: ermeneutica, esegesi, teologia (Bologna: Dehoniane, 1991), 74–77.
15	 Michał Wojciechowski, Apokalipsa Świętego Jana. Objawienie a nie tajemnica, Nowy Ko-

mentarz Biblijny. Nowy Testament 20 (Częstochowa: Edycja Świętego Pawła, 2012), 98.
16	 Adam Kubiś, “Early Christian Prophetesses in the New Testament,” Polonia Sacra 28, 

no. 2 (2024), 7–30, zwł. 9, https://doi.org/10.15633/ps.28201.
17	 Stanisław Haręzga, Błogosławieństwa Apokalipsy, Attende Lectioni 17 (Katowice: Księ-

garnia św. Jacka, 1992), 37; Giancarlo Biguzzi, Apocalisse. Nuova versione, introduzione 
e commento, Libri Biblici. Nuovo Testamento 20 (Milano: Paoline, 2005), 58; Ugo Vanni, 
Apocalisse di Giovanni, ed. Luca Pedroli, vol. 2 (Assisi: Cittadella, 2018), 38–39.



10 Waldemar Linke

nawiązaniem do Ez 3,5. Także jako proroków określa bohaterów Ap 11 skojarzenie 
z Mojżeszem i pierwszą z plag egipskich (Ap 11,6: „mają władzę nad wodami, by 
je w krew przemienić”; por. Wj 7,19). Proroctwo chrześcijańskie możemy więc 
postrzegać jako kontynuację proroctwa, które jest obecne w autorytatywnych 
księgach judaizmu, uznawanych przez wszystkich (Pięcioksiąg) lub część tej 
wspólnoty religijnej (księgi prorockie).

Wspomniany Mikołaj Rej komentuje Ap 1,3 stwierdzeniem, że św. Jan 
„to wyznanie abo objawienie ma od Słowa Bożego i świadectwa Pana Jezusa 
Krystusa” 18. Rozróżnienie Słowa Bożego i Jezusa Chrystusa jest znaczące. Po-
dejście to nie pomaga nam w znalezieniu jasnej odpowiedzi na postawione na 
wstępie pytanie, ale otwiera możliwość odkrycia chrystologicznego kontinuum 
między Pismem a Osobą Jezusa Chrystusa. Jest to podejście zgodne z tym, co 
wyraził jako fundamentalne założenie swej bardzo ważnej pracy Richard Bauc-
kham: widzi on poprawne odczytanie i reinterpretację Starego Testamentu jako 
warunek zrozumienia Apokalipsy 19. Podobne przekonanie wyraził ten autor 
w równolegle wydanej pracy o teologii Apokalipsy, w której zamieścił rozdział 
częściowo poświęcony Duchowi proroctwa wczesnochrześcijańskiego 20. Zdaje 
się tam utożsamiać proroctwo i objawienie w Apokalipsie 21. Prorocki konflikt, 
w jakim Kościół pozostaje z państwem, uznaje za porównywalny i porówny-
wany w Apokalipsie do konfliktu Mojżesza z faraonem i Eliasza z Jezebel 22. 
Chrześcijańskie proroctwo widzi więc jako dopełnienie tego, co stanowi tradycję 
prorocką judaizmu i Starego Testamentu.

Jeśli chodzi o rozumienie proroctwa w Apokalipsie jako o zawężone do 
proroctwa chrześcijańskiego, to podstawą może być analogia między użyciem 
terminu „proroctwo” w Ap 1,3 i Ap 22,7. Należy jednak zauważyć, że księga ta 
nie posługuje się powtórzeniami wyłącznie jako statycznym przywoływaniem 
tego samego elementu. Powtórzenia te mają często charakter dynamiczny i per-
formatywny. Między jednym a drugim pojawieniem się jakiegoś elementu doko-
nuje się nierzadko rozwój albo alteracja znaczenia. Dla przykładu przytoczmy 

18	 Rej, Apocalypsis, 53.
19	 Richard Bauckham, The Climax of Prophecy. Studies on the Book of Revelation (Edinburgh: 

T&T Clark, 1993), VIII–IX.
20	 Richard Bauckham, The Theology of the Book of Revelation (Cambridge, UK: Cambridge 

University Press, 1993) (cyt. tłum. włoskie, La teologia dell’Apocalisse, trans. Paolo Ber-
nardini and Enzo Perrera, Teologia del Nuovo Testamento 12 [Brescia: Paideia Editrice, 
1994], 139–50).

21	 Bauckham, La teologia dell’Apocalisse, 145.
22	 Bauckham, 144.



11Objawienie Boże w świetle 13 rozdziału Księgi Apokalipsy 

powtórzenie formuły trójczasowej w Ap 1,4 i 8 23. Jest to kazus o tyle ciekawy, że 
dla uzyskania efektu pełnej zgodności między pierwszym a drugim pojawieniem 
się tej formuły zostały złamane elementarne zasady składni.

w. 4bc charis hymin kai eirēnē apo ho ōn kai ho ēn kai ho erchomenos

w. 8a.c Egō eimi […]        ho ōn kai ho ēn kai ho erchomenos,

Po przyimku apo należałoby się spodziewać genetiwusa, co ewidentnie nie 
zachodzi w tekście. Jest to zjawisko, które nie ma żadnego wytłumaczenia 
w regułach języka, a da się opisać jedynie jako złamanie tych reguł 24. Kwestia 
identyczności brzmienia formuły trójczasowej (Dreizaitenformel) 25 jest więc 
potraktowana bardzo poważnie. W Ap 1,4bc formuła trójczasowa odnosi się 
w sposób ewidentny do Boga, na co wskazuje wymienienie Jezusa Chrystusa 
(Ap 1,5) w zdaniu skoordynowanym równorzędnie. Jeśli chodzi o Ap 1,8, to 
formuła trójczasowa odnosi się do podmiotu, który wypowiada się w pierwszej 
osobie liczby pojedynczej (egō eimi). Jest to z kolei odpowiedź na Ap 1,5b–7, 
a więc na tekst zwrócony do Jezusa Chrystusa, będący formą Jego czci. Nastę-
puje tu więc przesunięcie semantyczne owej formuły: zaczyna ona pełnić rolę 
chrystologicznego wyznania wiary. To właśnie mamy na myśli, gdy mówimy 
o postępie w znaczeniu powtórzonego elementu. By interpretować tę sytua-
cję jako będącą wynikiem rozwoju, sugeruje nowość chrystologicznej wiary 
w Jezusa Chrystusa jako Boga nieredukowalnej do judaizmu w jakiejkolwiek 
formie. Z przykładami rozwoju pojęć w związku z powtórzeniami terminów 
Apokalipsy jeszcze się w naszych rozważaniach spotkamy. 

Proroctwo w Ap 1,3 i 22,7 rozwija się więc od proroctwa w sensie dawnych 
wypowiedzi prorockich, które w świetle przyjścia Chrystusa odnoszą się do 
Niego, i przechodzi do chrześcijańskiego proroctwa, które jest interpretacją Pism 
w odniesieniu do Chrystusa. Ten kierunek rozumowania zbieżny jest z rozumie-
niem roli proroków – Ap 19,10: „Świadectwem Jezusa jest duch proroctwa” (hē 
gar martyria Iēsou estin to pneuma tēs profēteias). Craig R. Koester interpretuje 
wyrażenie to pneuma tēs profēteias jako odnoszące się do Ducha Bożego, który 

23	 Pisałem o tym już w artykule Waldemar Linke, “Bóg jako Ojciec Jezusa w Apokalipsie 
św. Jana,” in Ty, Panie, Jesteś Naszym Ojcem (Iz 64, 7): Biblia o Bogu Ojcu, ed. Franciszek 
Mickiewicz and Julian Warzecha, Rozprawy i Studia Biblijne 5 (Warszawa: Oficyna Wy-
dawnicza „Vocatio”, 1999), 166–86, zwł. 168–73.

24	 Vanni, L’Apocalisse: ermeneutica, esegesi, teologia, 21–22. 
25	 Sean M. McDonough, YHWH at Patmos: Rev. 1:4 in its Hellenistic and Early Jewish Set-

ting, Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 2. Reihe 107 (Tübingen: 
Mohr Siebeck, 1999). 



12 Waldemar Linke

komunikuje proroctwo 26. Zdaje się to jednak być podejściem abstrahującym od 
faktu, który Michał Czajkowski opisał w bardzo konkretny sposób: 

Istotną rolę odgrywa w Apokalipsie Pierwszy Testament. Co prawda autor nie 

posługuje się nigdy wyraźnymi cytatami […], ale korzysta z Pierwszego Testa-

mentu co najmniej 580 razy; 278 wierszy tej księgi (na 404) nawiązuje w mniej 

lub bardziej wyraźny sposób do proroków […] lub do innych pism Pierwszego 

Testamentu 27. 

Właśnie świadomość tego splotu powiązań między Apokalipsą a pismami 
autorytatywnymi judaizmu (przynajmniej w jego faryzejskiej odmianie) do-
prowadziła tego autora do wniosku, że „Autor Apokalipsy, wierny literze i du-
chowi starotestamentalnych proroctw, poddaje je autorytatywnej interpretacji 
w świetle objawienia Nowego Przymierza. Apokalipsę określa się słusznie jako 
chrześcijańską egzegezę figur i proroctw Pierwszego Testamentu” 28.

Wiara chrystologiczna w perspektywie chrześcijańskiej nie kłóci się z wiarą 
monoteistyczną judaizmu. Analogicznie nowość proroctwa chrześcijańskiego 
nie stoi w kontraście z proroctwem, które dla uproszczenia nazwijmy staro-
testamentowym. Wyrazem tej ciągłości proroctwa i narzędziem jej realizacji 
jest chrystologiczna interpretacja tekstów prorockich. Nie polega ona jednak 
wyłącznie na odnoszeniu poszczególnych fraz, obrazów czy perykop do osoby, 
nauki i dzieła Jezusa Chrystusa. Jest to odczytywanie zapisanego w Pismach 
świętych proroctwa w świetle Jezusa Chrystusa. Zatem Chrystus jest nie tylko 
desygnatem Pism, ale przede wszystkim fundamentem chrześcijańskiej herme-
neutyki teologicznej Pism 29. 

26	 Craig R. Koester, Revelation: A New Translation with Introduction and Commentary, 
Anchor Bible, 38A (New Haven, CT: Yale University Press, 2014), 732.

27	 Michał Czajkowski, “Ostatnie proroctwo (Apokalipsa),” in Ewangelia św. Jana, Listy 
Powszechne, Apokalipsa, ed. Janusz Frankowski and Roman Bartnicki, Wprowadzenie 
w Myśl i Wezwanie Ksiąg Biblijnych 10 (Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1992), 
156–232, zwł. 172.

28	 Czajkowski, “Ostatnie proroctwo,” 160. Przywołuje też Angelo Lancellotti, Apocalisse 
(Roma: Edizioni Paoline, 1970), 28, 36–37.

29	 Daniele Tripaldi, Gesù di Nazareth nell’Apocalisse di Giovanni: Spirito profezia e memoria 
(Brescia: Morcelliana, 2010), 213–20.



13Objawienie Boże w świetle 13 rozdziału Księgi Apokalipsy 

Ap 13 jako jednostka literacka i jako część księgi

Struktura Apokalipsy to kwestia długo i wszechstronnie dyskutowana. Szczegó-
łowe zestawienie tych propozycji, nawet gdyby ograniczyć się do ich głównych 
typów, stanowi osobne zagadnienie. Postawimy tę kwestię raczej od strony fak-
tów obecnych w tekście, a nie od strony teoretycznych konstrukcji 30. Właściwe 
pytanie brzmi więc: jakie są elementy łączące Ap 13 z całością księgi? Jest to o tyle 
zasadne, że rozdział ten ma cechy osobnej jednostki i od nich właśnie zaczniemy. 

Związek Ap 12,18 z 13,1 31 jest widoczny przy najbardziej nawet pobieżnej lek-
turze, bowiem między tymi wersetami wyraźnie zarysowana jest ciągłość miejsca 
akcji: morze, a właściwie jego brzeg. W odróżnieniu od „jakby morza”, które 
pojawia się w Ap 4,6, by stać się jednym z elementów fantastycznego krajobrazu, 
w którym osadzona jest wizja tronu Bożego, mamy tu do czynienia z realnym, 
choć niezidentyfikowanym morzem rozumianym jako żywioł. Istniej jednak 
istotna różnica między Ap 12,18 a 13,1, której nie możemy tu pominąć, mimo 
że wiele istotnych kwestii z nią związanych omówimy przy okazji związków 
intertekstualnych Ap 13 z Dn 7 32. Morze w zakończeniu Ap 12 jest elementem 
dość zaskakującym. Choć w Ap 12,12 pojawia się ten termin, to ma on inną rolę 
i inne znaczenie. Dzieje się tak, ponieważ Ap 12,10b–12 to całostka o pewnej 
odrębności literackiej: głos rozlegający się w niebie, gdzie morze wraz z ziemią 
jest meryzmem, opisującym całość tego, co jest pod niebem. Jest to więc pojęcie 
z zakresu swego rodzaju kosmologii Apokalipsy, podczas gdy w Ap 12,18 mamy 
do czynienia ze swoistą geografią tej księgi. Inaczej jest z Ap 13,1, gdzie „morze” 
jest istotnym składnikiem więzi między Ap 13 a Dn 7. Innym jest smok, który 
pojawia się w Ap 12,3.4.7(bis).9.13.16.17 (jest główną postacią Ap 12,13–18) oraz 

30	 Felise Tavo, “The Structure of the Apocalypse. Re-examining a Perennial Problem,” Novum 
Testamentum 47, no. 1 (2005), 47–68, https://doi.org/10.1163/1568536053602622.

31	 Augustyn Jankowski, Apokalipsa świętego Jana. Wstęp, przekład z oryginału, komentarz, 
Pismo Święte Nowego Testamentu w Dwunastu Tomach 12 (Poznań: Pallottinum, 1959), 
213; Eduard Lohse, Objawienie św. Jana: Komentarz, trans. Tadeusz Wojak (Warszawa: 
Zwiastun, 1985), 96–97; Eugenio Corsini, Apocalisse di Gesu Christo, secondo Giovanni 
(Torino: Societa Editrice Internationazionale, 2002), 246; Janusz Czerski, Ap 4–13, bk. 2 
of Apokalipsa Świętego Jana: Komentarz (Opole: Redakcja Wydawnictw Wydziału Teolo-
gicznego UO, 2019), 188–89; Peter S. Williamson, Apokalipsa św. Jana, trans. Aleksander 
Gomola (Poznań: W drodze, 2024), 234. Np. Robert W. Wall proponuje jeszcze obszer-
niejszą jednostkę (Ap 12,13–13,18), por. Robert W. Wall, Revelation, Understanding the 
Bible Commentary (Peabody, MA: Hendrickson; Carlisle: Paternoster Press, 1995), 166–67.

32	 Zob. Wiriya Tipvarakankoon, The Theme of Deception in the Book of Revelation: Bringing 
Early Christian and Contemporary Thai Cultures Into Dialogue (Claremont, CA: Claremont 
Press, 2017), 107–20.



14 Waldemar Linke

Ap 13,2.4.11 (poza tym jeszcze w 16,13 i 20,2). Smok ten, odgrywający rolę 
głównego przeciwnika Bożego planu, którego istotnym elementem jest Dzie-
cię Niewiasty, w Ap 13 ukazany jest głównie jako mocodawca bestii, zarówno 
pierwszej (w. 2.4), jak i drugiej (w. 11). Związek między smokiem a bestią (tym 
razem w liczbie pojedynczej) kontynuowany jest w Ap 16,13. W Ap 20,2 smok 
znowu występuje sam, utożsamiony z Bożym przeciwnikiem, który od po-
czątku biblijnej narracji („wąż” z Rdz 3), zostaje definitywnie pokonany przez 
Bożego posłańca. Motyw smoka współpracującego z bestią wykracza więc 
poza Ap 13. Ta uwaga stawia nas wobec kwestii zakończenia rozdziału jako 
końca pewnej całostki literackiej. Analizując ten aspekt możemy powiedzieć, 
że motyw smoka jest narzędziem stosowanym w ramach budowania ciągłości 
w Apokalipsie. Tego samego nie można jednak powiedzieć o bestiach. Co 
prawda rzeczownik thērion występuje także przed Ap 13 (zob. 6,8 i 11,7) oraz 
bardzo często po nim (20 razy) 33, jego rola w Ap 13 ma unikalne cechy. Bestie 
w Ap 13 są dwie, wyraźnie odróżnione od siebie, choć nie występują nigdzie 
wspólnie. Ich rozróżnienie zachodzi tylko przez opatrzenie bestii w Ap 13,11 
przymiotnikiem „inna” (allo thērion) i przez przypisanie im różnych atrybutów 
i różnych działań. Znaczące dla Ap 13 jest jednak, że są dwie i różnią się od 
siebie. W tym sensie ich mnogość odróżnia je od pojedynczości w innych miej-
scach księgi. Co prawda w Ap 6,8 występuje wyrażenie thēria tēs gēs w liczbie 
mnogiej, ale nie ma ono związku z fantastycznymi zwierzętami, które pojawiają 
się w Ap 14–20. Podobna jest sytuacja lectio varia w Ap 18,2 34. W Ap 11,7 wy-
stępuje bestia z otchłani (to thērion to anabainon ek tēs abyssou), podobnie jak 
bestia w Ap 17,8 (przy różnicy czasu, tu czas przyszły). Bestia w Ap 17,3.7.12.16 
ma jednak dziesięć rogów 35, podobnie jak wychodząca z morza, a bestia z ziemi 
ma dwa rogi, ponieważ jest pseudo-Barankiem, jak to stwierdza się w tekście 
(Ap 13,11). Tak więc możemy powiedzieć, że w Apokalipsie występują bestie 
sklasyfikowane według miejsc pochodzenia. Dodatkowe kryterium stanowi 
liczba rogów oraz głów. Te dwa elementy traktujemy jako jedno kryterium, 
ponieważ występują w stałym związku: dziesięć rogów i siedem głów oraz dwa 
rogi i nieokreślona ilość głów. Możemy się tylko domyślać, że w tym ostatnim 
przypadku, skoro chodzi o upodobnienie do realistycznego wyobrażenia Baranka 
(różnego od tego co mówi Ap 5,6) 36, ma jedną głowę. W każdym razie nie jest to 

33	 Ap 14,9.11; 15,2; 16,2.10.13; 17,3.7.8(bis).11.12.13.16.17; 18,2; 19,19.20; 20,4.10.
34	 Brak w א C P 046. 2030 i wersja ormiańska.
35	 Por. Dn 7,20. Zob. Ugo Vanni, Apocalisse e Antico Testamento: una sinossi, pro manuscripto 

ad uso degli studenti (Roma: Pontificio Istituto Biblico, 1990), 155.
36	 W Ap 5,6 tematem centralnym jest status Baranka jako zabitego i żywego (por. David 

Mathewson, “Verbal Aspect in the Apocalypse of John: An Analysis of Revelation 5,” 



15Objawienie Boże w świetle 13 rozdziału Księgi Apokalipsy 

informacja istotna z punktu widzenia narratora, skoro jej nie dostarcza odbiorcy. 
Z tych dwóch kryteriów powstaje więc siatka pozwalająca na wyodrębnienie 
dwóch obrazów: a) bestii o siedmiu głowach i dziesięciu rogach (Ap 13,1.2.3.4; 
17,3.7.12[wspomniane tylko rogi].13.16 [jak w Ap 17,12]). 17 i b) pseudo-Baranka 
(Ap 13,11.12[bis].14.15.17.18). Do pierwszej grupy można dołączyć Ap 17,8(bis), 
ponieważ odnosi się do Ap 17,7, gdzie liczba rogów i głów jest wspomniana 
wprost, oraz Ap 16,10 (motyw tronu bestii, por. Ap 13,2). Jak o tym była mowa 
powyżej, Ap 17,8 i 11,7 łączą się przez związek bestii z przepaścią (abyssos). Do 
drugiej grupy (pseudo-Baranek, bestia z ziemi) dołączyć natomiast możemy 
Ap 14,9.11; 15,2; 19,19–20; 20,4 (motyw obrazu bestii, por. Ap 13,15) oraz 16,2 
(motyw obrazu bestii i jej znamienia, por. Ap 13,15.16). Felise Tavo sugeruje 
istnienie jednostki zbierającej wizje (Ap 12,1–14,20), które wiążą się między 
sobą także pod względem treści 37. 

Po dokonaniu tego podziału pozostała grupa tekstów, których nie przy-
porządkowaliśmy do żadnej z dwóch grup: Ap 16,13; 20,10. W tych dwóch 
wersetach występuje pseudoprofētēs, który jest zawsze (Ap 16,13; 19,20; 20,10) 
powiązany z bestią. Należy więc zadać pytanie, czy pseudo-prorok i pseudo-
-Baranek 38 są ze sobą w związku znaczeniowym, co może służyć do identyfikacji 
bestii w tych trzech tekstach jako drugiej bestii przychodzącej z ziemi, mającej 
dwa rogi jak Baranek. By odpowiedź na to pytanie była czymś więcej niż połą-
czeniem motywu podobieństwa do Baranka z bestią z ziemi, należy uwzględnić 
inny jeszcze fakt: bestia z morza dotknięta jest śmiercią. Jedna z jej głów jest 
hōs esfagmenēn eis thanaton („jakby zabitą na śmierć”) 39, a następnie (Ap 13,3.12) 
mowa jest o uzdrowieniu tej śmiertelnej rany (w. 3: hē plēgē tou thanatou autou 
etherapeuthē, „rana jej śmiertelna została uzdrowiona”; w. 12: etherapeuthē hē 
plēgē tou thanatou autou, „została uzdrowiona jej śmiertelna rana”). Jest to 
zabieg upodobniający bestię z morza do Baranka, który jest jakby zabity (ar-
nion hestēkos hōs esfagmenon, Ap 5,6, por. 5,9.12), tak jak Zmartwychwstały był 
martwy, ale ożył i żyje na wieki (kai egenomēn nekros kai idou dzōn eimi eis 

Novum Testamentum 50, no. 1 [2008], 58–77, zwł. 70–71), co sprzyja nadaniu mu cech 
wychodzących poza obraz realistyczny.

37	 Tavo, “The Structure of the Apocalypse,” 47–68, zwł. 61. Treść tego artykułu przedru-
kowano w Felise Tavo, Woman, Mother, and Bride: An Exegetical Investigation Into the 
“Ecclesial” Notions of the Apocalypse (Leuven: Peeters, 2007), 25–45.

38	 Marek Karczewski, Baranek w Apokalipsie św. Jana (Olsztyn: Wydział Teologii Uniwer-
sytetu Warmińsko-Mazurskiego, 2016), 58–59.

39	 Przekład Biblii Tysiąclecia w wydaniach do 5. włącznie, Biblii Poznańskiej czy Biblii Edycji 
Świętego Pawła jest drastycznie nieprecyzyjny. Znacznie lepszy jest przekład Jakuba Wujka 
„jakoby na śmierć zabita”.



16 Waldemar Linke

tous aiōnas tōn aiōnōn, Ap 1,18). Tak więc obydwie bestie, z morza i z ziemi, są 
imitacjami Baranka. Choć nie jest to stwierdzone wprost, to pierwsza z nich 
w większym jeszcze stopniu naśladuje niż druga, ponieważ doświadczenie 
śmierci i powrotu do życia to podobieństwo rzeczywiste, zaś „dwurożność” 
bestii z ziemi nie stanowi zakorzenionego w tekście podobieństwa do Baran-
ka. Obydwie bestie są więc pseudo-Barankiem. Jest to stwierdzenie istotne 
w kontekście zapowiadanej analizy grupy tekstów o bestii, której zaliczenie do 
pierwszego lub drugiego typu jest trudne. Możemy więc odrzucić interpretacje 
„bestii z morza” jako związanej jednoznacznie z Imperium Rzymskim i jego 
tyranią, uznając je za dalece niewystarczające, przenoszące motyw oszustwa 
(deception) na „bestię z ziemi” w Ap 13,11–18 i postać nierządnicy (Ap 17–18) 40. 
Można natomiast uznać za wspierającą syntetyczne spojrzenie na motyw bestii 
w Apokalipsie argumentację opartą na analizie mitologii związanej z małoazja-
tyckim kultem cesarskim przeprowadzoną przez Stevena J. Friesena 41. Także 
Alexandria Frisch uważa, że dwie bestie zostają podporządkowane jednemu, 
syntetycznemu obrazowi już w Dn 7 42. Teraz można przejść do realizacji tego 
zapowiadanego kroku przy założeniu kolejności występowania tych fragmentów 
w planie Apokalipsy. 

W Ap 16,13 występują łącznie trzy postacie: smok, bestia i pseudo-prorok 43. 
Okazuje się, że z ich wnętrza wychodzą takie same trzy duchy nieczyste porów-
nane do żab. Klęska żab (Wj 7,27–8,9) określona jest w Ps 78,45 jako niszcząca, 
prowadząca do ruiny (wattašh. îtēm). Nie tłumaczy tego stwierdzenie, że to 

40	 Przykładem takiego uproszczenia może być Tipvarakankoon, The Theme of Deception in 
the Book of Revelation, 151–92, 194–95.

41	 Steven J. Friesen, “Myth and Symbolic Resistance in Revelation 13,” Journal of Biblical 
Literature 123, no. 2 (2004), 281–313, https://doi.org/10.2307/3267946, por. Steven J. 
Scherrer, “Signs and Wonders in the Imperial Cult: A New Look at a Roman Religious 
Institution in the Light of Rev 13:13–15,” Journal of Biblical Literature 103, no. 4 (1984), 
599–610, https://doi.org/10.2307/3260470, a za nim np. Christopher R. Smith, “The Stru-
cture of the Book of Revelation in Light of Apocalyptic Literary Conventions,” Novum 
Testamentum 36, no. 4 (1994), 373–93, zwł. 391, https://doi.org/10.1163/156853694x00247. 
Zob. też Paul Henry Yeates, “Blaspheming Heaven: Revelation 13:4–8 and the Competition 
for Heaven in Roman Imperial Ideology and the Visions of John,” Novum Testamentum 
59, no. 1 (2017), 31–51, https://doi.org/10.1163/15685365-12341554.

42	 Alexandria Frisch, “The Four (Animal) Kingdoms: Understanding Empires as Beastly 
Bodies,” in Four Kingdom Motifs before and beyond the Book of Daniel, ed. Andrew 
Perrin and Loren T. Stuckenbruck (Leiden: Brill, 2020), 56–80, zwł. 74, https://doi.
org/10.1163/9789004443280_005.

43	 Postać smoka bywa zaniedbywana (np. Giancarlo Biguzzi, “A Figurative and Narrative 
Language Grammar of Revelation,” Novum Testamentum 45, no. 4 [2003], 382–402, zwł. 
384–85), podczas gdy pełni rolę zwornika dla całego wątku.



17Objawienie Boże w świetle 13 rozdziału Księgi Apokalipsy 

parodia sądu (giudizio da burla) w duchu Mdr 12 44. Księga Mądrości nawią-
zuje do plagi żab, ale w sposób dość niezobowiązujący, jako do wspomnienia, 
które uświadamia niefrasobliwym synom Izraela potęgę Boga (Mdr 19,10). 
W Ps 105,30 również nie ma tego dramatycznego tonu w aluzji do plagi żab. 
Warto tu przytoczyć wczesnochrześcijańską symbolikę żaby wydedukowaną 
z dekoracji oliwnych lampek koptyjskich, na których żaba przedstawiona 
jest wraz z barankiem i napisem EGO EIMI ANASTAS[I]S („ja [jestem] 
zmartwychwstaniem”) 45. Czy można pójść tym tropem i widzieć w owych żabach 
parodię zmartwychwstania, jakim obdarza Baranek tych, którzy dochowali Mu 
wierności (Ap 20,5–6)? To odwrócenie cech Baranka dobrze wpisywałoby się 
w strategię budowania obrazu bestii (w liczbie pojedynczej, bez rozróżniania 
dwóch jej obrazów, jak wykazaliśmy powyżej). W Ap 20,10 bestia i pseudo-
-prorok występują ponownie w triadzie. Tym razem dopełnia jej zwodziciel 
diabeł (hō diabolos ho planōn). Związek diabła ze smokiem (por. Ap 12,9) 
uzasadnia uznanie tej triady za identyczną z omówioną powyżej 46. Można 
więc w tym wersecie widzieć zamknięcie wątku parodii Baranka, ostateczną 
eliminację podmiotów wrogich Barankowi. Paweł Podeszwa słusznie zwraca 
uwagę, że jako ostateczny zwycięzcą Bestii jest przedstawiany w różny sposób 
Jezus Chrystus (Baranek, Jeździec na białym koniu) 47, co potwierdza związek 
na zasadzie kontrastu między Barankiem a Bestią. 

Podsumowując przeprowadzoną analizę motywu dwóch bestii, możemy 
stwierdzić, że nie jest on wyróżnikiem Ap 13 ani nie wyznacza końca tej jednostki. 
W zasadzie w Apokalipsie mamy do czynienia z jedną bestią, która pełni określoną 
rolę i występuje w księdze już od Ap 11,7 oraz w Ap 16–20. Czy jest więc coś, co 
wyznacza koniec Ap 13? Czy możemy mówić, że jakikolwiek poziom jednostki 
kończy się wraz z Ap 13,18? Zakończenie tego rozdziału jest dość specyficzne, 
ponieważ opiera się na zagadce liczbowej (Ap 13,17–18). Jest to zagadka powią-
zana z Ap 17,7–18, a więc z rozwiązaniem tajemnicy kobiety i niosącej ją bestii, 

44	 Luis Alonso Schökel and Cecilia Carniti, I Salmi, trans. Antonio Nepi, vol. 2 (Roma: 
Borla, 1993), 107.

45	 Dorothea Forstner, Świat symboliki chrześcijańskiej, ed. and trans. Wanda Zakrzewska, 
Paweł Pachciarek, and Ryszard Turzyński (Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax, 2001), 
310–11; Stanisław Kobielus, Bestiarium chrześcijańskie: Zwierzęta w symbolice i interpretacji: 
starożytność i średniowiecze (Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax, 2002), 352 i il. 275.

46	 Związki tych obrazów dostrzega np. Marek Karczewski, Szatan w Apokalipsie św. Jana 
(Olsztyn: Wydawnictwo Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego, 2013), 18; Barbara Ba-
rylak, Niewiasta z Ap 12 jako obraz Kościoła pielgrzymującego i prześladowanego (Kraków: 
Serafin, 2022), 320.

47	 Paweł Podeszwa, “Il simbolismo della cifra dieci nell’Apocalisse di San Giovanni,” Biblica et 
Patristica Thoruniensia 5 (2012), 85–101, zwł. 95–96, https://doi.org/10.12775/bpth.2012.004.



18 Waldemar Linke

mającej siedem głów i dziesięć rogów (to mystētion tēs gynaikos kai tou thēriou 
tou bastadzontos autēn tou echontos tas hepta kefalas kai ta deka kerata). W tym 
passusie pojawia się bestia z jej atrybutami (bliższa bestii z morza, por. Ap 13,1, 
niż bestii z ziemi, por. Ap 13,11, a więc pseudo-Barankowi). Ten stosunkowo 
długi fragment ma charakter objaśnienia danego przez anioła – interpretatora 
i obejmuje cały blok motywów, ponieważ poza bestią pojawia się tam jeszcze 
kobieta, która jest motywem dominującym. W rozwiązaniu tym kluczową rolę 
odgrywa zapowiedź zwycięstwa Baranka i wiernych Mu (Ap 17,14). W Ap 13,7 
bestia z morza przedstawiona jest jako zwycięska w walce ze świętymi, a więc 
wiernymi Barankowi. Jest to kontynuacja idei czasowego – jak to może wynikać 
z Ap 13,5 (42 miesiące) i jak okaże się w dalszym ciągu księgi – zwycięstwa be-
stii 48, o którym mowa w Ap 11,7. Bestia pokonuje wiernych Barankowi, ale nigdy 
Jego samego. Włączenie się Baranka w tę eschatologiczną walkę przechyla szalę 
ostatecznego zwycięstwa na stronę Baranka, relatywizuje zaś zwycięstwo bestii. 
Zwycięstwo w Apokalipsie to domena, prawie że atrybut Baranka (Ap 5,5; 6,2 49; 
17,14) 50. Ma ono swój wymiar sądowy, który ściśle powiązany jest z militarnym 51. 
Motyw walki Baranka z bestią i jej wynik są więc ukazane jako rozwijające 
się w Apokalipsie. Podobnie rozwojowy charakter ma kwestia identyfikacji 
bestii, która jest oparta na rozumie czytelnika (nous), objawiający się w liczeniu 
(psēfisatō). Nierozwiązywalność zagadek liczbowych związanych z liczeniem i ich 
związek z fałszywym proroctwem w Apokalipsie można uznać za dowiedzione 52. 
W historii interpretacji Ap 13,18 liczba bestii (666, 616, 665) 53 jest przedmiotem 

48	 Carol J. Rotz, “The Remedy for Vengeance: Blood in the Apocalypse,” in Listening Again 
to the Text New Testament Studies in Honor of George Lyons, ed. Richard P. Thompson, 
Claremont Studies in New Testament and Christian Origins (Claremont, CA: Claremont 
Press, 2021), 153–70, zwł. 161.

49	 Interpretacja jeźdźca na białym koniu jako postaci obrazującej zwycięskiego Chrystusa, zob. 
Waldemar Linke, “Jeźdźcy Apokalipsy: siła zła czy dobra?,” Katecheta 58, no. 5 (2014), 66–71.

50	 Piotr Krupa, Zwyciężający w siedmiu listach Apokalipsy św. Jana (Kraków: Wydawnictwo 
Karmelitów Bosych, 2021), 266.

51	 Waldemar Linke, Jerozolima jako miejsce i uczestnik sądu Bożego w Apokalipsie według 
św. Jana (Warszawa: Oficyna Wydawnicza „Vocatio”, 2005), 107–9; Dariusz Kotecki, 
Jezus a Bóg Izraela w Apokalipsie św. Jana, Scripta Theologica Thoruniensia 27 (Toruń: 
Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, 2013), 426.

52	 Waldemar Linke, “‘Biały kamyk’ (Ap 2,17b) a koncepcja mądrości i/lub fałszywego pro-
roctwa w Apokalipsie,” Warszawskie Studia Teologiczne 14 (2001), 49–63.

53	 Wersję tekstu z liczebnikiem 616 znajdziemy w papirusie p115 (P. Oxyrhynchus 4499) 
z Oxfordu z III w., 665 występuje w majuskułowym kodeksie z XI w. przechowywanym 
w Bibliotece Narodowej w Paryżu (Coislin Gr. 18), który dla krytyki tekstu Apokalipsy 
ma duże znaczenie; por. Kurt Aland and Barbara Aland, The Text of the New Testament: 
An Introduction to the Critical Editions and to the Theory and Practice of Modern Textual 



19Objawienie Boże w świetle 13 rozdziału Księgi Apokalipsy 

wielu hipotez mających pomóc w identyfikacji bestii 54, którym daleko do bycia 
rozstrzygającymi. Niepowodzenia dotyczące identyfikacji wiążą się zwłaszcza 
z trudnością odpowiedzi na pytanie, czym jest uleczenie śmiertelnej rany bestii 
(Ap 13,3) 55, jeśli nie jest to parodia zmartwychwstania Jezusa-Baranka. Wiązanie 
(często wymuszone) Apokalipsy z bieżącą (względem czasów powstania tej księgi 
Nowego Testamentu) historią nie ma solidnych podstaw. O wiele mocniejsze są 
więzy wewnątrz tekstu Apokalipsy (intratekstualne) i one też wiele objaśniają. 
Bestia w Ap 17,11 zidentyfikowana jest jako ósmy król. Jest to o tyle trudne do 
egzegezy, że w Ap 17,9.10 podane są dwa alternatywne sposoby interpretacji 
siedmiu głów bestii (odpowiednio: góry i królowie), a w opozycji do obydwu 
tych rozwiązań stoi wzmianka o ósmym elemencie 56. Poza tym interpretacja 
się zapętla, ponieważ bestia jest ósmym królem, a więc ósmym elementem 
samej siebie. Ósma głowa siedmiogłowej bestii jest więc obrazem całkowitego 
zamieszania. Musimy też pamiętać, że liczba królów nie wyczerpuje się w owej 
siódemce/ósemce, ale obejmuje jeszcze grupę nieidentyfikowanych i niezindywi-
dualizowanych królów, którzy będą walczyć z Barankiem i zostaną przez Niego 
pokonani (Ap 17,12–14). Tak więc również wyjaśnienie, do którego potrzeba 
rozumu, w Ap 17,7 jest ślepą uliczką semantyczną, podobnie jak Ap 13,17–18. 
Wiedza i efekt obliczania to pseudo-wiedza o ujemnym walorze znaczeniowym. 
Po jej otrzymaniu wiemy mniej, niż mogłoby się nam wydawać, że wiemy przed-
tem. Z tej rozumowo nabytej wiedzy nie płynie zrozumienie. Edmondo Lupieri 
zauważa, że interpretacja liczby bestii jako wskazującej jednego króla jest reduk-
tywna, a ton tekstu jest ogólny i jego odniesienia mają zakres kosmiczny 57. Jest 
to uwaga dająca interpretacji Ap 13,18 inny od proponowanego w tym artykule 
kierunek, ale wskazuje jałowość dywagacji mających na celu prostą identyfikację 
desygnatu „liczby bestii”.

Tak więc charakterystyczny na pierwszy rzut oka fragment (Ap 13,17–18) 
trudno uznać za mocne kryterium pozwalające na wyodrębnienie Ap 13 jako 

Criticism, trans. Erroll F. Rhodes (Grand Rapids, MI: Eerdmans; Leiden: Brill, 1987), 135 
(pod nr 2344).

54	 Edmondo Lupieri, L’Apocalisse di Giovanni (Milano: Fondazione Lorenzo Valla. Arnoldo 
Mondadori Editore, 1999), 214–19; Adam Łukaszewicz, ARITHMOS THĒRIOU. Uwagi 
o Apk 13.18 (Warszawa: Uniwersytet Warszawski. Instytut Archeologii – Zakład Papiro-
logii, 2002), 17–31; autorska interpretacja Łukaszewicza (Wespazjan-Trajan jako bestia), 
zob. Łukaszewicz, 62–65.

55	 Historia interpretacji tego wątku, zob. Judith L. Kovacs and Christopher Rowland, Re-
velation (Oxford: Blackwell, 2004), 155–56.

56	 Giancarlo Biguzzi (L’Apocalisse e i suoi enigmi, Studi biblici 143 [Brescia: Paideia, 2004], 
138) słusznie odrzuca hipotezę niedbałości matematycznej w Apokalipsie.

57	 Lupieri, L’Apocalisse di Giovanni, 219.



20 Waldemar Linke

całostki literackiej. Jest to raczej odsyłacz do dalszego ciągu wątku pozornego 
objawienia imienia bestii. Dopiero początek następnego rozdziału (Ap 14,1) 
i zmiana scenerii (góra Syjon) sygnalizują, że zaczyna się nowa jednostka. Ta 
z kolei nawiązuje do Ap 7,1–8 i wizji tłumu zbawionych z Izraela i z narodów. 
Jest to raczej słaba cezura kończąca jednostkę Ap 13,1–18 i odpowiada jej randze. 
Ta bowiem jest częścią wielkiego znaku (Ap 12,1–15,4) 58, jego części ukazują-
cej szczyt potęgi mocy zła: zwycięstwo bestii. Meryzm morza i ziemi obecny 
w Ap 12,12 zostaje rozwinięty w Ap 13, gdzie nadaje on strukturę rozdziałowi. 
W tym sensie Ap 12 przygotowuje rozdział następny i jest z nim organicznie 
związany 59. Narracja o eschatologicznym konflikcie ujawnia różnicę między 
imieniem Boga oraz imieniem bestii. To pierwsze jest objawione wirtualnemu 
zwycięscy (Ap 3,12), podczas gdy drugie pozostaje niedającą się rozwikłać za-
gadką, z którą można mierzyć się tylko przy pomocy rozumu. Cześć imienia 
Boga, której czynnie przeciwstawia się bestia bluźniąca imieniu Boga 60, jest 
więc dana (objawiona) zwycięscy przez samego Boga, podczas gdy zagadkowy 
charakter imienia bestii jest oznaką jej przynależności do strefy zła.

W tym kontekście uwagę czytelnika przyciąga kwestia bluźnienia imieniu 
Boga (Ap 13,6) i imienia bestii, które jest ukryte, ale zarazem powszechnie 
znane, ponieważ naniesione w formie piętna (charagma, por. też Ap 14,11; 
15,2) na prawą rękę lub czoło każdego. Imię w postaci zaszyfrowanej, liczbowej. 
Liczba imienia bestii przedstawiona jest w Ap 15,2 jako potęga wroga Bogu, ale 
pokonana przez lud wyzwolony przez Baranka jako nowego Mojżesza. Jest to 
„odwrócona”, sparodiowana sytuacja, w której wizjoner widzi 144 000 opieczę-
towanych idących za Barankiem (Ap 7,4). Można więc powiedzieć, że w Ap 13 
elementem strukturującym nie są obrazy dwóch bestii ani dwudzielny obraz 
jednej bestii, ale skontrastowane ze sobą dwa odniesienia do imienia: Bożego 
i bestii. Przy czym tylko to pierwsze jest dane czytelnikowi (objawione).

Jeżeli dwie bestie z Ap 13 nie wchodzą w narracyjną interakcję, która two-
rzyłaby znaczącą strukturę ze wszystkimi jej konsekwencjami, to jaka jest racja 
ich istnienia w tekście, a więc w bycie intencjonalnym. Mówiąc wprost: po co 

58	 W Ap 15,5 powraca motyw otwarcia świątyni w niebie (por. Ap 11,19). Za wielki znak 
uznajemy więc to, co znajduje się między wzmiankami tego otwarcia. Nie wydaje się 
słuszne ograniczanie wielkiego znaku do Ap 12,1–2, jak czyni to np. Robert L. Thomas, 
Revelation 8–22: An Exegetical Commentary (Chicago: Moody Press, 1995), 119, ponieważ 
kobieta jest bohaterką także w części formalnie ukazanej jako „inny znak” (Ap 12,3).

59	 Łukaszewicz, ARITHMOS THĒRIOU, 11–13.
60	 Paweł Podeszwa, Paschalna pamięć o Jezusie. Studium egzegetyczno-teologiczne wyrażenia 

ī martyria Iīsou w Apokalipsie Św. Jana, Studia i Materiały 142 (Poznań: Uniwersytet im. 
Adama Mickiewicza. Wydział Teologiczny, 2011), 281.



21Objawienie Boże w świetle 13 rozdziału Księgi Apokalipsy 

autor chciał tych dwóch quasi-postaci swego quasi-opowiadania? Odpowiedź 
tkwi w sposobie opowiadania o nich, który jest różny dla bestii z morza i dla 
bestii z ziemi.

Sposób prezentacji bestii w Ap 13

Dwudzielność Ap 13 to efekt zastosowania dwóch technik budowania opisu i/
lub opowiadania. Kryterium rozróżnienia tych technik jest obecność związków 
inter- i intratekstowych w Ap 13. Intertekstualność jest cechą, którą zauważono 
i opisano (nawet jeśli bez typowego dla teoretyków intertekstualizmu żargonu) 
w odniesieniu do Dn 7 61. Sam wybór terminu to thērion wart jest chwili uwagi. 
W Ap 6,8, gdy pojawia się on po raz pierwszy w księdze, występuje w liczbie 
mnogiej i oznacza „zwierzęta”. Dodatkowe określenie („ziemskie”) wiąże go 
z obszarem znaczeniowym, który możemy uznać za realistyczny (dzikie zwie-
rzęta mogły być przyczyną śmierci w realnym świecie). Choć groźne, thēria 
w Ap 6,8 są zwierzętami i są rzeczywiste. O postaci z Ap 11,7 nie możemy 
powiedzieć, że jest częścią rzeczywistego ekosystemu, o czym świadczy jej po-
chodzenie ze świata podziemnego. Ta postać przynależy do sfery chtonicznej. 
Aramejskie słowo h. êwān (l. poj. h. êwâ) jest odpowiednikiem hebrajskiego h. ajjă 
oznaczającego istotę żyjącą, żywą, zwierzę, np. w Ez 1,5. Tam też ukazują się 
wizjonerowi cztery „istoty żywe” (ʾ arbaʿ  h. ajjôt), które w toku opisu okazują 
się być atrybutami i otoczeniem chwały Boga (np. Ez 10,4). Mają one swoje 
zwierzęce komponenty (Ez 1,7–8: kopyta, skrzydła). W Apokalipsie zostały 
one włączone w wizję tronu Bożego (4,7–8) i zachowują pozytywny charakter 
jako uczestnicy liturgii w niebie (poza Ap 4–5 w: 7,11; 14,3; 15,7; 19,4). Rozróż-
nienie czterech istot żywych, inspirowanych Księgą Ezechiela, o pozytywnym 
charakterze, związanych z chwałą Boga, i czterech bestii z Dn 7, niszczyciel-
skich i wrogich, nie powstało w Apokalipsie na płaszczyźnie leksykalnej, ale 
w interpretacji tego słownictwa w LXX oraz w wykorzystaniu (już tak zróż-
nicowanych?) motywów w nowotestamentowej apokalipsie. Bestia w Ap 11,6 
scharakteryzowana jest tylko przez miejsce, z którego wychodzi: abyssos, które 
nie ma niczego wspólnego z bestiami z Dn 7. Dopiero rzutowanie wiedzy do-
starczanej czytelnikowi przez narratora w Ap 13 sprawia, że Ap 11,7 może być 
odczytane jako (bardzo dalekie i zapośredniczone) nawiązanie do Dn 7. Ten 
przypadek dostarcza nam okazji do zaobserwowania, jak w Ap budowane są 

61	 Marek Parchem, Księga Daniela. Wstęp, przekład z oryginału, komentarz, Nowy Komentarz 
Biblijny. Stary Testament 26 (Częstochowa: Edycja Świętego Pawła, 2008), 439–44.



22 Waldemar Linke

więzi intertekstualne o charakterze wewnątrzbiblijnym. W Ap 14,9 nie są one 
silniejsze, ale czytelnik ma już gotowy zestaw skojarzeń wypracowanych w Ap 
13, co czyni je łatwiejszymi do odczytania i bardziej oczywistymi. Dynamizm 
lektury jest więc wpisany w rozwój Objawienia w sposób, w którym władze 
poznawcze i przeżycia estetyczne budują capacitas podmiotu ludzkiego do 
zrozumienia obrazu językowego (metafory językowej) i literackiego, będącego 
wehikułem rozumienia Objawienia.

Bestia z morza (Ap 13,2) ma cechy pantery, niedźwiedzia (łapy) i lwa (paszcza). 
W sposób bardzo wyraźny przypomina to obraz trzech bestii z Dn 7,4–6 62, które 
wychodzą z morza (Dn 7,2–3). Bestia z Apokalipsy jest kumulacją elementów, 
które występują u trzech bestii z Księgi Daniela. Nie są to opisy podobne do 
siebie w szczegółach. O powstaniu między nimi relacji intertekstualnej decyduje 
odwołanie się w obydwóch tekstach do tej samej listy zwierząt: lew, niedźwiedź, 
pantera w Dn 7,4–6); pantera, niedźwiedź, lew w Ap 13,2. Nie mają swego 
odpowiednika w Ap 13,2 orzeł i motyw skrzydeł występujące w Dn 7,4.6. Be-
stia z morza w Ap 13,2 ma też 10 rogów, czyli atrybut bestii w Dn 7,7.20, czyli 
czwartej, niemającej żadnego odniesienia zwierzęcego. Bestia z morza w Apo-
kalipsie reasumuje więc cały motyw bestii (wszystkie cztery bestie) z Dn 7. 
Koester czyni ciekawą uwagę, która na dwie bestie w Ap 13 każe patrzeć jako 
na dynamiczny, ale cechujący się ciągłością obraz. Siedem głów bestii z morza 
jest, w jego przekonaniu, sumą głów czterech bestii z Dn 7,2–8 63. Ten kieru-
nek interpretacji bestii z morza wzmacniają jeszcze inne elementy: pokonanie 
świętych w Dn 7,21 i w Ap 13,7; bluźnienie Bogu w Dn 7,25 i w Ap 13,6. Tak 
więc Ap 13,2 odnosi się przede wszystkim do czwartej bestii z Księgi Daniela, 
ponieważ z nią ma najwięcej podobieństw. 

Z tego systemu związków między tekstami wyłączony jest fragment Dn 7,9–18,  
co nie oznacza, że autor Apokalipsy (jakkolwiek go rozumiemy: jako osobę, 
kolektyw czy konstrukt teoretycznoliteracki) ignoruje ten passus, ponieważ 
opisy postaci Starowiecznego i jakby Syna Człowieczego zostały wykorzystane 
w Ap 1,12–14 i w Ap 4–5 64. W Ap 13 ten element został zastąpiony parodią 

62	 John J. Collins, Daniel: A Commentary on the Book of Daniel, ed. Frank Moore Cross, 
Hermeneia (Minneapolis, MN: Fortress, 1993), 297–98; John Goldingay, Daniel (Nashville, 
TN: Thomas Nelson, 1996), 160–61.

63	 Koester, Revelation, 569. Zob. Craig R. Koester, “The Image of the Beast from the Land 
(Rev 13, 11–18): A Study in Incongruity,” in New Perspectives on the Book of Revelation, 
ed. Adela Yarbro Collins, Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium 291 
(Leuven: Peeters, 2017), 333–52.

64	 Gregory K. Beale, John’s Use of the Old Testament in Revelation, Journal for the Study of 
the New Testament 166 (Sheffield: Sheffield Academic Press, 1998), 88–89.



23Objawienie Boże w świetle 13 rozdziału Księgi Apokalipsy 

Baranka. To właśnie wydobycie elementów owej parodii jest wyróżnikiem 
Ap 13 i miejscem, gdzie jest ona najpełniej wyartykułowana. Beale, analizując 
powiązania między Dn 7 a Apokalipsą, stwierdza, że Baranek z Apokalipsy jest 
„obrazem zastępczym” (substitue image) Syna Człowieczego 65. Odzwierciedla to 
istotną cechę Dn 7: „kontrast zachodzący pomiędzy bestiami wychodzącymi 
z morza a postacią jakby Syna Człowieczego” 66. Podobny kontrast występuje 
w Apokalipsie, a podmiotami tego przeciwstawienia przechodzącego w konflikt 
są z jednej strony bestie z morza i z ziemi, które redukują się do jednej bestii 
podporządkowanej smokowi, a będącej pseudo-Barankiem, a z drugiej sam 
Baranek. W Ap 13 przedstawienie obydwu bestii służy do zbudowania figury 
pseudo-Baranka. Dzięki niej w tym obrazie podzielonym (przynajmniej na 
poziomie powierzchownych struktur) na dwa panele obecny jest też (choćby 
nawet pośrednio) Baranek, jakby Syn Człowieczy, Jezus Chrystus zabity, zmar-
twychwstały, żyjący na wieki i zwycięski w ostatecznym boju ze złem. 

Co jest Objawieniem i czym jest Objawienie w Ap 13? 
Próba podsumowania

W Ap 13 nie ma zupełnie terminologii związanej z królowaniem, jest tylko 
sądowo-militarna 67. Jest to charakterystyczne, ponieważ związek bestii z królami 
ziemi jest ważnym motywem w Ap 17–19. Jezus-Słowo Boże występuje jako król 
nad królami i pan nad panami (Basileus basileōn kai kyrios kyriōn) w Ap 19,16b. 
Bestia, czyli pseudo-Baranek, reprezentuje koalicję podmiotów toczących walkę 
przeciw Barankowi (Ap 16,13–14, por. 17,2–3) i wspólnie ponoszących klęskę 
(Ap 19,19, por. 15,2–3). Ostateczny wynik eschatologicznego zmagania ma swe 
osadzenie w zarysowaniu eschatologicznego przeciwnika. Jednak to nie bestia, 
pseudo-Baranek jest treścią objawienia, czyli apokalipsy, ale Baranek zasiadający 
na tronie, jedyny godny dokonać objawienia treści zwoju apokalipsy (Ap 5,1–3). 
65	 Beale, 348.
66	 Parchem, Księga Daniela, 434; por. też 435.
67	 Choć w Ap 13,7 pojawia się wyrażenie eksousia epi pasan fylēn kai laon kai glōssan kai ethnos 

(„władza nad każdym plemieniem, i ludem, i językiem, i narodem”). Marian Gołębiewski 
(Apokalipsa Jana: Komentarz filologiczno-biblijny [Wrocław: Wydawnictwo I-BiS, 2022], 
168) wskazuje, że ma ona charakter istotniejszy niż polityczny. Jest to wyraźne odejście 
od jednostronnie politycznych interpretacji Ap 13, której przykładem może być opinia 
Alfreda Läpple’a (L’Apocalisse: Un libro vivo per il cristiano di oggi, 2nd ed., trans. Edoardo 
Martinelli, Parola e liturgia 7 [Roma: Edizioni Paoline, 1980], 155), że skoro Dn 7 zawiera 
dokładnie określoną co do przedmiotu inwektywę polityczną, to i w Ap 13 taka inwektywa 
musi być obecna.



24 Waldemar Linke

Objawienie zawartości zwoju jest czymś więcej niż treścią komunikowaną przez 
Boga, ale wiąże się z kondycją tych, którzy z Barankiem są związani na mocy 
skutków Jego ofiary, działania Jego przelanej krwi (Ap 5,9b–10). W Ap 5,10a 
powraca cytat z Wj 19,6, który pojawił się w Ap 1,6 jako sposób powiązania 
paschalnego dzieła Chrystusa z historią zbawienia Starego Testamentu. Podobną 
rolę Wj 19,6 pełni w 1 P 2,9, gdzie definiuje Kościół (nowy Izrael), co dopełnia 
zapowiedź nadziei zbawienia dla pogan (1 P 2,10; por. Oz 1,6.8–9; 2,3.25). Sam 
Chrystus w 1 P 2,6–8 jest przedstawiony jako spełnienie serii przepowiedni 
prorockich (Iz 28,16; Ps 118,22; Iz 8,14–15; tematem łączącym elementy zbioru 
testimoniów czyli florilegium 68 jest obraz kamienia). Tekst stosowany przez 
chrześcijan, aby zdefiniować naturę i rolę Kościoła, jest w Apokalipsie użyty 
także w celu uwypuklenia ciągłości działania Boga w dziele zbawienia oraz 
równości statusu Boga i Jezusa Chrystusa. W Pierwszym Liście św. Piotra Jezus 
Chrystus jest raczej dziełem zbawczym Boga 69 niż Zbawicielem, a królewski lud 
kapłański opisany jest jako dom Chrystusa zbudowany na Nim jako kamieniu 
węgielnym lub Jego rodzina 70. W Ap 1,16; 5,10a Jezus jest wykonawcą dzieła 
zbawczego, którego efektem jest z kolei ukonstytuowanie świętej społeczności. 
Jezus komunikuje więc Kościołowi zbawienie przez dzieło, którego dokonał. 
Jezus apokaliptyczny, a więc objawiający, jest Jezusem dziejącym się, żywym. 
Dzieje się On w miarę rozwoju dramatu objawieniowego, którym jest Apoka-
lipsa. On wypełnia Pisma (czynnie) i jest to inna rola niż wynikająca z formuły 
wypełnienia, np. w Ewangelii Mateusza 71, gdzie Pisma wypełniają się na Jezusie. 
Objawieniem w Ap 13 jest zwycięstwo Chrystusa Baranka i zbawienie tych, 

68	 George J. Brooke, Exegesis at Qumran: 4QFlorilegium in Its Jewish Context, Journal for the 
Study of the Old Testament 29 (Sheffield: JSOT, 1985), 83; Florentino García Martínez and 
Julio Trebolle Barrera, Los hombres de Qumrán: Literatura, estructura social y concepciones 
religiosas, 2nd ed. (Madrid: Trotta, 1997), 136; Piotr Muchowski, Komentarze do rękopisów 
znad Morza Martwego, Biblioteka Zwojów 7 (Kraków: The Enigma Press, 2000), 154–56; 
Witold Józef Tyloch, Rękopisy z Qumran nad Morzem Martwym, 2nd ed. (Warszawa: 
Książka i Wiedza, 2001), 341–47; George J. Brooke, “Florilegia,” in Słownik hermeneutyki 
biblijnej, ed. R. J. Coggins and J. L. Houlden, trans. Bogusław Widła, Prymasowska Seria 
Biblijna (Warszawa: Oficyna Wydawnicza „Vocatio”, 2005), 219–22.

69	 Feliks Gryglewicz, Listy katolickie, Pismo Święte Nowego Testamentu w 12 Tomach 11 
(Poznań: Pallottinum, 1959), 200–201; Stanisław Hałas, Pierwszy List św. Piotra, Nowy 
Komentarz Biblijny. Nowy Testament 17 (Częstochowa: Edycja Świętego Pawła, 2007), 
155–57.

70	 Wiesław Alicki, Duch Chrystusa (1P 1, 11): Pneumatologia chrystocentryczna w Pierwszym 
Liście św. Piotra (Kraków: Tyniec. Wydawnictwo Benedyktynów, 2003), 145–47.

71	 Wojciech Michniewicz, “‘A stało się to wszystko, aby się wypełniły Pisma’ czyli o tzw. 
formułach wypełnienia u Mt 26,47–57 cz. 2,” Studia Teologiczne Białystok, Drohiczyn 
Łomża 19 (2001), 23–42, zwł. 23–31 (z przeglądem bibliograficznym); Jan Klinkowski, 



25Objawienie Boże w świetle 13 rozdziału Księgi Apokalipsy 

którzy za Nim idą. Choć wprost w samym tym rozdziale obecne jest stwierdze-
nie, że to bestia odnosi zwycięstwo nad wierzącymi w Chrystusa (Ap 13,7), to 
jednak spojrzenie na całość księgi Objawienia daje nam obraz, który relatywi-
zuje, a nawet unieważnia to zwycięstwo. Objawienie kształtuje się na poziomie 
wyższym niż perykopa. Przedmiotem egzegezy zaś jest Logos – chrystologiczny 
sens Objawienia, a nie tekst. Ten pozostaje przedmiotem lektury pozwalającej 
czytelnikowi wejść w dynamikę rozwijania się dramatu Objawienia, które 
przychodzi do czytelnika nie tylko jako przesłanie do przyjęcia, ale przede 
wszystkim jako twórcze doświadczenie Chrystusa Zbawiciela.

W podsumowaniu naszych rozważań warto wrócić do tych tekstów, od któ-
rych zaczęliśmy. W Apokalipsie dostrzegliśmy bowiem intuicję, którą expressis 
verbis wyraził Quodvultdeus (czy też inny autor) w traktacie De promissionibus. 
Proroctwo odczytywane jest przez autora Apokalipsy jako aktualne, ponieważ 
uczestniczymy w jego dzianiu się na sposób wypełnienia. To, co objawione 
nie zamyka się w tekście, ale w jego chrystologicznej realizacji. Jeśli chodzi zaś 
o polskiego reformacyjnego poetę i kaznodzieję, to odczytał on trafnie fakt 
istnienia przestrzeni między opowiedzianym a objawionym. Te dwa dawne 
teksty mogą dziś być ważnymi punktami odniesienia zarówno dla opisu relacji 
między Objawieniem a Pismem Świętym, jak i dla szukania podstaw egzegezy 
teologicznej. W tym pierwszym zakresie Objawienie ukazuje się jako czynnik 
nadający Pismu charakter spójnego komunikatu rozwijającego się w historycz-
nym procesie. Komunikat ten, ześrodkowany w Jezusie Chrystusie, wcielonym 
Logosie, jest głównym punktem odniesienia dla jakiegokolwiek fragmentu, 
wątku lub motywu biblijnego 72.

Bibliografia

Aland, Kurt, and Barbara Aland. The Text of the New Testament: An Introduction to the Critical 
Editions and to the Theory and Practice of Modern Textual Criticism. Translated by Erroll 
F. Rhodes. Grand Rapids, MI: Eerdmans; Leiden: Brill, 1987.

Alicki, Wiesław. Duch Chrystusa (1P 1, 11): Pneumatologia chrystocentryczna w Pierwszym 
Liście św. Piotra. Kraków: Tyniec. Wydawnictwo Benedyktynów, 2003.

Alonso Schökel, Luis, and Cecilia Carniti. I Salmi. Translated by Antonio Nepi. Vol. 2. 
Roma: Borla, 1993.

“‘Mała Tora’ – starotestamentalne tło Ewangelii Dzieciństwa (Mt 1,18–2,23),” Perspectiva 
6, no. 1 (2007), 62–89.

72	 Waldemar Linke, “Verbum abbreviatum i silentium Dei u Benedykta XVI a przedmiot 
i metoda egzegezy biblijnej,” Wrocławski Przegląd Teologiczny 32, no. 1 (2024), 5–64, zwł. 
52–54, https://doi.org/10.52097/wpt.8471.



26 Waldemar Linke

Aune, David Edward. Prophecy in Early Christianity and the Ancient Mediterranean World. 
Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1983.

Aune, David Edward. Revelation 1–5. Word Biblical Commentary, 52A. Nashville, TN: 
Nelson, 1997.

Barylak, Barbara. Niewiasta z Ap 12 jako obraz Kościoła pielgrzymującego i prześladowanego. 
Kraków: Serafin, 2022.

Bauckham, Richard. The Climax of Prophecy. Studies on the Book of Revelation. Edinburgh: 
T&T Clark, 1993.

Bauckham, Richard. La teologia dell’Apocalisse. Translated by Paolo Bernardini and Enzo 
Perrera. Teologia del Nuovo Testamento 12. Brescia: Paideia Editrice, 1994.

Bauckham, Richard. The Theology of the Book of Revelation. Cambridge, UK: Cambridge 
University Press, 1993.

Beale, Gregory K. The Book of Revelation. A Commentary on the Greek Text. New Internatio-
nal Greek Testament Commentary. Grand Rapids, MI: Eerdmans; Carlisle: Paternoster 
Press, 1999.

Beale, Gregory K. John’s Use of the Old Testament in Revelation. Journal for the Study of the 
New Testament 166. Sheffield: Sheffield Academic Press, 1998.

Biguzzi, Giancarlo. Apocalisse. Nuova versione, introduzione e commento. Libri Biblici. Nuovo 
Testamento 20. Milano: Paoline, 2005.

Biguzzi, Giancarlo. L’Apocalisse e i suoi enigmi. Studi biblici 143. Brescia: Paideia, 2004.
Biguzzi, Giancarlo. “A Figurative and Narrative Language Grammar of Revelation.” Novum 

Testamentum 45, no. 4 (2003): 382–402.
Brooke, George J. Exegesis at Qumran: 4QFlorilegium in Its Jewish Context. Journal for the 

Study of the Old Testament 29. Sheffield: JSOT, 1985.
Brooke, George J. “Florilegia.” In Słownik hermeneutyki biblijnej, edited by R. J. Coggins 

and J. L. Houlden, translated by Bogusław Widła, 219–22. Prymasowska Seria Biblijna. 
Warszawa: Oficyna Wydawnicza „Vocatio”, 2005.

Collins, John J. Daniel: A Commentary on the Book of Daniel. Edited by Frank Moore Cross. 
Hermeneia. Minneapolis, MN: Fortress, 1993.

Corsini, Eugenio. Apocalisse di Gesu Christo, secondo Giovanni. Torino: Societa Editrice 
Internationazionale, 2002.

Czajkowski, Michał. “Ostatnie proroctwo (Apokalipsa).” In Ewangelia św. Jana, Listy Po-
wszechne, Apokalipsa, edited by Janusz Frankowski and Roman Bartnicki. Wprowadzenie 
w Myśl i Wezwanie Ksiąg Biblijnych 10. Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1992.

Czerski, Janusz. Ap 4–13. Bk. 2 of Apokalipsa Świętego Jana: Komentarz. Opole: Redakcja 
Wydawnictw Wydziału Teologicznego UO, 2019.

Forstner, Dorothea. Świat symboliki chrześcijańskiej. Edited and translated by Wanda Zakrzew-
ska, Paweł Pachciarek, and Ryszard Turzyński. Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax, 2001.

Friesen, Steven J. “Myth and Symbolic Resistance in Revelation 13.” Journal of Biblical Lite-
rature 123, no. 2 (2004): 281–313. https://doi.org/10.2307/3267946.

Frisch, Alexandria. “The Four (Animal) Kingdoms: Understanding Empires as Beastly 
Bodies.” In Four Kingdom Motifs before and beyond the Book of Daniel, edited by 
Andrew Perrin and Loren T. Stuckenbruck, 56–80. Leiden: Brill, 2020. https://doi.
org/10.1163/9789004443280_005.



27Objawienie Boże w świetle 13 rozdziału Księgi Apokalipsy 

García Martínez, Florentino, and Julio Trebolle Barrera. Los hombres de Qumrán: Literatura, 
estructura social y concepciones religiosas. 2nd ed. Madrid: Trotta, 1997.

Gliściński, Jan. “Wstęp.” In Księga obietnic i zapowiedzi Bożych, Quodvultdeus, edited and 
translated by Elżbieta Kolbus, 11–28. Pisma Starochrześcijańskich Pisarzy 59. Warszawa: 
Akademia Teologii Katolickiej, 1994.

Goldingay, John. Daniel. Nashville, TN: Thomas Nelson, 1996.
Gołębiewski, Marian. Apokalipsa Jana: Komentarz filologiczno-biblijny. Wrocław: Wydaw-

nictwo I-BiS, 2022.
Gryglewicz, Feliks. Listy katolickie. Pismo Święte Nowego Testamentu w 12 Tomach 11. 

Poznań: Pallottinum, 1959.
Hałas, Stanisław. Pierwszy List św. Piotra. Nowy Komentarz Biblijny. Nowy Testament 17. 

Częstochowa: Edycja Świętego Pawła, 2007.
Haręzga, Stanisław. Błogosławieństwa Apokalipsy. Attende Lectioni 17. Katowice: Księgarnia 

św. Jacka, 1992.
Jankowski, Augustyn. Apokalipsa świętego Jana. Wstęp, przekład z oryginału, komentarz. 

Pismo Święte Nowego Testamentu w Dwunastu Tomach 12. Poznań: Pallottinum, 1959.
Karczewski, Marek. Baranek w Apokalipsie św. Jana. Olsztyn: Wydział Teologii Uniwersytetu 

Warmińsko-Mazurskiego, 2016.
Karczewski, Marek. Szatan w Apokalipsie św. Jana. Olsztyn: Wydawnictwo Uniwersytetu 

Warmińsko-Mazurskiego, 2013.
Klinkowski, Jan. “‘Mała Tora’ – starotestamentalne tło Ewangelii Dzieciństwa (Mt 1,18–2,23).” 

Perspectiva 6, no. 1 (2007): 62–89.
Kobielus, Stanisław. Bestiarium chrześcijańskie: Zwierzęta w symbolice i interpretacji: staro-

żytność i średniowiecze. Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax, 2002.
Koester, Craig R. “The Image of the Beast from the Land (Rev 13, 11–18): A Study in Incon-

gruity.” In New Perspectives on the Book of Revelation, edited by Adela Yarbro Collins, 
333–52. Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium 291. Leuven: Peeters, 2017.

Koester, Craig R. Revelation: A New Translation with Introduction and Commentary. Anchor 
Bible, 38A. New Haven, CT: Yale University Press, 2014.

Kotecki, Dariusz. “Is the Charism of Biblical Inspiration ‘Open’? The Answer of the Reve-
lation of John.” Biblica et Patristica Thoruniensia 16, no. 3 (2023): 343–68. https://doi.
org/10.12775/bpth.2023.013.

Kotecki, Dariusz. Jezus a Bóg Izraela w Apokalipsie św. Jana. Scripta Theologica Thoruniensia 
27. Toruń: Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, 2013.

Kovacs, Judith L., and Christopher Rowland. Revelation. Oxford: Blackwell, 2004.
Krupa, Piotr. Zwyciężający w siedmiu listach Apokalipsy św. Jana. Kraków: Wydawnictwo 

Karmelitów Bosych, 2021.
Kubiś, Adam. “Early Christian Prophetesses in the New Testament.” Polonia Sacra 28, no. 2 

(2024): 7–30. https://doi.org/10.15633/ps.28201.
Lancellotti, Angelo. Apocalisse. Roma: Edizioni Paoline, 1970.
Läpple, Alfred. L’Apocalisse: Un libro vivo per il cristiano di oggi. 2nd ed. Translated by Edoardo 

Martinelli. Parola e liturgia 7. Roma: Edizioni Paoline, 1980.
Linke, Waldemar. “‘Biały kamyk’ (Ap 2,17b) a koncepcja mądrości i/lub fałszywego proroctwa 

w Apokalipsie.” Warszawskie Studia Teologiczne 14 (2001): 49–63.



28 Waldemar Linke

Linke, Waldemar. “Bóg jako Ojciec Jezusa w Apokalipsie św. Jana.” In Ty, Panie, Jesteś Naszym 
Ojcem (Iz 64, 7): Biblia o Bogu Ojcu, edited by Franciszek Mickiewicz and Julian Warzecha, 
166–86. Rozprawy i Studia Biblijne 5. Warszawa: Oficyna Wydawnicza „Vocatio”, 1999.

Linke, Waldemar. Jerozolima jako miejsce i uczestnik sądu Bożego w Apokalipsie według św. Jana. 
Warszawa: Oficyna Wydawnicza „Vocatio”, 2005.

Linke, Waldemar. “Jeźdźcy Apokalipsy: siła zła czy dobra?” Katecheta 58, no. 5 (2014): 66–71.
Linke, Waldemar. “Verbum abbreviatum i silentium Dei u Benedykta XVI a przedmiot i me-

toda egzegezy biblijnej.” Wrocławski Przegląd Teologiczny 32, no. 1 (2024): 5–64. https://
doi.org/10.52097/wpt.8471.

Lohse, Eduard. Objawienie św. Jana: Komentarz. Translated by Tadeusz Wojak. Warszawa: 
Zwiastun, 1985.

Lupieri, Edmondo. L’Apocalisse di Giovanni. Milano: Fondazione Lorenzo Valla. Arnoldo 
Mondadori Editore, 1999.

Łukaszewicz, Adam. ARITHMOS THĒRIOU. Uwagi o Apk 13.18. Warszawa: Uniwersytet 
Warszawski. Instytut Archeologii – Zakład Papirologii, 2002.

Mathewson, David. “Verbal Aspect in the Apocalypse of John: An Analysis of Revelation 5.” 
Novum Testamentum 50, no. 1 (2008): 58–77.

McDonough, Sean M. YHWH at Patmos: Rev. 1:4 in its Hellenistic and Early Jewish Setting. 
Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 2. Reihe 107. Tübingen: Mohr 
Siebeck, 1999.

Michniewicz, Wojciech. “‘A stało się to wszystko, aby się wypełniły Pisma’ czyli o tzw. 
formułach wypełnienia u Mt 26,47–57 cz. 2.” Studia Teologiczne Białystok, Drohiczyn 
Łomża 19 (2001): 23–42.

Muchowski, Piotr. Komentarze do rękopisów znad Morza Martwego. Biblioteka Zwojów 7. 
Kraków: The Enigma Press, 2000.

Parchem, Marek. Księga Daniela. Wstęp, przekład z oryginału, komentarz. Nowy Komentarz 
Biblijny. Stary Testament 26. Częstochowa: Edycja Świętego Pawła, 2008.

Podeszwa, Paweł. Paschalna pamięć o Jezusie. Studium egzegetyczno-teologiczne wyrażenia 
ī martyria Iīsou w Apokalipsie Św. Jana. Studia i Materiały 142. Poznań: Uniwersytet im. 
Adama Mickiewicza. Wydział Teologiczny, 2011.

Podeszwa, Paweł. “Il simbolismo della cifra dieci nell’Apocalisse di San Giovanni.” Biblica et 
Patristica Thoruniensia 5 (2012): 85–101. https://doi.org/10.12775/ bpth.2012.004.

Quodvultdeus. Księga obietnic i zapowiedzi Bożych. Edited and translated by Elżbieta Kolbus. 
Pisma Starochrześcijańskich Pisarzy 59. Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1994.

Rej, Mikołaj. Apocalypsis. Edited by Wojciech Kriegseisen. Warszawa: Wydawnictwo Na-
ukowe Semper, 2005.

Rotz, Carol J. “The Remedy for Vengeance: Blood in the Apocalypse.” In Listening Again to 
the Text New Testament Studies in Honor of George Lyons, edited by Richard P. Thompson, 
153–70. Claremont Studies in New Testament and Christian Origins. Claremont, CA: 
Claremont Press, 2021.

Scherrer, Steven J. “Signs and Wonders in the Imperial Cult: A New Look at a Roman Re-
ligious Institution in the Light of Rev 13:13–15.” Journal of Biblical Literature 103, no. 4 
(1984): 599–610. https://doi.org/10.2307/3260470.



29Objawienie Boże w świetle 13 rozdziału Księgi Apokalipsy 

Smith, Christopher R. “The Structure of the Book of Revelation in Light of Apocalyptic 
Literary Conventions.” Novum Testamentum 36, no. 4 (1994): 373–93. https://doi.
org/10.1163/156853694x00247.

Tavo, Felise. “The Structure of the Apocalypse. Re-examining a Perennial Problem.” Novum 
Testamentum 47, no. 1 (2005): 47–68. https://doi.org/10.1163/1568536053602622.

Tavo, Felise. Woman, Mother, and Bride: An Exegetical Investigation Into the “Ecclesial” 
Notions of the Apocalypse. Leuven: Peeters, 2007.

Thomas, Robert L. Revelation 8–22: An Exegetical Commentary. Chicago: Moody Press, 1995.
Tipvarakankoon, Wiriya. The Theme of Deception in the Book of Revelation: Bringing Early 

Christian and Contemporary Thai Cultures Into Dialogue. Claremont, CA: Claremont 
Press, 2017.

Tripaldi, Daniele. Gesù di Nazareth nell’Apocalisse di Giovanni: Spirito profezia e memoria. 
Brescia: Morcelliana, 2010.

Tyloch, Witold Józef. Rękopisy z Qumran nad Morzem Martwym. 2nd ed. Warszawa: Książka 
i Wiedza, 2001.

Vanni, Ugo. L’Apocalisse: ermeneutica, esegesi, teologia. Bologna: Dehoniane, 1991.
Vanni, Ugo. Apocalisse di Giovanni. Edited by Luca Pedroli. Vol. 2. Assisi: Cittadella, 2018.
Vanni, Ugo. Apocalisse e Antico Testamento: una sinossi, pro manuscripto ad uso degli studenti. 

Roma: Pontificio Istituto Biblico, 1990.
Wall, Robert W. Revelation. Understanding the Bible Commentary. Peabody, MA: Hen-

drickson; Carlisle: Paternoster Press, 1995.
Williamson, Peter S. Apokalipsa św. Jana. Translated by Aleksander Gomola. Poznań: 

W drodze, 2024.
Wojciechowski, Michał. Apokalipsa Świętego Jana. Objawienie a nie tajemnica. Nowy Komen-

tarz Biblijny. Nowy Testament 20. Częstochowa: Edycja Świętego Pawła, 2012.
Yeates, Paul Henry. “Blaspheming Heaven: Revelation 13:4–8 and the Competition for 

Heaven in Roman Imperial Ideology and the Visions of John.” Novum Testamentum 59, 
no. 1 (2017): 31–51. https://doi.org/10.1163/15685365-12341554.

Waldemar Linke CP (dr hab., prof. UKSW) – pasjonista, wykładowca na Wydziale 
Teologicznym UKSW. Zajmuje się Apokalipsą wg św. Jana, późną literaturą Starego Testa-
mentu (zwł. księgami Tobiasza i Judyty), hermeneutyką biblijną oraz teologią Pisma Świętego.





© Papieski Wydział Teologiczny we WrocławiuLicencje Creative Commons BY-SA 4.0

Wrocławski Przegląd Teologiczny
33 (2025) 1, 31–56

Wrocław Theological Review
DOI: 10.52097/wpt.9095

Jadwiga Siewko
Cardinal Stefan Wyszyński University in Warsaw, Poland 
siewkojadwiga@gmail.com 
ORCID: 0009-0003-5765-8444

People’s Houses as Competition for God’s  
House in the Book of Haggai

Domy ludzi konkurencją dla domu Boga w Księdze Aggeusza

Abstr act: The article aims to characterize the expression people’s houses in the 
Book of Haggai. This is a novelty against the background of previous publications, 
which mainly focus on other topics, such as the temple, the figure of the prophet or 
the background of Haggai’s speech. The starting point is the observation that the 
author of the book more often refers to the temple by the word bayit than hêkāl. This 
may indicate a deliberate parallel juxtaposition of people’s houses and God’s house. 
This parallel juxtaposition creates a wordplay based on the different meanings of the 
word bayit and may allude to 2 Sam 7. The introduction presents the background 
that provides the context for Haggai’s speech. First, the results of archaeological 
research are analyzed to answer the question of what the construction issue was like 
in Jerusalem at the time of Haggai. Then the rhetorical situation is briefly presented 
with special attention to the audience to whom the call to rebuild the temple was 
addressed. The first part analyzes how people’s houses are portrayed in the Book of 
Haggai itself, without considering references to other books. The second part – how 
the references in the Book of Haggai to David and Solomon influence the prophet’s 
message and complement the characterization of the people’s houses. The book re-
peatedly uses antithesis to show that the attitude of Haggai’s audience is wrong and 
they should decide to change their behavior. The state of people’s houses is contrasted 
with the state of God’s house (the temple). Also, the references to David and Solomon 
are intended to contrast the exemplary attitude of the kings with the bad attitude of 
Haggai’s audience. All analyses lead to the conclusion that the houses in which people 
live are in competition with the temple – the house of God.
Keywords: house/bayit, house of God, temple/hêkāl, Book of Haggai, wordplay, 
prophet, antithesis, 2 Sam 7, 1 Kgs 8

Abstr akt: Celem artykułu jest dokonanie charakterystyki wyrażenia ‘domy ludzi’ 
w Księdze Aggeusza. Jest to novum na tle dotychczasowych publikacji, które skupiają 
się głównie na tematach świątyni, postaci proroka czy tła wystąpienia Aggeusza. 



32 Jadwiga Siewko

Punktem wyjścia jest obserwacja, że autor księgi znacznie częściej określa świątynię 
słowem bajit niż hêkāl. Może to świadczyć o celowym paralelnym zestawieniu do-
mów ludzi i domu Boga, które tworzy grę słów opartą na różnych znaczeniach słowa 
bajit i może nawiązywać do 2 Sm 7. We wstępie przedstawiono kontekst wystąpienia 
proroka Aggeusza: przeanalizowano wyniki badań archeologicznych, aby odpowie-
dzieć na pytanie, jak przedstawiała się kwestia budownictwa w Jerozolimie w czasach 
Aggeusza, oraz przedstawiono sytuację retoryczną ze szczególnym uwzględnieniem 
słuchaczy, do których kierowane było wezwanie do odbudowy świątyni. W pierwszej 
części artykułu przeanalizowano, jak domy ludzi zostały ukazane w samej Księdze 
Aggeusza, w drugiej zbadano, jak nawiązania w Księdze Aggeusza do postaci Dawida 
i Salomona wpływają na przekaz proroka i jak uzupełniają charakterystykę domów 
ludzi. Stwierdzono, że w księdze została wielokrotnie wykorzystana antyteza, aby 
wykazać, że postawa słuchaczy Aggeusza jest niewłaściwa i powinni podjąć decyzję 
o zmianie postępowania. W księdze przeciwstawiony został stan, w jakim znajdują się 
domy ludzi, stanowi, w jakim znajduje się dom Boga (świątynia). Ponadto ustalono, 
że również nawiązania do Dawida i Salomona mają na celu przeciwstawienie sobie 
godnej naśladowania postawy królów i złej postawy słuchaczy proroka Aggeusza. 
Przeprowadzone badania prowadzą do wniosku, że domy, w których mieszkają ludzie, 
stanowią konkurencję dla świątyni – domu Boga.
Słowa kluczowe: dom/bajit, dom Boga, świątynia/hêkāl, Księga Aggeusza, gra 
słów, prorok, antyteza, 2 Sm 7, 1 Krl 8

Introduction

The message of the prophet Haggai revolves around the call to rebuild the 
temple. The author of the book made use of three words for the temple: 1 

bayit (with various complements) hêkāl and māqôm. The most frequent term to 
designate the temple is bayit; it was applied eight times (1:2, 4, 8, 9, 14; 2:3, 7, 9). 2 

1	 All quotations in Hebrew are taken from Biblia Hebraica Stuttgartensia, 5th ed. (Stuttgart: 
Deutsche Bibelgesellschaft, 1997). The vocalized transcription follows The SBL Handbook 
of Style, 2nd ed. (Atlanta, GA: SBL Press, 2014).

2	 In Hag 1:9 the word bayit appears three times: there is no doubt that in the second in-
stance it means the temple (God says: yaʿ an bêtî), and in the third the houses of the people 
(ʾ îš lĕbêtô), while the first occurrence (wahăbēʾtem habbayit) has been debated by scholars. 
Some believe that it refers to a temple, see e.g. Odil Hannes Steck, “Zu Haggai 1 2–11,” 
Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 83, no. 3 (1971), 370, n. 46, https://doi.
org/10.1515/zatw.1971.83.3.355; Peter R. Ackroyd, Exile and Restoration: A Study of Hebrew 
Thought in the Sixth Century B.C. (Philadelphia, PA: Westminster John Knox Press, 1968), 
158; Friedrich Peter, “Zu Haggai 1:9,” Theologische Zeitschrift 7, no. 2 (1951), 150–51; while 
others, that about the dwelling place of the people, see David L. Petersen, Haggai and Ze-
chariah 1–8: A Commentary, Old Testament Library (Philadelphia, PA: Westminster Press, 
1984), 52; Hans Walter Wolff, Haggai: A Commentary, trans. Margaret Kohl (Minneapolis, 



33People’s Houses as Competition for God’s House in the Book of Haggai 

The term hêkāl occurred twice (2:15, 18), while māqôm only once (2:9). 3 It seems 
that the author of the Book of Haggai chose the word bayit to denote the tem-
ple deliberately and used it with greater frequency in the first part of the book. 4 
Firstly, this was in order to show more clearly the contrast between the house of 
God and the houses of the inhabitants of the province of Yehud. He would not 
have achieved such a clear antithesis if he had referred to God’s dwelling place 
with a different word, e.g. hêkāl. 5 Secondly, with a wordplay based on different 

MN: Augsburg Publishing House, 1988), 46; John Kessler, The Book of Haggai: Prophecy 
and Society in Early Persian Yehud, Supplements to Vetus Testamentum 91 (Leiden: Brill, 
2002), 137; Henning Reventlow, Aggeo, Zaccaria e Malachia, trans. Franco Ronchi, Antico 
Testamento 25 (Brescia: Paideia, 2010), 31; Pieter Adriaan Verhoef, The Books of Haggai and 
Malachi, The New International Commentary on the Old Testament (Grand Rapids, MI: 
W.B. Eerdmans, 1987), 71; Vincenzo Moro, Aggeo: Il coraggio della rinascita, Studi biblici 
(Bologna: EDB, 2023), 103. Most of the cited scholars favor the second option because it 
fits the context, due to the reference to verse 6, see Mark J. Boda, Haggai, Zechariah, NIV 
Application Commentary (Grand Rapids, MI: Zondervan, 2004), 92. John Robert Barker, 
however, does not even note this problem, taking it for granted that it refers to the dwelling 
place of the people, see John Robert Barker, Disputed Temple: A Rhetorical Analysis of the 
Book of Haggai, Emerging Scholars (Minneapolis, MN: Fortress Press, 2017), 175. This is 
the interpretation that has been adopted for the purposes of this article. Another solution 
is given by Jieun Kim, who claims it denotes “an agricultural storage facility”, see Jieun 
Kim, Jerusalem in the Achaemenid Period: The Relationship between Temple and Agriculture 
in the Book of Haggai (Oxford, UK: Peter Lang, 2016), 179. Such an interpretation is not 
contrary to the belief that bayit should be construed as people’s houses, since the term can 
mean a household in a broader sense, not just a residential building.

3	 Marek Parchem, “Znaczenie i funkcje świątyni w księdze Aggeusza [Meaning and Functions 
of the Temple in the Book of Haggai],” Collectanea Theologica 82, no. 4 (2012), 56–57; he 
points out that māqôm (‘place’) in the biblical tradition denotes, among other things, 
various sanctuaries in the stories of the patriarchs, as well as the temple in Jerusalem itself, 
and thus carries connotations related to the theology of the temple in Jerusalem as the 
place chosen by God to worship His Name.

4	 It should be noted that referring to a temple with the word ‘house’ was something natural 
and common in the ancient Near East, and thus also in the biblical tradition, see Roland 
de Vaux, Institutions militaires, Institutions religieuses, vol. 2 of Les Institutions de l’Ancien 
Testament (Paris: Cerf, 1960), 105; Michael B. Hundley, Gods in Dwellings: Temples and 
Divine Presence in the Ancient Near East, Society of Biblical Literature. Writings from the 
Ancient World Supplements 3 (Atlanta, GA: Society of Biblical Literature, 2013), 131, 134. 
Thus, the originality of the author of the Book of Haggai lies not in the mere use of the 
term bayit to designate a temple, but in the fact that he used the term to create rhetorical 
figures and literary references that were intended to further emphasize the message of the 
book and thus increase the power of persuasion.

5	 hêkāl, apart from the meaning ‘a temple’, it also denotes ‘a palace’ without the sacred conno-
tations, see Vaux, Institutions militaires, 105; Parchem, “Znaczenie i funkcje świątyni,” 55–56. 



34 Jadwiga Siewko

meanings of the word bayit – ‘house’ (of God, i.e. temple), ‘house’ (dwelling, 
residence) – he made a reference to 2 Sam 7 with a similar device.

Additionally, the Book of Haggai contains several references – more and 
less direct – to the construction of the first temple by Solomon. It seems that 
the author referred to David and Solomon intentionally in order to make his 
message complete and more powerful to his audience.

The objective of this paper is to explore the topic of houses inhabited by 
people and to demonstrate how the rhetorical devices and references to 2 Sam 7 
and 1 Kings (especially 1 Kgs 8) affect the literary imagery of houses in 1:4, 9(x2) 
and the people living in them. However, in order to make the characterization 
more complete, the background will first be outlined – what archaeology tells 
us about Jerusalem and the province of Yehud in the early Persian period, and 
what can be learned from the book itself about the rhetorical situation. 6

Jerusalem in the early Persian period

It is likely that Jerusalem remained demolished and uninhabited throughout 
the whole Babylonian exile. It was only at the beginning of the Persian period 
that it was settled again. 7 However, archaeological data on Jerusalem from the 
Persian period are quite scarce. The buildings discovered are limited to the 
City of David. 8 It is estimated that Jerusalem at that time was inhabited by 

However, the accumulation of this term would not have had the effect of creating a connotation 
with people’s houses that could not be described as ‘palaces’.

6	 Given that the main focus of the analysis is the people’s residential houses and not the 
temple, the side topics will not be explored in depth, leaving room for further research.

7	 Oded Lipschits, “Demographic Changes in Judah between the Seventh and the Fifth 
Centuries B.C.E.,” in Judah and the Judeans in the Neo-Babylonian Period, ed. Oded Lip-
schits and Joseph Blenkinsopp (Winona Lake, IN: Eisenbrauns, 2003), 333–34; Oded 
Lipschits, “Between Archaeology and Text: A Reevaluation of the Development Process of 
Jerusalem in the Persian Period: A Reevaluation of the Development Process of Jerusalem 
in the Persian Period,” in Congress Volume Helsinki 2010, ed. Martti Nissinen, Supplements 
to Vetus Testamentum 148 (Leiden: Brill, 2012), 147.

8	 For more on archaeological finds see Kenneth A. Ristau, Reconstructing Jerusalem: 
Persian-Period Prophetic Perspectives (Winona Lake, IN: Eisenbrauns, 2016), 14–21; Oded 
Lipschits, “Persian Period Finds from Jerusalem: Facts and Interpretations,” in Perspectives 
on Hebrew Scriptures VI: Comprising the Contents of Journal of Hebrew Scriptures, Vol. 9, 
ed. Ehud Ben Zvi, Perspectives on Hebrew Scriptures and its Contexts 7 (Piscataway, NJ: 
Gorgias Press, 2010), 430–39.



35People’s Houses as Competition for God’s House in the Book of Haggai 

between 400–500 9 or 1000–1250 people. 10 These figures refer to the Persian 
period in its heyday, but at its beginning, when people were just beginning to 
settle, there may have been even fewer inhabitants, as Jerusalem was only a small 
settlement. 11 The whole province of Yehud was also very sparsely populated. It is 
estimated that barely 15,000–30,000 people lived there, which was 3 or 4 times 
less than before the exile. 12 So although the Ezra and Nehemiah stories suggest 
a mass return of exiles to Judea, this is reflected in no significant archaeological 
developments, so it is more likely that only small groups returned from exile 
over an extended period of time. 13

Although the extant remains of the buildings are small, they are accessible 
and indicate that construction was indeed taking place at that time, so the 
accusations made by Haggai that people tend to build their own houses and 
neglect to build the temple sound plausible. Estimates of the population of 
Jerusalem and the province indicate that the number of people was low, so 
also the scarcity of workers may have affected the neglect of temple rebuilding. 14

Rhetorical situation

The Book of Haggai represents a rare case of a book whose major part is made of 
oratorical forms. The composition of this book can be divided into the follow-
ing sections: Hag 1:1–11 – the first speech together with the opening formulas; 
Hag 1:12–15 – the narrative; Hag 2:1–9 – the second speech; Hag 2:10–19 – 
the third speech; Hag 2:20–23 – the fourth speech. Particular speeches are 
9	 Israel Finkelstein, “Jerusalem in the Persian (and Early Hellenistic) Period and the Wall 

of Nehemiah,” Journal for the Study of the Old Testament 32, no. 4 (2008), 507, https://
doi.org/10.1177/0309089208093928.

10	 Lipschits, “Persian Period Finds from Jerusalem,” 440. Some scholars provide much higher 
numbers, but these should be rejected, given the sparse archaeological findings. Examples 
of such inflated estimates are given by Lipschits, “Persian Period Finds from Jerusalem,” 
423–24.

11	 Lester L. Grabbe, Yehud: A History of the Persian Province of Judah, vol. 1 of A History of 
the Jews and Judaism in the Second Temple Period, Library of Second Temple Studies 47 
(London: T&T Clark, 2004), 274.

12	 Finkelstein (“Jerusalem in the Persian,” 507) supports the lower number (15,000), Lipschits 
(“Demographic Changes in Judah,” 364), the higher (30,000) and Charles E. Carter (The 
Emergence of Yehud in the Persian Period: A Social and Demographic Study, Journal for 
the Study of the Old Testament Supplement Series 294 [Sheffield: Sheffield Academic 
Press, 1998], 202), the middle value (20,000).

13	 Lipschits, “Demographic Changes in Judah,” 365.
14	 Grabbe, Yehud, 284.



36 Jadwiga Siewko

distinguished by formulas that refer to the dates from the reign of Darius I. 15 It 
can be said that Hag 1:12–15 is an exception because it is not an oratorical form 
intended to persuade the listeners to change their behavior, but it is a narrative 
that reports how the prophet’s exhortation brought about a change in people’s 
attitudes. Thus, both formulas that specify the time and the narrative section 
indicate that the prophet was acting at a given time 16 and that his speeches had 
a noticeable effect on changing the behavior of specific people.

The first speech reveals that the reason why Haggai started prophesying 
was the neglect in the temple rebuilding. It is solely in this first speech, when 
the prophet presents the case, that the temple is juxtaposed with the dwelling 
houses. It is clear from the introductory formula of the first speech (Hag 1:1) 
that the prophet is addressing the secular leader, Zorobabel, and the religious 
leader, the high priest Joshua; however, according to Hag 1:12, 14 the actual 
addressees of Haggai’ message were not only the leaders but also the common 
people. Lloyd F. Bitzer points out that the real recipients of the rhetorical speech 
are only those who by changing their decisions have a real impact on the change 
of the situation. 17 The indication that both the leaders and the ordinary people 
changed their behavior thanks to the prophet’s message shows that it was also 
dependent on them whether the state of the temple would change.

People’s dwelling houses in Haggai

Bayit as a term for the houses in which people dwell appears only three times 
and always in contrast to the house of God. Thus, the people’s houses are 
characterized not only by what is mentioned about them directly, but also by 
their antithetical relation to the house of God.

15	 Richard A. Taylor and E. Ray Clendenen, Haggai, Malachi, New American Commentary 
21A (Nashville, TN: Broadman & Holman, 2004), 104.

16	 His speeches are dated 29.08.520, 21.09.520, 17.10.520 and 18.12.520 BC. See Carol L. Meyers 
and Eric M. Meyers, Haggai, Zechariah 1–8: A New Translation with Introduction and 
Commentary, The Anchor Bible 25B (Garden City, NY: Doubleday, 1987), xlvi.

17	 “It is clear also that a rhetorical audience must be distinguished from, a body of mere 
hearers or readers: properly speaking, a rhetorical audience consists only of those persons 
who are capable of being influenced by discourse and of being mediators of change.” (Lloyd 
F. Bitzer, “The Rhetorical Situation,” Philosophy & Rhetoric 1, no. 1 [1968], 1–14).



37People’s Houses as Competition for God’s House in the Book of Haggai 

Bayit in Hag 1:4

The first time the word bayit in relation to buildings inhabited by people appears 
is in Hag 1:4: “Is it time for you to dwell in your paneled houses while this house 
lies in ruins?” 18 This sentence directly alludes to Hag 1:2, where God reproaches 
the people for their wrong attitude towards His house: “This people has said: 
Now is not the time to rebuild the house of the Lord.” The sentence from Hag 
1:2 and the first part of Hag 1:4 are thus part of the antithetical parallelism: 

[it] is not the time (lōʾ ʿet-bōʾ) – it is time for you (haʿ ēt lākem ʾattem);

the time to rebuild the house of the Lord (ʿet-bêt yhwh lĕhibbānôt) – to dwell 

in your houses (lāšebet bĕbāttêkem). 19

The time to rebuild the temple is paralleled to the time to start dwelling – in 
order to occupy the houses, people have to first build them. Likewise, the 
purpose of building the house of the Lord is to dwell in it. So although two 
different verbs have been used for the house of God (bānâ) and the houses of 
people (yāšab), they are closely related.

Verses 2 and 4 are contrasted to show that people have time, but not for 
what God expects of them; they spend time on their own affairs and not on 
the affairs of God. 20 Their focus on themselves at the expense of God is further 
emphasized in verse 4 by the use of a rhetorical question. 21 Barker notes that if, 
instead of a question, there had been a simple statement here: “You have houses 
and I do not”, the power of persuasion would be lessened. 22 We might add that 
also the contrast between the state of the houses and the different attitude of 
the people towards their houses and the house of God would have been less 
emphasized. The above contrast is also shown by the redundancy of the suffix 
corresponding in Indo-European languages to the possessive pronoun of the 

18	 Bible quotations in English after the New American Bible, Revised Edition, unless stated 
otherwise.

19	 Pieter Adriaan Verhoef (The Books of Haggai and Malachi, 21) gives more parallels, not 
only between the verses, but also within them.

20	 Kenneth M. Craig claims: “The issue is not lack of time; priorities are skewed.” (Kenneth 
M. Craig, Asking for Rhetoric: The Hebrew Bible’s Protean Interrogative, Biblical Interpre-
tation Series 73 [Boston: Brill, 2005], 193).

21	 See Craig, Asking for Rhetoric, 193; Kessler, The Book of Haggai, 128; Taylor and Clendenen, 
Haggai, 122; Boda, Haggai, 89.

22	 Barker, Disputed Temple, 160–61.



38 Jadwiga Siewko

second person plural (lākem, ʾattem, bĕbāttêkem), which stands in opposition 
to the temple (habbayit hazzeh). 23

In verse 4, the contrast between the people’s houses and the house of God 
is also shown in the epithets used: the houses inhabited by men are defined by 
the word sĕpûnîm and the house of God by h. ārēb. The root spn means ‘to cover’, 24 
but depending on the context it can be translated in two different ways: (1) to 
roof, to cover with a roof – in this case, God would indicate that the houses 
of the people have been finished; 25 (2) to panel, to cover with wood – such 
a translation would indicate that the house is additionally decorated with wood, 
and therefore luxurious. 26 Scholars disagree which translation is appropriate: 
on the one hand, the root spn proves that the temple and palace (1 Kgs 6:9; 
7:3, 7) of both Solomon and Jehoiakim (Jer 22:14) were finished with cedar 
wood, so in this verse it could also indicate that the houses of the people were 
lavishly decorated; 27 on the other hand, the prophet speaks of poor harvest 
(Hag 1:6, 9), which could signal overall poverty and lack of means to richly 
decorate the buildings. 28 However, whichever translation we adopt, it is clear 
that this epithet is meant to indicate that the people’s houses are in a much 
better condition than the house of God. 29

23	 See Boda, Haggai, 89; Kessler, The Book of Haggai, 104, n. 8; Taylor and Clendenen, Haggai, 
122–23; Craig, Asking for Rhetoric, 192.

24	 David J.A Clines and John F. Elwolde, eds., Śîn-Tāw, vol. 8 of The Dictionary of Classical 
Hebrew (Sheffield: Sheffield Academic Press, 2011), s.v. spn.

25	 This interpretation is supported by Steck, “Zu Haggai 1 2–11,” 362; Wolff, Haggai, 42; 
Meyers and Meyers, Haggai, 23; Kessler, The Book of Haggai, 128.

26	 This interpretation is supported by Robert L. Alden, Daniel and the Minor Prophets, 
ed. Frank E. Gabaelein, The Expositor’s Bible Commentary 7 (Grand Rapids, MI: Zon-
dervan, 1985), 581; Ackroyd, Exile and Restoration, 155; Petersen, Haggai, 48; Ralph L. 
Smith, Micah-Malachi, Word Biblical Commentary 32 (Waco, TX: Word Books, 1984), 
153; Moro, Aggeo, 94; Elie Assis, “Composition, Rhetoric and Theology in Haggai 1:1–11,” 
in Perspectives on Hebrew Scriptures IV: Comprising the Contents of Journal of Hebrew 
Scriptures, Vol. 7, ed. Ehud Ben Zvi, Perspectives on Hebrew Scriptures and Its Contexts 
4 (Piscataway, NJ: Gorgias Press, 2008), 314–15.

27	 Moro, Aggeo, 94.
28	 Kessler, The Book of Haggai, 128. A counter-argument to John Kessler’s view might be that 

in the Book of Haggai, lack of harvest and poverty is a consequence of taking care of one’s 
houses and neglecting God’s house, so it is possible that the people managed to artfully 
finish their houses at the expense of building the temple, which led to lack of blessing and 
poverty. 

29	 They take a neutral position, accepting both possibilities: Boda, Haggai, 89; Taylor and 
Clendenen, Haggai, 123–24; Verhoef, The Books of Haggai and Malachi, 59; Barker, Disputed 
Temple, 160, n. 73.



39People’s Houses as Competition for God’s House in the Book of Haggai 

Various interpretations were also put to the adjective h. ārēb. Scholars argue 
whether the author wanted to emphasize the very state of destruction or rather 
the associated state of abandonment, of being forgotten by all. 30 Some note 
that the temple complex was not necessarily completely demolished at the 
time; it is more likely that h. ārēb indicates that the temple (‎habbayit hazzeh) is 
uninhabited both by God, 31 and by humans (they failed to take up rebuilding 
it). Barker argues in favor of a different interpretation. 32 According to him,  
h. ārēb in this verse indicates destruction, since the destroyed house of God is 
contrasted with the completed people’s houses. It is in verse 9 that the term 
takes on the nuanced meaning of ‘unattended’, where it stands in opposition 
to the ‘attended’ people’s houses. The above distinctions do not seem to have 
much relevance, since the contrast exists both between being destroyed (whether 
completely or only in part) and being completed (whether with luxurious or 
simple finishing), and between being unattended and being inhabited, since 
destruction is associated with the fact that God cannot dwell there, while 
people dwell (yāšab) in their completed houses.

Bayit in Hag 1:9b

The next two occurrences of the word bayit in relation to people’s houses appear 
in verse 9: in the first part of it (v. 9a: wahăbēʾtem habbayit – “you brought 
home”) and in the second (v. 9b: wĕʾattem rās.îm ʾîš lĕbêtô – “and you run, 
each to his own house” 33). There are several parallels in the second part of this 
verse (v. 9b) to the verse 4 just discussed. Therefore, first we will discuss these 
similarities, and only then will we return to verse 9a and finally discuss verse 9 
as a whole.

Both verse 4 and verse 9b begin with a question (v. 4: haʿēt; v. 9b: yaʿ an meh). 34 
Besides, in both of them one can notice the co-occurrence of terms bayit and 
30	 This discussion is presented in Kessler, The Book of Haggai, 129; Taylor and Clendenen, 

Haggai, 124–25.
31	 Meyers and Meyers, Haggai, 23–24; Kim, Jerusalem in the Achaemenid Period, 166.
32	 Barker, Disputed Temple, 177.
33	 Own translation.
34	 Assis (“Composition, Rhetoric and Theology,” 315) argues that both questions are rheto-

rical. In contrast, Barker (Disputed Temple, 175) insists that the question from verse 9b 
is not entirely rhetorical, as God immediately answers it, and rhetorical questions do not 
require an answer. See also Kessler, The Book of Haggai, 112. However, in the light of clas-
sical rhetorical theory, a question the speakers ask in order to answer it themselves is also 
a rhetorical question, see Heinrich Lausberg, Handbook of Literary Rhetoric: A Foundation 



40 Jadwiga Siewko

h. ārēb and the emphasis on the second person plural (ʾ attem). 35 Elie Assis notes 
that these verses make a chiasm – in verse 4 the houses of the people appear 
first and then the house of God, and in verse 9b the order is reversed. 36 He 
presents the chiastic structure of both verses as follows:

a (1)	� Is it a time for you yourselves [ʾ attem] to live in your paneled houses, 

[bĕbāttêkem]

b (2)	 while this house lies in ruins? [wĕhabbayit…h. ārēb] 

b’ (1)	 Why? says the LORD of hosts. Because my house lies in ruins, [bêtî…h.  ārēb]

a’ (2)	while all of you [wĕ aʾttem] hurry off to your own houses [lĕbêtô]. 37

Generally speaking, it can be said that in both verses it is shown how people 
take care, devote time to their own houses and at the same time neglect the 
house of God. 38 Although the activity of the people towards their houses is 
shown differently: in verse 4 they are passive, because they sit (yāšab) in their 
houses, and in verse 9b they are active, because they run (rûs.) to them, 39 both 
images show that the people focus on their houses and neglect the temple. 

Through the similarities discussed above, the verbs in verse 4 and verse 9b 
form compositional bracketing, thus showing that verses 4–9 constitute a whole. 40 
Thus, all verses 4 to 9 should be thematically related, and although verses 5–8 
do not explicitly contain a comparison between the houses of men and the 

for Literary Study, ed. David E. Orton and R. Dean Anderson, trans. Matthew T. Bliss, 
Annemiek Jansen, and David E. Orton (Leiden: Brill, 1998), § 766, § 771.

35	 The similarity that results from the same terms is noted by Kessler, The Book of Haggai, 112; 
Craig, Asking for Rhetoric, 198, while the emphasis on the second person plural is noted 
by Meyers and Meyers, Haggai, 29–30.

36	 Comparing these verses, Assis (“Composition, Rhetoric and Theology,” 317) refers to verse 
4 and verse 9; however, as we have already noted, in this verse bayit (house) as the dwelling 
of the people appears twice, so it is necessary to specify which part of the verse is meant.

37	 Assis, “Composition, Rhetoric and Theology,” 315. The author gives both verses in Hebrew 
and English, but here only the English version is given, along with the author’s emphasis 
and, in square brackets, the transcribed Hebrew words that make the chiasm. The letters 
“a, b, b’, a’” were added to clarify the chiasm structure.

38	 Kessler, The Book of Haggai, 112; Wolff, Haggai, 47; Craig, Asking for Rhetoric, 198.
39	 Assis, “Composition, Rhetoric and Theology,” 317. He also notes that the author of the 

Book of Haggai draws on the common contrast between hālak and rûs.  by exaggerating 
and substituting walking for running.

40	 Meyers and Meyers, Haggai, 30.



41People’s Houses as Competition for God’s House in the Book of Haggai 

house of God, their analysis, as well as the reference to the entire content of the 
Book of Haggai, should help better understand the message of verses 4 and 9. 41

Bayit in Hag 1:9a and parallels throughout the whole book

The first part of verse 9 is a summary of what has already been said in verse 6 – 
the work of the people does not bring about the desired effect. 42 In addition, 
the verses are linked by the same repeated words: ‘much’ (harbēh) – ‘little’ 
(mĕ aʿ̄t.). 43 Verse 6 enumerates five actions that people undertake for themselves. 
This enumeration shows that whatever people do, they do it out of concern 
for themselves, whereas they do nothing for God. It is noteworthy, however, 
that their actions are ordinary actions, not differing from the actions taken 
by other people in their era, which are aimed at sustaining life, rather than 
living in luxury. 44

If we consider all occurrences of people’s houses from the perspective of 
verse 6, we can say that bayit does not necessarily mean the building alone, 

41	 The word bayit appears in verse 8 to denote temple, but it is not directly juxtaposed with 
the houses of people, as it is in verse 4 and verse 9. However, such a comparison exists, but 
in a wider context. 

42	 Wolff, Haggai, 47.
43	 Boda, Haggai, 92; Wolff, Haggai, 47.
44	 There are different interpretations of the third stich (clause): (i) people drink but do not 

quench their thirst, (ii) people drink but are unable to get intoxicated because they have 
too little of the alcoholic beverage. The former interpretation can be supported by the fact 
that previous verses include a reference to food that does not satiate, and the latter by the 
fact that throughout the Bible šākar means ‘to be drunk’, if only in a metaphorical sense, 
see Clines and Elwolde, Śîn-Tāw, s.v. škr. This can also be seen in places where the verbs 
šātāh and šākar occur side by side; they mean ‘to drink’ and ‘to get drunk’, rather than ‘to 
drink’ and ‘to quench thirst’, e.g. Gen 9:21; 2 Sam 11:13; Cant 5:1; Jer 25:27. Furthermore, the 
stem škr used as a noun (šēkār) denotes a fermented drink, not any drink, see Clines and 
Elwolde, Śîn-Tāw, s.v. šēkār. So more arguments support the interpretation of this antithesis 
as an inability to get drunk. Nevertheless, many commentators favor an interpretation 
of šākar as ‘quenching thirst’, see Boda, Haggai, 90–91; Kessler, The Book of Haggai, 105; 
Kim, Jerusalem in the Achaemenid Period, 168; Ferdinando Luciani, “Il verbo ‘šākar’ in 
‘Aggeo’ 1,6,” Aevum 46, nos. 5/6 (1972), 498–501; Petersen, Haggai, 49–50; Taylor and 
Clendenen, Haggai, 126; Verhoef, The Books of Haggai and Malachi, 61; Wolff, Haggai, 28. 
In contrast, authors that construe the antithesis as ‘intoxication’ include: Alden, Daniel 
and the Minor Prophets, 581; Barker, Disputed Temple, 165; Meyers and Meyers, Haggai, 
26; Moro, Aggeo, 96. Meyers and Meyers, Haggai, 26 note that at that time getting drunk 
did not have such negative overtones as it does today.



42 Jadwiga Siewko

but man and his affairs. 45 Similarly, the house of God may denote not only 
the temple alone, but God himself and his affairs. Verse 6 and 9a show how 
much people do for themselves and yet their work does not yield the expected 
results. In verse 9a the reason behind it is clearly given for the first time: God 
no longer helps them, rather actively hinders their work, blowing away (nāpah. ) 
their poor harvest. 46 The people try to bring the harvest home, they want to fill 
their houses with it, but God makes the house remain empty. We can see here 
an announcement of Hag 2:7, where God says: “I will fill this house with glory” 
(millēʾtî ʾet-habbayit hazzeh kābôd). Whether we understand glory (kābôd) as 
material riches or God’s presence, 47 these verses show that it is contingent on 
God whether the house is empty or full.

Further on, in Hag 1:11, God explicitly admits that He is the cause of the peo-
ple’s material hardship. The author uses a wordplay on the stem h. rb. The people 
allow His house to be h. ārēb (vv. 4 and 9), so He calls for h. ōreb (v. 11) on anything 
that could give the people any benefit. One may be surprised by the dispro-
portion – one small, limited place is forgotten, and as a consequence God not 
only affects large areas of land with drought and destruction, but also renders 
any work of the people fruitless. However, the further parts of this book reveal 
that this disproportion can also be seen in a reversed situation; when people 
decided to put some effort into rebuilding the house of God, He came to bless 
their work (2:15–19).

Verses 1:6, 9; 2:7, 15–19 demonstrate that in order for people’s work to be fruit-
ful and for them to meet their basic needs, God must bless them, and God will 
bless them when they take care of His house, that is, His affairs and God 
Himself.

45	 The word bayit has a broad meaning. It denotes not only house as a physical structure, 
but also more broadly as a household, a place of residence in general, e.g. by the dead, i.e. 
a grave; it also denotes people who are connected by blood ties (family, lineage, ancestry), see 
David J.A Clines and John F. Elwolde, eds., Bêt-Wāw, vol. 2 of The Dictionary of Classical 
Hebrew (Sheffield: Sheffield Academic Press, 1995), s.v. bayit. Kessler (Book of Haggai, 138) 
interprets it as a synecdoche.

46	 God’s action of blowing (Clines and Elwolde, Śîn-Tāw, s.v. nph. ) demonstrates the power 
of God, who does not need to exert any effort to thwart the plans of humans.

47	 Kessler, The Book of Haggai, 181.



43People’s Houses as Competition for God’s House in the Book of Haggai 

Bayit in Hag 1:9

It was already mentioned in the introduction to this article that in verse 9 the 
word bayit occurs three times – twice to denote the people’s houses and once 
to denote the house of God. Taking just this word into consideration, this verse 
can be rendered as follows:

And what you brought home, I blew it away.

Why? – oracle of the Lord of hosts – Because my house lies in ruins,

while you run, each to his own house. 48

wahăbē tʾem habbayit wĕnāpah.  tî bô

ya aʿn meh nĕ uʾ̄m yhwh s.ĕbāʾôt ya aʿn bêtî aʾ̆šer-hûʾ h.  ārēb

wĕ aʾttem rās. îm ʾîš lĕbêtô

It is noticeable that the house of God is placed in the center of the text and 
the houses of the people on the outside, which creates an envelope structure 
with a central element and its bracketing. This structure shows the actions 
that people perform in relation to their houses in a parallel way: you brought 
(wahăbēʾtem) – you run (ʾ attem rās.îm). Both activities express a movement 
directed towards each person’s home, so again the involvement of people in 
their own affairs is accentuated.

This bringing and running of people to their houses may allude to verse 5 
and verse 7. The phrase appears there: śîmû lĕbabkem ʿal-darkêkem – literally, 
“put your heart in your ways.” The phrase “put your heart” (śîm lēb/lēbāb) 
means, among other things, ‘take note of ’, ‘take into consideration’. 49 By con-
trast, ‘way’ (derek) means metaphorically a manner of doing things. 50 Scholars 
wonder whether this refers only to reflection on one’s conduct or also to the 
fruits of this conduct, i.e. the failure to produce crops. 51 Regardless of the exact 
meaning of the idiom, we can see in the word ‘way’ a reference to the activity 
of people heading to their own houses – bringing [crops] and running. In this 

48	 Own translation.
49	 Barker (Disputed Temple, 164) quotes examples of this usage, e.g. Job 1:8; 2:3.
50	 Walking in someone else’s ways (or way) means to imitate them in good or bad conduct, 

e.g. 1 Sam 8:3, 5; 1 Kgs 15:26; 22:53; 2 Kgs 22:2; 2 Chr 11:17; 21:12–13; Prov 1:15; 2:20. Par-
ticularly noteworthy is the phrase “walk in the ways of the Lord”, which means to keep 
His commandments, to do His will, as opposed to walking in one’s own ways, e.g. 1 Kgs 
8:58; 11:33. 

51	 Kessler, The Book of Haggai, 131; Barker, Disputed Temple, 164.



44 Jadwiga Siewko

case, we could express the phrase with the words: “Consider/reflect on how 
you are proceeding! Where do your paths lead you? To the house of God or 
to your house?” In verse 5 and verse 7 God, through the prophet, calls on the 
people to consider where their ways lead them, and in verse 9 he himself says 
what conclusion the people should come to: their ways lead each of them to 
their own house, instead of to the house of God.

In verse 9 it is also noticeable that bayit is each time in the singular, although 
in verse 4 the houses of people are expressed in the plural (bĕbāttêkem), so here 
too the author may have used the plural. It seems that the use of the singular, as 
well as the addition of possessive suffixes, is intended to highlight the contrast 
between the house of God defined as ‘my house’ (bêtî) and the house of every 
man defined as ‘his house’ (lĕbêtô). The contrast is stronger than in verse 4, 
because no longer is one house juxtaposed with many houses, but one house 
with another one: the house of God is contrasted with a house of a particular 
person. This stylistic device draws attention to the individual responsibility of 
each person for the state of the house of God (h.  ārēb).

Bayit in Hag 1:4, 9(x2) versus the call to action from 1:8

In the preceding paragraphs, we could see that every time a house of the people 
appears in the text, it is accompanied by a verb, expressing what the people do 
in relation to their houses. People:

–	 live in their houses (v. 4 – yāšab),
–	 bring [crops] to their households (v. 9a – bô  in hiphil),
–	 run, each to his own house (v. 9b – rûs.).

By contrast, in verse 8, considered by most commentators to be the most 
important sentence of the entire section, 52 God tells them to:

–	 ascend, climb up the mountains (ʿ ālâ),
–	 bring timber (bô  in hiphil),
–	 build [His] house (bānâ).

52	 Commentators define the boundaries of this section and its structure differently, and some 
do not discuss the structure at all. However, those who isolate the structure mostly agree 
that verse 8 is a culmination, e.g., J. William Whedbee, “A Question-Answer Schema in 
Haggai 1: The Form and Function of Haggai 1:9–11,” in Biblical and Near Eastern Studies: 
Essays in Honor of William Sanford Lasor (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1978), 188 and 
Kessler, The Book of Haggai, 108, 111 (vv. 2–11 as a unit); Assis, “Composition, Rhetoric 
and Theology,” 311 (vv. 4–11 as a unit).



45People’s Houses as Competition for God’s House in the Book of Haggai 

The actions that people perform towards their own houses are parallel to 
those actions that God expects of them. We noted earlier that dwelling is 
closely related to building, because one can only dwell in what has been built, 
and one builds in order to dwell. Bringing (bô  in hiphil) is expressed in exactly 
the same form (wahăbēʾtem). Running, like ascending, expresses a movement 
that implies a greater effort than simple walking (hālak). So God calls people to 
undertake the same or similar actions towards His house that they undertook 
for themselves.

People’s own houses become a competition with God’s home, because at 
a time when God expects them to take care of His home, they take care of their 
houses. The problem is not material resources or lack of skills. The juxtaposition 
of the activities that people undertake in relation to their houses with what 
God expects them to do shows that God wants people to do for Him what they 
do for themselves, which is what they are capable of doing. So rebuilding the 
house for God is within their capacity. On the other hand, as Hag 1:2 shows, it 
is disputable what people should actually devote their time to: their house and 
their affairs (that is what people find proper) or God’s house and His affairs 
(that is what God claims is right).

The Book of Haggai versus 2 Sam 7 and 1 Kings

The Book of Haggai contains numerous references to other books or, more 
broadly, biblical traditions. 53 For the purposes of this paper, which explores the 
relationship between the building of a house for God and the houses of the 
people, the most relevant passages seem to be those in 2 Sam 7 and 1 Kings, 
which refer to both the building of the first temple and the building of the 
royal palace. Furthermore, in 2 Sam 7 there is a similar wordplay on bayit, as 
in Haggai. Thus, 2 Sam 7 will first be analyzed for the occurrence of the word 
bayit, and the conclusions will be compared with the above analysis of Haggai. 
The similarities between 1 Kings, especially 1 Kgs 8, and Haggai will then be 
discussed. Among these similarities, references to 2 Sam 7 will sometimes be 
included, as sometimes a given motif appears in all three books.

53	 Michael R. Stead enumerates potential references to covenant-related texts, see Michael 
R. Stead, Haggai, Zechariah, and Malachi: Return and Restoration: An Introduction and 
Study Guide, T&T Clark Study Guides to the Old Testament (London: T&T Clark, 2021), 
25–26. In contrast, Rimon Kasher explores references to the Book of Ezekiel, see Rimon 
Kasher, “Haggai and Ezekiel: The Complicated Relations between the Two Prophets,” 
Vetus Testamentum 59, no. 4 (2009), 556–82.



46 Jadwiga Siewko

Bayit in 2 Sam 7

In 2 Sam 7, the word bayit appears 15 times: twice to denote David’s dwelling 
house (vv. 1, 2), four times to denote God’s house – the temple (vv. 5, 6, 7, 13) 
and nine times to refer to David’s family – the lineage from which he descen-
ded and to his descendants who will be his successors to the throne (vv. 11, 
16, 18, 19, 25, 26, 27, 29[x2]). In the above juxtaposition, it can be seen that the 
different understandings of the word bayit divide the text of 2 Sam 7 into three 
parts: first bayit as the house of David, then as the house of God, and finally 
as family. 54 The information that the house of David had been built occurs 
only in the first two verses and then the house of God comes to the fore. The 
transition from one house to the other is made by means of an antithetical 
parallelism in verse 2:

I dwell in a house of cedar ( aʾ̄nōkî yôšēb bĕbêt aʾ̆rāzîm)

but the ark of God dwells within tent curtains 55 (wa aʾ̆rôn hā eʾ̆lōhîm yōšēb bĕtōk 

hayrîʿâ).

The juxtaposition of David’s and God’s dwelling conditions highlights the 
contrast between the durable solid house of the king and the temporary shelter 
for God. The contrast also reveals that for the people of antiquity, the temple 
was first and foremost the dwelling of the deity, which was expressed in the 
language and the description of the temple as ‘house’. 56 Thus, it is natural for 
David to compare his house with God’s house and to see the inappropriateness 
of the current situation in which he, a man, lives in better conditions than God. 
Although not expressed explicitly, it is clear from the words of the prophet 
Natan (verse 3) and God (vv. 5–13) that David decided to build a solid house for 
God to make up the difference. In response, God reasons that it is not David 
who will build the temple, but his descendant (vv. 5–13). Thus, the word bayit 
in reference to the temple appears four times, twice as many times as the house 
of David, and exclusively in God’s messages. It might seem that the number 
of occurrences (4 versus 2) and the fact that the temple is directly mentioned 
only by God indicates the importance of the temple itself and who will build 

54	 It should be noted that this division is not disjunctive, since the middle and last parts 
overlap. Bayit in the sense of a family occurs generally in the third part, but also appears 
in verse 11, while bayit as a temple occurs generally in the second part, but also appears in 
verse 13.

55	 Translation after New American Standard Bible.
56	 Hundley, Gods in Dwellings, 131, 134.



47People’s Houses as Competition for God’s House in the Book of Haggai 

it. However, it appears that the mention of both buildings is the starting point 
for the promise of blessing to David’s family and assuring him of the continuity 
of the dynasty he will establish. God’s words in 2 Sam 7 are considered crucial 
because they constitute the Davidic dynasty. 57 The element that connects the 
building of the temple with the promise of blessing to David’s lineage is the 
temple builder, who will be a descendant of David. 58 Considering only the 
linguistic level, the connecting element is also the use of the word bayit once 
in the sense of a building and another time in the sense of family. 59

Bayit in 2 Sam 7 versus in the Book of Haggai

In 2 Sam 7 bayit appears both as a building and in the sense of family, de-
scendants. In Haggai, on the other hand, bayit occurs primarily as a term for 
a building, a house for people or for God, although a metaphorical meaning 
can also be discerned, denoting all private affairs. 60 The metaphorical meaning 
may also mean family, although this is an assumption based more on the occur-
rence of the word bayit in other books than on its use in Haggai. So perhaps 
in both 2 Sam 7 and Haggai bayit occurs in the sense of a building and family. 
However, in 2 Sam 7, a given occurrence of the word bayit carries only one of 
these meanings, while in Haggai one occurrence can denote both realities.

2 Sam 7:2 can be considered a confirmation that the temple was seen as 
the house of God, so comparing the houses of the people to the house of God 
in Haggai seems a natural concept to help change the attitude of the hearers 
towards the house of God.

In this passage (2 Sam 7:2), the author used antithetical parallelism to 
highlight the contrast between the dwelling of David and the dwelling of God. 
Similarly, in Haggai, the author used antithetical parallelism to draw attention 
to the different state in which the house of God (h.  ārēb) and the houses of the 
people (sĕpûnîm) are found. What is different is the reaction of the people of 

57	 R. N. Whybray, The Succession Narrative: A Study of II Samuel 9–20; I Kings 1 and 2, 
Studies in Biblical Theology. Second Series 9 (London: SCM Press, 1968), 100.

58	 P. Kyle McCarter, II Samuel: A New Translation with Introduction, Notes, and Commentary, 
The Anchor Bible 9 (Garden City, NY: Doubleday, 1984), 222.

59	 In this context, Arnold A. Anderson’s opinion, according to whom it is difficult to find 
a link between the prohibition against building the temple and the promise to build the 
Davidic dynasty, seems surprising, see Arnold A. Anderson, 2 Samuel, Word Biblical 
Commentary 11 (Nashville, TN: Nelson, 2000), 118.

60	 See par. “Bayit in Hag 1:9a and parallels throughout the whole book” in this paper.



48 Jadwiga Siewko

the houses to such disparity; David sees that it should not be the case that God 
lives in worse conditions than he does and wants to change this by construct-
ing a house for God, while the people in the Book of Haggai, seeing that the 
temple is in ruins, do not intend to rebuild it (Hag 1:2).

Finally, 2 Sam 7:5 is also worth noting: “Is it you who would build me a house 
to dwell in?” (haʾ attâ tibneh-llî bayit lĕšibtî). This sentence clearly demonstrates 
what was shown earlier in Haggai – the close connection between the activity 
of building and dwelling – the purpose of building is to dwell, and dwelling 
is only possible because something has been built. 61

The Book of 1 Kings versus the Book of Haggai

Although in 1 Kings, when the construction of the king’s temple and palace is 
mentioned (1 Kgs 5–8), there is no wordplay on the meanings of bayit as it was 
the case in 2 Sam 7, one can see other motifs applied in the Book of Haggai. 
The fact that Haggai refers directly to the temple built by Solomon entitles 
one to look for similarities between the two books. God, through the prophet, 
asks if there is anyone among the people who has seen this house in its former 
glory (2:3). 62 Furthermore, these words are spoken in the seventh month of 
the year (2:1), and it was in this month, many years earlier, that Solomon de-
dicated the temple (1 Kgs 8:2). 63 It may be that the author Haggai specifically 
gave the date referring the reader to the temple dedication ceremony in order 
to indicate that there are also other references in his book to the description 
of that day in 1 Kgs 8.

Solomon’s prayer begins with a reference to 2 Sam 7 (1 Kgs 8:15–18) and 
especially to 2 Sam 7:13 (1 Kgs 8:19), where God promises that a descendant of 
David will build His temple. Solomon claims that God has fulfilled what he 
had announced, because he, the son of David, has become king and built the 

61	 See par. “Bayit in Hag 1:4” in this paper.
62	 Assis (“Composition, Rhetoric and Theology,” 318) quoting Verhoef (The Books of Haggai 

and Malachi, 54) argues that the phrase ‘this house’ (habbayit hazzeh) expresses ‘a hint of 
contempt’. However, Verhoef does not comment here on the expression ‘this house’, but 
only writes about the expression ‘these people’: “With the expression ‘these people’ the 
Lord indicates his displeasure with them.”

63	 This analogy is noted by Verhoef, The Books of Haggai and Malachi, 94; Kessler, The Book 
of Haggai, 163; Taylor and Clendenen, Haggai, 150.



49People’s Houses as Competition for God’s House in the Book of Haggai 

temple (1 Kgs 8:20). 64 Solomon goes on to ask God to fulfil the second part 
of His promise, that David’s descendants should sit on the throne of Israel 
(1 Kgs 8:24–26).

In Haggai, too, one finds a reference to a descendant of David who would 
build the temple. Zorobabel, son of Shealtiel, who is addressed by Haggai, 
according to 1 Chr 3:16–19 was the grandson of King Jehoiachin and therefore 
descended from the Davidic line. 65 Furthermore, in the final oracle, Zorobabel is 
called ‘my servant’ by God (2:23: ʿabdî). Although the term ‘my servant’ (ʿ abdî) 
is applied to many people in the Bible, it most often describes David. 66 Thus, 
referring to Zorobabel in this way also brings to mind King David. 67

Another theme common to both 1 Kgs 8 and Haggai is the exodus of 
the Israelites from Egypt. 1 Kgs 8 mentions this explicitly as many as 5 times 
(1 Kgs 8:9, 16, 21, 51, 53). In addition, there are references to Moses (1 Kgs 8:9, 56), 
as well as to the Ark of the Covenant (1 Kgs 8:1, 3–7, 9). The occurrence of the 
Ark of the Covenant is not surprising, given that the temple was built pre-
cisely to house the Ark of the Covenant (1 Kgs 6:19), a sign of God’s presence. 68 
Already David had noted the disparity between the conditions in which he 
himself dwells and those in which the ark of God dwells (2 Sam 7:2), and so 
by referring to the ark he was indirectly referring to the exodus from Egypt. 
However, a more explicit reference to the Exodus from Egypt can be seen in 
God’s words in 2 Sam 7:6–7, a passage reflected in 1 Kgs 8:16. 69 Furthermore, 
Solomon explicitly recalls the covenant (bĕrît) made after the Exodus from 
Egypt (1 Kgs 8:21).

The Book of Haggai also includes a reference to the covenant made after the 
Exodus from Egypt, although dābār appears in lieu the term bĕrît (Hag 2:5). 
Given the parallels between 1 Kgs 8 and 2 Sam 7 discussed above, this reference 
to the covenant during the journey out of Egypt may be an indirect reference 

64	 Walter Brueggemann, 1 & 2 Kings: A Commentary, Smyth & Helwys Bible Commentary 
8 (Macon, GA: Smyth & Helwys, 2000), 107–8.

65	 In 1 Chronicles the name Jeconiah occurs, instead of Jehoiachin, for the same person. 
Cf. 2 Kgs 24:6. On how to explain that Zorobabel was the son of Pedaiah according to 
1 Chr 3:19, but the son of Shealtiel according to Haggai, see Joyce G. Baldwin, Haggai, 
Zechariah, Malachi: An Introduction and Commentary, Tyndale Old Testament Com-
mentaries (London: Tyndale Press, 1972), 41.

66	 Meyers and Meyers, Haggai, 68; Taylor and Clendenen, Haggai, 196–97.
67	 Similarly Parchem, “Znaczenie i funkcje świątyni,” 72.
68	 Brueggemann, 1 & 2 Kings, 91.
69	 Mordechai Cogan, 1 Kings: A New Translation with Introduction and Commentary, Anchor 

Bible 10 (New York: Doubleday, 2001), 282.



50 Jadwiga Siewko

to Solomon’s dedication of the temple and to the covenant made with David. 70 
In this way, the author of the Book of Haggai gives another sign showing that 
the work of rebuilding the temple is a repetition of a similar event from the 
time of David and Solomon and is a fulfilment of the covenants made by God 
with the Israelites and with David.

The similarities discussed above are those more distinct; however, other 
similarities, though of lesser importance, are also worth discussing.

In 1 Kgs 8:30–43, Solomon enumerates five different situations in which he 
asks God to hear his prayer. Two of these situations are depicted in Haggai. In 
1 Kgs 8:35–36, Solomon presents the lack of rain as a punishment for the sins 
of the people and asks for rain to be sent if the people repent and pray in the 
temple. In Hag 1:10, the lack of water from heaven is shown as a punishment for 
not building the temple. Although the vocabulary is different, the punishment 
is the same: lack of water. In 1 Kgs 8:35 reference is made to the closing (ʿ ās. ar) 
of the heavens (šāmayim) and the absence of rain (māt. ār), while in Hag 1:10 
the heavens (šāmayim) withhold (kālāʾ) dew (t. al). 71 The perceived similarity 
between dew and rain is confirmed in passages where both phenomena occur 
side by side, e.g. Deut 33:2; 2 Sam 1:21; 1 Kgs 17:1. 1 Kgs 17:1 in particular pre-
sents the absence of dew and rain (t. al ûmāt. ār) as a punishment.

In 1 Kgs 8:37, between the various miseries that can afflict people, there is 
also a pair of words translated as ‘blight’ (šiddāpôn) and ‘mildew’ (yērāqôn). 72 
It is interesting to note that when referring to cereal diseases, the two words 
always appear together. There are only five such instances in the entire Bible, 
one of which is Hag 2:17. 73

Another motif present throughout the Bible is that of the way (derek). Sol-
omon refers to the way understood as a manner of behaving five times (1 Kgs 
8:25, 32, 36, 39, 58). 74 In 1 Kgs 8:25 he invokes the promise given to David, but 

70	 Although the word ‘covenant’ (bĕrît) is never used in 2 Sam 7, commentators indicate that 
God’s promise has the characteristics of a covenant, see Anderson, 2 Samuel, 122.

71	 Dew from the heavens as a blessing from God can also be found, among others, in Gen 27:28, 
39; Deut 33:28; Zech 8:12. 

72	 According to scholars, šiddāpôn denotes a cereal disease resulting from hot easterly winds 
from the desert, while the disease referred to as yērāqôn is the result of damp westerly 
winds from the Mediterranean. See Boda, Haggai, 148; Kim, Jerusalem in the Achaemenid 
Period, 140.

73	 The others are Deut 28:22; 2 Chr 6:28; Amos 4:9. yērāqôn can also be found in Jer 30:6, 
but in the sense of a pale skin color, not a grain disease, so it comes as no surprise that it 
is not accompanied by šiddāpôn.

74	 The word ‘way’ (derek) appears additionally in 8:44 (x2) and 8:48, but not in the sense of 
a manner of behaving.



51People’s Houses as Competition for God’s House in the Book of Haggai 

in the version from Ps 132:12, which adds a condition to God’s unconditional 
promise from 2 Sam 7:12–16 – David’s dynasty will last if (ʾ im) his descend-
ants obey the covenant (bĕrît) and commands of God. 75 However, Solomon, 
to express obedience to God, evokes the image of the way absent both from Ps 
132:12 and 2 Sam 7. Haggai also refers to the motif of the way, as a manner of 
action, in the idiom “Put your hearts in your ways!” (Hag 1:5, 7). This idiom 
appears twice, forming a compositional bracketing around the misfortunes that 
befell the people of the province of Yehud (Hag 1:6). The figure is intended to 
emphasize that all misfortunes are the result of walking the wrong path, i.e. 
doing wrong. In Haggai, this inappropriate conduct resulting in punishment 
is the failure to rebuild the temple. The dependence of failure on wrongdoing 
also appears in other words of the prophet Haggai, where the motif of the way 
is not used (Hag 1:9–11; 2:15–17). The principle of retribution and bearing the 
consequences of wrongdoing also resounds in Solomon’s prayer; it is expressed 
both in the motif of the way (1 Kgs 8:32, 39) and explicitly by naming misfor-
tunes as the result of sin (1 Kgs 8:35, 46). 

In addition to the above, a few more parallels can be mentioned. 1 Kgs 8:11 
says that “the glory of the Lord had filled the house of the Lord” (mālēʾ 
kĕbôd-yhwh ʾet-bêt yhwh). A similar expression occurs a few more times in the 
Bible (e.g. 2 Chr 5:14; 7:2; Ezek 43:5; 44:4), including in Hag 2:7: “I will fill this 
house with glory” (millēʾtî ʾet-habbayit hazzeh kābôd). 76 In 1 Kgs 8:57 Solomon 
expresses the wish: “May the Lord, our God, be with us!” (yĕhî yhwh eʾ̆lōhênû 
ʿimmānû). On the other hand, in Haggai, God twice assures his hearers through 
the prophet that he is with them (Hag 1:13; 2:4: aʾ̆nî ʾittĕkem). 

In 1 Kgs 8, Solomon asks that foreigners also recognize Yahweh God and 
His temple (1 Kgs 8:43, 60). By saying that foreigners will pray at the site he 
implies that the temple of Yahweh God will become a place of pilgrimage for 
foreign, non-Jews as well (1 Kgs 8:41–42). A gentle allusion to this might be 
Hag 2:7: “I will shake all the nations, so that the treasures of all the nations will 
come in” (wĕhirʿ aštî ʾet-kol-haggôyim ûbāʾû h.  emdat kol-haggôyim). The book 
does not explain how the precious objects will arrive at the temple – as spoils 
of war, 77 tribute 78 or brought personally as a gift. 79 Commentators point out 

75	 Cf. Brueggemann, 1 & 2 Kings, 108–9.
76	 This similarity is also noted by Boda, Haggai, 125; Kim, Jerusalem in the Achaemenid 

Period, 227.
77	 Verhoef, The Books of Haggai and Malachi, 103.
78	 Meyers and Meyers, Haggai, 53; Ackroyd, Exile and Restoration, 161.
79	 Herbert G. May, “‘This People’ and ‘This Nation’ in Haggai,” Vetus Testamentum 18, no. 2 

(1968), 196, https://doi.org/10.2307/1516915.



52 Jadwiga Siewko

that this phrase is echoed in Isa 60–66, where it is mentioned that the wealth 
of other nations will reach Jerusalem (e.g. Isa 60:5). 80 Although the passage 
in Isaiah fails to explain the reason why the valuables will be in Jerusalem, it 
does indicate that they will be brought personally by strangers. In Isa 60:3 it 
is explicitly stated that “nations will come to your light”, 81 therefore not only 
valuables (Isa 60:5) but also people. Given this reference, it is possible that the 
author of the Book of Haggai was referring to the pilgrimage of foreign nations 
to the temple in Jerusalem, as Solomon did in 1 Kgs 8.

Another potential reference to Solomon’s building activities may be the term 
sĕpûnîm (Hag 1:4) discussed earlier. In Haggai, the author uses it to describe 
the state in which the houses of the people are. 82 In 1 Kings, on the other 
hand, words based on the same root (spn) refer to the cedar wood finishing of 
Solomon’s temple and palace (1 Kgs 6:9; 7:3, 7). The stem spn appears in the 
Hebrew Bible, apart from Hag 1:4, still in Deut 33:21; 1 Kgs 6:9, 15; 7:3, 7; Jer 
22:14. In 1 Kings and in Jeremiah it occurs in descriptions of buildings, more 
specifically in images of the royal palace or temple. Perhaps the author of the 
Book of Haggai purposely used such a rare term, found mainly in 1 Kings, to 
create another reference to the figure of Solomon and his building activities.

Although many elements from the above parallels do not directly address the 
issue of antagonism between the houses of men and the house of God in Haggai, 
yet many references to Solomon and the wordplay on the word bayit referring to 
David indicate that the reference to these kings may have played a significant role 
in the message of the prophet Haggai. Not only did the prophet make his audience 
aware that the promises and responsibilities incumbent on David’s descendants 
also applied to Zorobabel and his contemporaries, but he also indirectly por-
trayed David and Solomon as examples to follow. Their attitude to God and His 
temple was diametrically opposed to that of the people of the province of Yehud.

Conclusions

In the Book of Haggai, the people’s houses never occur independently, but 
always in antithetical parallelism, in contrast with the house of God. Such 
a rhetorical device shows the houses of men as a competition to the house of 
God. According to the book, the obstacle that prevents the rebuilding of the 

80	 Boda, Haggai, 125; Kessler, The Book of Haggai, 180–81.
81	 Translation after New American Standard Bible.
82	 See par. “Bayit in Hag 1:4” in this paper.



53People’s Houses as Competition for God’s House in the Book of Haggai 

temple is neither an insufficient number of people nor a lack of time, material 
resources or skills. The obstacle is only a misjudgment of the situation by the 
people, who think that their present time should be devoted to their houses 
and their affairs, and not to the affairs of God. Their selfish priorities, however, 
makes them unable to take even basic care of themselves because God refrains 
from blessing their work as a result of the fact that people fail to do what God 
expected them to do, taking care instead of what they themselves deem ne-
cessary. The responsibility for the temple being in ruins lies not only with the 
leaders of the nation, but also with each individual. The time and strength that 
each of them should devote to God’s affairs, they devote to themselves. Thus, 
the house of each person takes priority over the house of God, because people 
are not able to attend to both at the same time, they have to make a choice.

On the other hand, the reference to the situation of David and Solomon 
shows that it is not wrong on the part of people to have built houses for them-
selves. Also David first built a house for himself before he thought of building 
a house for God. In Solomon’s case, the order is not entirely clear whether he 
built the temple and then the palace in succession or simultaneously. 83 What is 
certain is that he built both a house for himself and the house for God. Some 
believe that the narrative of the construction of the temple and the palace 
in 1 Kgs 5–7 was conducted in such a way as to show the two buildings in 
opposition to each other and to prove that Solomon devoted more resources 
and time to the construction of his secular buildings than to the construction 
of the temple. 84 However, it should be noted that the author of 1 Kings never 
condemns Solomon for such behavior. On the contrary, the king is portrayed in 
a positive way. Thus, the reference to both kings demonstrates that there is noth-
ing wrong when people build their houses. What is wrong, however, is that 
they continue to care only for their houses and do not intend to see to God’s 
house. Unlike David, they barely recognize that this is the right time to change 
their behavior. Through numerous references to David and Solomon, Haggai 
shows his listeners that it is possible to reconcile their affairs with those of 
God and that the two need not collide, need not compete. It is enough that 
his listeners, like David and Solomon, obey God and do what God expects 
of them, according to His judgement and not their own, and then God will 
bless their work and their affairs.
83	 Richard D. Nelson, First and Second Kings, Interpretation: A Bible Commentary for 

Teaching and Preaching (Louisville, KY: Westminster John Knox Press, 1987), 45.
84	 Paul R. House, 1, 2 Kings, The New American Commentary 8 (Nashville, TN: Broadman 

& Holman, 1995), 130; Iaian W. Provan, 1 and 2 Kings, New International Biblical Com-
mentary 7 (Peabody, MA: Hendrickson, 1995), 69–70.



54 Jadwiga Siewko

References

Ackroyd, Peter R. Exile and Restoration: A Study of Hebrew Thought in the Sixth Century 
B.C. Philadelphia, PA: Westminster John Knox Press, 1968.

Alden, Robert L. Daniel and the Minor Prophets. Edited by Frank E. Gabaelein. The Expositor’s 
Bible Commentary 7. Grand Rapids, MI: Zondervan, 1985.

Anderson, Arnold A. 2 Samuel. Word Biblical Commentary 11. Nashville, TN: Nelson, 2000.
Assis, Elie. “Composition, Rhetoric and Theology in Haggai 1:1–11.” In Perspectives on Hebrew 

Scriptures IV: Comprising the Contents of Journal of Hebrew Scriptures, Vol. 7, edited by 
Ehud Ben Zvi. Perspectives on Hebrew Scriptures and its Contexts 4. Piscataway, NJ: 
Gorgias Press, 2008.

Baldwin, Joyce G. Haggai, Zechariah, Malachi: An Introduction and Commentary. Tyndale 
Old Testament Commentaries. London: Tyndale Press, 1972.

Barker, John Robert. Disputed Temple: A Rhetorical Analysis of the Book of Haggai. Emerging 
Scholars. Minneapolis, MN: Fortress Press, 2017.

Bitzer, Lloyd F. “The Rhetorical Situation.” Philosophy & Rhetoric 1, no. 1 (1968): 1–14.
Boda, Mark J. Haggai, Zechariah. NIV Application Commentary. Grand Rapids, MI: Zon-

dervan, 2004.
Brueggemann, Walter. 1 & 2 Kings: A Commentary. Smyth & Helwys Bible Commentary 8. 

Macon, GA: Smyth & Helwys, 2000.
Carter, Charles E. The Emergence of Yehudin the Persian Period: A Social and Demographic 

Study. Journal for the Study of the Old Testament Supplement Series 294. Sheffield: 
Sheffield Academic Press, 1998.

Clines, David J.A, and John F. Elwolde, eds. Bêt-Wāw. Vol. 2 of The Dictionary of Classical 
Hebrew. Sheffield: Sheffield Academic Press, 1995.

Clines, David J.A, and John F. Elwolde, eds. Śîn-Tāw. Vol. 8 of The Dictionary of Classical 
Hebrew. Sheffield: Sheffield Phoenix Press, 2011.

Cogan, Mordechai. 1 Kings: A New Translation with Introduction and Commentary. Anchor 
Bible 10. New York: Doubleday, 2001.

Craig, Kenneth M. Asking for Rhetoric: The Hebrew Bible’s Protean Interrogative. Biblical 
Interpretation Series 73. Boston: Brill, 2005.

Finkelstein, Israel. “Jerusalem in the Persian (and Early Hellenistic) Period and the Wall of 
Nehemiah.” Journal for the Study of the Old Testament 32, no. 4 (2008): 501–20. https://
doi.org/10.1177/0309089208093928.

Grabbe, Lester L. Yehud: A History of the Persian Province of Judah. Vol. 1 of A History of 
the Jews and Judaism in the Second Temple Period. Library of Second Temple Studies 47. 
London: T&T Clark, 2004.

House, Paul R. 1, 2 Kings. The New American Commentary 8. Nashville, TN: Broadman 
& Holman, 1995.

Hundley, Michael B. Gods in Dwellings: Temples and Divine Presence in the Ancient Near 
East. Society of Biblical Literature. Writings from the Ancient World Supplements 3. 
Atlanta, GA: Society of Biblical Literature, 2013.

Kasher, Rimon. “Haggai and Ezekiel: The Complicated Relations between the Two Prophets.” 
Vetus Testamentum 59, no. 4 (2009): 556–82.



55People’s Houses as Competition for God’s House in the Book of Haggai 

Kessler, John. The Book of Haggai: Prophecy and Society in Early Persian Yehud. Supplements 
to Vetus Testamentum 91. Leiden: Brill, 2002.

Kim, Jieun. Jerusalem in the Achaemenid Period: The Relationship between Temple and Agri-
culture in the Book of Haggai. Oxford, UK: Peter Lang, 2016.

Lausberg, Heinrich. Handbook of Literary Rhetoric: A Foundation for Literary Study. Edited 
by David E. Orton and R. Dean Anderson. Translated by Matthew T. Bliss, Annemiek 
Jansen, and David E. Orton. Leiden: Brill, 1998.

Lipschits, Oded. “Between Archaeology and Text: A Reevaluation of the Development 
Process of Jerusalem in the Persian Period: A Reevaluation of the Development Process 
of Jerusalem in the Persian Period.” In Congress Volume Helsinki 2010, edited by Martti 
Nissinen, 145–65. Supplements to Vetus Testamentum 148. Leiden: Brill, 2012.

Lipschits, Oded. “Demographic Changes in Judah between the Seventh and the Fifth Cen-
turies B.C.E.” In Judah and the Judeans in the Neo-Babylonian Period, edited by Oded 
Lipschits and Joseph Blenkinsopp, 323–76. Winona Lake, IN: Eisenbrauns, 2003.

Lipschits, Oded. “Persian Period Finds from Jerusalem: Facts and Interpretations.” In Per-
spectives on Hebrew Scriptures VI: Comprising the Contents of Journal of Hebrew Scrip-
tures, Vol. 9, edited by Ehud Ben Zvi, 423–54. Perspectives on Hebrew Scriptures and its 
Contexts 7. Piscataway, NJ: Gorgias Press, 2010.

Luciani, Ferdinando. “Il verbo ‘šākar’ in ‘Aggeo’ 1,6.” Aevum 46, nos. 5/6 (1972): 498–501.
May, Herbert G. “‘This People’ and ‘This Nation’ in Haggai.” Vetus Testamentum 18, no. 2 

(1968): 190–97. https://doi.org/10.2307/1516915.
McCarter, P. Kyle. II Samuel: A New Translation with Introduction, Notes, and Commentary. 

The Anchor Bible 9. Garden City, NY: Doubleday, 1984.
Meyers, Carol L., and Eric M. Meyers. Haggai, Zechariah 1–8: A New Translation with In-

troduction and Commentary. The Anchor Bible 25B. Garden City, NY: Doubleday, 1987.
Moro, Vincenzo. Aggeo: Il coraggio della rinascita. Studi biblici. Bologna: EDB, 2023.
Nelson, Richard D. First and Second Kings. Interpretation: A Bible Commentary for Teaching 

and Preaching. Louisville, KY: Westminster John Knox Press, 1987.
Parchem, Marek. “Znaczenie i funkcje świątyni w księdze Aggeusza.” Collectanea Theologica 

82, no. 4 (2012): 53–74.
Peter, Friedrich. “Zu Haggai 1:9.” Theologische Zeitschrift 7, no. 2 (1951): 150–51.
Petersen, David L. Haggai and Zechariah 1–8: A Commentary. Old Testament Library. Phi-

ladelphia, PA: Westminster Press, 1984.
Provan, Iaian W. 1 and 2 Kings. New International Biblical Commentary 7. Peabody, MA: 

Hendrickson, 1995.
Reventlow, Henning. Aggeo, Zaccaria e Malachia. Translated by Franco Ronchi. Antico 

Testamento 25.2. Brescia: Paideia, 2010.
Ristau, Kenneth A. Reconstructing Jerusalem: Persian-Period Prophetic Perspectives. Winona 

Lake, IN: Eisenbrauns, 2016.
Smith, Ralph L. Micah-Malachi. Word Biblical Commentary 32. Waco, TX: Word Books, 1984.
Stead, Michael R. Haggai, Zechariah, and Malachi: Return and Restoration: An Introduction 

and Study Guide. T&T Clark Study Guides to the Old Testament. London: T&T Clark, 
2021.

Steck, Odil Hannes. “Zu Haggai 1 2–11.” Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 83, 
no. 3 (1971): 355–79. https://doi.org/10.1515/zatw.1971.83.3.355.



56 Jadwiga Siewko

Taylor, Richard A., and E. Ray Clendenen. Haggai, Malachi. New American Commentary 
21A. Nashville, TN: Broadman & Holman, 2004.

Vaux, Roland de. Institutions militaires, Institutions religieuses. Vol. 2 of Les Institutions de 
l’Ancien Testament. Paris: Cerf, 1960.

Verhoef, Pieter Adriaan. The Books of Haggai and Malachi. The New International Commen-
tary on the Old Testament. Grand Rapids, MI: W.B. Eerdmans, 1987.

Whedbee, J. William. “A Question-Answer Schema in Haggai 1: The Form and Function of 
Haggai 1:9–11.” In Biblical and Near Eastern Studies: Essays in Honor of William Sanford 
Lasor, 184–94. Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1978.

Whybray, R. N. The Succession Narrative: A Study of II Samuel 9–20; I Kings 1 and 2. Studies 
in Biblical Theology. Second Series 9. London: SCM Press, 1968.

Wolff, Hans Walter. Haggai: A Commentary. Translated by Margaret Kohl. Minneapolis, 
MN: Augsburg Publishing House, 1988.

Jadwiga Siewko – holds the master’s degree in theology at Cardinal Stefan Wyszyński 
University in Warsaw with a thesis on the Interpretacja dosłowna i duchowa Księgi Tobiasza 
na przykładzie motywu choroby [Literal and Spiritual Interpretation of the Book of Tobias 
using the Motif of Illness as an Example], and the bachelor’s degree in classical philology at 
the University of Warsaw.



© Papieski Wydział Teologiczny we WrocławiuLicencje Creative Commons BY-SA 4.0

Wrocławski Przegląd Teologiczny
33 (2025) 1, 57–73

Wrocław Theological Review
DOI: 10.52097/wpt. 8080

Mariusz Jagielski
Uniwersytet Szczeciński, Polska 
mariusz.jagielski74@gmail.com 
ORCID 0000-0002-4395-1485

Kościół jako sakrament zbawienia.  
Jego wymiar dynamiczny…  
w ujęciu Yvesa Congara

The Church as a Sacrament of Salvation: Its Dynamic Dimension 
According to Yves Congar

Abstr act: The recurring question about the Church today concerns not so much 
Her nature, as Her purpose: “What is the Church for?” Formulated in this way, the 
question encourages us to resume the theology of the Church as the sacrament of 
salvation, which seems never to be properly acknowledged inside the Church. Start-
ing from a concise analysis of the use of this phrase in the documents of the Second 
Vatican Council in section one, this paper refers to Father Yves Congar’s theology 
in order to present the fruitfulness of the ecclesiological perspective, especially in its 
dynamic dimension. Section two demonstrates that the first fruit of this perspective 
is not the ecclesiocentrism, but the Church’s relation to God and to the world. Thus 
the mission of the Church is seen as integral part of Her essence, and the world – as 
part of God’s eternal purpose. In section three the second fruit of the dynamic per-
spective of the Church seen as the sacrament of salvation is shown as the necessity 
of going beyond an individualistic understanding of salvation, for the creation finds 
its fulfilment in its completeness and unity. This leads us to enquire about the credi-
bility of the Church as a sacrament of salvation in Christ. Lastly, section four shows 
the meaning of a phrase that is rarely referred to in the theological reflection, but 
present in the Council documents: “messianic people.” Advocated by Yves Congar 
at the Council, the phrase stresses the eschatological dimension of the Church. In 
this manner, the question “What is the Church for?” recurs in Congar’s theology, 
presenting the Church as inseparably linked with God’s promise for us and through 
us, within God’s eternal purpose for all mankind.
Keywords: the Church, sacrament of Salvation, messianic people, Yves Congar, 
the Second Vatican Council, reception of the Second Vatican Council, credibility of 
the Church

T e o l o g i a  s y s t e m a t y c z n a



58 Mariusz Jagielski

Abstr akt: Pytanie o Kościół, jakie powraca dzisiaj, coraz rzadziej dotyczy jego 
natury, a dużo częściej jego sensu. Po co Kościół? Tak postawione pytanie sprzyja 
powrotowi do teologii Kościoła jako sakramentu zbawienia, która chyba nigdy do 
końca nie otrzymała właściwej recepcji w Kościele. Wychodząc w punkcie pierwszym 
od krótkiej analizy obecności tego sformułowania w dokumentach Soboru Waty-
kańskiego II, niniejszy artykuł odwołuje się do teologii Yvesa Congara, by wskazać 
na owocność tej perspektywy, szczególnie w jej wymiarze dynamicznym. W punkcie 
drugim artykuł stwierdza, że pierwszym owocem tej perspektywy jest opowiedzenie 
Kościoła nie eklezjocentrycznie, ale w relacji do Boga i do świata. W ten sposób mi-
sja Kościoła zostaje odczytana jako integralna część jego istoty, a świat jako mający 
swoje miejsce w odwiecznym zamiarze Boga. W trzecim punkcie artykuł wskazuje, 
że drugim owocem dynamicznej perspektywy Kościoła rozumianego jako sakrament 
zbawienia jest ukazanie konieczności przekroczenia indywidualistycznego rozumienia 
zbawienia, bowiem spełnienie stworzenia jest jego pełnią i jednością. Prowadzi to do 
pytania o wiarygodność Kościoła jako sakramentu zbawienia dokonanego w Chry-
stusie. Ostatni punkt ukazuje znaczenie sformułowania „lud mesjaniczny”, rzadko 
przywoływanego w refleksji teologicznej, a jednak obecnego w tekstach soborowych. 
To sformułowanie, za którym optował na soborze Congar, podkreśla eschatologiczny 
wymiar Kościoła. W ten sposób pytanie „Po co Kościół?” wraca w teologii Congara, 
który ukazuje go jako nierozerwalnie związany z obietnicą Bożą dla nas i przez nas, 
wewnątrz odwiecznego zamiaru Boga względem całej ludzkości.
Słowa kluczowe: Kościół, sakrament zbawienia, lud mesjaniczny, Yves Congar, 
Sobór Watykański II, recepcja Soboru Watykańskiego II, wiarygodność Kościoła

Wstęp

Coraz częściej spotykamy się z pytaniem o Kościół, które nie jest już for-
mułowane tak, jak te zadawane przed sześćdziesięciu laty w trakcie So-

boru Watykańskiego II, a które brzmiało wówczas: „Kościele, co mówisz sam 
o sobie?”. Wydaje się, że dzisiaj pytanie, jakie możemy usłyszeć, brzmi nie tyle: 
„Kościele, kim bądź też czym jesteś?”, ile dużo bardziej radykalnie: „Po co 
Kościół? Jaki jest sens Kościoła?”. Gilles Routhier, nawiązując do tej zmiany, 
zauważył, że w trakcie powstawania korpusu dokumentów Soboru Watykań-
skiego II kontekst ich redagowania był odmienny od aktualnego. I chociaż 
Kościół był wówczas odczytywany w perspektywie swojego miejsca w świecie, 
to jednak był traktowany jako jego integralna część. Stąd fundamentalne py-
tanie w trakcie przygotowywania soboru dotyczyło tego, jak można określić 
naturę Kościoła. Dla dzisiejszego kontekstu świata zachodniego, w czasach, 
gdy wszystkie argumenty za obecnością Kościoła w świecie z perspektywy 
użyteczności społecznej tracą na znaczeniu, ponieważ tak dzieła miłosierdzia, 
jak i obrzędy społeczne realizują także inni, fundamentalnym staje się nie tyle 



59Kościół jako sakrament zbawienia. Jego wymiar dynamiczny… 

pytanie o naturę Kościoła, jego funkcjonowanie, o jego członków, ile kwestia: 
„Po co Kościół?”. Wychodząc od pytania o sens Kościoła, będziemy mogli 
odpowiedzieć na pytanie o to, czym Kościół jest 1.

Wydaje się, że spośród tak licznych określeń Kościoła podjętych w trakcie 
Soboru Watykańskiego II to właśnie pojęcie Kościoła jako sakramentu zbawie-
nia może okazać się bardzo pomocne. Wiele miejsca podczas soboru i po nim 
poświęcono pojęciu Kościoła jako Ludu Bożego czy wcześniej, począwszy od 
lat 30. ubiegłego stulecia, jako Mistycznego Ciała Chrystusa 2, czy wreszcie po 
II Nadzwyczajnym Synodzie Biskupów z 1985 r. – Kościołowi rozumianemu 
jako communio 3. Prawda o tym, że Kościół jest sakramentem zbawienia, wciąż 
oczekuje na recepcję i towarzyszy nam w pytaniu o Kościół niczym aktor 
drugiego planu 4. Dlatego właśnie chcemy odwołać się do myśli teologa, który 
pytaniu o Kościół poświęcił całe swoje teologiczne powołanie, a mianowicie 
Yvesa Congara. Nie pretendujemy do wyczerpującego przedstawienia jego teologii 
Kościoła jako sakramentu. Wystarczy przyjrzeć się sporządzonej bibliografii, by 
zrozumieć, jak wielkim byłoby to wyzwaniem 5. Niemniej jednak, wychodząc 
od pytania o sens Kościoła, chcemy skupić się na dynamicznym wymiarze 
takiego ujęcia, ukazującym go w perspektywie realizacji odwiecznego zamia-
ru Boga względem świata, w drodze do eschatologicznego wypełnienia, nie 
zapominając i nie pomijając tego, co się określa niejednokrotnie jako statyczny 
wymiar Kościoła, a mianowicie jego złożenia z elementu boskiego i ludzkiego, 

1	 „C’est bien la question que se posent aujourd’hui plusieurs de nos contemporains au 
moment où les institutions religieuses sont soupçonnées ; voir décrédibilisées ; et le croire 
détraditionnalisée. On semble toujours disposé à croire et à prier, mais pourvu que cela 
demeure une affaire intime et privée. Les institutions religieuses sont de trop et mieux 
vaudrait qu’elles disparaissent” (Gilles Routhier, “Quelques orientations de recherche en 
ecclésiologie,” Transversalités 154, no. 3 [2020]: 130, https://doi.org/10.3917/trans.154.0129).

2	 Zob. Yves Congar, “Moja droga w teologii laikatu i posługiwań,” in Chrześcijańska odpo-
wiedź na pytanie człowieka: W 750-lecie służby polskich dominikanów Bogu i ludziom, by 
Joachim [et al.] Badeni (Poznań: Polska Prowincja Dominikanów, 1974), 225–26.

3	 Czytamy w raporcie końcowym Nadzwyczajnego Synodu Biskupów w 1985 r.: „L’ecclésiologie 
de communion est le concept central et fondamental dans les documents du Concile” 
(“Rapport final,” in Synode extraordinaire: Célébration de Vatican II [Paris: Les Éditions 
du Cerf, 1986], 559).

4	 Zob. Gilles Routhier, “Kościół jako sakrament zbawienia: W oczekiwaniu na recepcję,” 
trans. Mariusz Jagielski, in Recepcja i wyzwania Soboru Watykańskiego II, ed. Mariusz 
Jagielski, Biblioteka Instytutu Filozoficzno-Teologicznego im. Edyty Stein w Zielonej 
Górze 7 (Zielona Góra: Instytut Filozoficzno-Teologiczny im. Edyty Stein, 2018), 61–78.

5	 Aidan Nichols, kontynuując bibliografię Y. Congara sporządzoną przez J.-P. Joussuę, koń-
czy ją w roku 1987 na 1790. pozycji. Zob. Aidan Nichols, “An Yves Congar Bibliography 
1967–1987,” Angelicum 66, no. 3 (1989): 422–66.



60 Mariusz Jagielski

widzialnego i niewidzialnego. Konieczne jest zatem, byśmy naszkicowali naj-
pierw zakorzenienie perspektywy sakramentalnej w myśli soborowej, z której 
ona wyrasta, a w której kształtowaniu francuski dominikanin zarówno przed 
soborem, jak i w jego trakcie czynnie uczestniczył 6.

Kościół jako sakrament zbawienia  
na Soborze Watykańskim II

Teksty soborowe odnoszące się do Kościoła jako sakramentu możemy podzielić 
na trzy grupy według chronologii ich powstawania, zgodnie z odpowiadającymi 
im etapami redakcji dokumentów. Pierwszym dokumentem soborowym jest 
Konstytucja o liturgii świętej, zredagowana przez Komisję ds. Liturgii i będąca 
jedynym spośród ponad 70 tekstów przygotowanych przed soborem, a promul-
gowanym w jego trakcie. Drugą grupę stanowią teksty zawarte w Konstytucji 
dogmatycznej o Kościele promulgowanej w trakcie trzeciej sesji soboru w roku 
1964. Trzecią grupę tekstów stanowią Konstytucja duszpasterska o Kościele 
w świecie współczesnym i Dekret o misyjnej działalności Kościoła. Oba doku-
menty zostały promulgowane na ostatniej sesji soboru w roku 1965. Znajdziemy 
w nich już nawiązania do wcześniejszych dokumentów soborowych, właśnie 
wtedy, gdy odwołują się one do Kościoła rozumianego jako sakrament, świadcząc 
w ten sposób o recepcji tego sformułowania wewnątrz dokonującego się soboru 7.

Kreśląc krótką panoramę tych tekstów, odnajdujemy w Konstytucji o liturgii 
świętej trzykrotne odwołanie się do Kościoła jako sakramentu. Takie określe-
nie obecne jest w numerze 2, w którym stwierdzono, że liturgia uczestniczy 
w ujawnianiu misterium Chrystusa, ponieważ jest ona zarazem ludzka i boska, 
widzialna i wyposażona w dobra niewidzialne w taki sposób, że to, co widzialne 

6	 Na temat zaangażowania Congara na Soborze Watykańskim II zob.: Étienne Fouilloux, 
“Comment devient-on expert à Vatican II ? Le cas du père Yves Congar,” in Le deuxième 
Concile du Vatican (1959–1965) (Rome: École française de Rome, 1989), 307–31; Alberto 
Melloni, “Yves Congar à Vatican II. Hypothèses et pistes de recherche,” in Cardinal Yves 
Congar 1904–1995, ed. André Vauchez (Paris: Les Éditions du Cerf, 1999), 117–64.

7	 Szczegółową analizę teologii Kościoła jako sakramentu na Soborze Watykańskim II 
i w dokumentach soborowych odnajdujemy w: Adam Kubiś, “Kościół jako sakrament 
w przedprzygotowawczej dokumentacji II Soboru Watykańskiego,” Analecta Cracovien-
sia 8 (1976): 189–216, https://doi.org/10.15633/acr.2913; Adam Kubiś, “Sakramentalna 
struktura Kościoła w schematach komisji przygotowawczych II Soboru Watykańskiego,” 
Analecta Cracoviensia 9 (1977): 237–90, https://doi.org/10.15633/acr.2932; Adam Kubiś, 
“Geneza pojęcia Kościół-Sakrament w Konstytucji Dogmatycznej o Kościele,” Analecta 
Cracoviensia 10 (1978): 211–72, https://doi.org/10.15633/acr.2954.



61Kościół jako sakrament zbawienia. Jego wymiar dynamiczny… 

jest podporządkowane niewidzialnemu. Z kolei w numerze 5 zostało powie-
dziane, że to człowieczeństwo Chrystusa w zjednoczeniu z osobą Słowa było 
narzędziem naszego zbawienia: „Tak z boku umierającego na krzyżu Chrystusa 
zrodził się przedziwny sakrament całego Kościoła”. Wreszcie w numerze 26 
podkreślono, że czynności liturgiczne nie są czynnościami prywatnymi, ale 
kultem Kościoła będącego „sakramentem jedności”.

W drugiej grupie tekstów, w Konstytucji dogmatycznej o Kościele, określenie 
„sakrament zbawienia” nie jest soborową definicją Kościoła, gdyż ewentualne jej 
zaproponowanie nie było intencją ojców soborowych. Niemniej jednak staje się 
jednym z elementów konstytutywnych dla samorozumienia Kościoła na soborze 
i stanowi klamrę spinającą tę konstytucję pomiędzy jej numerem pierwszym 
a wprowadzeniem do rozdziału VII, poświęconego eschatologicznemu przezna-
czeniu Kościoła. W numerze 8 tej konstytucji, który co prawda nie posługuje się 
explicite sformułowaniem „sakrament zbawienia”, odnajdujemy jednak wszystkie 
jego elementy: Kościół jest zarazem organizacją społeczną i wspólnotą ducho-
wą; składa się z elementu boskiego i ludzkiego, dlatego możliwa jest analogia 
pomiędzy Kościołem a misterium Słowa Wcielonego, pamiętając, że Kościół 
jest Jego Oblubienicą w warunkach swojego ubóstwa. W numerze 9 czytamy 
natomiast, że „Bóg powołał zgromadzenie tych, co z wiarą spoglądają na Je-
zusa, sprawcę zbawienia i źródło pokoju oraz jedności, i ustanowił Kościołem, 
aby ten Kościół był dla wszystkich razem i dla każdego z osobna widzialnym 
sakramentem owej zbawczej jedności”. Wreszcie w numerze 48, otwierającym 
wspomniany VII rozdział, czytamy: „Chrystus wywyższony ponad ziemię 
wszystkich do siebie pociągnął; powstawszy z martwych Ducha swego ożywiciela 
zesłał na uczniów i przez Niego ustanowił Ciało swoje, którym jest Kościół, 
jako powszechny sakrament zbawienia”.

Trzecia grupa tekstów, promulgowana na zakończenie IV sesji w 1965 r., to 
Dekret o misyjnej działalności Kościoła i Konstytucja duszpasterska o Kościele 
w świecie współczesnym. Pierwszy rozpoczyna się od słów: „Kościół posłany 
przez Boga do narodów, aby był «powszechnym sakramentem zbawienia», 
usiłuje głosić ewangelię wszystkim ludziom z najgłębszej potrzeby własnej kato-
lickości oraz z nakazu swego Założyciela”. Natomiast odniesienia w konstytucji 
Gaudium et spes znajdują się w rozdziale IV pierwszej części, poświęconej roli 
Kościoła w świecie współczesnym:

Kościół zarówno pomagając światu, jak też wiele od niego otrzymując, zmierza ku 

temu jednemu, aby nadeszło Królestwo Boże i żeby urzeczywistniło się zbawienie 

całego rodzaju ludzkiego. Wszelkie zaś dobro, jakie Lud Boży w czasie swego 

ziemskiego pielgrzymowania może wyświadczyć rodzinie ludzkiej, wypływa 



62 Mariusz Jagielski

z tego, że Kościół jest „powszechnym sakramentem zbawienia”, ukazującym 

i zarazem realizującym tajemnice miłości Boga do człowieka.

Widzimy zatem, że wszystkie przedstawione tutaj przykłady włączenia rozu-
mienia Kościoła jako sakramentu do tekstów soborowych pozwalają wyrazić 
zarówno jego wymiar statyczny, jak i dynamiczny. Pamiętając przy tym, że oba 
wymiary stanowią nierozerwalną jedność. Congar, analizując te teksty, stwier-
dza, że „temat Kościoła jako Sakramentu Zbawienia był jednym z tych, które 
charakteryzowały soborową wizję, a jego waga przekracza ilościową obecność 
w tekstach” 8. Takie spostrzeżenie moglibyśmy z całą pewnością odnieść także 
do twórczości autora tych słów 9.

Congar, analizując recepcję pojęcia Kościoła jako sakramentu zbawienia na 
Soborze Watykańskim II, zauważa, że w teologii przedsoborowej to element 
statyczny był dominujący. Komentując pierwszy schemat konstytucji o Kościele 
Soboru Watykańskiego I, zredagowany przez Clementa Schradera, zauważa: 

To prawda, że Kościół zależy od Chrystusa: to On złożył w nim obfitość środków 

zbawienia. Jednak ta perspektywa jest dosyć statyczna, eklezjocentryczna, a na-

wet zbytnio materialna [uprzedmiotawiająca – przyp. M.J.]. To od Kościoła, od 

jego macierzyństwa, i to od Kościoła pojmowanego na sposób dosyć klerykalny, 

wierni będą mogli otrzymywać środki dla swojego zbawienia 10.

A zatem chcemy poprzez analizę tekstów francuskiego dominikanina przyjrzeć 
się wartości dynamicznego wymiaru Kościoła rozumianego jako sakrament. 
W ten sposób chcemy spotkać się z pytaniem o Kościół tak, jak jest ono dzisiaj 
najczęściej stawiane.

8	 Yves Congar, Un peuple messianique: L’Église, sacrement du salut. Salut et liberation [in 
French] (Paris: Éditions du Cerf, 1975), 13. Jeśli nie jest wskazane inaczej, tłumaczenie 
pochodzi od autora. W tytule polskiego wydania brak tego pierwszego określenia: Yves 
Congar, Kościół jako sakrament zbawienia, trans. Tomasz Mazuś (Warszawa: Instytut 
Wydawniczy „Pax”, 1980).

9	 Tak przecież możemy odczytać wydany po raz pierwszy w 1939 r. artykuł poświęcony 
eklezjologii św. Tomasza z Akwinu. Zob. Yves Congar, “L’idée de l’Église chez saint Tho-
mas d’Aquin,” in Esquisses du Mystère de l’Église, Unam sanctam 8 (Paris: Les Éditions 
du Cerf, 1953), 59–91. Polskie tłumaczenie: Yves Congar, “Pojęcie Kościoła według nauki 
św. Tomasza z Akwinu,” trans. Maria Stokowska, in Mistyczne Ciało Chrystusa: Traktat 
o Kościele, by Wincenty Zaleski (Poznań: Księgarnia św. Wojciecha, 1962), 259–73.

10	 Congar, Kościół jako sakrament zbawienia, 16.



63Kościół jako sakrament zbawienia. Jego wymiar dynamiczny… 

Kościół jako sakrament, czyli w relacji do świata

Pierwszym wymiarem wynikającym z teologii Kościoła rozumianego jako sa-
krament w eklezjologii Congara będzie ukazanie Kościoła nie w nim samym, 
ale w odniesieniu do Boga i do świata. Congar, będąc współautorem wielu 
soborowych tekstów 11, stwierdził, że to, co najbardziej determinuje ukierunko-
wanie soboru, to poczucie, że jeśli Kościół istnieje sam w sobie – nosi w sobie 
wszystkie konstytutywne dla siebie elementy – to jednak nie istnieje sam dla 
siebie. Istotny jest tutaj z jednej strony moment doksologiczny – Kościół istnieje 
dla Boga, z drugiej – moment jego posłannictwa, jak podkreśla francuski domi-
nikanin: „Kościół istnieje po to, aby nawrócić świat do Boga, a zatem istnieje 
dla świata i postrzega siebie w tym samym ruchu Historii, w której uczestniczy 
świat, znając jednak jej sens, a jest nim nadejście Królestwa Bożego” 12. Właśnie 
dlatego, odczytując teksty soborowe, Congar podkreśla:

Sobór przemówił wychodząc od nowego postrzegania świata, interpretowane-

go w świetle misterium Chrystusa i w konsekwencji narzucającego Kościołowi 

nową wizję jego relacji do świata: „jest w Chrystusie niejako sakramentem, to 

znaczy znakiem i narzędziem zjednoczenia człowieka z Bogiem i jedności całego 

rodzaju ludzkiego”, jak czytamy w pierwszym akapicie Konstytucji Dogmatycznej 

o Kościele 13.

Ta refleksja nad Kościołem jako sakramentem możliwa była na Soborze Wa-
tykańskim II dzięki temu, że ówczesne doświadczenie Kościoła podpowiadało 
rozróżnienie pomiędzy nim a światem. Wcześniejsza sytuacja – chociażby 

11	 Odnośnie do swojego wkładu w redakcję tekstów soborowych sam Congar pisał: „Lu-
men Gentium, la première rédaction de plusieurs numéros du ch. I et les nos 9, 13, 16, 17 
du ch. II, plus quelques passages particuliers. De Revelatione : a travaillé dans le ch. II et le 
n° 21 vient d’une première rédaction de moi. De oecumenismo, y ai travaillé ; le proemium 
et la conclusion sont à peu près de moi. Déclaration sur les religions non-chrétiennes : y ai 
travaillé ; l’introduction et la conclusion sont à peu près de moi. Schéma XIII : y ai travaillé :  
ch. I et IV. De Missionibus : le ch. I est de moi de A à Z, avec emprunts à Ratzinger, pour 
le n° 8. De libertate religiosa : coopération à tout, plus particulièrement aux nos de la partie 
théologique et au proemium qui est de ma main. De presbyteris : c’est une rédaction aux 
trois-quarts Lécuyer-Onclin-Congar. J’ai refait le proemium, les nos 4–6, 12–14, et celle 
de la conclusion dont j’ai rédigé le second alinéa. En sorte que, ce matin, ce qui a été lu 
venait très largement de moi. Servi inutiles sumus” (Yves Congar, Mon journal du Concile, 
ed. Éric Mahieu, vol. 2 [Paris: Les Éditions du Cerf, 2002], 511).

12	 Congar, Kościół jako sakrament zbawienia, 20.
13	 Congar, 21.



64 Mariusz Jagielski

średniowiecznej christianitas – nie pozwalała na takie aktywne odniesienie 
Kościoła do świata, który bądź to wcale poza nim nie istniał, bądź też którego 
wcale poza sobą nie znał. W opublikowanym jeszcze w trakcie Soboru Waty-
kańskiego II tekście, który potem został włączony do znanego nam zbioru 
Kościół, jaki kocham, Congar przywołał słowa Jeana-Jacquesa von Allmena:

O ile trwające przez wiele wieków życie społeczeństwa (na pozór) całkowicie chrześ-

cijańskiego w ustalonym porządku „cywilizacji chrześcijańskiej” zatarło w Kościele 

świadomość, że stoi on wobec świata, o tyle wyjście z ery konstantyńskiej wzbudza 

bądź ożywia tę świadomość. […] A zatem gdzie zaciera się rozróżnienie pomiędzy 

Kościołem a światem, tam zanika też idea Kościoła jako sakramentu, a rozwija się 

intra muros refleksję nad poszczególnymi sakramentami. Natomiast tam, gdzie żywo 

odczuwa się napięcie między Kościołem a światem, tam Kościół rozumie siebie jako 

zaczyn w cieście, jako nosiciela przesłania i życia przeznaczonego dla całego świata 14.

Congar również w komentarzu do Konstytucji duszpasterskiej o Kościele 
w świecie współczesnym, opublikowanym w ramach założonej przez siebie jesz-
cze w latach 30. XX w. serii wydawniczej Unam Sanctam, zauważa, że Kościół 
przeszedł w opowiedzeniu relacji do świata z planu jurydycznego i politycznego 
na plan antropologiczny. Pytanie zostało przeniesione z perspektywy relacji po-
między autorytetami i strukturami na plan relacji pomiędzy wiarą wyznawaną 
przez Eklezję a wspólnotą ludzi. Nie chodzi już zatem o podporządkowanie 
Kościołowi dziedziny doczesnej, chodzi o odniesienie jej do eschatologii, do 
jej ostatecznego spełnienia w Bogu. 

Odtąd nie wystarczy już widzieć Kościół i świat jako dwie potęgi jedna poza drugą 

jedna obok drugiej (jedna ponad drugą): „świat” nie jest już tylko władzą państwo-

wą, to ludzkość będąca w realizacji, w możności do bycia wezwaną przez Kościół, 

jeśli jest on rozumiany jako ten, który jej objawia, jej własny ostateczny sens 15.

Widzimy zatem, że z perspektywy Kościoła jako sakramentu zbawienia nie 
możemy opowiedzieć go bez świata, nie możemy opowiedzieć Kościoła inaczej 

14	 Jean-Jacques von Allmen, Prophétisme sacramentel. Neuf études pour le renouveau et l’unité 
de l’Église (Neuchâtel: Delachaux et Niestle, 1964), 12 i 35; polskie tłumaczenie za Yves 
Congar, “Kościół powszechnym sakramentem zbawienia,” in Kościół, jaki kocham, trans. 
Arkadiusz Ziernicki (Kraków: Cerf; Kairos; Wydawnictwo M; Znak, 1997), 60.

15	 Yves Congar, “Le rôle de l’Église dans le monde de ce temps, (Ire partie, chapitre IV),” in 
Commentaires, vol. 2 of L’Église dans le monde de ce temps, ed. Yves Congar and Michel 
Peuchmaurd (Paris: Cerf, 1967), 315–16.



65Kościół jako sakrament zbawienia. Jego wymiar dynamiczny… 

niż w jego misyjności, która nie jest rzeczywistością dodaną do już istniejącej 
uprzednio natury. Jak sam podkreśla to dominikanin z Saulchoir: „mówić 
o Kościele jako «sakramencie zbawienia», to wyjść poza czyste bycie w-sobie 
Kościoła, to potwierdzić jedność, jaka istnieje pomiędzy jego bytem a jego misją, 
krótko mówiąc, to ukazać, że istnieje on dla świata” 16. Misja Kościoła wpisana 
jest zatem w jego tożsamość jako sakramentu odwiecznego zamiaru Ojca, a to 
prowadzi Congara nieuchronnie do pytania o drugi człon tego określenia, do 
pytania o to, czego sakramentem jest Kościół, czym jest zbawienie.

Kościół jako sakrament zbawienia,  
czyli wyzwanie wiarygodności

W cytowanym już tekście ze zbioru Kościół, jaki kocham Congar podkreśla, 
że zbawienie „nie jest tylko ratunkiem kilku rozbitków, ale wypełnieniem 
w Bogu całego widzialnego stworzenia, złączonego z człowiekiem, który jest 
jego ukierunkowaniem i wewnętrznym celem” 17. Zbawienie jest zatem wypeł-
nieniem tego odwiecznego zamiaru Ojca w znaczeniu doprowadzenia go do 
pełni. Congar dopowiada: „Jeśli zbawienie oznacza coś znacznie więcej niż 
indywidualne ocalenie i polega na osiągnięciu prawdy swego bytu, to Kościół 
rzeczywiście jest powszechnym sakramentem zbawienia” 18.

Francuski teolog zauważa, że takie odczytanie Kościoła jako sakramentu 
zbawienia nie tylko dla nielicznych jest możliwe wyłącznie w uprzednim odczy-
taniu samego Chrystusa jako sakramentu zbawienia, ponieważ „Chrystus był 
nim przed nim” 19. Chrystus swoją obecnością odsyłał do Ojca, będąc wypełnie-
niem Jego obietnicy. Mówiąc o Kościele jako sakramencie, Congar precyzuje:

Sakrament jest tam, gdzie świat mający nadejść, vita venturi saeculi, przyszedłszy 

do nas w Jezusie Chrystusie, dotyka obecnego świata, by włączyć go w escha-

tologiczne wypełnienie. By włączyć go w realizację Obietnicy. Sakrament jest 

tą rzeczywistością, która należy jednocześnie do naszego aktualnego świata 

poprzez swą niepozorną postać zewnętrzną, a zarazem do świata przyszłego – 

antycypowanego w Jezusie Chrystusie – poprzez moc działającą pod tą postacią 20.

16	 Congar, Un peuple messianique: L’Église, sacrement du salut. Salut et liberation, 7.
17	 Congar, “Kościół powszechnym sakramentem zbawienia,” 44.
18	 Congar, 58.
19	 Congar, 45.
20	 Congar, 49–50.



66 Mariusz Jagielski

Dlatego Kościół jako wielki sakrament jest miejscem, w którym przeszłość, tzn. 
Chrystus – Przymierze i Zbawiciel, jest teraz obecna ze względu na przyszłość 
świata poprzez działanie Ducha Świętego. Przyszły kardynał stawia wprawdzie 
pytanie o sakramentalną wartość każdego człowieka, który może stać się dla 
nas okazją do spotkania z Bogiem, określając go „sakramentem bliźniego” 21, 
dodaje jednak, że: 

Kościół nie jest tylko okazją do spotkania z Bogiem. Jest on nośnikiem pozytyw-

nego objawienia prawdy i środków łaski ustanowionych przez Chrystusa. Jest 

sakramentem publicznym i powszechnym zbawienia, podczas gdy spotkanie 

z drugim jest sakramentem tylko prywatnym, partykularnym i przypadkowym.

Wyciąga stąd wniosek: „Jedynie objawienie publiczne, jedynie sakrament pub-
liczny zbawienia na skalę powszechną mogą zgromadzić widzialny Lud Boży 
i odpowiedzieć na Boży zamiar, który jest właśnie takim” 22.

Jeśli zbawienie nie jest tylko indywidualnym ocaleniem, ale osiągnięciem 
pełni prawdy bytu, to rozumiemy doskonale, że widzialnym znakiem tego 
odwiecznego zamiaru wobec całego świata nie może być tylko instytucja zba-
wienia, czyli Kościół jako zespół obiektywnych środków łaski, ale cały Lud Boży 
w jego „niepozornej postaci”, będący wspólnotą tych, którzy dzięki tym środ-
kom już stali się uczestnikami tego odwiecznego zamiaru zbawienia. „Wartość 
Kościoła jako powszechnego sakramentu zbawienia sprawdza się w obu tych 
aspektach jego jednej i jedynej tajemnicy” 23. Przywołując cytowanego wcześ-
niej von Allmena, Congar podkreśla: „Kościół odnajduje nowy sens misyjny 
i odkrywa siebie jako cały będący powszechnym sakramentem zbawienia dla 
tego ogromnego świata” 24.

21	 Do tej intuicji Congara odsyła również Tadeusz Dola: „W całej stworzonej rzeczywistości 
szczególne miejsce zajmuje człowiek. On też – jako stworzony na obraz i podobieństwo 
Boga – funkcję sakramentu pełni w sposób wyjątkowy. W nim rzeczywiście chce być obecny 
sam Bóg. Stąd też kontakt z drugim człowiekiem jako osobą otwiera nowe przestrzenie, 
które pozwalają przeczuwać czy w jakimś sensie doświadczać istnienia rzeczywistości 
niemożliwych do bezpośredniego uchwycenia i przeniknięcia myślą. Y. Congar uważa za 
słuszne, a nawet konieczne mówienie w tych sytuacjach o «tajemnicy bliźniego», i to w tym 
sensie, jaki słowu «tajemnica» nadają Ojcowie oznaczając nim rzeczywistość, «która ma 
sens ponad sobą samą, w dziedzinie rzeczywistości ostatecznej»” (Tadeusz Dola, “Kościół 
Sakramentem Trójjedynego Boga,” Roczniki Teologiczne 43, no. 2 [1996]: 69–70).

22	 Congar, “Kościół powszechnym sakramentem zbawienia,” 54–55.
23	 Congar, 51.
24	 Allmen, Prophétisme sacramentel. Neuf études pour le renouveau et l’unité de l’Église, 12.



67Kościół jako sakrament zbawienia. Jego wymiar dynamiczny… 

We wspomnianej już książce Lud mesjaniczny francuski dominikanin stawia 
następującą kwestię: Jeśli Kościół jest znakiem i narzędziem tego odwiecznego 
zamiaru pojednania świata dokonanego w Chrystusie, to rodzi się pytanie 
o czytelność tego znaku, mając świadomość jego „niepozornej postaci”. Bowiem 
„znak może być zafałszowany, może być nieczytelny, zaciemniający albo też 
niewystarczający, rozczarowujący”. I dodaje:

Mimo wszystko musimy uznać dość zatrważający dystans pomiędzy rzeczywi-

stością a ideałem zawartym w byciu sakramentem braterstwa, jedności, nadziei, 

wyzwolenia, komunii, zbawienia. Nie chodzi jednak o to, by takie pytanie stawiać 

w imię nierealnego puryzmu, ale czynimy to w imię misji streszczonej w tytule 

i programie bycia „sakramentem zbawienia, to znaczy znakiem i narzędziem zjed-

noczenia człowieka z Bogiem i jedności całego rodzaju ludzkiego”. Czy zdajemy so-

bie sprawę z wagi tej deklaracji, jeśli nie ma być ona tylko pobożnym życzeniem? 25.

To ten rozdźwięk może czyni Kościół „bez-znaczenia” w oczach wielu ludzi, 
którzy w ten sposób stawiają pytanie: Po co Kościół? Stąd Y. Congar postulu-
je: „Trzeba najpierw odzyskać wiarygodność bycia znakiem, czego nie uzyska 
się samym odnowieniem struktur i języka Kościoła. Wiarygodność opiera się 
na zgodności pomiędzy życiem Kościoła, przesłaniem, które głosi i historią, 
z której wypływa” 26.

Autor Prawdziwej i fałszywej reformy w Kościele ma jednak świadomość, że 
powodem odrzucenia Kościoła w jego misji nie musi być w sposób konieczny 
nieczytelność znaku spowodowana brakiem zgodności. Chrystus, przyjmując 
we Wcieleniu drogę uniżenia, drogę kenozy, również nie stał się dla wszystkich 
czytelnym znakiem, skoro został odrzucony. Jednak Congar, nawiązując do 
Leonarda Boffa, zauważa, że „istnieje zgorszenie, które płynie z «mądrości 
krzyża», które pochodzi od Boga, a my szukamy raczej, jak się go pozbyć. 
I istnieje zgorszenie, które pochodzi od człowieka, a my cały czas dążymy do 
tego, by je ponawiać, chociaż powinniśmy starać się je usunąć” 27.

Nawiązanie do Boffa Congar łączy z odwołaniem się do Blaise’a Pascala, 
myśliciela, który także stawiał sobie pytanie o czytelność Chrystusa jako znaku. 
Według niego:

25	 Congar, Un peuple messianique: L’Église, sacrement du salut. Salut et liberation, 84–85.
26	 Congar, 86.
27	 Zob. Leonardo Boff, Die Kirche als Sakrament im Horizont der Welterfahrung: Versuch 

einer Legitimation und einer struktur-funktionalistischen Grundlegung der Kirche im 
Anschluss an das II. Vatikanische Konzil (Paderborn: Bonifacius, 1972), 476–98; Congar, 
Un peuple messianique: L’Église, sacrement du salut. Salut et liberation, 86.



68 Mariusz Jagielski

Nie było słusznym, by Jezus Chrystus ukazał się w sposób boski i całkowicie zdolny 

do przekonania wszystkich ludzi, ale nie było także słusznym, by przyszedł do 

nas w sposób tak ukryty, by nie mógł być rozpoznanym przez tych, którzy Go 

szczerze szukają. Dla nich chciał się uczynić w pełni poznawalnym. Jest wystar-

czająco dużo światła dla tych, którzy tylko chcą zobaczyć i wystarczająco dużo 

ciemności dla tych, którzy są usposobieni odwrotnie 28.

Skoro niewystarczające dla misji jest samo odnowienie struktur i języka, Congar 
wskazuje na potrzebę odnowienia świadomości roli Ducha Świętego nie tylko 
w życiu poszczególnych chrześcijan, ale w całej wspólnocie będącej sakramentem 
zbawienia. Francuski dominikanin podkreśla, że to, co wynika z ustanowienia, 
z instytucji, winno stać się wydarzeniem dla człowieka, gdyż w przeciwnym razie 
mamy do czynienia z rytualizmem, pozostawaniem na poziomie zewnętrznym 
i niejako mechanicznym. Dotyczy to tak celebracji sakramentów, jak i przepo-
wiadania. Wszelka forma woła o tchnienie życia. A przepowiadanie pełni tu 
szczególną rolę, sprawia, że to pragnienie, to otwarcie na sens może się doko-
nywać. Duch jest dawany wszystkim i działa we wszystkich i przez wszystkich. 
Kościół nie buduje się tylko wertykalnie, ale w komunii darów poszczególnych 
osób czy Kościołów lokalnych. W ten sposób staje się znakiem tej niewidzialnej 
komunii Ojca i Syna, i Ducha Świętego, z której wypływa i do której prowadzi. 
To Duch Święty jest osobową duszą Kościoła – sakramentu zbawienia, który 
nieustannie realizuje wołanie Chrystusa: aby byli jedno.

„Lud mesjaniczny”,  
czyli o jeszcze jednym sformułowaniu

Wyszliśmy od pytań: Po co Kościół? Jaki jest sens Kościoła? Za każdym razem, 
gdy Congar pisze o Kościele jako sakramencie zbawienia, łączy to określenie 
z wyrażeniem „lud mesjaniczny”, które jeszcze rzadziej pojawia się w naszej teo-
logicznej i duszpasterskiej przestrzeni. Możemy je jednak odnaleźć dwukrotnie 
w 9 numerze konstytucji Lumen gentium, a – co dla nas istotne – autorem jego 
pierwszej redakcji jest sam Y. Congar, który tak go komentuje: „Wyrażenie to 
należy starannie zapamiętać, gdyż wiem, że zostało ono użyte z rozmysłem 

28	 Blaise Pascal, Pensées (Paris: France Loisirs, 1948), fr. 430. Congar, Un peuple messianique: 
L’Église, sacrement du salut. Salut et liberation, 86.



69Kościół jako sakrament zbawienia. Jego wymiar dynamiczny… 

dla podkreślenia czegoś, co zasługuje na naszą uwagę” 29. Co jednak oznacza 
to wyrażenie w perspektywie samorozumienia Kościoła jako sakramentu 
zbawienia? Co oznacza, że jesteśmy nazwani ludem mesjanicznym? Francuski 
dominikanin dopowiada:

„Mesjanicznym” nazwiemy lud powołany przez Boga do niesienia światu obiet-

nicy zbawienia, w której odnajdziemy dwie wartości: pełni (rozkwit i zwycięstwo 

życia nad złem) oraz jedności czy też braterskiej wspólnoty. Obietnica ta wyraża 

się w przesłaniu, które karmi i pobudza nadzieję związaną ze zbiorowym prze-

znaczeniem ludzkości 30.

W tej perspektywie możemy odczytywać 9 numer Konstytucji dogmatycznej 
o Kościele:

Lud ów mesjaniczny ma za głowę Chrystusa, „który wydany został za grzechy na-

sze i zmartwychwstał dla usprawiedliwienia naszego” (Rz 4,25), a teraz, posiadłszy 

imię, które jest ponad wszelkie imię, chwalebnie panuje w niebie. Udziałem tego 

ludu stała się godność i wolność synów Bożych, w których sercach Duch Święty 

mieszka jak w świątyni. Prawem jego stało się przykazanie nowe miłowania, jak 

Chrystus nas umiłował (por. J 13,34). Celem jego wreszcie – Królestwo Boże, 

zapoczątkowane na ziemi przez samego Boga i mające się dalej rozszerzać, aż 

na końcu wieków dopełnione zostanie również przez Boga, gdy objawi się Chry-

stus, życie nasze (por. Kol 3,4), a „samo stworzenie będzie wyzwolone z niewoli 

skażenia na wolność chwały synów Bożych” (Rz 8,21). Toteż ów lud mesjaniczny, 

choć nie obejmuje aktualnie wszystkich ludzi, a nieraz nawet okazuje się małą 

trzódką, jest przecież potężnym zalążkiem jedności, nadziei i zbawienia dla 

całego rodzaju ludzkiego.

29	 Por. Yves Congar, “Kościół – lud mesjaniczny, zalążek jedności i nadziei dla całego rodzaju 
ludzkiego,” in Kościół, jaki kocham, trans. Arkadiusz Ziernicki (Kraków: Cerf; Kairos; 
Wydawnictwo M; Znak, 1997), 80–81. Na temat historii włączenia tego sformułowania do 
numeru 9 Konstytucji dogmatycznej o Kościele czytamy: „C’est moi qui ai mis par deux 
fois l’expression ‘populus messianicus’ dans Lumen Gentium n° 9. Je voulais ainsi donner 
satisfaction à un désir de Mgr Marty, archevêque de Reims (Suite, je crois à un entretien avec 
le P. Chenu). J’avais introduit aussi cette expression dans un passage de Gaudium et Spes et 
dans le n° 5 de Ad Gentes divinitus, mais elle en a été gommée lors des corrections et révisions 
de ces documents. Je l’ai regretté” (Congar, Un peuple messianique: L’Église, sacrement du 
salut. Salut et liberation, 84, przyp. 50). Zob. także Marie-Dominique Chenu, “Un peuple 
messianique. Constitution de l’Eglise, chap. 2, n. 9,” La nouvelle revue théologique 89, no. 2 
(1967): 178–82.

30	 Congar, “Kościół – lud mesjaniczny, zalążek jedności i nadziei dla całego rodzaju ludzkiego,” 79.



70 Mariusz Jagielski

Sobór, używając tego określenia, jak podkreśla Congar, przyjął postawę pasterską 
w perspektywie nadziei – właśnie w perspektywie rozumienia Kościoła wewnątrz 
Bożej obietnicy. W aktualnej sytuacji możemy przeżywać żałobę po poczuciu 
obecnym w christianitas bycia nie tylko zalążkiem, ale już wypełnieniem; nie 
tyle sakramentem, ale już oczekiwaną, zrealizowaną rzeczywistością; nie tyle 
sakramentem dla świata, ile już nowym w pełni objawionym światem. Być może 
samoświadomość Kościoła jako sakramentu pomoże odnaleźć się nam wszystkim 
w kontekście przynajmniej mentalnie często mniejszościowym i pluralistycznym. 
Congar konfrontuje aktualne sobie doświadczenie z doświadczeniem Soboru 
Trydenckiego, zauważając, że dał on wówczas nowy typ biskupa – typ duszpa-
sterski – i dopowiada: „coś podobnego mogłoby się wydarzyć również podczas 
Soboru Watykańskiego II. Na ile moglibyśmy wówczas to odgadnąć, byłby to 
typ biskupa na miarę potrzeb Kościoła, który odzyskał świadomość, że stanowi 
«ów lud mesjaniczny»?” 31. Dzisiaj papież Franciszek nie ogranicza tego pytania 
wyłącznie do sposobu sprawowania posługi biskupa, ale odnosi je do całego 
Ludu Bożego, gdy pisze w swoim programowym dokumencie: „Marzę o opcji 
misyjnej zdolnej przemienić wszystko, aby zwyczaje, style, rozkład zajęć, język 
i wszystkie struktury kościelne stały się odpowiednią drogą bardziej ewangeli-
zowania współczesnego świata, niż do zachowania stanu rzeczy” 32. Rozumiejąc, 
że „jesteśmy misją” – jak to często powtarza nie tylko do młodych – a nie 
tylko, że „mamy misję” 33, tym bardziej odkrywamy, że nie jest dla nas możliwe 
odnalezienie odpowiedzi na pytanie, czym Kościół jest, jeśli nie wsłuchujemy 
się w pytanie, które nieustannie do nas powraca: „Po co Kościół?”.

31	 Congar, 80–81.
32	 Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii Gaudium (2013), nr 27, https://www.vatican.

va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-
-ap_20131124_evangeliigaudium.html.

33	 „To powołanie misyjne dotyczy naszego bycia dla innych. Nasze życie na ziemi osiąga 
bowiem swoją pełnię, kiedy staje się ofiarą. Przypominam, że «misja w sercu ludu nie jest 
częścią mojego życia ani ozdobą, którą mogę zdjąć; nie jest dodatkiem ani jeszcze jedną 
chwilą w życiu. Jest czymś, czego nie mogę wykorzenić z siebie, jeśli nie chcę siebie zniszczyć. 
Ja jestem misją na tym świecie, i dlatego jestem w tym świecie». Zatem musimy myśleć, 
że wszelkie duszpasterstwo jest duszpasterstwem powołaniowym, wszelka formacja jest 
powołaniowa i wszelka duchowość jest powołaniowa” (Franciszek, Posynodalna adhortacja 
apostolska Christus vivit [2019], nr 254, https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_
exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html).



71Kościół jako sakrament zbawienia. Jego wymiar dynamiczny… 

Zakończenie

W przestrzeni teologicznej i duszpasterskiej określenie Kościoła jako sakra-
mentu zbawienia pozostaje cały czas w fazie recepcji, chociaż zmiana w samo-
świadomości Kościoła jako sakramentu widoczna jest i tutaj 34. W niniejszym 
artykule, analizującym teologię Yvesa Congara, chcieliśmy ukazać jej trafność 
i przydatność. Skupiając się na dynamicznym wymiarze tej teologii Kościoła 
jako sakramentu zakorzenionej głęboko w tekstach Soboru Watykańskiego II, 
Congar podkreśla, że perspektywa sakramentalna pozwala w sposób teologiczny 
ukazać misję Kościoła jako integralnie wpisaną w naturę Kościoła. Stąd nie-
zbędnym wydaje się przedstawienie Kościoła najpierw w relacji do Boga – jako 
posłanego, niemającego początku w sobie, by następnie ukazać go jako posłanego 
do świata, w relacji do świata. Jak podkreśla Congar, taka perspektywa była 
możliwa dopiero wtedy, gdy Kościół i świat nie utożsamiały się ze sobą. To 
dynamiczne rozumienie Kościoła wyzwala nas z eklezjocentryzmu i prowadzi 
do pytania o to, co jest treścią obecności Kościoła jako sakramentu zbawienia 
w świecie. W ten sposób wyprowadza nas także z indywidualistycznego ro-
zumienia zbawienia, a w konsekwencji z indywidualnego rozumienia naszej 
obecności w Kościele. Rozumienie zbawienia jako planu Boga względem całego 
stworzenia zrealizowanego w Chrystusie stawia pytanie o naszą czytelność jako 
znaku – o jego realizację w całym ludzie Bożym, choćby był niewielką trzódką. 
W ten sposób może ważniejsze staje się pytanie o wiarygodność Kościoła jako 
sakramentu, gdy uznajemy, że sakrament nigdy nie jest w pełni zrealizowaną 
rzeczywistością. I tak dochodzimy do określenia „lud mesjaniczny”, które było 
szczególnie bliskie francuskiemu dominikaninowi. Kościół jako sakrament 
zbawienia niesie w sobie obietnicę – misję obietnicy, a zatem chrześcijańskiej 
nadziei. Tym Kościołem – tym sakramentem jest pielgrzymujący Lud Boży od-
czytujący siebie – a poprzez siebie i całe stworzenie – wewnątrz Bożej obietnicy.

Bibliografia

XVI Assemblée générale Ordinaire du Synode des Évêques. Comment être une Église synodale 
en mission ? Instrumentum laboris pour la deuxième session (octobre 2024). 2024. https://

34	 W Instrumentum laboris przygotowanym na drugą sesję synodu – październik 2024, po-
jęcie Kościoła jako sakramentu jest jednym z kluczowych. Zob. XVI Assemblée générale 
Ordinaire du Synode des Évêques, Comment être une Église synodale en mission ? In-
strumentum laboris pour la deuxième session (octobre 2024) (2024), https://press.vatican.
va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2024/07/09/0560/01156.html.



72 Mariusz Jagielski

press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2024/07/09/0560/01156.
html%5C#fr.

Allmen, Jean-Jacques von. Prophétisme sacramentel. Neuf études pour le renouveau et l’unité 
de l’Église. Neuchâtel: Delachaux et Niestle, 1964.

Boff, Leonardo. Die Kirche als Sakrament im Horizont der Welterfahrung: Versuch einer 
Legitimation und einer struktur-funktionalistischen Grundlegung der Kirche im Anschluss 
an das II. Vatikanische Konzil. Paderborn: Bonifacius, 1972.

Chenu, Marie-Dominique. “Un peuple messianique. Constitution de l’Eglise, chap. 2, n. 9.” 
La nouvelle revue théologique 89, no. 2 (1967): 164–82.

Congar, Yves. “L’idée de l’Église chez saint Thomas d’Aquin.” In Esquisses du Mystère de 
l’Église, 59–91. Unam sanctam 8. Paris: Les Éditions du Cerf, 1953. Polskie tłumaczenie: 
“Pojęcie Kościoła według nauki św. Tomasza z Akwinu,” trans. Maria Stokowska, in 
Mistyczne Ciało Chrystusa: Traktat o Kościele, by Wincenty Zaleski (Poznań: Księgarnia 
św. Wojciecha, 1962), 259–73.

Congar, Yves. “Kościół – lud mesjaniczny, zalążek jedności i nadziei dla całego rodzaju ludz-
kiego.” In Kościół, jaki kocham, translated by Arkadiusz Ziernicki, 62–81. Kraków: Cerf; 
Kairos; Wydawnictwo M; Znak, 1997.

Congar, Yves. Kościół jako sakrament zbawienia. Translated by Tomasz Mazuś. Warszawa: 
Instytut Wydawniczy „Pax”, 1980.

Congar, Yves. “Kościół powszechnym sakramentem zbawienia.” In Kościół, jaki kocham, trans-
lated by Arkadiusz Ziernicki, 39–61. Kraków: Cerf; Kairos; Wydawnictwo M; Znak, 1997.

Congar, Yves. “Moja droga w teologii laikatu i posługiwań.” In Chrześcijańska odpowiedź na 
pytanie człowieka: W 750-lecie służby polskich dominikanów Bogu i ludziom, by Joachim 
Badeni et al., 223–42. Poznań: Polska Prowincja Dominikanów, 1974.

Congar, Yves. Mon journal du Concile. Edited by Éric Mahieu. Vol. 2. Paris: Les Éditions 
du Cerf, 2002.

Congar, Yves. “Pojęcie Kościoła według nauki św. Tomasza z Akwinu.” Trans. Maria Sto-
kowska. In Mistyczne Ciało Chrystusa: Traktat o Kościele, by Wincenty Zaleski, 259–73. 
Poznań: Księgarnia św. Wojciecha, 1962.

Congar, Yves. “Le rôle de l’Église dans le monde de ce temps, (Ire partie, chapitre IV).” In 
Commentaires. Vol. 2 of L’Église dans le monde de ce temps, edited by Yves Congar and 
Michel Peuchmaurd, 305–28. Paris: Cerf, 1967.

Congar, Yves. Un peuple messianique: L’Église, sacrement du salut. Salut et liberation. Paris: 
Éditions du Cerf, 1975.

Dola, Tadeusz. “Kościół Sakramentem Trójjedynego Boga.” Roczniki Teologiczne 43, no. 2 
(1996): 67–78.

Fouilloux, Étienne. “Comment devient-on expert à Vatican II ? Le cas du père Yves Congar.” In 
Le deuxième Concile du Vatican (1959–1965), 307–31. Rome: École française de Rome, 1989.

Franciszek. Adhortacja apostolska Evangelii Gaudium. 2013. https://www.vatican.va/content/
francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazioneap_20131124_
evangelii-gaudium.html.

Franciszek. Posynodalna adhortacja apostolska Christus vivit. 2019. https://www.vatican.
va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-
-ap_20190325_christus-vivit.html.



73Kościół jako sakrament zbawienia. Jego wymiar dynamiczny… 

Kubiś, Adam. “Geneza pojęcia Kościół-Sakrament w Konstytucji Dogmatycznej o Kościele.” 
Analecta Cracoviensia 10 (1978): 211–72. https://doi.org/10.15633/acr.2954.

Kubiś, Adam. “Kościół jako sakrament w przedprzygotowawczej dokumentacji II Soboru 
Watykańskiego.” Analecta Cracoviensia 8 (1976): 189–216. https://doi.org/10.15633/acr.2913.

Kubiś, Adam. “Sakramentalna struktura Kościoła w schematach komisji przygotowaw-
czych II Soboru Watykańskiego.” Analecta Cracoviensia 9 (1977): 237–90. https://doi.
org/10.15633/acr.2932.

Melloni, Alberto. “Yves Congar à Vatican II. Hypothèses et pistes de recherche.” In Cardinal 
Yves Congar 1904–1995, edited by André Vauchez, 117–64. Paris: Les Éditions du Cerf, 1999.

Nichols, Aidan. “An Yves Congar Bibliography 1967–1987.” Angelicum 66, no. 3 (1989): 422–66.
Pascal, Blaise. Pensées. Paris: France Loisirs, 1948.
“Rapport final.” In Synode extraordinaire: Célébration de Vatican II, 549–67. Paris: Les 

Éditions du Cerf, 1986.
Routhier, Gilles. “Kościół jako sakrament zbawienia: W oczekiwaniu na recepcję.” Trans. 

Mariusz Jagielski. In Recepcja i wyzwania Soboru Watykańskiego II, edited by Mariusz 
Jagielski, 61–78. Biblioteka Instytutu Filozoficzno-Teologicznego im. Edyty Stein w Zie-
lonej Górze 7. Zielona Góra: Instytut Filozoficzno-Teologiczny im. Edyty Stein, 2018.

Routhier, Gilles. “Quelques orientations de recherche en ecclésiologie.” Transversalités 154, 
no. 3 (2020): 129–41. https://doi.org/10.3917/trans.154.0129.

Sobór Watykański II. Dekret o działalności misyjnej Kościoła Ad gentes divinitus. 1965.
Sobór Watykański II. Konstytucja dogmatyczna o Kościele Lumen gentium. 1964.
Sobór Watykański II. Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gau-

dium et spes. 1965.
Sobór Watykański II. Konstytucja o liturgii świętej Sacrosanctum concilium. 1963.

Mariusz Jagielski (ks. dr) – prezbiter diecezji zielonogórsko-gorzowskiej, rektor 
Zielonogórsko-Gorzowskiego Wyższego Seminarium Duchownego w Paradyżu, adiunkt 
w Instytucie Nauk Teologicznych Uniwersytetu Szczecińskiego. Studiował w Instytucie Ka-
tolickim w Paryżu i na Uniwersytecie Laval w Quebeku. Zajmuje się teologią dogmatyczną, 
a zwłaszcza eklezjologią.





© Papieski Wydział Teologiczny we WrocławiuLicencje Creative Commons BY-SA 4.0

Wrocławski Przegląd Teologiczny
33 (2025) 1, 75–103

Wrocław Theological Review
DOI: 10.52097/wpt.9399

Krzysztof Mętlewicz
Papieski Uniwersytet Gregoriański w Rzymie, Włochy 
krzysiek.metlewicz@wp.pl  
ORCID: 0000–0002–8148–0119

Od Dei verbum do Verbum Domini:  
kształtowanie rozumienia objawienia  

w myśli Josepha Ratzingera/Benedykta XVI
From Dei Verbum to Verbum Domini:  

The Shaping of the Understanding of Revelation  
in the Thought of Joseph Ratzinger/Benedict XVI

Abstr act: The article is intended to present the understanding and development of 
the concept of Divine Revelation in the writings of Joseph Ratzinger/Benedict XVI 
and the impact of his findings on contemporary theological discourse on this subject. 
Ratzinger’s revelationist views are analyzed against two magisterial documents: the 
Dogmatic Constitution on Divine Revelation Dei Verbum and the Apostolic Exhor-
tation Verbum Domini. It was pointed out that Ratzinger’s theoretical and practical 
involvement as a professor, a cardinal, the prefect of the Congregation for the Doctrine 
of the Faith and the pope in the question of understanding Revelation in relation to 
Scripture, Tradition and Christology provided a genuine bridge between the teaching 
of the Second Vatican Council and its development and deepening in Verbum Domini. 
The article aims to demonstrate Ratzinger/Benedict XVI’s contribution to the theo-
logical discourse spanning several decades, especially in the field of the irreplaceable 
role of Scripture in the Church, the presentation of Tradition as a living and dynamic 
transmission of Revelation, as well as in the aspect of God’s self-revelation in Jesus 
Christ – the discovery of this self-revelation is considered the real meaning behind 
the existence of Scripture and Tradition. The novelty of the research is the detailed 
analysis of how Ratzinger’s theology of Revelation progressed over the timeframe 
marked by the two magisterial documents.
Key wor ds: Christology, Logos, Tradition, Scripture, Revelation, Dei Verbum, 
Verbum Domini, theology of revelation, Joseph Ratzinger/Benedict XVI

Abstrakt: W artykule przedstawiono rozumienie i rozwój pojęcia Bożego Objawie-
nia w pismach Josepha Ratzingera/Benedykta XVI oraz wpływ jego myśli na współczes-
ny dyskurs teologiczny w tej materii. Poglądy rewelacjonistyczne niemieckiego teologa 



76 Krzysztof Mętlewicz

ukazano w odniesieniu do dwóch czasowo odległych dokumentów magisterialnych – 
konstytucji Dei verbum oraz adhortacji Verbum Domini. Wskazano, że teoretyczne 
i praktyczne zaangażowanie Ratzingera jako profesora, kardynała, prefekta Kongregacji 
Nauki Wiary i papieża w kwestie rozumienia Objawienia w relacji do Pisma, Tradycji 
i chrystologii stanowiło realny pomost między nauczaniem Soboru Watykańskiego II 
a jego rozwinięciem i pogłębieniem w Verbum Domini. Artykuł przedstawia wkład 
Ratzingera/Benedykta XVI w trwający kilka dekad dyskurs teologiczny, zwłaszcza 
w zakresie niezastępowalnej roli Pisma Świętego w Kościele, ukazania Tradycji jako 
żywego i dynamicznego przekazu Objawienia, a także w aspekcie samoobjawienia się 
Boga w Jezusie Chrystusie, którego odkrycie jest sensem istnienia Pisma i Tradycji. 
Novum badań jest szczegółowa analiza rozwoju Ratzingera teologii Objawienia w ra-
mach czasowych wyznaczonych tytułowymi dokumentami Magisterium.
Słowa kluczowe: chrystologia, Logos, Tradycja, Pismo Święte, Objawienie, 
Dei verbum, Verbum Domini, teologia Objawienia, Joseph Ratzinger/Benedykt XVI

Wstęp

Objawienie jest bez wątpienia jednym z podstawowych pojęć chrześcijań-
skich. Dyskusja wokół teologii Objawienia zyskała wiele zarówno dzięki 

obradom Soboru Watykańskiego II, jak i poszerzonej refleksji teologów w drugiej 
połowie XX wieku 1. Wśród tych, którzy wnieśli najwięcej wartościowych myśli 
w ten obszar, wyróżnił się jeden z najwybitniejszych teologów XX/XXI w. – 
Joseph Ratzinger/Benedykt XVI. W swojej bogatej twórczości teologicznej 
przyczynił się do głębszego rozumienia tajemnicy bosko-ludzkiego dialogu, 
natomiast w swoim nauczaniu w czasie pontyfikatu wielokrotnie wskazywał 
na potrzebę teologicznego rozwoju w kluczu poszanowania tego, co w Kościele 
zmienne i niezmienne 2. Jako soborowy peritus, prefekt Kongregacji Nauki Wiary, 

1	 Dokładniej dyskurs przed, w trakcie i po Soborze opisuje Waldemar Linke, “Konstytucja 
dogmatyczna o Objawieniu Bożym Dei Verbum. Wprowadzenie i komentarz,” in Żywe 
dziedzictwo Soboru: Komentarze do tekstów Vaticanum II, ed. Robert J. Woźniak and Piotr 
Roszak (Kraków: Wydawnictwo Znak, 2023), 153–219.

2	 W szczegółowym poznaniu rozumienia przez Ratzingera podstawowych pojęć rewelacjoni-
stycznych mogą pomóc następujące publikacje polskie: Sławomir Zatwardnicki, Od teologii 
objawienia do teologii natchnienia. Studium inspirowane twórczością Geralda O’Collinsa 
i Josepha Ratzingera (Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2022); Rafał Pokrywiński, “Pojęcie 
Objawienia Bożego według Josepha Ratzingera,” in Teologia fundamentalna w twórczości 
Josepha Ratzingera, ed. Krzysztof Kaucha and Jacenty Mastej (Lublin: Wydawnictwo 
KUL, 2017), 81–102; Bogdan Ferdek, “Objawienie w doktrynie kard. Josepha Ratzingera/
Benedykta XVI,” in Objawienie Boże w interpretacji współczesnych teologów, ed. Bogusław 
Kochaniewicz, Studia Theologiae Fundamentalis 1 (Poznań: Uniwersytet im. Adama Mi-
ckiewicza. Wydział Teologiczny, 2010), 169–81; oraz zagraniczne: Joshua R. Brotherton, 



77Od Dei verbum do Verbum Domini…

a wreszcie papież praktycznie, a nie tylko teoretycznie, wpłynął na właściwe 
rozumienie tego, czym w swej istocie jest Boże Objawienie 3. 

Wczytując się dokładniej w dzieła niemieckiego teologa, można wyprowadzić 
tezę, iż zasadnicze punkty w rozwijanej przez niego teologii rewelacjonistycznej 
stanowią dwa kluczowe dokumenty magisterialne: soborowa Konstytucja o Ob-
jawieniu Dei verbum oraz posynodalna adhortacja Verbum Domini. Pierwszy 
dokument wyznacza fundament i punkt wyjścia dla współczesnej refleksji nad 
Objawieniem, ukierunkowując teologię ku pogłębionemu rozumieniu tego 
tematu. Z kolei Verbum Domini, wydane już za pontyfikatu Benedykta XVI, 
stanowi zwieńczenie i syntezę współczesnych refleksji nad Objawieniem, będąc 
jednocześnie inspiracją do dalszego poszukiwania wyjaśnień, jak Objawienie – 
niezmienne w swej istocie – wciąż żywo przemawia do Kościoła w obliczu 
zmieniających się realiów świata. Choć oczywiście sam teolog zagadnieniem 
Objawienia zajmował się jeszcze przed zwołaniem Vaticanum II 4, to okres 

“Development(s) in the Theology of Revelation: From Francisco Marin-Sola to Joseph 
Ratzinger,” New Blackfriars 97, no. 1072 (2016), 661–76, https://doi.org/10.1111/nbfr.12222; 
Francis Martin, “Revelation and Understanding Scripture: Reflections on the Teaching of 
Joseph Ratzinger, Pope Benedict XVI,” Nova et Vetera 13, no. 1 (2015), 253–72; Sławomir 
Zatwardnicki, “One Source of Revelation and Two Currents of the Revelation Transmis-
sion and Cognition: The Apological Dimension of Joseph Ratzinger’s Theology,” Wrocław 
Theological Review 28, no. 2 (2020), 63–93, https://doi.org/10.34839/WPT.2020.28.2.63-93; 
Mauro Gagliardi, “Rivelazione, Ermeneutica e Sviluppo Dottrinale in Joseph Ratzinger. Un 
Contributo Indiretto Alla Sinodalità,” Alpha Omega 25 (2022), 37–63; Marianne Schlosser 
and Franz-Xaver Heibl, Gegenwart der Offenbarung: Zu den Bonaventura-Forschungen 
Joseph Ratzingers (Regensburg: Pustet, 2011); Pablo Sicouly, “El Dios de la revelación y la 
metafísica en la reflexión de Joseph Ratzinger, hoy Benedicto XVI: Una primera aproxi-
mación,” Studium. Filosofía y Teología 9, no. 18 (2006), 253–77; Lieven Boewe, “La vraie 
réception du Vatican II n’a pas encore commencé. Joseph Ratzinger, Révélation et autorité 
du Vatican II,” Ephemeride Theologicae Lovanienses 85, no. 4 (2009), 305–39, https://doi.
org/10.2143/ETL.85.4.2044763. W artykule, z oczywistych względów, zarysowane będą 
jedynie główne tezy teologiczne Ratzingera, aby pomóc uchwycić cel badawczy, tj. ukaza-
nie co dokładnie wpłynęło na szerszą dyskusję wokół tematów wyodrębnionych zarówno 
przez Sobór Watykański II, jak i w całej drugiej połowie XX wieku. 

3	 Wkład ten jest opisany zwłaszcza w następujących publikacjach: Jared Wicks, “Six Texts 
by Prof. Joseph Ratzinger as Peritus Before and During Vatican Council II,” Gregorianum 
89, no. 2 (2008), 233–311; Emery de Gaál, “The Theologian Joseph Ratzinger at Vatican II: 
His Theological Vision and Role,” Lateranum 78, no. 3 (2012), 515–48; Pablo Blanco Sarto, 
“Joseph Ratzinger, perito del Concilio Vaticano II (1962–1965),” Anuario de Historia de la 
Iglesia 15 (2018), 43–66, https://doi.org/10.15581/007.15.10252; Grzegorz Bachanek, “Ksiądz 
Profesor Joseph Ratzinger na Soborze Watykańskim II,” in Studia Soborowe. Historia 
i recepcja Vaticanum II, ed. Michał Białkowski (Toruń: GroupMedia, 2014), 93–122.

4	 Wskazać tu należy chociażby osobiste zainteresowanie Ratzingera teologią św. Bonawentu-
ry, który zainspirował go do szerszego i konkretniejszego zajęcia się tematem Objawienia. 



78 Krzysztof Mętlewicz

między tymi dokumentami stanowi w pewien sposób linię chronologiczną, 
na której można wskazać istotne przyczynki Ratzingera/Benedykta XVI do 
odkrywania coraz głębszego sensu teologii Objawienia. 

Głównym celem niniejszych badań będzie rozwiązanie następującego 
problemu: w jaki sposób Joseph Ratzinger/Benedykt XVI rozumiał i rozwijał 
pojęcie Bożego Objawienia oraz jaki miało to wpływ na współczesny dyskurs 
teologiczny w tej materii? Artykuł zostanie podzielony na trzy części podej-
mujące następujące po sobie pytania badawcze, prowadzące do końcowych 
konkluzji. Najpierw udzielona zostanie odpowiedź na pytanie: jak Joseph 
Ratzinger/Benedykt XVI rozumie relację Pisma do Objawienia? Następnie 
podjęta zostanie kwestia: w jaki sposób należy rozumieć Tradycję w stosunku 
do tajemnicy rewelacjonistycznej? Ostatnią część stanowi refleksja nad pyta-
niem: jak rozumieć tezę Josepha Ratzingera/Benedykta XVI o samoobjawieniu 
się Boga w Jezusie Chrystusie? Umieszczone w podsumowaniach punktów 
wnioski będą stanowić możliwie pełną odpowiedź na podstawowy problem 
badawczy. Dla osiągnięcia zamierzonego celu wykorzystana zostanie metoda 
analizy krytyczno-porównawczej (zestawiająca nauczanie Ratzingera z tezami 
magisterialnymi oraz spojrzeniami innych teologów) i metoda historyczno-
-teologiczna pozwalająca widzieć rozwój myśli niemieckiego teologa.

Relacja Pisma Świętego do Objawienia

Przyjmując jedynie dość powierzchowne rozumienie chrześcijańskiego Ob-
jawienia, można wyprowadzić tezę, że wszystko, co Bóg objawił człowiekowi 
o sobie samym, jest zawarte w Piśmie Świętym. Choć oczywiście prawdą jest, 
iż wszystko, co zostało zawarte w księgach kanonicznych, wprost odnosi się do 
Objawienia, to jednak nie można stwierdzić, iż cała tajemnica Bożego samo-
objawienia zamknęła się jedynie w materialnej zasadzie – Piśmie. Należy więc 
zapoznać się z podejściem, jakie w tej kwestii prezentował Joseph Ratzinger/
Benedykt XVI.

Niemiecki teolog podzielił się refleksjami na temat Objawienia już w 1962 r., 
jeszcze zanim podjął współpracę jako soborowy peritus przy powstaniu 

Z perspektywy lat pisał następująco: „Te zdobyte podczas lektury dorobku św. Bonawen-
tury pojęcia stały się dla mnie bardzo ważne przy soborowej dyskusji o objawieniu, Piśmie 
św. i tradycji” (Joseph Ratzinger, Moje życie: Wspomnienia z lat 1927–1977 [Częstochowa: 
Edycja Świętego Pawła, 1999], 87).



79Od Dei verbum do Verbum Domini…

Konstytucji o Objawieniu Bożym 5. W swoich uwagach do powstającego w tam-
tym czasie schematu sporo miejsca poświęcił samemu zagadnieniu źródeł 
Objawienia. Po pierwsze, dla Ratzingera „to nie Pismo i Tradycja są źródłami 
objawienia, lecz objawienie – mowa i samoodsłanianie się Boga stanowi unus 
fons, z którego wypływają oba nurty Pisma i Tradycji” 6. Tym samym teolog 
poddaje krytyce już sam tytuł schematu, który brzmiał De fontibus revelationis 
(O źródłach objawienia). Druga myśl Ratzingera dotyczy kolejności, w jakiej na-
leży widzieć historyczne zaistnienie Objawienia – Pisma i Tradycji. Jak zauważył, 
„Objawienie nie jest rzeczywistością, znajdującą się na drugim miejscu, po Piśmie 
i Tradycji, lecz jest mową i działaniem samego Boga, który uprzedza wszelkie 
historyczne ujęcia tej mowy: jest źródłem, które posiłkuje Pismo i Tradycję” 7. 
Stąd za Ratzingerem trzeba wyprowadzić tutaj jeszcze jedną tezę: „omawiania 
objawienia nie można rozpoczynać po prostu od Pisma i Tradycji […]. Zanim 
coś powie się o jego świadectwach, wpierw trzeba coś powiedzieć o samym 
objawieniu jako takim” 8. Postawione przez niemieckiego teologa tezy świadczą 
wprost, iż tajemnica Objawienia jest dla niego rzeczywistością niemogącą się 
zamknąć w historycznych ujęciach. Choć oczywiście Bóg wyraża się przez dwie 
formy przekazu – Pismo i Tradycję – to nieporozumieniem byłoby myślenie, 
iż poza nimi Bóg nie jest w stanie dotrzeć do człowieka, a całą prawdę o sobie 
ograniczył do tych dwóch form. W tym też znaczeniu Ratzinger porządkuje na 
początku dyskusji o Objawieniu pewne znaczące fakty: Bóg w absolutnie wolny 
sposób odsłania prawdę o sobie, czyniąc to na różne sposoby, aby przybliżyć 
się do swoich stworzeń. Objawienie staje się zasadniczą przyczyną zaistnienia 
nie tylko Pisma i Tradycji, ale również Urzędu Nauczycielskiego Kościoła. Dla-

5	 Praca ta polegała głównie na merytorycznym recenzowaniu tekstów schematu o Objawieniu; 
por. Bachanek, “Ksiądz Profesor Joseph Ratzinger na Soborze Watykańskim II,” 93–122. 
Z Karlem Rahnerem przygotowali własne wersje schematów, wspierając prace soborowe; 
zob. Joseph Ratzinger, “De voluntate Dei erga hominem,” in Wiara w Piśmie i Tradycji. 
Teologiczna nauka o zasadach, Joseph Ratzinger, ed. Krzysztof Góźdź and Marzena Gó-
recka, trans. Jarosław Merecki, vol. 1, Opera Omnia 9.1 (Lublin: Wydawnictwo KUL, 
2018), 159–63; Joseph Ratzinger, “De revelatione Dei et hominis in Jesu Christo facta,” in 
Wiara w Piśmie i Tradycji. Teologiczna nauka o zasadach, Joseph Ratzinger, ed. Krzysztof 
Góźdź and Marzena Górecka, trans. Jarosław Merecki, vol. 1, Opera Omnia 9.1 (Lublin: 
Wydawnictwo KUL, 2018), 164–88.

6	 Joseph Ratzinger, “Uwagi do schematu De fontibus revelationis,” in O nauczaniu II Soboru 
Watykańskiego. Formułowanie – przekaz – interpretacja, Joseph Ratzinger, ed. Krzysztof 
Góźdź and Marzena Górecka, trans. Wiesław Szymona, vol. 1, Opera Omnia 7.1 (Lublin: 
Wydawnictwo KUL, 2016), 140.

7	 Ratzinger, “Uwagi do schematu De fontibus revelationis,” 141.
8	 Ratzinger, 141.



80 Krzysztof Mętlewicz

tego Ratzinger zauważył, iż tych trzech rzeczywistości „nie można statycznie 
ustawiać obok siebie, lecz należy w nich widzieć jeden żywy organizm słowa 
Bożego, który dzięki Chrystusowi żyje w Kościele” 9.

Kilka lat później, w 1965 r., Joseph Ratzinger podjął próbę zdefiniowania 
pojęcia Tradycji. Przy okazji omawiania tego zagadnienia teolog wyjaśnił, 
na czym dokładnie polega różnica między trzema zasadniczymi pojęciami: 
Pismem, Tradycją i Objawieniem. Podobnie jak w tekście sprzed trzech lat, 
Ratzinger zauważył: 

Objawienie odnosi się […] do całości mówienia i działania Boga w stosunku do 

człowieka, odnosi się do rzeczywistości, o której mówi Pismo. Pismo nie jest jed-

nak po prostu tą rzeczywistością. Dlatego Objawienie przekracza Pismo w takiej 

samej mierze, w jakiej rzeczywistość przekracza mówienie o niej 10.

Na czym Joseph Ratzinger opiera tę tezę? W pierwszej kolejności na założeniu, 
że Objawienie jest rzeczywistością, która pochodzi „od Boga i sięga Bożego 
działania” 11, choć również jest to „rzeczywistość, która w człowieku wydarza 
się w wierze, wychodzi też niejako ku innej stronie poprzez pośredniczący fakt 
Pisma” 12. Nie można zrozumieć, w jaki sposób Pismo stanowi „materialną za-
sadę Objawienia” 13, jeśli wpierw nie zrozumie się, iż jej zawartość powinna być 
odczytywana w duchu wiary, przez co zawarta w Piśmie tajemnica Objawienia 
staje się realna, obecna tu i teraz. Tylko przez wiarę ma się udział w Objawieniu, 
a samo Pismo o tyle staje się dla odbiorcy tradentem Bożej mocy, o ile rzeczy-
wistość zapisaną w materialnej formie widzi głębiej i szerzej 14. 

W tekście „Pośredniczenie wiary i źródła wiary” z 1983 r. Ratzinger, podobnie 
jak przed dwoma dekadami, prezentuje swoje refleksje na temat relacji Pisma do 
Objawienia. Traktując o pośredniczeniu wiary, stawia następującą tezę: „Wszyst-
ko, co można wyrazić słowami, a zatem również Pismo, jest […] świadectwem 

9	 Ratzinger, 147.
10	 Joseph Ratzinger, “Próba zdefiniowania pojęcia Tradycji,” in Wiara w Piśmie i Tradycji. 

Teologiczna nauka o zasadach, Joseph Ratzinger, ed. Krzysztof Góźdź and Marzena Gó-
recka, trans. Jarosław Merecki, vol. 1, Opera Omnia 9.1 (Lublin: Wydawnictwo KUL, 
2018), 356.

11	 Ratzinger, 357.
12	 Ratzinger, 357.
13	 Ratzinger, 356.
14	 Ratzinger wyraża tę prawdę następująco: „Objawienie pojawia się dopiero tam, gdzie 

oprócz wyrażających je materialnych twierdzeń, dzięki wierze realna stała się również ich 
wewnętrzna rzeczywistość. W tym sensie do Objawienia należy też w pewnym stopniu 
również przyjmujący je podmiot, bez którego Objawienie nie istnieje” (Ratzinger, 357).



81Od Dei verbum do Verbum Domini…

Objawienia, ale nie samym Objawieniem. I tylko samo Objawienie jest źródłem 
we właściwym znaczeniu tego słowa, źródłem, którym posiłkuje się Pismo” 15. 
Co ważne, słowa te opatrzył podpisem już nie tylko profesor teologii z Niemiec, 
ale ówczesny prefekt Kongregacji Nauki Wiary. To sprawia, iż tezę te można 
odczytać jako wyraz troski o właściwe interpretację katolickiej doktryny 16. Na 
poparcie tego przypuszczenia warto przywołać również same sformułowania 
redagowanego niewiele później przez kard. Ratzingera Katechizmu Kościoła 
Katolickiego. Poznając historię powstania tekstu oraz zgłębiając naturę redago-
wanych tekstów, nie sposób nie odnieść wrażenia, iż niemiecki teolog zaznaczył 
tu swój wpływ, zwłaszcza w stosunku do wyjaśniania doktrynalnych pojęć 17. 
W numerach poświęconych tajemnicy Objawienia pojawia się stwierdzenie: 
„Pismo święte jest mową Bożą, utrwaloną pod natchnieniem Ducha Świętego 

15	 Joseph Ratzinger, “Pośredniczenie wiary i źródła wiary,” in Wiara w Piśmie i Tradycji. 
Teologiczna nauka o zasadach, Joseph Ratzinger, ed. Krzysztof Góźdź and Marzena Gó-
recka, trans. Jarosław Merecki, vol. 2, Opera Omnia 9.2 (Lublin: Wydawnictwo KUL, 
2018), 832.

16	 Zasadniczymi zadaniami Kongregacji Nauki Wiary w świetle obowiązującej wówczas 
konstytucji apostolskiej Pastor bonus Jana Pawła II (1988) były: promowanie i ochrona 
nauki dotyczącej wiary i moralności w całym świecie katolickim; wspieranie badań, aby 
pogłębiać rozumienie wiary i udzielać odpowiedzi w świetle wiary na nowe pytania; troska 
o to, aby wiara lub moralność nie doznały szkody przez błędy rozpowszechnione w jakikol-
wiek sposób (nr. 48–55). Choć oczywiście funkcjonowanie kongregacji nie jest uzależnione 
od działania jednej osoby (choćby samego prefekta), to nie sposób nie zauważyć istotnej 
roli, jaką Ratzinger włożył we właściwą i pożyteczną działalność watykańskiej dykasterii. 
Wyakcentowane wyżej zdanie zdaje się być tego czytelnym potwierdzeniem.

17	 „Dwunastoosobowa Komisja ds. Katechizmu została powołana przez Jana Pawła II 
10.07.1986. Na czele komisji stanął kard. Joseph Ratzinger” (Andrzej Kiciński, “Katechizm 
Kościoła katolickiego,” in Słownik katechetyczny, ed. Joseph Gevaert and Kazimierz Mi-
siaszek [Warszawa: Wydawnictwo Salezjańskie, 2007], 478). Z perspektywy Ratzingera 
powstanie Katechizmu było konieczne i zasadne. Jako przewodniczący ówczesnej komi-
sji genezę powstania tekstu magistralnego ujął następująco: „Przełom, który dokonał 
się na Soborze Watykańskim II, sprawił, że dotychczasowe pomoce wykorzystywane 
w katechezie stały się niewystarczające, gdyż nie odpowiadały stanowi rozumienia wiary, 
który znalazł wyraz w dokumentach Soboru. Zaczęto więc eksperymentować, biorąc 
wzór z liturgii. Chociaż mnożyły się cenne inicjatywy, brakowało pewnego spojrzenia 
całościowego. Ciężko było zrozumieć, co tak naprawdę jest obowiązujące po tak wielkim 
przełomie. Duszpasterze i wierni czekali więc na przewodnik, który byłby punktem od-
niesienia w katechezie i zawierał syntezę wiary katolickiej zgodnej z nauczaniem Soboru 
[…] W takiej sytuacji katechizm, który powstał przy współudziale wszystkich Kościołów 
partykularnych, biskupów, kapłanów i świeckich, został przyjęty z jednej strony z wielką 
wdzięcznością, z drugiej zaś – z niechęcią, a nawet wrogością, którą starano się ciągle na 
nowo uzasadniać” (Joseph Ratzinger, “Aktualność doktrynalna Katechizmu Kościoła 
Katolickiego,” L’Osservatore Romano 24, no. 3 [2003], 48).



82 Krzysztof Mętlewicz

na piśmie” 18. W innym miejscu, być może nawet dzięki teologicznej inspiracji 
myślą Ratzingera, pojawia się niezwykle ważne spostrzeżenie: 

Wiara chrześcijańska nie jest jednak religią Księgi. Chrześcijaństwo jest religią 

Słowa Bożego: Słowa niespisanego, lecz Słowa Wcielonego i żywego. Aby słowa 

Pisma świętego nie pozostawały martwą literą, trzeba, by Chrystus, wieczne 

Słowo Boga żywego, przez Ducha Świętego oświecił nasze umysły, abyśmy 

rozumieli Pisma (Łk 24,45) 19. 

Odwołując się do teologicznej myśli Ratzingera, nie można żadną miarą wy-
prowadzić tezy, iż całe Objawienie zawiera się jedynie w materialnej zasadzie, 
tj. Piśmie Świętym. Pełnia Objawienia urzeczywistnia się w Osobie Jezusa 
Chrystusa – Słowa Wcielonego, stąd za Katechizmem można przypomnieć: 
„Przez wszystkie słowa Pisma świętego Bóg wypowiada tylko jedno Słowo, 
swoje jedyne Słowo, w którym wypowiada się cały” 20. Tym jedynym Słowem 
i głównym objawiającym tajemnicę Boga jest wyłącznie Jezus Chrystus. 
W referacie z 2003 r., w którym Joseph Ratzinger wyjaśnia cel i konieczność 
powstania Katechizmu, dzieli się również spostrzeżeniami na temat wpływu 
dokumentu na pełniejsze rozumienie relacji Pisma do Objawienia. Z pełnym 
przekonaniem mówił o tym, jak znaczące było wyjaśnienie w numerze 108 tezy, 
iż „wiara chrześcijańska nie jest […] religią Księgi”. To osobiste przekonanie 
przewodniczącego redakcji co do słuszności ciągłego i jasnego pogłębiania tej 
kwestii wyraził w następującym zdaniu:

W centrum wiary chrześcijańskiej jest nie księga, lecz osoba Jezusa Chrystusa, 

wieczne Słowo Boga, żywego i wyjaśniającego siebie samego poprzez słowa 

Pisma Świętego. Te zaś mogą być właściwie rozumiane tylko dzięki życiu ze 

Słowem, w żywej relacji z Nim. […] Katechizm akcentuje ten związek, wskazując 

jednocześnie na rolę autorytetu Kościoła w interpretacji Pisma Świętego 21.

Na szczególną uwagę zasługuje teza Ratzingera o inkarnacyjnym charakterze 
ksiąg natchnionych. Ogłoszony na Soborze Chalcedońskim dogmat o podwój-
nej naturze wcielonego Logosu Ratzinger zestawia z podwójnym charakterem 
natury Pisma Świętego. Opiera się on na przekonaniu, że Jezus Chrystus, 

18	 Katechizm Kościoła Katolickiego (Poznań: Pallottinum, 2001), nr 81 (dalej: KKK).
19	 KKK 108.
20	 KKK 102.
21	 Ratzinger, “Aktualność doktrynalna Katechizmu Kościoła Katolickiego,” 51. 



83Od Dei verbum do Verbum Domini…

wcielony Bóg, istniejąc w dwóch naturach doprowadził do pełni w sobie sa-
mym to, co w bosko-ludzki sposób zostało wyrażone w natchnionym kanonie. 
W tym kontekście zatem ludzki język jako wyraziciel Bożych prawd miałby 
przez analogię być rozumiany jako prawdziwe słowo Boga 22. Zdaniem Sławo-
mira Zatwardnickiego, który podjął się szerszej analizy tej kwestii, Ratzinger 
owocnie opracowywał analogię inkarnacji, co stawia go wśród innych wielkich 
nazwisk utrzymujących podobne stanowisko, jak Karl Rahner, Karl Barth czy 
Hans Urs von Balthasar 23. 

Benedykt XVI w czasie swego pontyfikatu (2005–2013) wielokrotnie zabiegał 
o to, aby relacje między Pismem a Objawieniem były odczytywane w duchu 
wiary całego Kościoła. Temat ten stał się jednym z fundamentalnych punktów 
dyskusji w ramach zwołanego przez niego XII Zwyczajnego Zgromadzenia 
Ogólnego Biskupów w dniach 5–26 X 2008 roku. Na tej sesji zwyczajnej Sy-
nodu Biskupów podjęto ogólny temat: „Słowo Boże w życiu i misji Kościoła”. 
Owocem prac była posynodalna adhortacja apostolska Verbum Domini, w której 
Benedykt XVI, w łączności z biskupami całego świata, wyraził najbardziej aktu-
alne spojrzenie Kościoła na temat Bożego Objawienia. W jednym z pierwszych 
numerów wyjaśnia, jak można rozumieć pojęcie „słowo Boże”. Z jednej strony 
jest nim Jezus Chrystus – wcielony Logos, będący centrum Bożego Objawienia; 
z drugiej strony samo stworzenie jest symfonią Boga, która nosi w sobie ślady 
działającego Boga; wreszcie słowem Bożym określa się Pismo Święte Starego 
i Nowego Testamentu 24. 

Niezwykle ważne jest przypomnienie przez Benedykta XVI związku, jaki 
zachodzi między wiarą a Objawieniem. Podejmowana przed laty refleksja, teraz 
rozwinięta w mocy autorytetu papieskiego, wybrzmiała następująco: 

Aby przyjąć Objawienie, człowiek musi otworzyć umysł i serce na działanie Du-

cha Świętego, który pozwala mu pojąć słowo Boże obecne w świętych Pismach. 

Istotnie, dzięki głoszeniu słowa Bożego rodzi się wiara, z którą całym sercem 

przyjmujemy objawioną nam prawdę i powierzamy całych siebie Chrystusowi 

[…]. Całe dzieje zbawienia pokazują nam stopniowo ten ścisły związek między 

słowem Bożym i wiarą, który urzeczywistnia się w spotkaniu z Chrystusem. Dzięki 

Niemu bowiem wiara przybiera kształt spotkania z Osobą, której powierzamy 

własne życie 25. 

22	 Dokładniej takie podejście Ratzingera opisuje Pokrywiński, “Pojęcie Objawienia Bożego 
według Josepha Ratzingera,” 99.

23	 Szerzej na ten temat Zatwardnicki, Od teologii objawienia do teologii natchnienia, 460. 
24	 Por. Benedykt XVI, Adhortacja apostolska Verbum Domini (2010), nr 7 (dalej: VD).
25	 VD 25.



84 Krzysztof Mętlewicz

Zatem Pismo Święte stanowi dla papieża istotny wyraz odwiecznego dialogu 
Boga z człowiekiem i jeden ze sposobów odkrywania istoty Objawienia. Nie-
mniej jednak ważniejsze od tego, co niesie w sobie kanon świętych ksiąg, jest 
sama postawa przyjmującego Objawienie, który z wiarą wkracza w tę tajemnicę 
i w Pismo Święte, rozumiejąc je tak, jak pojmuje je cały Kościół prowadzony 
przez Ducha Świętego 26. Stąd w innym miejscu tego samego dokumentu Be-
nedykt XVI zaapelował, aby wszelkie studium 

słowa Bożego, przekazanego i spisanego, przebiegało zawsze w głębokim duchu 

kościelnym, w należyty sposób uwzględniając w formacji akademickiej wypowie-

dzi na ten temat Urzędu Nauczycielskiego, który nie jest ponad słowem Bożym, 

lecz jemu służy, nauczając jedynie tego, co zostało przekazane 27.

Troska o właściwe rozumienie tego, czym jest Pismo Święte, zwłaszcza w relacji 
do Objawienia, wyraziła się także we współpracy Benedykta XVI z Papieską 
Komisją Biblijną. W jednym z przemówień skierowanych do jej członków papież, 
kilka miesięcy po obradach synodu o Słowie Bożym, odwołuje się zarówno do 
propozycji synodalnych, jak i wypowiedzi magisterialnych sprzed pięciu dekad. 
Nawiązując do słusznych spostrzeżeń Dei verbum odnośnie do zasad interpretacji 
Pisma Świętego, przypomina trzy tezy: 1) choć Pismo składa się z wielu ksiąg, 
to można je nazwać całością tylko, gdy się je odczytuje razem (holistycznie); 
2) należy je odczytywać w odniesieniu do żywej i niespisanej Tradycji Kościoła, 
z którą Pismo tworzy jedność; 3) trzeba pamiętać o tzw. analogii wiary, czyli 
przekonaniu, że poszczególne prawdy wiary są spójne zarówno z Objawieniem, 
jak i same pomiędzy sobą 28. W gruncie rzeczy, chcąc znaleźć wspólną logiczną 
wieź między tymi tezami, można za Benedyktem XVI zauważyć: „Jedynie Koś-
ciół stwarza warunki, które pozwalają rozumieć Pismo Święte jako prawdziwe 
Słowo Boże, odgrywające rolę przewodnika, normy i zasady w życiu Kościoła 
w duchowym rozwoju ludzi wierzących” 29. Najpełniejsze rozumienie tego, czym 
jest tajemnica Objawienia i jakie jest jej odniesienie do Pisma, można odkryć 
dzięki Kościołowi, który prowadzony przez Ducha Świętego, posiada Bożą 
asystencję ku odkrywaniu pełni natchnionej prawdy. 

	

26	 VD 15.
27	 VD 47; por. Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Objawieniu Bożym Dei 

verbum (1965), nr 10 (dalej: KO).
28	 Por. KO 12; Benedykt XVI, “Przemówienie Tradycja i Pismo Święte przenikają się nawza-

jem,” L’Osservatore Romano 30, no. 6 (2009), 34.
29	 Benedykt XVI, 36.



85Od Dei verbum do Verbum Domini…

Tradycja Kościoła wobec tajemnicy Objawienia

To, co na ogół określa się pojęciem tradycji, bywa najczęściej kojarzone z pewnym 
celowym zabiegiem powracania do czasów minionych, kultywowania zamierzch-
łych zasad i obyczajów czy też zachwytem nad tym, jak cudowna była przeszłość, 
zwłaszcza, gdy porówna się ją z tym, co niosą ze sobą czasy najnowsze 30. Czym 
innym jednak zdaje się być tradycja kościelna, będąca wyrazem wielowiekowej 
historii, a czym innym, celowo sygnalizowana w tekście dużą literą, Tradycja 
apostolska. W tej części artykułu należy więc bardziej szczegółowo wyjaśnić, 
jak temat ten rozumiał Joseph Ratzinger/Benedykt XVI i w jaki sposób, jego 
zdaniem, Tradycja koresponduje z tajemnicą Objawienia.

Punktem wyjścia będzie rozumienie Tradycji zawarte w Katechizmie Kościoła 
Katolickiego. Magisterium przypomina, iż: 

Przez Tradycję Kościół w swej nauce, w swym życiu i kulcie uwiecznia i przekazuje 

wszystkim pokoleniom to wszystko, czym on jest, i to wszystko, w co wierzy. 

Wypowiedzi Ojców świętych świadczą o obecności tej życiodajnej Tradycji, 

której bogactwa przelewają się w działalność i życie wierzącego i modlącego 

się Kościoła 31. 

„To żywe przekazywanie, wypełniane w Duchu Świętym” 32, realizowane jest 
przez Kościół od jego początku w sposób niespisany, tj. ustnie. Oznacza to, 
iż poza materialnym tradentem Objawienia (Pismem), musi istnieć rzeczy-
wistość, która wyraża żywą, dynamiczną i uniwersalną wiarę całego Kościoła 
katolickiego 33. 

Podobnie jak w przypadku Pisma Świętego, tak i w przypadku Tradycji 
Kościół przypomina, iż oba sposoby wyrażania prawdy o Bogu wynikają z tego 
samego źródła, tj. Bożego Objawienia. To z kolei sprawia, iż „Tradycja święta 
i Pismo święte ściśle się z sobą łączą i komunikują, wypływając z tego samego 
źródła Bożego, zrastają się jakoś w jedno i zdążają do tego samego celu. Tradycja 

30	 Jedno ze słownikowych wyjaśnień przedstawia się następująco: „Tradycja – przekazywane 
z pokolenia na pokolenie historycznie ukształtowane obyczaje, poglądy, wierzenia, zasady 
postępowania, sposoby myślenia, zwyczaj” (Bogusław Dunaj, ed., Wielki słownik języka 
polskiego [Warszawa: Buchmann, 2007], 717).

31	 KKK 78; por. KO 8.
32	 Por. KKK 78.
33	 „Przez Tradycję Kościół w swej nauce, w swym życiu i kulcie uwiecznia i przekazuje 

wszystkim pokoleniom to wszystko, czym on jest, i to wszystko, w co wierzy” (KKK 78).



86 Krzysztof Mętlewicz

i Pismo święte uobecniają i ożywiają w Kościele misterium Chrystusa” 34. Co 
ważne, rozumienie tego, co właściwie jest przekazane w Piśmie i Tradycji na-
leży przede wszystkim do Urzędu Nauczycielskiego Kościoła, czyli kolegium 
biskupów wraz ze swą widzialną głową – papieżem. Skoro bowiem Objawie-
nie zostało przekazane Kościołowi i stanowi jego święty depozyt, to każde 
zindywidualizowane interpretowanie Objawienia i jego tradentów, zwłaszcza 
przez oderwanie tego procesu od powszechnej wiary Kościoła, może stanowić 
poważne niebezpieczeństwo odejścia od tego, co właściwie chciał pozostawić 
swoim uczniom Jezus Chrystus. Istnienie Urzędu Nauczycielskiego nie wynika 
zatem z czysto ludzkiego budowania autorytetów spośród wyświęconego kleru, 
ale z samego istotnego rozumienia Kościoła, w którym apostołowie, na mocy 
sukcesji apostolskiej, przekazali swym następcom to wszystko, co sami przyjęli, 
tj. depozyt wiary 35. Dlatego też istnienie świętej Tradycji, jak i urzędu, który 
ją poznaje i przekazuje, są realnym zapewnieniem, że to, w co wierzy Kościół 
dzisiaj, jest w gruncie rzeczy dokładnie tym, w co Kościół, choćby i w zalążku 
rozwoju, wierzył w czasach apostolskich.

Joseph Ratzinger we wspomnianym już wyżej tekście z 1965 r. podjął wyraź-
nie temat Tradycji. Swoje rozważania o sensie istnienia niespisanego przekazu 
Objawienia rozpoczyna od wskazania trzech płaszczyzn (źródeł), na podstawie 
których można w ogóle wyprowadzić tezę o potrzebie tego pojęcia w teologii. 
Pierwszym powodem konieczności Tradycji jest „naddatek rzeczywistości 
Objawienia wobec Pisma” 36. Ów „naddatek” został wyjaśniony już wcześniej 
i oznacza, iż rzeczywistość Objawienia nie może być zamknięta w materialnej 
zasadzie przepowiadania. Drugim uzasadnieniem tezy o istnieniu Tradycji jest 
dla Ratzingera „specyficzny charakter nowotestamentalnego Objawienia jako 
Pneuma wobec gramma” 37. Niemiecki teolog przyjmuje tezę, iż właściwym 
sensem, treścią i wypełnieniem tego, co określano mianem gramma – Starego 
Przymierza – jest sam Chrystus (Pan, który jest Duchem – Pneumą). Stąd 
logicznym następstwem tego ujęcia będzie przyjęcie pewnej konieczności ro-
zumienia i wykładania Pisma w jego fundamentalnym – chrystocentrycznym, 
a nawet trynitarnym wymiarze. By zatem dobrze odkryć ten porządek, konieczne 
jest również głębokie odkrycie chrzcielnego wyznania wiary, które jest niczym 

34	 KKK 80.
35	 „Urząd ten Nauczycielski nie jest ponad słowem Bożym, lecz jemu służy, nauczając tylko 

tego, co zostało przekazane. Z rozkazu Bożego i przy pomocy Ducha Świętego słucha on 
pobożnie słowa Bożego, święcie go strzeże i wiernie wyjaśnia. I wszystko, co podaje do 
wierzenia jako objawione przez Boga, czerpie z tego jednego depozytu wiary” (KKK 86).

36	 Ratzinger, “Próba zdefiniowania pojęcia Tradycji,” 364.
37	 Ratzinger, 364. 



87Od Dei verbum do Verbum Domini…

innym jak jedynym „kluczem hermeneutycznym do Pisma” 38. Trzecim źródłem 
rzeczywistości Tradycji jest „teraźniejszy charakter wydarzenia Chrystusa” 39, 
który nie tylko poprzez widzialne znaki, ale przez osobistą i aktualną obecność 
w Kościele, pozwala rozumieć rzeczywistość Objawienia jako konstytutywną 
dla swego Mistycznego Ciała. 

W tym samym roku Ratzinger przygotował również artykuł w Lexikon für 
Theologie und Kirche. Opracowując pojęcie Tradycji w sposób usystematyzowany, 
rozpoczyna od pokazania specyficznego dla chrześcijaństwa rozumienia samej 
Tradycji 40. Według niego jest to rzeczywistość, która ma „wyzwolić człowieka 
z niewoli ludzkich tradycji historycznych […]; ma ona otworzyć wolność czło-
wieka na prawdę jednego Boga przez to, że uniezależnia go od niemiarodajnych 
ludzkich spekulacji” 41. Według Ratzingera to właśnie chrześcijaństwo ukazało 
Tradycję jako rzeczywistość dynamiczną i żywą, złożoną z szeregu elementów 
wzajemnie się uzupełniających. Gdy oczywiście przyjmie się podstawowe 
założenie, iż Pismo i Tradycja nie stanowią dla siebie przeciwieństw, łatwiej 
zrozumie się także fakt, iż od początku Kościoła to, co dziś przyjmuje się za 
Nowy Testament spisany, uznawano za żywy przekaz Tradycji. Pismem we 
właściwym rozumieniu był Stary Testament, a jego interpretowanie dokonywało 
się przez żywy przekaz pierwszych świadków. Stąd te dwie rzeczywistości od 
zawsze są dla siebie komplementarne i ku sobie skierowane. 

Ratzinger, pisząc o temacie Tradycji i jej związku z Kościołem, zauważył, 
iż zasadne jest również wykazanie, że rzeczywistość Urzędu Nauczycielskiego 
jest obecna od początków chrześcijaństwa. Szczególną okolicznością do jego 
zaistnienia była charakterystyczna dla pierwszych wieków otwartość starote-
stamentowych pism na dokonywaną przez apostołów „chrystologiczną inter-
pretację” tych tekstów. Ratzinger, odwołując się do tego faktu, jasno zaznaczył: 
„słowo Pana może, a nawet musi być rozumiane jako teraźniejsze i odniesione do 

38	 Ratzinger, 364. Co ważne podkreślenia, Joseph Ratzinger regułę wiary widział szeroko – nie 
tyle jako formułę słowną, ale jako wiarę Kościoła przejawiającą się w liturgii i wyznaniach 
wiary. Temat ten szerzej i dokładniej omawia Sławomir Zatwardnicki, “Regula Fidei in 
the Light of Joseph Ratzinger’s Writings,” Verbum Vitae 42 (2024), 20–22, https://doi.
org/10.31743/vv.16744.

39	 Ratzinger, “Próba zdefiniowania pojęcia Tradycji,” 364.
40	 Joseph Ratzinger dokonuje tu analizy elementów właściwych dla Tradycji, co bardziej 

szczegółowo i dokładniej rozwija Zatwardnicki, “Regula Fidei in the Light of Joseph 
Ratzinger’s Writings,” 8–10.

41	 Joseph Ratzinger, “Tradycja [Artykuł w leksykonie, 1965],” in Wiara w Piśmie i Tradycji. 
Teologiczna nauka o zasadach, Joseph Ratzinger, ed. Krzysztof Góźdź and Marzena Gó-
recka, trans. Jarosław Merecki, vol. 1, Opera Omnia 9.1 (Lublin: Wydawnictwo KUL, 
2018), 384.



88 Krzysztof Mętlewicz

teraźniejszości. Rozwija się ono nadal, chociaż nie wolno go oczywiście odrywać 
od jego historycznej podstawy” 42. Zrozumiałe jest zatem, iż Ratzinger nieco dalej 
w tym samym tekście porusza kwestię successio apostolica, która „rozumiana jest 
jako zabezpieczenie raz danego słowa przed jego arbitralną likwidacją” 43. Dzięki 
temu, iż pierwsi świadkowie zachowali wiernie prawdę Tradycji, można ich 
przekaz rozumieć jako świadectwo, „w którym jedno słowo zostaje przyswojone 
w każdorazowej teraźniejszości właśnie w ten sposób wiernie zachowane, przy 
czym oczywiście historia coraz wyraźniej ukazuje wewnętrzne (i nieusuwalne) 
napięcie pomiędzy zachowaniem i uobecnieniem” 44. Cały Kościół bowiem wierzy 
i musi zakładać, iż to, co jest mu przekazane przez apostołów, stanowi prawdę 
uniwersalną. Ratzinger wyraźnie odwołuje się tutaj do nauczania Dei verbum, 
co słusznie zauważył Zatwardnicki w następujących słowach: 

Za Soborem Watykańskim II łączy Ratzinger genezę chrystologiczną Tradycji 

z komponentem pneumatologicznym – Apostołowie przekazują wszystko, co 

zostało podarowane Kościołowi przez Chrystusa i Ducha Świętego. […] Objawienie 

obejmuje także to, czego sami Apostołowie nie byli w stanie wypowiedzieć, a co 

nadało charakter rozpoczętej przez nich chrześcijańskiej egzystencji 45.

Dlatego też interpretacja tej jedynej prawdy musi mieć swoje logiczne ograni-
czenia polegające na korygowaniu tego, co niezgodne z pierwotnym przekazem 
z czasów apostolskich. 

Według Ratzingera nierozłącznym elementem Tradycji są również regula 
fidei oraz symbolum, czyli utrwalone przez wieki formy wyznawania wiary 
Kościoła. To, co dla niemieckiego myśliciela jest szczególnie ważne, to zwią-
zek, jaki zachodzi między doktryną katolicką a realnym życiem kultycznym 
Kościoła. W owym życiu „liturgiczno-sakramentalnym Kościół urzeczywistnia 
swoją wiarę, a zarazem wciąż na nowo doświadcza jej przypieczętowania przez 
zbawiające działanie Pana” 46. Ratzinger idzie jeszcze dalej, stwierdzając: „W li-
turgicznym życiu Kościoła można zatem doszukiwać się najbardziej skutecznej 

42	 Ratzinger, 386.
43	 Ratzinger, 386.
44	 Ratzinger, 386.
45	 Zatwardnicki, Od teologii objawienia do teologii natchnienia, 252–53. 
46	 Ratzinger, “Tradycja [Artykuł w leksykonie, 1965],” 387. Nie sposób nie zauważyć tu 

nawiązania do numeru 59 Konstytucji o liturgii Soboru Watykańskiego II, który naucza: 
„Sakramenty wiarę nie tylko zakładają, lecz za pomocą słów i rzeczy dają jej wzrost, 
umacniają ją i wyrażają. Słusznie więc nazywają się sakramentami wiary” (Watykański II, 
Konstytucja o liturgii świętej Sacrosanctum concilium [1963], nr 59 [dalej: KL]).



89Od Dei verbum do Verbum Domini…

formy czynnego przekazu” 47. Zastosowana tu wyraźnie zasada lex orandi – lex 
credendi pozwala zrozumieć, iż doktryna katolicka, wynikająca z Objawienia, 
nie może być ze swej natury zamknięta w katechizmie i podręcznikach dog-
matycznych. Kościół najpełniej realizuje misję żywego przekazu Objawienia 
(Tradycji), gdy sprawuje liturgię i z niej czerpie swe podstawowe siły 48. Nie 
dokona się to jednak bez działania Ducha Świętego, który nie tylko dokonuje 
uświęcenia przez sakramenty, ale również nieustannie udziela Kościołowi da-
rów potrzebnych do właściwego pojmowania podstaw wiary. To, co Kościół 
od zawsze wyznawał w regule wiary i symbolach, urzeczywistnia się przez 
liturgiczne „tu i teraz”. Stąd „obecność Ducha Świętego jest konstytutywną 
częścią Tradycji chrześcijańskiej, która tym właśnie różni się od Tradycji czysto 
ludzkiej i z płynącego z niej podporządkowania minionej historii” 49.

Dla Ratzingera oczywiste jest, że pojęcie Tradycji wiąże się jednoznacznie 
z tajemnicą istnienia Kościoła. W swojej publikacji z 1982 r. zaznacza wprost, iż 
żywy przekaz Objawienia „zakłada zawsze tradenta Tradycji, czyli przekazującą ją 
wspólnotę, która stanowi wspólny, ponadjednostkowy podmiot Tradycji i przez 
tożsamość danego kontekstu historycznego jest tradentem konkretnej pamięci. 
Takim podmiotem w przypadku Tradycji Jezusa jest Kościół” 50. Właściwym 
odbiorcą Tradycji i jej przekazicielem jest więc nie jedna osoba, choćby pełniąca 
urząd papieża, ale cały podmiot – Kościół, którego Głową jest Jezus Chrystus. 
To właśnie ustanowiony przez niego bosko-ludzki organizm Kościoła „jest wa-
runkiem możliwości realnego uczestniczenia w traditio Jesu, która bez takiego 
podmiotu nie istnieje jako historyczna i tworząca historię rzeczywistość, lecz 
jedynie jako prywatne wspomnienie. […] Kościół jest Tradycją, konkretnym 
miejscem traditio Jesu” 51. Dlatego, idąc tym tokiem logicznego wnioskowania, 
w innym tekście z tego samego roku Ratzinger wyraził się następująco: „Do 
tożsamości chrześcijańskiej w sensie katolickim należy istotna treść chrześci-
jańskiej liturgii, czyli sakramenty i wzorcowo wyrażona w Ojcze nasz relacja 

47	 Ratzinger, “Tradycja [Artykuł w leksykonie, 1965],” 387.
48	 Por. KL 10: „Liturgia jednak jest szczytem, do którego zmierza działalność Kościoła, 

i zarazem jest źródłem, z którego wypływa cała jego moc. […] Z liturgii więc, a zwłaszcza 
z Eucharystii, jako ze źródła, spływa na nas łaska i z największą skutecznością dokonuje się 
to uświęcenie ludzi w Chrystusie i uwielbienie Boga, do którego, jako do celu, zmierzają 
wszelkie inne działania Kościoła”.

49	 Ratzinger, “Tradycja [Artykuł w leksykonie, 1965],” 388.
50	 Joseph Ratzinger, “Antropologiczne uzasadnienie pojęcia Tradycji,” in Wiara w Piśmie 

i Tradycji. Teologiczna nauka o zasadach, Joseph Ratzinger, ed. Krzysztof Góźdź and Ma-
rzena Górecka, trans. Jarosław Merecki, vol. 1, Opera Omnia 9.1 (Lublin: Wydawnictwo 
KUL, 2018), 440.

51	 Ratzinger, 440–41.



90 Krzysztof Mętlewicz

chrześcijan z Bogiem” 52. Kościół urzeczywistnia się jako tradent Tradycji przez 
właściwie sprawowaną liturgię. To z kolei oznacza, iż powinien on nieustannie 
zabiegać o jasne rozróżnienie tego, co w samym Kościele, a zatem i w przestrzeni 
jego sakramentalnego życia, jest zmienne, a co nienaruszalne. 

Przyjmując, że zadaniem Kościoła jest nieustanne trwanie w Tradycji przyjętej 
od apostołów oraz wyrażanie wynikającego z niej depozytu poprzez liturgię, 
należy stwierdzić za Ratzingerem, iż Kościół „z jednej strony jest zmienny, na-
znaczony zmieniającymi się w czasie pokoleniami ludzi. Ale w tym wszystkim 
musi pozostać Kościołem i w tym sensie być podmiotem, który ulega zmianom 
i pośród nich zachowuje swoją tożsamość” 53. Tylko w ten sposób można rozu-
mieć istotę chociażby zmian w formie rytu liturgii, która przecież zachowuje 
swój sens i naturę niezmiennie przez wieki, przechodząc jednak różne reformy 
i odnowę. Być tradycjonalistą w Kościele nie oznacza dla Ratzingera zastygłe-
go przywiązania do określonej historycznej formy czy martwego schematu, 
ale dynamiczną więź z Tym, który przez posługę Kościoła samoobjawia się 
w przestrzeni liturgicznych znaków. Bycie tradycjonalistą, czyli uczestnikiem 
właściwie rozumianej Tradycji, oznacza bycie częścią Kościoła, który staje się 
sobą „dzięki liturgii, w której włącza się w modlitwę Jezusa i w ten sposób wraz 
z Nim znajduje się w sferze Ducha Świętego, mówi do Ojca” 54. Wskazany tu 
trynitarny wymiar liturgii jest dokładnie tym, co Ratzinger próbował wyrazić 
w teologii Objawienia: przez sprawowanie liturgii Kościół odkrywa swoją pełną 
podmiotowość, gdyż właśnie w jej przestrzeni może wyrazić to, co stanowi jego 
fundament – depozyt wiary. Stąd właśnie Ciało Mistyczne Chrystusa, zwłaszcza 
przez Eucharystię, odkrywa dzień po dniu Tego, który trwając w Trójcy Osób, 
nieustannie udziela się Jemu i trwa w Nim „po wszystkie dni, aż do skończenia 
świata” (Mt 28,20).

Na uwagę zasługuje także wpływ niemieckiego teologa na głębsze rozumie-
nie Tradycji w czasie jego papieskiej posługi. Benedykt XVI w Verbum Domini 
bardzo wyraźnie przypomina nauczanie Magisterium o istocie żywego prze-
kazu Objawienia. Powtarzając tezy Konstytucji dogmatycznej o Objawieniu, 
zauważył, iż: 

52	 Joseph Ratzinger, “To, co w Kościele zmienne i niezmienne,” in Wiara w Piśmie i Trady-
cji. Teologiczna nauka o zasadach, Joseph Ratzinger, ed. Krzysztof Góźdź and Marzena 
Górecka, trans. Jarosław Merecki, vol. 1, Opera Omnia 9.1 (Lublin: Wydawnictwo KUL, 
2018) 578.

53	 Ratzinger, 578.
54	 Ratzinger, 579.



91Od Dei verbum do Verbum Domini…

Tradycja, zapoczątkowana przez Apostołów, jest żywą i dynamiczną rzeczywi-

stością: rozwija się w Kościele pod opieką Ducha Świętego; nie w sensie, że ulega 

zmianie w swej prawdzie, która jest wieczna. Przede wszystkim wzrasta [...] 

zrozumienie zarówno przekazanych spraw, jak i słów, dzięki kontemplacji i stu-

dium, dzięki lepszemu pojmowaniu, które rodzi się z głębszego doświadczenia 

duchowego i dzięki przepowiadaniu tych, co wraz z sukcesją biskupią otrzymali 

niezawodny charyzmat prawdy 55. 

Bardzo wyraźnie widać tu odniesienie do myśli, jakie Ratzinger podjął wiele 
lat wcześniej. Podobnie będzie w przypadku wyjaśnienia przez niego relacji, 
jaka zachodzi między dwoma sposobami przekazu Objawienia: 

[…] żywa Tradycja Kościoła pozwala nam zrozumieć we właściwy sposób Pismo 

święte jako słowo Boże. Chociaż słowo Boże poprzedza i przewyższa Pismo 

święte, to jednak, jako natchnione przez Boga, Pismo zawiera słowo Boże (por. 

2 Tm 3, 16) w sposób absolutnie wyjątkowy 56. 

Nie inaczej będzie również w przypadku papieskich przemówień, które pobu-
dzały odbiorców do pogłębionej refleksji nad Tradycją. W jednym z nich, papież 
powrócił do swojej myśli o Kościele jako rzeczywistym i jedynym podmiocie 
Tradycji. Opierając swój wywód na nauczaniu soboru i dokonując tym samym 
jego potwierdzenia i rozwinięcia z pozycji autorytetu papieskiego, zauważył: 
„Jedynie Kościół stwarza warunki, które pozwalają rozumieć Pismo Święte jako 
prawdziwe Słowo Boże, odgrywające rolę przewodnika, normy i zasady w życiu 
Kościoła w duchowym rozwoju ludzi wierzących” 57. Nie da się zatem ukryć, iż 
jego teologiczne propozycje zaistniałe w czasie między Dei verbum a Verbum 
Domini stanowiły znak doskonałej recepcji nauczania soboru oraz wyraz 
rzeczywistego zakorzenienia w rozwiniętej przez wieki kościelnej doktrynie 
rewelacjonistycznej. Mając świadomość wagi Tradycji i wierności depozytowi 
wiary, nie szczędził wysiłków, aby przez swoją posługę przekazywać to, co sam 
przejął i co dzięki łasce Ducha Świętego zdołał właściwie zrozumieć i przekazać. 

55	 VD 17; por. KO 7.
56	 VD 17.
57	 Benedykt XVI, “Przemówienie Tradycja i Pismo Święte przenikają się nawzajem,” 36.



92 Krzysztof Mętlewicz

Tajemnica samoobjawienia się Boga  
w Jezusie Chrystusie

Zdecydowanie centralną osią katolickiej nauki o Objawieniu jest teza o Bogu, 
który się objawił, tj. wypowiedział się cały we Wcielonym Logosie – Jezusie 
Chrystusie. Chcąc w pełni zrozumieć sens istnienia Pisma i Tradycji we wza-
jemnym odniesieniu, należy najpierw odkryć, w jaki sposób przyjście Syna 
Bożego na świat i Jego obecność w Kościele uzasadnia istnienie jakiegokolwiek 
Objawienia i jego sposobów przekazu. Po zarysowaniu nauczania katechizmo-
wego, podjęta zostanie refleksja nad tym, jak tezę o samoobjawieniu się Boga 
w Jezusie Chrystusie podejmował Joseph Ratzinger/Benedykt XVI.

Doktryna katolicka niezmiennie przez wieki wyznaje, iż Jezus Chrystus 
stanowi centrum całego Objawienia. Wszystko, co w jakikolwiek sposób do-
tyczy rzeczywistości Objawienia, ostatecznie zmierza ku Chrystusowi i w Nim 
znajduje swoje ostateczne wyjaśnienie. Konstytucja Dei verbum stanowi o tym 
wyraźnie: 

Przez to Objawienie najgłębsza prawda zarówno o Bogu, i o zbawieniu ludzi 

jaśnieje dla nas w Chrystusie, który jest zarazem Pośrednikiem i Pełnią całego 

Objawienia 58. […] On to samą swoją obecnością i ujawnieniem się, […] wypełniając 

Objawienie, kończy je oraz Bożym świadectwem potwierdza, że Bóg jest z nami 59.

Prawdę tę przejął bardzo wyraźnie Katechizm, powtarzając niejako za ojcami 
soborowymi: „Chrystus, Syn Boży, który stał się człowiekiem, jest jedynym, 
doskonałym i ostatecznym Słowem Ojca. W Nim powiedział On wszystko 
i nie będzie już innego słowa oprócz Niego” 60. Nie oznacza to jednak w żaden 
sposób, że skoro Objawienie doszło w Nim do swej pełni, to Chrystus po 
wniebowstąpieniu opuścił świat i niejako istniejąc poza nim, oczekuje na nas 
„biernie” w niebieskiej chwale. Magisterium stanowi jasno, iż właśnie Osoba 
Jezusa Chrystusa zjednoczona z Ojcem w Duchu Świętym zechciała, aby 
Objawienie „pozostało na zawsze zachowane w całości i przekazywane było 
wszystkim pokoleniom” 61 przez misyjne posłannictwo całego Kościoła.

58	 KO 2.
59	 KO 4.
60	 KKK 65.
61	 KO 7. Sobór wyjaśnił również, iż związek Tradycji, Pisma i Urzędu Nauczycielskiego Koś-

cioła rozumie się jedynie przez ich chrystocentryzm: „Albowiem Pismo święte jest słowem 
Boga, utrwalonym na piśmie pod natchnieniem Ducha Bożego; święta zaś Tradycja słowo 
Boga powierzone Apostołom przez Chrystusa Pana i Ducha Świętego przekazuje w całości 



93Od Dei verbum do Verbum Domini…

Misyjność Kościoła zasadza się w gruncie rzeczy na przekonaniu, że mając 
swoje pochodzenie od Boga, przyjął on pełnię Objawienia, która nie jest rze-
czywistością zamierzchłą, ale wiecznie żywą i dynamiczną. Właściwej recepcji 
soborowej doktryny rewelacjonistycznej, nadającej sens misyjności Kościoła 
XX w., dokonał Jan Paweł II, ucząc w encyklice Redemptor hominis: 

W Chrystusie i przez Chrystusa najpełniej objawił się ludzkości Bóg, najbardziej 

się do niej przybliżył – i równocześnie w Chrystusie i przez Chrystusa człowiek 

zdobył pełną świadomość swojej godności, swojego wyniesienia, transcendentnej 

wartości samego człowieczeństwa, sensu swojego bytowania 62;

oraz w encyklice Redemptoris missio: 

W tym ostatecznym Słowie swego Objawienia Bóg dał się poznać w sposób 

najpełniejszy: powiedział ludzkości kim jest. To ostateczne samoobjawienie się 

Boga jest podstawowym motywem, dla którego Kościół jest misyjny ze swej 

natury. Nie może on nie głosić Ewangelii, czyli pełni prawdy, jaką Bóg dał nam 

poznać o samym sobie 63. 

Mówiąc o samoobjawieniu się Boga w Jezusie Chrystusie, Jan Paweł II używa 
wyraźnie sformułowań, które później podejmował w swojej refleksji także Joseph 
Ratzinger/Benedykt XVI 64. Należy więc zastanowić się, jak dokładnie temat 
pełni Objawienia w Jezusie Chrystusie widzi niemiecki teolog.

Już w tekście z 1965 r. Joseph Ratzinger pisał następująco: „Rzeczywistością, 
która wydarza się w Objawieniu chrześcijańskim, nie jest nic innego i nikt inny 
jak sam Chrystus. To On jest Objawieniem w sensie właściwym. […] Przyjęcie 
Objawienia jest zatem równoznaczne z wejściem w rzeczywistość Chrystusa” 65. 
Teolog nie tylko stawia znak równości między pojęciem Objawienia a Chry-
stusem, ale przede wszystkim mówi o „rzeczywistości, która się wydarza”. Bóg 

następcom Apostołów, aby w swoim przepowiadaniu oświecani Duchem prawdy wiernie 
go strzegli, ukazywali je i szerzyli. Dzięki temu Kościół swoją pewność odnośnie do wszyst-
kich spraw objawionych czerpie nie z samego tylko Pisma świętego. Toteż i Pismo święte 
i Tradycję należy przyjmować z jednakim pietyzmem i otaczać taką samą czcią” (KO 9).

62	 Jan Paweł II, Encyklika Redemptor hominis (1979), nr 11. 
63	 Jan Paweł II, Encyklika Redemptoris missio (1990), nr 5.
64	 Pojęcia samoobjawienia oraz samoudzielania Boga w Chrystusie znane są także teologii 

współczesnej, o czym pisze szerzej Krzysztof Góźdź, “Chrystus samoobjawieniem Boga,” 
Roczniki Teologiczne 70, no. 4 (2023), 9–20, https://doi.org/10.18290/rt2023.22.

65	 Ratzinger, “Próba zdefiniowania pojęcia Tradycji,” 359–60.



94 Krzysztof Mętlewicz

w Jezusie Chrystusie wkracza zatem w historię i ją bezpowrotnie odmienia. To 
„wydarzenie Chrystusa” stało się dostępne człowiekowi i nigdy nie przeminęło. 
Bóg we Wcielonym Logosie niejako „wydarza się” nieustannie, tj. udziela się 
w pełni na różne sposoby. Jezus Chrystus – odwieczne Słowo Ojca – jest Tym, 
który w najpełniejszy sposób odsłania samą najgłębszą naturę Trójcy. Ratzinger 
wypowiedział to wprost: „Bóg jest taki, jakim widzimy Go w Jezusie, gdyż sam 
Jezus należy w boski sposób do Boga […]. To, że Bóg jest rzeczywisty, oznacza, 
że istnieje prawda człowieka, w której swoją granicę i swoją miarę znajdują cele 
jego rozumu praktycznego” 66. Ratzinger wykazuje zatem, że ludzie mający przez 
Jezusa stały przystęp do Boga mogą w tym Bożym odbiciu odkryć najgłębszy 
sens własnego „ja”. 

Ratzinger zaznaczał, iż „samoobjawienie” i „samoudzielanie” Boga w Je-
zusie Chrystusie ma swoje miejsce we wspólnocie wiary Kościoła. Naturalną 
konsekwencją tego założenia jest jego następująca teza: „Wspólnota wierzą-
cych – Kościół – przedstawia przebywanie Chrystusa na tym świecie, w którym 
gromadzi On ludzi i dzięki któremu czyni ich uczestnikami swojej przemożnej 
obecności […]; obecność Objawienia jest istotnie związana z wiarą i Kościołem” 67. 
Wypełnione w Chrystusie i przekazane Kościołowi Objawienie domaga się 
pewnej jasnej odpowiedzi wiary po stronie odbiorcy – tak całej wspólnoty, jak 
i pojedynczej osoby. Stąd też 

wiara jest „Tak” powiedzianym Bogu w Jezusie Chrystusie, który na mnie patrzy, 

otwiera mnie i obdarza mnie darem, dzięki któremu potrafię Mu ostatecznie 

zawierzyć. […] Osoba Jezusa Chrystusa daje mi się poznać w swoich słowach 

i swoich czynach. Dlatego wiara ma określoną treść 68.

Ratzinger w tym samym tekście zauważył nieco dalej bardzo ważną kwestię: 
„Treść wiary wyrażona jest w wyznaniu Kościoła, które jest wspólną formą wiary 
[…]; w wierze istnieje wspólne porozumiewanie się we wspólnym słowie wyznania 

66	 Ratzinger, “Antropologiczne uzasadnienie pojęcia Tradycji,” 439.
67	 Ratzinger, “Próba zdefiniowania pojęcia Tradycji,” 360; por. Waldemar P. Dziedzina, Wiara 

jako odpowiedź na objawienie Boże w publikacjach Josepha Ratzingera (Benedykta XVI) 
(Warszawa: Wydawnictwo Sióstr Loretanek, 2023); Antonio Panaro, “Wiara w teologii 
Josepha Ratzingera/Benedykta XVI,” Studia Theologica Varsaviensia 57, no. 1 (2019), 44, 
https://doi.org/10.21697/stv.2019.57.1.02; Góźdź, “Chrystus samoobjawieniem Boga,” 13.

68	 Joseph Ratzinger, “Czym jest wolność wiary?,” in Wiara w Piśmie i Tradycji. Teologiczna 
nauka o zasadach, Joseph Ratzinger, ed. Krzysztof Góźdź and Marzena Górecka, trans. 
Jarosław Merecki, vol. 1, Opera Omnia 9.1 (Lublin: Wydawnictwo KUL, 2018), 293.



95Od Dei verbum do Verbum Domini…

Jezusa Chrystusa przez Kościół” 69. Samoobjawiający się Bóg, powierzając się 
całemu Kościołowi, oczekuje odpowiedzi całego Kościoła i każdego pojedyn-
czego członka. W ten sposób być częścią Kościoła, oznacza wejść w Objawienie 
Boga, którego wszyscy wspólnie są odbiorcami i tradentami. W konsekwencji 
zatem każdy katolik jest wezwany nie tylko do przyjmowania Objawienia, ale 
do Jego urzeczywistniania przez swoje życie. Jak zauważył Ratzinger, 

jeżeli w wierze jesteśmy rzeczywiście obdarowani Bożą miłością i Bożą praw-

dą, to z tego doświadczenia wynika potrzeba dzielenia się tą prawdą, tak aby 

dla wszystkich ludzi stała się ona czymś ważnym. Dlatego musimy stawiać ją 

wszystkim ludziom przed oczyma, przed sercem 70.

Ratzinger w wywiadzie z 1999 r., odpowiadając na pytanie o przyczyny kry-
zysu wiary i teologii u początku trzeciego tysiąclecia, wskazał na konieczność 
nieustannego podejmowania refleksji nad Objawieniem. Właśnie szczególnie 
w czasach najnowszych trzeba z przekonaniem odkrywać, iż centrum chrześ-
cijaństwa stanowi nie konkretna administracja, fenomeny socjologiczne czy 
ludzkie idee, ale samoobjawiający się Bóg. Mocno i stanowczo brzmią zatem 
słowa prefekta: 

Jeśli rzeczywiście nie wierzymy, że Jezus Chrystus jest Synem żywego Boga, 

Logosem Boga, że prawdą jest to, co On nam mówi, to całe chrześcijaństwo 

jest tylko tradycją. Wówczas chrześcijaństwo może być piękne, estetyczne lub 

jeszcze inne, ale traci swoją żywotną siłę […]; istotą pozostaje zawsze to, żeby 

żyć miłością do Chrystusa, żyć w wewnętrznej jedności Kościoła, pielęgnować 

modlitwę, sakramenty i życie wewnętrzne 71. 

Odkryć Objawienie to coś więcej niż przyjąć je w teorii, czysto racjonalnie. 
Objawienie wyznaje się przez życie duchowe, dlatego czynne zanurzenie się w ta-
jemnicę samoobjawienia Boga będzie zawsze kierować do coraz doskonalszego 
przeżywania liturgii oraz przejawiać się w osobistej postawie chrześcijanina.

W 2000 r. opublikowana została deklaracja o jedyności i powszechności 
zbawczej Jezusa Chrystusa i Kościoła Dominus Iesus. Co szczególnie zasługuje 

69	 Ratzinger, 295.
70	 Joseph Ratzinger, “Bez wiary w Chrystusa wszystko staje się jedynie tradycją,” in Wiara 

w Piśmie i Tradycji. Teologiczna nauka o zasadach, Joseph Ratzinger, ed. Krzysztof Góźdź 
and Marzena Górecka, trans. Jarosław Merecki, vol. 1, Opera Omnia 9.1 (Lublin: Wydaw-
nictwo KUL, 2018), 398.

71	 Ratzinger, 404. 



96 Krzysztof Mętlewicz

na uwagę, to fakt, iż dokument ten stanowi bardzo wyraźny wyraz troski 
Magisterium o właściwe przyjęcie przez katolików niezmiennego nauczania 
o Objawieniu. Kierowana wówczas przez Ratzingera Kongregacja Nauki Wiary 
zadbała zatem o to, aby nie pozostawiać żadnych wątpliwości w sprawach tak 
wielkiej wagi jak pełnia Objawienia dokonana w Chrystusie oraz pośrednictwo 
zbawcze Syna Bożego. Sam dokument zaczyna się od jasnej tezy: „Aby prze-
ciwstawić się tej relatywistycznej mentalności, która rozpowszechnia się coraz 
bardziej, należy przede wszystkim potwierdzić ostateczny i pełny charakter 
objawienia Jezusa Chrystusa” 72. Główną deklaracją wiary, jaką czyni Kongre-
gacja, jest wyrażenie: 

Słowo, które stało się ciałem, w całej swej tajemnicy, która dokonuje się od 

wcielenia do uwielbienia, jest rzeczywistym – choć pośrednim – źródłem i do-

pełnieniem wszelkiego zbawczego objawienia się Boga ludzkości, oraz że Duch 

Święty, będący Duchem Chrystusa, nauczy apostołów „całej prawdy” (J 16,13), 

a przez nich cały Kościół wszystkich czasów 73.

Dokument sygnowany podpisem Ratzingera przypomina również, za Katechi-
zmem, na czym polega istota wiary: „jest najpierw osobowym przylgnięciem 
człowieka do Boga; równocześnie i w sposób nierozdzielny jest ona dobrowolnym 
uznaniem całej prawdy, którą Bóg objawił” 74. Skutkiem tego, iż Bóg objawił się 
w Jezusie Chrystusie i przez Niego zapoczątkował istnienie Kościoła, można 
mówić o ścisłym związku między tajemnicą Objawienia i Kościołem katolickim. 
Deklaracja, powołując się na wiele wypowiedzi Magisterium, postawiła zatem 
następującą tezę: 

istnieje historyczna ciągłość – zakorzeniona w sukcesji apostolskiej – pomiędzy 

Kościołem założonym przez Chrystusa i Kościołem katolickim: To jest jedyny Koś-

ciół Chrystusowy [...], który Zbawiciel nasz po zmartwychwstaniu swoim powierzył 

do pasienia Piotrowi (por. J 21, 17), zlecając jemu i pozostałym apostołom, aby 

go krzewili i nim kierowali (por. Mt 28, 18 nn.), i który założył na wieki jako „filar 

i podwalinę prawdy” (1 Tm 3, 15). Kościół ten, ustanowiony i zorganizowany na 

tym świecie jako społeczność, trwa w (subsistit in) Kościele katolickim 75.

72	 Kongregacja Nauki Wiary, Deklaracja o jedyności i powszechności zbawczej Jezusa Chry-
stusa i Kościoła Dominus Iesus (2000), nr 5 (dalej: DI).

73	 DI 6.
74	 DI 7; KKK 150.
75	 DI 16; por. Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele Lumen gentium 

(1964), nr 20 (dalej: KK).



97Od Dei verbum do Verbum Domini…

Troska o tak wyrażoną prawdę katolicką stanowiła także ważny czynnik na-
uczania papieskiego, nawiązującego w sposób oczywisty do teologicznych tez, 
jakie niemiecki teolog stawiał na wiele lat przed przyjęciem urzędu Piotrowego.

Treść Verbum Domini, stanowiąca bezsprzecznie wyraz stanowiska Magiste-
rium w temacie Objawienia, dotyka tematu samoobjawienia się Boga w Jezusie 
Chrystusie w swojej pierwszej zasadniczej części. Papież swój wywód rozpoczyna 
od zauważenia, iż „Słowo, które od początku jest u Boga i jest Bogiem, objawia 
nam samego Boga w dialogu miłości między Osobami Boskimi i zaprasza nas 
do uczestnictwa w nim” 76, co w rezultacie oznacza, że „w centrum Bożego Ob-
jawienia jest wydarzenie Chrystusa” 77. To z kolei prowadzi go do konkluzji, iż 
u początku bycia chrześcijaninem jest „spotkanie z wydarzeniem, z Osobą, która 
nadaje życiu nową perspektywę, a tym samym decydujące ukierunkowanie” 78. 
U początku pojawienia się Tradycji ustnej i materialnej zasady Objawienia (Pis-
ma) jest zatem wola przyjścia Boga na świat 79. Według Benedykta XVI najpięk-
niejszym wyrazicielem ostatecznego wypełnienia się Objawienia w Chrystusie 
jest stwierdzenie ukute w pierwszych wiekach chrześcijaństwa: „Słowo stało 
się krótkie” 80. Wyjaśnienie papieża w tej materii przypomina, iż dzięki samo-
objawieniu się Boga przestał On istnieć tylko jako rzeczywistość abstrakcyjna 
i w pełni niedostępna człowiekowi. W zamian za to „Odwieczne Słowo stało 
się małe – tak małe, że zmieściło się w żłobie. Stało się dzieckiem, aby Słowo 
było dla nas uchwytne. Słowo jest teraz nie tylko słyszalne, nie tylko posiada 
głos, obecnie Słowo ma widzialne oblicze Jezusa z Nazaretu” 81.

Nauczanie o pełni objawienia dokonanego w Chrystusie stało się tematem 
homilii Benedykta XVI, zwłaszcza w okresie liturgicznego przeżywania uroczy-
stości Narodzenia Pańskiego (25 grudnia) oraz Objawienia (6 stycznia). Dzieląc 
się rozważaniami o Uroczystości Epifanii w 2006 r., papież w bardzo głęboki 
sposób podkreślił dogmatyczny rys liturgicznych obchodów: 

76	 VD 6.
77	 VD 7; zostało to wyrażone zwłaszcza w numerze 14: „Specyficzny charakter chrześcijań-

stwa wyraża się w wydarzeniu, którym jest Jezus Chrystus, szczyt Objawienia, spełnienie 
obietnic Bożych i pośrednik w spotkaniu człowieka i Boga. On, „który objawił nam Boga” 
(por. J 1,18), jest jedynym i ostatecznym Słowem przekazanym ludzkości”.

78	 VD 11; por. Benedykt XVI, Encyklika Deus caritas est (2005), nr 1.
79	 Por. KK 3–5; VD 17: „Wypowiedziane w czasie Słowo Boże oddało się i «powierzyło» 

Kościołowi w sposób ostateczny, aby orędzie zbawienia mogło być skutecznie przekazywane 
w każdym czasie i w każdym miejscu”.

80	 Autorem tego sformułowania jest Orygenes; w oryginale greckim brzmi ono: Ho Logos 
pachynetai lub brachynetai (VD 12).

81	 VD 12; por. Benedykt XVI, “Homilia Boże Dziecię prosi o naszą miłość,” L’Osservatore 
Romano 28, no. 2 (2007), 45–47.



98 Krzysztof Mętlewicz

Wcielona Osoba Słowa objawia się jako zasada pojednania i zjednoczenia wszyst-

kiego (por. Ef 1,9–10). Chrystus jest ostatecznym celem dziejów, punktem, do 

którego prowadziło „Wyjście”, opatrznościową drogą odkupienia, osiągającą 

swój szczyt w Jego śmierci i zmartwychwstaniu 82. 

W bardzo podobnym tonie wybrzmiały rozważania z roku 2012, gdy papież 
zauważył, iż Mędrcy zmierzający do Betlejem są symbolem tych, którzy w języku 
stworzenia i historii, niejako bez konieczności sięgania do pełni Objawienia, 
chcą odkryć sens życia. Papież wyjaśnił, iż 

sam język stworzenia nie wystarcza. Tylko Słowo Boże, które spotykamy w Piś-

mie Świętym, mogło im ostatecznie wskazać drogę. Stworzenie i Pismo Święte, 

rozum i wiara muszą być razem, aby nas doprowadzić do Boga żywego. Wielką 

gwiazdą […] która nas prowadzi, jest sam Chrystus. On jest, że tak powiem, 

eksplozją miłości Boga, która rozsiewa nad światem wielki blask Jego serca 83.

To znaczące wezwanie może pomóc odnaleźć sens swego istnienia tym, którzy 
szukają Go nie tylko poza Kościołem, ale przede wszystkim poza dialogiem, 
który rozpoczął Odwieczny Bóg. 

Samoobjawienie się Boga jest dla Benedykta XVI tajemnicą, dzięki której 
można skutecznie odkryć prawdę o człowieku, świecie, sensie istnienia. W jed-
nej z katechez w 2013 r. papież zaznaczył, jak ważną kwestią dla ludzkości jest 
zrozumienie sensu ukazania się jej Boga. Ponieważ, jak to ujął papież, każdy 
człowiek (nawet ateista) nosi w sobie pragnienie poznania Boga, tym głośniej 
zatem powinna wybrzmieć prawda o możliwości dotarcia do Niego przez Osobę 
Jezusa: „Objawienie Boga osiąga w nim swój punkt kulminacyjny, swoją pełnię. 
[…] Jezus nie mówi nam czegoś o Bogu, nie mówi po prostu o Ojcu, lecz jest 
objawieniem Boga, ponieważ jest Bogiem, i tym samym objawia nam oblicze 
Boga” 84. Wygłoszone w ostatnich tygodniach pontyfikatu słowa stanowią także 
dziś ważny przyczynek do refleksji nad tym, czy Kościół jest czytelnym znakiem 
Objawienia dla wielu zagubionych w świecie. Spotkanie z samobjawiającym się 
Bogiem nie było przecież tylko doświadczeniem pierwszych świadków sprzed 
dwudziestu wieków. Jest ono możliwe i „wydarza się” także dziś, jednak „tylko 

82	 Benedykt XVI, “Homilia Chrystus objawia się wszystkim narodom,” L’Osservatore Romano 
27, no. 2 (2006), 26.

83	 Benedykt XVI, “Homilia Mędrcy byli ludźmi o niespokojnym sercu,” L’Osservatore Romano 
33, no. 2 (2012), 24.

84	 Benedykt XVI, “Katecheza Nawet ci, którzy nie wierzą, szukają oblicza Boga,” L’Osservatore 
Romano 34, nos. 3–4 (2013), 37.



99Od Dei verbum do Verbum Domini…

wtedy, gdy dobrze znamy prawdziwe oblicze Chrystusa dzięki słuchaniu Jego 
słowa, wewnętrznemu dialogowi z Nim, zagłębianiu się w to Słowo tak bardzo, 
by rzeczywiście Go spotkać i, naturalnie, dzięki tajemnicy Eucharystii” 85. 

Wnioski

Podsumowując, należy stwierdzić, iż przeprowadzone badania pozwoliły 
uchwycić kluczowe osiągnięcia teologii Josepha Ratzingera/Benedykta XVI, 
który – z pełną świadomością wymogów współczesnej teologii – na różnych 
poziomach osobistego zaangażowania wyrażał swoją troskę o właściwe i pogłę-
bione rozumienie tajemnicy Bożego Objawienia. Jednym ze znaczących odkryć 
jest wyjaśnienie roli, jaką według niemieckiego teologa pełni w Kościele Pismo 
Święte. Jako materialna zasada Objawienia, która istnieje w stałej relacji do ży-
wej Tradycji, nie powinna nigdy tracić swego istotnego wkładu w poznawanie 
i rzeczywiste spotykanie się z Wcielonym Logosem, który w ten właśnie sposób 
wciąż prowadzi bosko-ludzki dialog. Ukazanie przez Ratzingera/Benedykta XVI 
tego dialogu na płaszczyźnie realności Pisma i dynamizmu Tradycji oraz mocne 
podkreślanie pierwszeństwa Objawienia przed jego tradentami jest dziś bardzo 
cennym teologicznym dokonaniem.

W podjętej analizie ukazano także sposób, w jaki Ratzinger postrzegał 
Tradycję – żywy tradent Objawienia. Jako dynamiczny przekaz wiary, nieprze-
rwanie przekazywany przez pokolenia, stanowił on dla niemieckiego teologa 
aktualizujący się proces, który nie tylko przechowuje depozyt wiary, ale prowadzi 
Kościół do głębszego zrozumienia jego tajemnic w zmieniających się kontekstach 
historycznych i kulturowych. Teologiczna myśl Ratzingera/Benedykta XVI, 
rozwinięta dzięki dyskusji nad Dei verbum, pozwoliła wyprowadzić tezę, iż 
właśnie ten żywy przekaz jest nie tyle źródłem Objawienia, co jego realnym 
nośnikiem i przekazicielem (tradentem). 

Fundamentalnym dokonaniem myśli Ratzingera/Benedykta XVI jest rów-
nież klarowne i inspirujące ukazanie Chrystusa jako pełni i źródła Objawienia. 
Jezus Chrystus, jako żywe Słowo Boga, jest dla niemieckiego teologa ostateczną 
odpowiedzią na wszystkie egzystencjalne pytania człowieka, a zarazem źródłem, 
do którego nieustannie odwołuje się całe życie Kościoła. Analiza przeprowa-
dzona w artykule pozwoliła wskazać na głęboką wierność Ratzingera wobec 
teologii chrystocentrycznej, która stanowi rdzeń jego refleksji nad Objawieniem.

85	 Benedykt XVI, 38.



100 Krzysztof Mętlewicz

W świetle tak zarysowanych osiągnięć badawczych można uznać, że myśl 
Ratzingera stanowi próbę powiązania soborowej myśli o Objawieniu ze współ-
czesnym dyskursem teologicznym. Najpierw jako ostrożny i konkretny krytyk 
przedsoborowej dyskusji na temat źródeł Objawienia, następnie jako zadekla-
rowany zwolennik nauczania soboru, a wreszcie jako zaangażowany w przekaz 
właściwego nauczania prefekt Kongregacji Nauki Wiary i papież przełożył 
teologiczną syntezę na konkretne magisterialne teksty w postaci Katechizmu 
Kościoła Katolickiego, encyklik czy adhortacji. Jego podejście, wierne teolo-
gicznym tezom Magisterium, otwiera nowe perspektywy badawcze i inspiruje 
teologów do dalszego zgłębiania tej problematyki. Liczni współcześni badacze 
i teologowie kontynuują refleksję nad myślą Ratzingera, uznając ją za źródło 
zarówno refleksji akademickiej, jak i duchowego odnowienia, która niezmiennie 
wywiera głęboki wpływ na współczesną teologię katolicką. 

Bibliografia

Bachanek, Grzegorz. “Ksiądz Profesor Joseph Ratzinger na Soborze Watykańskim II.” In 
Studia Soborowe. Historia i recepcja Vaticanum II, edited by Michał Białkowski, 93–122. 
Toruń: GroupMedia, 2014.

Benedykt XVI. Adhortacja apostolska Verbum Domini. 2010.
Benedykt XVI. Encyklika Deus caritas est. 2005.
Benedykt XVI. “Homilia Boże Dziecię prosi o naszą miłość.” L’Osservatore Romano 28, no. 2 

(2007): 45–47.
Benedykt XVI. “Homilia Chrystus objawia się wszystkim narodom.” L’Osservatore Romano 

27, no. 2 (2006): 25–27.
Benedykt XVI. “Homilia Mędrcy byli ludźmi o niespokojnym sercu.” L’Osservatore Romano 

33, no. 2 (2012): 22–24.
Benedykt XVI. “Katecheza Nawet ci, którzy nie wierzą, szukają oblicza Boga.” L’Osservatore 

Romano 34, nos. 3–4 (2013): 36–38.
Benedykt XVI. “Przemówienie Tradycja i Pismo Święte przenikają się nawzajem.” L’Osservatore 

Romano 30, no. 6 (2009): 33–36.
Blanco Sarto, Pablo. “Joseph Ratzinger, perito del Concilio Vaticano II (1962–1965).” Anuario 

de Historia de la Iglesia 15 (2018): 43–66. https://doi.org/10.15581/007.15.10252.
Boewe, Lieven. “La vraie réception du Vatican II n’a pas encore commencé. Joseph Ratzinger, 

Révélation et autorité du Vatican II.” Ephemeride Theologicae Lovanienses 85, no. 4 (2009): 
305–39. https://doi.org/10.2143/ETL.85.4.2044763.

Brotherton, Joshua R. “Development(s) in the Theology of Revelation: From Francisco 
Marin-Sola to Joseph Ratzinger.” New Blackfriars 97, no. 1072 (2016): 661–76. https://
doi.org/10.1111/nbfr.12222.

Dunaj, Bogusław, ed. Wielki słownik języka polskiego. Warszawa: Buchmann, 2007.



101Od Dei verbum do Verbum Domini…

Dziedzina, Waldemar P. Wiara jako odpowiedź na objawienie Boże w publikacjach Josepha 
Ratzingera (Benedykta XVI). Warszawa: Wydawnictwo Sióstr Loretanek, 2023.

Ferdek, Bogdan. “Objawienie w doktrynie kard. Josepha Ratzingera/Benedykta XVI.” In 
Objawienie Boże w interpretacji współczesnych teologów, edited by Bogusław Kochaniewicz, 
169–81. Studia Theologiae Fundamentalis 1. Poznań: Uniwersytet im. Adama Mickiewicza. 
Wydział Teologiczny, 2010.

Gaál, Emery de. “The Theologian Joseph Ratzinger at Vatican II: His Theological Vision and 
Role.” Lateranum 78, no. 3 (2012): 515–48.

Gagliardi, Mauro. “Rivelazione, Ermeneutica e Sviluppo Dottrinale in Joseph Ratzinger. Un 
Contributo Indiretto Alla Sinodalità.” Alpha Omega 25 (2022): 37–63.

Góźdź, Krzysztof. “Chrystus samoobjawieniem Boga.” Roczniki Teologiczne 70, no. 4 (2023): 
9–20. https://doi.org/10.18290/rt2023.22.

Jan Paweł II. Encyklika Redemptor hominis. 1979.
Jan Paweł II. Encyklika Redemptoris missio. 1990.
Jan Paweł II. Konstytucja apostolska Pastor bonus. 1988.
Katechizm Kościoła Katolickiego. Poznań: Pallottinum, 2001.
Kiciński, Andrzej. “Katechizm Kościoła katolickiego.” In Słownik katechetyczny, edited by 

Joseph Gevaert and Kazimierz Misiaszek, 478–81. Warszawa: Wydawnictwo Salezjańskie, 
2007.

Kongregacja Nauki Wiary. Deklaracja o jedyności i powszechności zbawczej Jezusa Chrystusa 
i Kościoła Dominus Iesus. 2000.

Linke, Waldemar. “Konstytucja dogmatyczna o Objawieniu Bożym Dei Verbum. Wprowadze-
nie i komentarz.” In Żywe dziedzictwo Soboru: Komentarze do tekstów Vaticanum II, edited 
by Robert J. Woźniak and Piotr Roszak, 153–219. Kraków: Wydawnictwo Znak, 2023.

Martin, Francis. “Revelation and Understanding Scripture: Reflections on the Teaching of 
Joseph Ratzinger, Pope Benedict XVI.” Nova et Vetera 13, no. 1 (2015): 253–72.

Panaro, Antonio. “Wiara w teologii Josepha Ratzingera/Benedykta XVI.” Studia Theologica 
Varsaviensia 57, no. 1 (2019): 33–51. https://doi.org/10.21697/stv.2019.57.1.02.

Pokrywiński, Rafał. “Pojęcie Objawienia Bożego według Josepha Ratzingera.” In Teologia 
fundamentalna w twórczości Josepha Ratzingera, edited by Krzysztof Kaucha and Jacenty 
Mastej, 81–102. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2017.

Ratzinger, Joseph. “Aktualność doktrynalna Katechizmu Kościoła Katolickiego.” L’Osservatore 
Romano 24, no. 3 (2003): 48.

Ratzinger, Joseph. “Antropologiczne uzasadnienie pojęcia Tradycji.” In Wiara w Piśmie i Tra-
dycji. Teologiczna nauka o zasadach, Ratzinger, Joseph, edited by Krzysztof Góźdź and 
Marzena Górecka, translated by Jarosław Merecki, 1:423–41. Opera Omnia 9.1. Lublin: 
Wydawnictwo KUL, 2018.

Ratzinger, Joseph. “Bez wiary w Chrystusa wszystko staje się jedynie tradycją.” In Wiara 
w Piśmie i Tradycji. Teologiczna nauka o zasadach, Ratzinger, Joseph, edited by Krzysztof 
Góźdź and Marzena Górecka, translated by Jarosław Merecki, 1:393–405. Opera Omnia 
9.1. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2018.

Ratzinger, Joseph. “Czym jest wolność wiary?” In Wiara w Piśmie i Tradycji. Teologiczna nauka 
o zasadach, Ratzinger, Joseph, edited by Krzysztof Góźdź and Marzena Górecka, translated 
by Jarosław Merecki, 1:288–301. Opera Omnia 9.1. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2018.



102 Krzysztof Mętlewicz

Ratzinger, Joseph. “De revelatione Dei et hominis in Jesu Christo facta.” In Wiara w Piśmie 
i Tradycji. Teologiczna nauka o zasadach, Ratzinger, Joseph, edited by Krzysztof Góźdź and 
Marzena Górecka, translated by Jarosław Merecki, 1:164–88. Opera Omnia 9.1. Lublin: 
Wydawnictwo KUL, 2018.

Ratzinger, Joseph. “De voluntate Dei erga hominem.” In Wiara w Piśmie i Tradycji. Teologiczna 
nauka o zasadach, Ratzinger, Joseph, edited by Krzysztof Góźdź and Marzena Górecka, 
translated by Jarosław Merecki, 1:159–63. Opera Omnia 9.1. Lublin: Wydawnictwo KUL, 
2018.

Ratzinger, Joseph. Moje życie: Wspomnienia z lat 1927–1977. Częstochowa: Edycja Świętego 
Pawła, 1999.

Ratzinger, Joseph. “Pośredniczenie wiary i źródła wiary.” In Wiara w Piśmie i Tradycji. Te-
ologiczna nauka o zasadach, Ratzinger, Joseph, edited by Krzysztof Góźdź and Marzena 
Górecka, translated by Jarosław Merecki, 2:830–39. Opera Omnia 9.2. Lublin: Wydaw-
nictwo KUL, 2018.

Ratzinger, Joseph. “Próba zdefiniowania pojęcia Tradycji.” In Wiara w Piśmie i Tradycji. 
Teologiczna nauka o zasadach, Ratzinger, Joseph, edited by Krzysztof Góźdź and Ma-
rzena Górecka, translated by Jarosław Merecki, 1:349–83. Opera Omnia 9.1. Lublin: 
Wydawnictwo KUL, 2018.

Ratzinger, Joseph. “To, co w Kościele zmienne i niezmienne.” In Wiara w Piśmie i Tradycji. 
Teologiczna nauka o zasadach, Ratzinger, Joseph, edited by Krzysztof Góźdź and Marzena 
Górecka, translated by Jarosław Merecki, 1:577–80. Opera Omnia 9.1. Lublin: Wydaw-
nictwo KUL, 2018.

Ratzinger, Joseph. “Tradycja [Artykuł w leksykonie, 1965].” In Wiara w Piśmie i Tradycji. 
Teologiczna nauka o zasadach, Ratzinger, Joseph, edited by Krzysztof Góźdź and Ma-
rzena Górecka, translated by Jarosław Merecki, 1:384–92. Opera Omnia 9.1. Lublin: 
Wydawnictwo KUL, 2018.

Ratzinger, Joseph. “Uwagi do schematu De fontibus revelationis.” In O nauczaniu II Soboru 
Watykańskiego. Formułowanie – przekaz – interpretacja, Ratzinger, Joseph, edited by 
Krzysztof Góźdź and Marzena Górecka, translated by Wiesław Szymona, 1:140–55. Opera 
Omnia 7.1. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2016.

Schlosser, Marianne, and Franz-Xaver Heibl. Gegenwart der Offenbarung: Zu den Bonaventura-
Forschungen Joseph Ratzingers. Regensburg: Pustet, 2011.

Sicouly, Pablo. “El Dios de la revelación y la metafísica en la reflexión de Joseph Ratzinger, 
hoy Benedicto XVI: Una primera aproximación.” Studium. Filosofía y Teología 9, no. 18 
(2006): 253–77.

Sobór Watykański II. Konstytucja dogmatyczna o Kościele Lumen gentium. 1964.
Sobór Watykański II. Konstytucja dogmatyczna o Objawieniu Bożym Dei verbum. 1965.
Sobór Watykański II. Konstytucja o liturgii świętej Sacrosanctum concilium. 1963.
Wicks, Jared. “Six Texts by Prof. Joseph Ratzinger as Peritus Before and During Vatican 

Council II.” Gregorianum 89, no. 2 (2008): 233–311.
Zatwardnicki, Sławomir. Od teologii objawienia do teologii natchnienia. Studium inspirowane 

twórczością Geralda O’Collinsa i Josepha Ratzingera. Lublin: Wydawnictwo Academicon, 
2022.

Zatwardnicki, Sławomir. “One Source of Revelation and Two Currents of the Revela-
tion Transmission and Cognition: The Apological Dimension of Joseph Ratzinger’s 



103Od Dei verbum do Verbum Domini…

Theology.” Wrocław Theological Review 28, no. 2 (2020): 63–93. https://doi.org/10.34839/
WPT.2020.28.2.63-93.

Zatwardnicki, Sławomir. “Regula Fidei in the Light of Joseph Ratzinger’s Writings.” Verbum 
Vitae 42 (2024): 7–46. https://doi.org/10.31743/vv.16744.

Krzysztof Mętlewicz (ks. dr) – prezbiter diecezji włocławskiej, członek Towarzystwa 
Teologów Dogmatyków, doktorant Wydziału Prawa Kanonicznego na Papieskim Uniwersy-
tecie Gregoriańskim w Rzymie; badania naukowe koncentruje wokół teologii sakramentów, 
zwłaszcza w ujęciu Josepha Ratzingera. Jest kapelanem sieradzkiego hufca ZHP.





© Papieski Wydział Teologiczny we WrocławiuLicencje Creative Commons BY-SA 4.0

Wrocławski Przegląd Teologiczny
33 (2025) 1, 105–132

Wrocław Theological Review
DOI: 10.52097/wpt.9149

Lilin Wu
University of Wrocław, Poland 
lilin.wu@uwr.edu.pl 
ORCID: 0009-0001-0094-8489

Jesuit Missionary Matteo Ricci:  
Bridge Between Faith and Culture*

Jezuicki misjonarz Matteo Ricci – pomost między wiarą a kulturą

Abstr act: T﻿﻿﻿﻿his article aims to explore the dynamic relationship between faith 
and culture, through the example of Jesuit missionary Fr. Matteo Ricci. T﻿he research 
topic centres on how Ricci’s method exemplifies the potential for harmonizing the 
Christian faith with Chinese culture, which in turn fosters mutual enrichment. This 
article tries to answer the question of the encounter between faith and culture, what 
drives their integration, and what creates resistance between them. Again, facing 
both the integration and obstacles, how did Ricci manage to maximize strengths and 
minimize weaknesses? Following this fil rouge, the first part of the article presents 
Ricci’s testimony on the complex interplay and mutual enrichment between faith and 
culture. The second part describes his missionary method of accomodatio, including 
learning Chinese languages, dressing as Confucian literates, making Chinese friends, 
and so on. The conclusion summarizes Ricci’s transformative role in demonstrating 
how faith can elevate culture while culture, in turn, enriches the expression of faith. 
Despite the limitations, Ricci’s missionary success is credited to his deep understanding 
of and respect for Chinese culture, which allowed the Chinese to accept Christianity 
as a harmonious addition to their identity. 
Keywords: Matteo Ricci, faith, culture, China; cultural accommodation, incul-
turation, Jesuit missionary, missionary methods

Abstr akt: Niniejszy artykuł ma na celu zbadanie dynamicznej relacji między wiarą 
a kulturą na przykładzie działalności jezuickiego misjonarza o. Matteo Ricciego. Temat 
badawczy koncentruje się na tym, w jaki sposób metoda Ricciego stanowi przykład 
potencjału harmonizacji wiary chrześcijańskiej z kulturą chińską, co z kolei sprzyja 

*	 I express my deep gratitude to Fr. James Corkery SJ, and Fr. Janusz Kowal SJ, for taking 
their precious time and energy to discuss and correct this article. I also wish to acknowledge 
Fr. Matteo Ricci SJ, whose efforts to establish connections between faith and culture 
encouraged my new life journey in Poland.



106 Lilin Wu

ich wzajemnemu ubogaceniu. Niniejszy artykuł stara się odpowiedzieć na pytanie 
o spotkanie wiary i kultury oraz o elementy wzmacniające i hamujące ich integrację. 
Kolejnym zagadnieniem postawionym w artykule jest, w jaki sposób Ricci zdołał 
zmaksymalizować strony mocne i zminimalizować elementy hamujące integrację. 
Realizując zasadniczy cel artykułu, autorka przedstawia w pierwszej części świadectwo 
Ricciego na temat złożonej interakcji i wzajemnego wzbogacania się wiary i kultury. 
Druga część opisuje jego misyjną metodę akomodacji, w tym naukę języków chińskich, 
ubieranie się jak konfucjańscy literaci, nawiązywanie chińskich przyjaźni. Część koń-
cowa podsumowuje transformacyjną rolę Ricciego w pokazaniu, w jaki sposób wiara 
podnosi kulturę na wyższy poziom, podczas gdy kultura wzbogaca wyrażanie wiary. 
Pomimo ograniczeń, sukces misyjny Ricciego przypisuje się jego głębokiemu zrozu-
mieniu i szacunkowi dla chińskiej kultury, co pozwoliło Chińczykom zaakceptować 
chrześcijaństwo jako harmonijne uzupełnienie ich tożsamości kulturowej. 
Słowa kluczowe: Matteo Ricci, wiara, kultura, Chiny, akomodacja kulturowa, 
inkulturacja, jezuicki misjonarz, metody misyjne

Introduction

Christianity has always engaged in a dynamic relationship with various 
cultures. From its earliest days in Jewish settings, through its encounters 

with the Greek and Roman worlds, the faith has continuously adapted and 
interacted with the cultural landscapes it entered. When Jesus commanded 
his disciples to spread the Gospel to all nations, they faced the ongoing and 
urgent challenge of making the faith understood and accepted within diverse 
cultural settings — a process known as the inculturation of faith, which re-
mains vital today.

This article focuses on Jesuit missionary Matteo Ricci as a prime example of 
how faith and culture can not only coexist but also enrich one another. Specif﻿i-
cally, it will explore how Ricci preached the Christian faith within a completely 
heterogeneous culture in China’s Ming dynasty. It will also analyze the dyna-
mic interplay between faith and culture revealed by Ricci’s evangelical effort. 
By studying Ricci’s approach, we can better understand how to communicate 
the Christian faith effectively in a diverse and secular world. The findings of 
this research can enhance the development of new apologetics and theological 
approaches that are relevant and engaging for contemporary audiences.

While a considerable body of research on Ricci exists, particularly in areas 
such as his missionary life (e.g., Jonathan Spence’s The Memory Palace of Matteo 
Ricci and Michela Fontana’s Matteo Ricci: A Jesuit in the Ming Court) and his 
cultural accommodation strategies (e.g. Nicolas Standaert’s various works), the 
intersection of faith and culture remains a rich field for further exploration. 



107Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 

This article builds on previous studies by examining Ricci’s legacy within his 
historical context and considering how his methods can add value to contem-
porary challenges. Through the lens of Pope John Paul II’s reflections on Ricci, 
we will address the following questions:
a)	 What challenges did Matteo Ricci face during his mission in China? 
b)	 How did he resolve the obstacles preventing the acceptance of Christianity 

among the Chinese?
c)	 What methods did he employ in his missionary work, and how effective 

were they?
d)	 What lessons can we learn from Ricci for transmitting the Christian faith 

in increasingly secular societies? 

Matteo Ricci’s testimony on faith and culture 

Fr. Matteo Ricci, SJ, was born on October 6, 1556, in Macerata, a beautiful 
small city in central Italy. Ricci entered China as a Jesuit missionary during the 
Ming dynasty. There he spent the remainder of his life, never returning to his 
homeland. Known to the Chinese as Li Madou (利玛窦), he died in Beijing 
on May 11, 1610. Ricci’s mission to spread the Christian faith shows how faith 
and culture interact. Immersing himself in the study of ancient classics of 
the Middle Kingdom, Ricci recognized that Chinese moral teaching aligned 
with reason and natural law. This profound realization shaped his approach 
to evangelization. It also led him to appreciate the inherent inclination of the 
Chinese people toward goodness. The more he learned Chinese philosophy and 
explored the Chinese mind-set, the more he grew convinced that the Chinese 
people had already embraced the Divine Mercy and found salvation, guided 
by both natural law and Chinese moral teachings. 1 These observations echo 
the intuition expressed by John Paul II:

From his first contacts with the Chinese, Father Ricci based his entire scientific 

and apostolic methodology upon two pillars, to which he remained faithful until 

his death, despite many difficulties and misunderstandings, both internal and 

external: first, Chinese neophytes, in embracing Christianity, did not in any way 

1	 Cf. Matteo Ricci, “Lettera al p. Francesco Pasio vice provinciale (15 febbraio, 1609),” in Le 
lettere dalla Cina, 1580–1610, con appendice di documenti inediti, vol. 2 of Opere storiche del 
P. Matteo Ricci S.I. Matteo Ricci, ed. Pietro Tacchi Venturi (Macerata: Filippo Giorgetti, 
1913), 385.



108 Lilin Wu

have to renounce loyalty to their country; second, the Christian revelation of the 

mystery of God in no way destroyed but in fact enriched and complemented 

everything beautiful and good, just and holy, in what had been produced and 

handed down by the ancient Chinese tradition. 2

Faith enriches and elevates culture 

Matteo Ricci recognized the mutually beneficial relationship between the Chris-
tian faith and Chinese culture. Immersing in Chinese culture, Ricci dedicated 
much time to engage with his Chinese interlocutors. Through his remarkable 
command of the Chinese language and his cultivated manner of interacting 
with others, Ricci earned the esteemed title of “Western Literates (泰西儒士
Tai Xi Ru Shi) — 西泰 (Xi Tai).” 3 His virtue and gentle communication style 
endeared him to many Chinese people, particularly the literati. Even the Chi-
nese Emperor of that era acknowledged Ricci’s knowledge and virtue, and upon 
the latter’s passing, he allocated a plot of land in Beijing for the construction 
of Ricci’s tomb. The imperial decision astounded a chancellor, who remarked, 
“Nor has it ever happened in the history of China that a foreigner, so eminent 
in science and virtue as Father Ricci, has come here.” 4 Furthermore, thanks to 
Ricci’s influence, the Emperor bestowed on the Jesuits a residence and a place 
of worship, concurrently offering protection of the Catholic Church in China, 

2	 John Paul II, “Message of Pope John Paul II to the Participants in the International 
Conference Commemorating the Fourth Centenary of the Arrival in Beijing of Father 
Matteo Ricci,” 2001, no. 3, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/speeches/2001/
october/documents/hf_jp-ii_spe_20011024_matteo-ricci.html.

3	 “Xi Tai- Sage of the West” means an excellent Master from the West, which was an ho-
noured name that the Chinese offered to Ricci mainly due to his cultural contributions. 
Later, Ricci identified this name as the name of the sign (号, hao). Pasquale M. D’Elia 
recognized Xitai as a nickname. See: Pasquale M. D’Elia, ed., Fonti ricciane: Documenti 
originali concernenti Matteo Ricci e la storia delle prime relazioni tra l’Europa e la Cina 
(1579–1615), vol. 1 (Roma: Libreria dello Stato, 1942), 227–28; Giulio Aleni recognized it as 
a “polite name.” According to Aleni, in ancient China, personal excellence was reflected in 
receiving a new name. See Giulio Aleni, Vita del Maestro Ricci, xitai del Grande Occidente, 
ed. Gianni Criveller, trans. Stanislaus Lee, Savio Hon, and Gianni Criveller (Brescia: 
Fondazione Civiltà Bresciana: Centro Giulio Aleni, 2010), 39, n. 27.

4	 John Paul II, “Pope John Paul II’s Address on the Work of Father Ricci in China,” in 
International Symposium on Chinese-Western Cultural Interchange in Commemoration of 
the 400th Anniversary of the Arrival of Matteo Ricci, S. J. in China (Taipei: Fu Jen Catholic 
University, 1983), 7. 



109Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 

which facilitated its serene and successful operation. 5 Had the Christian faith 
been at odds with Chinese culture, Ricci would not have earned the respect 
of the Chinese people, nor would he have received honours from the Emperor. 
Since the very beginning of his missionary journey in China, Ricci had openly 
embraced his identity as a Catholic missionary and openly declared his purpose 
of sharing the Gospel. He immersed himself in the rich Chinese culture and 
developed an approach to evangelization that was characterised by due regard 
for the unique context of China. Consequently, John Paul II firmly believed 
that “the Church can orientate itself without fear along this path with her 
gaze turned toward the future,” 6 as Ricci “succeeded in establishing a bridge 
between the Church and Chinese culture, a bridge that still appears firm and 
secure notwithstanding the incomprehension and the difficulties that arose in 
the past and that are again reasserting themselves.” 7 

For instance, Ricci sought to revive the value of friendship in Chinese cul-
ture by infusing it with transcendent elements and biblical principles. In the 
56th section of De Amicitia, he suggested that God had fitted humans out with 
two eyes, two ears, two hands, and two feet because it was God’s intention 
that success be achieved by friends. Furthermore, in the 16th section, Ricci 
wrote that since individuals cannot accomplish everything by themselves, God 
commands people to form friendships for mutual assistance and protection 
against misfortune. Ricci thus introduced the idea of a benevolent and friendly 
God to the Chinese, in contrast to their perception of a punishing deity. 

While Chinese intellectuals often overlooked the transcendental or divine 
dimension of reality, Ricci encouraged them to recognize that God grants 
everything as grace, including the gift of friendship. 8 In Chinese tradition, 
friendship is one of the five principal relationships, but it is considered to be less 
significant than the relationships between father and son, husband and wife, 
or elder brother and younger brother. That is why the Chinese often solidify 
their friendships by becoming sworn brothers or sisters. When Ricci defined 
a friend as a “second self”, the Chinese scholar of Ricci’s time, Jiao Hong (in 
Chinese: 焦竑) (1540–1620) commented that, “a friend as a second self: Ricci’s 

5	 Cf. John Paul II, 7.
6	 John Paul II, 7. 
7	 John Paul II, 7.
8	 Cf. David W. Y. Dai, “Matteo Ricci and Hsu Kuang-Chi,” in International Symposium on 

Chinese-Western Cultural Interchange in Commemoration of the 400th Anniversary of the 
Arrival of Matteo Ricci, S. J. in China (Taipei: Fu Jen Catholic University, 1983), 183–94.



110 Lilin Wu

words are indeed remarkable and very appropriate” [“西域利君言：友者，乃
第二我也，其言甚当” 9].

Another noteworthy example is the presence of the Ten Commandments 
in Christianity, which emphasize the love for God and one’s neighbours. In 
ancient Chinese culture, there were also beliefs and teachings related to the 
reverence of heaven, sacrificial rituals, emulation of heavenly virtues, and the 
fear of punitive consequences resulting from failure to live by these principles. 
For instance, The Book of Chow 尚书, one of China’s oldest political texts, 
illustrates the ancient belief in the heavenly mandate and the perception that 
the governance of the Shang 商 and Yin 殷 dynasties stemmed from the will 
of heaven: “The destiny of Heaven has its virtue, and the Heaven punished 
the sin (天命有德, 天讨有罪).” In this book, the term ‘Heaven’ appears 107 
times, often accompanied by the term ‘King’ which occurs 34 times. For the 
Chinese, the concept of God was embodied in Heaven or the King of Heaven. 
Consequently, the first three commandments of Christianity enriched ancient 
Chinese culture and introduced the term ‘God’ into the Chinese lexicon. 
When Matteo Ricci attempted to translate this term into Chinese, he drew 
inspiration from The Book of Chow and creatively rendered “God” as the “Lord 
of Heaven 天主.” In addition, the remaining seven commandments primarily 
concern human relationships, such as honouring parents, refraining from killing, 
committing adultery, stealing, bearing false witness, and coveting someone’s 
wife or property. Filial piety is prominent in Chinese culture, occupying the 
highest level among all interpersonal relationships. The Ten Commandments 
reinforced the importance of filial piety at a transcendental level. 10 

Conveyance of the concept of life after death to the Chinese is problematic 
as they appear to have limited interest in these profound existential questions. 
In a recorded dialogue, Confucius, when questioned about death, respond-
ed, “So long as you don’t understand life, how can you comprehend death  
未知生，焉知死?” 11 This shows the typical Chinese mindset: contemplating 
life is more meaningful than thinking about death. In the same way, when 
Emperor Kangxi 康熙 (1661–1772) discussed such an issue with the court 
Jesuits, he showed little enthusiasm for the kingdom of God or the afterlife. 

9	 Jiao Hong, Dan yuan Ji, A Collection of Danyuan 2 (Beijing: Zhonghua Shuju, 1999), 735.
10	 Cf. Aloysius Chang, “Father Matteo Ricci and the Enculturation of The Catholic Church 

in China,” in International Symposium on Chinese-Western Cultural Interchange in Com-
memoration of the 400th Anniversary of the Arrival of Matteo Ricci, S. J. in China (Taipei: 
Fu Jen Catholic University, 1983), 79–83.

11	 Confucius, The Analects of Confucius, trans. William Edward Soothill (Yokohama: The 
Fukuin Printing Company, 1910), 523. 



111Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 

Kangxi questioned the Jesuits’ interest in a remote world: he urged them to value 
the world in which they lived. His advice was to use better the opportunities 
Heaven bestowed upon them in this life and postpone the concerns about the 
afterlife till those concerns became truly relevant. 12

To better understand this discrepancy of opinion, we can turn to Ricci’s 
dialogue with his Confucian literate friend, Feng Yingjing 冯应京. When Feng 
Yingjing, a minister of the rites, asked Ricci for his views on human beings, 
Ricci replied that humanity is born with tears and experiences a life filled 
with fatigue and suffering. “Those who work with their mind struggle with 
the mind, and those who work with their labour struggle with their labour.” 13 
Although there are moments of joy in this life, they are fleeting and unstable. 
Time passes swiftly, and death is everyone’s destiny. No one can escape death. 
Ricci asked, “If we constantly worry about this inevitable fate, when can we 
find peace in our hearts?” 14 Humans are plagued by four emotions—love, 
hate, anger, and worry—much like a tree on a hill is buffeted by winds from 
all directions. Chinese traditional religions such as Confucianism, Taoism, 
and Buddhism developed numerous branches, leading to confusion among the 
people. In Christianity, the God of Heaven allows human beings to strengthen 
their souls in this world after enduring tests. This world is not the eternal home 
of humans, and if one considers this world as the permanent abode, one is no 
different from animals. The exceptionalism of humans resides in their eternal 
home—paradise. 15 Upon listening to Ricci’s discourse, Minister Feng remarked, 

If this doctrine were to spread throughout China, there would be no grievan-

ces against Heaven! Yet, what is the fault of Heaven?... If the Creator were to 

let human bodies decay after death, like herbs and trees, rather than prepare 

a paradise of eternal life and happiness, what would be the reward for the toils 

and hardships they have endured? 16

12	 Cf. Jacques Gernet, China and the Christian Impact: A Conflict of Cultures, trans. Janet 
Lloyd (Cambridge: Cambridge University Press, 1985), 72.

13	 Matteo Ricci, Dieci capitoli di un uomo strano: Seguito da Otto canzoni per manicordo 
occidentale, ed. Filippo Mignini and Suna Wang (Macerata: Quodlibet, 2010), 19. 

14	 Ricci, 21. (My translation).
15	 Cf. Ricci, 17–29.
16	 Ricci, 31. (My translation).



112 Lilin Wu

Thus, faith not only enriches culture but also saves it. As Pope John Paul II 
stated, “Since culture is a human creation and is therefore marked by sin, it too 
needs to be healed, ennobled, and perfected.” 17 

Ricci and his successors’ most significant contribution to Chinese heritage 
was to articulate their faith experience and comprehension of Biblical events, 
by defining senses and meanings that the Chinese did not readily understand 
due to different cultural perspective. The main method Ricci applied was 
humanity’s way. 

As Fr. Adolfo Nicolás said, 

A true child of his time, Matteo Ricci was a humanist from the West. The sphere 

of human and natural sciences thus constituted the meeting point with Chine-

se culture and the terrain for spreading the Gospel. This never took place in 

a functional or tactical way, however, as though seeking to win the people over 

prior to evangelization, but rather in the conviction that the world was, and is, 

the place of God’s presence. 18

This profound understanding of the evangelical message undoubtedly enriches 
both the missionaries and all who encounter it. One of Ricci’s well-known 
works, Catechismus Sinicus, also demonstrated this point – Ricci reinterpreted 
Saint Thomas Aquinas’ natural and cosmological arguments for the existence 
and meaning of God through a Sinicized lens. 19 Consequently, culture emer-
ges as an inexhaustible resource and fertile ground for faith, imbuing it with 
boundless vitality.

Nurturing faith: Culture as a transformative journey 

Matteo Ricci’s influence extends beyond his role as a Jesuit missionary. He is 
celebrated for introducing advanced scientific knowledge to China and is hailed 

17	 John Paul II, Encyclical Letter Redemptoris Missio (1990), no. 56, https://www.vatican.
va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-
-missio.html.

18	 Adolfo Nicolás, “Father Matteo Ricci: A Son of the Society of Jesus,” in Matteo Ricci: 
A Jesuit, Scientist and Humanist in China, ed. Michela Fontana, trans. Paul Metcalfe 
(Roma: De Luca Editori D’Arte, 2010), 7.

19	 See the modern Chinese version of Catechismus Sinicus: Matteo Ricci, The True Meaning 
of the Lord of Heaven: A Modern Commentary, ed. by Thierry Meynard, revised by Jie Tan 
(Beijing: Commercial Press, 2014).



113Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 

as the pioneer of Chinese studies in the Western world and the harbinger of 
Christianity in China. As Cesare Romiti, the previous president of the Italy-
-China Foundation, mentioned, 

The Jesuit Matteo Ricci is considered both the father of Chinese studies in the 

West and the father of Christianity in China. He arrived in China four centuries 

ago bearing not only the most advanced scientific and technological knowledge 

of the age but also and above all the experience of humanism and the Renais-

sance, which had enabled Europe to take the leap forward towards modernity 

after the tribulations of the Middle Ages. These cultural movements of immense 

value were focused on man and respectful of human rights. 20 

Under the influence of St. Ignatius’s Spiritual Exercises, the Jesuits firmly be-
lieved that this world is where God reveals Himself. 21 Consequently, during 
Ricci’s time, the Jesuits were trained to see God in everything and recognize 
the beauty of God in all aspects, such as science, art, mathematics, and nature. 
For them, studying nature was equivalent to studying God Himself because 
God manifests his Beauty in nature. In the late 16th and early 17th centuries, 
theological training included natural science studies. Jesuits like Matteo Ricci, 
influenced by Thomistic theology, believed that studying the natural world 
was a way to understand God’s creation and strengthen their faith. For them, 
scientific exploration was not merely about discovering the physical universe but 
it was also a way to know more about God. That is why theology and science 
could be studied together at the Roman College. 

They viewed science and the Christian faith as complementary forces, despite 
occasional conflicts. When Ricci chose to introduce science to China, he saw it 
as a parallel process to introducing God. As a Western humanist and a product 
of his time—the Renaissance—Ricci, like his fellow Jesuits, recognized that 
human and natural sciences were not pursued merely as a means to win people 
over before evangelization. Rather, they held the conviction that the world itself 
was and continues to be a manifestation of God’s presence. 22 Consequently, gi-
ving attention to both science and faith leads to a comprehensive understanding 
of the natural world and the divine. Just as Jerónimo Nadal, a collaborator of 

20	 Cesare Romiti, “Father Matteo Ricci: A Bridge Between East and West,” in Matteo Ricci: 
A Jesuit, Scientist and Humanist in China, ed. Michela Fontana, trans. Paul Metcalfe 
(Roma: De Luca Editori D’Arte, 2010), 13.

21	 Cf. Nicolás, 7.
22	 Cf. Nicolás, 7.



114 Lilin Wu

St. Ignatius, expressed, Jesuits were to be contemplative in action. 23 For them, 
work and prayer naturally converged, and no task was considered profane since, 
in their view, every form of work could be transformed into prayer. This atti-
tude aligned with Christian Humanism, exemplified by statements like “The 
glory of God is a living man” (Gloria Dei est vivens homo!) and “The life of 
a man is the vision of God” (Vita hominis visio Dei), written by Irenaeus in the 
Third Century. 24 Thus, in the Roman College, students learned mathematics, 
observed the stars in an observatory, and created maps of uncharted regions. 25 
Mathematics and science were in harmony with the Jesuits’ calling because 
their vocation was to “seek God in all things.” 26

Ricci’s mission in China indeed expanded well beyond cultural engagement. 
He consequently integrated science with faith. This approach can be attribu-
ted to his education at the Roman College, where Matteo Ricci enrolled on 
September 17, 1572 after a short stay at the Jesuit College in Florence. 27 At the 
time of Ricci’s enrolment, the Roman College boasted a student population 
of 920, distributed across various disciplines. Among them were 60 Jesuit and 
100 non-Jesuit theology students, 215 philosophy students, and the remainder 
studying rhetoric, humanities, and grammar. 28 Alongside them were 26 scho-
lastics, including Ricci, 29 under the guidance of Claudio Acquaviva, a future 
General of the Society. 30 At the Roman College, Ricci studied a variety of 
subjects, including mathematics, astronomy, mapmaking, and music. 31 In 
1572, Vincenzo Bonni was the Rector of the College to be later succeeded by 
Ludovico Maselli. Maselli held a doctorate in Civil Law and was Rector at the 
Jesuit College in Loreto prior to coming to Rome. Juan Ledesma, a Spaniard 
who passed away in 1575, was Prefect of Studies at the Roman College during 
Ricci’s time. Ledesma founded a Plan of Studies known as the Ratio Studiorum, 
which became an authoritative document in 1599, signed by General Superior 

23	 Cf. Aldo Altamore and Sabino Maffeo, Angelo Secchi: L’avventura scientifica del Collegio 
Romano (Foligno: Quater, 2012), 17. 

24	 Cf. Tsz Wong, “Matteo Ricci’s Xiqin Quyi – A Jesuit’s Expert Musicking in Ming China” 
(PhD diss., Georg-August-Universität, 2017), 77.

25	 Cf. Altamore and Maffeo, Angelo Secchi, 18.
26	 Altamore and Maffeo, 18.
27	 Wong, “Matteo Ricci’s Xiqin Quyi,” 71.
28	 Cf. Ronnie Po-Chia Hsia, A Jesuit in the Forbidden City: Matteo Ricci 1552–1610 (Oxford: 

Oxford University Press, 2010), 12. 
29	 Cf. Hsia, 13.
30	 Cf. Hsia, 13.
31	 Cf. Altamore and Maffeo, Angelo Secchi, 22–23.



115Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 

Claudio Acquaviva (1543–1615). 32 The Ratio Studiorum outlined six guiding 
educational principles. They read: 
1)	 St. Thomas Aquinas (1225–1274) shall be the benchmark for professors in 

theology.
2)	 Professors shall consistently reinforce faith and piety in their teaching 

manner.
3)	 Teachers shall offer practical wisdom in education and encourage students to 

put knowledge into practice. St Ignatius of Loyola stated, “When they have 
experienced in themselves the effects thereof,” students “will be qualified for 
the rest, for understanding the plan itself on which they have been formed, 
and enjoying all the practical results of it.” 33 

4)	 Principle of public expression of opinions shall be abided by; the legal defence 
of Jesuit values in the light of public opposition. 

5)	 The method of discreet development shall be applied, the Prefect of Studies, 
is responsible for decision-making in Jesuit schools.

6)	 The two mainstays and supports of the Society of Jesus shall be an ardent 
pursuit of piety and an eminent degree of learning (Ardens pietatis stadium 
et prastans rerum scientia). 34 

The aforementioned observations show without a shadow of a doubt that Ricci’s 
intellectual prowess was intricately intertwined with this disciplinary framework. 
In China, Ricci established connections and gained the support of the literati 
because he recognized the unifying power of science. Consequently, Ricci and 
other Jesuit missionaries broke new ground in a variety of scientific domains, 
including astronomy, mathematics, geography, and cartography, which turns 
out to be one of the most glorious chapters in Chinese history.

One notable achievement that significantly improved Chinese comprehension 
of the cosmos was Ricci’s introduction of Western astronomy instruments, such 
as the armillary sphere and the celestial globe. A momentous event occurred on 
December 15, 1610, when an astronomer at the imperial observatory made a grave 
error in predicting a solar eclipse. With the assistance of Matteo Ricci, Jesuit 
missionary Sabatino de Ursis flawlessly corrected the prediction, resulting in 
immense recognition for the Jesuits. As a result, in 1629, they were entrusted by 
the Chinese emperor with the responsibility of reforming the Chinese calendar. 

32	 Cf. Altamore and Maffeo, 14.
33	 Thomas Hughes, Loyola and the Educational System of the Jesuits (New York: C. Scribner, 

1892), 149.
34	 Cf. Hughes, 148–53.



116 Lilin Wu

From 1634 to 1773, Jesuits consistently held the position of presidents of the 
astronomical office in China. Following that, from 1773 until 1949, a religious 
missionary consistently filled the role of president. 35 Ricci’s creation of a World 
Map proved invaluable in providing the Chinese with a broader understanding 
of the world, rectifying misconceptions about the shape and size of various 
regions. By introducing Western scientific knowledge and instruments, Ricci 
and his fellow Jesuits facilitated a profound development of science in China.

Matteo Ricci’s success as a scientist proved that culture is the vehicle leading 
to faith. It is not only a missionary method to enter into a dialogue with other 
cultures but also a theological approach: God ought to be sought in cultures and 
in everything, for God is present in this world and the cultures. What Matteo 
Ricci did was to bring the most advanced culture to China, even though he did 
not say the name of God explicitly so long as he passed himself for a scientist. 
Indeed, Ricci presented God to the Chinese by making them familiar with 
science. As a Jesuit, he believed that science was the manifestation of God’s glory.

Ricci’s influence in China transcended the scientific and academic realms. 
He also introduced European cultural practices such as mechanical theory, 
musical instruments, art, techniques, and customs. It was thanks to Ricci 
that Emperor Wanli 万历 (1573–1620) developed a fascination for mechanical 
devices. Struggling with the repair of clocks, he summoned Matteo Ricci and 
Diego de Pantoja to the Forbidden City for help. Their task was to instruct 
four eunuch mathematicians on how to properly tune and maintain the clocks. 36 
Emperor Wanli also expressed a desire to listen to Western music played on the 
clavichord. Pantoja, prepared for this occasion, became the instructor of four 
eunuch musicians, while Ricci translated eight European songs into Chinese. 
These translated songs became known as the famous Xiqin Quyi Bazhang 西
琴曲意八章 (Eight Songs for a Western String Instruments). 37

Jesuit colleges provided comprehensive education, encompassing not only 
mathematics, astronomy, and physics but also training in theatre, dance, and 
music. 38 Music held a significant role as it enhanced the solemnity of Christian 
worship. 39 From a cultural standpoint, music was not merely an object of study, 
but also a human activity. It reflected the creative capacity of individuals as the 
act of composing and performing music simultaneously involved self-expression 
and self-creation.
35	 Cf. Altamore and Maffeo, Angelo Secchi, 22. 
36	 Cf. Hsia, A Jesuit in the Forbidden City, 207.
37	 Cf. Hsia, 207.
38	 Cf. Wong, “Matteo Ricci’s Xiqin Quyi,” 18.
39	 Cf. Wong, 101. 



117Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 

According to the teachings of Confucius, “Start (self-cultivation) with the 
inspiration of the Book of Poetry, gain a firm footing with the regulation of 
the rules of propriety and strive for perfection with the edification of music  
(兴于诗,立于礼,成于乐).” 40 There is a famous saying attributed to Confucius, 
“enjoying the music Shao in the State of Qi, the Master found meat tasteless 
in those three months, and said, ‘Never expected that music playing should be 
charming to that extent.’” 41 (子在韶闻乐，三月不知肉味, 曰：“不图为乐之至
于斯也”). In Confucian cultivation, poetry serves as the language of instru-
ction, rites as the daily practice, and music as the highest expression of virtue. 42

Music played a significant role in Chinese daily life and may have served 
as a bridge for Ricci to embark on his mission. Ricci’s mastery of Chinese and 
literature allowed him to translate Xiqin Quyi Bazhang, bringing the Christian 
faith into the local language. The collection includes songs such as “My Wish 
Above (吾愿在上),” “A Young Shepherd Wandering over the Hills (牧童游山),” 
“Better Plan for a Longer Life (善计寿修),” “The Valiant Art of Virtue (德之
勇巧),” “Regretting an Old Age without Virtue (悔老无德),” “Inner Balance 
(胸中庸平),” “Shouldering Two Sacks (肩负双囊),” and “Destiny Reaches 
in All Directions (定命四达).” The theme of “time and death” is particularly 
prominent among these eight songs, 43 especially in “A Young Shepherd Wan-
dering over the Hills (牧童游山),” “Regretting of an Old Age Without Virtue 
(悔老无德),” and “Destiny reaches in all directions (定命四达).” Spence even 
compares Ricci’s most of the eight songs with Horace’s poems. 44 In this way, 
Ricci transferred the message of Christian eschatology to the Chinese.

According to the former Superior General of the Society of Jesus, A. Nicolás, 
Matteo Ricci’s actions marked a turning point in the dissemination of the Gospel 
through cultural adaptation. 45 While Ricci did not construct a comprehensive 
theory, his methodology attempted to recognize the intrinsic worth of every 
human civilization and make use of the positive characteristics found in them 
without sacrificing any fundamental parts but promoting their full growth:
40	 Confucius, A New Annotated English Version of the Analects of Confucius, trans. Guozhen 

Wu (Fuzhou: Fujian Education Press, 2015), 216.
41	 Confucius, 189.
42	 Cf. Guoping Zhao and Zongyi Deng, eds., Re-envisioning Chinese Education: The Meaning 

of Person-Making in a New Age (New York: Routledge, 2016), 97. Quoted in Wong, “Matteo 
Ricci’s Xiqin Quyi,” 80.

43	 Cf. Wong, “Matteo Ricci’s Xiqin Quyi,” 118.
44	 Cf. Wong, 118. Cf. Jonathan D. Spence, “Matteo Ricci and the Ascent to Peking,” in Chi-

nese Roundabout: Essays in History and Culture, Jonathan D. Spence (New York: Norton, 
1992), 49.

45	 Cf. Nicolás, “Father Matteo Ricci,” 7.



118 Lilin Wu

The discovery made by Matteo Ricci and his successors was therefore the abi-

lity to express their experience of faith and understanding of Biblical events 

through the identification of senses and meanings that westerners cannot “read 

and write” precisely because they express themselves in a different way. This is 

the still awaited fulfilment of cultural accommodation: a culture that receives 

the Gospel, understand it and communicates it in a way that may be different 

from another culture but is equally true at the same time. The ever-deeper un-

derstanding of the evangelical message is certainly enrichment for all but first 

and foremost for the missionary involved, who is evangelized in turn. This is the 

true sense of working together in the common endeavour to serve the Word. 46 

This perspective aligns with the sentiments expressed by John Paul II: 

For four centuries, China has highly esteemed Li Madou, “the Sage of the West”, 

the name by which Father Matteo Ricci was known and continues to be known 

today. Historically and culturally, he was a pioneer, a precious connecting link 

between West and East, between European Renaissance culture and Chinese 

culture, and between the ancient and magnificent Chinese civilization and the 

world of Europe. 47

Matteo’s testimony illustrates how culture can serve as a path toward faith. 
However, it is crucial to discern the specific instances when the culture was 
intentionally employed to prepare individuals for embracing faith. The huma-
nities and natural sciences intersected with Chinese culture, which provided 
fertile ground for the dissemination of the Gospel. 

Matteo Ricci made a conscious effort to avoid imposing on the East Western 
systems of oppression or a bellicose spirit. He was flabbergasted that Chinese 
society viewed the military as having a lower social status. As noted by Spence, 
“The side of Ricci that admired martial display and had been impressed by the 
military prowess of European armies could never accept the ultimate fact that 
the elite Chinese civil bureaucrats seemed to despise both the military officers 
and their troops.” 48 In his own words, Ricci observed, “Whereas amongst our 
people the noblest and bravest become soldiers, in China it is the vilest and 
most cowardly who attend to matters of war.” 49 

46	 Cf. Nicolás, 8.
47	 John Paul II, “Message of Pope John Paul II.”
48	 Jonathan D. Spence, The Memory Palace of Matteo Ricci (London: Faber & Faber, 1985), 46.
49	 Spence, The Memory Palace of Matteo Ricci, 46.



119Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 

Ricci made deliberate efforts to learn the Chinese language and chose Chi-
nese philosophy and literature as conduits for conveying Christian beliefs. This 
approach highlights that not all cultures naturally incline towards faith; instead, 
it is when a culture has already revealed glimpses of God’s beauty that faith 
can be effectively grafted. Matteo Ricci, exemplified the discernment necessary 
to differentiate among cultures before engaging in cultural accommodation. 

The “accomodatio” approach of Matteo Ricci:  
Bridging cultures for the spread of faith 

Cultural accommodation refers to the process of receiving, understanding, 
and communicating the Gospel in a culturally relevant and authentic manner. 50 
Faced with significant obstacles such as unfriendliness towards foreigners, in 
order to gain acceptance, Ricci had to immerse himself in Chinese culture and 
internalise a Chinese identity. This profound act of cultural accommodation 
demonstrated his exceptional intelligence and humility. As noted by Nicolás, 
who recognized Ricci as a pioneering figure of accommodation: 51

Matteo Ricci. No longer the name you were known by in Macerata and Rome or 

on arriving in Macao, but Li Madou, not only a new name but also a new man, 

becoming another in order to be yourself: a Jesuit, scientist, and humanist 

come all the way from a small town in the Marche region of Italy to live in the 

capital of the Chinese empire. 52

Accommodation meant that he learnt the Chinese language, spoke and wrote 
in Chinese, wore Chinese clothes, adopted Chinese names, and made Chinese 
friends. As Nicolás said, “He was not concerned primarily with preaching but 
with incarnating the Gospel and entering into relations with people so that its 
seeds might grow.” 53 In this way, “His ability to adapt and a keen interest in 
the culture and the people constituted the key ingredients in this.” 54

50	 Cf. Nicolás, “Father Matteo Ricci,” 8.
51	 Cf. Nicolás, 7.
52	 Franco Imoda, “Father Matteo Ricci: Jesuit, Scientist, Humanist,” in Matteo Ricci: A Jesuit, 

Scientist and Humanist in China, ed. Michela Fontana, trans. Paul Metcalfe (Roma: De 
Luca Editori D’Arte, 2010), 9.

53	 Nicolás, “Father Matteo Ricci,” 7.
54	 Nicolás, 7.



120 Lilin Wu

Adapting external attire:  
A practice of cultural accommodation

For the first twelve years Matteo Ricci dressed like a Buddhist monk or wore 
Eastern clothes. He did this to better fit in and to effectively carry out his mis-
sionary work. Wearing native clothes as a means of cultural accommodation 
was not unique to Ricci. Historical accounts of Jesuit missionaries reveal that 
they all chose to wear Chinese garments, which were by the way similar to 
their own religious habits. These were long robes with voluminous sleeves. 55 In 
a letter to Claudio Acquaviva, the general of his order, dated February 13th, 1583, 
Ricci mentioned a historical context: when his colleague, Fr. Michele Ruggieri, 
was seeking to gain the trust of the Chinese by explaining that he had come 
to China as vassals seeking a place to rest of the world under the Emperor’s 
protection, the superior of the provinces Guang Dong 广东 and Guang Xi 
广西 encouraged him and his Jesuit brothers to adopt the attire of Buddhist 
monks, even promising to order such clothing from Peking. 56 As a result, Jesuit 
missionaries in China became known and recognized as Buddhist monks, 
embracing this external adaptation as part of their cultural integration efforts.

During Ricci’s time in China, Buddhist monks were not revered or held in 
high regard. Ricci was aware of the challenges posed by his attire resembling that 
of a Buddhist monk, and tended to align his clothing with Confucian tradition. 
He understood that the Chinese people deeply respected intellectuals known as 
the “Confucian literati.” 57 Ricci also knew that the Temple of Confucius served 
as the prestigious gathering place for the esteemed and exclusive literati class. 58

The law demands that a temple be built to the Prince of Chinese Philosophers 

in every city, and in that particular part of the city which has been described as 

the center of learning. These temples are sumptuously built and adjoining them 

is the palace of the magistrate who presides over those who have acquired their 

first literary degree. In the most conspicuous place in the temple, there will be 

a statue of Confucius, or if not a statue, a plaque with his name carved in large 

55	 Cf. Matteo Ricci and Nicolas Trigault, China in the Sixteenth Century: The Journals of 
Matthew Ricci: 1583–1610, trans. Louis J. Gallagher (New York: Random House, 1953), 154.

56	 Matteo Ricci, “Lettera al P. Claudio Acquaviva a Roma,” Macao 13 febbraio 1583,” in Le 
lettere dalla Cina, 1580–1610, con appendice di documenti inediti, vol. 2 of Opere storiche del 
P. Matteo Ricci S.I. Matteo Ricci, ed. Pietro Tacchi Venturi (Macerata: Filippo Giorgetti, 
1913), 33.

57	 Cf. Ricci and Trigault, China in the Sixteenth Century, 260. 
58	 Cf. Ricci and Trigault, 96. 



121Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 

letters of gold. Near to this are placed the statues of certain of his disciples 

whom the Chinese revere as saints, but of an inferior order. 59 

That is why Ricci found it imperative to adopt a new strategy: he embraced the 
attire associated with Confucius, as noted by Fr. Franco Imoda,

A Jesuit. The word conjures up a background of evocative images and re-

calls the names and faces of exceptional men, the roots of a mission run-

ning through the centuries: Ignatius Loyola, the Basque convert, a brilliant 

strategist and mystic innovator but also a faithful and obedient servant; Francis 

Xavier from Navarre, who explored new territories and wore himself out in the 

zealous pursuit of the mission in the Asian continent; Roberto De Nobili, who 

went to live with the sages in India; Alessandro Valignano, the great visionary 

who dreamed of the meeting of worlds and cultures previously considered re-

mote; and now you, Li Madou, increasingly integrated into the reality of a new 

world and dressed as a Confucian sage. 60

Nadine Amsler indicated that abundant facial hair was barely accepted by 
Chinese mentality; it was bushy beards that were seen as symbols of a man’s 
social standing and biological seniority. In Chinese mythology, beards repre-
sented supernatural power (ling), a trait reserved for divine figures such as 
Taoist immortals or Confucian sage kings. Thus, men’s beards imply sagacity 
and reflect ultimate moral cultivation. 61

Matteo Ricci not only adopted the attire of the literati but also grew 
a long beard, which contributed to the high regard in which he was held by 
the Chinese, who referred to him as “a sage from the West (泰西儒士,西泰
Xi Tai).” Even non-Catholic literati admired the Jesuits for their gentlemanly 
demeanour. “The late Ming eccentric Li Zhi lauded Matteo Ricci as a ‘most 
urbane person,’ who was ‘most intricate and refined in his interior, and very 
plain and modest in his exterior.’” 62

59	 Ricci and Trigault, 96.
60	 Imoda, “Father Matteo Ricci: Jesuit, Scientist, Humanist,” 9.
61	 Cf. Nadine Amsler, Jesuits and Matriarchs: Domestic Worship in Early Modern China 

(Seattle, WA: University of Washington Press, 2018), 26.
62	 Amsler, Jesuits and Matriarchs, 26.



122 Lilin Wu

Matteo Ricci’s linguistic adaptation:  
Learning the Chinese language

One significant aspect of Ricci’s cultural acclimatisation in China was his 
dedication to learning the Chinese language. He not only aimed to speak 
the language but also to make himself heard and gain acceptance among the 
Chinese people. 63

Progress was slow. Ricci was stunned when he first saw Chinese characters 
in Macao in 1582. He was “similarly struck by their incredible potentiality for 
serving as universal forms that could transcend the differences in pronunciation 
that inhered in language.” 64 Based on this observation, it is possible that Ricci 
recognized that the Chinese language could serve as a potential tool to transmit 
the Christian faith, given that the truth of faith is universal and shared across 
all cultures. Similar to the Chinese language, where one singular ideograph 
might have different pronunciations depending on the vernacular usage, its 
written form remains consistent. 

In a letter to Fr. Martino de Fornari S.J. on February 13th, 1583, Ricci 
discussed his discovery and expressed his strong desire to learn the Chinese 
language:

This language resembles neither Greek nor German; it is absolutely another 

language: The pronunciation of the vocabulary is ambiguous. One pronuncia-

tion yields more than one meaning, and these meanings have one thousand 

sub-meanings. Sometimes the difference between two words is in the tones. 

That is why even the Chinese prefer to write down what is in their mind when 

they communicate orally to make it clear. 65

Following his arrival in China in 1583, Ricci embarked on a continuous journey 
of learning the Chinese language. 

In 1595, by which time he had become fluent in the Chinese language...At the 

very end of 1595, he gave expression to his newfound confidence in his own 

language skills by writing out, in Chinese ideographs, a book of maxims on 

friendship drawn from various classical authors and from the church fathers…

63	 Cf. Nicolás, “Father Matteo Ricci,” 7.
64	 Spence, The Memory Palace of Matteo Ricci, 21. 
65	 Matteo Ricci, “Lettera al Martino De Fornari S.J.,” in Le lettere dalla Cina, 1580–1610, 

con appendice di documenti inediti, vol. 2 of Opere storiche del P. Matteo Ricci S.I. Matteo 
Ricci, ed. Pietro Tacchi Venturi (Macerata: Filippo Giorgetti, 1913), 27. (My translation).



123Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 

At the same time, he was beginning to discuss his theories on memory with 

local Chinese scholars and to give lessons in mnemonic techniques. His descrip-

tion of the memory palace can be found in a short book on the art of memory 

which he wrote out in Chinese the following year and gave as a present to the 

governor of Jiangxi, Lu Wangai, and to Governor Lu’s three sons. 66

When he had mastered Chinese and Confucianism, he was “immediately 
appreciated by the Chinese, with whom the Jesuit missionary entered into such 
deep communion as to become one of the very few Western figures considered 
worthy of the greatest respect and veneration.” 67 Evidently, Ricci never forgot 
his identity as a Jesuit missionary. His way of transmitting the Christian faith 
was not preaching or teaching in public; rather, he did it by “meeting, friendly 
conversion, and personal relations, seeking above all to see the other through 
his own culture, his way of looking at the world.” 68 After dedicating his time 
and efforts to learn Chinese philosophy and literature, he also reread the Go-
spel in Chinese: “not simply translating a text but rediscovering it through the 
symbolic categories of this millennial culture.” 69 Just like St. Paul the Apostle, 
“Although I am free in regard to all, I have made myself a slave to all so as to 
win over as many as possible” (1 Cor 9:19).

Ricci translated The Four Books 四书 70 into Latin for his European readers. 
His translation showed that these Chinese classics were capable of knowing the 
great origin of everything. 71 That is to say, Chinese culture could be transformed 
into a Christian culture. Ricci’s mastery of the Chinese language was enough 
to make him the precursor of sinology.

66	 Spence, The Memory Palace of Matteo Ricci, 3–4.
67	 Nicolás, “Father Matteo Ricci,” 7.
68	 Nicolás, 7.
69	 Nicolás, 8. 
70	 The Four Books indicate the four classic Confucian texts/the Confucian canon: The Ana-

lects of Confucius 论语, Mencius 孟子, The Great Learning 大学 and The Doctrine of the 
Mean 中庸. The Confucian philosopher Zhu Xi 朱熹 (1130–1200) of the dynasty of Nan 
Song formed the name The Four Books.

71	 Cf. Aleni, Vita del Maestro Ricci, 32.



124 Lilin Wu

Matteo Ricci’s social accommodation:  
Building friendships with the Chinese

He would make friends with the Chinese. One of the first books that Ricci wrote 
in Chinese was the treatise on friendship De Amicitia 交友论 (Nanchang 南昌, 
1595). This work includes a set of 100 maxims drawn from the ancient European 
classics. “He sought to show that the Chinese and European civilizations were 
in agreement on fundamental issues.” 72 He “understood that his mission and 
his attempt to establish a dialogue between East and West could only rest on 
the solid foundations of the mutual understanding and the human friendship.” 73

While residing in Shao Zhou 韶州, he made friends with a Confucian 
scholar, Qu Taisu 瞿太素 (also named Qu Rukui 瞿汝夔). Qu Taisu was 
both a student of and teacher to Matteo Ricci. On the one hand, Qu learned 
mathematics, science, and the Catholic doctrine from Ricci. Sometimes, he 
showed a profound interest in the latter than the former. On the other hand, 
Qu was an unpaid and unacknowledged tutor in Ricci’s study of Chinese phi-
losophical and religious ideas. 74 Again, “Qu evidently helped him to select the 
standard Confucian texts prepared in the twelfth century by Zhu Xi and to 
discover in the process the possibility of dividing Confucianism into the early 
and later parts for his own purposes.” 75 From then on, Ricci was inspired to 
take Confucianism as his standpoint to defend Christianism. Besides, “when 
Ricci and Ruggieri arrived in Zhaoqing in September 1583, they were tonsured 
and clad in the style of Buddhist priests (Seng 僧).” 76 When Ruggieri retur-
ned to Rome in 1588, Ricci kept the same visual and sartorial affiliation with 
Buddhism. He made a significant change in 1595 when he chose “the costume 
and the hairstyle of a Confucian scholar (Rushi 儒士).” 77 Though Ricci never 
mentioned the exact person who helped him to make this change exteriorly, 
“both Li Zhizao and Giulio Aleni (1582–1649) identified that pivotal person 
many years later as Qu Taisu.” 78

What Ricci transmitted to the Chinese on friendship was “friendship as 
something beyond financial gain and other material considerations, a bond that 

72	 Nicolás, “Father Matteo Ricci,” 8.
73	 Nicolás, 7.
74	 Cf. Yu Liu, Harmonious Disagreement: Matteo Ricci and His Closest Chinese Friends (New 

York: Peter Lang, 2015), 113.
75	 Liu, 113. 
76	 Liu, 112.
77	 Liu, 112.
78	 Liu, 112.



125Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 

united two discrete bodies in one heart.” 79 His friendship with Xu Guangqi 徐
光启 should be placed in such a category, and he appreciated Xu as “the major 
pilar of Christianity in China.” 80

Xu Guangqi (1562–1633), hailing from Shanghai, was deeply impacted by 
the invasion of Japanese pirates in his hometown during childhood. As a result, 
he became very determined to learn how to protect his village. Notable for his 
bravery and boundless curiosity, Xu studied a broad spectrum of books, inclu-
ding military treatises in addition to the classics that were necessary for the 
imperial examinations. Although Wang Yangming 王阳明’s Study of Mind 心
学 was the focus of his main academic pursuits, Xu Guangqi’s journey was not 
without difficulties. He failed official exams many times, so he had to spend 
many years tutoring private students in his hometown. In 1581, he participated 
again in the official examinations. Finally, he was granted the title “Xiu Cai
秀才,” and in the same year, he married Wu Xiaoxi 吴小溪, the daughter of 
a prosperous family.

Even with his talents and fortune, Xu Guangqi still had a long way to go 
before becoming a minister. He regretted that his mother passed away in 1592 and 
never got to see her son’s achievements. Finally, in 1597, Xu surprised everyone 
by passing the most challenging and deciding imperial exams, which made him 
realize his dream of being a minister, as almost all Chinese literates dreamed. 81

In 1595, Xu Guangqi first encountered Jesuits while working in Shao Zho 韶
州. By chance, he discovered and encountered a Catholic Church, where Ricci 
had lived before, which became a significant turning point in his life. There, he 
met Lazzaro Cattaneo and was captivated by the image of Jesus Christ. In 1600, 
Xu visited Matteo Ricci in Nanjin 南京, where he was introduced to Ricci’s 
remarkable World Map, a project that Ricci had worked on since 1584. This 
encounter further solidified Xu’s admiration for Ricci, whom he regarded as 
the most knowledgeable “Jun Zi 君子” (gentleman). Xu became so moved that 
night he vividly dreamed of three altars, two of which were empty and one of 
which held an image. Xu Guangqi kept an enduring memory of this particular 
event. Following his return to Nanjing in 1603, he engaged with Fr. João da 
Rocha (1587–1639) to further his knowledge of Christianity, which resulted in 
his baptism under the name “Paolo Xu.” In 1604, Xu was chosen to work at the 
National Academy (Han Lin an 翰林院) after receiving the esteemed “Jin Shi

79	 Spence, The Memory Palace of Matteo Ricci, 150.
80	 Matteo Ricci, Della entrata della Compagnia di Giesù e Christianità nella Cina, 3rd ed., 

ed. Maddalena Del Gatto and Piero Corradini (Macerata: Quodlibet, 2010), 458.
81	 Cf. Shangyang Sun, Li Madou and Xu Guangqi (Beijing: Xinhua, 1993), 84–96.



126 Lilin Wu

进士” title. During his time in Beijing, Xu had the opportunity to reunite with 
Matteo Ricci, and their friendship flourished and grew deeper from then on. 82

As recounted by Philippe Couplet, Xu Guangqi initially had only one son 
and had considered taking another woman as his concubine in order to have 
more sons. According to Chinese culture, filial piety means to keep the family 
name alive by having more sons. After being baptized, he learned that having 
multiple wives went against the Christian faith. He gave up on his intention 
of living in polygamy. Surprisingly, Xu was granted a grandchild eventually, 
which satisfied his desire. He believed it was a gift from the Christian God, so 
this event strengthened his Christian faith. 83

Xu Guangqi was known as a man of discerning intellect because of his critical 
thinking abilities. His conversion to Catholicism was a result of his profound 
questioning and an earnest quest for understanding. In Ricci’s work, The Ten 
Chapters of a Strange Man, two chapters highlight the thought-provoking 
dialogues between Ricci and Xu on themes such as death and the universal 
judgment that follows. Xu deeply admired Western science and collaborated 
closely with Ricci, contributing to the translation of Euclid’s Stoicheia. 

After Ricci’s death, deprived of any support, Xu continued his journey of 
absorbing Western knowledge by collaborating with Sabatino de Ursis and 
Diego de Pantoja in that he learnt technologies to solve water-related challenges. 
This cooperation resulted in the publication of the book Western Hydraulic 
Engineering (Taixi Shuifa, 泰西水法), which had been Ricci’s dream. Xu also 
devoted his life to agricultural studies until he had achieved significant progress 
in rice cultivation in China’s northern areas. His extensive research results were 
collected in the book on agricultural operations written by Xu himself – En-
cyclopedia of Agriculture (Nong Zheng Quan Shu, 农政全书). 84

The friendship between Xu Guangqi and Matteo Ricci has already become 
a landmark of cross-cultural communication. Their friendship is evergreen and 
everlasting: they were again honoured together on May 9, 2023, during a cere-
mony at the Cathedral St. John of Macerata. The Vatican Secretary of State, 
Cardinal Pietro Parolin, said their friendship developed naturally because it 
was grounded in mutual respect and admiration. Together they dealt with the 
task of enculturating the Christian faith in Chinese culture. In the modern 

82	 Cf. Sun, Li Madou and Xu Guangqi, 84–96; Cf. Fabrizio Lombardi, “Xu Guangqi. Un 
grande cinese cattolico al servizio del suo popolo e del suo paese,” April 3, 2021, accessed 
July 6, 2023, https://www.laciviltacattolica.it/articolo/xu-guangqi-un-grande-cinese- 
cattolico-al-servizio-del-suo-popolo-e-del-suo-paese/.

83	 Cf. Sun, Li Madou and Xu Guangqi, 93–94. 
84	 Cf. Sun, 84–106; Cf. Lombardi, “Xu Guangqi.” 



127Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 

era, the Church faces the same difficulty, 85 balancing faith with modernity. 
Ricci’s experience of “cultural accommodation” continues to be a guideline in 
the complexities of our contemporary world, which is why it is worthwhile to 
keep Ricci’s legacy alive even today. 

Conclusion

By examining Matteo Ricci’s testimony left in China and his missionary strategy 
of cultural accommodation, we can confirm that the Christian faith can be 
integrated into Chinese culture. Rather than being in conflict, faith and culture 
can mutually enrich and promote each other. Drawing from Dei Verbum, we 
can see that “God, who through the Word creates all things (see John 1:3) and 
keeps them in existence, gives men an enduring witness to Himself in created 
realities (see Rom. 1:19–20).” (no. 3). God communicates Himself in a natural 
way that humans can understand. If faith is not rooted in culture, it risks dy-
ing. As John Paul II noted: “A faith which does not become culture is a faith 
which has not been fully received, not thoroughly thought through, not fully 
lived out.” 86 Authentic culture, therefore, is inseparable from a vibrant faith, 
as it moulds the human voice that responds to the call of Christ. Culture is an 
effort to contemplate the world’s mysteries, particularly of the human person: 
“It is a way of giving expression to the transcendent dimension of human life.” 87

Immersed in rich and authentic Chinese culture, Ricci repeatedly confirmed 
that Chinese Culture has the inherent seeds of Christianity. Guided by this 
belief, Ricci dedicated himself to mastering the Chinese language, adopting the 
dress of a Confucian scholar, while making friends with the Chinese. Ultima-
tely, he successfully became “a Chinese for Chinese,” much like Saint Paul the 
Apostle, who said, “To the weak I became weak, to win over the weak. I have 
become all things to all, to save at least some.” (1 Cor 9:22).

85	 Cf. Alessandro Di Bussolo, “Parolin: Matteo Ricci e Xu Guangqi, due scintille di luce, 
portatori della pace di Dio,” May 9, 2003, https://www.vaticannews.va/it/vaticano/
news/2023-05/parolin-macerata-inaugurazione-statue-matteo-ricci-xu-guangqi.html.

86	 Giovanni Paolo II, “Discorso di Giovanni Paolo II ai partecipanti al Congresso Nazionale 
del Movimento ecclesiale di impegno culturale (16 gennaio 1982),” January 16, 1982, https://
www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1982/january/documents/hf_jp-ii_ 
spe_19820116_impegno-culturale.html

87	 Cf. Michael Paul Gallagher, Clashing Symbols: An Introduction to Faith and Culture, New 
and rev. ed (London: Darton, Longman & Todd, 2003), 55.



128 Lilin Wu

Ricci’s life and experiences have already become a testament to the fruitful 
exchange between faith and culture, while also highlighting the complexities and 
risks involved in such encounters. He expanded the transcendental dimension 
of Chinese culture by introducing the concept of life after death. He brought 
the most advanced science and technology of his time to Chinese scholars, 
encouraging them to explore mathematics, astronomy, and other fields. He also 
reinterpreted the ideas of friendship in De Amicitia for the Chinese, gaining 
many true friends, such as Xu Guangqi (徐光启). For Ricci, everything shines 
with the glory of God. Also the transmission of the natural sciences and the 
humanities is a transmission of the Gospel. His identity as a scientist and huma-
nist harmonized with his identity as a Jesuit missionary. Divine contemplation 
does not run counter to secular action. One could be contemplative in action 
and experience Heaven on Earth. Ricci’s method was successful; the measure 
of success is not only the number of baptisms, but also the level of civilisational 
promotion. It is Ricci who introduced to China a fresh perspective on Chri-
stian eschatology, morality, and ethics, as well as Christian views on friendship 
and cosmology, along with the most advanced technologies grounded in the 
Christian faith. Again, it is Ricci who opened the Chinese mind to the glory 
of God, the Christian God, through his profound knowledge of astronomy, 
mathematics, and the humanities. Ricci, through his modest, gentle, and open-
-minded attitude of love and acceptance towards others, demonstrated to the 
Chinese what it meant to embody the qualities of a Christian—someone shaped 
and guided by the Christian faith. He is attractive because of his deep faith in 
God. Believing in God leads to becoming a more integrated and whole person, 
which overlaps with the teachings of Confucianism.

Despite its innovative nature, Ricci’s method of accommodation inevitably 
had its limitations, as evidenced by the Chinese Rites Controversy that arose 
from the “Rule of Matteo Ricci.” Ricci allowed Chinese Catholics to honour 
heaven, their ancestors, and Confucius, viewing these Chinese traditional 
customs as philosophical matters rather than religious practices. Fung Yu-lan
冯友兰, the modern Chinese philosopher, also noted that “the place which 
philosophy has occupied in Chinese civilization has been comparable to that 
of religion in other civilizations.” 88

Other religious orders did not accept the “Rule of Matteo Ricci” and reported 
the Jesuit approval for the Chinese veneration of the ancestors to the Vatican. 
This prompted the Vatican to engage in negotiations with Emperor Kangxi 康熙,  

88	 Yu-lan Fung, A Short History of Chinese Philosophy, ed. Derk Bodde (New York: The Free 
Press, 1948), 1.



129Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 

which directly angered the Chinese emperor. According to Chinese tradition, 
it is not allowed for Chinese Catholics to worship their ancestors, which is 
seen as disloyal and unfilial, completely contradicting Confucian teachings. 
This resulted in a deterioration of relations between the Qing Dynasty and the 
Vatican, and the expulsion of missionaries from China, which ultimately put 
an end to Catholic missionary efforts. Whether or not the “Rule of Matteo 
Ricci” is correct still requires a dedicated study. It is clear that if the “Rule of 
Matteo Ricci” had not been interrupted by the Vatican, Catholicism would 
likely have been more popular and accepted among the Chinese, much like 
Buddhism was during its historical spread in China. 89 Perhaps, the key question 
posed by Ricci is how to integrate faith and culture. This involves absorbing 
cultural nourishment to enrich the expression of faith while maintaining its 
purity and orthodoxy. The challenge lies in preserving a pure faith while also 
remaining open to cultural influences, rather than obstructing the process 
of evangelization, as occurred in China after the Chinese Rites Controversy. 90

Pope Francis, in his Apostolic Letter “Motu Proprio” Ad Theologiam Pro-
movendam, indicates that theology must be contextualized with culture, being 
able to apply the Gospel to daily life (no. 4). Faith needs to become culture 
(no. 8). Therefore, theology should not be self-referential; instead, it should 
adopt a transdisciplinary approach. It must integrate all forms of knowledge 
within the framework of divine revelation (no. 5). Theology must maintain its 
scientific stature and strive to expand theological reason toward wisdom, thus 
avoiding dehumanization and impoverishment (no. 7). 91 This shift in theological 
thinking aligns with the historical example set by figures like Matteo Ricci, 
who demonstrated that the gospel’s message can transform diverse cultures 
and undergo mutual enrichment through these encounters. 

Ricci found, in certain aspects of Chinese culture and tradition, a pathway 
for proclaiming the Gospel while also enriching his own understanding of faith. 
During his pontificate, Pope John Paul II recognized the significance of this 
Jesuit missionary and the value of keeping Ricci’s legacy alive. The pope indicated, 

89	 For further reading on the historical proliferation of Buddhism in China, see Erik Zürcher, 
The Buddhist Conquest of China the Spread and Adaptation of Buddhism in Early Medieval 
China (Leiden: Brill, 2007).

90	 For an in-depth discussion of the Chinese Rites Controversy, I recommend Tiangang Li, 
The Chinese Rites Controversy: History, Documents, and Significance (Beijing: Renmin 
University Press, 2019).

91	 Cf. Francis, Ad theologiam promovendam, Lettera Apostolica in forma di «Motu Proprio» 
del Sommo Pontefice (2023), https://www.vatican.va/content/francesco/es/motu_proprio/
documents/20231101-motu-proprio-ad-theologiam-promovendam.html.



130 Lilin Wu

historically and culturally, that “Father Matteo Ricci made himself so ‘Chinese 
with the Chinese’ that he became an expert Sinologist, in the deepest cultural 
and spiritual sense of the term, for he achieved in himself an extraordinary 
inner harmony between priest and scholar, between Catholic and orientalist, 
between Italian and Chinese.” 92

John Paul II also noted that faith could be accommodated within culture, 
while culture could be elevated by faith. Ricci’s legacy still stands as a great 
example to prove that Chinese culture itself has the seeds of Christianity. As 
a bridge between faith and culture, Ricci’s importance has only grown more 
evident as the Church faces contemporary challenges in transmitting the Chri-
stian faith in increasingly secular societies. His importance has also grown more 
significant for the Chinese population. In 2000, Matteo Ricci, together with 
Marco Polo, turned out to be the only two Westers who were honoured at the 
China Millennium Monument (中华世纪坛) in Beijing. His missionary life 
deserves to be read and revisited by generations of both Europeans and Chinese, 
offering valuable lessons on the integration of faith and culture.

Bibliography

Aleni, Giulio. Vita del Maestro Ricci, xitai del Grande Occidente. Edited by Gianni Criveller. 
Translated by Stanislaus Lee, Savio Hon, and Gianni Criveller. Brescia: Fondazione Civiltà 
Bresciana: Centro Giulio Aleni, 2010.

Altamore, Aldo, and Sabino Maffeo. Angelo Secchi: L’avventura scientifica del Collegio Romano. 
Foligno: Quater, 2012.

Amsler, Nadine. Jesuits and Matriarchs: Domestic Worship in Early Modern China. Seattle, 
WA: University of Washington Press, 2018.

Chang, Aloysius. “Father Matteo Ricci and the Enculturation of The Catholic Church in 
China.” In International Symposium on Chinese-Western Cultural Interchange in Com-
memoration of the 400th Anniversary of the Arrival of Matteo Ricci, S. J. in China, 79–83. 
Taipei: Fu Jen Catholic University, 1983.

Confucius. The Analects of Confucius. Translated by William Edward Soothill. Yokohama: 
The Fukuin Printing Company, 1910.

Confucius. A New Annotated English Version of the Analects of Confucius. Translated by 
Guozhen Wu. Fuzhou: Fujian Education Press, 2015.

D’Elia, Pasquale M., ed. Fonti ricciane: Documenti originali concernenti Matteo Ricci e la 
storia delle prime relazioni tra l’Europa e la Cina (1579–1615). Vol. 1. Roma: Libreria dello 
Stato, 1942.

92	 John Paul II, “Message of Pope John Paul II,” no. 2.



131Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 

Dai, David W. Y. “Matteo Ricci and Hsu Kuang-Chi.” In International Symposium on Chi-
nese-Western Cultural Interchange in Commemoration of the 400th Anniversary of the 
Arrival of Matteo Ricci, S. J. in China, 183–94. Taipei: Fu Jen Catholic University, 1983.

Di Bussolo, Alessandro. “Parolin: Matteo Ricci e Xu Guangqi, due scintille di luce, portatori 
della pace di Dio,” May 9, 2003. https://www.vaticannews.va/it/ vaticano/news/2023-05/
parolin-macerata-inaugurazione-statue-matteo-ricci-xu-guangqi.html.

Francis. Ad theologiam promovendam, Lettera Apostolica in forma di «Motu Proprio» del 
Sommo Pontefice. 2023. https://www.vatican.va/content/francesco/es/ motu_proprio/
documents/20231101-motu-proprio-ad-theologiam-promovendam.html.

Fung, Yu-lan. A Short History of Chinese Philosophy. Edited by Derk Bodde. New York: The 
Free Press, 1948.

Gallagher, Michael Paul. Clashing Symbols: An Introduction to Faith and Culture. New and 
rev. ed. London: Darton, Longman & Todd, 2003.

Gernet, Jacques. China and the Christian Impact: A Conflict of Cultures. Translated by Janet 
Lloyd. Cambridge: Cambridge University Press, 1985.

Giovanni Paolo II. “Discorso di Giovanni Paolo II ai partecipanti al Congresso Nazionale del 
Movimento ecclesiale di impegno culturale (16 gennaio 1982),” January 16, 1982. https://
www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1982/january/documents/hf_jp-ii_ 
spe_19820116_impegno-culturale.html.

Hong, Jiao. Dan yuan Ji. A Collection of Danyuan 2. Beijing: Zhonghua, 1999.
Hsia, Ronnie Po-Chia. A Jesuit in the Forbidden City: Matteo Ricci 1552–1610. Oxford: Oxford 

University Press, 2010.
Hughes, Thomas. Loyola and the Educational System of the Jesuits. New York: C. Scribner, 1892.
Imoda, Franco. “Father Matteo Ricci: Jesuit, Scientist, Humanist.” In Matteo Ricci: A Jesuit, 

Scientist and Humanist in China, edited by Michela Fontana, translated by Paul Metcalfe, 
9–10. Roma: De Luca Editori D’Arte, 2010.

John Paul II. Encyclical Letter Redemptoris Missio. 1990. https://www.vatican.va/content/
john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_ redemptoris-missio.html.

John Paul II. “Message of Pope John Paul II to the Participants in the International Confer-
ence Commemorating the Fourth Centenary of the Arrival in Beijing of Father Matteo 
Ricci,” 2001. https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/speeches/2001/october/
documents/hf_jp-ii_spe_20011024_matteo-ricci.html.

John Paul II. “Pope John Paul II’s Address on the Work of Father Ricci in China.” In Inter-
national Symposium on Chinese-Western Cultural Interchange in Commemoration of the 
400th Anniversary of the Arrival of Matteo Ricci, S. J. in China, 1–7 (In English), 8–11 
(In Chinese). Taipei: Fu Jen Catholic University, 1983.

Li, Tiangang. The Chinese Rites Controversy: History, Documents, and Significance. Beijing: 
Renmin University Press, 2019.

Liu, Yu. Harmonious Disagreement: Matteo Ricci and His Closest Chinese Friends. New York: 
Peter Lang, 2015.

Lombardi, Fabrizio. “Xu Guangqi. Un grande cinese cattolico al servizio del suo popolo e del 
suo paese,” April 3, 2021. Accessed July 6, 2023. https://www. laciviltacattolica.it/articolo/
xu-guangqi-un-grande-cinese-cattolico-al-servizio-del-suo-popolo-e-del-suo-paese/.



132 Lilin Wu

Nicolás, Adolfo. “Father Matteo Ricci: A Son of the Society of Jesus.” In Matteo Ricci: A Jesuit, 
Scientist and Humanist in China, edited by Michela Fontana, translated by Paul Metcalfe, 
7–8. Roma: De Luca Editori D’Arte, 2010.

Ricci, Matteo. Catechismo: Il vero significato di “Signore del cielo”, Sommario: Un sincero di-
battito su Dio. Translated by Xuyi and Antonio Olmi. Bologna: Edizioni San Clemente; 
Edizioni Studio Domenicano, 2013.

Ricci, Matteo. Della entrata della Compagnia di Giesù e Christianità nella Cina. 3rd ed. Edited 
by Maddalena Del Gatto and Piero Corradini. Macerata: Quodlibet, 2010.

Ricci, Matteo. Dieci capitoli di un uomo strano: Seguito da Otto canzoni per manicordo occi-
dentale. Edited by Filippo Mignini and Suna Wang. Macerata: Quodlibet, 2010.

Ricci, Matteo. “Lettera al Martino De Fornari S.J.” In Le lettere dalla Cina, 1580–1610, con 
appendice di documenti inediti. Vol. 2 of Opere storiche del P. Matteo Ricci S.I. Ricci, 
Matteo, edited by Pietro Tacchi Venturi, Macerata: Filippo Giorgetti, 1913.

Ricci, Matteo. “Lettera al P. Claudio Acquaviva a Roma,” Macao 13 febbraio 1583.” In Le 
lettere dalla Cina, 1580–1610, con appendice di documenti inediti. Vol. 2 of Opere storiche 
del P. Matteo Ricci S.I. Ricci, Matteo, edited by Pietro Tacchi Venturi, Macerata: Filippo 
Giorgetti, 1913.

Ricci, Matteo. “Lettera al p. Francesco Pasio vice provinciale (15 febbraio, 1609).” In Le let-
tere dalla Cina, 1580–1610, con appendice di documenti inediti. Vol. 2 of Opere storiche del 
P. Matteo Ricci S.I. Ricci, Matteo, edited by Pietro Tacchi Venturi, Macerata: Filippo 
Giorgetti, 1913.

Ricci, Matteo. The True Meaning of the Lord of Heaven: A Modern Commentary. Edited by 
Thierry Meynard. Revised by Jie Tan. Beijing: Commercial Press, 2014.

Ricci, Matteo, and Nicolas Trigault. China in the Sixteenth Century: The Journals of Matthew 
Ricci: 1583–1610. Translated by Louis J. Gallagher. New York: Random House, 1953.

Romiti, Cesare. “Father Matteo Ricci: A Bridge Between East and West.” In Matteo Ricci: 
A Jesuit, Scientist and Humanist in China, edited by Michela Fontana, translated by Paul 
Metcalfe, 13. Roma: De Luca Editori D’Arte, 2010.

Spence, Jonathan D. “Matteo Ricci and the Ascent to Peking.” In Chinese Roundabout: Essays 
in History and Culture, Spence, Jonathan D., 37–49. New York: Norton, 1992.

Spence, Jonathan D. The Memory Palace of Matteo Ricci. London: Faber & Faber, 1985.
Sun, Shangyang. Li Madou and Xu Guangqi. Beijing: Xinhua, 1993.
Wong, Tsz. “Matteo Ricci’s Xiqin Quyi – A Jesuit’s Expert Musicking in Ming China.” PhD 

diss., Georg-August-Universität, 2017.
Zhao, Guoping, and Zongyi Deng, eds. Re-envisioning Chinese Education: The Meaning of 

Person-Making in a New Age. New York: Routledge, 2016.
Zürcher, Erik. The Buddhist Conquest of China the Spread and Adaptation of Buddhism in 

Early Medieval China. Leiden: Brill, 2007.

Lilin Wu (Dr.) – Assistant Professor at the University of Wrocław, PhD from Peking 
University, and STD candidate at the Pontifical Gregorian University. Her monography in-
cludes Thomas Merton’s Journey of Contemplation (Hong Kong-Macerata, 2019). Her research 
interests focus on the relationship between philosophy and theology, faith and reason, faith 
and culture, interreligious dialogue, monasticism, and Christian mysticism. 



© Papieski Wydział Teologiczny we WrocławiuLicencje Creative Commons BY-SA 4.0

Wrocławski Przegląd Teologiczny
33 (2025) 1, 133–154

Wrocław Theological Review
DOI: 10.52097/wpt.8543

Adelajda Sielepin
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie, Polska 
adelajda.sielepin@upjp2.edu.pl 
ORCID: 0000-0003-2511-4218

Symptomy duchowości liturgicznej  
w Kościele antycznym.  

Studium wybranych świadectw
Signs of Liturgical Spirituality in the Early Church: 

A Study of Selected Testimonies

Abstr act: The article refers to the spirituality in the ancient Church with par-
ticular regard to the influence of liturgy on the life of Christians. Though the notion 
of liturgical spirituality does not appear in the early Church, yet we discover signs 
of this reality, which prove that celebration of the sacraments, mainly Baptism and 
Eucharist, functioned as a key and pattern of attitudes in the life of faith. The aim 
of this article is to present and characterise those signs of spirituality which point to 
the theological attributes of liturgy, i.e.: christocentrism, paschality, eschatological 
perspective, and ecclesiality. The study is based particularly on Christian testimonies 
found in selected texts of martyrs who explicitly refer to celebrations of the Eucharist 
and whose words, attitudes, and gestures in decisive moments of their lives evoke those 
liturgical attributes. The subject matter of this article is concerned not so much with 
the liturgy as a phenomenon, but with motivation and conscious participation in the 
Mystery of liturgy as well as the spirit of this participation . The article is meant to 
be a contribution justifying thereasons for drawing from the ancient sources by the 
precursors of Vaticanum II, who intended to vivify the Church’s faith and awareness 
of the importance of liturgy for the purposes of spiritual and moral progress.
Keywords: liturgical spirituality, liturgy, paschal words, formulas, attitudes, litur-
gical gestures, martyrs, Eucharist, faith

Abstr akt: Artykuł dotyczy specyfiki duchowości w Kościele antycznym ze szcze-
gólnym uwzględnieniem wpływu liturgii na życie chrześcijan. Pojęcie duchowości 
liturgicznej wprawdzie nie występuje w początkowym okresie życia Kościoła, ale od-
krywamy wyraźne oznaki tej rzeczywistości, które świadczą, że celebracje sakramentów, 
głównie chrztu i Eucharystii, stanowiły klucz i wzorzec dla życiowych postaw i praktyki 
wiary. Celem artykułu jest ukazanie i charakterystyka takich oznak duchowości, którą 

T e o l o g i a  d u c h o w o ś c i



134 Adelajda Sielepin

znamionują teologiczne atrybuty liturgii, a należą do nich chrystocentryzm, paschal-
ność, eschatologia i eklezjalność. Studium opiera się przede wszystkim na świadectwach 
ówczesnych chrześcijan zamieszczonych w wybranych aktach męczenników, którzy 
w sposób jednoznaczny odwołują się do celebracji Eucharystii i których słowa, postawy 
i gesty w decydującym momencie ich życia wykazują owe znamiona liturgii. Nie tyle 
sam obraz liturgii jako fenomen, co motywacja i świadomość uczestnictwa w miste-
rium liturgii oraz duch tego uczestnictwa są przedmiotem niniejszego opracowania. 
Stanowi ono przyczynek potwierdzający słuszność sięgania do źródeł antycznych przez 
prekursorów Soboru Watykańskiego II, którzy pragnęli ożywić wiarę Kościoła oraz 
świadomość znaczenia liturgii w postępie duchowym i moralnym.
Słowa kluczowe: duchowość liturgiczna, liturgia, paschalne słowa, formuły, 
postawy, gesty liturgiczne, męczennicy, Eucharystia, wiara

Coraz częściej dostrzegamy zjawisko rozdźwięku między wiarą deklaro-
waną a życiem zgodnie z wiarą. I nie jest to nawet kwestia wewnętrznej 

sprzeczności postawy „wierzący i niepraktykujący”, lecz konflikt między „prak-
tykujący”, czyli uczęszczający na liturgię, a niedający czytelnego świadectwa 
w życiu. Zadajemy sobie pytania, co można zrobić, na co zwrócić uwagę, co 
lepiej zrozumieć, aby osiągnąć ów szczytny cel, jakim jest rzeczywiste czerpanie 
z liturgii określanej jako „źródło” i „szczyt” życia (KL 10; KK 11), do czego 
zresztą obecnie Kościół prowadzi, zwłaszcza w nauczaniu ostatnich trzech 
papieży 1. Myślę, że nie chodzi tu o coraz to bardziej wybujałą pomysłowość 
pastoralną, a nawet o samo nauczanie o liturgii, ale o sięgnięcie do tego, co – 
wydaje się – zostało w znacznej mierze zagubione, a przynajmniej niedocenione, 
a jest nią osobista żywa wiara w obecność Chrystusa w sakramentach, dzięki 
której może zaistnieć uzdrawiająca relacja z Jezusem w liturgii i z liturgii jako 
odzwierciedlenie się jej w życiu. 

Warto zauważyć, że liturgiczna dominanta odnowy soborowej ma swoje 
główne ugruntowanie w doświadczeniu pierwszych chrześcijan, którzy opierali 
żywotność swojej wiary przede wszystkim na liturgii, głównie chrztu i Eu-
charystii. Pomimo że termin „liturgia” nie pojawia się w ówczesnej literaturze 
w znaczeniu całokształtu kultu Kościoła, to jednak sakramenty, a szczególnie 
Eucharystia i chrzest, występują na tyle znacząco, że można je objąć tym dzisiaj 
bardzo często używanym terminem „liturgia”, do której oba te sakramenty 
wraz z innymi należą.

1	 Por. Jan Paweł II, Adhortacja apostolska Ecclesia in Europa (2003); Jan Paweł II, Ency-
klika Ecclesia de Eucharistia (2003); Benedykt XVI, Adhortacja apostolska Sacramentum 
Caritatis (2007); Franciszek, List apostolski Desiderio desideravi (2022).



135Symptomy duchowości liturgicznej w Kościele antycznym 

Niektóre źródła starożytne dostarczają na to dowodów i pozwalają bardziej 
szczegółowo poznać wpływ liturgii na życie chrześcijańskie. Należą do nich 
przede wszystkim katechezy chrzcielne i mistagogiczne oraz homilie ojców, 
a także wcześniejsze pisma, takie jak: Didache, Ody Salomona, Apologia 
św. Justyna, Listy św. Ignacego z Antiochii czy starożytne anafory i euchologie, 
które znajdujemy w sakramentarzach. Nieobojętna na tę zależność była również 
ikonografia starochrześcijańska. 

W aktualnej literaturze teologicznej spotykamy nieliczne 2 opracowania, 
które ukazują tę zależność odnośnie do duchowości i formacji na przestrzeni 
dziejów Kościoła 3. Nieco częściej występują publikacje z dziedziny posoborowej 
duchowości eucharystycznej lub ogólnie liturgicznej, zwłaszcza w kontekście 
pastoralnym i teologiczno-spiritualnym 4, ukazujące wpływ liturgii, a głównie 

2	 Gruntownej kwerendy na ten temat podjął się francuski benedyktyn Patrick Prétot, por. 
Patrick Prétot, “Benchmarks for a History of Liturgical Formation,” Studia Liturgica 46, 
nos. 1–2 (2016), 14–38, https://doi.org/10.1177/00393207160461-203.

3	 Por. np: Gabriel M. Braso, Liturgy and Spirituality, trans. Leonard J. Doyle (Collegeville, 
MN, 1960); Eligius Dekkers, “Liturgie et vie spirituelle aux premiers siècles,” La Maison-Dieu 
69 (1962), 29–38; François Vandenbroucke, “Liturgie et piété personnelle. Les prodromes 
de leur tension à la fin du Moyen-Âge,” La Maison-Dieu 69 (1962), 56–66; Claude Savart, 
“Vie spirituelle et liturgie au 19e siècle,” La Maison-Dieu 69 (1962), 67–77; Marie-Joseph 
Le Guillou, “Liturgie et vie spirituelle dans les Eglises d’Orient,” La Maison-Dieu 72 (1962), 
85–98; Matias Augé, Spiritualità liturgica (Milano: San Paolo, 1998); Lorenzo Artuso, 
Liturgia e spiritualitá: Profilo storico (Padova: EMP, 2002); Adelajda Sielepin, Między 
„źródłem” a „szczytem”: Szkice z duchowości liturgicznej (Kraków: Wydawnictwo Karme-
litów Bosych, 2004); Jan Słomka, Historia duchowości: Czas Ojców Kościoła (Katowice: 
Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, 2017); Waldemar Bartocha, “Liturgia w relacji do 
duchowości i mistyki chrześcijańskiej,” Studia Ełckie, no. 23 (2021), 305–26, https://doi.
org/10.32090/SE.230315.

4	 Por. Robert D. Duggan, “Liturgical Spirituality and Liturgical Reform,” Spiritual Life 27, 
no. 1 (1981), 46–53; Kevin W. Irwin, Liturgy, Prayer, and Spirituality (New York: Paulist 
Press, 1984); Wacław Świerzawski, Mistrzu, gdzie mieszkasz?: Człowiek istota mistyczna 
(Sandomierz: Hodie, 1994); Marek Chmielewski, “Posoborowe koncepcje teologii ducho-
wości,” Roczniki Teologiczne 43, no. 5 (1996), 21–37; Jesus Castellano Cervera, “Liturgia 
e Spiritualità,” in Liturgia fondamentale, vol. 2 of Scientia liturgica, ed. Anscar J. Chu-
pungco (Casale Monferrato: Piemme, 1998), 63–82; Burghardt Neunheuser, “Spiritualité 
liturgique,” in Dictionnaire encyclopédique de la liturgie, ed. Domenico Sartore, Achille 
M. Triacca, and Henri Delhougne, vol. 2 (Turnhout: Brepols, 2002), 416–17; Bogusław 
Nadolski, “Duchowość Liturgii godzin,” in Mirabile laudis canticum. Liturgia Godzin: 
Dzieje i teologia, ed. Helmut Jan Sobeczko (Opole: Redakcja Wydawnictw Wydziału 
Teologicznego, 2008), 191–200; Bogusław Migut, “Duchowość eucharystyczna jako du-
chowość komunii,” Roczniki Liturgiczno-Homiletyczne 59, no. 3 (2012), 81–90; Bogusław 
Migut, “Eklezjotwórczy charakter Eucharystii jako ofiary,” Seminare 23 (2006), 11–28; 
Bogusław Migut, “Eucharistic Dimension of Christian Spirituality,” Questions Liturgiques 



136 Adelajda Sielepin

Eucharystii na życie człowieka, które dzięki temu całe może być kultem, jak 
i uczestnictwo w samej Mszy Świętej. W konsekwencji takiego nurtu badań, 
opartego głównie na wykładni doktrynalnej, ważne byłoby znalezienie po-
twierdzenia wspomnianych twierdzeń w rzeczywistym materiale ilustrującym 
konkretne postawy wiary jednoznacznie wypływające z natury liturgii. Okazuje 
się, że wpływ liturgii był obecny od początku istnienia Kościoła 5. Nie darmo 
zarówno Sobór Watykański II, jak i myśl teologiczna poprzedniego stulecia, 
która była inspiracją i przygotowaniem soboru, nawiązywały do doświadczenia 
wiary pierwszych chrześcijan, szczególnie męczenników. 

Celem niniejszego studium jest ukazanie relacji liturgii do życia na przy-
kładzie niektórych świadectw męczenników pierwszych wieków. Źródłem 
opracowania są wybrane teksty z literatury patrystycznej. Posłużą nam one 
do wyłonienia pewnych elementów duchowości, które można by określić 
jako cechy duchowości liturgicznej. Duchowość ta została już wszechstronnie 
omówiona, o czym traktują wymienione w przypisie publikacje 6, dlatego w tym 
miejscu zwrócimy uwagę jedynie na typowe atrybuty duchowości liturgicznej, 
które wynikają z natury liturgii: chrystocentryzm, paschalność, eklezjalność 
i eschatologia. Celem tego studium będzie wskazanie znamion tych atrybutów 
w świadectwach chrześcijan, którzy w decydujących momentach swojego życia 
wyrażali swoją wiarę w słowach, postawach i gestach. Dlatego znaczną część 
niniejszego opracowania będą stanowiły akta męczenników, którzy w sposób 
najbardziej wyrazisty odwołują się do liturgii, czyli do celebracji chrztu, a zwłasz-
cza Eucharystii. W tych sakramentach uczestniczyli i one ukształtowały ich 
sposób życia i przygotowały do konfrontacji ze światem. 

Z racji ograniczeń wynikających z parametrów właściwych dla artykułu 
zostaną wybrane tylko niektóre, najbardziej reprezentatywne przykłady lub 
podane jedynie odsyłacze. W zakres tego opracowania nie wchodzi również 
literatura teologiczna tego okresu, gdyż ze względu na jej ilość i znaczenie, 
wymagałoby to innego i obszernego opracowania. Na początku nieodzowne 

103, nos. 1–2 (2023), 75–89, https://doi.org/10.2143/QL.103.1.3291655; Zbigniew Głowacki, 
“Duchowość eucharystyczna,” Roczniki Teologiczne 65, no. 8 (2018), 27–38, https://doi.
org/10.18290/rt.2018.65.8-2; David W. Fagerberg, Liturgical Mysticism (Steubenville, OH: 
Emmaus Academic, 2019); Adelajda Sielepin, “Duchowość liturgiczna – ukryty postulat 
Vaticanum II,” Roczniki Teologiczne 68, no. 5 (2021), 35–53, https://doi.org/10.18290/
rt.21685-2. 

5	 Ciekawe opracowanie dotyczące wpływu liturgii na kształtowanie się modlitwy Kościoła, 
zob. Andrzej Żądło, “Liturgia szczytem i źródłem modlitwy uczniów Chrystusa w Koś-
ciele starożytnym,” Teologia i Człowiek 53, no. 1 (2021), 135–56, https://doi.org/10.12775/
ticz.2021.007.

6	 Por. przypis 4.



137Symptomy duchowości liturgicznej w Kościele antycznym 

będzie ogólne przybliżenie liturgicznego charakteru życia pierwszych chrześ-
cijan; w kolejnych częściach artykułu omówione zostaną: chrystocentryzm 
i paschalność w modlitwach i wypowiedziach, eklezjalny wymiar duchowości 
męczenników, a następnie postawy i gesty liturgiczne. W zakończeniu wysunięte 
zostaną wnioski i postulaty teologiczno-pastoralne.

Liturgiczny profil pierwszych wspólnot 
chrześcijańskich

W starożytnym Kościele trudno o określenie „duchowość liturgiczna”, podobnie 
jak i „liturgia”, natomiast zazwyczaj posługiwano się terminami „sakrament” 
lub „znak”, a najczęściej używano nazw własnych oznaczających chrzest, 
namaszczenie Duchem i „łamanie Chleba”, czyli Eucharystię. Poszukując naj-
wcześniejszych oznak duchowości liturgicznej, Lorenzo Artuso wskazuje na dwa 
etapy jej rozwoju w dziejach Kościoła: zapowiedzi (I preludi) oraz potwierdzenia 
(l’affermazione), kiedy ta duchowość stała się rozpoznawalna w duchowości 
chrześcijanina 7. W niniejszym opracowaniu interesuje nas pierwszy okres, 
kiedy możemy mówić jedynie o początkach życia duchowego zakorzenionego 
i rozwijającego się w kontekście sakramentów, czyli – jak dzisiaj moglibyśmy 
powiedzieć – w liturgii i z liturgii. Dokonywało się to w harmonijnej jedności 
i spójności kultu publicznego oraz pobożności prywatnej 8. Jedność teologii, 
liturgii i ascetyki 9 była nierozerwalna i oczywista dzięki pasterzom-mistagogom, 
którymi byli ówcześni biskupi, dzisiaj uznawani za ojców Kościoła, i dzięki 
liturgii, która stanowiła podstawową treść życia duchowego. Właściwie nie 
można sobie było wyobrazić duchowości poza wspólną celebracją przeżywaną 
w łączności z braćmi i siostrami. Świętość pierwszych chrześcijan dojrzewała 
w sprzyjającym klimacie liturgii 10 i mocno docierała do serc poszczególnych 
ludzi, którzy świadomie i ściśle wiązali się z Chrystusem i czerpali z liturgii 
inspirację do osobistego życia i świadectwa, które bezwiednie i z wyjątkowym 
autentyzmem oddziaływało na innych. 

Środowisko, w którym żyli pierwsi chrześcijanie, nie mogło przejść obok nich 
obojętnie, a nawet w pewnym sensie mogło odczuwać zagrożenie z ich strony, 
które polegało na wzbudzaniu niepokoju sumienia, często racjonalizowane 
7	 Por. Artuso, Liturgia e spiritualitá, 46.
8	 Por. Braso, Liturgy and Spirituality, 30.
9	 Por. Bogusław Migut, Teologia liturgiczna szkoły rzymskiej (Lublin: Wydawnictwo KUL, 

2007), 37.
10	 „[…] ripened in the warmth of the liturgy” (Braso, Liturgy and Spirituality, 31).



138 Adelajda Sielepin

w stronę oskarżania chrześcijan o wprowadzanie zamętu społecznego i kontestacji 
panującego porządku. To stało się w efekcie jedną z przyczyn prześladowania 
chrześcijan, niezrozumienia ich, podobnie jak Jezusa, którego posądzano o to, 
czego nie czynił. Lecz chrześcijanie nie dziwili się temu, pamiętając, że „nie 
jest uczeń nad Mistrza” (Mt 10,24). 

Pomimo przeciwności i nieufności otoczenia, wierność Chrystusowi owoco-
wała bogactwem charyzmatów, wyraźnie widocznych i charakterystycznych dla 
chrześcijaństwa. Ideał dziewictwa, żarliwość miłości Chrystusa, która udzielała 
się męczennikom, subtelność braterskiej miłości tworzącej pierwsze wspólnoty 
„jednego serca i jednego ducha” (Dz 4,32), wielkie pragnienie osobistej relacji 
z Bogiem, które przejawiało się w sercach pierwszych pustelników i mnichów 
Egiptu i Azji Mniejszej, rodziły się i kształtowały w liturgicznych celebracjach. 
Dowody ścisłej więzi i wpływu liturgii na duchowość znajdujemy w życiu 
wspólnot chrześcijańskich epoki patrystycznej 11, a także w źródłach dziejów 
Kościołów orientalnych 12. Zapowiedź paschy życiowej wywoływała w nich 
ducha wiary i nadziei, dzięki którym mogli mężnie stawić czoła okrutnym 
wyzwaniom i złożyć ofiarę już w duchu zmartwychwstania.

Starożytne martyrologia ukazują wzniosłego ducha pierwszych chrześcijan, 
a proste opisy ich męczeństwa odsłaniają ich wrażliwe, poruszone miłością serca, 
gotowe do najwyższych aktów oddania i wierności umiłowanemu Bogu. W tego 
rodzaju pismach nie mamy do czynienia z traktatami mistycznymi lub teolo-
gicznymi, ale często z krótkimi wyznaniami wyrażonymi w okrzykach lub 
aktach strzelistych z ostatnich momentów ich życia przed męczeńską śmiercią. 
Słynne słowa wyznawców z Abiteny w Numidii (304), gdy w czasie prześlado-
wań odpowiedzieli prokonsulowi na pytanie, dlaczego się gromadzą pomimo 
zakazów: „Bez niedzieli nie możemy” (Sine dominico non possumus), unaocznia 
jednoznacznie istotę życia chrześcijan – była nią Eucharystia. Tę bardzo wczesną 
świadomość rangi Eucharystii w życiu Kościoła wyeksponował Benedykt XVI 
w swojej adhortacji Sacramentum caritatis 13, przywołując niezwykłe zdanie 
św. Ignacego Antiocheńskiego z Listu do Magnezjan 14, w którym określił on 
chrześcijan jako tych, którzy żyją „na sposób dnia Pańskiego” (iuxta dominicam 
viventes). Wyrażenia te są dla nas cenniejsze niż relikwie, bo odkrywają duszę 
Kościoła zjednoczonego z Chrystusem i świadomego wyjątkowej, całkowitej 
i realnej komunii z Nim jako warunkiem ich tożsamości i istnienia. Papież 
11	 Por. Dekkers, “Liturgie et vie spirituelle aux premiers siècles,” 33.
12	 Por. Le Guillou, “Liturgie et vie spirituelle dans les Eglises d’Orient,” 85–98.
13	 Por. Benedykt XVI, Adhortacja apostolska Sacramentum Caritatis, nr 72.
14	 Ignacy z Antiochii, List do Magnezjan 9, 1 (PG 5, 670), cyt. za Benedykt XVI, Adhortacja 

apostolska Sacramentum Caritatis, nr 72.



139Symptomy duchowości liturgicznej w Kościele antycznym 

wyjaśnia w swojej adhortacji, że życie „na sposób dnia Pańskiego” oznacza życie 
w świadomości odkupienia, a dokładnie – „realizowanie własnej egzystencji 
jako ofiary składanej Bogu z samego siebie, aby Jego zwycięstwo objawiało się 
w pełni wszystkim ludziom poprzez postępowanie odnowione wewnętrznie” 15. 
Zdanie to bezpośrednio wprowadza nas w tematykę kolejnej części artykułu 
dotyczącej paschalności.

Chrystocentryzm i paschalność w modlitwach 
i wypowiedziach

Liturgia jest szczególnym uobecnieniem paschalnego misterium Chrystusa 
(KL 6–7), co wyrażają euchologie i aklamacje wypowiadane w czasie celebracji. 
Odnoszą się one do zbawczej śmierci i zmartwychwstania Chrystusa, a także do 
szczęścia zbawionych w komunii z Bogiem. Drogą do tej pełni jest zazwyczaj 
krzyż, rozumiany jako cierpienie duchowe i fizyczne, nie wykluczając śmierci. 
Śmierć jednak nie jest ostatnim słowem, lecz eschatologiczne światło Bożej 
chwały, w której wierni mają udział, jeśli są zjednoczeni z Chrystusem. Lite-
ratura patrystyczna pozwala nam przypuszczać, że zarówno słowa, jak i gesty 
męczenników w sytuacjach wyznania wiary, czy to podczas sądu, czy tuż przed 
męczeństwem, miały swoje źródło właśnie w tak rozumianej liturgii. Były to 
często wyrażenia, które wypowiadali, i gesty, które znali, ponieważ wykony-
wali je podczas świętego zgromadzenia na Eucharystii. Częstą odpowiedzią 
na wyrok śmierci była wdzięczność wywołana świadomością, co on oznacza 
w świetle wiary. Fileasz, biskup Thmuis, miał zareagować tymi słowami: „Ja 
składam cesarzom i prezesowi wielkie dzięki, że stałem się współdziedzicem 
Jezusa Chrystusa” 16. Eucharystia, będąc dziękczynieniem przez Ducha Święte-
go, przenika umysły i pozwala rozumieć, że największym i koniecznym darem, 
którego powinniśmy pragnąć, jest Chrystus, bo tylko On, przyjmowanie Jego 
Ciała i Krwi, daje życie wieczne (por. J 6,33–34). Dziękczynienie za ten dar 
Kościół wyraża w każdej Mszy Świętej, zwłaszcza w modlitwie po Komunii. 
Udział w dziedzictwie Chrystusa rozpoczyna się w sakramencie chrztu 17, 

15	 Benedykt XVI, nr 72.
16	 Ewa Wipszycka and Marek Starowieyski, eds., “Męczeństwo Fileasza biskupa Tmuis, 8” 

in Męczennicy, Ojcowie Żywi 9 (Kraków: Społeczny Instytut Wydawniczy Znak, 1991), 
412.

17	 Por. kolekta z Mszy przy udzielaniu chrztu (Mszał rzymski dla diecezji polskich [Poznań: 
Pallottinum, 1986]). W modlitwie tej występują elementy ze starszych źródeł, por. Leo 
Cunibert Mohlberg, Leo Eizenhöfer, and Peter Siffrin, eds., Sacramentarium Veronense 



140 Adelajda Sielepin

a dopełnia się w komunii eucharystycznej, antycypując spotkanie z Nim już 
bez zasłony – po śmierci w wymiarze eschatologicznym 18. W świetle tych źródeł 
liturgii Kościoła lepiej możemy zrozumieć wiarę męczenników, którzy więcej 
niż o stracie życia myśleli o realizmie Eucharystii i bliskości Chrystusa, który był 
dla nich największym dobrem. Dziękowali za nie z góry, rozumiejąc w wyroku 
niejako znak zbliżającego się dla nich spotkania z Panem.

Jak podaje tradycja 19, Cyprian, biskup Kartaginy, po usłyszeniu wyroku 
śmierci miał powiedzieć: „Bogu niech będą dzięki” (został ścięty 14 IX 258 r. za 
panowania cesarza Waleriana). Z przekazów wiadomo, że przeżywał egzekucję 
bardzo świadomie i spokojnie. Modląc się na kolanach, jakby w kapłańskim 
akcie oddania, tuż przed śmiercią z wiarą dał jasne świadectwo swojego rychłe-
go spotkania z Chrystusem. Widząc nadchodzącego kata, poprosił obecnych 
chrześcijan, by dali katowi 25 sztuk złota 20, gdyż ten właśnie był sprawcą owej 
łaski pełnego spotkania męczennika z Chrystusem. 

Postawa ta potwierdza stanowisko św. Cypriana, który w swoim traktacie De 
mortalitate, napisanym dla umocnienia wiernych przed zagrożeniem śmiercią 
podczas panującej w Kartaginie zarazy, tak zapisał: 

dla sług Bożych wtedy dopiero nastaje pokój i odpoczynek niezamącony i pełen 

swobody, kiedy z pośród wirów świata tego wyrwani, do portu wieczności zdążają 

i kiedy śmierć zwyciężywszy do nieśmiertelności dochodzą. Tam to bowiem praw-

dziwy pokój i cisza nieprzerwana; tam trwałe, silne i wieczne bezpieczeństwo 21. 

(Cod. Bibl. Capit. Veron. LXXXV [80]) 210, 2nd ed., Rerum Ecclesiasticarum Documenta. 
Series Major. Fontes 1 (Rome: Herder, 1966). Szerzej na ten temat, por. m.in. Adelajda 
Sielepin, Rola Ducha Świętego w kształtowaniu nowego człowieka: Studium liturgiczno-
-teologiczne tekstów Mszału Pawła VI (Kraków: Unum, 2008), 108.

18	 Wśród wielu euchologii na ten temat warto zwrócić uwagę na kolektę z czwartku 1. 
tygodnia Adwentu, która jest prośbą o łaskę niejako przyspieszenia tego, „co nasze grzechy 
opóźniają”, czyli komunii z Chrystusem, a w ostateczności Paruzji. 

19	 Por. Ewa Wipszycka and Marek Starowieyski, eds., “Akta prokonsularne św. Cypriana,” 
in Męczennicy, Ojcowie Żywi 9 (Kraków: Społeczny Instytut Wydawniczy Znak, 1991), 
398; por. Józef Boubée, “Słowo wstępne,” in O śmiertelności (De mortalitate), Św. Cyprian 
(Kraków: Ultra Montes, 2020), 18.

20	 Por. Wipszycka and Starowieyski, “Akta prokonsularne św. Cypriana,” 398; Józef Boubée, 
“Przed Kongresem Eucharystycznym w Kartaginie. Św. Cyprjan, biskup kartagiński,” 
Niedziela, no. 7 (1930), 30.

21	 Św. Cyprian z Kartaginy, O śmiertelności, accessed January 28, 2024, https://www. 
ultramontes.pl/cyprian_o_smiertelnosci.htm. 



141Symptomy duchowości liturgicznej w Kościele antycznym 

Z tego też powodu i śmierć męczeńską można było przeżywać jako pewnego 
rodzaju wyzwolenie. Formułą Deo gratias, którą na liturgii chrześcijanie witali 
słowo Boże jako objawienie Jego woli, przyjmowali wyrok skazujący ich na 
śmierć męczeńską jako wolę Pana zapowiadającą rychłe spotkanie z Nim już 
bez doczesnych ograniczeń. 

Natrafiamy też na modlitwy męczenników inspirowane modlitwą euchary-
styczną, które wypowiadali w chwili swojej rozpoczynającej się ofiary. Modlitwa 
ta jako dziedzictwo hebrajskiej berakah ma charakter wielbiąco-dziękczynny 
(eulogijno-dziękczynny) 22. Jest to ekspresja Bożego błogosławieństwa przez 
Chrystusa w Duchu Świętym, którego przywołujemy w epiklezie. Za owo 
błogosławieństwo wyrażone w dziełach zbawczych dziękujemy i uwielbiamy 
Boga, wspominając te dzieła (anamneza) zwieńczone przez Chrystusa w Duchu 
Świętym i prosząc o duchowe owoce tych dzieł w sercach ludzkich z ufnością, 
że się stanie to możliwe dzięki komunii z Chrystusem. Dlatego anafora jest 
jednocześnie akcją i wykracza swoją treścią poza formę samej modlitwy słownej. 
Znaczenie tej modlitwy pomaga nam zrozumieć, jak głęboko ówcześni chrześ-
cijanie przeniknięci byli treściami liturgii i jak głęboko zanurzeni byli w realia 
misterium Chrystusowej Paschy, jak bliskie było dla niech życie w Chrystusie 
i uczestnictwo w trynitarnej relacji Boga. Świadomość ofiary paschalnej Chry-
stusa i pragnienie pełnego w niej uczestnictwa, a tym samym kształtowanie 
życia w duchu tej ofiary jest typowym rysem duchowości eucharystycznej, 
którą określamy także mianem duchowości liturgicznej 23. Świadectwo św. Afry 
z Augsburga 24 przywołuje klimat duchowości tej męczennicy, która niejako 
odzwierciedlała w swoim ciele liturgiczną ofiarę Chrystusa. Pascha Chrystusa 

22	 Por. Michael Kunzler, Liturgia Kościoła, trans. Lucjan Balter (Poznań: Pallottinum, 1999), 
364–65; Stanisław Czerwik, “Modlitwa eucharystyczna,” in Msza święta, ed. Wacław 
Świerzawski (Sandomierz: Wydawnictwo Diecezjalne i Drukarnia, 2012), 313–18; Bogu-
sław Nadolski, “Eucharystyczna modlitwa,” in Leksykon liturgii, ed. Bogusław Nadolski 
(Poznań: Pallottinum, 2006), 436; Joseph Ratzinger, Święto wiary: O teologii mszy świętej, 
2nd ed. (Kraków: Salwator, 2021), 61, 68–75.

23	 Na temat ofiarniczego aspektu duchowości eucharystycznej por. Zbigniew Głowacki, 
“Duchowość eucharystyczna,” Roczniki Teologiczne 65, no. 8 (2018), 27–38, https://doi.
org/10.18290/rt.2018.65.8-2. Także: Rudolf Pierskała, “Duchowość eucharystyczna,” in 
Liturgia culmen et fons vitae missionisque Ecclesiae, ed. Ireneusz Celary (Katowice: Księ-
garnia św. Jacka, 2023), 159–60.

24	 Bruno Krusch, ed., “Conversio et passio Afrae,” in Passiones vitaeque sanctorum aevi Me-
rovingici et antiquiorum aliquot, vol. 3 of Monumenta Germaniae Historica. Scriptorum 
rerum Merovingicarum (Hannoverae: Impensis Bibliopolii Hahniani, 1886), 63, accessed 
March 17, 2024, https://www.dmgh.de/mgh_ss_rer_merov_3/index.htm#page/(III)/
mode/1up.



142 Adelajda Sielepin

staje się paschą osobistą w jej własnych realiach życia. Zachował się tekst tej 
modlitwy 25, którą poniżej przytaczamy w tłumaczeniu własnym:

„Dziękuję Ci, Panie, Jezu Chryste, że uznałeś za słuszne przyjąć mnie jako ofiarę 

dla chwały Twojego Imienia. Ty, który zostałeś ofiarowany jako jedyna ofiara na 

krzyżu dla zbawienia świata, Sprawiedliwy za niesprawiedliwych, Jedyny dobry 

za nikczemnych, błogosławiony za odrzuconych, Jedyny słodki za gorzkich, 

Jedyny nietknięty przez grzech za grzeszników. Tobie oddaję się w ofierze, 

który z Ojcem i Duchem Świętym żyjesz i królujesz na wieki wieków. Amen”. To 

wypowiedziawszy, oddała ducha.

Warto zauważyć, że każda taka modlitwa kończy się słowem „amen”, które 
w kontekście tak podniosłym i zobowiązującym funkcjonuje jako najkrótsze 
wyznanie wiary, potwierdzenie przyjęcia Chrystusa i pójścia za Nim. Słowo 
to – zazwyczaj występujące w liturgii na zakończenie modlitw, a także przed 
przystąpieniem do Komunii eucharystycznej w momencie przyjmowania Ciała 
Chrystusa – męczennicy wypowiadali tuż przed złożeniem ofiary z życia, od-
dając się niejako i pieczętując swoje całkowite ofiarowanie Bogu i uczestnictwo 
w paschalnym misterium Chrystusa.

Przytoczone przykłady ukazują znamienne cechy duchowości świadków 
Chrystusa, których charakteryzowała głęboka świadomość obecności Chrystusa 
Kapłana i uczestnictwa w Jego ofierze nie tylko podczas celebracji, ale w realiach 
własnego życia. W ich doświadczeniu ujawnia się paschalność, eschatologiczna 
wiara i dziękczynienie za łaskę spotkania Boga i udział w Jego życiu.

Eklezjalny wymiar duchowości męczenników

Liturgia łączy nie tylko z Chrystusem, ale z całym Kościołem powszechnym, 
z żywymi i ze świętymi w niebie (KL 8, 33, 53). Kościół mówi o jednej liturgii, 
sprawowanej przez jednego liturga, którym jest Chrystus, a liturgię ziemską 
traktuje jako przedsmak (praegustatio) liturgii niebiańskiej (KL 8). Pojęcie to, 
jak i jego synonimy – „zadatek”, „pierwociny” (pignus, primitiae) wywodzą-
ce się z języka biblijnego – od starożytności znajdowały swoje zastosowanie 
25	 „«Gratias tibi, domine Iesu Christe, qui me dignatus es hostiam habere pro nomine tuo, 

qui pro toto mundo solus hostia oblatus es in cruce, iustus pro iniustis, bonus pro malis, 
benedictus pro maledictis, dulcis pro amaris, mundus a peccato pro peccatoribus universis. 
Tibi offero sacrificium meum, qui cum Patre et Spiritu sancto vivis et regnas in secula secu-
lorum. Amen». Et haec dicens, emisit spiritum” (Krusch, “Conversio et passio Afrae,” 63).



143Symptomy duchowości liturgicznej w Kościele antycznym 

w euchologiach mszalnych 26, przypominając, że w każdej celebracji występuje 
cały Kościół – ziemski i niebiański. Podtrzymywana była tym samym realna 
łączność ze świętymi. Testimonia starożytności dowodzą, że uczniowie Chry-
stusa od początku mieli tę świadomość. Męczennica Teodozja, jako młoda 
dziewczyna, w czasie okrutnych mąk nakłaniana do złożenia ofiary bożkom, 
miała odpowiedzieć oprawcy: „Czemu ty się jeszcze łudzisz, człowiecze? Czy 
nie widzisz, że mam teraz to, o co prosiłam, bo stałam się godną połączenia 
z męczennikami bożymi?” 27. Męczeńską śmierć utożsamia niejako z komunią 
eucharystyczną, dzięki której – jak mówi modlitwa eucharystyczna – uczestni-
czymy w uczcie niebiańskiej całego Kościoła, włącznie ze świętymi w niebie 28. 

Wyznanie znanego męczennika Polikarpa (zm. 155), biskupa Smyrny, wska-
zuje na wywodzące się z liturgii chrztu i Eucharystii zmysł eklezjalny i miłość 
braterską. Przekazy chrześcijańskie mówią, że święty przyprowadzony na 
miejsce stracenia wzniósł oczy ku niebu i wypowiedział następującą modlitwę: 

Ojcze umiłowanego i błogosławionego Syna Swego, Jezusa Chrystusa, który 

nas nauczył znać Ciebie! Boże Aniołów i moc i wszystkiego stworzenia, całego 

rodu ludzi sprawiedliwych, którzy żyją przed obliczem Twojem! Błogosławię 

Ciebie, że mnie uczyniłeś godnym tego dnia i tej godziny, bym pośród liczby 

męczenników miał udział w kielichu Chrystusa Twego, na zmartwychwstanie do 

żywota wiecznego, duszą i ciałem, w nieskazitelności Ducha Świętego. Obym 

wśród nich dzisiaj stanął przed obliczem Twojem jak ofiara piękna i przyjemna, 

tak właśnie jak mnie przygotowałeś, i już naprzód mi objawiłeś, i jak to spełniłeś, 

Boże niekłamliwy i prawdy pełen. Za to i za wszystko chwalę Ciebie, błogosławię 

26	 Zwłaszcza w prefacji De pignore aeterni Paschalis, w formularzu Mszy obrzędowej przy 
udzielaniu sakramentu bierzmowanie oraz w tekstach euchologijnych Niedzieli Zmar-
twychwstania Pańskiego i Adwentu. Na ten temat szerzej por. Sielepin, Rola Ducha 
Świętego w kształtowaniu nowego człowieka, 172–75; Adelajda Sielepin, Chrystus pośród 
was – nadzieja chwały: Eschatologiczna chwała zbawionych w sakramentach chrześcijańskiego 
wtajemniczenia (Sandomierz: Wydawnictwo Diecezjalne, 1996), 198–99. 

27	 Euzebiusz z Cezarei, “Ajdesios – Teodozja 7, 2,” in Historia kościelna. O męczennikach 
palestyńskich, Euzebiusz z Cezarei, trans. Arkadiusz Lisiecki, Pisma Ojców Kościoła (Po-
znań: Fiszer i Majewski Księgarnia Uniwersytecka, 1924), 502.

28	 Wyrażają to głównie epiklezy komunijne po przeistoczeniu, które eksponują jednoczącą 
rolę Ducha Świętego w budowaniu komunii eucharystycznej. Por. na ten temat m.in. Kazi-
mierz Matwiejuk, “Epikleza w modlitwach eucharystycznych,” in Modlitwy eucharystyczne 
Mszału Rzymskiego, ed. Helmut Jan Sobeczko (Opole: Redakcja Wydawnictw Wydziału 
Teologicznego Uniwersytetu Opolskiego, 2005), 160; Lawrence Feingold, The Eucharist: 
Mystery of Presence, Sacrifice, and Communion (Steubenville, OH: Emmaus Academic, 
2020), 517.



144 Adelajda Sielepin

Ciebie i uwielbiam Ciebie, przez wiekuistego Arcykapłana, Jezusa Chrystusa, 

umiłowanego Syna Twego, przez którego Tobie, z Nim razem i Duchem Świętym, 

chwała, i teraz, i na przyszłe wieki. Amen 29. 

Struktura i terminologia tej modlitwy jednoznacznie ujawniają styl modlitwy 
eucharystycznej, w której dominuje aspekt wielbiący Boga za Jego miłość 
i dzieła zbawcze, a jednocześnie wyraźne odniesienie do Chrystusa pośrednika 
i odkupiciela z uwzględnieniem własnej gotowości włączenia się w Jego misję 30. 
Wyrażają to słowa anamnezy Memores... offerimus, wskazując na aktywne 
uczestnictwo (participatio actuosa) w Eucharystii (KL 48).

Świadectwa podają, że św. Polikarp tuż przed wyruszeniem na miejsce mę-
czeństwa poprosił o godzinę czasu, by się mógł spokojnie pomodlić, ugościwszy 
wcześniej tych, którzy po niego przyszli, jakby rozpoczynając liturgię, którą 
pragnął przeżyć teraz we własnym ciele razem z Chrystusem Arcykapłanem. 
W tej modlitwie „pamiętał o wszystkich znajomych swoich, małych i wielkich, 
dostojnych i pospolitych, oraz o całym, po świecie rozproszonym Kościele 
katolickim” 31. Ten rodzaj modlitwy przypomina jednoznacznie oratio fidelium, 
które zapoczątkowuje modlitwę wiernych w czasie Eucharystii, oraz embolizm 
o charakterze wstawienniczym w modlitwie eucharystycznej. Taka modlitwa, 
spotykana u wielu męczenników, świadczy, że nie pamiętali wtedy o sobie, ale 
w kapłańskim akcie ofiary obejmowali wstawiennictwem wszystkich, których 
znali i nie znali. W podniosłym i decydującym momencie oddania życia za 
wiarę zachowywali się jak prawdziwi chrześcijanie objawiający Kościół, który 
w bólach rodzi nowe dzieci Boże. Benedykt XVI stwierdza, że „męczeństwo jest 
źródłem życia” i że w ten sposób męczennicy wchodzili w tajemnicę Eucharystii 32. 
Świadczy to także o ich uważnym uczestnictwie w liturgii, która wpoiła w nich 
pewien model modlitwy i kształtowała intencje, ale także – w nie mniejszym 
stopniu – poczucie przynależności do Kościoła oraz miłość do jego członków.

29	 Ewa Wipszycka and Marek Starowieyski, eds., “Męczeństwo św. Polikarpa 15, 33–35,” 
in Męczennicy, Ojcowie Żywi 9 (Kraków: Społeczny Instytut Wydawniczy Znak, 1991), 
168–69.

30	 Por. Feingold, The Eucharist, 426.
31	 Wipszycka and Starowieyski, “Męczeństwo św. Polikarpa 15, 15,” 165.
32	 „Włączenie się w ciało Chrystusa pokonało potęgę śmierci, męczennik żyje i daje życie, 

daje życie właśnie przez swą śmierć i w ten sposób on sam wszedł w tajemnicę Euchary-
stii” (Joseph Ratzinger, Teologia liturgii: Sakramentalne podstawy życia chrześcijańskiego, 
ed. Krzysztof Góźdź and Marzena Górecka, trans. Wiesław Szymona, Opera Omnia 11 
[Lublin: Wydawnictwo KUL, 2012], 392).



145Symptomy duchowości liturgicznej w Kościele antycznym 

Święty Paweł z Gazy przed śmiercią długo modlił się za chrześcijan, Żydów, 
Samarytan, pogan, rządzących, a także za tych, którzy wydali okrutny wyrok 
śmierci, i za wykonawców tego wyroku. Euzebiusz z Cezarei relacjonuje tymi 
słowami:

Jakżeż będę mógł godnie opowiedzieć następujące potem męczeństwo trzykroć 

błogosławionego Pawła! W tej samej chwili został i on objęty tym samym wyro-

kiem śmierci. W ostatnim momencie życia zwrócił się do kata, który już miał go 

ścinać, z prośbą, by mu jeszcze darował krótką chwilę. Gdy ją uzyskał, wzniósł do 

Boga głośno i dobitnie najserdeczniejsze błaganie najpierw za swoich rodaków 

o pojednanie, prosząc, by co prędzej raczył dać im wolność. Następnie modlił się 

za Żydów, by przez Chrystusa zostali przywiedzeni do Boga. Potem o tę samą 

łaskę błagał dla Samarytan i prosił, aby ci spośród pogan, którzy żyją w błędzie 

i nie znają Boga, do poznania Go doszli i prawdziwą przyjęli religię, przy czym 

i o tych pamiętał, którzy się tłumnie dokoła niego cisnęli. Po tych wszystkich, – 

wielka i niewysłowiona dobroci serca! – modlił się za sędziego, który wydał na 

niego wyrok śmierci, za najjaśniejszych cesarzy, a nawet za tego, który za chwilę 

miał mu głowę uciąć, także on sam i wszyscy mogli to słyszeć. Prosił Boga wszech 

rzeczy, błagając Go, by im zupełnie nie poczytywał tej zbrodni, jakiej na nim się 

dopuszczali. Te i tym podobne modlitwy zanosił donośnym głosem, a prawie 

wszyscy wzruszyli się do litości i do łez, jako że ginął niewinnie 33.

Święty Fruktuoz, biskup Tarragony, idąc na męczeństwo, podobnie modlił się 
za wszystkich na Wschodzie i Zachodzie: „Ja muszę pamiętać o całym Kościele 
katolickim od wschodu aż po zachód” 34. Modlitwa wstawiennicza połączona 
z aktem ofiary z życia oddawanej w obronie wiary w Chrystusa i dla zbawienia 
ludzi świadczy o kapłańskim powołaniu chrześcijan i determinacji, by łączyć 
się z ofiarą Chrystusa, z Nim i w Jego Duchu, a przez Niego modlić się za siebie 
wzajemnie. Postawa wstawiennicza, rodząca się na liturgii, jest też ważnym 
czynnikiem budującym jedność wspólnoty we wszystkich okolicznościach ży-
cia. Pius XII w swojej przełomowej dla liturgii encyklice Mediator Dei (1947) 
dostrzegał kapłański wymiar uczestnictwa Ludu Bożego w Eucharystii 35. Nauka 
soborowa kontynuuje ten rys, mówiąc o powszechnym kapłaństwie wiernych 

33	 Euzebiusz z Cezarei, Historia Kościoła: O męczennikach palestyńskich, trans. Arkadiusz 
Lisiecki (Warszawa: Fronda, 2022), 424–25.

34	 Ewa Wipszycka and Marek Starowieyski, eds., “Akta świętych męczenników biskupa 
Fruktuoza i diakonów Auguriusza i Eulogiusza,” in Męczennicy, Ojcowie Żywi 9 (Kraków: 
Społeczny Instytut Wydawniczy Znak, 1991), 303. 

35	 Pius XII, Encyklika Mediator Dei (1947), nr 86.



146 Adelajda Sielepin

i kapłańskiej misji realizowanej najpierw w Eucharystii, a potem w życiu (KL 14, 
48); kształtuje tym samym ważny rys duchowości chrześcijańskiej 36.

Nie tylko same modlitwy bezpośrednio poprzedzające męczeństwo świadczą 
o liturgicznej duchowości pierwszych chrześcijan. Świadomość eucharystycz-
na przenikała wypowiedzi wyznawców Chrystusa zdających sobie sprawę 
z zagrożenia życia lub czekającego ich już wyroku. Cenili sobie ten stan i ten 
czas przygotowania, wykorzystując go w formacji pozostałych braci i sióstr. 
Odzwierciedlają to zwłaszcza listy duszpasterskie duchownych. Święty Ignacy 
z Antiochii w swoim Liście do Rzymian prosi wręcz swoich podopiecznych, by 
nie próbowali go ratować, lecz docenili ten zaszczyt, jaki biskup poczytywał 
sobie za najwyższe wyróżnienie – spełnić dosłownie kapłańską ofiarę także 
w ciele. Stosując eucharystyczną metaforę, pragnął, by przez męczeństwo od 
dzikich zwierząt mógł stać się pszenicą dla Eucharystii i przyczynić się w ten 
sposób do budowania jedności Kościoła:

Oddajcie mi przysługę największą i pozwólcie mi złożyć siebie samego Bogu 

w ofierze, jako że ołtarz już jest przygotowany. Wy tedy miłością przepojeni, 

stańcie chórem, i śpiewajcie w Chrystusie Jezusie Ojcu na chwałę że Bóg biskupa 

Syrji raczył wyszukać, i zawezwać go ze Wschodu na Zachód… Pozwólcie mi być 

żerem dzikich zwierząt, bo przez nie dojdę do Boga. Jestem pszenicą bożą i na 

mąkę mnie ścierają zęby dzikich zwierząt, bym się stał czystym chlebem Chry-

stusa… Płynie we mnie tylko „woda żywa”, i mówi, i odzywa się w sercu moim: 

„Pójdź do Ojca!”… Pragnę Chleba Bożego, to znaczy Ciała Jezusa Chrystusa… 

A jako napoju pragnę Krwi Jego, to znaczy Miłości Nieskazitelnej 37.

Była to swoista forma naśladowania Chrystusa, a dzięki liturgii naśladowanie 
to nabiera szczególnej intensywności. Jak pisze David W. Fagerberg, misteria 
celebrowane liturgicznie stają się misteriami umiłowanymi i przeżywanymi. 
Rodzi się jedność liturgii sakramentalnej z liturgią osobistą 38, czyli Chrystus 
uobecniany w liturgii żyje w naszym życiu i tak spełnia się Pawłowe „już nie ja 
żyję, lecz żyje we mnie Chrystus” (Ga 2,20).

W innych listach św. Ignacy pisał o wyjątkowym i centralnym znaczeniu 
Eucharystii, która jednoczy z Chrystusem: „Starajcie się więc o to, by się częś-
ciej gromadzić na Eucharystię Bożą i na modlitwę pochwalną. Gdy się bowiem 
36	 Por. Feingold, The Eucharist, 428–29.
37	 Por. Św. Ignacy z Antiochii, “Do Kościoła w Rzymie II, 1; IV, 1,” in Pierwsi świadkowie, 

ed. Marek Starowieyski, trans. Anna Świderkówna, Ojcowie Żywi 8 (Kraków: Społeczny 
Instytut Wydawniczy Znak, 1988), 157–58.

38	 Por. Fagerberg, Liturgical Mysticism, 89.



147Symptomy duchowości liturgicznej w Kościele antycznym 

często schodzicie, słabną siły szatana, i zgubna moc jego kruszy się jednością 
wiary waszej” 39.

Słowa te mówią same za siebie, obnażając słabość ducha ciemności wobec 
komunii miłości, boskiej agape wypełniającej serca wiernych i jednoczącej ich 
z Chrystusem i ze sobą wzajemnie. Duch chrześcijański uwydatnia się przede 
wszystkim w Komunii eucharystycznej oznaczającej komunię z Chrystusem 
i komunię osób, stanowiąc tym samym podstawową rękojmię pokoju zakorze-
nionego w Chrystusie. 

W liście do bp. Polikarpa widzimy zachętę do wiernego kontynuowania tro-
ski o powierzony Kościół ze względu na przymierze z Bogiem oraz wynikające 
z tego faktu zobowiązania i sposób życia: „Chrzest niech wam będzie jakby 
tarczą, wiara – hełmem, miłość – włócznią, a cierpliwość zbroją” 40. Duchowość 
liturgiczna okazuje się być duchowością pokoju, która nie posługuje się środkami 
tego świata, lecz dzięki sakramentom, czerpiąc ze źródła życia Bożego, odznacza 
się łagodną, mądrą miłością, rodzącą postawy mężne, wyrozumiałe, niemającą 
w sobie nic z metod tego świata, do których należy pośpieszny osąd, dzielenie, 
odrzucenie, podejrzliwość, agresja, broń i eksterminacja. Joseph Ratzinger 
w jednej ze swoich homilii mówi o życiu chrześcijańskim zakorzenionym w Eu-
charystii jako o „ruchu pokoju”. Jest to uwarunkowane obecnością Chrystusa, 
który sam jest naszym pokojem (Ef 2,14), dlatego święto Eucharystii nazywano 
„Pokojem” 41. Ratzinger, uzasadniając, pisał dalej: „Eucharystia była przecież 
obecnością Chrystusa, a tym samym płaszczyzną nowego pokoju, płaszczyzną 
przekraczającej granice gościnności, gdzie każdy wszędzie był u siebie w domu” 42.

Przywołanie powyższych świadectw, pochodzących z różnych regionów 
i tradycji ówczesnego Kościoła, pozwala zauważyć, że łączy je wszystkie wiara 
zrodzona na chrzcie i podtrzymywana Eucharystią. Jest to duchowość prze-
niknięta i nasycona liturgią, której ślady są wyczuwalne w sformułowaniach 
teologicznych prosto i bezpośrednio wyrażanych przez chrześcijan różnego stanu, 
świeckich i duchownych. Przemawiają za tym takie pojęcia, jak: ofiara, żertwa, 

39	 Św. Ignacy z Antiochii, “Do Kościoła w Efezie XIII, 1,” in Pierwsi świadkowie, ed. Marek 
Starowieyski, trans. Anna Świderkówna, Ojcowie Żywi 8 (Kraków: Społeczny Instytut 
Wydawniczy Znak, 1988), 139.

40	 Por. Św. Ignacy z Antiochii, “Do Polikarpa VI, 2,” in Pierwsi świadkowie, ed. Marek 
Starowieyski, trans. Anna Świderkówna, Ojcowie Żywi 8 (Kraków: Społeczny Instytut 
Wydawniczy Znak, 1988), 179.

41	 Por. Joseph Ratzinger, “Chrześcijańska wiara jako ruch pokoju,” in Eucharystia – Bóg 
blisko nas, Joseph Ratzinger, ed. Stephan Otto Horn and Vinzenz Pfnür, trans. Monika 
Rodkiewicz (Kraków: Wydawnictwo M, 2005), 135.

42	 Por. Ratzinger.



148 Adelajda Sielepin

Eucharystia, komunia, oddanie, jedność braci i sióstr, słowo Boże, zbawienie, 
oczyszczenie z grzechów, przebaczenie, pokój. Męczeństwo chrześcijan nigdy 
nie było oderwane od ofiary Chrystusa, z którym wtedy szczególnie się jedno-
czyli, dodatkowo jeszcze przez doświadczenia cielesne upodabniali się do Niego, 
oddając się z miłością za innych, by i oni przejrzeli i wytrwali przy Chrystusie.

Postawy i gesty liturgiczne

Najważniejsze w życiu duchowym to usposobienie serca i wewnętrzny stan duszy 
odpowiedzialny za intencje myśli i czynów. Najstarsze źródła chrześcijańskie 
podkreślają znaczenie autentyzmu duchowego, czyli spójności pełnego i świado-
mego uczestnictwa w liturgii z etyką. To właśnie świadomość wiary była wery-
fikowana przez akty zewnętrzne, postawa duchowa ukształtowana w spotkaniu 
z Chrystusem miała być potwierdzona w agapicznej postawie wobec bliźnich, 
ale także przez formę modlitw i aktów kultycznych. W Didache mamy słynny 
hymn dziękczynny, który był modlitwą po Komunii eucharystycznej, często 
dzisiaj śpiewany w czasie liturgii: „Dziękujemy Ci, Ojcze nasz” 43. Dowiaduje-
my się z niego, że wszystko, za co chrześcijanin dziękował Bogu, otrzymywał 
w Chrystusie, którego przyjmował w liturgicznym pokarmie: życie, wiara, 
poznanie, zbawienie, pokarm ziemski i duchowy, życie wieczne 44 – wszystko 
to, co stanowi całokształt egzystencji człowieka, było darem otrzymywanym 
w Jezusie Chrystusie eucharystycznym. Dlatego Eucharystia jawi się jako źródło 
życia człowieka, a w szczególności chrześcijanina. 

Eucharystia podtrzymuje życie ochrzczonych i stanowi rację bytu dla odro-
dzonych w Chrystusie, karmiąc ich nieustannie nowym życiem Zbawiciela. Życie 
w komunii z Chrystusem uzdalnia do pokoju i miłości, dlatego autor Didache 
zabrania gromadzenia się na Eucharystii tym, którzy się Chrystusowym darem 
nie kierują i pozostają w konflikcie z innymi 45. 

43	 Całość hymnu znajduje się w Marek Starowieyski, ed., “Nauka (Didachè) Dwunastu 
Apostołów IX–X,” in Pierwsi świadkowie, trans. Anna Świderkówna, Ojcowie Żywi 8 
(Kraków: Społeczny Instytut Wydawniczy Znak, 1988), 45–48. 

44	 Starowieyski, “Nauka (Didachè) Dwunastu Apostołów IX–X, 45–48”.
45	 „W dzień Pański zgromadzajcie się, łamcie chleb i czyńcie dzięki, wyspowiadawszy się pierwej 

z grzechów swoich, ażeby czysta była ofiara wasza. A żaden, który żyje w nieporozumieniu 
z swym towarzyszem, niech się z wami nie gromadzi, dopóki się nie pojednają, ażeby się 
nie splamiła ofiara wasza” (Starowieyski, “Nauka [Didachè] Dwunastu Apostołów XIV, 
1–2,” 50).



149Symptomy duchowości liturgicznej w Kościele antycznym 

Gesty liturgiczne były głęboko zakorzenione w świadomości wyznawców 
Chrystusa, którzy niejako odruchowo kojarzyli swoje aktualne doświadczenia 
cierpień wynikających z prześladowania Kościoła z liturgicznym uobecnieniem 
ofiary Chrystusa. Opisy męczeństw często przywołują sceny, kiedy to skazani 
chrześcijanie modlili się przed oddaniem życia z rękami rozłożonymi jak ramio-
na krzyża. Wyrażali ducha ofiary w jedności z ukrzyżowanym Panem, jak to 
przeżywano na każdej Eucharystii, również wyrażając to gestem wyciągniętych 
ramion, jeśli tylko nie były one związane. Biskup Terragony Fruktuoz, który 
został skazany na spalenie wraz z dwoma diakonami – Auguriuszem i Eulo-
giuszem, w taki sposób oddawał swoje życie w płomieniach: 

Gdy spłonęły im sznury, którymi mieli skrępowane ręce, wtedy Fruktuoz pa-

miętając o modlitwie Pańskiej, zgodnie ze swym codziennym zwyczajem, ufny 

w zmartwychwstanie, z radością padł na kolana i przyjmując pozycję znaku 

zwycięstwa Pana [krzyża], modlił się do Niego 46.

Niektórzy, jak podają pewne opracowania 47, mieli łaskę oddać życie w czasie Eu-
charystii, kiedy mogli jeszcze ściślej i dosłownie jednoczyć się z ofiarą Chrystusa, 
a niektórzy, jak św. Melania, mieli możność odchodzić z tego świata, słysząc 
nawet głos kapłana wypowiadającego modlitwy kanonu, co istotnie pomagało im 
w przejściu z tego świata i radosnym spotkaniu z Chrystusem w tajemnicy śmierci.

Wymownym gestem był pocałunek pokoju (osculum pacis) przekazywany 
przed ofiarą z życia jako znak miłości wzajemnej w Chrystusie. „Tak więc chrześ-
cijanie podnieśli się i o własnych siłach przeszli tam, dokąd żądał lud. Wcześniej jeszcze 
ucałowali się nawzajem, aby tym uroczystym pocałunkiem pokoju przypieczętować 
swoje męczeństwo” 48. 

Chrześcijanie byli tak przeniknięci znaczeniem sprawowanej Eucharystii, że 
w sytuacjach granicznych spontanicznie ujawniali najgłębsze odczucia i gesty 
wyrażające ich rozumienie życia, zbawienia, relacji, miłości, wierności i czysto-
ści. Szczególne znaczenie miała Eucharystia jako wyjątkowe źródło komunii 
i pojednania, pokoju Chrystusa, co nadal stanowi istotną cechę duchowości 
eucharystycznej 49. Była ona lekarstwem na odstępstwa i podtrzymywała 

46	 Wipszycka and Starowieyski, “Akta świętych męczenników biskupa Fruktuoza i diakonów 
Auguriusza i Eulogiusza 4,” 304. 

47	 Por. Braso, Liturgy and Spirituality, 34–35.
48	 Ewa Wipszycka and Marek Starowieyski, eds., “Męczeństwo Perpetuy i Felicyty 21,” in 

Męczennicy, Ojcowie Żywi 9 (Kraków: Społeczny Instytut Wydawniczy Znak, 1991), 268.
49	 Por. np. Migut, “Duchowość eucharystyczna jako duchowość komunii,” 86–89; Pierskała, 

“Duchowość eucharystyczna,” 161–62.



150 Adelajda Sielepin

wierność Chrystusowi, a przede wszystkim była miejscem doświadczenia ko-
munii w Chrystusie, czego wymowny symbol stanowił liturgiczny znak pokoju 
wyrażany pocałunkiem.

W ramach widzialnych przejawów wrażliwości liturgicznej trzeba wspomnieć 
wizerunki w katakumbach, które przedstawiają motywy eucharystyczne, ale 
i chrzcielne, ukazujące braterską wspólnotę miłości w sferze zbawionych. Litur-
giczny akcent można stwierdzić w obyczaju umieszczania relikwii męczenników 
w ołtarzu. Oznaczał on jedność między ofiarą Chrystusa i ofiarą męczennika, 
które spotykają się w liturgii eucharystycznej 50, ale także komunię świętych 51. 
Ten znak przypomina, że istotą chrześcijańskiego życia jest całkowite oddanie 
i miłość Chrystusa obecnego i żyjącego w człowieku, a w sposób szczególny 
objawiającego się w życiu i czynach męczennika, w pełnej ofierze miłości 
i komunii Kościoła. Eucharystia była rozumiana jako misterium uobecniające 
naturę chrześcijaństwa i ożywiające go, jak zaczyn konstytuujący i formujący 
ludzką kondycję ochrzczonych. Z tych faktów i ich świadomości tworzył się 
sposób życia uczniów Chrystusa, czyli duchowość zakorzeniona w liturgii.

Oprócz świadectw życia chrześcijan mamy też wielki dział świadectw pisa-
nych, reprezentujących oficjalne nauczanie Kościoła pierwszych wieków. Prob-
lematyka wpływu liturgii na życie stanowiła główny wątek katechez, homilii 
i mów ówczesnych pasterzy Kościoła. Zakres ten jednak wychodzi poza obszar 
niniejszego opracowania, które skupia się przede wszystkim na testimoniach 
męczenników i prowadzi do poniższej konkluzji.

Wnioski

Pierwsze wieki chrześcijaństwa odznaczają się spójnością życia liturgicznego 
i codziennej egzystencji. Życie chrześcijańskie koncentrowało się wokół kate-
chumenatu i Eucharystii, nawiązywało do motywów inicjacji chrześcijańskiej 
i braterskiej agape w Chrystusie. Pomimo prześladowań w początkowym okresie 
chrześcijaństwa, duchowość nabierała specyficznych rysów chrystologicznych 
i eklezjalnych, które jednoznacznie odzwierciedlały doświadczenie misterium 
liturgii. Dla pierwszych chrześcijan liturgia stała się naturalną szkołą duchowo-
ści, a duchowość chrzcielna i eucharystocentryczna – zasadniczą duchowością 

50	 Por. Kunzler, Liturgia Kościoła, 253–54; Bogusław Nadolski, Eucharystia, vol. 4 of Liturgika 
(Poznań: Pallottinum, 1992), 117.

51	 Por. Joseph Ratzinger, Duch liturgii, trans. Eliza Pieciul (Poznań: Klub Książki Katolickiej, 
2002), 71. 



151Symptomy duchowości liturgicznej w Kościele antycznym 

uczniów Chrystusa. Podjęte studium jest uzasadnione tym bardziej, że to 
właśnie do tego okresu sięgnęli pionierzy ruchu liturgicznego, szukając inspi-
racji do duchowej odnowy Kościoła, a Sobór Watykański II skorzystał z tych 
propozycji, promując liturgię jako „źródło i szczyt” chrześcijańskiego życia. 
Lektura świadectw Kościoła antycznego pozwala zrozumieć szczegóły tego 
wpływu liturgii na relację z Bogiem i etykę chrześcijan. Możemy w nich roz-
poznać istotne symptomy duchowości liturgicznej. Tym bardziej jest to celowe 
przy badaniu okresu, w którym to pojęcie nie funkcjonowało w świadomości 
Kościoła, natomiast rodziła się rzeczywistość jednoznacznego wyznawania 
wiary w duchu liturgicznego doświadczenia.

Słowa, gesty, postawy wyrastające z liturgicznej celebracji potwierdzały 
usposobienie serca kształtowane przez spotkanie z Chrystusem w sakramen-
tach zarówno w stosunku do Boga, jak i do bliźniego. Symptomy duchowości 
liturgicznej okazują się pełnić funkcję źródła i istoty, swoistego arche ducho-
wości, której kanony zostały ustalone pod wpływem uczestnictwa w celebracji 
sakramentów, głównie chrztu i Eucharystii. Analizowany materiał pozwala na 
wyszczególnienie takich cech duchowości, jak: świadome uczestnictwo w pas-
chalnym misterium Chrystusa, kapłańska ofiarność, włącznie z gotowością 
oddania życia, pamięć wstawiennicza, chrystocentryzm, eschatologiczna wizja 
Kościoła, komunia z Chrystusem i Kościołem, włącznie ze świętymi w niebie 
(męczennicy), dziękczynienie, otwarte wyznawanie wiary i przyjmowanie 
okoliczności jako przejaw Bożej woli. Sięgnięcie do autentycznych świadectw 
braci i sióstr w wierze okazuje się być szczególnie motywującym światłem, 
inspiracją i umocnieniem w życiu wiarą, nie wspominając już o realnym orę-
downictwie pierwszych świętych Kościoła.

Bibliografia

Artuso, Lorenzo. Liturgia e spiritualitá: Profilo storico. Padova: EMP, 2002.
Augé, Matias. Spiritualità liturgica. Milano: San Paolo, 1998.
Bartocha, Waldemar. “Liturgia w relacji do duchowości i mistyki chrześcijańskiej.” Studia 

Ełckie, no. 23 (2021): 305–26. https://doi.org/10.32090/SE.230315.
Benedykt XVI. Adhortacja apostolska Sacramentum Caritatis. 2007.
Boubée, Józef. “Przed Kongresem Eucharystycznym w Kartaginie. Św. Cyprjan, biskup kar-

tagiński.” Niedziela, no. 7 (1930): 29–31.
Boubée, Józef. “Słowo wstępne.” In O śmiertelności (De mortalitate), Św. Cyprian. Kraków: 

Ultra Montes, 2020.
Braso, Gabriel M. Liturgy and Spirituality. Translated by Leonard J. Doyle. Collegeville, 

MN, 1960.



152 Adelajda Sielepin

Cervera, Jesus Castellano. “Liturgia e Spiritualità.” In Liturgia fondamentale. Vol. 2 of Scien-
tia liturgica, edited by Anscar J. Chupungco, 63–82. Casale Monferrato: Piemme, 1998.

Chmielewski, Marek. “Posoborowe koncepcje teologii duchowości.” Roczniki Teologiczne 43, 
no. 5 (1996): 21–37.

Czerwik, Stanisław. “Modlitwa eucharystyczna.” In Msza święta, edited by Wacław Świe-
rzawski. Sandomierz: Wydawnictwo Diecezjalne i Drukarnia, 2012.

Dekkers, Eligius. “Liturgie et vie spirituelle aux premiers siècles.” La Maison-Dieu 69 (1962): 
29–38.

Duggan, Robert D. “Liturgical Spirituality and Liturgical Reform.” Spiritual Life 27, no. 1 
(1981): 46–53.

Euzebiusz z Cezarei. “Ajdesios – Teodozja.” In Historia kościelna. O męczennikach palestyńskich, 
Cezarei, Euzebiusz z, translated by Arkadiusz Lisiecki, 501–2. Pisma Ojców Kościoła. 
Poznań: Fiszer i Majewski Księgarnia Uniwersytecka, 1924.

Euzebiusz z Cezarei. Historia Kościoła: O męczennikach palestyńskich. Translated by Arkadiusz 
Lisiecki. Warszawa: Fronda, 2022.

Fagerberg, David W. Liturgical Mysticism. Steubenville, OH: Emmaus Academic, 2019.
Feingold, Lawrence. The Eucharist: Mystery of Presence, Sacrifice, and Communion. Steuben-

ville, OH: Emmaus Academic, 2020.
Franciszek. List apostolski Desiderio desideravi. 2022.
Głowacki, Zbigniew. “Duchowość eucharystyczna.” Roczniki Teologiczne 65, no. 8 (2018): 

27–38. https://doi.org/10.18290/rt.2018.65.8-2.
Irwin, Kevin W. Liturgy, Prayer, and Spirituality. New York: Paulist Press, 1984.
Jan Paweł II. Adhortacja apostolska Ecclesia in Europa. 2003.
Jan Paweł II. Encyklika Ecclesia de Eucharistia. 2003.
Krusch, Bruno, ed. “Conversio et passio Afrae.” In Passiones vitaeque sanctorum aevi Merovin-

gici et antiquiorum aliquot. Vol. 3 of Monumenta Germaniae Historica. Scriptorum rerum 
Merovingicarum, 41–64. Hannoverae: Impensis Bibliopolii Hahniani, 1886. Accessed March 
17, 2024. https://www.dmgh.de/mgh_ss_rer_merov_3/index.htm#page/(III)/mode/1up.

Kunzler, Michael. Liturgia Kościoła. Translated by Lucjan Balter. Poznań: Pallottinum, 1999.
Le Guillou, Marie-Joseph. “Liturgie et vie spirituelle dans les Eglises d’Orient.” La Maison-

-Dieu 72 (1962): 85–98.
Matwiejuk, Kazimierz. “Epikleza w modlitwach eucharystycznych.” In Modlitwy euchary-

styczne Mszału Rzymskiego, edited by Helmut Jan Sobeczko, 147–65. Opole: Redakcja 
Wydawnictw Wydziału Teologicznego Uniwersytetu Opolskiego, 2005.

Migut, Bogusław. “Duchowość eucharystyczna jako duchowość komunii.” Roczniki Liturgiczno-
-Homiletyczne 59, no. 3 (2012): 81–90.

Migut, Bogusław. “Eklezjotwórczy charakter Eucharystii jako ofiary.” Seminare 23 (2006): 11–28.
Migut, Bogusław. “Eucharistic Dimension of Christian Spirituality.” Questions Liturgiques 

103, nos. 1–2 (2023): 75–89. https://doi.org/10.2143/QL.103.1.3291655.
Migut, Bogusław. Teologia liturgiczna szkoły rzymskiej. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2007.
Mohlberg, Leo Cunibert, Leo Eizenhöfer, and Peter Siffrin, eds. Sacramentarium Veronense 

(Cod. Bibl. Capit. Veron. LXXXV [80]). 2nd ed. Rerum Ecclesiasticarum Documenta. 
Series Major. Fontes 1. Rome: Herder, 1966.

Mszał rzymski dla diecezji polskich. Poznań: Pallottinum, 1986.



153Symptomy duchowości liturgicznej w Kościele antycznym 

Nadolski, Bogusław. “Duchowość Liturgii godzin.” In Mirabile laudis canticum. Liturgia 
Godzin: Dzieje i teologia, edited by Helmut Jan Sobeczko, 191–200. Opole: Redakcja 
Wydawnictw Wydziału Teologicznego, 2008.

Nadolski, Bogusław. Eucharystia. Vol. 4 of Liturgika. Poznań: Pallottinum, 1992.
Nadolski, Bogusław. “Eucharystyczna modlitwa.” In Leksykon liturgii, edited by Bogusław 

Nadolski, 430–46. Poznań: Pallottinum, 2006.
Neunheuser, Burghardt. “Spiritualité liturgique.” In Dictionnaire encyclopédique de la litur-

gie, edited by Domenico Sartore, Achille M. Triacca, and Henri Delhougne, 2:416–17. 
Turnhout: Brepols, 2002.

Pierskała, Rudolf. “Duchowość eucharystyczna.” In Liturgia culmen et fons vitae missionisque 
Ecclesiae, edited by Ireneusz Celary, 151–65. Katowice: Księgarnia św. Jacka, 2023.

Pius XII. Encyklika Mediator Dei. 1947.
Prétot, Patrick. “Benchmarks for a History of Liturgical Formation.” Studia Liturgica 46, 

nos. 1–2 (2016): 14–38. https://doi.org/10.1177/00393207160461-203.
Ratzinger, Joseph. “Chrześcijańska wiara jako ruch pokoju.” In Eucharystia – Bóg blisko nas, 

Ratzinger, Joseph, edited by Stephan Otto Horn and Vinzenz Pfnür, translated by Monika 
Rodkiewicz, 134–35. Kraków: Wydawnictwo M, 2005.

Ratzinger, Joseph. Duch liturgii. Translated by Eliza Pieciul. Poznań: Klub Książki Katoli-
ckiej, 2002.

Ratzinger, Joseph. Święto wiary: O teologii mszy świętej. 2nd ed. Kraków: Salwator, 2021.
Ratzinger, Joseph. Teologia liturgii: Sakramentalne podstawy życia chrześcijańskiego. Edited by 

Krzysztof Góźdź and Marzena Górecka. Translated by Wiesław Szymona. Opera Omnia 
11. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2012.

Savart, Claude. “Vie spirituelle et liturgie au 19e siècle.” La Maison-Dieu 69 (1962): 67–77.
Sielepin, Adelajda. Chrystus pośród was – nadzieja chwały: Eschatologiczna chwała zbawionych 

w sakramentach chrześcijańskiego wtajemniczenia. Sandomierz: Wydawnictwo Diecezjalne, 
1996.

Sielepin, Adelajda. “Duchowość liturgiczna – ukryty postulat Vaticanum II.” Roczniki Teo-
logiczne 68, no. 5 (2021): 35–53. https://doi.org/10.18290/rt.21685-2.

Sielepin, Adelajda. Między „źródłem” a „szczytem”: Szkice z duchowości liturgicznej. Kraków: 
Wydawnictwo Karmelitów Bosych, 2004.

Sielepin, Adelajda. Rola Ducha Świętego w kształtowaniu nowego człowieka: Studium liturgiczno-
-teologiczne tekstów Mszału Pawła VI. Kraków: Unum, 2008.

Słomka, Jan. Historia duchowości: Czas Ojców Kościoła. Katowice: Wydawnictwo Uniwer-
sytetu Śląskiego, 2017.

Starowieyski, Marek, ed. “Nauka (Didachè) Dwunastu Apostołów.” In Pierwsi świadkowie, 
translated by Anna Świderkówna, 39–52. Ojcowie Żywi 8. Kraków: Społeczny Instytut 
Wydawniczy Znak, 1988.

Św. Cyprian z Kartaginy. O śmiertelności. Accessed January 28, 2024. https://www.ultramontes.
pl/cyprian_o_smiertelnosci.htm.

Św. Ignacy z Antiochii. “Do Kościoła w Efezie.” In Pierwsi świadkowie, edited by Marek Sta-
rowieyski, translated by Anna Świderkówna, 132–43. Ojcowie Żywi 8. Kraków: Społeczny 
Instytut Wydawniczy Znak, 1988.



154 Adelajda Sielepin

Św. Ignacy z Antiochii. “Do Kościoła w Rzymie.” In Pierwsi świadkowie, edited by Marek 
Starowieyski, translated by Anna Świderkówna, 156–62. Ojcowie Żywi 8. Kraków: Spo-
łeczny Instytut Wydawniczy Znak, 1988.

Św. Ignacy z Antiochii. “Do Polikarpa.” In Pierwsi świadkowie, edited by Marek Starowieyski, 
translated by Anna Świderkówna, 176–81. Ojcowie Żywi 8. Kraków: Społeczny Instytut 
Wydawniczy Znak, 1988.

Świerzawski, Wacław. Mistrzu, gdzie mieszkasz?: Człowiek istota mistyczna. Sandomierz: 
Hodie, 1994.

Świerzawski, Wacław, ed. Msza święta. 2nd ed. Mysterium Christi 3. Zawichost: Ośrodek 
Formacji Liturgicznej; Sandomierz: Wydawnictwo Diecezjalne i Drukarnia, 2012.

Vandenbroucke, François. “Liturgie et piété personnelle. Les prodromes de leur tension à la 
fin du Moyen-Âge.” La Maison-Dieu 69 (1962): 56–66.

Wipszycka, Ewa, and Marek Starowieyski, eds. “Akta prokonsularne św. Cypriana.” In Mę-
czennicy, 394–99. Ojcowie Żywi 9. Kraków: Społeczny Instytut Wydawniczy Znak, 1991.

Wipszycka, Ewa, and Marek Starowieyski, eds. “Akta świętych męczenników biskupa Fruk-
tuoza i diakonów Auguriusza i Eulogiusza.” In Męczennicy, 299–306. Ojcowie Żywi 9. 
Kraków: Społeczny Instytut Wydawniczy Znak, 1991.

Wipszycka, Ewa, and Marek Starowieyski, eds. “Męczeństwo Fileasza biskupa Tmuis.” In Mę-
czennicy, 400–413. Ojcowie Żywi 9. Kraków: Społeczny Instytut Wydawniczy Znak, 1991.

Wipszycka, Ewa, and Marek Starowieyski, eds. “Męczeństwo Perpetuy i Felicyty.” In Mę-
czennicy, 244–68. Ojcowie Żywi 9. Kraków: Społeczny Instytut Wydawniczy Znak, 1991.

Wipszycka, Ewa, and Marek Starowieyski, eds. “Męczeństwo św. Polikarpa.” In Męczennicy, 
186–202. Ojcowie Żywi 9. Kraków: Społeczny Instytut Wydawniczy Znak, 1991.

Żądło, Andrzej. “Liturgia szczytem i źródłem modlitwy uczniów Chrystusa w Kościele staro-
żytnym.” Teologia i Człowiek 53, no. 1 (2021): 135–56. https://doi.org/10.12775/ticz.2021.007.

Adelajda Sielepin CHR (prof. dr hab.) – jadwiżanka, profesor nauk teologicznych, 
liturgistka. Autorka publikacji z dziedziny teologii liturgicznej, chrześcijańskiej inicjacji, for-
macji liturgicznej, pneumatologii i eschatologii liturgicznej. Uczestniczy w formacji dorosłych 
w katechumenacie i formacji osób konsekrowanych. Jest kierownikiem sekcji Teologii Życia 
Konsekrowanego w Polskim Towarzystwie Teologicznym.



© Papieski Wydział Teologiczny we WrocławiuLicencje Creative Commons BY-SA 4.0

Wrocławski Przegląd Teologiczny
33 (2025) 1, 155–171

Wrocław Theological Review
DOI: 10.52097/wpt.9220

Jerzy Adamczyk
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, Polska 
ksjerzyad@wp.pl 
ORCID: 0000-0003-1415-7378

Wymagania prawne dotyczące budowy 
kościołów: zezwolenie biskupa diecezjalnego  

(kan. 1215 Kodeksu Prawa Kanonicznego)
Legal Requirements for the Construction of Churches: 

Consent of the Diocesan Bishop 
(Canon 1215 of the Code of Canon Law)

Abstr act: The subject of this article is the consent of the diocesan bishop to build 
a new church. In the first paragraph the canonical definition of a church is analyzed in 
the light of canon 1214. The evolution of the term “church” used to represent a sacred 
building is shown against the current canonical definition of “church” and its three 
essential elements. The second paragraph deals with the need for permission from 
the diocesan bishop to build a new church, which can only be granted by the dioce-
san bishop and those equivalent to him by law. The consent of the diocesan bishop, 
necessary for the legality of church construction, must be written, express and prior. 
The third paragraph was devoted to the conditions for issuing the church building 
consent: it can only be given after the diocesan bishop, having heard the opinion of 
the presbyteral council and the rectors of the neighboring churches, judges that the 
new church can serve the good of the faithful and that there will be no shortage of 
funds necessary to build the church and perform divine worship. The author of the 
article concludes that the conditions that the legislator imposes on the bishop before 
granting the church building permit are intended to prevent arbitrary and erroneous 
decisions, as well as to ensure that the church that is to be built will truly meet the 
needs of the faithful and the pastoral ministry.
Key words: Church, chapel, diocesan bishop, consultation, presbyteral council, 
church building permit, rector, parish priest, construction

Abstr akt: Przedmiotem artykułu jest zagadnienie dotyczące zezwolenia biskupa 
diecezjalnego na budowę nowego kościoła. W paragrafie pierwszym dokonano analizy 
kanonicznej definicji kościoła z kan. 1214. Ukazano ewolucję pojęcia „kościół” używa-
nego na przedstawienie budynku sakralnego. Podano aktualną, kanoniczną definicję 

T e o l o g i a  p a s t o r a l n a



156 Jerzy Adamczyk

„kościoła” oraz trzy istotne elementy tego określenia. W paragrafie drugim zajęto się 
koniecznością zgody biskupa diecezjalnego na budowę nowego kościoła. Zezwolenia 
na budowę kościoła może udzielić wyłącznie biskup diecezjalny i ordynariusze z nim 
zrównani. Zgoda biskupa diecezjalnego, konieczna do legalności budowy kościoła, 
musi być: pisemna, wyraźna i uprzednia. Trzeci paragraf został poświęcony warunkom 
wydania zezwolenia na budowę kościoła. Biskup diecezjalny nie powinien udzielać 
zezwolenia, jeśli, po wysłuchaniu zdania rady kapłańskiej i rektorów sąsiednich 
kościołów, nie uzna, że nowy kościół może służyć dobru wiernych i że nie zabraknie 
środków koniecznych na wybudowanie kościoła i sprawowanie kultu Bożego. Autor 
artykułu stwierdza, iż warunki, jakie prawodawca stawia biskupowi przed wydaniem 
decyzji o budowie nowego kościoła, mają zapobiegać arbitralnym postanowieniom 
i uchronić przed decyzjami błędnymi, a także sprawić, że wybudowany kościół będzie 
rzeczywiście potrzebny i będzie owocnie służył duszpasterstwu.
Słowa kluczowe: kościół, kaplica, biskup diecezjalny, konsultacja, rada kapłańska, 
zezwolenie, rektor, proboszcz, budowa

Wstęp

Chrystus przez swoje misterium paschalne stał się prawdziwą i doskonałą 
świątynią Nowego Przymierza i zgromadził lud święty, który zebrany 

w jedności Ojca, Syna i Ducha Świętego, jest Kościołem, tzn. świątynią Boga, 
zbudowaną z żywych kamieni, gdzie Ojciec odbiera cześć w Duchu i prawdzie. 
Trafnie więc od dawna nazywa się „kościołem” także budynek, w którym gro-
madzi się wspólnota chrześcijańska, aby słuchać słowa Bożego, wspólnie się 
modlić, przyjmować sakramenty oraz sprawować Eucharystię. Jako widzialna 
budowla dom ten jest szczególnym znakiem Kościoła pielgrzymującego na ziemi 
i obrazem Kościoła w niebie 1.

Kościół jako budynek przeznaczony wyłącznie i na stałe do gromadzenia się 
ludu Bożego i sprawowania liturgii należy poświęcić Bogu poprzez uroczysty 
obrzęd. Najpierw jednak należy kościół wybudować zgodnie z tym, czego 
wymaga jego natura, czyli powinien być on przystosowany do sprawowania 
świętych obrzędów, odznaczać się szlachetnym pięknem, bez przepychu, by przez 
to stał się prawdziwym symbolem i znakiem rzeczywistości nadprzyrodzonej 2.

Zaplanowanie, lokalizacja i budowa kościoła jest sprawą bardzo odpowie-
dzialną, wymaga wielkiej roztropności i konsultacji z przewidzianymi przez 
prawo gremiami i osobami. Za powyższe kwestie odpowiedzialny jest biskup 

1	 Por. Obrzędy poświęcenia kościoła i ołtarza, Wydanie wzorcowe (Katowice: Księgarnia 
św. Jacka, 2001), nr I, 1–2.

2	 Por. Obrzędy poświęcenia kościoła i ołtarza, nr I, 3. 



157Wymagania prawne dotyczące budowy kościołów…

diecezjalny, od którego prawodawca kodeksowy wymaga wyraźnego zezwolenia 
wydanego na piśmie 3.

Powstają zatem pytania: Jaka jest kanoniczna definicja kościoła i jakie są jej 
elementy? Dlaczego do budowy nowego kościoła czy przekształcenia budynku 
świeckiego na kościół potrzebna jest zgoda biskupa diecezjalnego? Jakie byłyby 
skutki prawne wybudowania kościoła bez zgody biskupa? Jakie warunki stawia 
prawodawca biskupowi, aby ten legalnie wydał wspomnianą zgodę?

Problematyce podjętej w niniejszym artykule nie poświęcono dotychczas 
większej uwagi. Zajmował się tym zagadnieniem Péter Erdő, który opublikował 
dwa artykuły, i częściowo Mario Mosconi, który wydał jeden artykuł. Pozycje te 
umieszczono w bibliografii. Inni autorzy traktują te kwestie w wielkim skrócie. 
Na gruncie polskim nikt nie podejmował wprost powyższej problematyki. 

Kanoniczna definicja kościoła

Nazwa „kościół” (łac. ecclesia) została w pierwszych wiekach chrześcijaństwa 
przyjęta najpierw na oznaczenie wspólnoty wiernych, a następnie także miejsca, 
w którym gromadzą się wierni, aby słuchać słowa Bożego, sprawować Euchary-
stię i przyjmować sakramenty. Nazwę tę wprowadzono między I a IV w. celem 
odróżnienia miejsca gromadzenia się chrześcijan od pogańskiej i izraelskiej 
nazwy templum (świątynia). W następnych wiekach określenie ecclesia weszło 
do powszechnego użytku 4.

3	 Codex Iuris Canonici: Auctoritate Ioannis Pauli PP. II promulgatus (Città del Vaticano: 
Libreria Editrice Vaticana, 1989), kan. 1215 § 1; tekst polski: Kodeks Prawa Kanonicznego, 
Stan prawny na dzień 18 maja 2022 roku. Zaktualizowany przekład na język polski (Poznań: 
Pallottinum, 2022) (dalej: KPK).

4	 Józef Krukowski, “Miejsca i czasy święte,” in Księga IV. Uświęcające zadanie Kościoła, 
vol. 3.2 of Komentarz do Kodeksu Prawa Kanonicznego, ed. Józef Krukowski (Poznań: 
Pallottinum, 2011), 434–35. Prawdziwe terminy techniczne określające kościół jako bu-
dowlę pojawiają się dopiero w III w., kiedy to chrześcijanie zaczęli spotykać się w domach 
przeznaczonych dla różnych działań wspólnoty, a przede wszystkim dla liturgii euchary-
stycznej. Na początku chrześcijanie odbywali spotkania w zwyczajnych domach. Ale już 
przed erą Konstantyna, tu i ówdzie, a zwłaszcza za panowania Galiena (253–68), budowano 
prawdziwe kościoły, czasem, jak się wydaje, dość duże i ważne. Jeśli prawdziwe terminy 
techniczne na określenie kościoła pojawiają się dość późno, to nie tylko z powodu kon-
kretnych okoliczności, częściowo uwarunkowanych prześladowaniami, ale także z powodu 
czynników duchowych. Pierwszy tekst, w którym w języku łacińskim używa się w sposób 
dość naturalny – jako technicznego terminu – słowa ecclesia na oznaczenie budynku, to 
fragment z Historia Augusta Flaviusa Vopiscusa z Syracuz o życiu cesarza Aureliana, gdzie 
autor cytuje następujące słowa Aureliana: „Miror vos, patres sancti, tamdiu de aperiendis 



158 Jerzy Adamczyk

Kodeks Prawa Kanonicznego z 1983 r. w kan. 1214 podaje kanoniczną definicję 
kościoła: „Nazwa kościół oznacza budowlę świętą przeznaczoną do sprawowania 
kultu Bożego, do której wierni mają prawo wstępu w celu wykonywania w niej 
kultu, zwłaszcza publicznego” („Ecclesiae nomine intellegitur aedes sacra divino 
cultui destinata, ad quam fidelibus ius est adeundi ad divinum cultum praeser-
tim publice exercendum”). Ta, zmodyfikowana nieco w stosunku do Kodeksu 
Prawa Kanonicznego z 1917 r. 5, definicja wyróżnia w pojęciu „kościoła” trzy 
istotne elementy: materialny – budowlę; formalny – przeznaczenie budynku 
do kultu; oraz funkcjonalny – służbę wszystkim wiernym. Podkreślenie tego 
trzeciego elementu – odróżniającego kościół od kaplicy – sprawiło, że nowe 
pojęcie kościoła zostało nieco poszerzone, a w rezultacie obejmuje ono te miejsca 
święte, które dawne prawo określało dwiema różnymi nazwami, a mianowicie 
„kościołem” i „kaplicą publiczną”. Dotychczasowa kaplica publiczna, która 
według KPK/17 miała być również dostępna dla wszystkich wiernych 6, stała 
się więc w nowym prawie automatycznie kościołem 7.

Tak zatem istnieją trzy niezbędne warunki prawne, które muszą być spełnione 
jednocześnie, aby można mówić o kościele: a) budynek sakralny, b) jego prze-
znaczenie dla kultu Bożego, c) prawo wiernych do wstępu w celu wykonywania 
w niej kultu, zwłaszcza publicznego. Jeśli brakuje choćby jednego z tych trzech 
warunków, to dana budowla nie jest kanonicznie kościołem. Jest albo kaplicą 
(oratorium), kaplicą prywatną lub inną strukturą, którą w języku potocznym 
ludzie nazywają kościołem 8.

Sibyllinis dubitasse Libris, proinde quasi in Christianorum ecclesia, non in templo deorum 
omnium tractaretis” („Jestem zdumiony, święci ojcowie, że tak długo wahaliście się nad 
kwestią otwarcia ksiąg Sibilii, tak jakbyście debatowali w chrześcijańskim kościele [ecclesia], 
a nie w świątyni wszystkich bogów”). Jeśli założymy, że korzystanie z terminu ecclesia sięga 
Vopiscusa, a nie Aureliana, to okaże się, że w 330 r. w Syrakuzach pojęcie ecclesia kościół-
-budynek było tak powszechne, że poganin mógł zapożyczyć to słowo od chrześcijan, 
podkreślając różnicę między świątynią pogańską (templum), a kościołem chrześcijańskim 
(ecclesia). Christine Mohrmann, “Les dénominations de l’église en tant qu’Édifice en grec 
et en latin au cours des premiers siècles chrétiens,” Revue des sciences religieuses 36 (1962), 
155–57, 159–60.

5	 Codex Iuris Canonici, Pii X Pontificis Maximi iussu digestus Benedicti Papae XV auctoritate 
promulgatus (Romae: Typis Polyglottis Vaticanis, 1917), can. 1161 (dalej: KPK/17).

6	 KPK/17, can. 1188 § 2, nr 2.
7	 Józef Bakalarz, “Miejsca i czasy święte,” in Komentarz do Kodeksu Prawa Kanonicznego, 

ed. Piotr Hemperek, vol. 3 (Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 1986), 385.
8	 Paweł Malecha, “La riduzione di una chiesa a uso profano non sordido alla luce della 

normativa canonica vigente e delle sfide della Chiesa di oggi,” JusOnline, no. 3 (2018), 
177, accessed November 22, 2020, https://jusvitaepensiero.mediabiblos.it/news/allegati/
Malecha%20-%20Jusonline%203-2018.pdf.



159Wymagania prawne dotyczące budowy kościołów…

 Określenie „budynek” (aedes) nie stwarza żadnych trudności interpreta-
cyjnych i wskazuje jedynie na konstrukcję architektoniczną przeznaczoną do 
użytku mieszkalnego lub innego użytku publicznego lub prywatnego. Należy 
zauważyć, że budynek jest konstrukcją materialną, o stabilnym charakterze, która 
jest przymocowana do podłoża; dlatego też nie jest to konstrukcja ruchoma, 
jak maszyna poruszająca się po ulicy, statek na morzu czy latający samolot 9.

Prawodawca pod nazwą „kościół” rozumie ponadto budynek sakralny. W kan. 
1214 nie jest to więc zwykła budowla, lecz budynek święty (sakralny). Innymi 
słowy, nie każdy budynek może być kościołem, ale tylko ten, który jest święty, 
czyli jawi się jako coś innego niż profanum, jest przeciwieństwem profanum. 
Wynika z tego, że budynek święty należy do ludu Bożego, wśród którego Pan 
jest obecny. Jego ściany, dach, plan są na usługach zgromadzenia; rzeczywiście 
można powiedzieć, że jego ściany tworzą – i to nie tylko materialnie – zgro-
madzenie chrześcijańskie, ponieważ oddzielają je od tego, co jest profanum. 
Budynek święty wskazuje więc na konstrukcję materialną, o stabilnym cha-
rakterze, która jest święta, ponieważ w niej wierni gromadzą się w imię Pana 10.

Kościół jest budowlą przeznaczoną dla kultu Bożego przez poświęcenie czy 
błogosławieństwo, z wyłączeniem celów świeckich. Aby budynek święty był 
kościołem, nie może być przeznaczony do jakiegokolwiek kultu, ale tylko do 
kultu Bożego, który uznaje transcendencję Boga, a zatem należyte poddanie 
się Jego woli. Naturalnie katolicyzm widzi ową transcendencję w jedynym 
prawdziwym Bogu w trzech równych i odrębnych Osobach. Kościół pełni swoją 
misję przez liturgię i inną działalność, a przez to oddaje chwałę Bogu i uświęca 
ludzi. Należy również zaznaczyć, że w przypadku kościoła idzie o katolicki kult 
Boży, a nie o jakikolwiek chrześcijański kult Boży czy kult jakiejkolwiek innej 
religii. Katolicki kult Boży może być publiczny lub prywatny 11.

Wreszcie trzeci warunek kanoniczny dla budynku, aby był kościołem, to 
prawo wiernych wstępu do niego w celu wykonywania w nim kultu, zwłaszcza 
publicznego. Prawo to należy do wszystkich wiernych, bez różnicy, i odróżnia 
kościół 12 od oratorium 13 i kaplicy prywatnej 14. W rzeczywistości właściwe 
i wyróżniające się kryterium tych budynków odnosi się do wiernych, którzy 
mają prawo do korzystania z nich. Omówiony element definicji kościoła – 
prawo wiernych wstępu do niego w celu wykonywania w nim kultu, zwłaszcza 

9	 Malecha, 178.
10	 Malecha, 178–79.
11	 Malecha, 179.
12	 KPK, kan. 1214.
13	 KPK, kan. 1223.
14	 KPK, kan. 1226.



160 Jerzy Adamczyk

publicznego – jest dla niego charakterystyczny i odróżnia go przede wszystkim 
od kaplic. Jeśli to prawo przysługuje wszystkim wiernym bez różnicy, to mamy 
wtedy do czynienia z kościołem; jeśli przysługuje ono określonej wspólnocie 
lub grupie wiernych, to jest to kaplica; wreszcie, jeśli dotyczy jednej lub kilku 
określonych osób lub rodziny, to wtenczas jest to kaplica prywatna. Podsumo-
wując, jeśli chodzi o kościoły, należy zaznaczyć, że wierni mają prawo wstępu 
do nich zarówno dla celów kultu publicznego, jak i prywatnego 15.

Konieczność zgody biskupa diecezjalnego  
na budowę kościoła 

Gdy chodzi o powstanie kościoła to można brać pod uwagę różne sytuacje. 
Może chodzić zarówno o budowę od podstaw kościoła, jak i wykorzystanie 
istniejącego budynku jako kościoła. W związku z tym należy zauważyć, że 
biorąc pod uwagę wykorzystanie istniejącego budynku jako kościoła, mogą 
zaistnieć dwie sytuacje. Pierwsza sytuacja dotyczy budynku, który wcześniej 
był kościołem, ale z różnych powodów stracił swoje przeznaczenie dla kultu 
publicznego i rzeczywiście stracił sakralność. Chodzi np. o kościoły w krajach, 
gdzie przez dziesiątki lat zabierano budynki kultu prawowitym właścicielom, 
jak to miało miejsce w krajach Europy Wschodniej. Powszechnie wiadomo, że 
w tych krajach Kościół był ofiarą prześladowań i z tego powodu w niektórych 
z nich, jak na przykład w Związku Radzieckim, wiele budynków kultu zostało 
przekształconych w muzea, kina, teatry, sklepy, magazyny itp. Oprócz tych 
przypadków istnieją kościoły przeznaczone przez biskupa diecezjalnego do 
użytku świeckiego, ale nie niewłaściwego, które teraz, z różnych powodów, 
chce się ponownie otworzyć dla kultu Bożego. Druga sytuacja dotyczy bu-
dynków, które nigdy nie były kościołami. Chodzi o oratorium lub prywatną 
kaplicę, którą chce się legalnie przekształcić w kościół, albo o budynek, który 
jest przeznaczony do użytku świeckiego (np. sala gimnastyczna lub inna sala) 

15	 Malecha, “La riduzione di una chiesa,” 180; zob. Tadeusz Pawluk, “Miejsca święte w świetle 
Kodeksu Jana Pawła II,” Wiadomości Urzędowe Diecezji Opolskiej 41, nos. 1–2 (1986), 
29–30. Kościól jest budynkiem publicznym. Jest to właściwość kościołów, do których – 
w przeciwieństwie do kaplic i prywatnych oratoriów – mogą wejść wszyscy wierni, aby 
uczestniczyć w kulcie liturgicznym. Kościół (budynek) ma w rzeczywistości istotny wpływ 
na życie liturgiczne Kościoła (wspólnoty). Wpływ ten jest trwały, ponieważ po wybudo-
waniu kościoła musi być on jak najszybciej poświęcony lub przynajmniej pobłogosławiony. 
Péter Erdő, “I presupposti giuridici della costruzione delle chiese: il permesso del vescovo,” 
Folia Canonica 13–14 (2010–2011), 188. 



161Wymagania prawne dotyczące budowy kościołów…

i zamierza się go zakupić dla kultu Bożego, czyli przekształcić w kościół. Należy 
zauważyć, że przypadki adaptacji istniejącego budynku są bardzo rzadkie, nawet 
jeśli w praktyce istnieją 16. W niniejszym artykule chodzi wyłącznie o budowę 
nowego kościoła, od podstaw. Kan. 1215 § 1 („Nulla ecclesia aedificetur sine 
expresso Episcopi dioecesani consensu scriptis dato”), będący podstawowym 
źródłem niniejszej pracy, mówi o budowie kościoła, na którą biskup diecezjalny 
koniecznie musi wydać wyraźne, pisemne zezwolenie 17.

Budowa nowego kościoła jest doniosłym wydarzeniem dla publicznego życia 
kościelnego. Stąd osąd w tej sprawie należy do biskupa diecezjalnego. Kan. 1215 
§ 1 postanawia zdecydowanie, że żaden kościół nie może być zbudowany bez 
wyraźnej i pisemnej zgody tegoż biskupa diecezjalnego 18.

Zezwolenia na budowę kościoła może udzielić wyłącznie biskup diecezjalny 
i ordynariusze z nim zrównani 19. Nie mogą zaś tego uczynić: wikariusz generalny, 
wikariusz biskupi czy administrator apostolski ustanowiony na określony czas, 
chyba że otrzymali na to specjalne zlecenie 20. Obowiązek uzyskania zezwolenia 

16	 Paweł Malecha, Edifici di culto nella legislazione canonica e concordataria in Polonia, Tesi 
Gregoriana, Serie Diritto Canonico (Roma: Pontificia Università Gregoriana, 2000), 
93–94. Zezwolenie biskupa diecezjalnego jest wymagane również na przekształcenie lub 
przeznaczenie istniejącego budynku na funkcje kościelne. Erdő, “I presupposti giuridici 
della costruzione delle chiese,” 186.

17	 Normy zawarte w kan. 1215 dotyczą zarówno budowy nowego kościoła, jak i kanonicznego 
powstania kościoła w miejscu, gdzie istnieje już oratorium lub kaplica. John M. Huels, 
“Sacred Places and Times: Canons and Commentary,” in New Commentary on the Code 
of Canon Law, ed. John P. Beal (New York: Paulist Press, 2000), 1429.

18	 „Kiedy czy to instytuty zakonne i stowarzyszenia życia apostolskiego, czy instytucje lub 
inne osoby chcą wybudować kościół na terenie diecezji, muszą otrzymać pisemne zezwo-
lenie biskupa” (Congregatio pro Episcopis, Direttorio per il ministero pastorale dei vescovi 
“Apostolorum Successores” [22 febbraio 2004] [Città del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 
2004], nr 215; tekst polski: Kongregacja do spraw Biskupów, Dyrektorium o pasterskiej 
posłudze biskupów „Apostolorum Successores” [Kielce: Jedność, 2005] [dalej: AS]). W czasie 
rewizji KPK zasugerowano, aby decyzję biskupa o budowie kościoła nazwać „zezwoleniem” 
(licentia) zamiast „zgodą” (consensus). Konsultorzy preferowali słowo „zgoda”. Pontificia 
Commissio Codici Iuris Canonici Recognoscendo, “Adunatio IV a die 4 octobris 1979 
habita,” Communicationes 12 (1980), 334; por. Mario Mosconi, “Chiesa e chiese: le norme 
canoniche relative alla costruzione di una nuova chiesa,” Quaderni di diritto ecclesiale 13, 
no. 3 (2000), 251.

19	 KPK, kan. 1215 § 1. KPK/17 w kan. 1162, § 1 zastrzegał tę kompetencję dla ordynariusza 
miejsca, podczas gdy nowy Kodeks zastrzega ją jedynie dla biskupa diecezjalnego; zob. 
Stanisław Bista, “Przepisy prawa kanonicznego w zakresie budownictwa kościelnego,” 
Ruch Biblijny i Liturgiczny 37, no. 3 (1984), 220, https://doi.org/10.21906/rbl.1303.

20	 KPK, kan. 134 § 3. Na mocy kan. 134 § 3 KPK wikariusz generalny i wikariusz biskupi 
mogą wyrazić zgodę na budowę kościoła jedynie na podstawie specjalnego mandatu biskupa 



162 Jerzy Adamczyk

od biskupa diecezjalnego dotyczy wszystkich i wszelkiego rodzaju kościołów 
(nulla ecclesia) na terenie Kościoła partykularnego. Ważna modyfikacja prawna 
odnosi się tu jedynie do kleryckich instytutów zakonnych. Zgodnie z kan. 611, 
nr 3 („pro institutis clericalibus habendi ecclesiam, salvo praescripto can. 1215 
§ 3, et sacra ministeria peragendi, servatis de iure servandis”) zezwolenie biskupa 
diecezjalnego na założenie domu zakonnego jakiegoś instytutu kleryckiego za-
wiera w sobie prawo do posiadania kościoła oraz wykonywania świętych posług 
zgodnie z przepisami prawa. W ten sposób prawodawca gwarantuje kleryckiemu 
instytutowi zakonnemu podmiotowe uprawnienie do posiadania kościoła, 
które biskup ma obowiązek respektować. Jednakże uprawnienie to jest jeszcze 
determinowane przepisem kan. 1215 § 3, zgodnie z którym wspomniany instytut 
musi otrzymać od biskupa zezwolenie na budowę kościoła w ściśle określonym 
miejscu. Celem tego zezwolenia jest przede wszystkim zatwierdzenie „pewnego 
i określonego miejsca” 21, czyli lokalizacji mającej powstać świątyni. Wszystkie 
inne instytuty życia konsekrowanego muszą otrzymać od biskupa diecezjalnego 
formalne zezwolenie na budowę kościoła według ogólnych norm prawa 22.

Należy zauważyć, że zgoda na budowę musi być wyrażona i wydana na piśmie. 
Wynika z tego, że zgoda domniemana (milcząca lub domyślna) lub ustna musi 
być uznana za nieważną i niebyłą. Tak więc zgoda biskupa diecezjalnego musi 
być: pisemna, wyraźna i uprzednia. Gdy chodzi o promotora budowy kościoła, to 
ustawodawca nie ustanawia żadnych ograniczeń. W konsekwencji promotorem 
budowy może być każdy: jednostka, grupa wiernych, wspólnota itp. 23 Tak więc 
każdy, kto chce budować nowy kościół, tzn. zarówno osoba fizyczna, jak i osoba 
prawna, powinien uzyskać zgodę biskupa diecezji, na której terenie kościół ma 
być budowany 24. Oczywiście może się zdarzyć, że to sam biskup diecezjalny 

diecezjalnego. Również administrator diecezjalny nie może udzielić takiej zgody, chyba 
że otrzyma specjalne upoważnienie od Stolicy Apostolskiej w przypadku, gdy sytuacja 
opróżnionej stolicy biskupiej ulegnie przedłużeniu w czasie. Natomiast wspomniana zgoda 
może być udzielona, biorąc pod uwagę kan. 134 § 3, przez wszystkich, którzy są w prawie 
zrównani z biskupem diecezjalnym (kan. 368, 381 § 2). Por. Malecha, Edifici di culto nella 
legislazione canonica, 94–95; Erdő, “I presupposti giuridici della costruzione delle chiese,” 
186; por. Péter Erdő, “Il consenso del vescovo richiesto per la costruzione delle chiese. 
Osservazioni al can. 1215 CIC,” Periodica 101 (2012), 614.

21	 KPK, kan. 1215 § 3; por. Huels, “Sacred Places and Times: Canons and Commentary,” 1429.
22	 Bakalarz, “Miejsca i czasy święte,” 386–87; por. Malecha, Edifici di culto nella legislazione 

canonica, 98.
23	 Malecha, 95.
24	 „Kiedy czy to instytuty zakonne i stowarzyszenia życia apostolskiego, czy instytucje lub 

inne osoby chcą wybudować kościół na terenie diecezji, muszą otrzymać pisemne zezwo-
lenie biskupa” (AS 215).



163Wymagania prawne dotyczące budowy kościołów…

podejmie inicjatywę budowy kościoła. Nawet w takich przypadkach wyraża 
zgodę, lecz nie na podstawie inicjatywę innych osób, ale swojej. Niezbędne 
warunki zgody mają również zastosowanie w tym przypadku 25. 

Rozpoczęcie budowy kościoła bez pisemnej zgody biskupa diecezjalnego 
byłoby nielegalne 26. Zgodnie z kan. 10 KPK jedynie te ustawy należy uznać za 
unieważniające lub uniezdalniające, które wyraźnie postanawiają, że akt jest 
nieważny albo osoba niezdolna („Irritantes aut inhabilitantes eae tantum leges 
habendae sunt, quibus actum esse nullum aut inhabilem esse personam expresse 
statuitur”). Trzeba jednak dodać, że KPK, w stosunku do prawodawstwa świe-
ckiego, zawiera niewielką liczbę przepisów kanonicznych mających charakter 
unieważniający. Kan. 1215 § 1, traktujący o zezwoleniu biskupa diecezjalnego na 
budowę kościoła, nie jest ustawą unieważniającą. Byłoby czymś absurdalnym, 
gdyby kościół wybudowany bez zezwolenia biskupa czy na podstawie zezwolenia 
wydanego bez zachowania przepisanej procedury, należało zburzyć. Wszystkie 
czynności prawne dokonane wbrew ustawom, które nie są unieważniające lub 
uniezdalniające, to jest te, które nie są wyraźnie usankcjonowane przez prawo 
jako nieważne, są nielegalne (niezgodne z prawem), ale skuteczne, ponieważ nie 
tracą swoich skutków prawnych. Sprawcy tych bezprawnych aktów mogą być 
upomniani, zganieni, a nawet ukarani przez władzę kościelną, w zależności od 
powagi dokonanego aktu i uporu sprawcy, ale nie oznacza to, że nielegalne akty 
prawne zostały pozbawione skuteczności prawnej. Władza kościelna stwierdza 
nieważność lub nieskuteczność tych aktów prawnych tylko wtedy, gdy są one 
sprzeczne z przepisami prawa unieważniającego czy uniezdalniającego 27. Tak 
więc istnieje zakaz budowy kościoła bez uprzedniego zezwolenia biskupa diece-
zjalnego oraz bez zachowania przez tego ostatniego przepisanej procedury. Stąd 
wzniesienie kościoła bez wypełnienia wymienionych warunków jest nielegalne, 
niezgodne z prawem, ale „ważne”. Stąd w niniejszym artykule, kiedy mówi się 
o nieważności zachowania procedury przez biskupa przed budową kościoła, ma 
się na myśli jedynie nielegalność wzniesienia wspomnianej budowli. 

Powstaje pytanie: Dlaczego do budowy nowego kościoła czy przekształcenia 
budynku świeckiego na kościół potrzebna jest zgoda biskupa diecezjalnego? 

25	 Por. Erdő, “Il consenso del vescovo richiesto per la costruzione delle chiese,” 622.
26	 Por. Krukowski, “Miejsca i czasy święte,” 437–38; por. Mosconi, “Chiesa e chiese: le norme 

canoniche relative alla costruzione di una nuova chiesa”, 251. 
27	 Por. Alejandro W. Bunge, Las claves del Código: El Libro I del Código de derecho canónico 

(Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Editorial San Benito, 2006), 72–73. Józef Bakalarz 
(“Miejsca i czasy święte,” 387) słusznie zauważa, że forma pisemna zgody biskupa diecezjal-
nego na budowę kościoła wymagana jest do godziwości aktu, jest potrzebna ze względów 
dowodowych i ma wykluczyć wszelkie wątpliwości co do legalności budowy. 



164 Jerzy Adamczyk

Dlatego że życie liturgiczne Kościoła lokalnego (partykularnego), a zwłaszcza 
sprawowanie Eucharystii, jest ściśle związane z biskupem diecezjalnym. Do 
jego kompetencji należy m.in. wydawanie norm w sprawach liturgicznych 28. 
Eucharystia i liturgia mają generalnie w Kościele charakter publiczny (lub 
w pewnym sensie oficjalny). Dlatego też władza i osobliwa teologiczna rola bi-
skupa diecezjalnego w jego diecezji rozciąga się szczególnie na dziedzinę liturgii. 
Z tego faktu wynika prawo i obowiązek biskupa do określenia miejsca liturgii. 
W zgromadzeniu eucharystycznym lud Boży jest zapraszany do gromadzenia 
się pod przewodnictwem biskupa lub prezbitera zależnego od jego władzy, 
działającego w osobie Chrystusa 29. Czymś najbardziej charakterystycznym dla 
kościołów jest ich charakter publiczny, gdyż do nich – w przeciwieństwie do 
kaplic i prywatnych oratoriów – mogą wejść wszyscy wierni, aby uczestniczyć 
w kulcie liturgicznym. Kościół (budynek) ma w rzeczywistości istotny wpływ 
na życie liturgiczne Kościoła (wspólnoty). Wpływ ten jest trwały, ponieważ 
raz zbudowany kościół musi być jak najszybciej poświęcony lub przynajmniej 
pobłogosławiony. W związku z tym zasada, zgodnie z którą wydanie zezwolenia 
na budowę kościoła jest zadaniem i kompetencją biskupa diecezjalnego, jest 
szczególnie dobrze uzasadniona 30.

Warunki wydania zgody na budowę kościoła

Biskup diecezjalny nie może wydać zezwolenia na budowę kościoła, zanim się 
nie upewni, że nowy kościół jest w danym miejscu potrzebny ze względu na 
dobro duchowe wiernych. Wykładnikiem tego dobra są różnorodne i ważne 
racje duszpasterskie, przemawiające za budową nowej świątyni 31. Drugim 
uwarunkowaniem wspomnianego zezwolenia jest roztropne przewidywanie 
biskupa co do wystarczalności tzw. uposażenia kościoła, czyli materialnej bazy 
dla egzystencji kościoła: jego budowy, utrzymania i konserwacji, a także dla 
sprawowania w nim kultu Bożego. Osąd biskupa w tej sprawie nie musi się 

28	 KPK, kan. 838 § 4: „Ad Episcopum dioecesanum in Ecclesia sibi commissa pertinet, intra 
limites suae competentiae, normas de re liturgica dare, quibus omnes tenentur”.

29	 KPK, kan. 899 § 2. Biskup diecezjalny, w powierzonym mu Kościele partykularnym, wy-
konuje funkcję rządzenia w imieniu Chrystusa, a nie jako wikariusz Biskupa Rzymskiego. 
Erdő, “Il consenso del vescovo richiesto per la costruzione delle chiese,” 616.

30	 Por. Erdő, “I presupposti giuridici della costruzione delle chiese,” 187–88.
31	 Niektórzy kanoniści uważają, że bliska obecność kościoła parafialnego od planowanej 

budowy nowego kościoła jest wystarczającym powodem do odmowy wydania takiego 
pozwolenia. Erdő, “Il consenso del vescovo richiesto per la costruzione delle chiese,” 615.



165Wymagania prawne dotyczące budowy kościołów…

opierać na uprzednim zapewnieniu konkretnego uposażenia (np. fundacja), ale 
wystarcza tu jedynie roztropne przewidywanie, że ofiarność wiernych w danej 
okolicy umożliwi należyte funkcjonowanie nowej świątyni 32.

W odniesieniu do kościołów zakonnych powyższe wymogi należy inter-
pretować w kontekście przepisów o uprzedniej zgodzie biskupa na założenie 
domu zakonnego 33 oraz o pierwszorzędnej odpowiedzialności władz instytutu 
zakonnego za stan majątkowy własnych domów i dzieł. Wydaje się, że uposa-
żenie kościoła wolno w tym wypadku domniemywać w ramach uposażenia 
domu zakonnego 34.

Z racji roztropności duszpasterskiej udzielenie zgody na budowę podlega 
warunkom wymienionym w kan. 1215 § 2 („Episcopus dioecesanus consensum 
ne praebeat nisi, audito consilio presbyterali et vicinarum ecclesiarum rectoribus, 
censeat novam ecclesiam bono animarum inservire posse, et media ad ecclesiae 
aedificationem et ad cultum divinum necessaria non esse de futura”). Biskup 
winien wyrobić sobie w miarę obiektywny osąd co do potrzeby nowego koś-
cioła ze względu na dobro duchowe wiernych oraz co do wystarczalności jego 
wyposażenia czy wystarczającej liczby szafarzy. Aby biskupowi diecezjalnemu 
w tym pomóc, ustawodawca wymaga od niego uprzedniego wysłuchania opinii 
proboszczów i rektorów okolicznych kościołów, a także rady kapłańskiej. Rada 
kapłańska wyraża i reprezentuje ogólne dobro diecezji, podczas gdy rektorzy 
sąsiednich kościołów są wyrazicielami przede wszystkim lokalnych interesów 
duszpasterskich 35. 

Konieczność wysłuchania opinii rady kapłańskiej jest wymogiem nowym, 
który nie występował w przepisach KPK/17 36. Wymóg ten został dodany do 
tekstu kanonu podczas prac nad rewizją poprzedniego Kodeksu.

Wypada dodać, że Dyrektorium Ecclesiae imago sugeruje, iż biskup diecezjal-
ny, w celu ułatwienia mu osądu co do budowy kościoła, może powołać w diecezji 
komisję lub specjalny stały urząd, którego zadaniem będzie zajmowanie się, wraz 
z radą kapłańską i innymi zainteresowanymi komisjami, wszystkimi kwestiami 
dotyczącymi zarówno erekcji nowych parafii, jak i budowy nowych kościołów. 

32	 KPK, kan. 1215 § 2; Bakalarz, “Miejsca i czasy święte,” 387. „Dla podjęcia decyzji w tej 
sprawie [budowy kościoła – przyp. J.A.] biskup wysłucha zdania rady kapłańskiej i pro-
boszczów pobliskich kościołów oraz będzie musiał ocenić, czy nowy kościół będzie służył 
dobru wiernych i czy inicjatorzy przedsięwzięcia mają wystarczającą liczbę szafarzy oraz 
środki potrzebne do budowy i sprawowania kultu” (AS 215).

33	 KPK, kan. 609–11.
34	 KPK, kan. 634–40. Bakalarz, “Miejsca i czasy święte,” 387.
35	 Por. AS 215. Erdő, “Il consenso del vescovo richiesto per la costruzione delle chiese,” 620.
36	 KPK/17, kan. 1162 § 3.



166 Jerzy Adamczyk

Komisja ta powinna być reprezentatywna dla całej diecezji 37. Podobnie stwierdza 
się w Dyrektorium o pasterskiej posłudze biskupów Apostolorum Successores: 

Dla opracowania zagadnień związanych z erekcją nowych parafii i budową koś-

ciołów można powołać do istnienia biuro lub komisję, która współpracowałaby 

z innymi zainteresowanymi tymi zagadnieniami komisjami diecezjalnymi. Do pracy 

w tym biurze lub komisji należałoby powołać tak duchownych, jak i świeckich, 

wybranych ze względu na kompetencje zawodowe 38.

Natomiast biorąc pod uwagę drugi wymóg (konsultacje z rektorami sąsiednich 
kościołów), należy stwierdzić, że do kapłanów kierujących pobliskimi kościo-
łami, z którymi biskup ma się konsultować, należy przede wszystkim zaliczyć 
proboszczów parafii zainteresowanych budową nowego kościoła 39.

Pojawia się pytanie odnośnie do rektorów sąsiednich kościołów: Które kościo-
ły mają być uważane za bliskie (sąsiadujące) lub graniczące? Należy zauważyć, że 
parafia (z zasady posiada terytorium) może graniczyć z terytorium innej parafii, 
podczas gdy kościoły nieparafialne, nieposiadające terytorium, mogą być tylko 
blisko siebie. W świetle tego okazuje się, że z pewnością należy szukać opinii 
proboszcza tej parafii, na terenie której budowany jest nowy kościół. Zapewne 
za bliskie można uznać również kościoły parafialne parafii sąsiadujących z tą, 
na terenie której ma powstać nowy kościół, jak i inne kościoły znajdujące się na 
terenie tej samej parafii 40. Wyrażenie „kościoły sąsiednie” należy interpretować 
ściśle, ponieważ zaniechanie konsultacji z rektorami tych kościołów skutkuje 
nielegalnością zezwolenia biskupiego 41. Przepisy ograniczające korzystanie z praw 

37	 Sacra Congregatio pro Episcopis, “Directorium Ecclesiae imago de pastorali ministerio 
Episcoporum (22 februarii 1973),” in Enchiridion Vaticanum, vol. 4 (Bologna: Edizioni 
Dehoniane Bologna, 1997), nr 1945–2328; tekst polski: Edward Sztafrowski, ed., Posobo-
rowe prawodawstwo kościelne, vol. 6.1 (Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1975), 
nr 10370–11035 (dalej: EI); por. Malecha, Edifici di culto nella legislazione canonica, 96.

38	 AS 215.
39	 Malecha, Edifici di culto nella legislazione canonica, 95–96. W tym miejscu warto zauważyć, 

że w kontekście kan. 1215 § 2, termin „rektor” oznacza zarówno proboszczów, przełożonych 
zakonnych, kapelanów, jak i rektorów kościołów, to znaczy wszystkich kapłanów, którzy 
odpowiadają za jakiś kościół, a nie tylko rektorów z kan. 556. Huels, “Sacred Places and 
Times: Canons and Commentary,” 1429.

40	 Por. Erdő, “I presupposti giuridici della costruzione delle chiese,” 189. Sąsiednie kościoły 
to tylko te w sensie kan. 1214, a nie oratoria, sanktuaria czy kaplice prywatne. Por. Huels, 
“Sacred Places and Times: Canons and Commentary,” 1429.

41	 KPK, kan. 127 § 2, nr 3.



167Wymagania prawne dotyczące budowy kościołów…

są bowiem interpretowane ściśle 42. Co więcej, w wątpliwości prawnej ustawy 
nie obowiązują, nawet te unieważniające 43.

Biskup diecezjalny, zgodnie z normami zawartymi w kan. 127 § 2, nr 2 
(„si consilium exigatur, invalidus est actus Superioris easdem personas non 
audientis; Superior, licet nulla obligatione teneatur accedendi ad earundem 
votum, etsi concors, tamen sine praevalenti ratione, suo iudicio aestimanda, 
ab earundem voto, praesertim concordi, ne discedat”), ma ścisły obowiązek 
wysłuchać opinii zarówno rektorów i proboszczów okolicznych kościołów, jak 
i rady kapłańskiej, ponieważ w przeciwnym razie akt zezwolenia byłby nielegalny. 
Wprawdzie nie jest on obowiązany pójść za radą swych konsultantów, jednakże 
bez ważnego powodu nie powinien odstępować od ich zgodnego zdania. Nie-
mniej jednak opinia osób konsultowanych pomaga biskupowi diecezjalnemu 
ocenić, po pierwsze, czy nowy kościół będzie służył dobru dusz, a po drugie, 
czy nie zabraknie środków na wzniesienie nowej budowli sakralnej dla kultu 
Bożego. Ponieważ prawo nie określa w tym wypadku formy konsultacji, biskup 
może ją przeprowadzić w sposób, jaki w danym wypadku uzna za odpowiedni, 
czy to na piśmie, czy też ustnie 44.

To prawda, że osoby konsultowane przez biskupa mają jedynie głos doradczy. 
Wprawdzie biskup nie ma żadnego obowiązku pójść za ich zdaniem, chociażby 
było zgodne, jednakże bez przeważającego powodu – przez siebie ocenianego – 
nie powinien odstępować od wyrażonego przez nich zdania, zwłaszcza gdy jest 
zgodne 45. Jan Dyduch pisze: 

głos doradczy to życzliwa i kompetentna rada, to zarazem właściwa opinia, 

poprzedzona dokładnym i wszechstronnym rozeznaniem sytuacji. Głos dorad-

czy posiada ogromne znaczenie dla podejmowania decyzji, jest poniekąd jej 

przygotowaniem. Warto przytoczyć zdanie Kard. Wojtyły na temat znaczenia 

głosu doradczego, które wypowiedział, zamierzając ustanowić Radę Kapłańską: 

„Wiadomo bowiem ile w życiu ludzkim – bardziej jeszcze w życiu społecznym – 

zależy od właściwego concilium: od rozeznania, od opinii, od naświetlenia 

spraw, którymi żyje dana społeczność i dla których działa. Bez tej funkcji ani 

prawa stanowione, ani podejmowane decyzje, ani też ich wykonywanie nie 

może być głęboko zakorzenione w życiu wspólnym”. Zadaniem więc wiernych, 

42	 KPK, kan. 18; por. Erdő, “Il consenso del vescovo richiesto per la costruzione delle chiese,” 620.
43	 KPK, kan. 14; por. Erdő, “I presupposti giuridici della costruzione delle chiese,” 190.
44	 Malecha, Edifici di culto nella legislazione canonica, s. 96; Bakalarz, “Miejsca i czasy święte,” 388.
45	 KPK, kan. 127 § 2, nr 2.



168 Jerzy Adamczyk

uczestniczących w synodzie diecezjalnym, jest przygotowanie ustaw synodalnych: 

przez rozeznanie, informację, opinię, przez to co nazywamy głosem doradczym 46.

Należy dodać, że wprawdzie nie wśród warunków wymienionych w kan. 1215, 
ale w kanonie odrębnym i szczegółowym (kan. 1216) znajduje się wymóg, aby 
podczas budowy i restauracji kościołów – po wysłuchaniu ekspertów – respek-
towano zasady liturgii i sztuki sakralnej. Jeśli konkretne plany są już dostępne 
w momencie składania wniosku o aprobatę biskupią przed budową kościoła, 
biskup musi je ocenić. Jeśli nie są one jeszcze gotowe, musi o nie poprosić lub 
zlecić ich przygotowanie (jeśli jest to budowa promowana przez samą diecezję), 
aby wysłuchać odpowiednich biegłych przed udzieleniem zezwolenia 47.

Ponadto biskup diecezjalny musi zapoznać się z planami zabudowy i in-
dustrializacji opracowanymi przez władze cywilne. Wiedza ta jest niezbędna, 
aby w planach nie brakowało miejsc na budowę nowych kościołów. Biskup 
musi zdać sobie sprawę z tego problemu w odpowiednim czasie, to znaczy, że 
nie może działać zbyt późno, gdy w projektach nie ma już żadnych obszarów 
nadających się do budowy kościołów lub gdy wierni w ich nowym osiedlu, 
z powodu braku należytej opieki duszpasterskiej, odeszli już od praktyki życia 
chrześcijańskiego 48.

Liczba kościołów i ich usytuowanie muszą być dostosowane do potrzeb 
duszpasterskich i właśnie z tego powodu biskup diecezjalny, w każdym razie 
przy wydawaniu zgody na budowę kościoła, musi wskazać dokładne miejsce, 
w którym zostanie on zbudowany. Kościół bowiem nie służy do ozdabiania 
miast czy osiedli, ale duszpasterstwu. W sytuacji, gdy budowa nowego kościoła 
nie jest możliwa, biskup diecezjalny może zakupić lub wynająć, tymczasowo, 
pomieszczenia prywatne, które oczywiście można dostosować do potrzeb kultu 
Bożego 49.

46	 Jan Dyduch, “Synod diecezjalny – narzędziem odnowy Kościoła partykularnego,” Prawo 
Kanoniczne: Kwartalnik prawno-historyczny 40, nos. 3–4 (1997), 26.

47	 Por. Erdő, “Il consenso del vescovo richiesto per la costruzione delle chiese,” 624.
48	 „Biorąc pod uwagę rozwój demograficzny na terenie diecezji, a także ustalone przez władze 

świeckie plany rozbudowy i industrializacji, biskup zadba o to, aby przewidziano także 
tereny pod lokalizację przyszłych kościołów i zatroszczy się o to, by w stosownym czasie 
został przydzielony odpowiedni areał oraz zostały dokonane niezbędne ustalenia prawne 
potrzebne do erygowania nowej parafii, tak aby nie okazało się, że z powodu zaniedbania 
nie ma już wolnego terenu i mieszkańcy danego rejonu oddalili się od praktyk religijnych, 
nie mogąc liczyć na odpowiednią pomoc w tym względzie. W takich przypadkach do opieki 
nad wiernymi lepiej skierować kapłanów jak najwcześniej, nie czekając na zakończenie 
prac” (AS 215); por. Malecha, Edifici di culto nella legislazione canonica, 96–97.

49	 Por. EI 180; por. Malecha, Edifici di culto nella legislazione canonica, 97.



169Wymagania prawne dotyczące budowy kościołów…

Wnioski

1.	 Kościół-budowla jest budynkiem publicznym, do którego wstęp mają wierni 
w celu wykonywania w niej kultu, zwłaszcza publicznego. Jest to faktor 
istotnie odróżniający kościół od kaplic.

2.	 Budowa nowego kościoła jest doniosłym wydarzeniem dla publicznego życia 
kościelnego, dlatego decyzja w tej sprawie należy do biskupa diecezjalnego, 
który winien na nią wydać wyraźną i pisemną zgodę.

3.	 Zezwolenia na budowę kościoła może udzielić wyłącznie biskup diecezjalny 
i ordynariusze z nim zrównani, a nie wikariusz generalny, wikariusz biskupi 
czy administrator apostolski ustanowiony na określony czas, chyba że otrzy-
mali na to specjalne zlecenie.

4.	 Do budowy nowego kościoła potrzebna jest zgoda biskupa diecezjalnego, 
dlatego że życie liturgiczne Kościoła lokalnego (partykularnego), a zwłasz-
cza sprawowanie Eucharystii, jest ściśle związane z biskupem diecezjalnym, 
on kieruje liturgią w swoim Kościele partykularnym i on określa miejsca 
celebracji liturgii. 

5.	 Aby mógł powstać nowy kościół, biskup diecezjalny musi dojść do przeko-
nania, że może on służyć dobru wiernych i że nie zabraknie ani środków 
koniecznych na wybudowanie kościoła i sprawowanie kultu Bożego, ani 
szafarzy w nim posługujących.

6.	 Aby biskup diecezjalny mógł wyrobić sobie w miarę obiektywny osąd 
o potrzebie budowy nowego kościoła, musi (do ważności zgody) uprzednio 
wysłuchać opinii proboszczów i rektorów okolicznych kościołów, czyli 
wszystkich kapłanów, którzy odpowiadają za konkretny kościół, a nie tylko 
rektorów, o których traktuje kan. 556, a także rady kapłańskiej. Mają oni 
jedynie głos doradczy, ale biskup winien uwzględnić ich opinię, zwłaszcza 
gdy jest zgodna.

7.	 Biskup ma czynić w odpowiednim czasie starania, aby w planach zagospo-
darowania przestrzennego tworzonych przez czynniki cywilne, znalazło się 
miejsce na nowy kościół.

8.	 Warunki, jakie prawodawca stawia biskupowi przed wydaniem decyzji 
o budowie nowego kościoła, mają zapobiegać arbitralnym postanowieniom 
i uchronić przed decyzjami błędnymi, a także sprawić, że wybudowany koś-
ciół będzie rzeczywiście potrzebny i będzie owocnie służył duszpasterstwu.



170 Jerzy Adamczyk

Bibliografia

Bakalarz, Józef. “Miejsca i czasy święte.” In Komentarz do Kodeksu Prawa Kanonicznego, 
edited by Piotr Hemperek, 3:375–429. Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 1986.

Bista, Stanisław. “Przepisy prawa kanonicznego w zakresie budownictwa kościelnego.” Ruch 
Biblijny i Liturgiczny 37, no. 3 (1984): 217–25. https://doi.org/10. 21906/rbl.1303.

Bunge, Alejandro W. Las claves del Código: El Libro I del Código de derecho canónico. Ciudad 
Autónoma de Buenos Aires: Editorial San Benito, 2006.

Codex Iuris Canonici, Pii X Pontificis Maximi iussu digestus Benedicti Papae XV auctoritate 
promulgatus. Romae: Typis Polyglottis Vaticanis, 1917.

Codex Iuris Canonici: Auctoritate Ioannis Pauli PP. II promulgatus. Città del Vaticano: Libreria 
Editrice Vaticana, 1989. Tekst polski: Kodeks Prawa Kanonicznego, Stan prawny na dzień 
18 maja 2022 roku. Zaktualizowany przekład na język polski (Poznań: Pallottinum, 2022).

Congregatio pro Episcopis. Direttorio per il ministero pastorale dei vescovi Apostolorum 
Successores (22 febbraio 2004). Città del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 2004. Tekst 
polski: Kongregacja do spraw Biskupów, Dyrektorium o pasterskiej posłudze biskupów 
„Apostolorum Successores” (Kielce: Jedność, 2005).

Dyduch, Jan. “Synod diecezjalny – narzędziem odnowy Kościoła partykularnego.” Prawo 
Kanoniczne: Kwartalnik prawno-historyczny 40, nos. 3–4 (1997): 23–36.

Erdő, Péter. “Il consenso del vescovo richiesto per la costruzione delle chiese. Osservazioni 
al can. 1215 CIC.” Periodica 101 (2012): 597–626.

Erdő, Péter. “I presupposti giuridici della costruzione delle chiese: il permesso del vescovo.” 
Folia Canonica 13–14 (2010–2011): 175–93.

Huels, John M. “Sacred Places and Times: Canons and Commentary.” In New Commentary on 
the Code of Canon Law, edited by John P. Beal, 1424–48. New York: Paulist Press, 2000.

Kodeks Prawa Kanonicznego. Stan prawny na dzień 18 maja 2022 roku. Zaktualizowany 
przekład na język polski. Poznań: Pallottinum, 2022.

Kongregacja do spraw Biskupów. Dyrektorium o pasterskiej posłudze biskupów „Apostolorum 
Successores”. Kielce: Jedność, 2005.

Krukowski, Józef. “Miejsca i czasy święte.” In Księga IV. Uświęcające zadanie Kościoła. Vol. 3.2 
of Komentarz do Kodeksu Prawa Kanonicznego, edited by Józef Krukowski, 428–76. 
Poznań: Pallottinum, 2011.

Malecha, Paweł. Edifici di culto nella legislazione canonica e concordataria in Polonia. Tesi 
Gregoriana, Serie Diritto Canonico. Roma: Pontificia Università Gregoriana, 2000.

Malecha, Paweł. Edifici di culto nella legislazione canonica: Studio sulle chiese-edifici. Roma: 
Pontificia Università Gregoriana, 2002.

Malecha, Paweł. “La riduzione di una chiesa a uso profano non sordido alla luce della norma-
tiva canonica vigente e delle sfide della Chiesa di oggi.” JusOnline, no. 3 (2018): 173–98. 
Accessed November 22, 2020. https://jusvitaepensiero.mediabiblos.it/news/allegati/
Malecha%20-%20Jusonline%203-2018.pdf.

Mohrmann, Christine. “Les dénominations de l’église en tant qu’Édifice en grec et en latin 
au cours des premiers siècles chrétiens.” Revue des sciences religieuses 36 (1962): 155–74.

Mosconi, Mario. “Chiesa e chiese: le norme canoniche relative alla costruzione di una nuova 
chiesa.” Quaderni di diritto ecclesiale 13, no. 3 (2000): 248–67.



171Wymagania prawne dotyczące budowy kościołów…

Obrzędy poświęcenia kościoła i ołtarza. Wydanie wzorcowe. Katowice: Księgarnia św. Jacka, 
2001.

Pawluk, Tadeusz. “Miejsca święte w świetle Kodeksu Jana Pawła II.” Wiadomości Urzędowe 
Diecezji Opolskiej 41, nos. 1–2 (1986): 26–43.

Pontificia Commissio Codici Iuris Canonici Recognoscendo. “Adunatio IV a die 4 octobris 
1979 habita.” Communicationes 12 (1980): 334. 

Sacra Congregatio pro Episcopis. “Directorium Ecclesiae imago de pastorali ministerio Epis-
coporum (22 februarii 1973).” In Enchiridion Vaticanum, vol. 4, nr 1945–2328. Bologna: 
Edizioni Dehoniane Bologna, 1997. Tekst polski: Edward Sztafrowski, ed., Posoborowe 
prawodawstwo kościelne, vol. 6.1 (Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1975), 
nr 10370–11035.

Sobór Watykański II. Konstytucja o liturgii świętej Sacrosanctum concilium. 1963.
Sztafrowski, Edward, ed. Posoborowe prawodawstwo kościelne. Vol. 6.1, nr 10370–11035. War-

szawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1975.

Jerzy Adamczyk (ks. dr hab.) – prezbiter diecezji radomskiej, doktor habilitowany 
nauk prawnych w zakresie prawa kanonicznego, wykładowca prawa kanonicznego w WSD 
w Radomiu–KUL. Jest autorem opracowań z zakresu prawa małżeńskiego, hierarchicznego 
ustroju Kościoła, sakramentów świętych i miejsc świętych oraz Urzędu Nauczycielskiego 
Kościoła.





© Papieski Wydział Teologiczny we WrocławiuLicencje Creative Commons BY-SA 4.0

Wrocławski Przegląd Teologiczny
33 (2025) 1, 173–208

Wrocław Theological Review
DOI: 10.52097/wpt.9447

Dawid Makowski
Papieski Uniwersytet św. Anzelma w Rzymie, Włochy 
dawid.makowski@anselmianum.com 
ORCID: 0009-0003-6007-0393

Emanuel Kwiatkowski
Uniwersytet Mikołaja Kopernika w Toruniu, Polska 
emanuel.kwiatkowski@gmail.com 
ORCID: 0009-0009-5217-978X

Biskupi europejscy wobec odnowy święceń  
niższych. Postulaty dotyczące modyfikacji  
dyscypliny kościelnej względem święceń  

niższych w okresie przedprzygotowawczym 
Soboru Watykańskiego II (1959–1960) – słowo 

wstępu i tłumaczenie*

European Bishops and the Reform of Minor Orders:  
Vota on the Modification of Ecclesiastical Discipline of Minor Orders 
Prior to Vatican Council II (1959–1960) – Introduction and Translation

Abstr act: The presented translation work deals with the European bishops’ vota 
sent to the Preparatory Commission of the Second Vatican Council in the years 
1959–1960, which significantly influenced the subsequent reform of minor orders. 
The first part of the article presents the historical context of the issue in question. 
The main part of the article contains excerpts from letters sent by bishops and their 
first translation into Polish. They concern minor orders, tonsure, celibacy and the 
role of laity in the Church. The third part summarizes the main ideas concerning 

*	 Dawid Makowski zebrał postulaty biskupów i je opracował, a Emanuel Kwiatkowski do-
konał ich tłumaczenia z jednoczesnym podkreśleniem najczęściej występujących tematów, 
istniejących obok tezy wiodącej, dotyczącej reformy święceń niższych. Hipotezą badawczą 
obydwu autorów było stwierdzenie, iż nie wszyscy biskupi dobrze rozumieli istotę święceń 
niższych, co wpływało na ich odmienne zdania odnośnie do reformy święceń. Wniosek, 
którego autorem jest Dawid Makowski, został wysunięty na podstawie wspólnych studiów 
nad źródłami obydwu autorów.



174 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

the reform, which also provided its initial perspectives. The article aims to recognize 
both the initial situation for the reform and its original perspectives resulting from 
the vota of European bishops. 
Keywords: liturgical renewal, Second Vatican Council, minor orders, liturgical 
ministries, Vatican II Preparatory Commission, tonsure, celibacy

A bstr akt: Prezentowana praca translatorska została poświęcona postulatom 
biskupów europejskich nadsyłanym do Komisji Przedprzygotowawczej Soboru Wa-
tykańskiego II w latach 1959–1960, które znacząco wpłynęły na późniejszą odnowę 
święceń niższych. W pierwszej części artykułu przedstawiono kontekst historyczny 
przedmiotowego zagadnienia. Główna część artykułu zawiera fragmenty listów 
nadesłanych przez biskupów oraz pierwsze ich tłumaczenie na język polski. Dotyczą 
one święceń niższych, tonsury, celibatu i roli świeckich w Kościele. W trzeciej części 
syntetycznie ujęto główne idee dotyczące reformy, będące jednocześnie jej pierwszy-
mi perspektywami. Artykuł ma na celu dostrzeżenie zarówno sytuacji wyjściowej 
dla reformy, jak i jej pierwotnych perspektyw wynikających z postulatów biskupów 
europejskich. 
Słowa kluczowe: odnowa liturgiczna, Sobór Watykański II, święcenia niższe, 
posługi liturgiczne, Komisja Przedprzygotowawcza Soboru Watykańskiego II, tonsura, 
celibat

Wstęp

Zagadnienie reformy liturgicznej jest dzisiaj często poruszane i omawiane, 
jednak nie zawsze w ujęciu całościowym. Zazwyczaj podkreśla się jedynie 

to, czego dokonano po II Soborze Watykańskim (1962–1965). Jednak wówczas 
można łatwo zatracić istotę zmian, gdyż modyfikacje nie wynikały jedynie z do-
kumentów soborowych, ale miały źródło również w postulatach formułowanych 
przez biskupów przed obradami soborowymi. Badanie posoborowej reformy 
liturgii nie może się opierać wyłącznie na analizie procesu zmian, ale musi być 
poprzedzone także namysłem nad ich źródłami. Niewątpliwie należą do nich 
propozycje biskupów, którzy sugerowali pewne modyfikacje w liturgii, ale także 
zwracali uwagę na ówczesne problemy liturgiczno-prawno-duszpasterskie. 

Niniejsza praca ma charakter translatorski i opiera się na dokumentach 
soborowych zawartych w Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II 
apparando (dalej: ACV) wydawanych w latach 1960–1986. W artykule skupiono 
się jedynie na dokumentach biskupów Europy, gdyż kontekst europejski jest 
najbliższy polskiemu czytelnikowi. Pozwala to poznać idee zgłaszane przez 
biskupów Starego Kontynentu, oparte na ówczesnej praktyce Kościoła oraz 
tradycji i mentalności ludów europejskich. Poruszane zagadnienie w polskiej 



175Biskupi europejscy wobec odnowy święceń niższych. Postulaty dotyczące… 

literaturze jest stosunkowo nowe, a poniższa praca jest pierwszą, w której za-
warto polskie tłumaczenia tych postulatów.

Celem artykułu jest zestawienie ze sobą propozycji biskupów europejskich 
i na tej podstawie wytyczenie ogólnych perspektyw reformy liturgicznej w za-
kresie tonsury, święceń niższych i subdiakonatu, sugerowanych przez biskupów 
w kontekście ich dotychczasowych doświadczeń pastoralnych. W badaniach 
posłużono się metodą chronologicznego zestawienia źródeł i ich tłumaczeń na 
język polski oraz metodą analityczno-syntetyczną, przedstawiającą idee refor-
my w kilku głównych punktach. Dalszym celem jest przedstawienie zarówno 
sytuacji wyjściowej dla posoborowej reformy liturgicznej w aspekcie święceń 
niższych, jak i jej pierwotnych perspektyw, wynikających z europejskich po-
stulatów dotyczących reformy.

Tło historyczne święceń niższych

Przed reformą tonsury święceń niższych i subdiakonatu, która została dokonana 
15 VIII 1972 r. na mocy motu proprio Ministeria Quaedam i motu proprio Ad 
pascendum papieża Pawła VI (†1978), duchowieństwo dzieliło się wewnętrznie na 
dwa stany: niższy (minores) i wyższy (maiores) 1. Ich hierarchia była następująca: 
prezbiterat – diakonat – subdiakonat (święcenia wyższe) – akolitat – egzorcystat 
– lektorat – ostiariat (święcenia niższe) 2. Jedynym stopniem, który w ciągu 
wieków został przeklasyfikowany z grupy niższej do wyższej był subdiakonat, 
zaliczany do ordines maiores od około 1163 roku 3. Przez wieki (ale nie od po-
1	 Zob. Codex Iuris Canonici, Pii X Pontificis Maximi iussu digestus Benedicti Papae XV 

auctoritate promulgatus (Romae: Typis Polyglottis Vaticanis, 1917), kan. 949.
2	 Zob. Balthasar Fischer, “Der niedere Klerus bei Gregor dem Großen. Ein Beitrag zur Ge-

schichte der Ordines Minores,” Zeitschrift für katholische Theologie 62, no. 1 (1938), 37–75; 
Dawid Makowski, Posługi współczesnego Kościoła: Refleksja w pięćdziesiątą rocznicę wydania 
listu apostolskiego Ministeria quaedam (Kraków: Wydawnictwo Miles, 2023), 30–63.

3	 Można to uznać za swoisty fenomen, gdyż do święceń wyższych, które nazywano także 
świętymi (łac. sacri), nie włączano stopni pochodzenia kościelnego. Trzeba jednak zauważyć, 
że zaliczenie subdiakonatu do ordines maiores miało źródło w wyróżnianiu subdiakonów 
spośród innych duchownych niższych święceń: obligowano ich do odmawiania brewiarza, 
wymagano od nich wstrzemięźliwości seksualnej (później też celibatu), upodabniano ich 
w stroju i czynnościach do diakonów czy podkreślano ich rangę poprzez rozbudowany 
obrzęd święceń. Szeroko na ten temat zob. Dawid Makowski, “From ‘ordines minores’ to 
‘ordines maiores’. The Development of the Ordination of the Subdiaconate by the XIII 
Century,” Ephemerides Liturgicae 138, no. 2 (2024), 214–29; Dawid Makowski, “Powstanie 
i wczesny rozwój celibatu duchownych pomiędzy IV a VI wiekiem,” Częstochowskie Studia 
Teologiczne 50 (2023), 205–17, https://doi.org/10.53120/czst.2023.205-217; Dawid Makowski, 



176 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

czątku) przyjęcie tych stopni poprzedzała tonsura, która nie była święceniem, 
lecz ceremonią wprowadzenia do stanu duchownego, podczas której kandydat 
pretendujący do duchowieństwa był do niego włączany, co symbolizowało przy-
cięcie włosów na głowie oraz przyjęcie stroju duchownego 4. Cechami każdego 
z tych święceń, do których prowadziła tonsura, były: pochodzenie kościelne, 
a nie z Bożego ustanowienia, zarezerwowanie dla duchownych, przypisanie celu 
duchowego oraz obiektywna stałość 5. Mimo że w teorii święcenia niższe były 
odzwierciedleniem hierarchicznego ustroju Kościoła, w praktyce najczęściej 
nie stanowiły szczególnych stopni. Już od Soboru w Trydencie (1545–1563) 
dostrzegano problemy związane z ich obecnością w Kościele, wzmiankując 
bardzo często o jedynie formalnym ich przyjmowaniu. Nic więc dziwnego, że 
w czasie zarówno przygotowań do reformy liturgicznej, jak i samego Soboru 
Watykańskiego II wielu biskupów postulowało, by święcenia niższe, subdia-
konat i tonsura zostały zmodyfikowane 6. Stolica Apostolska zaprosiła bowiem 
biskupów z całego świata do współpracy i zgłaszania tematów, nad którymi 
miałby debatować przyszły sobór 7. 

Wiele wniosków dotyczyło odnowy stopni niższych, jako że sytuacja po-
przedzająca reformę liturgiczną – w kontekście posług przed diakonatem – była 
wysoce niezadowalająca. Przede wszystkim sama istota święceń niższych była 
rozumiana niejednakowo, a czasem nawet niewłaściwie (niniejsze listy wskazują 
bowiem na to, że nie każdy biskup wiedział, czym one były) 8. Subdiakonów 
zastępowali bowiem często duchowni niższych święceń albo sami klerycy po 
tonsurze bez święceń, co znacząco wpływało na obniżenie znaczenia tego 
urzędu 9. Sami zaś biskupi często nie umożliwiali swoim klerykom spełnienia 

“Urząd subdiakonatu jako święcenie wyższe. Perspektywa historyczno-prawna rozwoju 
święceń subdiakonatu do XIII w.,” Warszawskie Studia Teologiczne 37, no. 1 (2024), 78–92, 
https://doi.org/10.30439/wst.2024.1.4.

4	 Zob. Raphael Molitor, Theologische Vorfragen, Tonsur, Niedere Weihen, vol. 1 of Vom Sa-
krament der Weihe: Erwägungen nach dem Pontificale romanum (Regensburg: Friedrich 
Pustet, 1938), 101.

5	 Zob. Libero Gerosa, Prawo Kościoła, trans. Ireneusz Pękalski, Amateca. Podręczniki 
Teologii Katolickiej 12 (Poznań: Pallottinum, 1999), 327.

6	 Zob. Paulus VI, “Litterae Apostolicae Motu Proprio datae ’Ministeria Quaedam’ disciplina 
circa primam tonsuram, ordines minores et subdiaconatus in Ecclesia Latina innovatur,” 
Acta Apostolicae Sedis 64 (1972), 530. 

7	 Zob. Katarzyna Sitkowska, “Aspekty organizacyjne i komunikacyjne II Soboru Watykań-
skiego,” Kultura – Media – Teologia 12 (2013), 11.

8	 Zob. Makowski, Posługi współczesnego Kościoła, 79.
9	 Zob. Sacra Rituum Congregatio, “Decretum. De Clerico loco Subdiaconi vel Cappellani 

in Missa ministrante,” Acta Sanctae Sedis 39 (1906), 119–21.



177Biskupi europejscy wobec odnowy święceń niższych. Postulaty dotyczące… 

funkcji przypisanych do poszczególnych stopni, gdyż często udzielali ich zbio-
rowo – jedna osoba otrzymywała kilka na raz 10. Ogólnie więc rzecz ujmując, 
w praktyce Kościoła (również w Polsce) te stopnie jawiły się jedynie jako wymóg 
formalny w drodze do kapłaństwa 11.

Tę sytuację odzwierciedlają przedstawione poniżej 62 postulaty ułożone 
chronologicznie według dat ich powstania. Tematem tych opinii jest zasadniczo 
sakrament święceń oraz zagadnienia wprost lub pośrednio z nim związane, m.in.:
•	 wskazanie na naglącą potrzebę zdefiniowania sakramentu święceń;
•	 dostrzeżenie konieczności określenia roli i misji świeckich w Kościele;
•	 zauważenie problemów związanych z dyscypliną celibatu;
•	 różnice teologiczne w rozumieniu posług kościelnych;
•	 podkreślenie znaczenia Akcji Katolickiej oraz innych grup wiernych świeckich.

Mimo że te tematy nie dotyczą wprost reformy święceń niższych, to jednak 
poruszane zagadnienie funkcjonowało w pewnym kontekście (ściśle hierarchicz-
nym), więc każde pytanie o ewentualne udzielanie tych urzędów świeckim, 
rodziło pytania z jednej strony o miejsce laikatu Kościele (a w konsekwen-
cji o eklezjologię), a z drugiej o sakramentologię święceń (a w konsekwencji 
o dogmatykę). Treść postulatów pozwala dostrzec, jak bardzo złożone prace 
czekały Sobór Watykański II oraz posoborowe zespoły zajmujące się odnową  
liturgiczną.

Postulaty biskupów w sprawie święceń niższych

W poniższej tabeli zawarto 62 postulaty i ich tłumaczenie na język polski. 
Najwięcej postulatów pochodziło z Włoch, liczne napłynęły też z Hiszpanii, 
Niemiec, Polski, Francji i Belgii. Po jednym liście nadesłali biskupi irlandzcy, 
austriaccy, szwajcarscy, holenderscy, norwescy i islandzki. Przeważająca liczba 
głosów pochodziła z krajów Europy Zachodniej. 

10	 Zob. Joseph Lécuyer, “Les ordres mineurs en question,” La Maison-Dieu 102 (1970), 97.
11	 Zob. Franciszek Małaczyński, “Wychowanie alumna i kapłana przez liturgię,” Ruch Biblijny 

i Liturgiczny 16, nos. 2–3 (1963), 120–21, https://doi.org/10.21906/rbl.2927.



178 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

Paul Con-
stant Scho-
enmaekers 

(Belgia)
18 VI 1959

Ordo diaconatus necnon forsan 
ordines minores tamquam func-
tiones ordinariae in Ecclesia varias 
operationes instaurandi videntur. 
Inter quas numerus insufficiens 
sacerdotum tamquam magis ob-
via videtur. Sed minime habenda 
est ut principalior. Etenim, sicut 
tempore quo condebatur Actio 
Catholica penuria sacerdotum 
communiter dicebatur ratio prima-
ria apostolatus a laicis in Ecclesia 
exercendi, dum decursu temporis 
fundamentum huiusmodi vocatio-
nis imprimis ipsi characteri Baptis-
matis et Confirmationis inhaerere 
clarius apparuit, eodem modo 
nostris diebus restauratio diaco-
natus necnon ordinum minorum 
ex urgenti necessitate adiuvandi 
sacerdotes qui essentialibus mu-
neris sui officiis sese devovere va-
leant originem videtur deducere, 
dum revera ex laicorum in Ecclesia 
crescentibus in dies apostolicis 
officiis nata est oriri ita ut rite ipsis 
tribuatur titulus qui eidem adne-
xo munere reapse perfunguntur. 
Incipiendum videtur ab ordine dia-
conatus cui competerent variae et 
momentosae functiones liturgicae 
cum labore indolis catecheticae, 
caritativae et administrationis. 
Ordines autem minores, si modo 
autonomo instaurandi videntur, 
quoad essentiam immutentur et 
renoventur; ex illis abrogentur v. g. 
exorcistatus, aut noviter erigantur 
v. g. munus cantoris, custodis, or-
ganistae, prout functiones revera 
exercentur vel non. Clericis qui 
sacerdotio aspirant et ab Episcopo 
vocatis, signum distinctivum ipsa 
sacra tonsura remanet.

Diakonat oraz ewentualnie niższe 
święcenia wydają się pełnić funkcje 
zwyczajowe w Kościele, mające na 
celu przywrócenie różnych obrzę-
dów. Wśród tych wszystkich spraw 
bardziej widoczny zdaje się jednak 
brak dostatecznej liczby kapłanów. 
Jednakże nie należy tego uznawać 
za główny problem. Podobnie w cza-
sach, gdy tworzono Akcję Katolicką, 
brak kapłanów był powszechnie 
uważany za główny powód apostol-
stwa świeckich w Kościele. Z bie-
giem czasu stało się oczywiste, że 
fundamentem powołania są przede 
wszystkim charakter sakramentu 
chrztu oraz bierzmowania. Również 
w naszych czasach przywrócenie 
diakonatu oraz niższych święceń 
wynika z pilnej potrzeby wsparcia 
kapłanów, aby mogli w pełni po-
święcić się swoim podstawowym 
obowiązkom. W rzeczywistości jed-
nak potrzeba ta zrodziła się z coraz 
większego zaangażowania świeckich 
w apostolskie obowiązki w Kościele, 
co sprawia, że należy im przyznać 
tytuł odpowiadający rzeczywiście 
wykonywanym przez nich funkcjom. 
Należy rozpocząć od diakonatu, 
który obejmowałby różnorodne 
i istotne funkcje liturgiczne, a także 
zadania katechetyczne, charytatyw-
ne i administracyjne. Jeżeli niższe 
święcenia mają zostać przywrócone 
w sposób autonomiczny, konieczne 
jest wprowadzenie zmian i odno-
wienie ich istoty. Na przykład należy 
rozważyć zniesienie święcenia eg-
zorcysty oraz ustanowienie nowych 
funkcji takich jak kantor, zakrystia-
nin czy organista, w zależności od 
rzeczywistego wykonywania tych 
obowiązków.



179Biskupi europejscy wobec odnowy święceń niższych. Postulaty dotyczące… 

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

Paul Con-
stant Scho-
enmaekers 

(Belgia)
18 VI 1959

Decursu annorum qui in Semi-
nario degunt quatuor recipient 
ordines: lectoratum, acolythatum, 
subdiaconatum et diaconatum, 
cum debitis intervallis ad obeunda 
munera eisdem ordinibus afferen-
tia.Ceteri autem clerici, qui sacer-
dotium minime cupiunt aut illius 
recipiendi impares reperiuntur, 
nec onerentur lege celibatus nec 
peculiaris eis mponatur vestitus12.

Dla kleryków, którzy aspirują do 
kapłaństwa i zostali powołani 
przez biskupa, charakterystycznym 
znakiem pozostaje sama święta 
tonsura. Podczas lat spędzonych 
w seminarium otrzymają więc 
cztery święcenia w ustalonych od-
stępach czasu:  lektorat, akolitat, 
subdiakonat i diakonat, aby pełnić 
obowiązki związane z tymi święce-
niami.Pozostali klerycy, którzy nie 
pragną kapłaństwa lub są do niego 
niezdolni, nie powinni być obciążani 
obowiązkiem celibatu ani wyróżnia-
jącego stroju.

Achille 
Liénart 

(Francja)
27 VII 1959

Identidem accederet in meliore 
luce posita organica sacramenti 
Ordinis dispositio qualis in prae-
fatiis ad consecrandos episcopos, 
presbyteros, diaconos describitur. 
Quae faciliori modo perspiceretur 
si in usum realem reducerentur 
Ordines minores et diaconatus 
[…]. In praxi concludendum est 
verum et insuperabile limen coeli-
batus obligationis in ordinatione 
sacerdotali esse positum, cum 
admittat haec Sacra Congregatio 
dispensari diaconos vel subdiaco-
nos de hac lege et ad statum lai-
calem reduci si post receptos ordi-
nes aliquod dubium intercesserit 
de eorum aptitudine ad ulterius 
scrutinium subeundum13.

Należy nieustannie dążyć do lep-
szego przedstawiania strukturalne-
go ułożenia sakramentu święceń, 
jak opisano w prefacjach do konse-
kracji biskupów, kapłanów i diako-
nów. Byłoby to bardziej zrozumiałe, 
gdyby niższe święcenia i diakonat 
zostały ponownie wprowadzone 
do praktyki […]. W rzeczywistości 
obowiązek celibatu jest formalnie 
i nieodwołalnie ustanawiany pod-
czas święceń kapłańskich. Święta 
Kongregacja dopuszcza możliwość 
zwolnienia diakonów lub subdia-
konów z tego obowiązku oraz ich 
powrotu do stanu świeckiego, 
jeżeli po przyjęciu święceń ujawnią 
się wątpliwości co do ich zdolności 
dalszego pełnienia obowiązków.

12	 Paul C. Schoenmaekers, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 128–29.
13	 Achillis Liénart, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 301, nr 1c, 303, nr 2.



180 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

Marie-
-Ludovic 

Morel 
(Belgia)

5 VIII 1959

Experientia annorum non pauco-
rum in missionibus edoctus, scio 
Missionaries sacerdotes saepe 
curis temporalibus distrahi ita ut 
vires, si supersunt, vix sufficientes 
sint ad curam animarum cum fru-
ctu geren dam. Hic rerum status, 
nostris in regionibus etiam, sat 
frequenter oc currit. Nonne op-
portunum esset quaestionem de 
Diaconatu secundum mentem pri-
mitivae ecclesiae considerare? Hi 
diaconi possent „praedicare, bap-
tizare [...] et ministrare mensis” 
(cf. Act. VI, 2). Mutatis mutandis, 
eadem quaestio pro subdiaconatu 
et ordinibus minoribus moveri 
posset. Ordines minores praeser-
tim videntlit finem ad quern spec 
tant non attingere; satius sit dice-
re eos praeparare vel praeire sa-
cerdotium. Nonne utilius adhiberi 
possent tamquam formae (les 
cadres) Actionis Catholicae omnis 
generis14.

Nauczony doświadczeniem wie-
lu lat  pracy na misjach wiem, że 
kapłani misjonarze często są roz-
praszani troskami doczesnymi, tak 
że ich siły, o ile jeszcze pozostają, 
ledwo wystarczają na owocne spra-
wowanie duszpasterskiej opieki. 
Taki stan rzeczy ma miejsce dość 
często, również w naszych rejo-
nach. Czy nie byłoby stosowne roz-
ważyć kwestię diakonatu zgodnie 
z duchem pierwotnego Kościoła? 
Ci diakoni mogliby „głosić, chrzcić 
i służyć przy stołach” (por. Dz 6,2). 
Wprowadziwszy odpowiednie 
zmiany, to samo pytanie mogłoby 
być postawione w odniesieniu do 
subdiakonatu i niższych święceń. 
Niższe święcenia szczególnie wyda-
ją się nie osiągać celu, do którego 
zmierzają; lepiej byłoby powiedzieć, 
że przygotowują lub poprzedzają 
kapłaństwo. Czy niższe święcenia 
nie mogłyby być bardziej użyteczne 
jako wszelkiego rodzaju struktury 
organizacyjne Akcji Katolickiej?

Iosé María 
Bueno  

y Monreal 
(Hiszpania)
12 VIII 1959

Tandem, fortasse quoque pertrac-
tari posset opportunitas simplifi 
candi Sacras Ordinationes, quum 
minores Ordines nonnisi vestigia 
antiquae disciplinae revera mane-
ant, absque ulla practica utilitate 
et officio; ita ut sufficeret offi-
cium acolithorum, subdiaconatus 
et diaconatus [...]15.

Na koniec można by również rozwa-
żyć możliwość uproszczenia świę-
ceń, ponieważ niższe święcenia są 
obecnie jedynie śladem dawnej 
dyscypliny bez żadnej praktycznej 
użyteczności i funkcji. Wystarczyło-
by więc ustanowić urzędy akolitów, 
subdiakonów i diakonów [...].

14	 Ludovic Morel, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 135–36, nr 2.
15	 Ioseph M. Bueno y Monreal, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 329.



181Biskupi europejscy wobec odnowy święceń niższych. Postulaty dotyczące… 

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

Rafael 
García  

y García  
De Castro 

(Hiszpania)
15 VIII 1959

Ordines Minores opportunum 
quoque erit ut a Sacerdotibus 
specialiter delegatis conferantur. 
Ordines Minores et Diaconatus 
conferantur, ut in primitiva Eccle-
sia, etiam iis qui nunquam ad 
Sacerdotium perventuri sint, iuxta 
necessitates actuales Eccle-siae16.

Będzie również stosowne, aby 
niższe święcenia były nadawane 
przez specjalnie delegowanych 
kapłanów. Niższe święcenia i dia-
konat powinny być nadawane, jak 
w pierwotnym Kościele, także tym, 
którzy nigdy nie zamierzają dojść 
do kapłaństwa, zgodnie z aktualny-
mi potrzebami Kościoła.

Iosé Souto 
Vizoso 

(Hiszpania)
20 VIII 1959

Magna cum sollicitudine providen-
dum est speciali conditioni pasto-
rum ecclesiarum occidentalium 
dissidentium, qui valide ordinati 
non sunt: si caelibes manent, per 
facilitatem ut apte instruantur et 
ordinentur, si velint, ritu catholico; 
si vero coniugati sunt et separari 
ab uxore (separari) nequeant 
aut nolint, per aliquod sacrum 
officium, veluti diaconale, aut per 
tonsuram et minores ordines, 
ut in ministeriis clericalibus cum 
sacerdotibus collaborent et ita 
victum familiarem acquirere va-
leant17.

Należy zadbać o sytuację pastorów 
dysydenckich zachodnich Kościo-
łów, którzy nie zostali ważnie wy-
święceni. Jeśli są celibatariuszami, 
mogą podjąć odpowiednie kształ-
cenie i zostać wyświęceni w ob-
rządku katolickim, o ile tego chcą. 
Jeśli są żonaci i nie mogą lub nie 
chcą rozstać się z żoną, mogą pełnić 
posługę duchową, na przykład jako 
diakoni, albo przez tonsurę i niższe 
święcenia, aby współpracować z ka-
płanami i w ten sposób zdobywać 
środki na utrzymanie rodziny.

Friderico 
Pezzullo 
(Włochy)

21 VIII 1959

Plene confirmanda lex de coeliba-
tus obligatione, quae incipit a su-
scepta Subdiaconatus Ordinatio-
ne, et de habitu clericali servando 
ab iis, qui Presbyteratus ordinem 
sunt promoti18.

Całkowicie należy potwierdzić obo-
wiązek celibatu od momentu przy-
jęcia święceń subdiakonatu oraz 
prawo dotyczące noszenia stroju 
duchownego przez tych, którzy zo-
stali wyświęceni na prezbiterów.

Giuseppe 
Perniciaro 
(Włochy)

21 VIII 1959

Actionis Catholicae socios ad 
maiorem cum Clero collaboratio-
nem vocare, conferendo quoque 
Ordines minores, more antiquac 
disciplinae, loco eos reservandi 
tantummodo ad sacer19.

Członków Akcji Katolickiej wzywać 
do większej współpracy z ducho-
wieństwem, również poprzez na-
dawanie niższych święceń, zgodnie 
ze starożytnym zwyczajem, zamiast 
rezerwowania ich jedynie dla kapła-
nów.

16	 Raphaël García y García De Castro, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 1978, nr. XXIII–XXIV.
17	 Ioseph Souto Vizoso, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 256, nr 7.
18	 Fridericus Pezzullo, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 549, nr II, 5.
19	 Ioseph Perniciaro, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 800, nr 2.



182 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

Aurelio  
Signora 

(Włochy)
24 VIII 1959

Minime levis habeatur obligatio 
sacerdotibus in Urbe et in Orbe 
coronam seu tonsuram apertam 
semper ferendi (can. 13 6); secus 
lex abrogetur20.

Niech obowiązek noszenia tonsury 
przez kapłanów w Rzymie i na ca-
łym świecie nie będzie traktowany 
pobłażliwie (kan. 136); w przeciw-
nym razie prawo powinno zostać 
zniesione.

Vittorio 
Longo 

(Włochy)
25 VIII 1959

De templorum custodibus praeci-
pua quaestio est ut Congregatio-
nes, ad ipsum constitutae, videant 
an „Tonsura” atque „Ostiariatus” 
illis confereantur21.

Główna kwestia dotycząca kusto-
szów świątyń polega na tym, aby 
Kongregacje, które zostały powoła-
ne do tego celu, zbadały, czy należy 
im nadać tonsurę oraz ostiariat.

Benjamín 
De Arriba  
y Castro 

(Hiszpania)
25 VIII 1959

Canones 124 et ss. de obligatio-
nibus clericorum v. gr. circa ton-
suram, habitum ecclesiasticum, 
simplicem cultum capillorum, 
adsistentiam spectaculis etc. igno-
rantur aut deridentur a pluribus22.

Kanony 124 i następne dotyczące 
obowiązków duchownych, np. 
w kwestii tonsury, stroju kościel-
nego, prostego układania włosów, 
uczestnictwa w widowiskach itd., 
są ignorowane lub wyśmiewane 
przez wielu.

Giuseppe 
Garneri 

(Włochy)
25 VIII 1959

Quoad vero tonsuram deferen-
dam, praescriptio aut confirman-
da videtur (quamvis sanctionum 
de hac re nihil sane exstiterit in 
Codice I. C. nisi sola verba), auto 
omnino abolenda; quod enim 
a prope universo Clero imapri-
diem neglecta fuerit, id profecto 
imminutae auctoritati futurum 
esse potest caeteris praescrip-
tionibus sive parvi sive maioris 
momenti23.

Co do noszenia tonsury, przepis ten 
wydaje się być albo potwierdzony 
(choć w Kodeksie Prawa Kanonicz-
nego nie ma w tej kwestii żadnych 
sankcji poza samymi słowami), albo 
całkowicie zniesiony; ponieważ 
bowiem przez niemal całe ducho-
wieństwo został on zaniedbany, 
co może realnie osłabić autorytet 
pozostałych przepisów, zarówno 
tych o mniejszym, jak i większym 
znaczeniu.

20	 Aurelius Signora, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 760.
21	 Victor Longo, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 863.
22	 Benjamín De Arriba y Castro, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 348, Iie.
23	 Ioseph Garneri, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 620. 



183Biskupi europejscy wobec odnowy święceń niższych. Postulaty dotyczące… 

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

Michael 
Keller 

(Niemcy)
25 VIII 1959

Sacramentum Ordinis constare 
tribus gradibus, diaconatus nem-
pe, presby-teratus, episcopatus 
definiatur. Item S. Synodus delibe-
ret, praeoculis habens Decretum 
Concilii Tridentini, Sess. XXIII, 
cap. XVII, utrum minores ordines, 
excepto subdiaconatu, abrogari 
possint, „ne (functiones) ab ha-
ereticis tamquam otiosae tradu-
-cantur” (Cone. Tri dentinum I. c.), 
benedictionibus secundum fun-
ctiones revera existentes noviter 
constitutis, e. g. lectoris, cantoris, 
custodis, vel etiam catechetae, 
quin tamen insinuant statum cle-
ricalem24.

Sakrament święceń składa się 
z trzech stopni: diakonatu, prez-
biteratu i biskupstwa. Również 
Święty Synod niech rozważy, mając 
na uwadze Dekret Soboru Tryden-
ckiego, Sesja XXIII, rozdział XVII, 
czy niższe święcenia, z wyjątkiem 
subdiakonatu, mogą być zniesione, 
„aby funkcje te nie były przez he-
retyków uważane za bezczynne” 
(por. Sobór Trydencki, tamże) na 
tle błogosławieństw nowo ustano-
wionych, zgodnie z rzeczywiście 
istniejącymi funkcjami, np. lektora, 
kantora, kustosza, a nawet kateche-
ty, nie sugerujących jednak statusu 
duchownego.

Johannes  
Von Rudloff 

(Niemcy)
26 VIII 1959

Quomodo ordines minores, sub-
diaconatus et ipse diaconatus 
reformari possint vel potius in 
pristinum reduci ita ut constituant 
munera perpetua in Ecclesia nec 
tantum praeparatoria ad Ordinem 
Presbyteratus et liberi manere po-
ssint ab onere et presbyteri libe-
rentur ab oneribus illis reservatis, 
nimis gravantibus25.

Jak można zreformować niższe 
święcenia, subdiakonat i diakonat, 
lub raczej przywrócić je do pierwot-
nego stanu, tak aby stały się trwa-
łymi urzędami w Kościele, a nie tyl-
ko etapem przygotowawczym do 
święceń kapłańskich? Chodzi o to, 
by były wolne od dodatkowych 
obowiązków, a prezbiterzy zostali 
odciążeni od zbyt ciężkich zadań 
z nimi związanych.

Cornelius 
Lucey 

(Irlandia)
27 VIII 1959

Ordines minores, subdiaconatus 
et diaconatus his temporibus offi-
cia nominalia potiusquam realia 
secumferunt. Forsitan noventur, 
e. g. ita ut apostolatui laicali direc-
te subserviant. In specie in eccle-
siis parochia libus nostris, propter 
multitudinem communicantium, 

W obecnych czasach niższe święce-
nia, subdiakonat i diakonat, niosą 
ze sobą raczej funkcje nominalne 
niż rzeczywiste. Być może zostaną 
zmienione, na przykład tak, aby 
bezpośrednio służyły apostolatowi 
świeckiemu. Szczególnie w naszych 
parafiach, ze względu na liczbę

24	 Michaël Keller, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 633, nr IV, 2.
25	 Ioannes Von Rudloff, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 689, nr I, 5.



184 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

singulis fere diebus requiritur 
qui sacerdotem in dispensanda 
eucharistia adiuvet: valde conve-
niens esset si Fratres Religionis 
Laicalis aut laici, ordine speciali 
muniti, mandatum eucharistiam 
distribuendi haberent26.

przystępujących do komunii, pra-
wie każdego dnia potrzebny jest 
ktoś, kto pomoże kapłanowi w roz-
dawaniu Eucharystii. Byłoby dużą 
pomocą, gdyby bracia zakonów 
świeckich albo inni świeccy wypo-
sażeni w specjalny mandat mogli 
rozdzielać komunię świętą.

Johannes 
Pohlschne-

ider 
(Niemcy)

27 VIII 1959

Si status clericalis reducitur so-
lummodo ad sacramentum ordi 
nis, tonsura et gradus minores 
necnon subdiaconatus, si retinen-
tur, illis conferantur, qui non in-
tendunt recipere s. sacramentum 
Ordinis27.

Jeśli status duchowny jest zredu-
kowany wyłącznie do sakramen-
tu święceń, tonsura oraz niższe 
stopnie, jak i subdiakonat, jeśli są 
zachowane, powinny być nadawane 
tym, którzy nie zamierzają przyjąć 
sakramentu święceń.

Fiorenzo 
Angelini 
(Włochy)

28 VIII 1959

Ad omnia incommoda vitanda, 
quae facile praevideri in Semina-
riis possunt, ubi clerici caelibatum 
eligere debent, ut ad sacros ordi-
nes accedere possint, aetas aliqua 
statui potest pro iis qui novum 
minorem ordinem sumere inten-
dunt28.

Aby uniknąć wszelkich niedogodno-
ści, które łatwo można przewidzieć 
w seminariach, gdzie duchowni 
muszą wybrać celibat, aby móc 
przystąpić do święceń, można usta-
nowić jakiś wiek dla tych, którzy 
zamierzają przyjąć nowy niższy 
stopień.

Luciano 
Marcante 
(Włochy)

28 VIII 1959

Laici sacristae cum parochis ad-
laborantes vix hodie inveniri pos-
sunt. Attamen, ubi numerus sup-
petit, regularem congregationem 
ordines minores secumferentem 
pro ipsis instituere, quo facilius 
domus Dei decori provideri possit, 
consentaneum est29.

Świeccy zakrystianie współpracu-
jący z proboszczami są dziś rzadko 
spotykani. Jednakże tam gdzie ich 
liczba jest wystarczająca, warto 
byłoby utworzyć regularne zgro-
madzenie o niższych święceniach, 
aby łatwiej można było zapewnić 
godność domu Bożego.

Guido To-
netti 

(Włochy)
29 VIII 1959

Religiosis laicis, saltem quibus-
dam, v. gr. iis qui sacristiae vel 
educationi iuventutis addicti sunt, 
accedendi ad ordines minores fa-
cultas fiat30.

Świeckim zakonnikom, przynaj-
mniej niektórym, np. tym, którzy są 
zaangażowani w posługę zakrystii 
lub edukację młodzieży, należy 
umożliwić przystąpienie do niż-
szych święceń.

26	 Corneli Lucey, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 73, nr II.
27	 Ioannes Pohlschneider, “Litterae,” ACV,  vol. 2, bk. 1, 564, nr III, 24.
28	 Florentius Angelini, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 881, nr 3.
29	 Lucian Marcante, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 712, nr 7.
30	 Guidon Tonetti, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 243, nr II, 10.



185Biskupi europejscy wobec odnowy święceń niższych. Postulaty dotyczące… 

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

Ioannes 
Gunnarson 
(Islandia)

29 VIII 1959

Alia quaestio quae multis videtur 
magni momenti est utrum pos 
sint esse in Ecclesia «diaconi etiam 
nupti», et personae aliquae, sine 
intentione progrediendi ad sta-
tum sacerdotalem, possint reci-
pere aliquos ordines minores31.

Inna kwestia, która wielu wydaje się 
bardzo ważna, to czy mogą istnieć 
w Kościele „diakoni również żonaci”, 
oraz czy pewne osoby, bez zamiaru 
przejścia do stanu kapłańskiego, 
mogą przyjąć niektóre niższe świę-
cenia.

Marcell-Ma-
rie-Joseph-
-Henri-Paul 

Dubois 
(Francja)

29 VIII 1959

Quaedam Officia ecclesiastica 
laicis, independenter a sacerdotio, 
commen-dare possunt? Ita, si aga-
tur de aliquibus minoribus officiis: 
de officiis ostiarii, lectoris, acolythi, 
et de officio „catechistae”32.

Czy pewne urzędy kościelne mogą 
być powierzane świeckim niezależ-
nie od kapłaństwa? Tak, jeśli chodzi 
o niektóre niższe urzędy: ostia-
riusza, lektora, akolity oraz urząd 
„katechisty”.

Prymas 
Włoch 

(Włochy)
29 VIII 1959

Ad vestem sacerdotalem quad 
attinet, mihi opportunum esse 
videtur sacerdotibus permittere 
ut ea induantur qua in septentrio-
nalibus Europae Nationibus sacri 
administri utuntur; ac talari veste 
tantum in sacris functionibus uti. 
Neque omnino iubendum mihi 
esse videtur ut sacram tonsuram 
con servent33.

Jeśli chodzi o strój kapłański, 
wydaje mi się stosowne pozwolić 
kapłanom na noszenie tego, czego 
używają duchowni w północnych 
krajach europejskich, oraz używa-
nie sutanny tylko podczas funkcji 
liturgicznych. Nie wydaje mi się też 
w pełni konieczne, aby zachowywa-
li tonsurę.

Secondo 
Chiocca 

(Włochy)
29 VIII 1959

Item Episcopis plenissimum ius fa-
teatur conferendi ordines, etiam 
minores, propriis alumnis dioece-
sanis qui in Seminariis Regionali-
bus degunt34.

Również biskupom należy przyznać 
pełne prawo nadawania święceń, 
w tym niższych, własnym alumnom 
diecezjalnym przebywającym w se-
minariach regionalnych.

Alfonso  
Castaldo 
(Włochy)

30 VIII 1959

„Votum castitatis uti temporan-
eum” habeatur pro clericis qui 
ad Sacrum Subdiaconatus Ordi-
nem admittuntur; quod quidem 
„perpetuum” erit, quando ad 
Presbyteratus Ordinem elevantur, 
„completo vigesimo quinto aeta-
tis anno”35.

Przyrzeczenie czystości jako tym-
czasowe powinno być składane 
przez duchownych, którzy są 
przyjmowani do święceń subdia-
konatu; to przyrzeczenie stanie się 
„wieczyste”, gdy zostaną podnie-
sieni do święceń prezbiteratu po 
ukończeniu dwudziestego piątego 
roku życia.

31	 Ioannes Gunnarson, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 528, nr 7.
32	 Marcel M. Dubois, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 225, nr II, 10.
33	 Primus Principi, “Litterae,” ACV,  vol. 2, bk. 3, 754, nr VI.
34	 Secundus Chiocca, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 804, nr 5.
35	 Alfons Castaldo, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 419, nr II, G.



186 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

Augusto 
Gianfrance-

schi 
(Włochy)

30 VIII 1959

E il caso di mantenere l’obbligo, 
oggi generalmente trascurato, di 
portare la tonsura?36

Czy powinien zostać zachowany 
powszechnie zaniedbywany obo-
wiązek noszenia tonsury?

Dominic  
Da Apre-
sentaçâo 

Fernandes 
(Hiszpania)
31 VIII 1959

Tonsura supprimatur, habitus 
ecclesiasticus simplificetur, tunica 
talaris tantum in ofliciis sacris 
utatur. Quoad ordines religiosos, 
habitus simplificentur37.

Tonsura powinna być zniesiona, 
strój kościelny uproszczony, a su-
tanna używana jedynie podczas 
funkcji liturgicznych. Jeśli chodzi 
o zakony, stroje powinny zostać 
uproszczone.

Emanuele 
Trindade 
Salgueiro 

(Hiszpania)
31 VIII 1959

Etiamsi minimum videatur quod 
praesentiam cleticorum fidelium 
que socialem spectat, magni est 
momenti. Iuvat notare quoad 
certa mi nuta, utpote habitum 
ecclesiasticum tonsuramque, sac-
ros canones adhuc leges Ecclesiae 
esse. Licet opus sit mutationes in-
troducere iuxta rationem vivendi 
actualem, statutis essentialibus, 
quid mutandum esset sine charac-
teris specialis Sacerdotis laesione, 
qui in mundo est, sed non est ex 
mundo, sicut dixit Dominus, de-
terminate decet38.

Nawet jeśli kwestie dotyczące 
obecności duchownych i wiernych 
[w życiu publicznym] oraz ich in-
terakcji społecznych zdają się być 
niewielkie, to w istocie są bardzo 
ważne. Warto zauważyć, że pewne 
drobiazgi, takie jak strój kościelny 
i tonsura, wciąż są przepisami pra-
wa kanonicznego Kościoła. Chociaż 
konieczne jest wprowadzenie 
zmian zgodnych z aktualnym stylem 
życia, należy dokładnie określić, 
co powinno zostać zmienione bez 
naruszania szczególnego charakte-
ru kapłana, który – jak powiedział 
Pan – żyje w świecie, ale nie jest 
z tego świata.

Florentino 
De Andra-
de y Silva 

(Hiszpania)
31 VIII 1959

Legem tonsurae pro Clericis miti-
gate convenit vel etiam pruden-
ter remittere; usus veto habitus 
ecclesiastici asservari debet iuxta 
consuetu dines locorum, cum apo-
stolatus aliud non requirat39.

Prawo dotyczące tonsury dla du-
chownych należy złagodzić lub 
nawet roztropnie znieść; natomiast 
stosowanie stroju kościelnego 
powinno być zachowane zgodnie 
z miejscowymi zwyczajami, chyba 
że apostolat wymaga inaczej.

36	 August Gianfranceschi, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 191.
37	 Dominic Da Apresentaçâo Fernandes, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 573, nr IIf.
38	 Emmanuel Trinidade Salgueiro, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 586, nr 3d.
39	 Florentin De Andrade y Silva, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 618, nr 4.



187Biskupi europejscy wobec odnowy święceń niższych. Postulaty dotyczące… 

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

Ireneo  
Enrico  

Chelucci 
(Włochy)

31 VIII 1959

Inter quaestiones quae libere 
inter theologos disputantur tem-
pus iam advenisse videtur ut eae 
praesertim dirimantur quae mate-
riam et formam Sacramentorum 
necnon subdiaconatus et mino-
rum ordi-num, essentiam Sacrificii 
et Sacramenti Eucharistici, scien-
tiam divinam, praedestinationem, 
gratiam actualem respiciunt40.

„Wydaje się, że nadszedł czas, 
aby rozstrzygnąć szczególnie te 
kwestie, które są przedmiotem 
swobodnych dyskusji teologów, 
a które dotyczą materii i formy 
sakramentów, jak i subdiakonatu 
oraz niższych święceń, istoty Ofiary 
i Sakramentu Eucharystii, wiedzy 
boskiej, predestynacji oraz łaski 
aktualnej.

Charles- 
Marie-Jo-

seph-Henri 
De Proven-

chères 
(Francja)
1 IX 1959

Gestatio tonsurae apud gentes 
permultas in desuetudinem abiit. 
Talis lex estne retinenda?41

Noszenie tonsury wśród wielu na-
rodów wyszło z użycia. Czy takie 
prawo powinno być zachowane?

Mario  
Longo 
Dorni 

(Włochy)
4 IX 1959

De minoribus ordinibus et de Sub-
diaconatu et Diaconatu disciplina 
melius studio subiiciatur ut ho-
diernis adiunctis aptetur ad incre-
mentum servitii Ecclesiae, servatis 
servandis42.

Niższe święcenia oraz subdiakonat 
i diakonat powinny być lepiej prze-
studiowane, aby dostosować je do 
współczesnych okoliczności w celu 
liczebnego zwiększenia służby 
Kościoła, zachowując to, co należy 
zachować.

Giuseppe 
Amici 

(Włochy)
5 IX 1959

Videtur bonum esse maximi face-
re votum castitatis emittendum in 
Subdiaconatus Ordinem43.

Wydaje się, że dobrym rozwią-
zaniem jest nadanie najwyższej 
wartości ślubowi czystości, który 
jest składany podczas święceń sub-
diakonatu.

Josef 
Frings 

(Niemcy)
6 IX 1959

Exquirendum erit, utrum utile sit 
ordines minores reviviscere ut 
gradus per se existentes et suis 
singulis muneribus fungentes, 
etiam utrum expediat diaconos 
coniugatos ecclesiastico munere 
fungi44.

Należy zbadać, czy wskazane jest 
przywrócenie niższych święceń 
jako samodzielnie istniejących stop-
ni, spełniających swoje odrębne 
funkcje, a także czy jest stosowne, 
aby diakoni żonaci pełnili posługę 
kościelną.

40	 Irenaeus Chelucci, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 403–4. 
41	 Carol De Provencheres, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 179, nr III, 2.
42	 Maro Longo Dorni, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 546, nr III, 2b.
43	 Iosephus Amici, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 384, nr IV, 4a.
44	 Ioseph Frings, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 617.



188 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

Luciano  
Pérez 

Platero 
(Hiszpania)
7 IX 1959

Maiori impetu irrumpit opinio 
valde propagata quae suppres-
sionem clericalis tonsurae et 
habitus ecclesiastici propugnat. 
Absit cogitate modum vitae nostri 
temporis eiusque circumstantias 
suadere huius consuetudinis dis-
ciplinae transmu-tationem! Firmo 
animo tene-mus habitum ecclesia-
sticum augere venerationem erga 
sacerdotes, illos tueri ad multa 
pericula et nullum impedimentum 
opponere dignae dilatationi sacri 
ministerii45.

Coraz silniej rozprzestrzenia się 
opinia opowiadająca się za zniesie-
niem tonsury i stroju kościelnego 
wśród duchowieństwa. Niech nie 
przyjdzie nam na myśl, by sposób 
życia naszych czasów i jego oko-
liczności sugerowały zmianę tej 
praktyki dyscyplinarnej! Z prze-
konaniem stwierdzamy, że strój 
kościelny zwiększa szacunek wobec 
kapłanów, chroni ich przed wieloma 
niebezpieczeństwami i nie stanowi 
przeszkody w godnym rozwoju 
świętej posługi.

Francisco 
M. Da Silva 
(Hiszpania)
9 IX 1959

Habitus ecclesiasticus ac tonsura 
servanda sint, secundum legiti-
mas locorum consuetudines et 
Ordinarii loci praescripta, saltem 
in regio-nibus ubi hoc motivum 
discessionis non affert46.

Strój kościelny i tonsura powinny 
być zachowane zgodnie z istnie-
jącymi miejscowymi zwyczajami 
i przepisami ordynariusza miejsca, 
przynajmniej w rejonach, gdzie nie 
jest to problematyczne.

Joseph 
Köstner 
(Austria)

10 IX 1959

Peto, ut tractetur quaestio, utrum 
laicis masculini generis pro officiis 
ecclesiae vel actionis catholicae 
destinatis ordines minores confer-
ri possint47.

Proszę, aby została rozpatrzona 
kwestia, czy mogą być przyznane 
niższe święcenia świeckim mężczy-
znom przeznaczonym do urzędów 
kościelnych lub innych działań o ka-
tolickim charakterze.

Geatano 
Malchiodi 
(Włochy)

10 IX 1959

Non apparet necessitas nec 
utilitas conferendi Ordines sive 
Sacros, sive Minores, iis qui ad Sa-
cerdotium non tendunt; ut autem 
Sacerdotibus auxilium praestetur 
in quibusdam sacris, nunc ex iure 
ecclesiastico sacerdotibus, vel 
diacono reservatis (distributio 
communionis, baptismum solle-
-mne, ministerio ad altare fungi 
uti diaconus et subdiaconus et alia 
huiusmodi) poterit concedi

Nie wydaje się konieczne ani ko-
rzystne nadawanie święceń, ani 
wyższych, ani niższych, tym, którzy 
nie dążą do kapłaństwa; jednak aby 
wspierać kapłanów w niektórych 
świętych czynnościach, które są 
obecnie zgodnie z prawem kano-
nicznym zastrzeżone dla kapłanów 
lub diakonów (rozdawanie komunii, 
uroczysty chrzest, posługa przy 
ołtarzu jako diakon i subdiakon oraz 
inne tego rodzaju), można je

45	 Lucain Pérez Platero, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 158, nr 4.
46	 Franciscus M. Da Silva, “Litterae,”  ACV,  vol. 2, bk. 2, 624, nr 2a.
47	 Ioseph Köstner, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 71, nr A, 5.



189Biskupi europejscy wobec odnowy święceń niższych. Postulaty dotyczące… 

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

quibusdam laicis (sive religiosis, 
sive saecularibus) qui, vide, gratia, 
votum publicum obedientiae et 
castitatis emiserint (etiam tem-
poraria), ut haec ministeria, veste 
speciali (ecclesiastica et liturgica) 
induti, exerceant48.

powierzyć wybranym laikom (za-
równo zakonnikom, jak i świeckim), 
którzy złożyli publiczne śluby po-
słuszeństwa i czystości (nawet tym-
czasowe), aby wykonywali te posłu-
gi w specjalnym stroju (kościelnym 
i liturgicznym).

Władysław 
Suszyński 
(Polska)

10 IX 1959

In Codice Iuris Canonici, in parte 
tertia libri de personis, quae trac-
tat de laicis, hodiernis temporibus 
opportunum esset definire locum, 
quem fideles per characterem 
sacramentalem baptismi et con-
firmationis necnon per gratiam 
sanctificantem in Ecclesia ut Cor-
pore Mystico Christi occupant et 
obligationes inde provenientes, 
ut obligatio sanctificationis per-
sonalis per media supernaturalia, 
praesertim vero obligatio re-
sponsabilitatis pro fide catholica 
et Ecclesia Christi et cum hac re-
sponsabilitate connexa obligatio-
ne defensionis fidei catholicae et 
iurium Ecclesiae contra inimicos; 
apostolatus laicorum; christianae 
iuventutis educationis; coopera-
tionis laicorum cum Ecclesia in 
fide per missiones propaganda 
necnon cooperationis cum hie-
rarchia et clero in associationibus 
ecclesiasticis49.

Współczesnym wyzwaniem jest 
jasne określenie w Kodeksie Prawa 
Kanonicznego, w trzeciej części 
księgi dotyczącej osób, która trak-
tuje o świeckich, roli, jaką wierni 
zajmują w Kościele jako Mistycznym 
Ciele Chrystusa poprzez sakrament 
chrztu i bierzmowania oraz łaskę 
uświęcającą. Z tego wynikają obo-
wiązki, takie jak: osobiste uświę-
cenie poprzez nadprzyrodzone 
środki, odpowiedzialność za wiarę 
katolicką i Kościół Chrystusowy, 
obrona wiary katolickiej i praw Koś-
cioła przed wrogami, apostolstwo 
świeckich, chrześcijańskie wycho-
wanie młodzieży oraz współpraca 
świeckich z Kościołem i jego hie-
rarchią w propagowaniu misji oraz 
w stowarzyszeniach kościelnych.

Stanisław 
Czajka 

(Polska)
12 IX 1959

Essentialis habitus Clericorum, 
tonsura scilicet et „collate album”, 
semper servari debet, quia habi-
tus clericalis ad propriam sacer-
dotis dignitatem aestimandam 
multum confert50.

Podstawowy strój duchownych, 
czyli tonsura i „biała koloratka”, 
powinny być bezwzględnie zacho-
wane, ponieważ strój duchowny 
w dużym stopniu przyczynia się do 
szacunku dla godności kapłana.

48	 Caietan Malchiodi, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 803, nr 4.
49	 Władysław Suszyński, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 764, nr III.
50	 Stanisław Czajka, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 693, nr II, 7.



190 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

Edmund 
Nowicki 
(Polska)

18 IX 1959

De tonsura a clericis deferenda ac 
quidem tertia saltem quavis heb-
domada sub poena suspensionis 
latae sententiae tondenda, nisi 
Episcopus iusta de causa in scrip-
tis dispensaverit51.

Tonsura powinna być noszona 
przez duchownych i musi być ści-
nana przynajmniej raz na trzy tygo-
dnie pod groźbą suspensy, chyba że 
biskup z ważnego powodu udzielił 
pisemnej dyspensy.

Paulo Rota 
(Włochy)

20 IX 1959

Aliqualiter immutentur quaedam 
Episcopis ad Subdiaconum com-
mentationes quae, Deo ferente, 
nostris temporibus difformes 
evaserunt (e. g.: si antea ebriosus, 
nunc… ecc.)52.

W określony sposób należy zmienić 
pewne uwagi biskupów dotyczące 
subdiakonatu, które dzięki Bożej 
pomocy stały się w naszych czasach 
różnorodne (np.: jeśli wcześniej od-
dawał się pijaństwu, teraz... itp.).

Marcelino 
Olaechea 
Loizaga 

(Hiszpania)
27 IX 1959

Ritus illi, quibus hodie opportu-
nitas deest, videntur esse plane 
omittendi linmo, et illi ritus, qui-
bus tale momentum inest, ita fo-
rent mutandi, ut, quin amitterent 
id quod mysterii habent, quodque 
ritui li turgico per se inhaeret, 
pervii intelligentiae perfacile eva-
derent. Inter eos, qui essent omit-
tendi, recensentur v. gr. quatuor 
ordines minores et ipsorum col-
latio. Nunc temporis nec ostiarii, 
nec lectores, nec exorcistae, nec 
acolythi ex officio, vi ordinationis, 
dantur. Exorcismi a quibusdam 
tantum sacerdotibus, et nonnullis 
cautionibus adhibitis, peraguntur. 
Acolythorum munus a pueris alta-
ri deservientibus perficitur. 

Te obrzędy, które dzisiaj nie mają 
praktycznego zastosowania, po-
winny być całkowicie pominięte. 
Natomiast te obrzędy, które mają 
istotne znaczenie, powinny być 
zmienione w taki sposób, aby bez 
utraty ich misteryjnej natury i tego, 
co nieodłącznie przynależy do ob-
rzędu liturgicznego, stały się łatwo 
zrozumiałe. Wśród tych, które po-
winny być pominięte, wymienia się 
na przykład cztery niższe święcenia 
i ich nadawanie. Obecnie ani ostia-
riusze, ani lektorzy, ani egzorcyści, 
ani akolici nie są nadawani z urzędu 
na mocy święceń. Egzorcyzmy są 
przeprowadzane tylko przez nie-
których kapłanów, z zachowaniem 
pewnych środków ostrożności. 
Posługę akolitów pełnią chłopcy 
służący przy ołtarzu.

51	 Edmund Nowicki, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 550, nr II, 17.
52	 Paulus Rota, “Litterae,” ACV,  vol. 2, bk. 3, 267.



191Biskupi europejscy wobec odnowy święceń niższych. Postulaty dotyczące… 

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

Marcelino 
Olaechea 
Loizaga 

(Hiszpania)
27 IX 1959

Ostiarius non est nisi aedituus. Ut 
quid ergo hi ordines? Ipsorum vi-
deretur obvia existentia, si eorum 
officia darentur. Inter eos autem 
ritus, qui mutationi obnoxii esse 
deberent, recensentur v. gr. exor-
cismi qui in baptismo fiunt, qui 
quidem aptiori ac intelligibiliori 
peragendi essent modo. Pro sale, 
saliva etc. alia essent adhibenda53.

Ostiariusz jest nikim innym, jak po 
prostu kościelnym. Jaki więc jest 
sens tych święceń? Święcenia miały-
by sens, gdyby pełniono przypisane 
im funkcje. Wśród tych obrzędów, 
które powinny być zmienione, wy-
mienia się na przykład egzorcyzmy 
wykonywane podczas chrztu, któ-
re powinny być przeprowadzane 
w bardziej odpowiedni i zrozumiały 
sposób. Zamiast soli, śliny itp. po-
winny być stosowane inne środki.

Ignacy 
Świrski 
(Polska)

28 IX 1959

Obligatio coelibatus cleri maxima 
cum cura retinenda est, sed non 
videtur necessaria esse eiusdem 
extensio ad subdiaconatum et dia-
conatum54.

Obowiązek celibatu duchowień-
stwa powinien być zachowany z naj-
większą troską, ale nie wydaje się 
konieczne, aby był on rozszerzany 
na subdiakonat i diakonat.

Jan  
Jaroszewicz 

(Polska)
28 IX 1959

Relaxandae sunt leges de habitu 
ecclesiastico necnon de tonsura 
deferenda.

Należy złagodzić przepisy dotyczą-
ce stroju duchownego oraz obo-
wiązku noszenia tonsury55.

Ernest Sena  
De Oliveira 
(Hiszpania)
30 IX 1959

Ideoque, puto expedite ut Sancta 
Ecclesia, per aliquot annos, et 
aliquando pro semper, poneret 
in exercitio Ordines Minores et 
Maiores infra Praesbyteratum, 
praesertim autem Diaconatum. 
Itaque modo stabili, per aliquot 
annos et aliquando definitive, 
Diaconus esset primus Coadiutor 
alicuius paroeciae seu aliquarum 
paroeciarum, cui cooperationem, 
prae sertim in paroeciis maiori-
bus, dare posset Subdiaconus vel 
etiam Clerici in Minoribus […]. 
Officium eius esset item, praeser-
tim in magnis paroeciis,

Dlatego uważam za korzystne, 
aby święty Kościół przez kilka lat, 
a z czasem na stałe, wprowadził 
w praktykę niższe i wyższe święce-
nia poniżej prezbiteratu, a zwłasz-
cza diakonat. Dlatego przez ustalo-
ny okres, przez kilka lat, a z czasem 
na stałe, diakon pełniłby rolę głów-
nego pomocnika w jednej lub kilku 
parafiach. W większych parafiach 
subdiakon i duchowni w niższych 
stopniach mogliby wspierać jego 
działania. Jego obowiązkiem było-
by również, zwłaszcza w dużych pa-
rafiach, samodzielnie lub z pomocą 
duchownych pomocniczych (sub-
diakonów i niższych duchownych), 

53	 Marcellin Olachea Loizaga, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 369, nr VI, 2b.
54	 Ignacy Świrski, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 672, nr 3.
55	 Jan Jaroszewicz, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 728, nr 2b.



192 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

curare de Registro paroe ciali, 
speciatim, de processibus ma-
trimonialibus conficiendis, de 
catechisandis pueris et etiam 
adultis, de visitatione infirmis, de 
adsistentia operibus apostolatus, 
et beneficentiae, de scholis paro-
ecialibus, etc. Perdurante hoc mi-
nisterio, Diaconi et coeteri Clerici 
sese profundius incumberent stu-
dio Theologiae Pastoralis, mode-
rantibus Parochis et Magistris in 
reperitis. Praeterea accurate sese 
darent rursus videndi ea quae in 
Seminario didicerunt. Seminarium 
non oblivisceretur Subdiaconos 
et Clericos in Minoribus esse filios 
ipsius, qui per aliquot tempus 
degere debent in exercitio, sed 
qui rursus in Seminarium redire 
debent […]. Hoc, ut clarius dicam, 
addam: A) Quoad Minoristas, Sub-
diaconos et Diaconos spectat: 
a) Alumni Seminarii, a primo anno 
theologico, ad Ordines Minores 
ascenderent, si signa dedissent di-
sciplinae, probi sensus, bonorum 
morum, pietatis et apostolici zeli, 
uno verbo, verae vocationis; 
b) Studia abrumperent, in fine 
primi anni theologici. Perdurante 
primo anno, ut dictum manet, 
alumni acciperent, saltem, aliquos 
gradus Ordinum Minorum. Pone-
rentur ut Minoristae in ministerio, 
forsitan per unum annum, in paro-
eciis bene et rite dispositis, quod 
esset prima experientia dotuum 
Clericorum; 
c) Postea alumni in Seminarium 
redirent ut facerent secundum et 
tertium annum cursi Theologici56.

dbać o rejestr parafialny, w szcze-
gólności o prowadzenie procesów 
małżeńskich, katechizowanie dzieci 
i dorosłych, odwiedzanie chorych, 
wspieranie dzieł apostolstwa i do-
broczynności, szkół parafialnych 
itd. Podczas sprawowania takiej 
posługi, diakoni i inni duchowni bar-
dziej zaangażowaliby się w naukę 
teologii pastoralnej pod kierunkiem 
proboszczów i nauczycieli. Ponadto 
dokładnie powtórzyliby to, czego 
nauczyli się w seminarium. Dzięki 
temu seminarium nie zapominałoby, 
że subdiakoni i duchowni niższych 
stopni są jego dziećmi, którzy przez 
pewien czas muszą odbywać prakty-
kę, ale którzy muszą także ponownie 
wrócić do seminarium. Aby wyjaśnić 
to bardziej szczegółowo, dodam: A) 
Jeśli chodzi o niższych duchownych, 
subdiakonów i diakonów: 
a) Alumni seminarium od pierwsze-
go roku teologii awansowaliby do 
niższych święceń, jeśli wykazywa-
liby znaki dyscypliny, dobrej woli, 
dobrych obyczajów, pobożności 
i apostolskiego zapału, jednym sło-
wem, prawdziwego powołania. 
b) Przerywaliby studia pod koniec 
pierwszego roku teologii. W trakcie 
pierwszego roku, jak wcześniej wspo-
mniano, alumni otrzymywaliby przy-
najmniej niektóre stopnie niższych 
święceń. Byłby to okres jednego 
roku, podczas którego pełniliby po-
sługę jako niżsi duchowni w dobrze 
zorganizowanych parafiach, co sta-
nowiłoby pierwsze doświadczenie 
ich umiejętności jako duchownych. 
c) Następnie alumni wracaliby do 
seminarium, aby odbyć drugi i trzeci 
rok kursu teologicznego.

56	 Ernest Sena De Oliveira, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 582, nr IV, 3 i 5.



193Biskupi europejscy wobec odnowy święceń niższych. Postulaty dotyczące… 

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

Rafael 
Gonzáles 
Moralejo 

(Hiszpania)
1 X 1959

Illae vero caerimoniae quae ad or-
dinationem spectant seorsim sunt 
considerandae. Reputamus namque 
in Concilio statuendum omnino 
esse, an et quo modo perdurare 
debeant minores ordines, et ipse-
met subdiaconatus, an solummodo 
conservanda prima clericalis tonsu-
ra, diaconatus ac presbyteratus. In 
quolibet tamen casu, ordinationis 
ritus quam plurimis caerimoniis exu-
idebet, quae nimis praeteritos usus 
ac mores vere respiciunt, quaeque 
significatione et utilitate per se 
carent, immo, et in terdum inoppor-
tunae ac inadaequatae adiunctis 
praesentibus sunt censendae57.

Te ceremonie dotyczące święceń 
powinny być rozważane oddzielnie. 
Uważamy bowiem, że na Soborze 
należy zdecydować, czy i w jaki spo-
sób powinny być zachowane niższe 
święcenia oraz sam subdiakonat, 
czy może jedynie pierwsza tonsura, 
diakonat i prezbiterat. W każdym 
jednak przypadku obrzęd święceń 
powinien być pozbawiony jak naj-
większej liczby ceremonii, które 
zbyt mocno odnoszą się do daw-
nych zwyczajów i obyczajów, które 
same w sobie nie mają znaczenia 
i użyteczności, a wręcz czasem są 
nieodpowiednie i niestosowne 
w obecnych warunkach.

Henri-
-René-
-Adrien 
Brault 

(Francja)
2 X 1959

Memorant etiam erga Ordines 
minores Concilium Tridentinum re 
stitutionem in usu postulavisse58.

Wspominają również, że w odnie-
sieniu do niższych święceń Sobór 
Trydencki zażądał ich przywrócenia 
w praktyce.

Franciscus 
Jop 

(Polska)
10 X 1959

Grave periculum nostris sacerdoti-
bus imminens est spiritus laicismi. 
In memoriam revocari et stricte 
exsequi debent praescripta Codi-
cis quoad vestes clericales semper 
deferendas, tonsuram gestandam 
ac spectacula et theatra non fre-
quentanda […]. Ut in ordinatione 
subdiaconorum omittantur haec 
verba admonitionis: „si usque 
nunc ebriosi, amodo sobrii. Si 
usque nunc inhonesti, amodo 
casti”. Iuxta hodiernas exigentias 
Ecclesiae cum his defectibus, etsi 
praeteritis, non solum ad ordines, 
sed etiam ad clericatum nemo ad-
mitti potest59.

Duch laicyzmu stanowi poważne za-
grożenie dla naszych kapłanów. Nale-
ży przypomnieć i ściśle przestrzegać 
przepisów Kodeksu [Prawa Kanonicz-
nego] dotyczących noszenia stroju 
duchownego, zachowywania tonsury 
oraz unikania widowisk i teatrów […]. 
W święceniach subdiakonów należy 
pominąć słowa napomnienia: „Jeśli 
dotąd byli pijakami, odtąd niech 
będą trzeźwi. Jeśli dotąd byli nie-
uczciwi, odtąd będą czyści”. Zgodnie 
z dzisiejszymi wymaganiami Kościoła, 
z tymi wadami, nawet jeśli należą już 
do przeszłości, nikt nie może być do-
puszczony nie tylko do święceń, ale 
także do stanu duchownego.

57	 Raphaël Gonzáles Moralejo, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 434.
58	 Henric Brault, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 397.
59	 Franciszek Jop, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 701, nr. 6 i 28.



194 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

Biagio Bu-
delacci 

(Włochy)
15 X 1959

Maior disciplina exigatur a clcri-
cis, quoad usum vcstis talaris, 
tonsurae, ad totius vitae clericalis 
spiritum corroborandum60.

Od duchownych wymaga się więk-
szej dyscypliny w zakresie noszenia 
sutanny i tonsury, aby umocnić du-
cha całego życia duchownego.

Guglielmo 
Motolese 
(Włochy)
15 X 1959

Ordines Minores pristino honori 
atque disciplinae restituantur ad 
aedifica-tionem Christifidelium 
necnon ad cultum perfectius 
explendum et ad Clerum adiuvan-
dum in temporalibus61.

Niższe święcenia powinny zostać 
przywrócone do pierwotnej godno-
ści i dyscypliny dla budowania wier-
nych w Chrystusie, doskonalszego 
sprawowania kultu oraz wsparcia 
duchowieństwa w sprawach do-
czesnych.

Johan Rüth 
(Norwegia)
16 X 1959

Ut praecipue ordo diaconatus 
immo et ordines minores magis 
novi reddantur62.

Aby przede wszystkim stan dia-
konatu, a nawet niższe święcenia, 
zostały bardziej odnowione.

Lorenzo 
Gargiulo 
(Włochy)
29 X 1959

Consulendi causa exiguo numero 
sacerdotum, qui omnia munera 
ipsis commissa obire nequeunt, 
considerate an opportunum sit 
conferre iuvenibus aptis et bene 
paratis ordines minores vel etiam 
subdiaconatum; et ipsis postea 
committere munera minoris mo-
menti, sine onere tamen coeliba-
tus63.

Ze względu na niewielką liczbę ka-
płanów, którzy nie są w stanie wy-
pełnić wszystkich powierzonych im 
obowiązków, rozważcie, czy byłoby 
stosowne udzielić odpowiednim 
i dobrze przygotowanym młodym 
mężczyznom niższych święceń, 
a nawet subdiakonatu; i powierzyć 
im później zadania o mniejszym 
znaczeniu, jednak bez obowiązku 
celibatu.

Julius 
Doepfner 
(Niemcy)
6 XI 1959

Omnis gradus S. Ordinis Sacra-
menti conferatur post Evangelium 
missae. Interruptio missae prae-
paratoriae, praesertim si diversi 
ordines conferuntur, vero symbo-
lismo non pallet64.

Każdy stopień święceń sakramentu 
powinien być udzielany po czytaniu 
Ewangelii. Przerywanie Mszy po 
części przygotowawczej, zwłaszcza 
gdy udzielane są różne święce-
nia, nie odpowiada prawdziwej 
symbolice.

60	 Blasius Budelacci, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 887, nr 7.
61	 Guillelmus Motolese, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 822, nr 9.
62	 Ioannes Rüth, “Litterae,” ACV,  vol. 2, bk. 2, 639, nr 4.
63	 Laurentius Gargiulo, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 843, nr 7.
64	 Iulius Doepfner, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 587.



195Biskupi europejscy wobec odnowy święceń niższych. Postulaty dotyczące… 

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

Michał  
Blecharczyk 

(Polska)
7 XI 1959

Quae vestis talaris deferri debeat 
in omnibus functionibus sacris, 
sive in ecclesia sive extra ecclesiam 
peragendis, necnon in non nullis 
casibus, quando sacerdos extra fun-
ctiones liturgicas, officiali tamen 
modo aliquibus sollemnitatibus sive 
ecclesiasticis sive civilibus interest. 
In conversatione vero quotidiana et 
in adimplendis officiis extraliturgicis 
detur ipsis facultas utendi decenti 
vestitu more laicorum, salvis sem-
per distinctoriis status sacerdotalis 
prout tonsura et collate65.

Sutanna powinna być noszona 
podczas wszystkich funkcjach sa-
kralnych, zarówno w kościele, jak 
i poza nim, a także w niektórych 
przypadkach, gdy kapłan bierze 
udział w oficjalnych uroczystoś-
ciach, zarówno kościelnych, jak 
i świeckich. W codziennych rozmo-
wach i w wypełnianiu obowiązków 
pozaliturgicznych kapłani mają pra-
wo nosić odpowiedni strój świecki, 
z zachowaniem zawsze odznak sta-
nu duchownego, takich jak tonsura 
i koloratka.

Otto  
Spulbeck 
(Niemcy)

25 XI 1959

Utrum possibilitas viros et eccle-
siae inservientes et bonis moribus 
instructos et debita scientia pra-
editos uxorem habentes necnon 
cursum theologicum non frequen-
tantes ad sacros ordines minores 
admittendi in iure communi con-
denda sit66.

Czy w prawie powszechnym powin-
na zostać ustanowiona możliwość 
dopuszczenia do niższych święceń 
mężczyzn służących Kościołowi, 
o dobrych obyczajach, odpowied-
niej wiedzy, posiadających żony 
oraz nieuczestniczących w kursie 
teologicznym?

Martien 
Antoon 
Jansen 

(Holandia)
1 XII 1959

Quattuor Ordines Minores revide-
antur, vel forsan ad unam Ordina-
tionem reducantur67.

Cztery niższe święcenia powinny 
zostać zrewidowane albo ewen-
tualnie zredukowane do jednego 
ustanowienia.

Johannes 
Baptist 

Neuhäusler 
(Niemcy)
2 XII 1959

In eo Tractatu, quo agetur de 
Ecclesia, praesertim exponatur, 
quae sit natura condicioque chri-
stifidelis laici in Ecclesia, quae 
iura et munera sint ei propria. In 
demonstrando, quae ratio inter-
cedat Ordini laicorum cum clero, 
non minus strenue confirmari 
oportebit, quam arcta necessi-
tudine quamque paribus finibus 
ambo Ordines ecclesiastici colli-
gantur in Christo Iesu, quod est 
Caput Ecclesiae (cf. Eph. 4, 15), 

W tym traktacie, w którym będzie 
mowa o Kościele, szczególnie nale-
ży wyjaśnić, jaka jest natura i sytua-
cja świeckiego wiernego w Koście-
le, jakie są jego prawa i obowiązki. 
Podczas wykazywania, jaka relacja 
zachodzi między świeckimi a du-
chowieństwem, nie mniej stanow-
czo należy potwierdzić, jak ścisłym 
związkiem i wspólnym celem oba 
stany kościelne łączą się w Chrystu-
sie Jezusie, który jest Głową Kościo-
ła (por. Ef 4,15),

65	 Michał Blecharczyk, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 724, nr 7.
66	 Otto Spulbeck, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 627, nr III, 1.
67	 Martin A. Jansen, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 503, nr B, 4.



196 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

ad unam sanctorum communio-
-nem unumque corpus, quam qua 
distinctione inter se differant. 
Necnon contendendum erit 
Ecclesiam esse communionem et 
unum corpus, quod constet ex 
hierarchia et laicis, quae sit plebs 
Dei sancta68.

 w jedną komunię świętych i jedno 
ciało, oraz jak odróżniają się między 
sobą. Ponadto należy podkreślać, 
że Kościół jest komunią i jednym 
ciałem, które składa się z ducho-
wieństwa i świeckich, będących 
świętym ludem Bożym.

Domenico 
Picchinenna 

(Włochy)
16 III 1959

Confcrendi Ordines extra Tem-
pora, sed diebus dominicis, festis 
duplicis praecepti et festis su-
ppressis69.

Udzielanie święceń poza określo-
nymi czasami [głównym czasem 
udzielania święceń były Suche Dni 
cztery razy do roku], ale w niedzie-
le, święta obowiązkowe podwójne-
go rytu oraz święta zniesione.

Konferencja  
Episkopatu 

Fuldy 
(Niemcy)

27 IV 1960

Unde quaeritur, utrum opportu-
num sit: 1) ut Ordines minores 
retineantut solummodo tamquam 
gradus, quibus ascenditur ads. 
Presbyteratum, sive numerus 
eorum servetur sive minuatur; 
2) an ut etiam ad Ordines minores 
promoti in suo gradu, absque 
ascensione ad altiores, permane-
ant ministerioque suo fungantur, 
sive sint caelibes sive uxorati, per 
primam Tonsuram in statum cle-
ricalem recepti; 3) an quad magis 
expedite videtur, ut, Ordinibus 
minoribus solis promovendis ad  
Presbyteratum reservatis, quae-
dam munera et functiones, per 
se Ordinibus minoribus adnexa, 
demandentur laicis, sive solis viris 
sive etiam mulieribus, adhibito 
pio aliquo ritu initiandis (cf. supra 
A V 3, pag. 4)70

Zatem pytanie brzmi: 1) Czy właści-
we jest utrzymanie niższych świę-
ceń jedynie jako stopni prowadzą-
cych do kapłaństwa, bez względu 
na to, czy ich liczba jest zachowana 
czy ograniczona? 2) Czy osoby z niż-
szymi święceniami mają pozostać 
na swoim stopniu, bez otrzymywa-
nia wyższych, i , po przyjęciu pierw-
szej tonsury do stanu duchownego 
pełnić swoje obowiązki bez wzglę-
du na to, czy są celibatariuszami czy 
żonatymi? 3) Czy bardziej celowe 
wydaje się, aby niższe święcenia 
były zarezerwowane jedynie dla 
osób zmierzających do kapłaństwa, 
a niektóre zadania i funkcje, z natu-
ry przypisane niższym święceniom, 
były powierzone świeckim, zarów-
no mężczyznom, jak i kobietom, 
wprowadzanym przy użyciu odpo-
wiedniego obrzędu?

68	 Ioannes B. Neuhäusler, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 693.
69	 Dominic Picchinenna, “Litterae,” ACV,  vol. 2, bk. 3, 5, nr A, 1, 7.
70	 Conferentia Episcopalis Fuldensis, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 766, nr B, 3, 2.



197Biskupi europejscy wobec odnowy święceń niższych. Postulaty dotyczące… 

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

Joseph 
Freundorfer 

(Niemcy)
29 IV 1960

Ut ordines sacri, etiam ordines 
s’altem minores, ad statum laicum 
extendantur, id quod a nonnullis 
discutitur, mihi non opportunum 
esse videtur. Quod ordines ad 
statum clericalem restringeba-
ritur, ex sapientia et experientia 
Ecclesiae ita facturri est. Scandala 
augerentur. Sacramentum ordinis 
pro laicis, qui ad actionem catho-
licam accedunt, sacramentum 
confirmationis est. Sed ego et 
ipse puto pensitandum esse, an 
non laicis, qui cum amore et stu-
dio praecellenti operibus actionis 
catholkae sese dedunt et qui desi-
derium specialis consecrationis ad 
hoc opus habent, ritus missionis 
alicuius solemnis concedatur, in 
quo mandatum ecclesiae speciali 
modo accipiant et votum quod-
dam fortiter et perseveranter 
ser viendi Ecclesiae etiam publice 
dent71.

Aby święcenia, nawet te niższe, 
były rozciągnięte na stan świecki, 
co jest dyskutowane przez niektó-
rych, wydaje mi się, że jest niewłaś-
ciwe. To, że święcenia są ograniczo-
ne do stanu duchownego, wynika 
z mądrości i doświadczenia Koś-
cioła. Skandale by się mnożyły. Sa-
kramentem święceń dla świeckich, 
którzy angażują się w Akcję Katoli-
cką, jest sakrament bierzmowania. 
Ale myślę, że należy rozważyć, czy 
świeckim, którzy z miłością i wiel-
kim zaangażowaniem poświęcają 
się pracom Akcji Katolickiej i mają 
pragnienie specjalnej konsekracji 
do tej pracy, nie należy udzielić ja-
kiegoś uroczystego rytu misyjnego, 
w którym przyjęliby specjalne po-
lecenie Kościoła i publicznie złożyli 
pewne przyrzeczenie gorliwego 
i wytrwałego służenia Kościołowi.

Joseph M. 
Reuss 

(Niemcy)
10 V 1960

Ordines sive minores sive maiores, 
quae consecrationem sacerdotum 
antecedunt, nostra aetate iam 
nihil sunt nisi gradus, quibus ad 
ordinem sacerdotalem ascenditur. 
Qui rationem certe rectam con-
servat, Christianum unoquoque 
ordine ad munus quoddam Iesu 
Christo et Ecclesiae praestandum 
aptum et autorizatum fieri, muta-
tio praxis hodiernae desiderabit, 
in qua omnes ordines consecratio-
nem sacerdotalem praecedentes 
tamquam «transeunter» dantur et 
solis eis, qui sacerdotium aspirant.

Święcenia, zarówno niższe, jak 
i wyższe, które poprzedzają święce-
nia kapłańskie, w naszych czasach 
są już niczym innym jak stopniami, 
po których wchodzi się do stanu 
kapłańskiego. Ktokolwiek zacho-
wuje właściwą rację, uzna, że każdy 
chrześcijanin na każdym stopniu 
jest odpowiedni i upoważniony 
do pełnienia pewnego zadania na 
rzecz Jezusa Chrystusa i Kościoła. 
Potrzeba będzie zmiany dzisiejszej 
praktyki, w której wszystkie świę-
cenia poprzedzające święcenia 
kapłańskie są udzielane „przejścio-
wo” i tylko tym, którzy aspirują do 
kapłaństwa.

71	 Ioseph Freundorfer, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 570–71, nr 8.



198 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

Joseph M. 
Reuss 

(Niemcy)
10 V 1960

Considerandum est, quibus 
Christianis ad sacerdotium non 
vocatis, sed ad nonnulla servitia 
ecclesiastica praestanda paratis 
unus alterve ordo minor vel sub-
diaconatus ad munera implenda 
conferri potest. Praecipue autem 
diligenter examinari opus est, 
quomodo diaco natus denuo 
tanti aestimari possit, quantum 
ei debetur, cum sit re vera gradus 
sacramentalis praeter presbytera-
tum et Episcopatum. Porro quae 
rendum erit, quomodo - similiter 
ac temporibus pristinis Ecclesiae 
perseveratio diaconi in suo ordi-
ne, ascensione ad presbyteratum 
omissa, in favorem praxis cedere 
posset. Ordo diaconatus ah initio 
non gradus quo ascenditur ad sa-
cerdotium fuit sicut etiam presby-
teratus non solum gradus est, quo 
ad episcopatum transitur. Ut certe 
aliquis ad presbyteratum vocatus 
esse potest quin ad episcopatum, 
ita quoque certum est aliquem vo-
catione ad presbyteratum caren-
tem ad diaconatum vocatum esse. 
Etsi unum ordinis sacramentum 
tribus gradibus succedentibus 
distribuitur, duo gradus priores 
i. e. diaconatus et presbyteratus 
sine dubio tamquam transeuntes 
ad tertium gradum, nempe ad epi-
scopatum ducere possunt, dum-
modo Iesus Christus quemlibet 
ad dignitatem episcopalem voca-
verit; at essentialiter nequaquam 
sunt gradus solum, quibus ad 
dignitatem altiorem ascenditur, 
sed gradus consecrationis, qui vo 
cationi certae respondent. Quam 
ob rem disputandum erit, quae et 
qualia officia cum munere diaconi 
utpote adiutoris sacramentaliter

Należy rozważyć, którym chrześci-
janom, niepowołanym do kapłań-
stwa, ale gotowym do wykonywa-
nia pewnych posług kościelnych, 
można powierzyć jeden lub drugi 
niższy stopień święceń albo subdia-
konat do wypełniania obowiązków. 
Szczególnie jednak należy dokład-
nie zbadać, jak można na nowo oce-
nić diakonat na tyle, na ile mu się 
to należy, jako rzeczywisty stopień 
sakramentalny obok prezbiteratu 
i episkopatu. Należy również roz-
ważyć, w jaki sposób – podobnie jak 
w dawnych czasach Kościoła – moż-
liwość pozostania diakonem bez 
konieczności przejścia do prezbite-
ratu może być uznana za praktykę. 
Stopień diakonatu od początku 
nie był stopniem prowadzącym do 
kapłaństwa, tak jak prezbiterat nie 
jest wyłącznie stopniem prowa-
dzącym do episkopatu. Tak jak ktoś 
może być powołany do prezbitera-
tu, ale nie do episkopatu, tak rów-
nież pewne jest, że ktoś niepowoła-
ny do prezbiteratu może być powo-
łany do diakonatu. Chociaż jedno 
święcenie jest rozdzielane na trzy 
następujące po sobie stopnie, dwa 
wcześniejsze stopnie, tj. diakonat 
i prezbiterat, niewątpliwie mogą 
prowadzić do trzeciego stopnia, 
mianowicie do episkopatu, pod wa-
runkiem, że Jezus Chrystus powołał 
kogoś do godności biskupiej. Za-
sadniczo jednak nie są one jedynie 
stopniami, po których wchodzi się 
do wyższej godności, ale stopniami 
konsekracji, które odpowiadają 
określonemu powołaniu. Dlatego 
należy przedyskutować, jakie i któ-
re obowiązki odpowiadają funkcji 
diakona jako sakramentalnego



199Biskupi europejscy wobec odnowy święceń niższych. Postulaty dotyczące… 

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

con secrati episcoporum et sacer-
dotum congruant. Quamquam 
profecto dia conatus nunc tem-
poris, ut it dicam „transeunter” 
recipi solet, etiam nunc diaconi 
est baptizare, verbum Dei annun-
tiare, s. Eucharistiam distribuere. 
Patres Concilii decernere pote-
runt, ut diacono complures novae 
potestates et mandata commit-
tantur exempli gratia: matrimoniis 
contrahendis assistere, mortuos 
sepelire, fidelibus benedicere 
cum Sanctissimo Sacramento. 
Diaconus talibus potestatibus et 
mandatis praeditus adiutor, ut 
hac voce utor, „qualificatus” sa-
cerdotis evadet, etsi pro tempore 
totius vitae suae in diaconatu 
permaneret, eodem modo, quo 
etiam plurimi sacerdotes semper 
gradum presbyteratus obtinent et 
conservant, remoto episcopatu. 
Ii vero, qui sacerdotium anhelant, 
per complures annos munere 
diaconi fungantur, priusquam ad 
sacerdotium admittantur. Officiis, 
ut supra, nominatis ad diaconos 
delatis et nonnullis muta tionibus 
administratoriis facile patratis pe-
nuria sacerdotum qua laboramus 
multo diminuetur. Argumentum 
vix afferri potest numerum sa-
cerdotum hoc modo minui. Nam 
„procedura” supra proposita et 
commendata recta esse videtur, 
quia non est de natura diaconatus 
„gradus ascensionis” esse. Ordi-
nationi huius materiae ut hucus-
que explanatae sine dubitatione 
Patres assentiri poterunt, cum 
numerus consecratorum, qui in 
futurum constabunt ex episcopis, 
sacerdotibus, diaconis, omnino 
non diminuatur.

pomocnika biskupów i kapłanów. 
Chociaż diakonat w dzisiejszych 
czasach, że tak powiem, przyjmo-
wany jest „przejściowo”, to nadal 
obowiązkiem diakona jest chrzcić, 
głosić słowo Boże, rozdawać Eu-
charystię. Ojcowie Soboru będą 
mogli postanowić, aby diakonowi 
powierzyć wiele nowych uprawnień 
i zadań, na przykład: asystowanie 
przy zawieraniu małżeństw, pochó-
wek zmarłych, błogosławienie wier-
nych Najświętszym Sakramentem. 
Diakon wyposażony w takie upraw-
nienia i zadania stanie się, używając 
tego wyrażenia, „kwalifikowanym” 
pomocnikiem kapłana, nawet jeśli 
przez cały czas swojego życia po-
zostanie w diakonacie, podobnie 
jak wielu kapłanów zawsze pozo-
staje w stopniu prezbiteratu, nie 
osiągając episkopatu. Ci natomiast, 
którzy pragną kapłaństwa, przez 
kilka lat pełnią obowiązki diakona, 
zanim zostaną dopuszczeni do ka-
płaństwa. Dzięki powierzeniu dia-
konom obowiązków wymienionych 
powyżej oraz wprowadzeniu nie-
których zmian administracyjnych, 
problem braku kapłanów, z którym 
się borykamy, znacznie się zmniej-
szy. Trudno przyjąć argument, że 
liczba kapłanów mogłaby się aż tak 
zmniejszyć. Proponowana i reko-
mendowana powyżej procedura 
wydaje się właściwa, ponieważ nie 
leży w naturze diakonatu, aby był 
„stopniem awansu”. Ojcowie Sobo-
ru z pewnością zgodzą się na takie 
rozwiązanie, ponieważ liczba świę-
conych, która w przyszłości będzie 
obejmować biskupów, kapłanów 
i diakonów, w żadnym wypadku się 
nie zmniejszy.



200 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

Joseph M. 
Reuss 

(Niemcy)
10 V 1960

Diaconis coniugium permittatur, 
ita, ut in posterum ad legem ca-
elibatus, quae non iuris divini, sed 
ecclesiastici est ideoque iurisdic-
tioni Ecclesiae subest, demum ad 
presbyteratum promovendi obli-
gentur neve caelibatus cum ordine 
subdiaconatus coniungatur. Quad 
in favorem sacerdotii et caelibatus 
cedet. Nam diaconus liberius et 
expeditius caelibatum eliget, si 
compluribus annis in cura anima-
rum peractis se illam obligationem 
suscipere liceat et si munera hu-
cusque administrata et dia cono 
convenientia in posterum obtinere 
possit, quin matrimonium contrac-
tum eum impediat. Experientia do-
cet non paucos sacerdotes, quam 
vis scienter et libere et optima 
fide in subdiaconatu caelibatum 
susceperint, postea tamen hanc 
obligationem aliquatenus «capere» 
nequeunt neque sciunt, quo pacto 
caelibatum cum sua natura, indole, 
ingenio et etiam pietate concilia-
te possint. Obligatio caelibatus 
aetate maturiore post aliquot 
annos in sacra servitio animarum 
elapsos suscepta pie, salubriter, 
laete perferretur, si propositum ut 
supra approbaretur. Non dubium 
est, quin caelibatus ipse fructus 
multo uberiores produceret atque 
vita et operatio sacerdotalis non 
mediocriter ditaretur. Quae muta-
tio, quae diaconos in statu maritali 
existentes agnoscit, etiam in ma-
trimonii favorem eveniet. Etenim 
si recte attenditur et censetur, 
magno emolumento erit, si laid 
plerumque in coniugio viventes 
comperiunt unum e tribus gradi-
bus consecratorum, qui charactere 
indelebili signati sunt, una cum

Diakonom należy zezwolić na zawie-
ranie małżeństw, aby w przyszłości 
dopiero po przejściu do prezbite-
ratu byli zobowiązani do przestrze-
gania prawa celibatu,  które nie jest 
prawem Bożym, lecz kościelnym, 
a zatem podlega jurysdykcji Kościo-
ła, oraz aby celibat nie był powią-
zany z subdiakonatem. To będzie 
sprzyjać zarówno kapłaństwu, jak 
i celibatowi. Diakon chętniej i ła-
twiej wybierze celibat, jeśli będzie 
miał możliwość podjęcia tego zo-
bowiązania po kilku latach posługi 
duszpasterskiej i jeśli będzie mógł 
kontynuować wykonywanie dotych-
czasowych obowiązków, które są 
odpowiednie dla diakona, nawet 
jeśli zawarł małżeństwo. Doświad-
czenie uczy, że wielu kapłanów, 
chociaż świadomie i dobrowolnie 
oraz w najlepszej wierze przyjęło 
celibat na etapie subdiakonatu, 
później jednak nie jest w stanie 
sprostać temu zobowiązaniu ani nie 
wie, w jaki sposób mogą pogodzić 
celibat ze swoją naturą, charak-
terem, temperamentem i nawet 
pobożnością. Obowiązek celibatu 
przyjęty w późniejszym wieku, był-
by pobożnie, zdrowo i radośnie zno-
szony po kilku latach świętej posłu-
gi duszpasterskiej, gdyby powyższa 
propozycja została zatwierdzona. 
Nie ma wątpliwości, że sam celibat 
przynosiłby o wiele obfitsze owoce 
i w znacznym stopniu wzbogaciłby 
życie oraz działalność kapłańską. Ta 
zmiana, która uznaje diakonów żyją-
cych w stanie małżeńskim, również 
przyczyni się korzystnie małżeń-
stwu. W rzeczywistości, jeśli przyj-
rzymy się temu dokładnie i ocenimy, 
będzie to wielkim pożytkiem, jeśli 
świeccy, którzy na ogół żyją



201Biskupi europejscy wobec odnowy święceń niższych. Postulaty dotyczące… 

Biskup 
(kraj)

data tekstu

Treść postulatu  
(oryginał)

Treść postulatu 
(tłumaczenie)

Joseph M. 
Reuss 

(Niemcy)
10 V 1960

ipsis ratione coniugum ad caelum 
ambulate, onera coniugalia porta-
re, eisque iter matrimonii ad Deum 
ducens non solum verbis, sed 
etiam factis praedicare. Non nisi 
obscure indicetur novitatem huius 
rei Unioni Christianorum multum 
favere72.

w małżeństwie, zobaczą, że jeden 
z trzech stopni osób konsekrowa-
nych, które zostały naznaczone 
niezatartym charakterem, kroczy 
razem z nimi w roli małżonków do 
nieba, dźwiga ciężary małżeńskie 
i naucza ich drogi małżeństwa pro-
wadzącej do Boga nie tylko słowami, 
ale także czyna mi. Zmiana ta może 
być wskazana jedynie w sposób 
ogólny, jednak przyniosłaby wiele 
korzyści dla jedności chrześcijan.

Alfredo 
Pacini 

(Szwajcaria)
26 V 1960

Multum, ultimis temporibus loqu-
itur – ad deficientiam sacerdotum 
supplendam – de institutione 
„diaconatus” laicorum. Quod, si 
pro prio verborum sensu accipitur, 
contradictio est in terminis, uti 
patet: clerici enim a laicis sunt 
distincti. Melius esset, urgentibus 
animarum ne cessitatibus, ordines 
minores in pristinum vigorem 
restituere, et ministris, ita in cle-
rum adlectis, speciales facultates 
ordini adnexae vel singulis dele-
gandae tradantur. Munera haec 
praealiis eis concredi possunt: ubi 
adest sacerdos eum in omnibus 
negotiis ita adiuvent ut ipse re-
servetur tantum Sacro Ministerio; 
ubi vero sacerdos habitualiter de-
est, eius vicem gerere, sed non in 
rebus quae ordinem sacrum requi-
runt. Posset ergo catecheticam 
institutionem sibi adsumere, mor-
tuos sepelire, processiones duce-
re etc. Quinimmo, ex speciali S. 
Pontificis concessione, quaedam 
sacramenta administrate, ut bap-
tismum, matrimonio adsistere, S. 
Commu-nionem distribuere73.

W ostatnich czasach dużo mówi 
się o wprowadzeniu „diakonatu” 
świeckich w celu zaspokojenia braku 
kapłanów. Jeśli jednak przyjmujemy 
dosłowne znaczenie słów, jest to 
sprzeczność terminów, jak to jasno 
wynika: duchowni bowiem są odręb-
ni od świeckich. Lepszym rozwiąza-
niem byłoby, wobec pilnych potrzeb 
duszpasterskich, przywrócenie niż-
szych święceń do dawnej świetności 
i powierzenie specjalnych upraw-
nień osobom włączonym w stan 
duchowny albo delegowanie tych 
uprawnień indywidualnie. Mogą one 
pełnić następujące obowiązki: tam, 
gdzie jest obecny kapłan, wspierać 
go we wszystkich czynnościach, aby 
był on zarezerwowany wyłącznie 
do posługi sakramentalnej; tam, 
gdzie kapłana brakuje na stałe, za-
stępować go, ale nie w sprawach wy-
magających święceń. Mogą zatem 
katechizować, pochować zmarłych, 
przewodzić procesjom itp. Co więcej, 
na podstawie specjalnego zezwole-
nia świętego papieża, mogą udzielać 
niektórych sakramentów, takich jak 
chrzest, asystować przy małżeń-
stwach, rozdawać Komunię Świętą.

72	 Ioseph M. Reuss, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 729, nr II, 6.
73	 Alaphridid Pacini, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 55.



202 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Perspektywy odnowy

Analizując powyższe postulaty biskupów, można dojść do bardzo interesują-
cych wniosków na temat późniejszej odnowy. Za kluczowe dla niej uważano 
pięć aspektów odpowiadających głównym tematom zawartym w nadesłanych 
propozycjach. Były nimi:

1)	 Zagadnienie reformy święceń niższych i subdiakonatu 

Biskupi postulowali uproszczenie lub zniesienie święceń niższych. Uprosz-
czenie rozumieli przede wszystkim jako modyfikację dyscypliny względem 
tych stopni; najczęściej wskazywali na zawężenie ich liczby do najbardziej 
istotnych (akolita i subdiakon). Zniesienie rozumieli przeważnie jako redukcję 
wszystkich święceń niższych i uzasadniali ją ich niepraktycznością w obecnych  
czasach.

2)	 Zagadnienie celibatu i tonsury

We wnioskach pojawiały się głosy dotyczące modyfikacji obowiązku celibatu 
dla subdiakonów (oraz diakonów), dopuszczenia żonatych mężczyzn do dia-
konatu i złączenia celibatu ze święceniami prezbiteratu. Biskupi proponowali, 
by celibatu nie łączyć ze święceniami subdiakonatu, gdyż nie wszyscy potrafili 
sprostać temu zobowiązaniu jako subdiakoni. 

W postulatach widoczna jest różnica zdań odnośnie do tonsury. Ci, którzy 
wskazywali konieczność jej zachowania, argumentowali to potrzebą ukazania 
godności duchowieństwa; ci, którzy postulowali jej zniesienie, wskazywali 
przede wszystkim na jej przestarzały zwyczaj. Inni biskupi proponowali jej 
zachowanie z jednoczesnym dostosowaniem przepisów (zwłaszcza w wymiarze 
kanonicznym) do współczesnych realiów.

3)	 Zagadnienie stroju duchownego

W kwestii stroju duchownego biskupi zajęli dwa odmienne stanowiska: pierwsze 
podkreślało konieczność jego uproszczenia, a zwłaszcza odstąpienia od jego 
obligatoryjnie ciągłego noszenia przez osoby duchowne i np. ograniczenia tego 
obowiązku jedynie do czynności liturgicznych; drugie domagało się bezwzględnej 
konieczności zachowania tego stroju przede wszystkim ze względu na funkcję 
wzbudzania szacunku wobec duchowieństwa. 



203Biskupi europejscy wobec odnowy święceń niższych. Postulaty dotyczące… 

4)	 Zagadnienie posługi świeckich

Biskupi zauważyli, że misja osób świeckich, wynikająca z sakramentów chrztu 
i bierzmowania, winna być przez nich spełniana we współpracy z duchowień-
stwem. Uznali, że z pożytkiem można udzielić im (świeckim dorosłym, jak 
i młodzieży zaangażowanej w działalność kościelną) pewnych stopni posługi 
kościelnej, jeśliby zmieniono dyscyplinę względem święceń niższych (propono-
wano dopuszczanie do nich świeckich na sposób stały). Dostrzegali potrzebę 
zaangażowania świeckich w te czynności liturgiczne, które mogą być przez 
nich sprawowane przy nieobecności kapłana (m.in. prowadzenie pogrzebu, 
asystowanie przy sakramencie małżeństwa).

5)	 Praktyczność wykonywania święceń

Obok propozycji usunięcia, modyfikacji czy pozostawienia święceń niższych 
oraz subdiakonatu pojawiały się głosy związane z ich praktycznością. Biskupi 
postulowali, aby osoby posiadające poszczególne stopnie święceń mogły rze-
czywiście wykonywać przypisane do nich funkcje; proponowali, by kierować 
kleryków na praktyki parafialne, podczas których mogliby oni nie tylko realnie 
wykonywać władzę święceń, ale także zdobywać wiedzę pastoralną. Postulowali 
także utworzenie nowych posług (np. katechisty), które wpisywałyby się w realia 
współczesnego świata i wychodziły naprzeciw jego potrzebom. 

Wszystkie powyższe tematy przenika troska biskupów o Kościół. Zdiagnozowali 
oni problem dotyczący ówczesnej dyscypliny, obecności tonsury, święceń niż-
szych i subdiakonatu i przedstawili różne, czasem odmienne kierunki reformy, 
chociaż nie zaproponowali praktycznych form jej realizacji. 

Zakończenie

Podsumowując, przedstawione przez biskupów postulaty, których ważność 
zarysowano w artykule, rzucają nowe światło na temat soborowej reformy li-
turgicznej i kontekstu jej rozpoczęcia (temat mało znany w polskiej literaturze). 
Podkreślić należy konieczność unikania skrajności: idealizowania przeszłości, jak 
też bezkrytyczne przyjmowanie owoców reformy. Należy też zauważyć, że aby 
w ogóle mówić o pierwotnych założeniach reformy liturgicznej, trzeba poznać 
jej motywacje. Powyższe postulaty wychodzą naprzeciw poszukiwaniom pierw-
szych pastoralnych źródeł reformy, gdyż biskupi formułowali swoje propozycje 



204 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

głównie na podstawie pastoralnego doświadczenia ówczesnej rzeczywistości74. 
Artykuł otwiera również pole do dalszych badań, m.in. w kwestii tego, czy 
dokonane modyfikacje w liturgii i dyscyplinie kościelnej były do końca zgodne 
z pierwotnymi założeniami. 

Bibliografia

Amici, Iosephus. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando: 
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 383–85. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Angelini, Florentius. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 879–82. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Blecharczyk, Michał. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 722–28. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Botte, Bernard. Il Movimento liturgico: Testimonianza e ricordi. Translated by Marco Gallo. 
Cantalupa: Effatà, 2009.

Brault, Henric. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando: 
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 391–98. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Budelacci, Blasius. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 886–87. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Bueno y Monreal, Ioseph M. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II 
apparando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 325–29. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Castaldo, Alfons. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparan-
do: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 417–22. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Chelucci, Irenaeus. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 403–6. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Chiocca, Secundus. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 804–5. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Codex Iuris Canonici, Pii X Pontificis Maximi iussu digestus Benedicti Papae XV auctoritate 
promulgatus. Romae: Typis Polyglottis Vaticanis, 1917.

Conferentia Episcopalis Fuldensis. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico 
Vaticano II apparando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 271–78. Typis Polyglottis 
Vaticanis, 1960.

Czajka, Stanisław. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 691–94. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Da Apresentaçâo Fernandes, Dominic. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico 
Vaticano II apparando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 572–74. Typis Polyglottis 
Vaticanis, 1960.

Da Silva, Franciscus M. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II ap-
parando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 624–25. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

74	 Szeroko na ten temat zob. Bernard Botte, Il Movimento liturgico: Testimonianza e ricordi, 
trans. Marco Gallo (Cantalupa: Effatà, 2009), 190–205.



205Biskupi europejscy wobec odnowy święceń niższych. Postulaty dotyczące… 

De Andrade y Silva, Florentin. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Va-
ticano II apparando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 618–19. Typis Polyglottis 
Vaticanis, 1960.

De Arriba y Castro, Benjamín. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Va-
ticano II apparando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 344–52. Typis Polyglottis 
Vaticanis, 1960.

De Oliveira, Ernest Sena. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II ap-
parando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 580–85. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

De Provencheres, Carol. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II 
apparando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 174–79. Typis Polyglottis Vaticanis, 
1960.

Doepfner, Iulius. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparan-
do: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 577–93. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Dubois, Marcel M. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 219–28. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Fischer, Balthasar. “Der niedere Klerus bei Gregor dem Großen. Ein Beitrag zur Geschichte 
der Ordines Minores.” Zeitschrift für katholische Theologie 62, no. 1 (1938): 37–75.

Freundorfer, Ioseph. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 568–71. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Frings, Ioseph. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando: 
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 611–18. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

García y García De Castro, Raphaël. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico 
Vaticano II apparando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 175–78. Typis Polyglottis 
Vaticanis, 1960.

Gargiulo, Laurentius. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 842–43. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Garneri, Ioseph. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando: 
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 620–21. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Gerosa, Libero. Prawo Kościoła. Translated by Ireneusz Pękalski. Amateca. Podręczniki 
Teologii Katolickiej 12. Poznań: Pallottinum, 1999.

Gianfranceschi, August. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 188–204. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Gunnarson, Ioannes. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 527–29. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Jansen, Martin A. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparan-
do: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 498–504. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Jaroszewicz, Jan. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparan-
do: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 728–29. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Jop, Franciszek. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando: 
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 698–702. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Keller, Michaël. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando: 
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 629–33. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Köstner, Ioseph. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando: 
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 61–62. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Lécuyer, Joseph. “Les ordres mineurs en question.” La Maison-Dieu 102 (1970): 97–108.



206 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Liénart, Achillis. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparan-
do: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 298–306. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Loizaga, Marcellin Olachea. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II ap-
parando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 364–70. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Longo, Victor. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando: 
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 860–65. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Longo Dorni, Maro. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 543–47. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Lucey, Corneli. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando: 
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 73–74. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Makowski, Dawid. “From ‘ordines minores’ to ‘ordines maiores’. The Development of the 
Ordination of the Subdiaconate by the XIII Century.” Ephemerides Liturgicae 138, no. 
2 (2024): 214–29.

Makowski, Dawid. Posługi współczesnego Kościoła: Refleksja w pięćdziesiątą rocznicę wydania 
listu apostolskiego Ministeria quaedam. Kraków: Wydawnictwo Miles, 2023.

Makowski, Dawid. “Powstanie i wczesny rozwój celibatu duchownych pomiędzy IV a VI 
wiekiem.” Częstochowskie Studia Teologiczne 50 (2023): 205–17. https://doi.org/10.53120/
czst.2023.205-217.

Makowski, Dawid. “Urząd subdiakonatu jako święcenie wyższe. Perspektywa historyczno-
-prawna rozwoju święceń subdiakonatu do XIII w.” Warszawskie Studia Teologiczne 37, 
no. 1 (2024): 78–92. https://doi.org/10.30439/wst.2024.1.4.

Malchiodi, Caietan. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 802–3. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Małaczyński, Franciszek. “Wychowanie alumna i kapłana przez liturgię.” Ruch Biblijny i Li-
turgiczny 16, nos. 2–3 (1963): 113–23. https://doi.org/10.21906/rbl.2927.

Marcante, Lucian. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 712–14. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Molitor, Raphael. Theologische Vorfragen, Tonsur, Niedere Weihen. Vol. 1 of Vom Sakrament 
der Weihe: Erwägungen nach dem Pontificale romanum. Regensburg: Friedrich Pustet, 1938.

Moralejo, Raphaël Gonzáles. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vati-
cano II apparando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 430–39. Typis Polyglottis 
Vaticanis, 1960.

Morel, Ludovic. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando: 
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 135–36. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Motolese, Guillelmus. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 821–22. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Neuhäusler, Ioannes B. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 690–709. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Nowicki, Edmund. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 604–6. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Pacini, Alaphridid. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 49–58. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Paulus VI. “Litterae Apostolicae Motu Proprio datae ‘Ministeria Quaedam’ disciplina circa 
primam tonsuram, ordines minores et subdiaconatus in Ecclesia Latina innovatur.” Acta 
Apostolicae Sedis 64 (1972): 529–34.



207Biskupi europejscy wobec odnowy święceń niższych. Postulaty dotyczące… 

Perniciaro, Ioseph. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparan-
do: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 800–801. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Pezzullo, Fridericus. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 547–50. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Picchinenna, Dominic. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II 
apparando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 3–13. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Platero, Lucain Pérez. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 157–60. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Pohlschneider, Ioannes. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II ap-
parando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 561–68. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Principi, Primus. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparan-
do: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 752–58. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Reuss, Ioseph M. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparan-
do: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 724–31. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Rota, Paulus. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando: 
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 263–68. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Rüth, Ioannes. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando: 
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 639. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Sacra Rituum Congregatio. “Decretum. De Clerico loco Subdiaconi vel Cappellani in Missa 
ministrante.” Acta Sanctae Sedis 39 (1906): 119–21.

Schoenmaekers, Paul C. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II ap-
parando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 126–30. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Signora, Aurelius. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 758–62. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Sitkowska, Katarzyna. “Aspekty organizacyjne i komunikacyjne II Soboru Watykańskiego.” 
Kultura – Media – Teologia 12 (2013): 8–21.

Souto Vizoso, Ioseph. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 255–56. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Spulbeck, Otto. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando: 
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 624–28. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Suszyński, Władysław. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 763–65. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Świrski, Ignacy. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando: 
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 672–73. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Tonetti, Guidon. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparan-
do: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 243–45. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Trinidade Salgueiro, Emmanuel. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Va-
ticano II apparando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 586–89. Typis Polyglottis 
Vaticanis, 1960.

Von Rudloff, Ioannes. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 687–90. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.



208 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Dawid Makowski – student teologii na Papieskim Uniwersytecie św. Anzelma w Rzymie, 
członek Komisji Liturgicznej Diecezji Zielonogórsko-Gorzowskiej, koordynator projektu 
„Z pasji do liturgii”.

Emanuel Kwiatkowski – diakon diecezji toruńskiej, student teologii na Wydziale 
Teologicznym Uniwersytetu Mikołaja Kopernika w Toruniu (UMK); absolwent studiów 
pierwszego stopnia z filologii klasycznej i studiów śródziemnomorskich na UMK.



© Papieski Wydział Teologiczny we WrocławiuLicencje Creative Commons BY-SA 4.0

Wrocławski Przegląd Teologiczny
33 (2025) 1, 209–251

Wrocław Theological Review
DOI: 10.52097/wpt.9474

Damian Bednarski
Uniwersytet Śląski w Katowicach, Polska 
damian.bednarski@us.edu.pl 
https://orcid.org/0000-0002-5063-7785

Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum  
Królewskiego w Bytomiu… (1867–1914)

Clergymen Among Graduates of the Royal Grammar School  
in Bytom (1867–1914)

Abstr act: In this article Silesia, Prussia, and the classical grammar school in 
Bytom at the turn of the 20th century, form the background for the presentation of 
a typical intellectual formation of young men from the region, many of whom viewed 
the school’s exit exam as a gateway to higher education at the University of Wrocław. 
Those who pursued Catholic theology underwent seminary training in Wrocław and 
were ordained priests. The first section of the article outlines the structure of the 
educational system in 19th-century Prussia. It then narrows its focus to the grammar 
school in Bytom in Upper Silesia. The author provides insights into the typical profile 
of the school’s student, including their social background, nationality, and religion. 
The section also explores the school’s operational methods and the financial support 
available to students through scholarship funds. The article goes on to spotlight 
graduates of the Bytom grammar school who chose theology. It details the lives of 
those who were ordained and served as priests in the Diocese of Wrocław. Particular 
attention is given to the challenges faced by these clergymen during the turbulent 
political and ecclesiastical transformations of the early 20th century (the First World 
War, the Upper Silesian plebiscite, and the creation of the Diocese of Katowice). The 
article highlights the dilemmas faced by clergy affiliated with Polish and German 
communities, which significantly shaped their lives, especially during and after the 
Second World War. The timeframe of the study (1867–1914) is deliberately chosen – it 
encompasses the period from the establishment of the grammar school to the outbreak 
of the First World War. The article draws extensively on archival research, particularly 
the school’s annually published reports (known as Jahresbericht). The text offers a novel 
perspective, as no comparable studies exist on Silesian grammar schools of this era.
Keywords: Royal Grammar School in Bytom, clergy of the Diocese of Wrocław, 
theological studies, Faculty of Theology at the University of Wrocław, seminary

H i s t o r i a  K o ś c i o ł a



210 Damian Bednarski

Abstr akt: W prezentowanym artykule Śląsk, Prusy oraz gimnazjum klasyczne 
w Bytomiu na przełomie XIX i XX w. stanowią tło dla przedstawienia typowej drogi 
formacji intelektualnej młodzieży męskiej tego regionu, dla której matura stanowiła 
przepustkę do studiów na Uniwersytecie Wrocławskim. Dla wybierających teologię 
katolicką pobyt we Wrocławiu wiązał się z formacją seminaryjną, którą wieńczyły 
święcenia kapłańskie. W pierwszej części tekstu autor przedstawił system oświaty 
w XIX-wiecznych Prusach. Następnie, skupiając się na Miejskim Gimnazjum Kato-
lickim w Bytomiu, ukazał najpierw sylwetkę typowego gimnazjalisty (pochodzenie, 
narodowość, wyznanie), styl funkcjonowania placówki oraz sposób wspomagania 
uczniów poprzez fundusze stypendialne. W dalszej części artykułu zogniskował uwagę 
na absolwentach bytomskiego gimnazjum, którzy wybierali teologię jako kierunek 
studiów. W kolejnej części ukazał losy absolwentów, którzy otrzymali święcenia 
kapłańskie i podjęli prace duszpasterską w diecezji wrocławskiej. Mając na uwadze 
sytuację polityczną i kościelną początków XX w. (I wojna światowa, plebiscyt na 
Górnym Śląsku, powstanie nowej diecezji katowickiej), autor przedstawił również 
dylematy duchownych, którzy reprezentowali środowiska polskie i niemieckie, co 
wpłynęło na ich losy, zwłaszcza podczas II wojny światowej oraz po jej zakończeniu. 
Zakreślone w artykule ramy czasowe (1867–1914) obejmują okres od powstania placówki 
do wybuchu I wojny światowej. W opracowaniu tekstu dużą rolę odegrała kwerenda 
archiwalna oraz wnikliwa analiza drukowanych corocznie sprawozdań szkolnych (tzw. 
Jahresbericht). Artykuł ma charakter nowatorski, gdyż dotąd nie powstało podobne 
opracowanie dotyczące któregokolwiek z gimnazjów śląskich działających w tym czasie.
Słowa kluczowe: Królewskie Gimnazjum w Bytomiu, duchowieństwo diecezji 
wrocławskiej, studia teologiczne, Wydział Teologiczny Uniwersytetu Wrocławskiego, 
seminarium duchowne

Wprowadzenie

G imnazja klasyczne, z dodanym w nazwie określeniem przymiotnikowym: 
„królewskie”, „katolickie” lub „ewangelickie”, stanowiły w Prusach prze-

łomu XIX i XX w. przepustkę do uniwersytetu. Kto chciał zdobyć wyższe 
wykształcenie i dyplom, musiał wcześniej zdać maturę. Z kolei uniwersytet 
kształtował elity umysłowe społeczeństwa. Stąd wychodzili przyszli prawnicy 
i lekarze, dyrektorzy kopalń i politycy, nauczyciele i duchowni. W artykule 
poddano analizie jedno z przodujących na Górnym Śląsku gimnazjów – Miej-
skie Gimnazjum Katolickie w Bytomiu i jego absolwentów, którzy po maturze 
podjęli studia na fakultecie teologicznym Uniwersytetu Wrocławskiego. Nie-
przypadkowo prześwietlono tę placówkę. Szkoła działała na Górnym Śląsku 
w ramach państwa pruskiego, ale jego absolwenci pochodzili w wielu wypad-
kach z rodzin polskich i po 1918 r. ci, którzy wybrali studia teologiczne, byli 
zmuszeni dokonać wyboru: duszpasterzować w ramach diecezji wrocławskiej 
i Republiki Weimerskiej czy przejść do pracy w środowisku polskim w nowej 



211Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum Królewskiego w Bytomiu…  

diecezji katowickiej. Okazuje się, że tych, którzy w trakcie nauki w gimnazjum 
siedzieli nieraz w jednej ławie szkolnej, po latach przedzieliła granica.

Gruntowny przegląd sprawozdań rocznych sporządzanych przez dyrektora 
placówki i kwerenda w Archiwum Państwowym w Katowicach, gdzie zdepono-
wano akta gimnazjum, pozwoliły zmierzyć się z tym zagadnieniem i osiągnąć cel 
artykułu, którym było ustalenie, z jakich domów wychodzili przyszli duchowni, 
jak kompetentnie byli wykształceni i jak edukacja gimnazjalna oraz późniejsze 
studia wpłynęły na ich podejście do kwestii społecznych i narodowościowych. 
Przyjęte w artykule ramy czasowe nie są dowolne, obejmują bowiem okres od 
powstania placówki do wybuchu I wojny światowej. Podczas działań wojennych 
wielu uczniów gimnazjum zostało powołanych do wojska, a po 1918 r. doszło 
na tym terenie do plebiscytu, którego następstwem były zmiany administra-
cyjne i przyłączenie części Górnego Śląska do Polski. Ukazane zostały także 
późniejsze, niejednokrotnie skomplikowane i dramatyczne, losy absolwentów 
bytomskiego gimnazjum. 

Szkolnictwo średnie na Śląsku w XIX wieku

Nowożytne szkolnictwo gimnazjalne rozwinęło się na Górnym Śląsku za sprawą 
jezuitów przybyłych w 1597 r. do Kłodzka. W ciągu kilkudziesięciu lat stworzyli 
sieć kolegiów. Powstały szkoły średnie w Nysie, Opolu, Tarnowskich Górach 
i Piekarach. Ponadto placówki jezuickie zajęły się kształceniem młodzieży 
w Cieszynie i Opawie 1. Po kasacie zakonu wszystkie szkoły prowadzone przez 
jezuitów przejął Królewski Instytut Szkolny 2. Nowy etap rozwoju szkolni-
ctwa średniego przypadł na czas, gdy Górny Śląsk został przyłączony do Prus. 
Dla młodzieży z tego terenu zamknęła się możliwość zdobywania edukacji 
w Cieszynie i Opawie, gdy tymczasem ogólna sytuacja społeczna domagała się 
przygotowania szerszych wykształconych elit, które wzięłyby odpowiedzialność 
za różne sfery życia publicznego. Brakowało placówek, w których przygotowy-
waliby się do swej profesji duchowni, nauczyciele, lekarze, prawnicy, urzędnicy 
itp. W szkolnictwo włączyły się dwa zakony od wieków działające na Górnym 
Śląsku: cystersi z Rud oraz franciszkanie z Głubczyc. Gimnazjum w Rudach 
uruchomiono w 1744 r., a szkołę w Głubczycach w 1751 roku. Kolejne reformy 
1	 Ludwik Grzebień, ed., Encyklopedia wiedzy o jezuitach na ziemiach Polski i Litwy: 1564–1995 

(Kraków: Wydział Filozoficzny Towarzystwa Jezusowego; Wydawnictwo WAM, 1996), 674. 
2	 Kazimierz Dola, Królewski Instytut Szkolny na Śląsku: Jezuici śląscy po zniesieniu Towarzy-

stwa Jezusowego 1773–1776–1800, Z Dziejów Kultury Chrześcijańskiej na Śląsku 123 (Opole: 
Redakcja Wydawnictw Wydziału Teologicznego Uniwersytetu Opolskiego, 2024), 142.



212 Damian Bednarski

związane były z kasatą jezuitów (w Prusach było to w 1776 r.), a następnie z de-
cyzją władz pruskich o upaństwowieniu katolickiego szkolnictwa na Śląsku. 
W 1800 r. zniesiono Królewski Instytut Szkolny, w którym wielkie wpływy 
mieli dawni jezuici. Po kasacie zakonu przyjęli oni status księży diecezjalnych 
i pozostali na swych dotychczasowych stanowiskach 3. W miejsce Królewskiego 
Instytutu Szkolnego utworzono Królewsko-Pruską Katolicką Dyrekcję Szkol-
ną. Urząd ten miał charakter świecki, a podlegał mu Uniwersytet Wrocławski 
i gimnazja. Odtąd o stanowiska nauczycielskie mieli prawo ubiegać się rów-
nież świeccy, a dawni członkowie Korporacji Księży Królewskiego Instytutu 
Szkolnego otrzymali status funkcjonariuszy państwowych. Placówki zakonne 
w Rudach i Głubczycach zostały zniesione. Szkoła w Rudach stała się na powrót 
placówką zakonną. Z kolei gimnazjum w Głubczycach zachowało swój status 
dzięki umowie między franciszkanami a magistratem miejskim, co wkrótce 
doprowadziło do przekształcenia szkoły w gimnazjum królewskie i patronat 
nad nim objęło państwo 4. 

W 1816 r. została utworzona rejencja opolska, która swoim zasięgiem 
obejmowała Górny Śląsk. Przez krótki czas, w latach 1815–1825, szkolnictwo 
podlegało pod protestancki Królewski Konsystorz dla Śląska. W 1826 r. opie-
kę nad szkolnictwem przejęło kompetentne w tych sprawach Prowincjonalne 
Kolegium Szkolne z siedzibą we Wrocławiu, którym kierował nadprezydent 
prowincji śląskiej. Na poziomie lokalnym udział w zarządzaniu szkołami po-
siadały magistraty, kuratoria lub pokrewne im korporacje, takie jak miejskie 
deputacje czy komisje szkolne. Były one powoływane do życia na podstawie 
ustawy o miastach z 19 XI 1808 r. oraz instrukcji z 26 VI 1811 roku. Placówki 
przeszły gruntowną reformę w duchu neohumanizmu, który marginalizował 
religię jako przedmiot, a uwypuklał znaczenie autorów antycznych. Znalazło 
to swoje odzwierciedlenie w wynoszeniu nieomal do rangi dogmatu treści 
zawartych w starożytnych poematach oraz wpajaniu ideałów prezentowanych 
przez antycznych Greków i Rzymian 5.

Trzy katolickie szkoły średnie – w Opolu, Głubczycach i Nysie – utrzymały 
status gimnazjalny. Zamknięcie szkoły średniej w Rudach zablokowało dostęp do 
nauki młodzieży z pruskich terenów położonych po prawej stronie Odry. Były 

3	 Ulrich Seng, Die Schulpolitik des Bistums Breslau im 19. Jahrhundert (Wiesbaden: Har-
rassowitz, 1989), 43. 

4	 Jolanta Kwiatek, Szkolnictwo średnie na Górnym Śląsku na tle reform oświatowych w Pru-
sach od połowy XVIII wieku do początków XX wieku (Opole: Wydawnictwo Uniwersytetu 
Opolskiego, 2011), 43–45.

5	 Georg Michael Pachtler, Die Reform unserer Gymnasien (Paderborn: Bonifacius, 1883), 
85–92.



213Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum Królewskiego w Bytomiu…  

to tereny zamieszkałe w dużej mierze przez ludność polską: okolice Rybnika, 
Pszczyny, Gliwic, Bytomia, Strzelec Opolskich i Lublińca. Dzięki staraniom 
ks. Stanisława Siegmunda, proboszcza w Pilchowicach, a zarazem inspektora 
szkolnego w okręgach toszeckim i bytomskim, w 1816 r. uruchomiono gimnazjum 
w Gliwicach. Z kolei w 1818 r. urządzono w Raciborzu ze środków państwowych 
gimnazjum ewangelickie. Ten stan – pięciu gimnazjum na Górnym Śląsku – 
utrzymywał się przez kolejne pół wieku. Rozwój nowych placówek związany był 
z dynamicznymi przeobrażeniami społeczno-gospodarczymi tego terenu. Potem 
w ciągu czterdziestu lat powstało kilka kolejnych szkół/gimnazjów: w Bytomiu 
(1867), Paczkowie (1870), Katowicach (1871), Prudniku (1872), Pszczynie (1872), 
Kluczborku (1874), Strzelcach Opolskich (1874) i Królewskiej Hucie (1877) 6.

Królewskie Gimnazjum w Bytomiu

Miejskie Gimnazjum Katolickie w Bytomiu (niem. Städtisches Katholisches 
Gymnasium zu Beuthen O.-S.) zostało utworzone na mocy decyzji Rady Miej-
skiej w Bytomiu z dnia 29 IV 1867 roku 7. Teren pod budowę placówki poda-
rował miastu ks. Józef Szafranek, ówczesny proboszcz parafii Wniebowzięcia 
NMP w Bytomiu, który już od dłuższego czasu zabiegał o utworzenie takiej 
placówki 8. Dokonał tego w porozumieniu z kurią wrocławską, która wyraziła 
zgodę na przekazanie ziemi miastu. Projekt budynku przygotował Paul Jackisch. 
Budowla powstawała w latach 1867–1869. Do użytku publicznego została 
udostępniona w październiku 1869 roku. Do tego czasu zajęcia odbywały się 
w wynajmowanej kamienicy (obecnie ul. Dworcowa 19 w Bytomiu). Była to 
podówczas jedyna szkoła średnia w mieście. W okresie Kulturkampfu placówka 
przeżywała trudne chwile, aż wreszcie została upaństwowiona 1 IV 1889 roku. 
Zabiegał o to – z przyczyn finansowych – bytomski ratusz. Ówczesny pruski 
minister kultu Robert Bosse przyobiecał, iż gimnazjum zachowa swój konfe-
syjny katolicki charakter 9. Nowa oficjalna nazwa szkoły brzmiała Königlisches 

6	 Kwiatek, Szkolnictwo średnie na Górnym Śląsku, 92.
7	 Jan Drabina, Historia Bytomia: Od średniowiecza do współczesności 1123–2010 (Bytom: 

Towarzystwo Miłośników Bytomia, 2010), 213.
8	 Rajmund Bigdon, “Bytomskie szkolnictwo średnie i zawodowe w latach 1841–1914,” Studia 

Teologiczno-Historyczne Śląska Opolskiego 2 (1970), 252–54.
9	 Macha, Simon. “Handschriftliche Nachträge zu Gramers Chronik von Beuthen von 1863.” 

Aus dem Beuthener Lande 1, no. 24 (1924): 95; Simon Macha, “Handschriftliche Nachträge 
zu Gramers Chronik von Beuthen von 1863,” Aus dem Beuthener Lande 1, no. 25 (1924), 99.



214 Damian Bednarski

Gymnasium zu Beuthen O.-S. lub Das Königlische Gymnasium zu Beuthen 
O.-S. (pol. Królewskie Gimnazjum w Bytomiu G. Śl.) 10.

Gimnazjum Katolickie w Bytomiu było uważane za jedno z najlepszych 
i przodowało w liczbie uczniów. Ta pozycja placówki wzmocniła się zwłasz-
cza po tym, gdy dzięki staraniom ks. J. Szafranka w 1887 r. utworzono przy 
szkole konwikt katolicki dla chłopców 11. Na przełomie XIX i XX w. w szkole 
uczyło się około 550 uczniów. W lutym 1915 r. patronem szkoły został Paul 
von Hindenburg, co podyktowane było tym, że w drugiej połowie września 
1914 r. Hindenburg przez tydzień stacjonował w budynku szkoły. Odtąd 
placówka nosiła nazwę: Königlisches Hindenburg-Gymnasium zu Beuthen 
O.-S. (pol. Królewskie Gimnazjum im. Hindenburga w Bytomiu G. Śl.) 12. Od 
końca 1918 r. placówka funkcjonowała pod nazwą Staatlisches Hindenburg-
-Gymnasium zu Beuthen O.-S. (pol. Państwowe Gimnazjum im. Hindenbur-
ga w Bytomiu G. Śl.). Tak było do końca jej istnienia, którego kres nastąpił  
w styczniu 1945 roku 13.

23 VIII 1824 r. pruski minister oświaty wydał rozporządzenie, zgodnie z któ-
rym szkoły średnie były zobligowane do wydawania corocznych sprawozdań 
szkolnych. Ustalono, że każde powinno zawierać rozprawę naukową napisaną 
przez reprezentanta rady pedagogicznej (dyrektora lub starszego nauczyciela) 
danej placówki. W drugiej części, sporządzanej przez dyrektora placówki 
wyłącznie w języku niemieckim, zamieszczano informacje o funkcjonowaniu 
szkoły w minionym roku szkolnym. Podawano więc plan nauki z siatką go-
dzin, realizację programu nauczania, wiadomości o rozporządzeniach władz 
zwierzchnich, kronikę gimnazjalną, statystykę szkolną (liczbę uczniów w danej 
klasie, liczbę absolwentów). Ponadto informowano o fundacjach i osobach 
prywatnych, czyniących dary na rzecz szkoły, przekazywano dane o egzaminie 
maturalnym oraz terminach naboru nowych uczniów i rozpoczęcia nowego 
roku szkolnego 14. Kolejne ważne rozporządzenie wydano 7 I 1885 roku. Ustalało 
ono, że część sprawozdawcza miała zawierać informacje o realizacji programu 
10	 Jan Drabina, ed., Bytomskie zabytki (Bytom: Towarzystwo Miłośników Bytomia, 2001), 

116.
11	 Hermann Flaschel, “Beuthen in den letzten 40 Jahren,” in Heimatkunde von Beuthen, 

vol. 1 (Beuthen: [s.n.], 1903), 32.
12	 Julian Ziaja, 48. Jahresbericht. Schuljahr 1914/15 (Beuthen O.-S.: M. Jmmerwahr, 1915), 

14–15.
13	 Paul Reinelt, ed., “Staatliches Hindenburg Gymnasium,” in Handbuch für die Katholiken 

von Beuthen OS. und Rossberg (Beuthen: Oberschlesische Zeitung, 1925), 69–70.
14	 Tomasz Chrzanowski, “Jahresberichten jako źródło do historii edukacji (na przykładzie 

sprawozdań wschodniopruskich szkół średnich z XIX wieku),” Klio: Czasopismo Poświęcone 
Dziejom Polski i Powszechnym 16, no. 1 (2011), 79, https://doi.org/10.12775/KLIO.2011.004.



215Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum Królewskiego w Bytomiu…  

nauczania, przedstawiać istotę najnowszych rozporządzeń zwierzchnich władz, 
dane statystyczne, szkolną kronikę, poszerzanie zbiorów pomocy naukowych, 
działalność fundacji i formy wspierania uczniów oraz podawać wiadomości 
skierowane do rodziców i uczniów (dotyczące najczęściej terminów egzaminów 
końcowych i wstępnych) 15. 

Kolejne roczniki Jahresbericht zawierają dokładne dane o funkcjach zajmo-
wanych przez poszczególnych nauczycieli w radzie pedagogicznej (od dyrektora 
poprzez starszych nauczycieli, nauczycieli zwyczajnych, nauczycieli pomocni-
czych, nauczycieli realizujących swój próbny rok, nauczycieli technicznych, po 
nauczycieli szkół przygotowawczych, jeśli takie istniały przy szkołach śred-
nich), wychowawstwie klasowym, jak i prowadzonych przez danego nauczy-
ciela przedmiotach nauczania. W kronice szkolnej odnotowywano biogramy 
nowo zatrudnionych pedagogów, w których informowano o miejscu urodze-
nia, edukacji i dotychczasowej karierze zawodowej. Ze względu na oficjalny 
i urzędowy charakter omawianych publikacji z reguły najwyżej zdawkowo 
informowano o karach nakładanych na nauczycieli. Sprawozdania przynoszą 
także szczegółowe informacje na temat uczniów. Najczęściej podawano dane 
na temat frekwencji szkolnej, dokładne wiadomości o liczbie uczniów w każ-
dym z oddziałów klasowych, ich wyznaniu, pochodzeniu, statusie społecznym. 
Odnotowywano informacje o absolwentach gimnazjów: o ich pochodzeniu, 
wieku, statusie społecznym, wyznaniu oraz okresie spędzonym w danej szkole 
średniej. Odnotowywano również informacje na temat istniejących funduszy  
stypendialnych 16. 

Bez wątpienia pierwszoplanową rolę w kształtowaniu charakteru placówki 
i windowaniu jej poziomu odgrywał każdorazowy dyrektor 17. W Bytomiu tę 
funkcję od założenia szkoły do zakończenia pierwszej wojny światowej pełnili 
kolejno: Wilhelm Carl Kayser (1867–1875) 18, Herman Wentzel (1875–1879) 19, 

15	 Adolf Beier, Die höheren Schulen in Preussen: (für die männliche Jugend) und ihre Lehrer 
(Halle: Buchhandlung des Waisenhauses, 1909), 456–57.

16	 Chrzanowski, “Jahresberichten jako źródło do historii edukacji,” 77–93.
17	 “Anstellung des Direktors der Anstalt,” sygn. 12/684/0/2/14, Państwowe Gimnazjum im. 

Hindenburga w Bytomiu, Archiwum Państwowe w Katowicach Oddział w Katowicach 
(dalej: AAP Katowice, Gimnazjum w Bytomiu).

18	 “Kayser, Wilhelm Carl,” CERL Thesaurus, accessed December 11, 2024, https://data.cerl.
org/thesaurus/cnp01075698.

19	 “Herman Wentzel,” in Deutsche Digitale Bibliothek. Kultur und Wissen online, accessed 
December 11, 2024, https://www.deutsche-digitale-bibliothek.de/person/gnd/1029907455.



216 Damian Bednarski

Carl Brüll (1879–1884) 20, Wilhelm Schulte (1884–1898) 21, Johannes Robert 
Buchholz (1898–1906) 22 i Julian Ziaja (1907–1919) 23. 

Kadrę pedagogiczną gimnazjum zasilali absolwenci pruskich seminariów 
nauczycielskich. Liczyła ona pomiędzy 20 a 30 osób 24. W jej skład wchodzili 
wyłącznie mężczyźni. Chyba najdłużej pracował w bytomskiej placówce ks. dr 
Karl Flöckner – nauczyciel religii, który zatrudniony został w 1867 r. (krótko 
po uruchomieniu szkoły) i pozostał na swoim stanowisku do 1906 roku 25. 
Był on więc nauczycielem religii dla prawie wszystkich późniejszych księży, 
o których traktuje niniejszy artykuł. W związku z tym, że w szkole były także 
lekcje religii ewangelickiej i żydowskiej, w skład rady pedagogicznej wchodził 
również rabin i pastor. 

Uczniowie bytomskiego gimnazjum

Gimnazja na terenie Prus w XIX w. były zasadniczo 6-klasowe, ale nauka 
w nich trwała 9 lat. Związane to było z tym, że klasy od seksty do kwarty 
były roczne, pozostałe – od tercji do prymy – dwuletnie 26. Gimnazja miały 
charakter placówek, w których kształcili się zarówno katolicy, protestanci, jak 

20	 Jahresbericht des Königl. Katholischen Gymnasiums zu Neisse für das Schuljahr 1898–99 
(Neisse: [s.n.], 1899), 14.

21	 Wilhelm Schulte, Achtzehnter Jahresbericht des Städtischen Katholischen Gymnasiums zu 
Beuthen O.-S. über das Schuljahr 1884–85 (Beuthen O.-S.: B. Wylezol & Co., 1885), 20; 
Benedykt Zientara, “Schulte Wilhelm,” in Encyklopedia historii gospodarczej Polski do roku 
1945, ed. Antoni Mączak, vol. 2 (Warszawa: Wiedza Powszechna, 1981), 257; Franz Xaver 
Seppelt, “Pater Lambert Schulte OFM,” Zeitschrift des Vereins für Geschichte Schlesiens 54 
(1920), 121–55.

22	 Robert Buchholz, Einunddreissigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu Beuthen 
O.-S. über das Schuljahr 1897–98 (Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1898), 
11; Georg Lühr, Die Abiturienten des Braunsberger Gymnasiums von 1860 bis 1916 (Brauns
berg: Ermländischen Zeitungs- und Verlagsdruckerei, 1916), 17.

23	 Mitteilungen des Beuthener Geschichts- und Museumsvereins (Beuthen; Dortmund, 1911), 3; 
(1954), 85; (1962), 59; Jan Drabina, “Ziaja Julius, Julian,” in Bytomski słownik biograficzny, 
ed. Jan Drabina (Bytom: Towarzystwo Miłośników Bytomia, 2004), 285–86.

24	 “Nachweisungen von Veränderungen im Lehrkollegium,” sygn. 12/684/0/2/15, AAP 
Katowice, Gimnazjum w Bytomiu.

25	 Jan Drabina and Eugeniusz Klin, “Flöckner Karl, Carl,” in Bytomski słownik biograficzny, 
ed. Jan Drabina (Bytom: Towarzystwo Miłośników Bytomia, 2004), 53.

26	 Zdzisław Surman, “Polityka szkolna. Szkolnictwo ludowe, średnie i wyższe,” in Historia 
Śląska, ed. Stanisław Michalkiewicz, vol. 3, bk. 1 (Wrocław: Zakład Narodowy im. Osso-
lińskich, 1972), 491–92.



217Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum Królewskiego w Bytomiu…  

i młodzież z rodzin żydowskich. I tak np. w Bytomiu w 1870 r. spośród 465 
uczniów katolikami było 232, ewangelikami – 69, a wyznawcami judaizmu – 
164 27. Z kolei w 1882 r. w placówce kształciło się 396 uczniów: 147 katolików, 
83 ewangelików i 166 Żydów 28. W 1890 r. było 207 katolików, 57 ewangelików 
i 87 Żydów, czyli razem 351 uczniów 29. Również w 1900 r. te proporcje układały 
się podobnie. Uczyło się w gimnazjum 569 uczniów, z czego 398 katolików, 82 
ewangelików i 89 Żydów 30. Ponadto, określając pochodzenie uczniów, dzielo-
no ich na „swoich” i „obcych” (spoza Prus) i tak w 1901 r. było 264 „swoich” 
(einheimische) oraz 302 „z zewnątrz” (auswärtige) 31. W 1914 r. spośród 620 
uczniów ewangelików było 96, katolików – 478, a Żydów – 51 (wszyscy z Prus, 
żadnych cudzoziemców). Wyliczono też, że 354 mieszkało w Bytomiu, a 266 
pochodziło spoza miasta. Podczas liczenia uczniów 1 II 1915 r. stwierdzono, 
że zostało 545 uczniów. Spośród 237 uczniów, których rodzice mieszkali poza 
miastem szkolnym: 59 mieszkało w pełnych internatach w mieście szkolnym 
(49 z nich w Konwikcie Chłopców Księcia Biskupa i 10 w prywatnych inter-
natach), a pozostałych 178 docierało koleją państwową, elektryczną lub pieszo 
z okolicznych miejscowości 32. 

Edukacja gimnazjalna nie była tania. Stąd też wielu uczniów rozpoczynało 
naukę od wyższej klasy, by w ten sposób zmniejszyć koszty wykształcenia. Odpo-
wiednim przygotowaniem adeptów gimnazjum najczęściej zajmowali się często 
proboszczowie bądź księża emeryci. Jednym z cenionych wychowawców młodych 
ludzi na Górnym Śląsku w drugiej połowie XIX w. był ks. Teodor Christoph 
z Miasteczka Śląskiego, który przygotowywał do egzaminów zdolnych chłop-
ców, którzy myśleli o formacji do kapłaństwa i studiach teologicznych. Ocenia 
się, że ów skromny kapłan mógł w ten sposób utorować drogę do gimnazjum 
około 200 chłopcom, w tym wielu późniejszym duchownym 33. Nie dziwi fakt, 

27	 Wilhelm Carl Kayser, Vierter Jahresbericht des Städtischen Kathol. Gymnasiums zu Beuthen 
O.-S. für das Schuljahr 1869–1870 (Beuthen O/S: Moritz Böhm, 1870), 36.

28	 Carl Brüll, Sechzehnter Jahresbericht des Städtischen Katholischen Gymnasiums zu Beuthen 
O.-S. über das Schuljahr 1882–83 (Beuthen O.-S.: B. Wylezol, 1883), 15.

29	 Robert Buchholz, Vierundzwanzigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu 
Beuthen O.-S. über das Schuljahr 1890–91 (Beuthen O.-S.: Haenel und Comp., 1901), 11.

30	 Buchholz, 19.
31	 Buchholz, 19.
32	 Julian Ziaja, 48. Jahresbericht. Schuljahr 1914/15 (Beuthen O.-S.: M. Jmmerwahr, 1915), 17.
33	 Alojzy Koziełek, Sługa Boży Teodor Christoph, świątobliwy proboszcz śląski (Siemianowice: 

Drukarnia Siemianowicka, 1947), 8.



218 Damian Bednarski

że wielu maturzystów gimnazjalnych wybierało jako kierunek studiów teologię, 
gdyż wielu już z tym przekonaniem rozpoczynało naukę w szkole średniej 34. 

Ważnym elementem kształcenia gimnazjalnego, obok solidnego poznawania 
języków łacińskiego i greckiego oraz kultury klasycznej, było nauczanie religii. 
Zaznaczyć należy, że niezależnie od tego czy gimnazjum miało charakter kato-
licki czy ewangelicki, dbano o to, żeby zapewnić lekcje religii uczniom wywo-
dzącym się z rodzin katolickich, protestanckich oraz żydowskich. Tygodniowo 
przeznaczano na naukę religii dwie lub trzy jednostki lekcyjne. Zatrudniano 
duchownego katolickiego, pastora oraz rabina. Jeśli chodzi o program nauczania 
religii katolickiej to w pierwszej klasie gimnazjum (sexta) zapoznawano uczniów 
z prawdami wiary i obowiązkami chrześcijanina, w klasie drugiej (quinta) prze-
rabiali materiał odnoszący się do sakramentów. Na kolejnym poziomie (quarta) 
nauczania wiele miejsca poświęcano rozwojowi terminologii religijnej, głównym 
religiom ludzkości oraz krótkiej historii religii chrześcijańskiej. W ramach 
tercji uczono o historii zbawienia i dziejach Kościoła katolickiego. Wreszcie na 
poziomie secundy i primy przedstawiano zagadnienia z teologii moralnej oraz 
zajmowano się analizą wybranych fragmentów Ewangelii w języku oryginalnym 35. 
Ważną rolę w kształceniu, ale i wychowaniu gimnazjalistów spełniał nauczyciel 
religii. W Bytomiu był nim przez wiele lat niezwykle ceniony ks. K. Flöckner. 
Pracował on w bytomskim gimnazjum w latach 1867–1906 i miał trudny do 
przecenienia wpływ na uczniów, gdyż towarzyszył im przez cały okres nauki 
w gimnazjum. Ponadto cieszył się niepodważalnym autorytetem. Jeden z wy-
chowanków, ks. Tomasz Reginek, wspominał go w słowach: 

Powtarzał często ten miły katecheta: „Doskonale zna tajemnice religii tylko 

Bóg, ja staram się je poznać dobrze, a wy starajcie się poznać je przynajmniej 

wystarczająco”. Mimo niektórych słabostek, wynikających z jego sędziwego 

wieku, był on bardzo lubiany i całe gimnazjum otaczało go wielką czcią jako 

zastępcę dyrektora 36.

Mieszkał on na plebanii parafii Wniebowzięcia NMP w Bytomiu u boku 
ks. J. Szafranka, a potem ks. Norberta Bonczyka. Później na pewien czas 

34	 Takim uczniem był m.in. przyszły błogosławiony Józef Czempiel. Zob. Jacek Kurek and 
Zbigniew Hojka, Śląski Machabeusz: Ksiądz Józef Czempiel i jego parafia (Chorzów Batory; 
Wielkie Hajduki: Parafia pw. Wniebowzięcia NMP, 1997), 19.

35	 Festschrift des Königlichen St. Matthiasgymnasiums zur Jahrhundertfeier 1811–1911 (Breslau: 
Meisenbach Riffarth, 1911), 268.

36	 Tomasz Dobrzyński [Tomasz Reginek], Proboszcz śląski: Wspomnienia (Londyn: [s.n.], 
1952), 35.



219Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum Królewskiego w Bytomiu…  

przeniósł się do parafii Trójcy Świętej (1898), by po czterech latach wrócić do 
parafii Mariackiej i zamieszkać u boku ks. Buchwalda 37. To otoczenie, zwłasz-
cza kontakt z księżmi Szafrankiem i Bonczykiem, znanymi z troski o kulturę 
polską, zapewne oddziaływało na styl jego pracy, w której także starał się sza-
nować przekonania narodowe uczniów. O tym, że w gimnazjum bytomskim 
zdobywało wykształcenie wielu młodzieńców wywodzących się z polskich 
rodzin świadczy choćby przypadek Tomasza Reginka. Rozpoczął on naukę 
w Prudniku. Ale szykanowany za swe polskie pochodzenie przeniósł się do 
Bytomia. W tym mieście przeważała ludność polska, tu była liczna inteligencja 
polska z polską drukarnią i wychodziły tu największe gazety polskie. Kreśląc 
sylwetkę dyrektora gimnazjum w Bytomiu, którym był wówczas J. R. Buchholz, 
T. Reginek napisał we wspomnieniach: 

Dzielny, sprawiedliwy i bardzo energiczny dyrektor postawił gimnazjum naukowo 

i moralnie bardzo wysoko. Przyczynił się do tego i zespół profesorów, którzy 

przywiązywali większą uwagę do postępu i zdolności uczniów niż do ich pocho-

dzenia narodowego. W tym się różniło to gimnazjum od tylu innych gimnazjów 

na Górnym Śląsku, gdzie wprowadzono szowinistyczną, arcy-pruską politykę 

anti-polską, słynną w Poznańskim 38.

Po ks. Flöcknerze nauczycielem religii w Bytomiu był przez 33 lata ks. Paul 
Reinelt (1906–1939) 39. Zatrudnieni przez szkołę duchowni oprócz prowadzenia 
lekcji religii odpowiadali za prowadzenie w szkole codziennych nabożeństw 
oraz przygotowanie młodzieży do sakramentu bierzmowania 40.

Na podstawie corocznych sprawozdań z działalności gimnazjum składanych 
do wydziału szkolnego przez dyrektora udało się sporządzić wykaz absolwen-
tów gimnazjum z lat 1867–1914 41. Z tej listy wydobyto tych, którzy stali się 

37	 Drabina and Klin, “Flöckner Karl, Carl,” 53.
38	 Dobrzyński, Proboszcz śląski: Wspomnienia, 32–34.
39	 Jan Drabina, “Reinelt Paul,” in Bytomski słownik biograficzny, ed. Jan Drabina (Bytom: 

Towarzystwo Miłośników Bytomia, 2004), 218–19.
40	 Wspominają o tym coroczne sprawozdania dyrektora szkoły. Zob. np. Wilhelm Carl Kay-

ser, Siebenter Jahresbericht des Städtischen Kathol. Gymnasiums zu Beuthen O.-S. über das 
Schuljahr 1872–1873 (Beuthen O/S: Moritz Böhm, 1873), 27. W biografii bp. Maksymiliana 
Kallera również znajdujemy zapis o tym, że jako uczeń bytomskiego gimnazjum przyjął sa-
krament bierzmowania 3 maja 1894 r. z rąk kard. Georga Koppa. Zob. Paweł Pyrchała, Rodem 
z Bytomia: Biskup Maksymilian Kaller (Katowice: Drukarnia Archidiecezjalna, [2008]), 14.

41	 Jeśli chodzi numery 656–79, z lata 1914 roku, jest zapis: wstąpił do wojska. Być może 
niektórzy z nich potem wrócili, by się kształcić, ale trudno to ustalić.



220 Damian Bednarski

przedmiotem prezentowanego artykułu – absolwentów, którzy podjęli studia 
teologiczne.

Uwagę zwracają ich zróżnicowane pochodzenia. Dzięki temu, że w spra-
wozdaniach odnotowano zawody ich ojców łatwo można się zorientować, jaki 
status posiadały ich rodziny. Wśród podanych zawodów są przedstawiciele 
inteligencji i urzędnicy (nauczyciel, księgowy, sekretarz, kancelista sądowy, 
poborca podatkowy), kolejarz, kilku górników i robotnicy (robotnik w fabryce, 
kotlarz, kamieniarz, ślusarz, hutnik, waciarz), rzemieślnicy (mistrz krawiecki, 
mistrz szewski, mistrz masarski, mistrz piekarski, stolarz), kupcy, właściciele 
karczm, restauracji i młyna, posiadający własne gospodarstwa rolne, ogrodnik 
i leśniczy. Ponadto wśród ojców gimnazjalistów znaleźli się: posłaniec gminny, 
konwojent pocztowy, agent pocztowy, tester srebra, handlarz meblami, żandarm. 
Osiemnastu w chwili zdawania matury już nie miało ojców. To naturalnie wią-
zało się z większym obciążeniem finansowym dla rodziny, dlatego osieroceni 
starali się o zdobycie stypendium naukowego bądź socjalnego. 

Najwięcej gimnazjalistów pochodziło z Bytomia i okolic, bo aż 31. Zresztą 
z tamtych stron w ogóle wywodziło się najwięcej uczniów tej placówki. Z pobli-
skich większych miast – Gliwice i Katowice – nie pochodził żaden z bytomskich 
maturzystów. Wynikało to prawdopodobnie z tego, że w tych miastach działały 
podobne placówki. Było po kilku młodzieńców z okolic Rybnika (10), Opola 
(10), Pszczyny (6), Tarnowskich Gór (12), Koźla (7), Strzelec Opolskich (11) 
i Zabrza (6). Pojedynczy uczniowie przybyli z innych okręgów prowincji śląskiej.

Specyfiką Górnego Śląska było to, że teologię wybierali głównie młodzi 
wywodzący się z środowisk: chłopskiego, robotniczego, rzemieślniczego i co 
najwyżej synowie wiejskich nauczycieli oraz techników zajmujących skromne 
stanowiska w górnictwie i przemyśle 42. Te z kolei rodziny były najsilniej związane 
z tradycjami polskimi. Nie mieli w bytomskim gimnazjum możliwości edukacji 
w zakresie języka polskiego, historii i kultury ojczystej. Ale niektórzy z nich byli 
uczestnikami tajnych kółek samokształceniowych, które rozwijały się pod auspi-
cjami związanej z endecją studenckiej organizacji o nazwie Związek Młodzieży 
Polskiej „Zet”. Działali w nich akademicy z wrocławskiej grupy „Zet”, wśród 
których można także odnaleźć dawnych wychowanków gimnazjum bytomskiego 
(Józef Czempiel, Augustyn Koźlik czy Stefan Szwajnoch). Organizowali oni 
edukację patriotyczną dla młodszych kolegów 43. Zdarzało się, że uczestnicy tych 
konspiracyjnych spotkań byli relegowani ze swoich macierzystych szkół i byli 
zmuszeni szukać możliwości dokończenia nauki w innym gimnazjum. Działo 

42	 Kwiatek, Szkolnictwo średnie na Górnym Śląsku, 116.
43	 Kwiatek, 129.



221Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum Królewskiego w Bytomiu…  

się tak zresztą na całym Górnym Śląsku. Taki los spotkał m.in. Józefa Gawlinę, 
którego wyrzucono z gimnazjum w Raciborzu i maturę zdobył w Rybniku 44. 

Czasem, paradoksalnie, niechęć do polskości okazywana przez nauczycieli 
wzmacniała patriotyczne aspiracje młodzieży. Wojciech Korfanty, który co 
prawda nie w Bytomiu, a w Katowicach, ale w analizowanym okresie, pod 
koniec XIX w., także był gimnazjalistą, tak wypowiedział się w tej kwestii na 
forum sejmu pruskiego: 

Ja sam nie byłbym może dziś Polakiem, gdyby nauczyciele moi nie byli budzili na 

każdym kroku we mnie świadomości, że jestem polskiego pochodzenia. Takich 

jak ja, było wielu moich przyjaciół, pracujących dziś nad narodowym odrodze-

niem naszego ludu będącego na najlepszej drodze do zgermanizowania się 45. 

Podobnie jak on reagowało wielu gimnazjalistów, gdyż – jak zapisano w życio-
rysie Adolfa Pojdy – 

pruskie gimnazja w paradoksalny sposób utrwalały w uczniach wyniesiony 

z domu polski patriotyzm. Wykładowcy tak krytykowali, tak szkalowali wszystko 

co polskie, że wywoływało to skutek przeciwny niż chcieli – budzili w uczniach 

naturalną w tym wieku przekorę i opór 46.

Z niczym nieporównywalną rolę w ugruntowywaniu przekonań o wyborze 
studiów teologicznych przez uczniów gimnazjum spełniał istniejący w Bytomiu 
konwikt biskupi. Zastanawiający się nad wyborem drogi kapłańskiej mogli 
w sprzyjających warunkach zdobywać wiedzę, spełniać praktyki religijne, 
kształtować swój charakter, a także uczestniczyć w życiu organizacji istnie-
jących w mieście. Zadaniem prowadzącego konwikt księdza prefekta, oprócz 
zarządzania i prowadzenia instytucji, było formowanie wychowanków pod 
względem duchowym. Reginek wspominał, że konwikt biskupi 

[…] prowadzony był bardzo wzorowo. Na czele jego stał młody prefekt, wytrawny 

pedagog i głęboko religijny kapłan […]. Wychowankowie jego w konwikcie byli 

44	 Józef Gawlina, Wspomnienia, ed. Jerzy Myszor (Katowice: Księgarnia św. Jacka, 2004), 17–18.
45	 Mieczysław Tobiasz, Wojciech Korfanty: Odrodzenie narodowe i polityczne Śląska (Katowice: 

„Ognisko”, Spółdzielnia Księgarska, 1947), 111.
46	 Aleksandra J. Ostroch, Ks. Adolf Pojda: Kapłan i człowiek (Czerwionka-Leszczyny: Agencja 

Reklamowo-Wydawnicza „Vectra”, 2007), 16.



222 Damian Bednarski

do niego bardzo przywiązani. Łagodny, choć stanowczy i sprawiedliwy, potrafił 

sobie wśród studiującej młodzieży wyrobić wysoki autorytet 47. 

Życie wspólnotowe pomagało we wzajemnym mobilizowaniu się do zaangażo-
wania w organizacjach patriotycznych: 

W gimnazjum bytomskim działało także Towarzystwo Alojzjańskie oraz półlegalne 

kółka samokształceniowe, wzorujące się na stowarzyszeniu Filomatów i Filare-

tów. Dopuszczalne było samokształcenie, ale wzorowanie się na Filaretach to 

już nie. Zakazane było czytanie polskich książek i czasopism, nawet ukazującego 

się w tymże Bytomiu «Katolika». Jeszcze w 1911 r., kiedy istnienie „Filomatów” 

wyszło na jaw, uczniowie zostali oskarżeni o zorganizowanie „partii politycznej” 

i przesłuchiwani w wytoczonym procesie 48. 

Reginek przywołuje we wspomnieniach tzw. sprawę bytomską 49.
Najzdolniejszych gimnazjalistów nagradzano stypendiami. W bytomskiej 

szkole istniało kilka, a na początku XX w. nawet kilkanaście różnych fundu-
szy stypendialnych. Kwerenda przeprowadzona w Archiwum Państwowym 
w Katowicach, gdzie znajdują się akta gimnazjum bytomskiego, a w nim 
teczki poszczególnych funduszy, pozwala wyprowadzić wniosek, że przyszli 
duchowni katoliccy byli uczniami najczęściej honorowanymi stypendiami. To 
może sugerować, że należeli do najpilniejszych i najbardziej zdolnych uczniów. 
I tak np. w 1890 r. stypendium Wilhelma, króla Prus, otrzymał Theodor Ge-
bauer 50. W 1892 r. stypendium Purkopa przyznano Paulowi Kasperczykowi, 
stypendium Schaffgotscha otrzymał Walther Gonska 51. W tym roku ustalono 
także stypendium jubileuszowe z okazji 25-lecia króla, które w 1893 zdobył Paul 
Kasperczyk 52. Czasem fundator stypendium precyzował, do jakiej grupy uczniów 
jest skierowane. I wówczas mogło ono mieć także charakter socjalny, wspiera-
jący niezamożnych uczniów. Gdy w 1893 r. ustanowiono fundację stypendialną 
47	 Dobrzyński, Proboszcz śląski: Wspomnienia, 34.
48	 Ostroch, Ks. Adolf Pojda: Kapłan i człowiek, 16.
49	 Kwiatek, Szkolnictwo średnie na Górnym Śląsku, 130.
50	 Buchholz, Vierundzwanzigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu Beuthen O.-S. 

über das Schuljahr 1890–91, 15.
51	 Wilhelm Schulte, Sechsundzwanzigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu 

Beuthen O.-S. über das Schuljahr 1892–93 (Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 
1893), 22; “Purkop und Wilhelm-Stipendium,” sygn. 12/684/0/7/184, AAP Katowice, 
Gimnazjum w Bytomiu.

52	 Wilhelm Schulte, Siebenundzwanzigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu Beuthen 
O.-S. über das Schuljahr 1893–94 (Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1894), 18.



223Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum Królewskiego w Bytomiu…  

Karola Rudzkiego z kapitałem 3000 marek, w jej statucie zapisano, że odsetki 
od tego stypendium mają być przyznane dwóm potrzebującym rzymskokatoli-
ckim uczniom gimnazjum bytomskiego, którzy zamierzają studiować teologię 
katolicką. Stypendium miało być przekazywane każdego roku w dniu 4 XI, 
czyli dniu wspomnienia św. Karola, a uprzywilejowani mają być potomkowie 
karczmarza Matthiasa Rudzkiego z Paniów oraz biorący udział w lekcjach 
hebrajskiego w gimnazjum. W kwestii wyboru kandydata do otrzymania 
stypendium dyrektor miał się konsultować z nauczycielem religii 53. W 1893 r. 
jako pierwszy otrzymał to stypendium Georg Kammel 54. W 1894 o stypendium 
ubiegali się: Franz Dlugosch, Karl Hiller, Karl Leszczyk, August Strzybny, 
a otrzymali – Kammel i Edmund Groebner. Inny charakter miało stypendium 
Schaffgotscha. Ono promowało najzdolniejszych uczniów. W 1894 r. otrzymał 
je Walther Gonska 55, a rok później ubiegali się o nie: Karol Leszczyk, August 
Strzybny, Karl Hiller, Ryszard Horoba, Paul Lopatta. Ostatecznie przypadło 
prymusom Karlowi Hillerowi oraz Augustynowi Strzybnemu 56. W 1895 r. 
stypendium Köhlera przypadło Karolowi Wilkowi 57. W 1896 r. stypendium 
Purkopa otrzymał Johannes Zwior, stypendium Schaffgotscha otrzymał 
Walther Gonska, stypendium Solgera – Karl Wilk 58, a stypendium ks. Leo-
polda Nerlicha – Eduard Sobek 59. W 1897 r. kolejne stypendium ufundował 
Friedrich Hofrichter, proboszcz z Goduli. Wypłacane miało być 28 VI w dzień 
urodzin fundatora. Uprzywilejowani mieli być spokrewnieni z fundatorem 
oraz należący do parafii w Goduli 60. Z kolei w 1897 r. stypendium Purkopa 
otrzymał Joseph Czempiel, stypendium Solgera – Paul Lopatta, stypendium 
Rudzkiego – Paul Drosdek, a stypendium Nerlicha – Franz Janik 61. W 1898 r. 

53	 Schulte, 18; “Karl Rudzki Stipendiumstiftung,” sygn. 12/684/0/7/195, AAP Katowice, 
Gimnazjum w Bytomiu.

54	 Schulte, Siebenundzwanzigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu Beuthen O.-S. 
über das Schuljahr 1893–94, 19.

55	 Wilhelm Schulte, Achtundzwanzigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu Beuthen 
O.-S. über das Schuljahr 1894–95 (Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1895), 21.

56	 “Schaffgotsch und Wlodarski Stipendium,” sygn. 12/684/0/7/179, AAP Katowice, Gim-
nazjum w Bytomiu.

57	 Wilhelm Schulte, Neunundzwanzigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu Beuthen 
O.-S. über das Schuljahr 1895–96 (Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1896), 19.

58	 “Solger-Stipendium,” sygn. 12/684/0/7/182, AAP Katowice, Gimnazjum w Bytomiu.
59	 Wilhelm Schulte, Dreissigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu Beuthen O.-S. 

über das Schuljahr 1896–97 (Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1897), 21.
60	 Schulte, 21–22.
61	 Buchholz, Einunddreissigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu Beuthen O.-S. 

über das Schuljahr 1897–98, 18.



224 Damian Bednarski

stypendium Rudzkiego otrzymał Paul Pietryga, stypendium Nerlicha – Franz 
Schiwy 62. W 1899 r. stypendium Solgera przypadło Wilhelmowi Zurowi, a sty-
pendium Fiebiga otrzymał Otto Loske 63. Po 1899 r. nie podawano nazwisk 
gimnazjalistów stypendystów. Dowiadujemy się jednak kto był ich fundatorem 
i ile ich przyznawano. Oto lista funduszy rozdzielanych na początku XX w.: 
stypendium Purkopa (jeden uczeń), magistrat miasta Bytomia przyznał sty-
pendium bp Adriana Włodarskiego (1), stypendium Wilhelma (1), stypendium 
grafa Schaffgotscha (1), jedno stypendium dla ucznia żydowskiego, stypendium 
jubileuszowe (1), stypendium Solgera przyznawane przez landrata królewskie-
go (1), stypendium im. Karola Rudzkiego (1), stypendium Leopolda Nerlicha 
(1), stypendium Friedricha Hofrichtera (1), na Boże Narodzenie stypendium 
z zasobów szkolnych, stypendium Fiebiga (1), Bergrat Koehler stypendium (1), 
stypendium Prziklinga (1). Ponadto w 1902 r. książę kardynał biskup wrocławski 
Georg von Kopp wsparł dziesięciu uczniów kwotą 600 marek i ośmiu kwotą 
450 marek 64.

Tab. 1. Miejsce pochodzenia absolwentów gimnazjum bytomskiego i teologii  
na Uniwersytecie Wrocławskim

Okręg Miejscowości

Bytom (33) Bytom (11), Piekary Śląskie (4), Rozbark (3), Dąbrówka Wielka (3), 
Królewska Huta (2), Orzegów (2), Brzeziny Śląskie, Dąbrowa Górnicza, 
Forsthaus Lipka k. Kozłowej Góry, Huta Zygmunt, Józefka, Lipiny, 
Ruda, Świętochłowice

Brzeg (1) Brzeg

Gliwice (4) Byczyna, Hanusek, Kopienica, Pyskowice

Katowice (10) Bogucice, Dąb, Huta Jerzego k. Siemianowic Śl., Mysłowice, Nowa 
Wieś,
Radoszowy k. Kochłowic, Roździeń, Siemianowice Śląskie, Wirek, 
Załęże 

Kluczbork (1) Bąków

Koźle (7) Cisowa, Gościęcin, Łany, Naczęsławice, Roszowicki Las, Stare Koźle, 
Steblów

Lubliniec (4) Lisów, Łagiewniki Wielkie, Łany, Stara Huta

62	 Robert Buchholz, Zweiunddreissigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu Beuthen 
O.-S. über das Schuljahr 1898–99 (Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1899), 23.

63	 Robert Buchholz, Dreiunddreissigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu Beuthen 
O.-S. über das Schuljahr 1899–1900 (Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1900), 20.

64	 Robert Buchholz, Fünfunddreissigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu Beuthen 
O.-S. über das Schuljahr 1901–1902 (Beuthen O.-S.: Druck von M. Immerwahr, 1902), 24.



225Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum Królewskiego w Bytomiu…  

Okręg Miejscowości

Niemodlin (1) Narok

Olesno (3) Sowczyce, Sternalice, Uszyce

Oleśnica (1) Bierutów

Opole (10) Dobrzeń Wielki (3), Krapkowice (2), Groszowice, Gwoździce, Kom-
prachcice, Opole, Szczedrzyk

Prudnik (5) Borek, Głogówek, Kórnica, Pietna, Rozkochów

Pszczyna (6) Łaziska Górne (2), Chełm Wielki, Kobiór, Mikołów, Teich-Vorwerk 
k. Bierunia Starego

Racibórz (1) Janowice (dziś Cyprzanów)

Rybnik (10) Wodzisław (2), Czerwionka, Gołkowice, Jastrzębie Górne, Ligocka 
Kuźnia, Marklowice Dolne, Skrzyszów, Raszowiec k. Rybnika, Ruptawa

Strzelce  
Opolskie (11)

Ujazd (3), Goj, Jaryszów, Jemielnica, Klucz, Krępna, Otmuchów, 
Staniszcze Wielkie, Żyrowa

Syców (1) Nassale

Śląsk  
Austriacki (1)

Konradów Wielki

Tarnowskie  
Góry (13)

Radzionków (4), Tarnowskie Góry (3), Nakło (2), Bobrowniki, Kozłowa 
Góra, Piaseczna, Wilkowice

Vajglov (1) Vajglov na Morawach

Zabrze (6) Zabrze (2), Bielszowice, Biskupice, Bujaków, Kończyce

Ziębice (1) Nowe Miasto k. Ziębic

Źródło: “Egzaminy końcowe i dojrzałości-akta ogólne,” sygn. 12/684/0/5/167, AAP 
Katowice, Gimnazjum w Bytomiu; Jahresbericht (1867–1914).

Absolwenci gimnazjum bytomskiego w gronie  
studentów teologii na Uniwersytecie Wrocławskim

Wszystkich maturzystów bytomskiego gimnazjum z lat 1867–1914 było 655. 
Trzeba rozróżnić dwa terminy, kiedy wypuszczano absolwentów: na Osterter-
mins – Wielkanoc oraz Michaelistermins – na św. Michała (29 IX). Na teologię 
wybrało się 225 maturzystów bytomskiego gimnazjum. Należy dodać, że oprócz 
teologii katolickiej absolwenci gimnazjum bytomskiego wybierali liczne inne 
kierunki studiów, takie jak: teologia ewangelicka, teologia żydowska (judai-
styka), medycyna, górnictwo i hutnictwo, prawo, filologia orientalna, filologia 
klasyczna, wojskowość, filozofia, leśnictwo, rolnictwo, inżynier mechanik, 
bankowość, historia, weterynaria, architektura, nauki przyrodnicze, szkoła 



226 Damian Bednarski

oficerska, matematyka, języki nowożytne, budownictwo. Byli też adepci przy-
gotowujący się do pracy jako kupcy, dentyści, aptekarze, pocztowcy.

W okresie kulturkampfu nastąpił drastyczny spadek powołań kapłańskich, 
gdyż została przerwana praktyka udzielania święceń kapłańskich 65. I dopiero 
w połowie lat dziewięćdziesiątych XIX w., gdy zostało zmienione ustawodaw-
stwo państwowe, sytuacja się poprawiła. Ewidentnie widać wówczas także 
wzrost zgłoszeń do seminarium spośród absolwentów gimnazjum z Bytomia 66. 
Kwestii kształtu formacji teologicznej i przygotowania do święceń kapłańskich 
we Wrocławiu poświęcone zostały dwa rozdziały książki Jerzego Myszora 
Duchowieństwo katolickie na Śląsku 1742–1914 67.

Z grona 225 deklarujących przy maturze zamiar studiowania teologii 131 
absolwentów bytomskiego z lat 1867–1914 ukończyło takowe we Wrocławiu 
i tam przyjęło święcenia kapłańskie (tabela 1). Najwięcej osób wyświęconych 
spośród uczniów gimnazjum było w latach: 1908 i 1909 – 10 księży, 1899 
i 1903 – 9, 1914 – 8, 1906 – 7, 1902 i 1907 – 6, 1898, 1904 i 1913 – 5. Wyjątek 
stanowi Eugen Kinzer spod Głubczyc, który święcenia kapłańskie przyjął w Li-
tomierzycach 68. Prawie wszyscy posługiwali potem w duszpasterstwie diecezji 
wrocławskiej. A gdy w 1922 r. została utworzona administracja apostolska na 
Górnym Śląsku, ponad czterdziestu duchownych przeszło do pracy w nowo 
utworzonej jednostce kościelnej. 

Część z nich, zwłaszcza wywodzący się ze wschodnich regionów prowincji 
śląskiej, już podczas studiów wrocławskich identyfikowała się z polskimi dą-
żeniami narodowościowymi. Ujawniło się to też w seminarium duchownym, 
gdy angażowali się w działalność organizacji pielęgnujących polską kulturę, 
język i tradycje. Jeden z nich, Emanuel Nikel, był współzałożycielem powsta-
łego w 1895 r. na Uniwersytecie Wrocławskim „Kółka Polskiego” 69. Do tego 

65	 Erich Kleineidam, Die Katholisch-theologische Fakultät der Universität Breslau 1811–1945 
(Köln: Wienand-Verlag, 1961), 82–84; Jerzy Myszor, Duchowieństwo katolickie na Śląsku 
1742–1914: Z dziejów duszpasterstwa w diecezji wrocławskiej (Katowice: Księgarnia św. Jacka, 
2011), 123.

66	 Wskazują na to liczby absolwentów bytomskiego gimnazjum, którzy swoje kroki po ma-
turze kierowali na Wydział Teologiczny Uniwersytetu Wrocławskiego i do tamtejszego 
seminarium duchownego.

67	 Myszor, Duchowieństwo katolickie na Śląsku 1742–1914, 59–130.
68	 Catalogus venerabilis cleri saecularis et regularis dioeceseos Litomericensis pro anno 1909 (Li-

tomericii: In Commissione Cancellariae Concistorii Episcopalis Litomericensis, 1909), 52.
69	 Franciszek Szymiczek, Stowarzyszenia akademickie polskiej młodzieży górnośląskiej we 

Wrocławiu 1863–1918 (Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1963), 75–93; Antoni 
Młotek, Teologia katolicka na Uniwersytecie Wrocławskim ze szczególnym uwzględnieniem 
dziejów teologii moralnej (Wrocław: Papieski Fakultet Teologiczny, 1998), 57–58.



227Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum Królewskiego w Bytomiu…  

stowarzyszenia należeli też m.in. Lorenz Pucher, Antoni Danecki, Alojzy Lazar, 
Antoni Lindner, Augustyn Koźlik, Franciszek Macherski, Walter Gonska. 
Gdy w 1906 r. rozwiązano „Kółko Polskie” wówczas Józef Czempiel wszedł 
w kontakt z tajnym Związkiem Młodzieży „Zet” i wkrótce potem założono 
nową organizację polskich studentów pod nazwą „Swoi”. Jej członkami zostali 
m.in. Augustyn Koźlik, Stefan Szwajnoch, Jan Szymała i Piotr Kowolik 70. 

Niektórzy musieli przerwać studiowanie ze względu na wybuch I wojny 
światowej. Kilku znalazło się w wojsku, np. Jan Opperskalski 71 czy Jan Jarzą-
bek, który walczył w Grecji, Turcji i Francji, a studia dokończył po powrocie 
z wojska i święcenia kapłańskie otrzymał w 1921 roku 72. Studia przerwał także 
Józef Markusik, by walczyć na frontach rosyjskim i francuskim 73. 

Tab. 2. Duchowni absolwenci bytomskiego gimnazjum w latach 1869–1914 74

Matura Imię i nazwisko Data i miejsce urodzenia Święcenia 
kapłańskie

Status i miejsce 
zamieszkania ojca

1869 Andreas  
Schwider

27.11.1844, Piekary Śląskie 1873 brak danych

Franz Wróbel 30.11.1844, Piekary Ślą-
skie

1873 brak danych

1874 Franz Powollik 12.09.1854, Bobrowniki 1879 brak danych

1887 Karl Abramski 03.11.1866, Bytom 1891 mistrz szewski, 
Bytom

Theodor  
Flascha

08.11.1867, Bytom 1891 nauczyciel, Bytom

1888 Richard  
Kohlsdorfer 

17.02.1868, Bytom 1893 mistrz szewski, 
Bytom

1891 Eugen Kinzer 26.12.1869, Goj 1899 restaurator,  
Głubczyce

70	 Młotek, 58–59.
71	 Józef Knosała, Parafja radzionkowska: Jej dawniejsze i dzisiejsze stosunki (Katowice: Księ-

garnia i Drukarnia Katolicka, 1926), 224.
72	 Franciszek Maroń, “Śp. Ks. Jan Jarząbek,” Wiadomości Diecezjalne [Katowice], nos. 7–8 

(1966), 107.
73	 Edward Nalepa, ed., Kapłani wyświęceni do 1922 roku, vol. 1 of Zmarli kapłani Kościoła 

Katowickiego (Katowice: [s.n.], 1999), 265.
74	 Sprawozdanie dyrektora z roku 1915 zawiera informację o jeszcze jednym maturzyście, który 

wybrał teologię. Był nim Max Müller, ur. 20.11.1895 r. w Szombierkach, syn miejscowego 
kupca; święcenia kapłańskie przyjął w 1919 roku. Poza tym brak informacji, by w kolejnych 
latach I wojny światowej z placówki wyszli kandydaci na teologię.



228 Damian Bednarski

Matura Imię i nazwisko Data i miejsce urodzenia Święcenia 
kapłańskie

Status i miejsce 
zamieszkania ojca

1892 Franz Friedrich 15.08.1869, Bytom 1896 + mistrz szewski, 
Bytom

Theodor  
Gebauer 

10.08.1872, Ruptawa nauczyciel 
w szkole elemen-
tarnej, Raszczyce

1894 Johann Banasch 11.05.1871, Nakło 1898 + półkmieć, Nakło

Paul  
Kasperczyk

29.05.1872, Tarnowskie 
Góry

1898 + mistrz szewski, 
Tarnowskie Góry

Emanuel Nikel 24.12.1871, Zabrze 1898 dozorca maszyn, 
Pawłów

Joseph Patas 17.03.1870, Marklowice 
Dolne 

1898 + ogrodnik,  
Marklowice Dolne

Ludwig  
Penschior 

21.08.1873, Kobiór 1899 + poborca podat-
kowy, Kobiór

Pietryga  
Seraphin 

08.12.1871, Cisowa 1898 nauczyciel, Psary

1895 Franz  
Dlugosch

08.01.1874, Łany 1899 + właściciel go-
spodarstwa, Łany

Edmund  
Groebner 

16.11.1873, Ujazd 1899 mistrz krawiecki, 
Biskupice

Franz Haiduk 16.01.1873, Kórnica 1899 karczmarz,  
Kórnica

Georg Kammel 01.02.1875, Vajglov (Mo-
rawy)

1899 kupiec, Bytom

Robert Musioł 30.05.1872, Kończyce k. 
Zabrza

1899 właściciel domu, 
Kończyce

Joseph Pyka 04.05.1874, Łagiewniki 
Wielkie

1899 + nauczyciel,  
Sadów

August Spyra 25.08.1873, Rozbark 1899 właściciel domu, 
Rozbark

Paul  
Thomaschik

03.12.1871, Bytom 1899 właściciel domu, 
Bytom

1896 Karl Hiller 17.10.1875, Steblów 1900 zwrotniczy, Pokój

Richard Horoba 09.12.1878, Wilkowice 1901 nauczyciel, Wilko-
wice

Karl Leszczyk 07.09.1876, Stare Koźle 1900 nadzorca prac 
stolarskich, Stare 
Koźle



229Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum Królewskiego w Bytomiu…  

Matura Imię i nazwisko Data i miejsce urodzenia Święcenia 
kapłańskie

Status i miejsce 
zamieszkania ojca

1896 Paul Spyra 14.11.1876, Rozbark 1901 właściciel domu, 
Rozbark

Eugen Wolko 13.07.1875, Nassale 1900 nauczyciel,  
Nassale

1897 Aurel Bara-
basch 

04.04.1876, Gołkowice 1901 + nauczyciel,  
Gołkowice

Oskar Cichy 29.08.1875, Mikołów 1901 kupiec, Mikołów

Johann Cygan 16.10.1872, Biskupice 1901 inwalida górniczy, 
Biskupice

Walther Gonska 04.04.1875,  
Siemianowice Śl.

1901 księgowy, Bytom

Hugo Piegsa 03.10.1876, Hanusek 1901 karczmarz,  
Hanusek

Lorenz Pucher 02.07.1875, Łaziska Górne 1901 właściciel gospo-
darstwa, Łaziska 
Górne

August  
Strzybny 

01.05.1876, Janowice 
(dziś Cyprzanów)

1901 dzierżawca szyn-
ku, Janowice

Theodor  
Winkler 

16.07.1875, Byczyna 1901 nauczyciel, Stare 
Koźle

1898 Konstantin  
Kubitza

19.12.1875, Łany 1902 posiadacz gruntu 
włościańskiego, 
Łany

Paul Lopatta 25.01.1877, Wodzisław Śl. 1902 mistrz stolarski, 
Wodzisław

Julius Merkel 16.03.1877, Staniszcze 
Wielkie

1902 nauczyciel, Ra-
dzionków

Joseph Niestroj 18.12.1877, Bytom 1902 właściciel domu, 
Bytom

Karl Rudzki 27.11.1876, Szczedrzyk 1902 rencista,  
Szczedrzyk

Franz Strzyz 04.10.1876, Żyrowa 1902 nauczyciel,  
Żyrowa

1899 Franz Bromm 01.12.1877, Zabrze 1903 inwalida hutnik, 
Biskupice

Anton Danetzki 09.01.1876, Dąbrówka 
Wielka

1903 chałupnik,  
Dąbrówka Wielka



230 Damian Bednarski

Matura Imię i nazwisko Data i miejsce urodzenia Święcenia 
kapłańskie

Status i miejsce 
zamieszkania ojca

1899 Franz Drosdek 24.09.1874, Ujazd 1903 fabrykant waty, 
Ujazd

Paul Drosdek 11.01.1878, Ujazd 1903 waciarz, fabry-
kant waty, Ujazd

Emanuel Faf-
flock

26.12.1878, Huta Jerzego 
k. Siemianowic Śl.

1903 agent pocztowy, 
Tarnów Opolski

Erich Franiel 17.05.1879, Piekary Ślą-
skie

1903 sztygar górniczy, 
Bytom

Franz Janik 01.09.1876, Sowczyce 1903 ogrodnik, Sow-
czyce

Max Kaller 10.10.1880, Bytom 1903 kupiec, Bytom

Johann  
Michaletz 

21.10.1878, Naczęsławice 1903 posiadacz gruntu 
włościańskiego, 
Naczęsławice

1900 Karl Borinski75 26.01.1879, Krapkowice 1904 mistrz szewski, 

Paul Pietryga 22.01.1880, Pyskowice 1904 ślusarz,  
Pyskowice

Eduard Sobek 11.11.1878, Forsthaus Lip-
ka k. Kozłowej Góry

1904 + leśniczy 

Wilhelm Zur 05.04.1878, Lipiny + robotnik fa-
bryczny, Lipiny

Franz Sittek 23.03.1878, Skrzyszów 1904 właściciel gospo-
darstwa, Skrzy-
szów

1901 Heinrich Rduch 24.07.1878, Jastrzębie 
Górne

1905 właściciel gospo-
darstwa, Jastrzę-
bie Górne

Franz Schiwy 03.02.1881, Huta Zyg-
munt

1905 kotlarz, Huta 
Hubertus (potem 
Huta Zygmunt)

Georg Wischka 17.04.1880, Królewska 
Huta

1905 wozowy Mysło-
wice

Johannes Zwior 22.05.1879, Jemielnica 1905 + kupiec, Jemiel-
nica

1902 Franz Bialas 05.07.1879, Krępna 1906 strażnik kolejowy, 
Rokicie k. Raszo-
wej

Leo Brisch 20.09.1880, Kozłowa Góra 1906 nauczyciel, Żyglin

75	 Von der mündlichen Prüfung befreit (zwolniony z egzaminu ustnego).



231Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum Królewskiego w Bytomiu…  

Matura Imię i nazwisko Data i miejsce urodzenia Święcenia 
kapłańskie

Status i miejsce 
zamieszkania ojca

1902 Franz Haase 08.01.1882, Narok 1906 gospodarz, Narok

Karl Jaschik 19.03.1881, Borek 1906 chałupnik, Borek

Paul Pucher 16.05.1883, Łaziska Górne 1906 właściciel gospo-
darstwa, Łaziska 
Górne

Franz  
Schymczyk 

08.10.1877, Orzegów 1906 górnik, Orzegów

Arthur  
Spielvogel 

30.04.1882, Czerwionka 1906 + żandarm,  
Czerwionka

1903 Franz Gojny 02.07.1881, Roszkowicki 
Las

1907 nauczyciel, Ro-
szowicki Las

Franz  
Joachimsky 

30.03.1882, Jaryszów 1907 nauczyciel 
w szkole podsta-
wowej, Jaryszów

Otto Loske 02.01.1884, Chełm Wielki 1907 kierownik maga-
zynu materiałów, 
Bytom 

Paul Schmidt 31.05.1881, Mysłowice 1907 ślusarz kolejowy, 
Mysłowice

Karl Wilk 27.01.1882, Piekary Ślą-
skie

1907 rębacz, Piekary 
Śląskie

Adolf Pojda 12.06.1881, Ligocka Kuź-
nia

1907 chałupnik,  
Ligocka Kuźnia

1904 Joseph  
Czempiel

21.09.1883, Józefka 1908 rębacz, Józefka

Georg Hoinka 02.02.1882, Krapkowice 1908 mistrz szewski, 
Krapkowice

Johann Janotta 15.07.1883, Teich-Vor-
werk k. Bierunia Starego

1908 gajowy, Teich-
-Vorwerk k. Bieru-
nia Starego

Oswald  
Kolodziey 

10.10.1883, Kopienica 1908 główny nauczy-
ciel, Kopienica

Aloys Lazar 11.06.1884, Pietna 1908 dożywotnik (wy-
cużnik), Łaziska 
Średnie

Wilhelm  
Nowack 

24.01.1884, Bąków 1908 + nadleśniczy

Viktor Otremba 13.12.1882, Bogucice 1908 kierowca młota, 
Bogucice



232 Damian Bednarski

Matura Imię i nazwisko Data i miejsce urodzenia Święcenia 
kapłańskie

Status i miejsce 
zamieszkania ojca

1904 Robert Plonka 25.05.1883, Roździeń 1908 + hutnik

Karl Schier 01.02.1883, Królewska 
Huta

1908 dozorca maszyn, 
Chorzów

Georg Woitzik 24.03.1882, Dąbrówka 
Wielka

1908 mistrz masarski, 
Dąbrówka Wielka

Ernst Kudelko 04.12.1882, Wirek 1910 sekretarz, Wirek

1905 Anton Lindner 17.01.1884, Głogówek 1909 chałupnik, Głogó-
wek

Viktor  
Woschnitzok 

14.10.1883, Uszyce 1909 mistrz krawiecki, 
Uszyce

Arthur  
Gabiersch 

08.12.1882, Bytom 1909 sekretarz w urzę-
dzie miejskim, 
Bytom

August Koslik 21.03.1884, Groszowice 1909 + mistrz piekarski

Franz  
Macherski

04.10.1883, Dąb 1909 właściciel domu

Franz Nowak 27.09.1885, Tarnowskie 
Góry

1909 górnik starszy, 
Miechowice

Johannes  
Opperskalski 

29.08.1886, Radzionków 1909 inwalida górniczy, 
Radzionków

Bernhard  
Hartlik 

20.08.1884, Stara Huta 1909 górnik, Piekary 
Śląskie

Reinhold Scholz 12.07.1884, Brzeziny Ślą-
skie

1909 sztygar, Brzeziny 
Śląskie

Georg Schulz 10.04.1884, Bytom 1909 handlarz mebla-
mi, Bytom

1906 Viktor  
Mathejczyk 

10.12.1884, Rozbark 1911 mistrz kowalski, 
Bytom

Karl Stottko 13.10.1884, Opole 1910 kancelista sądo-
wy, Krapkowice 

1907 Johann Jarczyk 27.01.1886, Bujaków 1911 właściciel gospo-
darstwa, Bujaków

Max Woitas 29.09.1886, Bytom 1911 kierowca parowo-
zu, Freiwenheim, 
Kr. Bingen

Franz Wycislik 04.06.1886, Radoszowy 
k. Kochłowic

1911 inwalida górniczy, 
Radoszowy k. Ko-
chłowic



233Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum Królewskiego w Bytomiu…  

Matura Imię i nazwisko Data i miejsce urodzenia Święcenia 
kapłańskie

Status i miejsce 
zamieszkania ojca

1908 Stephan  
Schweinoch 

31.08.1886, Bielszowice 1912 właściciel domu

Johann Symalla 21.11.1886, Dobrzeń 
Wielki

1912 dożywotnik, wy-
cużnik

1909 Max Elsner 06.08.1888, Lisów 1913 + główny nauczy-
ciel, Lisów

Alfons  
Krawczyk 

06.07.1888, Ruda 1913 zastępca zwrotni-
czego, Ruda

Adrian  
Ochmann

11.02.1890, Dąbrówka 
Wielka

1913 nauczyciel, Zabo-
rze, pow. zabrski

Thomas  
Reginek 

07.03.1887, Dobrzeń 
Wielki

1914 gospodarz,  
Dobrzeń Wielki

Franz Schulz 06.10.1887, Radzionków 1913 gospodarz, Ra-
dzionków

Anton  
Thomeczek 

09.09.1887, Otmuchów 1914 właściciel gospo-
darstwa, Otmu-
chów

Franz Wilhelm 29.03.1887, Sternalice 1913 właściciel młyna

1910 Paul Adamus 29.10.1889, Piaseczna 1914 tester srebra, Pia-
seczna

Thomas  
Gambietz 

15.02.1888, Gwoździce 1914 robotnik fabrycz-
ny, Krapkowice

Albert Himmel 06.08.1889, Gościęcin 1914 gospodarz

August  
Mrugalla

27.07.1886, Dąbrowa 
Górnicza

1914 górnik, Rozbark

Karl Poser 23.02.1890, Tarnowskie 
Góry

1914 kierowca paro-
wozu, Tarnowskie 
Góry

Albert  
Scholthyssek

22.04.1889, Załęże 1914 dozorca maszyn, 
Załęże

1911 Georg  
Bonczkowitz

29.12.1888, Nowa Wieś 1915 nauczyciel, Wirek

Hubert  
Demczak

04.07.1891, Rozkochów 1915 leśniczy, Czarny 
Las k. Lublińca

Peter Kowolik 22.02.1888, Komprachci-
ce

1915 gospodarz, Kom-
prachcice

Stanislaus 
Smieja 

08.11.1889, Raszowiec 
k. Rybnika

1915 chałupnik, Raszo-
wiec



234 Damian Bednarski

Matura Imię i nazwisko Data i miejsce urodzenia Święcenia 
kapłańskie

Status i miejsce 
zamieszkania ojca

1911 Josef Wache 18.03.1890, Orzegów 1917 posłaniec gminny, 
Orzegów

1912 Josef Christen 25.08.1892, Konradów 
Wielki 
(Śląsk Austriacki)

1916 + kamieniarz, 
Pszczyna

Ignaz Jany 05.08.1891, Nakło 1918 sztygar, Nakło

Heinrich Kreis 11.05.1893, Brzeg 1916 + nauczyciel, 
Brzeg

Adolf  
Nolewaika 

16.06.1892, Radzionków 1917 inwalida górniczy, 
Radzionków

Johann Osyra 05.05.1891, Bytom 1916 kowal kopalniany, 
Bytom

Kaspar Reginek 03.01.1892, Dobrzeń 
Wielki

1920 + gospodarz,  
Dobrzeń Wielki

Bruno Pattas 22.10.1891, Wodzisław Śl. 1917 starszy konwo-
jent pocztowy, 
Katowice

1913 Josef  
Markuschik 

28.02.1893, Radzionków 1920 rębacz,  
Radzionków

Walter Poche 04.05.1893, Bierutów 1917 wyższy pracownik 
kolei, Tarnowskie 
Góry

1914 Johann  
Jarzombek 

10.12.1891, Świętochło-
wice 

1921 właściciel domu, 
Świętochłowice

Bruno Fronober 30.05.1891, Nowe Miasto 
k. Ziębic

1921 gospodarz, Nowe 
Miasto

Hugo Makosch 09.02.1893, Klucz 1921 rolnik, Klucz

Źródło: Jahresbericht (1867–1914).

Losy duchownych absolwentów bytomskiego  
gimnazjum po święceniach kapłańskich 

Po święceniach kapłańskich młodzi duchowni posługiwali najczęściej jako 
wikarzy i katecheci. Niektórzy, zwłaszcza ci, którzy święcenia przyjęli krótko 
przed wybuchem I wojny światowej, zostali wysłani na front pruski jako sanita-
riusze. Ksiądz Tomasz Reginek, wyświęcony w 1914 r., posługiwał jako kapelan 



235Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum Królewskiego w Bytomiu…  

wojskowy i sanitariusz w Szczecinie 76. Ks. Albert Szołtysek jako młody wikariusz 
w 1915 r. został powołany do wojska i przez pięć miesięcy był kapelanem w obozie 
jeńców włoskich w Cottbus. Podobnie było z ks. Stanisławem Śmieją, który 
święcenia kapłańskie otrzymał w 1915 r., a wkrótce potem został zmobilizowany 
do odbycia służby wojskowej w charakterze sanitariusza w wojsku pruskim.

Środowisko, w którym się wychowywali, życie na pograniczu dwóch kul-
tur – polskiej i niemieckiej, jak też kontakt z żywymi na tym terenie dążeniami 
do usamodzielnienia się tego fragmentu Śląska niewątpliwie miały wpływ 
na postawę duchownych. Wielu z tych, którzy pochodzili z Opolszczyzny 
i najbardziej na wschód wysuniętych przyczółków pruskich, nie kryli swych 
sympatii propolskich. Inni wręcz przeciwnie sprzyjali opcji niemieckiej. Na ile 
im pozwalały ówczesne realia i prawo kościelne, angażowali się w działalność 
polityczną. I tak np. ks. Karol Abramski (matura w 1887 r.; święcenia kapłańskie 
w 1891 r.), przez lata proboszcz parafii Podwyższenia Krzyża Świętego w Opolu, 
był działaczem partii Centrum i jawnie krytykował polskie dążenia narodo-
we na Górnym Śląsku. W 1905 r. został posłem do sejmu pruskiego z okręgu 
opolskiego. Podobnie ks. Andrzej Świder, pierwszy absolwent bytomskiego 
gimnazjum, który został duchownym (matura w 1869 r.), będąc proboszczem 
w Siemianowicach Śląskich, związał się z partią Centrum i na początku XX w. 
popadł w konflikt z parafianami popierającymi politykę Wojciecha Korfantego 77.

Szczególny czas próby i weryfikacji postaw narodowościowych nadszedł 
wraz z zakończeniem I wojny światowej i ogłoszeniem na Górnym Śląsku ple-
biscytu. Niektórzy czynnie włączyli się w akcję plebiscytową albo jako kapelani 
posługiwali wśród powstańców śląskich. Jeden z nich, ks. Augustyn Strzybny, 
w tym gorącym czasie, gdy jeszcze decydowały się losy terenów Górnego Śląska, 
31 X 1921 r. został zamordowany przez bojówki niemieckie 78. Inny, ks. Johann 
Cygan, będąc proboszczem w Brynicy, znany był z zaangażowania w obronę 
języka polskiego, nauczał dzieci po polsku, i z tej przyczyny podczas plebiscytu 
nachodziły go bojówki niemieckie. Jawnie wspierali polskie aspiracje także 
księża: Karl Jaschik, Alojzy Lazar, Jan Jarczyk, Stefan Szwajnoch, Max Elsner, 

76	 Jerzy Myszor, “Udział śląskiego duchowieństwa rzymskokatolickiego w I wojnie światowej,” 
in I wojna światowa na Śląsku: Historia – Literatura – Kultura, ed. Grażyna Szewczyk 
and Ryszard Kaczmarek (Oświęcim: Wydawnictwo Napoleon V, 2016), 54.

77	 Herbert Gawlik et al., eds., Piekarzanie: Leksykon mieszkańców Piekar Śląskich (Piekary 
Śląskie: Drukarnia Archidiecezjalna, 2010), 243.

78	 Andrzej Hanich, Martyrologium duchowieństwa Śląska Opolskiego w latach II wojny świato-
wej (Opole: Wydawnictwo i Drukarnia Świętego Krzyża, 2009), 16–17; Benedykt Motyka, 
“Strzybny Augustyn,” in Raciborzanie tysiąclecia: Słownik biograficzny, ed. Katarzyna Gru-
chot and Grzegorz Wawoczny (Racibórz: Ośrodek Wydawniczy „Augustana”, 2002), 153.



236 Damian Bednarski

Jan Szymała, Albert Szołtysek i Augustyn Koźlik. Z kolei ks. T. Reginek, wraz 
z bratem dr. Janem Reginkiem, był zwolennikiem autonomii Śląska w postaci 
wolnego państwa górnośląskiego, kontrolowanego przez Ligę Narodów. Już 
27 XI 1918 r. powołali oni Komitet Górnośląski, który zaczął przewodzić 
ruchowi niepodległościowemu. W styczniu 1919 r. komitet przekształcono 
w organizację pod nazwą Związek Górnoślązaków (Bund der Oberschlesien). 
W czasie akcji plebiscytowej ks. Reginek nawiązał łączność z Polskim Komisa-
riatem Plebiscytowym i stworzył Wydział Opieki Społecznej 79. Inny duchowny, 
ks. Antoni Lindner, był uczestnikiem I powstania śląskiego i musiał w ostatnich 
dniach sierpnia 1919 r. uchodzić ze Śląska. Wrócił po dwóch tygodniach. Z kolei 
ks. Albert Szołtysek, który będąc wikarym w Goduli publicznie manifestował 
swoje polskie uczucia narodowe, w 1919 r. został aresztowany przez Grenzschutz, 
ale dzięki stanowczej interwencji swojego proboszcza ks. Franza Strzyża zdołał 
uniknąć dłuższego pobytu w więzieniu. Także inny duchowny, ks. Maksymilian 
Elsner, pracujący podczas plebiscytu w Mysłowicach angażował się w pomoc 
organizacjom polskim 80. Ks. Adolf Pojda, który od 1917 r. był proboszczem 
w Słupsku, gdy tylko zaczęły się przygotowania do plebiscytu, podjął starania 
o wyjazd na Śląsk 81. Ciekawym był przypadek ks. Artura Spielvogela, proboszcza 
w Jankowicach Rybnickich. Był on zdeklarowanym Niemcem, ale po 1918 r. 
zmieniło się jego nastawienie i w okresie kampanii plebiscytowej agitował za 
przyłączeniem Śląska do Polski 82. O to, by ich parafie znalazły się na terenie 
przydzielonym po plebiscycie Polsce, walczyli księża: Jan Banaś z Lubowic pod 
Raciborzem, Józef Czempiel w Żędowicach, Franciszek Długosz w Gostomii, 
Walter Gąska w Zabełkowie czy Stefan Szwajnoch w Zabrzu 83. O proniemiecką 
agitację podczas plebiscytu oskarżany był ks. Karol Boriński. Znany był zresztą 
już wcześniej jako germanizator 84.

79	 Janusz Wycisło, “Reginek Tomasz,” in Słownik biograficzny katolickiego duchowieństwa 
śląskiego XIX i XX wieku, ed. Mieczysław Pater (Katowice: Księgarnia św. Jacka, 1996), 
346–47; Dobrzyński, Proboszcz śląski: Wspomnienia, 115–19. Pod pseudonimem ukrywał 
się ks. Tomasz Reginek.

80	 Hilary Gwóźdź, “Udział duchowieństwa śląskiego w akcji plebiscytowej i powstaniach 
(1919–1921),” Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne 15 (1982), 183.

81	 Ostroch, Ks. Adolf Pojda: Kapłan i człowiek.
82	 Norbert Niestolik, Zabytki Jankowic na tle dziejów wsi (Rybnik-Jankowice: Zarząd Gminy 

Świerklany, 1996), 77–78.
83	 Michał Piela, Udział duchowieństwa w polskim życiu politycznym w latach 1914–1924 

(Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 1994), 116–17; Gwóźdź, “Udział duchowieństwa 
śląskiego w akcji plebiscytowej i powstaniach (1919–1921),” 180, 182, 184, 197.

84	 Mieczysław Pater, Duchowieństwo katolickie wobec spraw polskich na Górnym Śląsku 
(1891–1914) (Katowice: Księgarnia św. Jacka, 2004), 247.



237Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum Królewskiego w Bytomiu…  

Po plebiscycie i ustaleniu granicy, gdy część Górnego Śląska znalazła się 
w strukturach administracyjnych Polski, doszło do przesunięć personalnych, 
m.in. ks. Antoni Danecki przeszedł z parafii Turze do Bobrownik, ks. Jana 
Banaś z Lubowic do Lubecka, ks. Józef Czempiel z Żędowic do Hajduk Wiel-
kich, ks. Franciszek Drozdek z Wołczyna do Dąbrówki Wielkiej, ks. Walter 
Gąska z Zabełkowa do Koszęcina, ks. Augustyn Koźlik z Gliwic do Katowic, 
ks. Alojzy Lazar z Zaborza do Niedobczyc 85. Na teren administracji apostolskiej 
w Katowicach przeniósł się także ks. Piotr Kowolik 86. Z kolei ks. Franz Janik, 
proboszcz z Otmętu, nieskrywający swoich polskich przekonań, po plebiscycie 
pozostał po stronie niemieckiej, ale nie przeniósł się do administracji apostolskiej 
zarządzanej przez ks. Augusta Hlonda. Były też relokacje ze strony przyznanej 
Polsce na niemiecką: ks. Hugo Piegsa, proboszcz z Ornontowic, przeniósł się 
do parafii Kujawy, ks. Edward Sobek, proboszcz w Lublińcu, przeniósł się do 
Rozmierza, a potem do Gliwic, ks. Henryk Rduch, kuratus w Makoszowach, 
przeniósł się do Racławiczek. Teren administracji apostolskiej na Górnym Śląsku 
opuścił w 1922 r. również ks. Franz Haase, który z Bobrownik przeniósł się na 
stronę niemiecką. Ks. Georg Schulz, który był proboszczem w Wełnowcu, po 
plebiscycie duszpasterzował w Raciborzu 87.

Gdy w 1922 r. powstała Administracja Apostolska na Górnym Śląsku, 
a w 1925 r. erygowano nową diecezję katowicką (śląską), 43 księży z tej grupy 
zaczęło posługiwać w nowej diecezji. Jeden z nich, ks. Józef Markusik, po kilku 
latach pracy w diecezji katowickiej w 1926 r. poprosił o ekskardynację i został 
przyjęty do diecezji wrocławskiej 88. W tabeli 3 zamieszczono wykaz absolwen-
tów bytomskiego gimnazjum, którzy zasilili szeregi duchowieństwa diecezji 
katowickiej (najwięcej spośród absolwentów roczników: 1904 – 5, 1897 – 4 
i 1909 – 4). Oprócz roku ukończenia gimnazjum wynotowano rok święceń 
kapłańskich, najważniejszą posługę pełnioną w trakcie życia oraz datę śmierci 
(w niektórych wypadkach także okoliczności śmierci, jeśli chodzi o osoby 
zmarłe podczas wojny).

85	 Henryk Olszar, Duchowieństwo katolickie diecezji śląskiej (katowickiej) w Drugiej Rzeczy-
pospolitej (Katowice: Kuria Metropolitalna, 2000), 74–75; Henryk Olszar, “Wymiana 
księży śląskich w okresie plebiscytu i powstań śląskich,” in Kościoły i związki wyznaniowe 
a konflikt polsko-niemiecki na Górnym Śląsku w latach 1919–1921, ed. Zbigniew Kapała and 
Jerzy Myszor (Bytom: Muzeum Górnośląskie w Bytomiu, 2005), 204–5.

86	 Wanda Musialik, “Duchowieństwo katolickie wobec aspiracji narodowych Górnoślązaków 
w okresie przełomu po I wojnie światowej,” Studia Śląskie 52 (1993), 142.

87	 Olszar, “Wymiana księży śląskich w okresie plebiscytu i powstań śląskich,” 195–209.
88	 Knosała, Parafja radzionkowska, 225.



238 Damian Bednarski

Tab. 3. Absolwenci bytomskiego gimnazjum w szeregach duchowieństwa  
diecezji katowickiej 89 

 90

Matura Nazwisko i imię90 Święcenia 
kapłańskie

Funkcja Data  
i okoliczności 

śmierci

1894 Jan Banaś  
(Banasch)

1898 proboszcz w Lubecku, 
wizytator religii

27.08.1953

1895 Franciszek Długosz 
(Dlugosch)

1899 proboszcz w Studzionce 06.06.1940, 
Dachau

1896 Ryszard Horoba 1901 komorant 
w Ornontowicach

09.06.1961

1897 Oskar Cichy 1901 katecheta i wizytator 
nauki religii

06.06.1965

Walter Gąska  
(Gonska)

1901 proboszcz w Zabełko-
wie i Koszęcinie

02.12.1943, 
więzieniu we 

Wrocławiu

Wawrzyniec  
Pucher

1901 proboszcz w Piekarach 
Śląskich

19.10.1941 

Teodor Winkler 1901 proboszcz 
w Dziećkowicach

2.10.1938 

1898 Konstanty Kubitza 1902 proboszcz w Krzyżowi-
cach i Dębieńsku

25.09.1940

Merkel Juliusz 1902 proboszcz w Godowie  13.05.1944 

Franciszek Strzyż 
(Strzyz)

1902 proboszcz w Goduli, wi-
kariusz generalny diece-
zji katowickiej podczas 
okupacji niemieckiej 

03.06.1942

1899 Antoni Danecki 
(Danetzki)

1903 proboszcz 
w Bobrownikach

14.09.1942

Franciszek Drozdek 
(Drosdek)

1903 proboszcz w Dąbrówce 
Wielkiej

30.08.1940

Paweł Drozdek 
(Drosdek)

1903 proboszcz w Jędrysku 05.01.1945, 
więzieniu 

w Magdeburgu

1900 Karol Boriński  
(Borinski)

1904 proboszcz w Orzegowie 
i Bełku

07.01.1959

89	 W nawiasach podano zapis nazwiska w języku niemieckim, którym księża posługiwali się 
w czasach gimnazjalnych. 

90	 Imiona i nazwiska podano w wersji spolszczonej używanej przez duchownych, gdy praco-
wali w diecezji katowickiej.



239Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum Królewskiego w Bytomiu…  

Matura Nazwisko i imię Święcenia 
kapłańskie

Funkcja Data  
i okoliczności 

śmierci

1902 Paweł Pucher 1906 proboszcz  
w Łagiewnikach

09.10.1946

Artur Spielvogel 1906 proboszcz w Jankowi-
cach Rybnickich

15.01.1932

1903 Karol Wilk 1907 proboszcz w Bieruniu 
Starym i Mikołowie

28.04.1957

Adolf Pojda 1907 proboszcz  
w Leszczynach

20.05.1942, 
Dachau

1904 Józef Czempiel 1908 proboszcz w Hajdukach 
Wielkich

19.06.1942, 
Dachau

Jan Janota  
(Janotta)

1908  proboszcz w Wyrach 15.06.1968

Alojzy Lazar 1908 proboszcz w Niedobczy-
cach i w Podlesiu Śl.

09.02.1956

Wiktor Otręba 
(Otremba)

1908 proboszcz w Święto-
chłowicach

12.09.1948

Ernest Kudełko 
(Kudelko)

1910 proboszcz  
w Nakle Śląskim,
po wojnie wysiedlony 
do Niemiec

05.06.1947

1905 Antoni Lindner 1909 proboszcz w Zawodziu 19.08.1942

Augustyn Koźlik 
(Koslik)

1909 proboszcz w Siemia-
nowicach Śląskich 
i Chorzowie Starym

30.08.1952

Franciszek  
Macherski

1909 kapelan sióstr boro-
meuszek w Jastrzębiu 
Zdroju

31.10.1940, 
Dachau

1906 Wiktor Matejczyk 
(Mathejczyk)

1911 proboszcz w Murckach 02.07.1937

1907 Jan Jarczyk 1911 proboszcz w Nakle 
Śląskim

10.02.1969

Maksymilian  
Wojtas

1911 proboszcz w Dąbrówce 
Małej

16.09.1962

Franciszek Wyciślik 
(Wycislik)

1911 proboszcz w Żyglinie 23.12.1957

1908 Stefan Szwajnoch 
(Schweinoch)

1912 proboszcz w Chorzo-
wie Starym i Katowi-
cach, pracownik kurii 
katowickiej

24.03.1945, 
Bergen-Belsen



240 Damian Bednarski

Matura Nazwisko i imię Święcenia 
kapłańskie

Funkcja Data  
i okoliczności 

śmierci

1908 Jan Szymała (Sy-
malla)

1912 proboszcz w Nowym 
Bytomiu

22.01.1967

1909 Maksymilian Elsner 1913 proboszcz w Imielinie 04.12.1933

Tomasz Reginek 1914 proboszcz w Rybniku, 
duszpasterz emigra-
cyjny

27.01.1974

Franciszek Szulc 
(Schulz)

1913 proboszcz w Kochłowi-
cach

24.08.1958

Franciszek Wilhelm 1913 proboszcz w Miasteczku 
Śląskim

05.11.1945

1910 Wojciech Szołtysik 
(Scholtyssek)

1914 proboszcz w Łaziskach 
Średnich i Dębie

10.03.1956

1911 Piotr Kowolik 1915 proboszcz w Kończy-
cach, wikariusz general-
ny diecezji katowickiej 
podczas wygnania bi-
skupów katowickich

26.10.1957

Stanisław Śmieja 
(Smieja)

1915 proboszcz w Brzezinach 
Śląskich

20.10.1977

1912 Jan Osyra 1916 proboszcz w Tychach 10.10.1955

Kasper Reginek 1920 proboszcz w Lubomi 29.08.1961

1913 Józef Markusik 
(Markuschik)

1920 wikariusz w Świętochło-
wicach;
w 1926 r. ekskardyno-
wany z diecezji katowi-
ckiej, wrócił do diecezji 
wrocławskiej

17.07.1976

1914 Jan Jarząbek  
(Jarzombek)

1921 proboszcz w Jejkowi-
cach i Radlinie

03.12.1965

Źródło: Myszor, Słownik biograficzny duchowieństwa (archi)diecezji katowickiej 1922– 
2008; Nalepa, Kapłani wyświęceni do 1922 roku, 265.

Zaznaczyć należy, że w okresie międzywojennym wielu duchownych kato-
lickich posługujących na terenie diecezji katowickiej z powodzeniem łączyło 
duszpasterstwo polskie i niemieckie, m.in. Paweł i Wawrzyniec Pucherowie 91. 

91	 Lech Krzyżanowski, Kościół katolicki wobec mniejszości niemieckiej na Górnym Śląsku 
w latach 1922–1930 (Katowice: Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, 2000), 131.



241Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum Królewskiego w Bytomiu…  

Ks. Juliusz Merkel, proboszcz w Godowie (1907–1944), w okresie międzywo-
jennym, choć nie ukrywał tego, że jest ducha niemieckiego i przez władze sanacyjne 
Drugiej Rzeczypospolitej podejrzewany był o sprzyjanie niemczyźnie i „lekcewa-
żenie tego, co polskie”, nie opuścił swojej parafii, choć kilka razy został napad-
nięty, aresztowany i wygnany z parafii za to, że nie chciał przyłączyć się do obozu 
polskiego. Nazywano go „germanem”, „wrogiem Rzeczypospolitej”; prowadzono 
przeciwko niemu akcję pomówień i oskarżeń. On sam starał się o to, żeby jego 
przekonania narodowościowe nie wpływały na kształt jego pracy duszpasterskiej 92. 

W 1923 r. władze polskie sporządziły spis duchownych obywateli niemie-
ckich, których sprawdzano pod kątem udziału w akcjach politycznych wro-
gich państwowości polskiej. Na tej liście znaleźli się m.in. ks. Ernest Kudełko 
z Nakła oraz ks. Paweł Drozek z Jędryska 93. Niemieckie zapatrywania miał 
także ks. Franciszek Strzyż, co podczas II wojny światowej ujawniło się, gdy 
po wygnaniu biskupów katowickich został wybrany przez władze okupacyjne 
wikariuszem generalnym wakującej diecezji 94. 

Konsekwencją propolskiego zaangażowania niektórych z tych duchownych 
stały się prześladowania podczas II wojny światowej. I tak ks. Franciszek Ma-
cherski, który w ramach kazania na Boże Narodzenie 1939 r. miał powiedzieć 
pod adresem władz okupacyjnych, że inni też byli pod Moskwą, a jednak 
wojnę przegrali, został wkrótce potem aresztowany i zginął w Dachau 31 X 
1940 roku 95. Podobny los dotknął ks. Józefa Czempiela, proboszcza z Hajduk 
Wielkich. Więziony w Mauthausen-Gusen i Dachau, zginął najprawdopodobniej 
w maju 1942 r. wywieziony z obozu w tzw. transporcie inwalidów i zagazowany 96. 
W Dachau zginął również ks. Franciszek Długosz, proboszcz ze Studzionki 97. 
Z kolei ks. Stefan Szwajnoch już na początku II wojny światowej w wyniku 

92	 Henryk Olszar, Ludzie tej ziemi: Sylwetki kapłanów spoczywających na cmentarzach w deka-
nacie gorzyckim: Studium biograficzne (Krzyżanowice: Oficyna Wydawniczo-Poligraficzna 
HALEGG, 2013), 25–27.

93	 Jarosław Macała, Duszpasterstwo a narodowość wiernych: Kościół katolicki w diecezji katowi-
ckiej wobec mniejszości niemieckiej 1922–1939 (Wrocław: Uniwersytet Wrocławski. Centrum 
Badań Śląskoznawczych i Bohemistycznych; Katowice: Societas Scientiis Favendis Silesiae 
Superioris – Instytut Górnośląski, 1999), 28.

94	 Jerzy Myszor, Stosunki Kościół-państwo okupacyjne w diecezji katowickiej 1939–1945, 2nd 
ed. (Katowice: Księgarnia św. Jacka, 2010), 57.

95	 Jerzy Myszor, “Macherski Franciszek,” in Słownik biograficzny katolickiego duchowieństwa ślą-
skiego XIX i XX wieku, ed. Mieczysław Pater (Katowice: Księgarnia św. Jacka, 1996), 251–52.

96	 Kurek and Hojka, Śląski Machabeusz: Ksiądz Józef Czempiel i jego parafia, 170–71.
97	 Leonard Smołka, “Długosz Franciszek Juliusz,” in Słownik biograficzny katolickiego ducho-

wieństwa śląskiego XIX i XX wieku, ed. Mieczysław Pater (Katowice: Księgarnia św. Jacka, 
1996), 87–88.



242 Damian Bednarski

denuncjacji został zaaresztowany przez gestapo w Katowicach i wydalony do 
Generalnej Guberni. Najpierw przebywał w Krakowie, a potem był kapelanem 
bp. Czesława Kaczmarka i tłumaczem w kurii kieleckiej. Tam został ponownie 
aresztowany z powodu rzekomo znalezionej w czasie rewizji mapy, na której 
miał wyznaczyć granice przyszłej Polski, daleko wysunięte na zachód. Wraz 
z innymi księżmi kieleckimi został przetransportowany do obozu koncentracyj-
nego w Auschwitz, następnie do Oranienburga, a ostatecznie do Bergen-Belsen, 
gdzie zmarł 24 III 1945 roku 98. 

Kilku innych księży także było więzionych w obozach, ale szczęśliwie zostali 
z nich zwolnieni lub doczekali końca wojny, m.in. ks. Paweł Pucher (Dachau, 
Mauthausen-Gusen), Reinhold Scholz (Dachau), ks. Franciszek Szulc (Dachau, 
Gusen), ks. Paweł Adamus (Dachau), ks. Piotr Kowolik (Dachau i Gusen) 99. 
Ciekawą drogę przeszedł również ks. Stanisław Śmieja. Ten święcenia przyjął 
w 1915 r., ale jako młody kapłan został zmobilizowany do odbycia służby woj-
skowej w charakterze sanitariusza w wojsku pruskim. W 1939 r. jego nazwisko 
znalazło się na tzw. niemieckiej liście gończej. Gdy więc wybuchła wojna 
z rozkazu władz polskich został ewakuowany przez Wojsko Polskie na Węgry. 
Potem w wyniku zawieruchy wojennej znalazł się na terenie Anglii. W 1943 r. 
został kapelanem w szkołach junackich w Palestynie, następnie objął obowiązki 
kapelana Armii Andersa w Egipcie. Po wojnie pozostał na Zachodzie i pracował 
wśród Polonii. Do Polski wrócił dopiero w 1972 r. na pięć lat przed śmiercią 100. 

Represjonowani przez Niemców byli także inni: ks. Robert Płonka był 
w więzieniu przez siedem miesięcy 101, ks. Wiktor Otręba został wyrzucony 
z parafii Świętochłowice 102, ks. Maksymilian Wojtas na początku wojny 

98	 Henryk Olszar, “Szwajnoch Stefan,” in Słownik biograficzny katolickiego duchowieństwa 
śląskiego XIX i XX wieku, ed. Mieczysław Pater (Katowice: Księgarnia św. Jacka, 1996), 
422–23.

99	 Jerzy Myszor, ed., Słownik biograficzny duchowieństwa (archi)diecezji katowickiej 1922–2008 
(Katowice: Księgarnia św. Jacka, 2009), 327, 398, 177; Robert Romuald Kufel, A–G, vol. 1 
of Słownik biograficzny księży pracujących w Kościele gorzowskim 1945–1956 (Zielona Góra: 
Agencja Wydawnicza „PDN”, 2016), 32; “Reinchold Scholz,” in Holocaust Survivors and 
Victims Database, accessed December 11, 2024, https://www.ushmm.org/online/hsv/
person_view.php?PersonId=2701099.

100	 Myszor, Słownik biograficzny duchowieństwa (archi)diecezji katowickiej 1922–2008, 412.
101	 Wiktor Jacewicz and Jan Woś, Martyrologium polskiego duchowieństwa rzymskokatolickiego 

pod okupacją hitlerowską w latach 1939–1945: Wykaz duchownych zmarłych, zamordowanych 
lub represjonowanych przez okupanta [...], vol. 3, Kościół Katolicki na Ziemiach Polski 
w Czasie II Wojny Światowej 5 (Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1978), 200.

102	 Jacewicz and Woś, Martyrologium polskiego duchowieństwa rzymskokatolickiego pod okupacją 
hitlerowską w latach 1939–1945, 198.



243Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum Królewskiego w Bytomiu…  

został aresztowany przez gestapo i osadzony w więzieniu w Katowicach. Po 
wypuszczeniu z aresztu otrzymał zakaz dalszego pobytu na Śląsku. W poro-
zumieniu z bratem, ks. Eugeniuszem Wojtasem, dokonał zamiany beneficjum 
proboszczowskiego i wyjechał do Friesenheim w Nadrenii-Palatynacie. Na Śląsk 
powrócił w 1946 roku 103. Podobnie ks. Franciszek Wyciślik został na pewien 
czas wygnany z parafii 104.

Dwóch duchownych zostało zabitych w czasie wchodzenia Armii Czerwo-
nej na Górny Śląsk w 1945 r.: o. Seraphin Pietryga 105 i ks. Hubert Demczak 106. 

O dramatyzmie i skali skomplikowania sytuacji, w jakiej przyszło żyć Gór-
noślązakom, świadczy los ks. Pawła Adamusa. Podczas wojny był osadzony 
przez Niemców w Dachau, a po wojnie w 1946 r. przesiedlony do Niemiec jako 
ten, który jest niemile widziany na terenie Polski przez ówczesne władze 107. 
Podobnie usunięci zostali z terenu Śląska ks. Albert Himmel 108, ks. Ernest 
Kudełko 109 i ks. Georg Schulz 110.

Z kolei w okresie PRL-u za swą działalność i niezgodę na realia życia w sy-
stemie komunistycznym byli prześladowani ks. Franciszek Szulc 111 i ks. Albert 
Szołtysek (Wojciech Szołtysik) 112.

Wśród wychowanków bytomskiego gimnazjum było także kilku duchow-
nych, którzy posługę kapłańską łączyli z zaangażowaniem na polu naukowym. 
Pochodzący z Zabrza ks. Emanuel Nikel w 1908 r. uzyskał doktorat z języko-
znawstwa. W ciekawym opracowaniu Die polnische Mundart des oberschlesischen 

103	 Henryk Olszar, “Wojtas Maksymilian Michał,” in Słownik biograficzny katolickiego ducho-
wieństwa śląskiego XIX i XX wieku, ed. Mieczysław Pater (Katowice: Księgarnia św. Jacka, 
1996), 468.

104	 Myszor, Słownik biograficzny duchowieństwa (archi)diecezji katowickiej 1922–2008, 462.
105	 Informacja o jego zamordowaniu podczas wejścia Sowietów na Dolny Śląsk znalazło się 

w wykazie sporządzonym i opublikowanym w 1950 roku: Vom Sterben schlesischer Priester 
1945/46 – Ein Ausschnitt aus der schlesischen Passion (München: Kirchlichen Hilfsstelle, 
1950), accessed December 11, 2024, http://www.denkmalprojekt.org/2020/vl-schlesische-
-priester_1945-49.html.

106	 Jerzy Myszor, “Demczak Hubert,” in Leksykon duchowieństwa represjonowanego w PRL 
w latach 1945–1989, ed. Jerzy Myszor, vol. 2, (Warszawa: Verbinum, 2003), 57–58.

107	 Kufel, A–G, 32.
108	 Andrzej Hanich, Dekanaty i parafie administracji apostolskiej Śląska Opolskiego w latach 

1945–1946 (Opole: Państwowy Instytut Naukowy – Instytut Śląski, 2009), 409.
109	 Myszor, Słownik biograficzny duchowieństwa (archi)diecezji katowickiej 1922–2008, 195.
110	 Hanich, Dekanaty i parafie administracji apostolskiej Śląska Opolskiego w latach 1945–1946, 356.
111	 Jerzy Myszor, “Szulc (Schulz) Franciszek,” in Leksykon duchowieństwa represjonowanego 

w PRL w latach 1945–1989, ed. Jerzy Myszor, vol. 1 (Warszawa: Verbinum, 2003), 278–79.
112	 Jerzy Myszor, “Szołtysik Wojciech,” in Leksykon duchowieństwa represjonowanego w PRL 

w latach 1945–1989, ed. Jerzy Myszor, vol. 2 (Warszawa: Verbinum, 2003), 288–89.



244 Damian Bednarski

Industriebezirks przedstawił mowę mieszkańców powiatów Górnego Śląska, 
także fonetykę i morfologię gwary śląskiej 113. Z kolei ks. Maksymilian Wojtas 
w okresie międzywojennym należał do aktywnych członków Towarzystwa 
Przyjaciół Nauk na Śląsku. Publikował artykuły w Gościu Niedzielnym, Der 
Sonntagsbote, Ruchu Charytatywnym oraz wydawanym we Fryburgu Bryzgowij-
skim piśmie Caritas. Na podstawie pracy Przynależność diecezji wrocławskiej do 
prowincji gnieźnieńskiej w 1929 r. otrzymał doktorat z teologii. Ponadto przy-
gotował i wydał drukiem Akta wizytacji dekanatów bytomskiego i pszczyńskiego, 
dokonanej w 1598 roku z polecenia Jerzego Kardynała Radziwiłła, Biskupa Kra-
kowskiego (Katowice 1938). W rękopisie pozostawił studium Aktualne problemy 
akcji charytatywnej w diecezji katowickiej 114.

Ciekawie ułożyły się losy ks. Jana Opperskalskiego, który został wyświęcony 
jako ksiądz diecezjalny, ale po czterech latach wstąpił do jezuitów 115. Podobnie 
było z Maksymilianem Müllerem, ostatnim z listy przedwojennych absolwentów 
bytomskiego gimnazjum, który wybrał teologię. Święcenia kapłańskie przyjął 
we Wrocławiu (1919), a w 1923 r. wstąpił do jezuitów. Po II wojnie światowej nie 
wniósł podania o przyznanie obywatelstwa polskiego i przeniósł się do Niemiec 116.

Dwaj księża przez wiele lat pełnili posługę jako kapelani więzienni: ks. Ema-
nuel Nikel (w Plötzensee, Katowicach i Królewskiej Hucie) 117 oraz Seraphin 
Pietryga (w Strzegomiu i Brzegu) 118.

Z grona absolwentów wyszedł jeden biskup – Maksymilian Kaller, biskup 
warmiński (1930–1947). Po zakończeniu II wojny światowej za sugestią prymasa 
Hlonda zrezygnował z kierowania diecezją i wyjechał do Niemiec 119. Trwa jego 

113	 Emanuel Nikel, Die polnische Mundart des oberschlesischen Industriebezirks (Berlin: [n.s.], 
1908); Mirosław Syniawa, “Dialektorzy w sutannach,” in Z Tej Ziemi. Śląski kalendarz 
katolicki na rok 2012 (Katowice: Księgarnia św. Jacka, 2011), 122–26.

114	 Józef Mandziuk, “Wojtas Michał Maksymilian,” in Słownik polskich teologów katolickich, 
ed. Ludwik Grzebień, vol. 7 (Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1983), 426–27.

115	 Grzebień, Encyklopedia wiedzy o jezuitach na ziemiach Polski i Litwy: 1564–1995, 475.
116	 Hanich, Dekanaty i parafie administracji apostolskiej Śląska Opolskiego w latach 1945–1946, 

79–80; Grzebień, Encyklopedia wiedzy o jezuitach na ziemiach Polski i Litwy: 1564–1995, 446.
117	 Handbuch des Bistums Breslau und seines Delegatur-Bezirks für das Jahr 1900 (Breslau: 

Fürstbischöfliche Gemeine Kanzlei, 1900), 31; Handbuch des Bistums Breslau und seines 
Delegatur-Bezirks für das Jahr 1912 (Breslau: Fürstbischöfliche Gemeine Kanzlei, 1912), 
295; Handbuch des Erzbistums Breslau für das Jahr 1942 (Breslau: Erzbischöfliche Geheime 
Kanzlei, 1942), 26.

118	 Handbuch des Bistums Breslau und seines Delegaturbezirks für das Jahr 1920 (Breslau: 
Fürstbischöfliche Gemeine Kanzlei, 1920), 96; Handbuch des Bistums Breslau für das Jahr 
1940 (Breslau: Kanzlei der Erzbischöflichen Kurie, 1940), 23.

119	 Andrzej Kopiczko, “Kaller Maksymilian,” in Leksykon duchowieństwa represjonowanego 
w PRL w latach 1945–1989, ed. Jerzy Myszor, vol. 2 (Warszawa: Verbinum, 2003), 105–7.



245Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum Królewskiego w Bytomiu…  

proces beatyfikacyjny i przysługuje mu tytuł sługi Bożego 120. Z kolei ks. Józef 
Czempiel został uznany za męczennika i ogłoszony błogosławionym 13 VI 
1999 roku 121. 

Zakończenie 

Górny Śląsk to ziemia o skomplikowanej, a zarazem niezwykle ciekawej historii, 
na którą składa się cała mozaika czynników narodowościowych, politycznych, 
społecznych, kulturalnych i religijnych. Niewątpliwie wszystkie one miały wpływ 
na kształt wychowania i edukacji lokalnych elit oraz wybory, przed którymi 
stawali absolwenci szkół średnich i uniwersytetu. Skupiając się na jednej pla-
cówce – gimnazjum w Bytomiu i biorąc pod lupę maturzystów wybierających 
jako kierunek studiów teologię katolicką, przenalizowano i ukazano losy jednej 
z ważnych grup społecznych, duchowieństwa, które jak całe społeczeństwo 
górnośląskie po plebiscycie z 1921 r. musiało godzić służbę Kościołowi z byciem 
lojalnym obywatelem, wybierać Polskę lub Niemcy. Te niełatwe wybory znalazły 
odbicie w ich wrażliwości duszpasterskiej, a w niektórych przypadkach zakoń-
czyły się oskarżeniem o zdradę, w kilku wypadkach ukaraną aresztowaniem 
lub karą śmierci.

Analiza corocznych sprawozdań z funkcjonowania bytomskiego gimna-
zjum oraz kwerenda archiwalna przeprowadzona w Archiwum Państwowym 
w Katowicach dowodzą, że 225 absolwentów gimnazjum bytomskiego z lat 
1869–1914 wybrało po maturze studia teologiczne. Z tej liczby 131 zostało du-
chownymi pracującymi w diecezji wrocławskiej. Wychowankami gimnazjum 
byli księża z oddaniem pracujący wśród ludności polskiej i niemieckiej. Wielu 
z nich zaangażowało się w działalność patriotyczną, inni stali się uznanymi 
naukowcami, a większość gorliwymi duszpasterzami pracującymi w parafiach, 
szkołach, szpitalach i więzieniach. Na ich postawę i kształt duszpasterstwa miał 
niezaprzeczalnie wpływ charakter placówki, pedagodzy (zwłaszcza nauczyciel 
religii) i dyrekcja szkoły, istniejący przy gimnazjum konwikt biskupi oraz or-
ganizacje młodzieżowe. Placówka z powodzeniem wypełniła misję, jaka stała 
u początków jej utworzenia, a którą była troska bytomskiego proboszcza ks. Jó-
zefa Szafranka o to, by wychować i wykształcić elitę górnośląskiej inteligencji.  
120	 Jerzy Myszor, “Kaller Maksimilian Josef Johann,” in Bytomski słownik biograficzny, ed. 

Jan Drabina (Bytom: Towarzystwo Miłośników Bytomia, 2004), 110–12.
121	 Zbigniew Hojka, Jacek Kurek, and Anna Piontek, eds., „Powiedz im, że o nich nie zapo-

mniałem...”: Błogosławiony Józef Czempiel (1883–1942): Wybór źródeł (Katowice: Księgarnia 
św. Jacka, 2017), 22.



246 Damian Bednarski

Bibliografia

“Anstellung des Direktors der Anstalt.” sygn. 12/684/0/2/14. Państwowe Gimnazjum im. 
Hindenburga w Bytomiu, Archiwum Państwowe w Katowicach Oddział w Katowicach.

Beier, Adolf. Die höheren Schulen in Preussen: (für die männliche Jugend) und ihre Lehrer. 
Halle: Buchhandlung des Waisenhauses, 1909.

Bigdon, Rajmund. “Bytomskie szkolnictwo średnie i zawodowe w latach 1841–1914.” Studia 
Teologiczno-Historyczne Śląska Opolskiego 2 (1970): 241–58.

Brüll, Carl. Sechzehnter Jahresbericht des Städtischen Katholischen Gymnasiums zu Beuthen 
O.-S. über das Schuljahr 1882–83. Beuthen O.-S.: B. Wylezol, 1883.

Buchholz, Robert. Dreiunddreissigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu Beuthen 
O.-S. über das Schuljahr 1899–1900. Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1900.

Buchholz, Robert. Einunddreissigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu Beuthen 
O.-S. über das Schuljahr 1897–98. Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1898.

Buchholz, Robert. Fünfunddreissigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu Beuthen 
O.-S. über das Schuljahr 1901–1902. Beuthen O.-S.: Druck von M. Immerwahr, 1902.

Buchholz, Robert. Vierundzwanzigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu Beuthen 
O.-S. über das Schuljahr 1890–91. Beuthen O.-S.: Haenel und Comp., 1901.

Buchholz, Robert. Zweiunddreissigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu Beuthen 
O.-S. über das Schuljahr 1898–99. Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1899.

Catalogus venerabilis cleri saecularis et regularis dioeceseos Litomericensis pro anno 1909. Li-
tomericii: In Commissione Cancellariae Concistorii Episcopalis Litomericensis, 1909.

Chrzanowski, Tomasz. “Jahresberichten jako źródło do historii edukacji (na przykładzie 
sprawozdań wschodniopruskich szkół średnich z XIX wieku).” Klio: Czasopismo Po-
święcone Dziejom Polski i Powszechnym 16, no. 1 (2011): 77–93. https://doi.org/10.12775/
KLIO.2011.004.

Dobrzyński, Tomasz. Proboszcz śląski: Wspomnienia. Londyn: [s.n.], 1952.
Dola, Kazimierz. Królewski Instytut Szkolny na Śląsku: Jezuici śląscy po zniesieniu Towarzystwa 

Jezusowego 1773–1776–1800. Z Dziejów Kultury Chrześcijańskiej na Śląsku 123. Opole: 
Redakcja Wydawnictw Wydziału Teologicznego Uniwersytetu Opolskiego, 2024.

Drabina, Jan, ed. Bytomskie zabytki. Bytom: Towarzystwo Miłośników Bytomia, 2001.
Drabina, Jan. Historia Bytomia: Od średniowiecza do współczesności 1123–2010. Bytom: Towa-

rzystwo Miłośników Bytomia, 2010.
Drabina, Jan. “Reinelt Paul.” In Bytomski słownik biograficzny, edited by Jan Drabina, 218–19. 

Bytom: Towarzystwo Miłośników Bytomia, 2004.
Drabina, Jan. “Ziaja Julius, Julian.” In Bytomski słownik biograficzny, edited by Jan Drabina, 

285–86. Bytom: Towarzystwo Miłośników Bytomia, 2004.
Drabina, Jan, and Eugeniusz Klin. “Flöckner Karl, Carl.” In Bytomski słownik biograficzny, 

edited by Jan Drabina, 53. Bytom: Towarzystwo Miłośników Bytomia, 2004.
“Egzaminy końcowe i dojrzałości-akta ogólne.” sygn. 12/684/0/5/167. Państwowe Gimnazjum 

im. Hindenburga w Bytomiu, Archiwum Państwowe w Katowicach Oddział w Katowicach.
Festschrift des Königlichen St. Matthiasgymnasiums zur Jahrhundertfeier 1811–1911. Breslau: 

Meisenbach Riffarth, 1911.
Flaschel, Hermann. “Beuthen in den letzten 40 Jahren.” In Heimatkunde von Beuthen, 

1:29–36. Beuthen: [s.n.], 1903.



247Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum Królewskiego w Bytomiu…  

Gawlik, Herbert, Joanna Grajewska-Wróbel, Leon Wostal, and Zdzisław Bogacki, eds. 
Piekarzanie: Leksykon mieszkańców Piekar Śląskich. Piekary Śląskie: Drukarnia Archi-
diecezjalna, 2010.

Gawlina, Józef. Wspomnienia. Edited by Jerzy Myszor. Katowice: Księgarnia św. Jacka, 2004.
Grzebień, Ludwik, ed. Encyklopedia wiedzy o jezuitach na ziemiach Polski i Litwy: 1564–1995. 

Kraków: Wydział Filozoficzny Towarzystwa Jezusowego; Wydawnictwo WAM, 1996.
Gwóźdź, Hilary. “Udział duchowieństwa śląskiego w akcji plebiscytowej i powstaniach 

(1919–1921).” Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne 15 (1982): 171–230.
Handbuch des Bistums Breslau für das Jahr 1940. Breslau: Kanzlei der Erzbischöflichen Kurie, 

1940.
Handbuch des Bistums Breslau und seines Delegatur-Bezirks für das Jahr 1900. Breslau: Fürstbis-

chöfliche Gemeine Kanzlei, 1900.
Handbuch des Bistums Breslau und seines Delegatur-Bezirks für das Jahr 1912. Breslau: Fürstbis-

chöfliche Gemeine Kanzlei, 1912.
Handbuch des Bistums Breslau und seines Delegaturbezirks für das Jahr 1920. Breslau: Fürstbis-

chöfliche Gemeine Kanzlei, 1920.
Handbuch des Erzbistums Breslau für das Jahr 1942. Breslau: Erzbischöfliche Geheime 

Kanzlei, 1942.
Hanich, Andrzej. Dekanaty i parafie administracji apostolskiej Śląska Opolskiego w latach 

1945–1946. Opole: Państwowy Instytut Naukowy – Instytut Śląski, 2009.
Hanich, Andrzej. Martyrologium duchowieństwa Śląska Opolskiego w latach II wojny światowej. 

Opole: Wydawnictwo i Drukarnia Świętego Krzyża, 2009.
“Herman Wentzel.” In Deutsche Digitale Bibliothek. Kultur und Wissen online. Accessed 

December 11, 2024. https://www.deutsche-digitale-bibliothek.de/person/gnd/1029907455.
Hojka, Zbigniew, Jacek Kurek, and Anna Piontek, eds. „Powiedz im, że o nich nie zapomnia-

łem...”: Błogosławiony Józef Czempiel (1883–1942): Wybór źródeł. Katowice: Księgarnia 
św. Jacka, 2017.

Jacewicz, Wiktor, and Jan Woś. Martyrologium polskiego duchowieństwa rzymskokatolickiego 
pod okupacją hitlerowską w latach 1939–1945. Vol. 3. Warszawa: Akademia Teologii Ka-
tolickiej, 1978.

Jahresbericht des Königl. Katholischen Gymnasiums zu Neisse für das Schuljahr 1898–99. 
Neisse: [s.n.], 1899.

“Karl Rudzki Stipendiumstiftung.” sygn. 12/684/0/7/195. Państwowe Gimnazjum im. Hin-
denburga w Bytomiu, Archiwum Państwowe w Katowicach Oddział w Katowicach.

“Kayser, Wilhelm Carl.” CERL Thesaurus. Accessed December 11, 2024. https://data.cerl.
org/thesaurus/cnp01075698.

Kayser, Wilhelm Carl. Siebenter Jahresbericht des Städtischen Kathol. Gymnasiums zu Beuthen 
O.-S. über das Schuljahr 1872–1873. Beuthen O/S: Moritz Böhm, 1873.

Kayser, Wilhelm Carl. Vierter Jahresbericht des Städtischen Kathol. Gymnasiums zu Beuthen 
O.-S. für das Schuljahr 1869–1870. Beuthen O/S: Moritz Böhm, 1870.

Kleineidam, Erich. Die Katholisch-theologische Fakultät der Universität Breslau 1811–1945. 
Köln: Wienand-Verlag, 1961.

Knosała, Józef. Parafja radzionkowska: Jej dawniejsze i dzisiejsze stosunki. Katowice: Księgarnia 
i Drukarnia Katolicka, 1926.



248 Damian Bednarski

Kopiczko, Andrzej. “Kaller Maksymilian.” In Leksykon duchowieństwa represjonowanego 
w PRL w latach 1945–1989, edited by Jerzy Myszor, 2:105–7. Warszawa: Verbinum, 2003.

Koziełek, Alojzy. Sługa Boży Teodor Christoph, świątobliwy proboszcz śląski. Siemianowice: 
Drukarnia Siemianowicka, 1947.

Krzyżanowski, Lech. Kościół katolicki wobec mniejszości niemieckiej na Górnym Śląsku w latach 
1922–1930. Katowice: Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, 2000.

Kufel, Robert Romuald. A–G. Vol. 1 of Słownik biograficzny księży pracujących w Kościele 
gorzowskim 1945–1956. Zielona Góra: Agencja Wydawnicza „PDN”, 2016.

Kurek, Jacek, and Zbigniew Hojka. Śląski Machabeusz: Ksiądz Józef Czempiel i jego parafia. 
Chorzów Batory; Wielkie Hajduki: Parafia pw. Wniebowzięcia NMP, 1997.

Kwiatek, Jolanta. Szkolnictwo średnie na Górnym Śląsku na tle reform oświatowych w Prusach 
od połowy XVIII wieku do początków XX wieku. Opole: Wydawnictwo Uniwersytetu 
Opolskiego, 2011.

Lühr, Georg. Die Abiturienten des Braunsberger Gymnasiums von 1860 bis 1916. Braunsberg: 
Ermländischen Zeitungs- und Verlagsdruckerei, 1916.

Macała, Jarosław. Duszpasterstwo a narodowość wiernych: Kościół katolicki w diecezji katowickiej 
wobec mniejszości niemieckiej 1922–1939. Wrocław: Uniwersytet Wrocławski. Centrum 
Badań Śląskoznawczych i Bohemistycznych; Katowice: Societas Scientiis Favendis Silesiae 
Superioris – Instytut Górnośląski, 1999.

Macha, Simon. “Handschriftliche Nachträge zu Gramers Chronik von Beuthen von 1863.” 
Aus dem Beuthener Lande 1, no. 24 (1924): 94–95.

Macha, Simon. “Handschriftliche Nachträge zu Gramers Chronik von Beuthen von 1863.” 
Aus dem Beuthener Lande 1, no. 25 (1924): 99–100.

Mandziuk, Józef. “Wojtas Michał Maksymilian.” In Słownik polskich teologów katolickich, 
edited by Ludwik Grzebień, 7:426–27. Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1983.

Maroń, Franciszek. “Śp. Ks. Jan Jarząbek.” Wiadomości Diecezjalne [Katowice], nos. 7–8 
(1966): 107.

Mitteilungen des Beuthener Geschichts- und Museumsvereins. 28 vols. Beuthen; Dortmund, 
1911–1962.

Młotek, Antoni. Teologia katolicka na Uniwersytecie Wrocławskim ze szczególnym uwzględ-
nieniem dziejów teologii moralnej. Wrocław: Papieski Fakultet Teologiczny, 1998.

Motyka, Benedykt. “Strzybny Augustyn.” In Raciborzanie tysiąclecia: Słownik biograficzny, 
edited by Katarzyna Gruchot and Grzegorz Wawoczny, 153. Racibórz: Ośrodek Wydaw-
niczy „Augustana”, 2002.

Musialik, Wanda. “Duchowieństwo katolickie wobec aspiracji narodowych Górnoślązaków 
w okresie przełomu po I wojnie światowej.” Studia Śląskie 52 (1993): 135–56.

Myszor, Jerzy. “Demczak Hubert.” In Leksykon duchowieństwa represjonowanego w PRL 
w latach 1945–1989, edited by Jerzy Myszor, 2,57–58. Warszawa: Verbinum, 2003.

Myszor, Jerzy. Duchowieństwo katolickie na Śląsku 1742–1914: Z dziejów duszpasterstwa 
w diecezji wrocławskiej. Katowice: Księgarnia św. Jacka, 2011.

Myszor, Jerzy. “Kaller Maksimilian Josef Johann.” In Bytomski słownik biograficzny, edited 
by Jan Drabina, 110–12. Bytom: Towarzystwo Miłośników Bytomia, 2004.

Myszor, Jerzy. “Macherski Franciszek.” In Słownik biograficzny katolickiego duchowieństwa 
śląskiego XIX i XX wieku, edited by Mieczysław Pater, 251–52. Katowice: Księgarnia 
św. Jacka, 1996.



249Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum Królewskiego w Bytomiu…  

Myszor, Jerzy, ed. Słownik biograficzny duchowieństwa (archi)diecezji katowickiej 1922–2008. 
Katowice: Księgarnia św. Jacka, 2009.

Myszor, Jerzy. Stosunki Kościół-państwo okupacyjne w diecezji katowickiej 1939–1945. 2nd ed. 
Katowice: Księgarnia św. Jacka, 2010.

Myszor, Jerzy. “Szołtysik Wojciech.” In Leksykon duchowieństwa represjonowanego w PRL 
w latach 1945–1989, edited by Jerzy Myszor, 2:288–89. Warszawa: Verbinum, 2003.

Myszor, Jerzy. “Szulc (Schulz) Franciszek.” In Leksykon duchowieństwa represjonowanego 
w PRL w latach 1945–1989, edited by Jerzy Myszor, 1:278–79. Warszawa: Verbinum, 2003.

Myszor, Jerzy. “Udział śląskiego duchowieństwa rzymskokatolickiego w I wojnie światowej.” In 
I wojna światowa na Śląsku: Historia – Literatura – Kultura, edited by Grażyna Szewczyk 
and Ryszard Kaczmarek, 48–61. Oświęcim: Wydawnictwo Napoleon V, 2016.

“Nachweisungen von Veränderungen im Lehrkollegium.” sygn. 12/684/0/2/15. Państwowe 
Gimnazjum im. Hindenburga w Bytomiu, Archiwum Państwowe w Katowicach Oddział 
w Katowicach.

Nalepa, Edward, ed. Kapłani wyświęceni do 1922 roku. Vol. 1 of Zmarli kapłani Kościoła 
Katowickiego, 168. Katowice: [s.n.], 1999.

Niestolik, Norbert. Zabytki Jankowic na tle dziejów wsi. Rybnik-Jankowice: Zarząd Gminy 
Świerklany, 1996.

Nikel, Emanuel. Die polnische Mundart des oberschlesischen Industriebezirks. Berlin: [n.s.], 1908.
Olszar, Henryk. Duchowieństwo katolickie diecezji śląskiej (katowickiej) w Drugiej Rzeczypo-

spolitej. Katowice: Kuria Metropolitalna, 2000.
Olszar, Henryk. Ludzie tej ziemi: Sylwetki kapłanów spoczywających na cmentarzach w deka-

nacie gorzyckim: Studium biograficzne. Krzyżanowice: Oficyna Wydawniczo-Poligraficzna 
HALEGG, 2013.

Olszar, Henryk. “Szwajnoch Stefan.” In Słownik biograficzny katolickiego duchowieństwa 
śląskiego XIX i XX wieku, edited by Mieczysław Pater, 422–23. Katowice: Księgarnia 
św. Jacka, 1996.

Olszar, Henryk. “Wojtas Maksymilian Michał.” In Słownik biograficzny katolickiego du-
chowieństwa śląskiego XIX i XX wieku, edited by Mieczysław Pater, 467–68. Katowice: 
Księgarnia św. Jacka, 1996.

Olszar, Henryk. “Wymiana księży śląskich w okresie plebiscytu i powstań śląskich.” In Kościoły 
i związki wyznaniowe a konflikt polsko-niemiecki na Górnym Śląsku w latach 1919–1921, 
edited by Zbigniew Kapała and Jerzy Myszor, 195–209. Bytom: Muzeum Górnośląskie 
w Bytomiu, 2005.

Ostroch, Aleksandra J. Ks. Adolf Pojda: Kapłan i człowiek. Czerwionka-Leszczyny: Agencja 
Reklamowo-Wydawnicza „Vectra”, 2007.

Pachtler, Georg Michael. Die Reform unserer Gymnasien. Paderborn: Bonifacius, 1883.
Pater, Mieczysław. Duchowieństwo katolickie wobec spraw polskich na Górnym Śląsku (1891–1914). 

19. Katowice: Księgarnia św. Jacka, 2004.
Piela, Michał. Udział duchowieństwa w polskim życiu politycznym w latach 1914–1924. Lublin: 

Redakcja Wydawnictw KUL, 1994.
“Purkop und Wilhelm-Stipendium.” sygn. 12/684/0/7/184. Państwowe Gimnazjum im. 

Hindenburga w Bytomiu, Archiwum Państwowe w Katowicach Oddział w Katowicach.
Pyrchała, Paweł. Rodem z Bytomia: Biskup Maksymilian Kaller. Katowice: Drukarnia Ar-

chidiecezjalna, [2008].



250 Damian Bednarski

“Reinchold Scholz.” In Holocaust Survivors and Victims Database. Accessed December 11, 
2024. https://www.ushmm.org/online/hsv/person_view.php?PersonId=2701099.

Reinelt, Paul, ed. “Staatliches Hindenburg Gymnasium.” In Handbuch für die Katholiken von 
Beuthen OS. und Rossberg, 69–70. Beuthen: Oberschlesische Zeitung, 1925.

“Schaffgotsch und Wlodarski Stipendium.” sygn. 12/684/0/7/179. Państwowe Gimnazjum im. 
Hindenburga w Bytomiu, Archiwum Państwowe w Katowicach Oddział w Katowicach.

Schulte, Wilhelm. Achtundzwanzigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu Beuthen 
O.-S. über das Schuljahr 1894–95. Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1895.

Schulte, Wilhelm. Achtzehnter Jahresbericht des Städtischen Katholischen Gymnasiums zu 
Beuthen O.-S. über das Schuljahr 1884–85. Beuthen O.-S.: B. Wylezol & Co., 1885.

Schulte, Wilhelm. Dreissigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu Beuthen O.-S. 
über das Schuljahr 1896–97. Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1897.

Schulte, Wilhelm. Neunundzwanzigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu Beuthen 
O.-S. über das Schuljahr 1895–96. Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1896.

Schulte, Wilhelm. Sechsundzwanzigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu Beuthen 
O.-S. über das Schuljahr 1892–93. Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1893.

Schulte, Wilhelm. Siebenundzwanzigster Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu Beuthen 
O.-S. über das Schuljahr 1893–94. Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1894.

Seng, Ulrich. Die Schulpolitik des Bistums Breslau im 19. Jahrhundert. Wiesbaden: Harras-
sowitz, 1989.

Seppelt, Franz Xaver. “Pater Lambert Schulte OFM.” Zeitschrift des Vereins für Geschichte 
Schlesiens 54 (1920): 121–55.

Smołka, Leonard. “Długosz Franciszek Juliusz.” In Słownik biograficzny katolickiego du-
chowieństwa śląskiego XIX i XX wieku, edited by Mieczysław Pater, 87–88. Katowice: 
Księgarnia św. Jacka, 1996.

“Solger-Stipendium.” sygn. 12/684/0/7/182. Państwowe Gimnazjum im. Hindenburga w By-
tomiu, Archiwum Państwowe w Katowicach Oddział w Katowicach.

Surman, Zdzisław. “Polityka szkolna. Szkolnictwo ludowe, średnie i wyższe.” In Historia 
Śląska, edited by Stanisław Michalkiewicz, vol. 3, bk. 1, 463–500. Wrocław: Zakład 
Narodowy im. Ossolińskich, 1972.

Syniawa, Mirosław. “Dialektorzy w sutannach.” In Z Tej Ziemi. Śląski kalendarz katolicki na 
rok 2012, 122–26. Katowice: Księgarnia św. Jacka, 2011.

Szymiczek, Franciszek. Stowarzyszenia akademickie polskiej młodzieży górnośląskiej we Wroc-
ławiu 1863–1918. Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1963.

Tobiasz, Mieczysław. Wojciech Korfanty: Odrodzenie narodowe i polityczne Śląska. Katowice: 
Spółdzielnia Księgarska „Ognisko”, 1947.

Vom Sterben schlesischer Priester 1945/46 – Ein Ausschnitt aus der schlesischen Passion. München: 
Kirchlichen Hilfsstelle, 1950. Accessed December 11, 2024. http://www.denkmalprojekt.
org/2020/vl-schlesische-priester_1945-49.html.

Wycisło, Janusz. “Reginek Tomasz.” In Słownik biograficzny katolickiego duchowieństwa 
śląskiego XIX i XX wieku, edited by Mieczysław Pater, 346–47. Katowice: Księgarnia 
św. Jacka, 1996.

Ziaja, Julian. 48. Jahresbericht. Schuljahr 1914/15. Beuthen O.-S.: M. Jmmerwahr, 1915.
Zientara, Benedykt. “Schulte Wilhelm.” In Encyklopedia historii gospodarczej Polski do roku 

1945, edited by Antoni Mączak, 2:257. Warszawa: Wiedza Powszechna, 1981.



251Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum Królewskiego w Bytomiu…  

Damian Bednarski (ks. dr hab.) – profesor Uniwersytetu Śląskiego, wykładowca 
historii Kościoła na Wydziale Teologicznym UŚ, redaktor naczelny czasopisma Śląskie 
Studia Historyczno-Teologiczne, postulator w procesie kanonizacyjnym bł. ks. Jana Machy. 
Prowadzi badania naukowe w zakresie: aktywności duszpasterskiej duchowieństwa diecezji 
śląskiej w latach międzywojennych i powojennych; martyrologium duchowieństwa diecezji 
katowickiej podczas II wojny światowej oraz w latach komunizmu; historii duszpasterstwa 
emigracji polskiej; dziejów diecezji katowickiej, powstań śląskich oraz plebiscytu na Górnym 
Śląsku w świetle akt Archiwum Watykańskiego.





© Papieski Wydział Teologiczny we WrocławiuLicencje Creative Commons BY-SA 4.0

Wrocławski Przegląd Teologiczny
33 (2025) 1, 253–280

Wrocław Theological Review
DOI: 10.52097/wpt.9096

Mieczysław Kogut
Papieski Wydział Teologiczny we Wrocławiu, Polska 
mkogut@pwt.wroc.pl 
ORCID 0000-0002-0713-9887

Wrocławski biskup Jan III Romka (†1301).  
Epigon czy odważny reformator?

Bishop Jan III Romka of Wrocław (†1301):  
An Epigone or a Spirited Reformer? 

Abstr act: The article is dedicated to the life and activities of a little-known per-
sonality of the Wrocław Church: Bishop Jan Romka. At the beginning, the author 
presents the education of the then would-be bishop. In the Middle Ages a solid 
education was a prerequisite to pursue a successful career and the final stage of the 
career ladder was the office of bishop. The following paragraphs depicts Jan Romka 
as a faithful clerk in the chancellery of Bishop Tomasz II, and then as his successor. 
The author points out Jan Romka’s weaknesses, which became apparent when he 
came to hold the office. Bishop’s faithfulness to meet the requirements of his office 
was not accompanied by courage and shrewdness. In the second part of the article, the 
author explores particular events and behaviors of Bishop Jan in the face of emerging 
disputes and conflicts with representatives of the political authorities. The analysis 
of the events allowed the following conclusions to be drawn: Bishop Jan Romka 
was properly educated for his office; in ecclesiastical and political disputes, he tried 
to follow in his predecessor’s footsteps and was merely an epigone in terms of both 
the realization of goals and adopted methods; his activities were basically limited to 
defending the 1290 privilege granted to the Wrocław Church.
Keywords: Silesia, Wrocław, Racibórz, canon, bishop, Sulima coat of arms, Jan 
Romka, Tomasz II Zaremba, Jan Muskata, Jakub Świnka, Henry IV Probus

Abstr akt: Artykuł jest poświęcony postaci i działalności dotąd mało znanej oso-
bistości Kościoła wrocławskiego – bp. Janowi Romce. Na początku autor przedstawił 
proces edukacji przyszłego biskupa. Solidne wykształcenie było bowiem warunkiem 
wspinania się po szczeblach kariery, której szczytem w średniowieczu był urząd biskupa. 
W dalszej części autor prezentuje Jana Romkę jako wiernego urzędnika w kancelarii 
bp. Tomasza II, a następnie jako jego następcę. Wskazał na jego słabości, które ujaw-
niły się na zajmowanym urzędzie. Wierności urzędniczej bp. Jana nie towarzyszyła 



254 Mieczysław Kogut

odwaga i przebiegłość. W drugiej części artykułu autor przeanalizował poszczególne 
wydarzenia i zachowania bp. Jana wobec powstających sporów i konfliktów z przed-
stawicielami władzy politycznej. Przeprowadzona analiza wydarzeń pozwoliła na 
wyciągnięcie następujących konkluzji: bp Jan posiadał dobre wykształcenie do peł-
nienia piastowanego urzędu; w kościelno-politycznych sporach próbował iść szlakiem 
swojego poprzednika; był tylko jego epigonem tak co do realizacji wytyczonych celów, 
jak i metod działania; jego działalność ograniczała się w zasadzie do obrony nadanego 
Kościołowi wrocławskiemu przywileju z 1290 roku.
Słowa kluczowe: Śląsk, Wrocław, Racibórz, kanonik, biskup, Sulima, Jan Romka, 
Tomasz II, Jan Muskata, Jakub Świnka, Henryk IV Probus

O statnie lata XIII w. stanowiły szczególny okres w dziejach śląskiej diece-
zji. W ciągu zaledwie kilkudziesięciu lat nastąpiła kumulacja wydarzeń, 

które bez wątpienia możemy uznać za dramatyczne. Wywarły one dalekosiężny 
wpływ na dalszy pomyślny rozwój Kościoła, co było wynikiem nieugiętości 
śląskich biskupów w systematycznym zdobywaniu przywilejów immuniteto-
wych, ale także w następstwie przeprowadzanej wewnętrznej reformy w duchu 
postanowień IV Soboru Laterańskiego z 1215 roku. Wrocławscy biskupi To-
masz I i Tomasz II, cechujący się wówczas uporem nad ich wprowadzeniem, 
niejednokrotnie heroicznym, doprowadzili w konsekwencji do uniezależnienia 
się Kościoła od władzy świeckiej i rozszerzenia jego przywilejów majątkowych 
na terenie wielkiej, śląskiej własności kościelnej. Podkreślona cecha heroiczności 
świadczy, że ten proces nie przybierał zawsze łagodnej formy, ale prowadził 
często do ostrych sporów między księciem a biskupem. Jeden z takich sporów 
toczył Tomasz I z synami Henryka II Pobożnego, a drugi, doprowadzający 
do wieloletniej niemal wojny domowej, książę wrocławski Henryk IV Prawy 
z biskupem wrocławskim Tomaszem II 1. Wraz ze śmiercią Tomasza II w 1292 r. 
i wyborem Jana Romki na ordynariusza śląskiej diecezji sytuacja diametralnie 
się zmieniła. Nie spotykamy już tak bolesnych sporów. Analizując zachowany 
materiał źródłowy, możemy prześledzić poszczególne etapy jego kariery, aby 
w końcowej fazie naszych dywagacji zadać pytania: Czy bp Romka odważnie 

1	 Zob. np. ostatnio wydane dzieło: N. Jerzak, Wielki spór biskupa Tomasza II z księciem 
Henrykiem IV Probusem o należne kościołowi prawa w latach 1272–1287 (Wrocław: Papieski 
Wydział Teologiczny we Wrocławiu, 2022); zob. też: Roman Grodecki, “Dzieje polityczne 
Śląska do roku 1290,” in Od najdawniejszych czasów do roku 1400, vol. 1 of Historia Śląska, 
ed. Stanisław Kutrzeba (Kraków: Polska Akademia Umiejętności, 1933), 297–98; Tadeusz 
Silnicki, “Rola dziejowa Kościoła polskiego na Śląsku w wiekach XI–XIII,” in Z dziejów 
Kościoła w Polsce, Tadeusz Silnicki (Warszawa: Instytut Wydawniczy „Pax”, 1960), 235–26.



255Wrocławski biskup Jan III Romka (†1301). Epigon czy odważny reformator? 

kontynuował reformy rozpoczęte przez wielkich poprzedników? Czy też był 
ich tylko epigonem? 

Dla wielu historyków wiek XIII stał się przedmiotem pogłębionych studiów 
nad dziejami biskupstwa wrocławskiego. Wszyscy biskupi tego okresu zostali 
dostrzeżeni w literaturze. Jednak wyczerpującej biografii nie posiada biskup 
tego okresu Jan Romka, chociaż mamy do dyspozycji materiał źródłowy odno-
szący się do jego działalności, który znajduje się w Schlesische Urkundenbuch. 
Wypełniając tę historyczną lukę, chcę przybliżyć postać biskupa na podstawie 
zachowanych źródeł. 

Pochodzenie

O pochodzeniu Jana Romki z rodu Sulimów dowiadujemy się z relacji Długosza, 
który w 1468 r. sporządził Katalog biskupów wrocławskich 2. Ponadto stwierdził 
jego polskie pochodzenie: „Hic natione Polonus, genere nobilis de domo et fa-
milia Szulimitarum, qui mediam aquilam nigram et tres lapides in campo rubeo 
deferunt” 3. Przydomek Romka, według piętnastowiecznego kronikarza, nadano 
mu od imienia ojca („patronymicum cognomen Romka ex patre sortitus”) 4. 
Zdaniem Macieja Maciejowskiego możemy mówić w danym przypadku jedy-
nie o przydomku rodzinnym 5, gdyż na ziemiach polskich w XIII w. właściwe 
nazwy poszczególnych rodów nie były jeszcze wykształcone 6. W tym czasie ród 
Romków należał do mało zamożnej grupy rycerskiej, a swoje zabezpieczenie ma-
terialne opierał prawdopodobnie na służbie biskupom wrocławskim, od których 
2	 Kompletny wykaz wydań zob. Wojciech Mrozowicz, “Die mittelalterliche Geschichtsschrei

bung in Schlesien: Stand und Bedürfnisse im Bereich der Quelleneditionen,” in Die Ge-
schichtsschreibung in Mitteleuropa: Projekte und Forschungsprobleme, ed. Jarosław Wenta 
(Toruń: Wydawnictwo Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, 1999), 203–27.

3	 Jan Długosz, Catalogus episcoporum Wratislaviensium, ed. Ignacy Polkowski and Żegota 
Pauli, vol. 1 of Ioannis Dlugossii Senioris Canonici Cracoviensis Opera omnia, ed. Aleksander 
Przeździecki (Kraków, 1887), 464; na tę kwestię zwrócił uwagę Aleksander Semkowicz, 
Krytyczny rozbiór Dziejów polskich Jana Długosza (do roku 1384) (Kraków: Akademia 
Umiejętności, 1887), 314.

4	 Długosz, Catalogus episcoporum Wratislaviensium, 464.
5	 Maciej Maciejowski, Orientacje polityczne biskupów metropolii gnieźnieńskiej 1283–1320 

(Kraków: Avalon, 2007), 49; Maciej Maciejowski, “Droga Jana Romki do biskupstwa 
wrocławskiego,” Studia z Dziejów Średniowiecza: Mieszczanie, wasale, zakonnicy 10 (2004), 
97–99.

6	 Janusz Bieniak, “Heraldyka polska przed Długoszem. Uwagi problemowe,” in Polskie 
rycerstwo średniowieczne: Wybór pism, Janusz Bieniak (Kraków: Towarzystwo Naukowe 
„Societas Vistulana”, 2002), 104–9.



256 Mieczysław Kogut

otrzymywał w lenno posiadłości ziemskie 7. W literaturze zwraca się uwagę na 
to, że wejście poszczególnych członków tego rodu w szeregi duchowieństwa 
wynikało nie tylko z powodów religijnych lub chęci pogłębienia wiedzy, ale 
przede wszystkim z możliwości pozyskania pewnego statusu ekonomicznego. 
Objęcie urzędu biskupa wrocławskiego lub wejście w skład kapituły katedralnej 
stwarzały możliwość korzystania z atrakcyjnego zaplecza finansowego do końca 
życia. Chociaż urząd biskupa stanowił kres kariery kościelnej, to jednak stwa-
rzał możliwości do promowania innych członków rodu. Nepotyzm bp. Romka 
widzimy na przykładzie awansu jego braci, którzy pojawili się w jego otoczeniu 
dopiero wtedy, gdy ten zaczął pełnić godność ordynariusza diecezji wrocławskiej 8. 
Obecność Teodoryka u boku swego brata odnotowujemy już w dokumencie 
z 26 VII 1293 r., 9 a na urzędzie kasztelana biskupiego zamku w Otmuchowie 
już 21 XII 1293 roku 10. Sześć lat później spotykamy go w Nysie jako kasztelana 
biskupiej twierdzy Kaldenstein 11. W dokumencie z 31 VII 1298 r. odnajdujemy go 
pośród świadków w Otmuchowie, kiedy to biskup wrocławski zezwala wójtowi 
nyskiemu Janowi na wybudowanie kaplicy w ogrodach parafii św. Jakuba 12. Po 
raz ostatni wspomina o nim Księga fundacyjna biskupstwa wrocławskiego jako 
użytkującego wieś biskupią 13. Pozostali bracia Jana Romki – Maciej i Grzegorz 
– występują wyłącznie pośród nazwisk osób towarzyszących przy powstawaniu 
dokumentów, czyli świadków wystawianych przez biskupa wrocławskiego 14. 

7	 Zob. analogie w Jacek Maciejewski, “Pochodzenie i kariera biskupa lubuskiego Wilhel-
ma I z Nysy (1252–1273),” Roczniki Historyczne 68 (2002), 89.

8	 Tomasz Jurek, Dziedzic Królestwa Polskiego: Książę głogowski Henryk (1272–1309) (Poznań: 
Wydawnictwo Poznańskiego Towarzystwa Przyjaciół Nauk, 1993), 25, przyp. 86.

9	 Winfried Irgang, ed., Schlesisches Urkundenbuch, vol. 6 (Köln: Böhlau, 1998), nr 116 (dalej: 
SUB VI).

10	 SUB VI, 137.
11	 SUB VI, 376 (15 II 1299); 410 (13 X 1299). W międzyczasie pojawia się również u boku 

biskupa wrocławskiego 18 V 1299 r. we Wrocławiu: SUB VI, 389.
12	 SUB VI, 358.
13	 Hermann Markgraf and Johann Wilhelm Schulte, eds., Liber Fundationis Episcopatus 

Vratislaviensis, Codex Diplomaticus Silesiae 14 (Breslau: Josef Max, 1889), 21: „Borek 
villa Theoderici fratris domini Iohannis dicti Ronicze episcopi Wratislaviensis habet XII 
mansos, tabernam”.

14	 SUB VI, 116; 358; Grzegorz: SUB VI, 116, 389, 410; Colmar Grünhagen and Konrad 
Wutke, eds., Regesten zur schlesischen Geschichte 1301–1315, Codex Diplomaticus Silesiae 
16 (Breslau: Josef Max, 1892), nr 2631.



257Wrocławski biskup Jan III Romka (†1301). Epigon czy odważny reformator? 

Studia

Mecenasem studiów Jana Romki był biskup wrocławski Tomasz I, który będąc 
wykształcony, sam kładł nacisk na to, aby także inni zdolni posiedli gruntowną 
wiedzę. Przypuszcza się, że jego siostrzeniec Tomasz II korzystał z mecenatu 
swego możnego krewniaka, podobnie jak jego nepos, kanonik wrocławski 
Tobiasz, odbywając studia w Bolonii w latach 1267–1269 15. Tomasz I pomagał 
także w kształceniu Jana, bowiem rodziny prawdopodobnie nie stać było na 
tak kosztowną inwestycję w syna. Decydując się na sfinansowanie jego studiów, 
Tomasz I dostrzegł w nim zdolnego człowieka, w którego warto było inwestować. 
I nie mylił się, bowiem Jan Długosz w katalogu docenił walory intelektualne 
Jana tymi słowami: „Vir ingenii singularis, scientiae pontificalis gnarus” 16. Boloń-
skie studia w zakresie prawa rzymskiego i kanonicznego musiał odbyć w latach 
1261–1267, gdyż możemy zauważyć przerwę w występowaniu w dokumentach 
na Śląsku 17. Przyjęcie tej drugiej krańcowej daty wynika z faktu, że od 1268 r. 
widzimy go w dokumentach z tytułem magistra 18. Zdobyte staranne wykształ-
cenie w późniejszym okresie życia procentowało u Jana Romki pozyskiwaniem 
kościelnych godności, np. w wyżej wspomnianym dokumencie z 7 V 1268 r. 19 
występuje także w roli kanonika wrocławskiego, a w latach 1281–1283 pełnił 
funkcję oficjała biskupiego 20.

Stopnie kariery

Pewność o początku działalności kościelnej Jana Romki świadczy dokument 
z 3 VI 1267 r., gdzie występuje z przydomkiem rodowym „Iohanne Romka” jako 

15	 Guido Zaccagnini, ed., Chartularium Studii Bononiensis, vol. 7 (Bologna: Presso l’Istituto 
per la storia dell’Universita di Bologna, 1923), nr 2159; Guido Zaccagnini, ed., Chartula-
rium Studii Bononiensis, vol. 8 (Bologna: Presso l’Istituto per la storia dell’Universita di 
Bologna, 1927), nr 3229; Guido Zaccagnini, ed., Chartularium Studii Bononiensis, vol. 11 
(Bologna: Presso l’Istituto per la storia dell’Universita di Bologna, 1937), nr 4866.

16	 Długosz, Catalogus episcoporum Wratislaviensium, 464.
17	 Winfried Irgang, ed., Schlesisches Urkundenbuch, vol. 3 (Köln: Böhlau, 1984), nr 361 (5 IX 

1261) (dalej: SUB III); Winfried Irgang, ed., Schlesisches Urkundenbuch, vol. 4 (Köln: 
Böhlau, 1988), nr 34 (8 XI 1267) (dalej: SUB IV).

18	 SUB IV, 59 i 62.
19	 SUB IV, 59.
20	 SUB IV, 431; Winfried Irgang, ed., Schlesisches Urkundenbuch, vol. 5 (Köln: Böhlau, 1993), 

nr. 2, 18, 22, 40, 59 (dalej: SUB V).



258 Mieczysław Kogut

kapelan biskupi 21. Ceniony we wrocławskim środowisku historyk Rościsław 
Żerelik w swoich badaniach datuje jego pracę w biskupiej kancelarii o kilkana-
ście lat wcześniej, utożsamiając go z Janem, kapelanem i notariuszem biskupa 
wrocławskiego Tomasza I. Swą pewność oparł na dokumencie z 25 II 1251 r., 
gdzie pośród świadków sporządzonego dokumentu znajduje się „Iohanne ca-
pellanis curiae nostre et aliis quam pluribus” 22. I słusznie, bowiem Jan w latach 
1256–1261 pełnił taką funkcję w kancelarii biskupiej. Wierna i długoletnia służba 
biskupowi Tomaszowi I, jak i odbycie studiów prawniczych przyczyniły się do 
osiągnięcia kolejnej ważnej godności – kanonika wrocławskiej kapituły kate-
dralnej 23. Musiało to nastąpić z początkiem 1268 r., gdyż 7 V 1268 r. Jan Romka 
pojawił się jako świadek w dokumencie wystawionym przez Władysława, księcia 
wrocławskiego i arcybiskupa salzburskiego dla kapituły wrocławskiej. Regulował 
on rozbieżne opinie, jakie wynikły między nim a bp. Tomaszem I w sprawie 
wójta z Nysy 24. Na krótko przed śmiercią bp. Tomasza I, która miała miejsce 
30 V 1268 r. 25, „magistro Iohanne Romca” występuje w gronie świadków w do-
kumencie z 11 V 1268 r., w którym książę Władysław zobowiązuje się w imieniu 
swego zmarłego brata księcia Henryka III Białego (zm. 1266) do spłaty długów 
wobec Tomasza I i kapituły 26. Sprawa dotyczyła obietnicy złożonej 20 XII 1261 r. 
przez księcia Henryka III Białego bp. Tomaszowi I, że za krzywdy i straty, jakie 
poniósł, będąc uwięzionym przez Bolesława Rogatkę, wypłacić w okresie 4 lat 
2211 grzywien srebra i grzywnę złota 27. Po raz ostatni u boku biskupa „Iohanne 
Romka canonicorum Wratislauiensium” występuje w dokumencie z 17 V 1268 r., 28 
prawie dwa tygodnie przed jego śmiercią. 

Po śmierci Tomasza I diecezją wrocławską zarządzał książę Władysław 29. 
Na ten urząd został wybrany przez kapitułę drogą tzw. postulacji, jako że był 

21	 SUB IV, 18; zob. Maciejowski, “Droga Jana Romki do biskupstwa wrocławskiego,” 103; 
Józef Mandziuk, Średniowiecze: (do 1417 roku), vol. 1, bk. 1 of Historia Kościoła katolickiego 
na Śląsku, 2nd ed. (Warszawa: Oficyna Wydawniczo-Poligraficzna „Adam”, 2010), 251.

22	 SUB III, 2.
23	 SUB IV, 59.
24	 SUB IV, 59.
25	 August Bielowski, ed., “Rocznik Traski,” in Monumenta Poloniae Historica, vol. 2 (Lwów: 

Akademia Umiejętności, 1872), 840.
26	 SUB IV, 62. Roman Stelmach, “Dokumenty i kancelaria księcia śląskiego Władysława, 

arcybiskupa salzburskiego,” Acta Universitatis Wratislaviensis – Historia 106 (1993), 65–81, 70.
27	 SUB III, 376.
28	 SUB IV, 65.
29	 Na temat tego arcybiskupa zob. Tadeusz Silnicki, Dzieje i ustrój Kościoła katolickiego na 

Śląsku do końca w. XIV (Warszawa: Wydawnictwo „Pax”, 1953), 159–64; Winfried Irgang, 
“Die Jugendjahre Herzog Heinrichs IV. von Schlesien (†1290),” Zeitschrift für Ostforschung 



259Wrocławski biskup Jan III Romka (†1301). Epigon czy odważny reformator? 

arcybiskupem salzburskim. Z powodu nieotrzymania prekonizacji papieskiej 
diecezją mógł zarządzać tylko jako administrator, uzyskując jednocześnie 
prawo do korzystania z dóbr biskupich. Nie było to dobre rozwiązanie dla 
pomyślnego rozwoju śląskiego biskupstwa, gdyż po śmierci brata Henryka III 
Białego książę Władysław objął także rządy nad księstwem wrocławskim. Od tej 
chwili arcybiskup połączył w swoim ręku władzę państwową i kościelną. Można 
stwierdzić, że w zarządzaniu wrocławskim biskupstwem nie kontynuował idei 
swoich poprzedników. Co więcej, dbał bardziej o interesy swoich braci, Bolesła-
wa Rogatki i Konrada. Nie przeciwstawiał się im nawet wtedy, gdy po zgonie 
bp. Tomasza I nie respektowali immunitetu ludności w dobrach kościelnych, 
nakładając ciężary prawa książęcego. Przy takich okolicznościach nie dziwi 
nas fakt, że kanonik wrocławski Jan Romka, będący w obozie zwolenników 
powiększania przywilejów dla Kościoła, musiał na dłuższy czas zniknąć z kręgu 
zaufanych osób arcybiskupa. Rządy arcybiskupa salzburskiego Władysława nie 
trwały długo. Prawdopodobnie został otruty 27 IV 1270 roku 30.

Zastanawiający stał się fakt nieobecności kanonika Jana Romki w dokumen-
tach wydawanych po wyborze bp. Tomasza II, po 1270 r., i to aż do roku 1282. 
Przecież należał do ścisłego grona współpracowników biskupa, jak to wskazują 
późniejsze wydarzenia. Może w 1274 r. brał udział ze swym biskupem w Soborze 
w Lyonie lub podjął kolejne studia prawnicze? Wachlarz aktywności duszpa-
sterskiej lub urzędniczej jest tak szeroki, że trudno rozstrzygnąć, która z nich 
byłaby najbardziej prawdopodobna. Istniejące dokumenty jednoznacznie nam 
sugerują, że ten czas na pewno spożytkował na pogłębienie wiedzy prawniczej 
i wejście w ścisłe grono współpracowników papieża. W dokumentach bowiem 
odnajdujemy kanonika Jana Romkę z chwilą pojawienia się na Śląsku legata 
Filipa, biskupa Fermo 31, i to w gronie ludzi zaufanych. Zapewne znajomość 
z legatem zapoczątkowana była już w czasach studiów w Bolonii 32. Z analizy 

35 (1986), 321–34; Jerzy Mularczyk, “Władysław książę Śląska, arcybiskup Salzburga 
(1237–1270),” Śląski Labirynt Krajoznawczy 6 (1994), 34–35.

30	 Kazimierz Jasiński, Piastowie wrocławscy i legnicko-brzescy, vol. 1 of Rodowód Piastów 
śląskich. (Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1973), 131.

31	 August Bielowski, ed., “Rocznik cystersów henrykowskich 970–1410,” in Monumenta 
Poloniae Historica, vol. 3 (Lwów: Akademia Umiejętności, 1878), 702: „Anno Domini 
1281 Philippus Firmanus episcopus legacione functus est in terra Slezie” (wersja B: pod 
1282 rokiem). Pod 1281 rokiem datuje także przybycie legata na Śląsk: August Bielowski, 
ed., “Rocznik krzeszowski większy,” in Monumenta Poloniae Historica, vol. 3 (Lwów: 
Akademia Umiejętności, 1878), 696.

32	 Na ten temat zob. Kazimierz Gołąb, “Biskup Filip z Fermo i jego statuty legackie z 1279 r.,” 
Roczniki Historyczne 26 (1960), 256; Czesław Deptuła, “Filip biskup Fermo,” in Encyklo-
pedia katolicka, vol. 5 (Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 1989), 199–200.



260 Mieczysław Kogut

źródła datowanego na 18 VI 1282 r. można by było przypuszczać, że towarzy-
szył papieskiemu wysłannikowi już od pewnego czasu, gdyż został określony 
w nim jako prawnik legata papieskiego 33. Natomiast już 6 VII 1282 r. tenże 
legat obdarzył go mianem „discretus vir”. Miało to miejsce w czasie pobytu Jana 
Romki w Henrykowie, gdzie legat zatwierdził wyrok Jana Romki i archidiakona 
wrocławskiego Andrzeja z 18 VI 1282 r. w sprawie sporu między klasztorem 
cystersów w Lubiążu a proboszczem N. z Kamony 34. Kolejnym awansem Jana 
Romki było pełnienie w latach 1282–1283 ważnej funkcji oficjała 35 i objęcie urzę-
du scholastyka w kapitule wrocławskiej 36. Tę ostatnią godność pełnił w latach 
1283–1286 37, i to w czasie wielkiego sporu pomiędzy bp. Tomaszem II a księciem 
Henrykiem IV Probusem. Lojalni wobec swego ordynariusza kanonicy wraz 
z Janem Romką ostatni etap tego sporu spędzili poza stolicą diecezji 38. Dlatego 
o wypełnianiu obowiązków scholastyka w szkole katedralnej we Wrocławiu nie 
było mowy. Nieugięta postawa biskupa, jak i wiernych jemu kanoników spoty-
kała się z licznymi represjami ze strony księcia i przychylnych mu osób. Tego 
doświadczył także sam Romka, bowiem w nocy z 13 na 14 III 1284 r. doszło do 
napaści na jego dom. Natomiast on sam, według słów biskupa, ratował życie, 
szukając azylu w katedrze 39. W ostatnim etapie sporu musiał być bardzo blisko 
prześladowanego biskupa i służył mu swoją radą. Świadczy o tym list żelazny 
z 8 III 1287 r. wystawiony przez Henryka IV Probusa. W nim książę daje prawo 
do swobodnego przejazdu na negocjacje do Opola tylko czterem duchownym 
zwolennikom biskupa, a pośród nich widzimy Jana Romkę 40. Scholastyk Jan 
Romka brał także udział w bezpośrednim zakończeniu sporu. Dostrzegamy go 
wśród świadków kończącego spór pojednawczego aktu, którym była książęca 

33	 SUB V, 18. O roli Filipa, biskupa Fermo, w krzewieniu kultury prawnej na ziemiach pol-
skich: Krzysztof Skupieński, “Miejsce notariatu publicznego wśród środków realizacji 
programu politycznego arcybiskupa Jakuba Świnki,” Kwartalnik Historyczny (Warszawa) 
96, nos. 3/4 (1989), 68, 70, 82–84.

34	 SUB V, 22.
35	 SUB IV, 431; SUB V, 2, 18, 40, 59.
36	 Na urzędzie scholastyka spotykamy Jana Romkę już 19 I 1283 r.: SUB V, 40.
37	 SUB V, 40, 43, 48, 81, 86, 104, 113–15, 116, 120, 132, 135, 184, 185, 209, 216, 253.
38	 Od 1 VI 1284 r. Jan Romka przebywa w otoczeniu Tomasza II w Otmuchowie: SUB V, 104; 

113–15 (26 VI 1284), 116 (2 VII 1284), 120 (8 VIII 1284), 132 (29 VII 1284), 135 (30 VII 1284), 
184–85 (2 III 1285); później zaś w Raciborzu: SUB V, 209 (27 IV 1285), 216 (6 V 1285), 253 
(27 I 1286).

39	 SUB V, 104. Wbrew grozie bijącej z listu Tomasza II Jan Romka nie odniósł poważniejszych 
obrażeń, już 15 III 1284 r. widzimy go bowiem ponownie u boku ordynariusza wrocław-
skiego: SUB V, 81.

40	 SUB V, 320.



261Wrocławski biskup Jan III Romka (†1301). Epigon czy odważny reformator? 

fundacja kolegiaty Świętego Krzyża we Wrocławiu, z 11 I 1288 roku 41. Książę 
w dokumencie fundacyjnym tegoż kościoła zaznaczył, że funduje go z myślą 
o zbawieniu dusz ludzi, od których doznał dużo dobrego. Natomiast bp To-
masz II ufundował w Raciborzu przy kaplicy zamkowej kolegiatę jako ekspiacje 
za prowadzony spór, a także z wdzięczności dla raciborskiego księcia 42. 

Ostatnią godnością Jana Romki przed wyborem na wrocławskiego rządcę 
było objęcie urzędu głogowskiego dziekana, który w tamtym czasie był dobrze 
uposażony 43. Przeniesienie Jana Romki ze scholasterii wrocławskiej na dziekanię 
głogowską było wyrazem wielkiej wdzięczności biskupa i nagrodą za wierne 
trwanie przy jego osobie w trudnych chwilach. Z tą godnością Jan Romka po 
raz pierwszy występuje w dokumencie z 8 III 1287 roku 44. Prawdopodobnie 
nowy dziekan nie rezydował w głogowskiej kolegiacie, lecz cały czas przeby-
wał we Wrocławiu. Jego obowiązki pełnił najpewniej wicedziekan, który był 
jednocześnie jego wikariuszem 45. 

Choć wspomniany wielki spór zakończył się ugodą z początku 1288 r., dając 
wytchnienie ukrywającemu się biskupowi, to na rzeczywiste, pozytywne jego 
efekty należało jeszcze poczekać ponad dwa lata. Oto w wieku zaledwie 32 lat 
umiera, przypuszcza się, że został otruty, książę wrocławski Henryk IV Probus. 
W przededniu swojej śmierci, która nastąpiła 23 VI 1290 r., wezwał do siebie 
dostojników świeckich i duchownych, tzn. bp. Tomasza II wraz z gronem ka-
noników, pośród których był Jan Romka. W ich obecności umierający książę 
kazał sporządzić dwa dokumenty. Jeden dotyczący spraw Kościoła wrocławskie-
go, który nadawał biskupowi upragnione uprawnienia książęce w kasztelanii 
nysko-otmuchowskiej, jako zadośćuczynienie za szkody i wyrządzone krzyw-
dy 46, a drugi natury politycznej – regulujący kwestię dziedziczenia. Nadany 
Kościołowi przywilej stał się podwaliną pod plenum dominium perfectumque 

41	 SUB V, 367.
42	 Zob. Mandziuk, Średniowiecze, 249.
43	 W prowizji papieskiej z 25 VI 1359 r. określono dochody prebendy dziekana głogowskiego 

na 40 grzywien: Irena Sułkowska-Kurasiowa and Stanisław Kuraś, eds., 1342–1378, vol. 2 
of Bullarium Poloniae (Romae: École Française de Rome, 1985), nr 935.

44	 SUB V, 320. Poprzednik Jana Romki na dziekanii głogowskiej Aleksander pojawia się 
ostatni raz 7 I 1273 r.: SUB IV, 194.

45	 Henryk Gerlic, Kapituła głogowska w dobie piastowskiej i jagiellońskiej (1120–1526) (Gliwice: 
Wydawnictwo NOTA, 1993), 45–46.

46	 „Conferentes etiam Wratislaviensi ecclesie dominium, iurisdictionem et facultatem maioris 
iudicii supra causis sanguinum, et specialiter super omnibus causis maioribus, que ius ducale 
hactenus contingebant, Conferentes eidem libertatem in terra Nizensi predicta et Otma-
chouiensi tam in iudiciis, quam moneta, Valentes, ut Episcopi, qui pro tempore fuerint, in 
ibidem plenum dominium perfectumque in omnibus habeant ius ducale” (SUB V, 452).



262 Mieczysław Kogut

in omnibus jus ducale w przyszłym biskupim księstwie. Stwarzało to możliwość 
nadania biskupowi wrocławskiemu tytułu książęcego, z którego Jan Romka 
sporadycznie korzystał, natomiast Henryk z Wierzbnej otwarcie wyłożył 
swoje credo w wierszu zamieszczonym we wstępie księgi rytuałów katedry 
wrocławskiej (Hunc Henricus ego, qui principis ordine dego, librum mente pia 
tibi confero, virgo Maria) 47. Przez to nie pozostawił żadnej wątpliwości co do 
rozumienia swej roli, tzn. dysponowania prerogatywami zbliżonymi do pozycji 
piastowskich książąt dzielnicowych.

Biskup wrocławski Tomasz II 48 podjął stosowne kroki, aby zabezpieczyć tę 
wielką zdobycz dla swojego biskupstwa. Swoim dekretem, wydanym za zgodą 
kapituły wrocławskiej z 26 VI 1290 r., biskup w uroczystej formie przyjął i za-
twierdził otrzymany przywilej i zagroził karą klątwy każdemu, kto odważyłby 
się ten przywilej naruszyć. Rozpoczęto też starania, aby dla ochrony zdoby-
tego przywileju, pozyskać zatwierdzenie Stolicy Apostolskiej 49 oraz synodu 
prowincjonalnego metropolity gnieźnieńskiego 50. Dla potwierdzenia tych 
praw bp. Tomasz II zwołał synod na 31 VIII 1290 roku. Przy współudziale 
duchowieństwa i kapituły katedralnej uroczyście została ogłoszona konstytucja 
biskupa biorąca w obronę prawa i przywileje nadane Kościołowi wrocławskiemu 
przez Henryka IV Probus 51. W zatwierdzeniu papieskim dokumentu z 1290 r. 

47	 Michał Kaczmarek, “Henryk z Wierzbna i Przecław z Pogorzeli – biskupi ordynariusze 
czasu przełomu,” in Ludzie śląskiego Kościoła katolickiego, ed. Krystyn Matwijowski 
(Wrocław: Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, 1994), 19. O aspiracjach Henryka 
z Wierzbnej mogą świadczyć również jego pieczęcie, na których określa siebie poprzez 
dodanie liczby porządkowej – za przykładem książąt – jako siedemnastego biskupa wroc-
ławskiego (EPS XVII): Marian Gumowski, “Pieczęcie śląskie do końca XIV wieku,” in Od 
najdawniejszych czasów do roku 1400, vol. 3 of Historia Śląska, ed. Władysław Semkowicz 
(Kraków: Polska Akademia Umiejętności, 1936), 323, tabl. 120, nr. 100 i 101.

48	 O tym biskupie patrz Johann Heyne, Dokumentirte Geschichte des Bisthums und Hochstiftes 
Breslau, vol. 1 (Breslau: W. G. Korn, 1868), 537–55; Colmar Grünhagen, “Thomas II., Bischof 
von Breslau 1270–1292,” in Allgemeine Deutsche Biographie, vol. 38 (Leipzig: Duncker et 
Humblot, 1894), 69–71; Silnicki, Dzieje i ustrój Kościoła katolickiego na Śląsku, 164–80.

49	 Gustav Adolf Stenzel, ed., Urkunden zur Geschichte des Bisthums Breslau im Mittelalter 
(Breslau: Josef Max, 1854), nr 252 (dalej: Urkunden); zatwierdzenie papieża Mikołaja IV 
z 9 IX 1290 r. – Urkunden, 253; Augustin Theiner, ed., Vetera monumenta Poloniae et 
Lithuaniae, vol. 1 (Romae: Typis Vaticanis, 1860), nr 187.

50	 Urkunden, 254; SUB V, 480. Uchwała synodu prowincjonalnego gnieźnieńskiego z 14 X 
1290 roku.

51	 Jakub Sawicki, Synody diecezji wrocławskiej i ich statuty, vol. 10 of Concilia Poloniae: Źródła 
i studia krytyczne (Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1963), 57–58. Na temat 
tego synodu zob. Maciejowski, Maciej. “Polityczne i kościelne tło synodu wrocławskiego 
w 1290 r.” Studia z Dziejów Średniowiecza: Kaci, święci, templariusze 14 (2008): 205–13.



263Wrocławski biskup Jan III Romka (†1301). Epigon czy odważny reformator? 

zastosowano interpretację rozszerzającą z prawa książęcego na prawa księcia 52, 
dlatego można pewnie stwierdzić, że nie było to jeszcze władztwo terytorialne 53.

Z zachowanych źródeł można wywnioskować, że Jan Romka ostatnie lata 
swej działalności przed objęciem kolejnego ważnego urzędu spędził przy boku 
Tomasza II we Wrocławiu lub Nysie 54. W Legnicy odnotowujemy jego obecność 
tylko raz, gdzie towarzyszy biskupowi w trakcie objazdu diecezji 55. W doku-
mencie z 1 IX 1290 r. pojawił się Jan Romka jako świadek. Uporządkowano 
wtedy dochody przysługujące wikariuszom katedralnym z miasta Wińsko 56. 
31 VIII 1290 r. odnajdujemy dziekana głogowskiego w gronie kanoników ka-
pituły, którzy wzięli udział w zakończeniu synodu diecezjalnego 57.

Wybór na biskupa

Prawie dwa lata po zgonie księcia Henryka IV największy jego antagonista 
także stanął w obliczu śmierci. W wieku 62 lat bp. Tomasz II zmarł 15 III 1292 r. 
w Brnie na Morawach, dokąd przybył wraz ze swym dworem na spotkanie 
z czeskim królem Wacławem II 58. Został pochowany pośrodku chóru katedry 
wrocławskiej. Jego następca, Jan Romka, wybrany został 24 kwietnia 59. Według 
52	 Urkunden, 253; zob. też Silnicki, Dzieje i ustrój Kościoła katolickiego na Śląsku, 190; Man-

dziuk, Średniowiecze, 250.
53	 Zob. Josef Pfitzner, Bis zum Beginne der böhmischen Herrschaft, vol. 1 of Besiedlungs-, Verfas-

sungs- und Verwaltungsgeschichte des Breslauer Bistumslandes (Reichenberg i.B., 1926), 143–44; 
Zygmunt Wojciechowski, “Ustrój polityczny Śląska,” in Od najdawniejszych czasów do roku 
1400, vol. 1 of Historia Śląska, ed. Stanisław Kutrzeba (Kraków: Polska Akademia Umiejętno-
ści, 1933), 747; Winfried Irgang, “Zur Kirchenpolitik der schlesischen Piasten im 13. Jahrhun-
dert,” Zeitschrift für Ostforschung 27, no. 2 (1978), 236, https://doi.org/10.25627/19782723712; 
Winfried Irgang, “Heinrich IV. und die Kirche,” in Śląsk w czasach Henryka IV Pra-
wego, ed. Krzysztof Wachowski (Wrocław: Uniwersytet Wrocławski, 2005), 31–37.

54	 Wrocław: SUB V, 367 (11 I 1288), 374 (27 III 1288), 399 (31 VIII 1288), 429 (21 X 1289), 
445 (7 VI 1290), 472 (2 IX 1290); Nysa: SUB V, 446 (10 VI 1290), SUB VI, 2 (12 I 1291), 
19 (14 V 1291).

55	 SUB V, 404 (1 XII 1288).
56	 SUB V, 471.
57	 SUB V, 470 (31 VIII 1290).
58	 Zob. Wilhelm Wattenbach, “Necrologium des Stifts Heinrichau. 2. Necrologium des Stifts 

Kamenz,” Zeitschrift des Vereins für Geschichte und Altertumskunde Schlesiens 4 (1862), 285 
i 318; Władysław Semkowicz, “Nieznany testament Tomasza II biskupa wrocławskiego 
(1270–1292),” Collectanea Theologica 17, nos. 1–2 (1936), 265–67.

59	 Colmar Grünhagen, ed., Bis zum Jahre 1300, vol. 3 of Regesten zur schlesischen Geschichte. 
Namens des Vereins für Geschichte und Alterthum Schlesiens, Codex Diplomaticus Silesiae 
7 (Breslau: Josef Max, 1886), nr. 165, 168 (dalej: Regesten).



264 Mieczysław Kogut

opowiadania Długosza, który mógł się oprzeć na nieznanych nam dzisiaj źród-
łach, było dwóch kandydatów: Jan Romka oraz Konrad II Garbaty 60, książę 
żagański z głogowskiej linii, prepozyt kapituły, którego popierali książęta: 
książę głogowski Henryk III, książę wrocławski i legnicki Henryk V Gruby 
oraz książę świdnicki Bolko I 61. By uniknąć niezgodnego wyboru, kapituła 
zgodziła się na formę kompromisu, przelewając swe prawa na trzech spośród 
swego grona, którzy zgodnie oddali swe głosy na Romkę 62. Według Długosza 
byli to 63: dziekan Milej 64, kantor Jan Goświn 65 i kustosz Mikołaj 66. Taką formę 
elekcji zastosowano tu z powodu ścierania się w kapitule dwóch frakcji: tej, która 
składała się z duchownych stojących na straży zdobyczy Kościoła wrocławskiego 
i drugiej, reprezentującej interesy książąt. Taka polaryzacja nie doprowadziłaby 
do zgodnego wyboru, a nawet zachodziła obawa, że stronnictwo przegrane 
wniesie odwołanie. Wewnętrzna umowa i scedowanie elekcji na trzech przed-
stawicieli dawały pewność, że żadna ze stron nie będzie się czuła pokrzywdzo-
na 67. Nie ulega wątpliwości, że zastosowany przez kapitułę wybieg przyczynił 
się do porażki książęcego kandydata. Poprzez zmniejszenie liczby elektorów 
zneutralizowano presję ze strony zwolenników Konrada 68. Bardzo trafnie w tej 
kwestii odpowiedział M. Maciejowski historykowi Tomaszowi Jurkowi, gdy 
ten ostatni poddał krytyce Długoszową listę książąt wspierających prepozyta 
wrocławskiego. Jurek był zdania, że wobec skłócenia ich ze sobą, trudno było 

60	 Na jego temat zob. Julius Blaschke, Geschichte der Stadt Glogau und des Glogauer Landes 
(Glogau: Verlag der Buchhandlung Hellmann, 1913), 64–70; Janusz Chutkowski, Dzieje 
Głogowa, 2nd ed., vol. 1 (Legnica: Towarzystwo Przyjaciół Nauk, 1991); Kazimierz Jasiński, 
Piastowie Świdniccy, Ziębiccy, Głogowscy, Żagańscy o Oleśniccy, vol. 2 of Rodowód Piastów 
śląskich (Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1975), 82–84; Tomasz Jurek, “Księ-
stwo głogowskie pod rządami synów Konrada I (1273–1290),” Sobótka 42 (1987), 395–410; 
Rościsław Żerelik, “Dokumenty i kancelaria Konrada II Garbatego, księcia żagańskiego,” 
Acta Universitatis Wratislaviensis: Historia 69 (1989), 36–37.

61	 Długosz, Catalogus episcoporum Wratislaviensium, 464.
62	 Długosz, 464.
63	 Długosz, 464,
64	 Robert Samulski, Untersuchungen über die persönliche Zusammensetzung des Breslauer 

Domkapitels im Mittelalter bis zum Tode des Bischofs Nanker (1341), vol. 1 (Weimar: Böhlau, 
1940), 25.

65	 Samulski, 33.
66	 Samulski, 39.
67	 Stanisław Zachorowski, Rozwój i ustrój kapituł polskich w wiekach średnich (Kraków: 

Akademia Umiejętności, 1912), 249–50.
68	 Józef Szymański, “Czy kanoniczna elekcja biskupa w Polsce w pierwszej połowie XIII w. 

była wolna?,” in Kultura średniowieczna i staropolska, ed. Danuta Gawinowa (Warszawa: 
Państwowe Wydawnictwo Naukowe, 1991), 615–23.



265Wrocławski biskup Jan III Romka (†1301). Epigon czy odważny reformator? 

mówić o zgodnym wystąpieniu, a kandydaturze Konrada mógł sprzyjać tylko 
Henryk głogowski 69. Maciejowski przypomniał o wspólnym interesie książąt 
śląskich, mających na celu zahamowanie procesu rozszerzania przywilejów 
biskupstwa wrocławskiego, które się dokonywało kosztem książęcych preroga-
tyw, naruszonych przede wszystkim przyznaniem bp. Tomaszowi II wielkiego 
immunitetu przez Henryka IV Prawego w 1290 roku. Gdyby Konrad II, książę 
żagański, został biskupem wrocławskim, pewnie mógłby zahamować powyższy 
proces, podobnie jak miało to miejsce w okresie administrowania diecezją przez 
księcia Władysława (1268–1270) 70. Że tak mogło być, świadczy fakt jego postawy 
w czasie wielkiego sporu. Początkowo Konrad II Garbaty był przez dłuższy czas 
po stronie Tomasza II. Jednak w ostatnim etapie konfliktu znalazł się w obozie 
książąt śląskich, wrogo nastawionych do zwierzchnika diecezji wrocławskiej 71. 
Już w piśmie z 21 XI 1286 r. Tomasz II wyrażał ogromny niepokój z powodu 
utrzymywania żywego kontaktu Konrada żagańskiego z Henrykiem IV Pro-
busem 72. Przy obecnym stanie badań trudno obiektywnie przedstawić fakt 
autentycznego zaangażowania się książąt w wybór jednego czy drugiego kan-
dydata. W każdym razie nie znamy w XIII w. przypadków, aby biskupem został 
kandydat jawnie opowiadający się przeciw władcy. Dlatego Jan Romka musiał 
mieć poparcie książąt, i to na pewno księcia Henryka V Brzuchatego, bowiem 
w przeciwnym razie nie zasiadłby na tronie wrocławskiego biskupstwa. Należy 
tu jeszcze wspomnieć o ułomności kręgosłupa, z którą Konrad musiał się mie-
rzyć każdego dnia i pogardliwym przydomkiem „Koberlegin” 73. Ta ułomność 
Konrada była także przyczyną nieuznania jego wyboru na patriarchę Akwilei 
przez papieża Bonifacego VIII w 1299 roku 74. Na otarcie łez oddano mu pre-
pozyturę we Wrocławiu, gdzie to kalectwo narażało go na mniejsze zniewagi 75. 

Wkrótce po wyborze Jan Romka otrzymał prekonizację papieską i zatwier-
dzenie metropolity Jakuba Świnki, który miał okazję zetknąć się z nim w czasie 
wielkiego sporu Tomasza II z Henrykiem IV Probusem 76. Arcybiskup także 

69	 Jurek, Dziedzic Królestwa Polskiego, 25–26.
70	 Szerzej na ten temat zob. Mieczysław Kogut, Książę Władysław (1237–1270) arcybiskup Salz-

burga administrator apostolski we Wrocławiu (Wrocław: Papieski Wydział Teologiczny, 2017).
71	 Wspomina o tym w piśmie z 17 sierpnia 1287 r.; SUB V, 356.
72	 SUB V, 296.
73	 Tę ułomność wzmiankowano już w Zygmunt Węclewski, ed., “Kronika książąt polskich,” 

in Monumenta Poloniae Historica, vol. 3 (Lwów: Akademia Umiejętności, 1878), 536. 
Jako Korbirlin wymieniony w August Bielowski, ed., “Nagrobkach książąt polskich,” in 
Monumenta Poloniae Historica, vol. 3 [Lwów: Akademia Umiejętności, 1878], 713).

74	 Zob. Jasiński, Piastowie Świdniccy, Ziębiccy, Głogowscy, Żagańscy o Oleśniccy, 82.
75	 SUB VI, 164.
76	 SUB V, 184–85, 367.



266 Mieczysław Kogut

udzielił mu w Gnieźnie sakry biskupiej, pomimo, jak podawał Jan Długosz, 
wywierania na niego nacisku, aby unieważnił ten wybór 77. Udany wybór Jana 
Romki na biskupa wrocławskiego wzmocnił tę grupę wrocławskiego duchowień-
stwa, która należała do najbliższych współpracowników zmarłego Tomasza II 
i zabiegała o utrzymanie przez Kościół wrocławski przywilejów zdobytych po 
ciężkiej walce 78. 

Od początku swojego pontyfikatu biskup Jan Romka musiał mierzyć się 
z wieloma ważnymi problemami. Pierwszy z nich to uporządkowanie spraw 
majątkowych biskupstwa. Najpierw zmuszony był do przeanalizowania złej 
sytuacji materialnej, w jakiej znalazła się wrocławska diecezja. Jego poprzednik 
w testamencie zobowiązał swojego następcę do spłaty długów zaciągniętych 
w czasie wielkiego sporu z Henrykiem IV Prawym 79. W celu pozytywnego 
zamknięcia tej kwestii Romka, za zgodą kapituły, sprzedał wsie należące do 
Kościoła wrocławskiego. 5 II 1293 r. sprzedano wieś Jaszkotle 80, 13 IV 1295 r. – 
Zagródek 81, a 1 VI 1296 r. Goworowie pod Otmuchowem 82.

Zatarg z Henrykiem głogowskim

Drugi zakres aktywności bp. Jan Romka dotyczył utrzymania dobrych relacji 
z książętami śląskimi. Tam, gdzie była taka potrzeba, starał się pokojowo roz-
strzygnąć spór. A okoliczności były o wiele łatwiejsze niż za jego poprzednika, 
gdyż zadanie ograniczało się właściwie do obrony przywileju z 1290 r. i do 
wyciągania z niego konkretnych zobowiązań. Poza tym nie tylko brakło księcia 
na miarę Henryka IV, ale toczone pomiędzy śląskimi książętami nieustanne 
walki doprowadziły w konsekwencji do coraz głębszych wewnętrznych podzia-
łów Śląska. Stosunek sił Kościoła do państwa uległ więc zmianie na oczywistą 
korzyść czynnika kościelnego. Mimo to jednak żyły wśród książąt stare tradycje 
czy apetyty, toteż w czasie krótkich rządów bp. Jana zachodziła dwukrotnie 

77	 Długosz, Catalogus episcoporum Wratislaviensium, 464.
78	 Zob. uwagi w Franz Xaver Seppelt, “Die Anfänge der Wahlkapitulationen der Breslauer 

Bischöfe,” Zeitschrift des Vereins für Geschichte Schlesiens 49 (1915), 192–222.
79	 SUB VI, 47. Wśród wierzycieli wymieniono z imienia Jana, plebana z kościoła Mariackiego 

w Legnicy, oraz Jana, rektora kościoła w Koprzywnicy.
80	 SUB VI, 89 (5 II 1293) – Jan Romka wyraźnie zaznaczał, że sprzedaż wsi Jeszkotle wy-

muszona została długami zaciągniętymi przez Tomasza II: „per predecessorem nostrum 
bone memorie pro defensione bonorum et iurium nostre Wratizlaviensis ecclesie”.

81	 SUB VI, 190.
82	 SUB VI, 262.



267Wrocławski biskup Jan III Romka (†1301). Epigon czy odważny reformator? 

potrzeba odpierania ich uderzeń na wolność Kościoła wrocławskiego i na wielki 
przywilej. Pierwszy zatarg był z Henrykiem głogowskim, który przez lata potrafił 
utrzymać ugodowe relacje z ludźmi Kościoła. Także miał pełną świadomość 
szanowania nadanych Kościołowi przez Henryka IV swobód i dobrodziejstw 83. 
Dlatego trudno istotnie odgadnąć, jakie przyczyny skłoniły go do popełnienia 
nadużyć w dobrach i instytucjach kościelnych. Może chwilowo pozyskane 
fundusze miały zostać przeznaczone na realizację dotąd nieznanego planu. 
Z większym prawdopodobieństwem wzmiankowano o osobistej urazie spowo-
dowanej brakiem akceptacji jego brata, prepozyta Konrada, podczas wyboru 
na biskupa wrocławskiego 84. Zapowiedziana możliwość rzucenia ekskomuniki 85 
spowodowała zmianę postawy księcia. Niedługo potem Henryk głogowski po-
twierdził dwa przywileje swego ojca z 1253 i 1273 r., wielki przywilej Henryka IV 
i własną na niego zgodę z 2 III 1291 r. zawierającą powtórzenie treści. Ta była 
obszerniejsza, bo intertekstualność, obecność jednego tekstu w drugim, nie 
przeszkadzała rozciągnięciu postanowień przywileju na księstwo głogowskie, ale 
w formie bardziej dla Henryka korzystna, bo nie według brzmienia oryginału 
wynikała, tylko papieskiego zatwierdzenia 86. Wydarzeniem potwierdzającym 
fakt załagodzenia tego sporu było pojawienie się 22 I 1293 r. u boku biskupa 
wrocławskiego Konrada II Garbatego 87, a 26 VII 1293 r. w Lubiążu Jan Romka 
przyznał kościołowi w Tarnowie Jeziernym koło Nowej Soli, wzniesionemu 
przez księcia głogowskiego Henryka III, dochody w wysokości 10 grzywien 
srebra pozyskiwane z okolicznych wsi 88.

Spór z księciem Bolkiem I świdnicko-jaworskim

Drugi spór dotyczył osoby Bolka I, księcia świdnicko-jaworskiego, miał kon-
kretne polityczne przyczyny i biegł w takich wypadkach zwyczajnym torem. 
Początkowo książę układał swoje relacje z biskupem Janem na sposób poko-
jowy. Na przykład 18 IX 1292 r. widzimy obecność biskupa wrocławskiego 
u boku Bolka I w klasztorze cystersów w Krzeszowie, gdzie poświęcił kościół 
klasztorny i ołtarze 89.

83	 Urkunden, 251.
84	 Regesten, 168.
85	 Regesten, 2259.
86	 Urkunden, 257, 261.
87	 SUB VI, 87.
88	 SUB VI, 116; Jurek, Dziedzic Królestwa Polskiego, 25–26.
89	 SUB VI, 65.



268 Mieczysław Kogut

Po pewnym czasie książę zaczął podawać w wątpliwość ważność przywileju 
z 1290 r. 90, gdyż książę wrocławski w momencie przyznawania immunitetu był 
poważnie chory, co sugerowało wymuszenie całego aktu 91. Ponadto zawarte 
w nim postanowienia utrudniały mu plany obrony kraju przed Czechami. Dla 
ich urzeczywistnienia potrzebował władzy w księstwie biskupim, a zwłaszcza 
władzy wojskowej, gdyż jego księstwo rozciągało się długą linią wzdłuż czeskiej 
granicy, na której końcu znajdowały się dobra biskupa wrocławskiego. Poza tym 
książę Bolko potrafił dzielnie i skutecznie przeciwstawić się potędze czeskiej, 
dlatego w tym celu nie tylko zbroił rycerzy, ale wzniósł szereg zamków – naj-
lepszą rękojmię niepodległości. Możliwość przedłużenia tej linii obronnej 
o ziemie nysko-otmuchowskie z pewnością powiększyłaby wielce jej obronną 
wartość. Dlatego, nie pytając biskupa o zgodę, sam Bolko poczynił pracę nad 
umocnieniem otmuchowskiego zamku, drugi zamek odebrał biskupowi, trzeci 
wystawił na jego ziemi. Na domiar złego począł przejmować należne biskupo-
wi dziesięciny. Dalej zaczął nakładać daniny i cła, wypasał łąki i wycinał lasy, 
ustanawiał i usuwał wójtów, dopuszczał się gwałtów, ale także wykonywał 
w księstwie biskupim i w dobrach duchownych rozmaite akty jurysdykcyjne 92. 
Na wybuch konfliktu nie trzeba było długo czekać. W celu uniknięcia ostre-
go zatargu obie strony wyraziły zgodę na rozstrzygnięcie sprawy przez sąd 
biskupa krakowskiego Jana Muskaty, który doskonale znał śląskie problemy 93. 
O dobrych relacjach z Janem Romką świadczy jego obecność we Wrocławiu za 
każdym razem, kiedy udawał się na Śląsk lub czynił to przejazdem, jak np. 26 VI 
1294 roku 94. Po przeprowadzonym procesie biskup krakowski wydał wyrok 
13 IV 1296 r. 95 i nie był on po myśli księcia. Chociaż nie zażądano od niego 
zwrotu wyrządzonych szkód, to jednak w sentencji postawiony został wymóg, 
aby książę na przyszłość musiał szanować immunitet Kościoła i przywilej 
Henrykowy. Natomiast co do zamków miał obowiązek przywrócenia dawnego 
stanu rzeczy. O bezzwłocznej akceptacji wyroku przez księcia świdnickiego 
świadczy fakt pojawienia się na urzędzie kasztelańskim jednego ze spornych 

90	 „Que libertas, si valeat aut valere debeat, dubitamus“ (Urkunden, 60); SUB VI, 204.
91	 SUB VI, 204 (5 VII 1295).
92	 Urkunden, 256, 260. SUB VI, 201 (2 VII 1295).
93	 SUB VI, 201 i 204.
94	 Andrzej Rodziewicz, “O dacie elekcji Jana Muskaty na biskupstwo krakowskie,” in Polska, 

Prusy, Ruś, ed. Błażej Śliwiński, Gdańskie Studia z Dziejów Średniowiecza 2 (Gdańsk, 
1995), 129–36; Jacek Maciejewski, “Czas i okoliczności objęcia rządów przez biskupa kra-
kowskiego Jana Muskatę,” Studia Historyczne 43, no. 2 (2000), 315–26.

95	 Urkunden, 256; SUB VI, 254; Tomasz Pietras, „Krwawy wilk z pastorałem”: Biskup kra-
kowski Jan zwany Muskatą (Warszawa: Semper, 2001), 50–51.



269Wrocławski biskup Jan III Romka (†1301). Epigon czy odważny reformator? 

zamków (Kaldenstein) brata biskupa wrocławskiego Teodoryka 96. Podjęte przez 
księcia Bolka działania – zarówno prawnej, jak i faktycznej natury – nie tylko 
nie obaliły przywileju, ale przyczyniły się do jego utwierdzenia przez usunięcie 
wątpliwości i wypełnienie braków 97. A dokonał tego jeden z najdzielniejszych 
książąt i stosunkowo najpotężniejszy spomiędzy współczesnych. Był z rodu 
wielkich śląskich Henryków, a przy tym – co dla biskupstwa przedstawiało 
szczególne znaczenie – jako książę rządził w latach 1296–1301 we Wrocławiu 
i był opiekunem dzieci Henryka V. Tu też widzimy łagodność i mądrość samego 
biskupa. Nawet w obliczu ostrego sporu z księciem jaworsko-świdnickim Bol-
kiem I Jan Romka wysyłał pojednawcze gesty. A były przecież także momenty 
dramatyczne 98. Warto wspomnieć, że w zażegnanie tego konfliktu najprawdo-
podobniej zaangażowany był także abp Jakub Świnka, którego reprezentował 
przeor dominikanów w Sieradzu Paweł 99.

Tragedia na drodze do Trzebnicy

Miała ona miejsce tego samego roku, w którym wydany został krakowski wyrok. 
Przyczynił się on do dalszego jeszcze obwarowania przywileju. Na dzień patrona 
klasztoru, św. Bartłomieja, ksienia cystersek z Trzebnicy zaprosiła na uroczystą 
celebrę bp. Jana. Podczas drogi do Trzebnicy orszak biskupi został napadnięty, 
ograbiony z koni i odzieży, a i samego Jana Romkę poraniono: „manus iniicere 
violentas vulnus corpori nostro usque ad effusionem sanguinis infligendo” 100. 
Sprawców nie wykryto 101. Ten akt napaści odbił się silnym echem w całej 
Polsce. Na synodzie diecezjalnym wrocławskim 22 XI 1296 r. w uchwałach 
przypomniano karę ekskomuniki latae sententiae na tych, co podnoszą rękę 
na duchownych. Jednocześnie orzeczono ekskomunikę i pozbawienie chrześ-
cijańskiego pogrzebu na winnych rabunku w ziemi nysko-otmuchowskiej i na 
gwałcicieli przywileju z roku 1290 102. Postanowienia synodu były ogromnym 
sukcesem bp. Jana, gdyż wielki przywilej powoli urzeczywistniał się bez zbroj-
nych walk i usilnych zabiegów. Zdobył go wprawdzie Tomasz II, ale Jan Romka 

96	 SUB VI, 376 (15 II 1299), 410 (13 X 1299).
97	 Pfitzner, Bis zum Beginne der böhmischen Herrschaft, 155.
98	 SUB VI, 201 (2 VII 1295).
99	 SUB VI, 201 i 204.
100	 SUB VI, 170.
101	 Regesten, 239, 241.	
102	 Mortimer de Montbach, Statuta synodalia dioecesana Sanctae Ecclesiae Wratislaviensis, 

2. ed. (Wratislaviae: Nischkowsky, 1855), 5–6.



270 Mieczysław Kogut

go obronił i nawet rozszerzył, stwarzając około niego cały dział dokumentów 
i kar kościelnych. Tym samym torował drogę swemu następcy, Henrykowi 
z Wierzbnej, aby ostatecznie dokończyć budowę księstwa biskupiego.

Relacje z episkopatem polskim

Krótkie lata życia bp. Jana przebiegały na budowaniu zarówno Kościoła ducho-
wego, jak i materialnego. Utrzymywał jak najlepsze relacje z klerem parafialnym 
i zakonnym. Miał bardzo dobre relacje z arcybiskupem gnieźnieńskim Jakubem 
Świnką 103, który z życzliwością przypatrywał się wewnętrznym sprawom die-
cezji wrocławskiej 104. W miarę potrzeby uwierzytelniał swym poświadczeniem 
i pieczęcią przywileje Henryka głogowskiego i Bolka jaworskiego przy wysłaniu 
ich odpisu do Rzymu 105. Na synodzie prowincjonalnym gnieźnieńskim, odby-
tym w roku 1296 lub 1298, uchwalono statut de anno gratiae na tle wypadku 
prawnego, który powstał w Opolu po śmierci tamtejszego proboszcza 106. Przy 
dzisiejszym stanie wiedzy trudno ustalić obecność Romki na odbywających się 
synodach prowincjonalnych. Informacje podane przez Długosza, jakoby bp. Jan 
był przy koronacji Przemysława w Gnieźnie w 1295 r. 107 i jakoby ufundował tam 
kolegiatę – zapewne św. Jerzego na zamku 108 – nie są wiarygodne, podobnie 
jego udział przy koronacji Wacława czeskiego na polskiego króla w roku 1300 109. 
Prawdopodobnie na polecenie arcybiskupa 110 mógł się zjawić 1295 r. w Poznaniu 

103	 Tadeusz Silnicki and Kazimierz Gołąb, Arcybiskup Jakub Świnka i jego epoka (Warszawa: 
Instytut Wydawniczy „Pax”, 1956), 88.

104	 Silnicki and Gołąb, Arcybiskup Jakub Świnka i jego epoka, 252–53.
105	 Urkunden, 259 i 261.
106	 Romuald de Hube, Antiquissimae constitutiones synodales provinciæ Gneznensis maxima ex 

parte nunc primum e codicibus manu scriptis typis mandatae (Petropoli: Typis II Sectionis 
Cancellariae Imperatoris, 1856), 181; Władysław Abraham, Studia krytyczne do dziejów 
średniowiecznych synodów prowincjonalnych Kościoła polskiego, Studia i Materiały do Hi-
storii Ustawodawstwa Synodalnego w Polsce 5 (Kraków: Akademia Umiejętności, 1917), 
43–44.

107	 Regesten, 217.
108	 Regesten, 240.
109	 Regesten, 287.
110	 Wiele historyków sugeruje, że abp Jakub Świnka wymusił na biskupach ich obecność na 

tej koronacji; zob. Kazimierz Tymieniecki, “Odnowienie dawnego Królestwa polskiego,” 
Kwartalnik Historyczny 34 (1920), 48–49; Silnicki and Gołąb, Arcybiskup Jakub Świnka 
i jego epoka, 228–29; Kazimierz Tymieniecki, “Jakub Świnka,” in Polski słownik biograficzny, 
ed. Władysław Konopczyński, vol. 10 (Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1990), 
349; Henryk Łowmiański, Początki Polski: Polityczne i społeczne procesy kształtowanie się 



271Wrocławski biskup Jan III Romka (†1301). Epigon czy odważny reformator? 

na koronacji Przemysława II. W tej części Rocznika kapituły poznańskiej, która 
poświęcona została koronacji Przemysła II, czytamy: 

Zatem w roku pańskim 1295 Przemysł II, książę wielkopolski, został namaszczony 

i koronowany na króla przez czcigodnych ojców, panów Jakuba, arcybiskupa 

gnieźnieńskiego, Jana Herbicza, biskupa poznańskiego, Wisława – włocławskiego, 

Konrada – lubuskiego i Gocława – płockiego, biskupów – za wiedzą panów Jana 

zwanego Romka – wrocławskiego i Jana Muskaty – krakowskiego, biskupów – 

w kościele gnieźnieńskim w niedzielę najbliższą po dniu św. Jana Chrzciciela, na 

którą przypadła uroczystość bb. Jana i Pawła [26 czerwca]. 111 

Wśród wielu historyków, jak np. Tadeusz Silnicki 112, istnieje przekonanie, że 
Romka nie był obecny w Poznaniu. Ponieważ z zachowanych źródeł wynika, 
że na przełomie czerwca i lipca nie opuszczał Wrocławia, musiał być zajęty 
sprawami swojej diecezji 113. Z tego powodu należy się zgodzić z opinią tych 
historyków, którzy uważają obecność Jana Muskaty i Jana Romki na gnieź-
nieńskiej uroczystości za bardzo wątpliwą, pomimo że zapiski w Roczniku 
kapituły poznańskiej wymieniają tychże biskupów. Ostatnio T. Jurek, Tomasz 
Pietras, M. Maciejowski zgodnie podkreślają możliwość późniejszego dopisa-
nia biskupów Polski południowej do listy koronatorów Przemysła II, gdyż oni 
w niektórych rękopisach nie występują, a użycie przydomków (Romka, Muskata) 
nie odpowiada podniosłemu charakterowi przekazywanych treści 114. Można 
przypuścić, że kronikarz Rocznika kapituły poznańskiej, dopisując ich obecność, 
chciał podkreślić uniwersalny charakter koronacji, który najprawdopodobniej 
pragnął jej nadać abp Jakub Świnka.

Obecność bp. Jana Romki na koronacji Wacława II w Gnieźnie też budzi 
pewne wątpliwości, ale o wiele mniejsze niż przy analizowaniu poprzedniego 

narodu do początku wieku XIV, vol. 6, bk. 2 (Warszawa: Państwowe Wydawnictwo Nauko-
we, 1985), 871; Stanisław Zachorowski, “Wiek XIII i panowanie Władysława Łokietka,” 
in Do roku 1333, vol. 1 of Dzieje Polski średniowiecznej, ed. Jerzy Wyrozumski (Kraków: 
Towarzystwo Autorów i Wydawców Prac Naukowych „Universitas”; „Platan”, 1995), 365; 
Aleksander Swieżawski, Przemysł – król Polski (Warszawa: DiG, 2006), 164.

111	 Anna Pawlaczyk, ed., “Rocznik kapituły poznańskiej,” Kronika Miasta Poznania 2 (1995), 98.
112	 Silnicki, Dzieje i ustrój Kościoła katolickiego na Śląsku,, 196.
113	 SUB VI, 196 (16 czerwca), 200 (30 czerwca), 201–2 (2 lipca).
114	 Tomasz Jurek, “Przygotowania do koronacji Przemysła II,” in Przemysł II: odnowienie Kró-

lestwa Polskiego, ed. Jadwiga Krzyżaniakowa (Poznań: Instytut Historii UAM, 1997), 179; 
Maciejowski, Orientacje polityczne biskupów metropolii gnieźnieńskiej 1283–1320, 193–94. 



272 Mieczysław Kogut

wydarzenia. Najprawdopodobniej miało ono miejsce w listopadzie 1300 roku 115. 
Według przekazu Jana Długosza abp. Jakubowi Śwince 116 asystowali w tym akcie 
biskupi: poznański – Andrzej Zaremba, włocławski – Wisław i wrocławski – Jan 
Romka 117. Obecność ordynariusza poznańskiego Andrzeja Zaremby i biskupa 
włocławskiego Wisława w trakcie koronacji wydaje się zrozumiała. Pewność 
obecności tego ostatniego prawdopodobnie wynikała z faktu, że obszar podległej 
mu diecezji znajdował się w granicach monarchii Przemyślidów 118. Natomiast 
do informacji podanych przez Jana Długosza o obecności bp. Jana Romki 
w Gnieźnie ustosunkował się krytycznie T. Silnicki 119, który podaje w wątpli-
wość ten fakt, nie przedstawiając szczegółowego uzasadnienia. Uważam, że 
do tej sprawy powinniśmy podchodzić z dużą ostrożnością, ponieważ Romka 
nie stronił od wielkiej polityki i w miarę możliwości utrzymywał z członkami 
episkopatu dobre relacje. Dlatego sądzę, podobnie jak M. Maciejowski, że nie 
można wykluczyć obecności Jana Romki na uroczystościach koronacyjnych 
w Gnieźnie 120. Analizując źródła datowane pomiędzy połową października 
1300 r. a początkiem roku następnego, widzimy lukę, która mogła być efektem 
planu podróży bp. Jana Romki do Gniezna 121.

Romka miał też dobre relacje z biskupem krakowskim Prokopem. Tenże, 
szukając wsparcia w sporze z czeskim władcą Wacławem II, bynajmniej nie 
udał się do Gniezna, co byłoby naturalnym kierunkiem, ale na Śląsk 122. We 
Wrocławiu u boku Jana Romki odnajdujemy go już 24 IV 1294 roku 123. Jego 
obecność na Śląsku odnotowana w dokumencie z 3 VI 1293 r. 124 sugeruje, że 

115	 Janusz Bieniak, “Wielkopolska, Kujawy, ziemie łęczycka i sieradzka: wobec problemu zjed-
noczenia państwowego w latach 1300–1306,” Roczniki Towarzystwa Naukowego w Toruniu 
74, no. 2 (1969), 133–34.

116	 Franciszek Ksawery Liske, ed., “Katalogi arcybiskupów gnieźnieńskich,” in Monumenta 
Poloniae Historica, vol. 3 (Lwów: Polska Akademia Umiejętności, 1877), 407.

117	 Długosz, Catalogus archiepiscoporum Gnesnensium, 356; Długosz, Catalogus episcoporum 
posnaniensium, 498.

118	 Obecność Wisława na koronacji Wacława II przyjmuje ostatnio Jacek Maciejewski, “‘Per to-
tam terram equitando...’. Z badań nad itinerarium biskupów włocławskich w średniowieczu. 
Cz. 1. Do początku XIV wieku,” Nasza Przeszłość 90 (1998), 87, przyp. 200, https://doi.org/ 
10.52204/np.1998.90.57-93.

119	 Silnicki, Dzieje i ustrój Kościoła katolickiego na Śląsku, 196.
120	 Zob. Maciejowski, Orientacje polityczne biskupów metropolii gnieźnieńskiej 1283–1320, 217.
121	 SUB VI, 450 (18 X 1300): Nysa; Regesten, 2620 (styczeń 1301 r.): Karczyn pod Niemczą; 

2623 (7 I 1301): pod Wrocławiem. 
122	 Tak sugeruje Tomasz Nowakowski, Małopolska elita władzy wobec rywalizacji o tron kra-

kowski w latach 1288–1306, 2nd ed. (Bydgoszcz: Wydawnictwo Uczelniane WSP, 1993), 82.
123	 SUB VI, 142.
124	 SUB VI, 99.



273Wrocławski biskup Jan III Romka (†1301). Epigon czy odważny reformator? 

nie tylko załatwiał sprawy związane z patronatem kościoła św. Małgorzaty 
w Bytomiu, ale poszukiwał tutaj skutecznych mediatorów, którzy byliby zdolni 
mu pomóc w załagodzeniu sporu z królem czeskim. 

Romka był w stałym kontakcie z lubuskim ordynariuszem Konradem, któ-
ry udawał się niejednokrotnie na Śląsk ze specjalną misją. Mówi o tym bulla 
Bonifacego VIII, wydana 1 II 1296 roku. Papież nakazał bp. Konradowi oraz 
opatowi cystersów w Lubiążu, aby za pomocą kar kościelnych bronili księcia 
świdnickiego Bolka I przed agresją króla czeskiego 125, gdyż ten oddał się pod 
jego opiekę 126. W swej suplice skierowanej do Rzymu Bolko I niewątpliwie 
wskazał na Konrada, który wydawał się w tym czasie dobrym kandydatem na 
potencjalnego mediatora. Drugim powodem udania się na Śląsk była nagła 
śmierć wielkopolskiego władcy Przemysła II 8 lutego 1296 r. w Rogoźnie. Biskup 
Konrad utrzymywał bowiem kontakty z dworem Przemyślidów. Śmierć tego 
władcy wymusiła na Konradzie ponowną reorientację polityczną. Prawdopo-
dobnie w tej sprawie udał się na Śląsk. W kręgu bliskich Kościołowi lubuskiemu 
duchownych wrocławskich odbywał spotkania. 2 kwietnia 1296 r. widzimy go 
w Nysie u boku ordynariusza wrocławskiego Jana Romki w otoczeniu kanoni-
ków kapituły lubuskiej: Jana proboszcza z Ziębic, Herberta, Jana proboszcza 
ze Ślizowa i Jakuba z Paczkowa 127, który w późniejszym czasie na dworze bi-
skupa wrocławskiego występował w roli mediatora z ramienia bp. Konrada 128. 
O dobrych relacjach obu biskupów świadczy także fakt potwierdzenia nadania 
Przemysła II z 1295 r. 129 dla Kościoła lubuskiego, dokonany przez Jana Romkę 
1 stycznia 1298 r. 130

125	 Colmar Grünhagen, “Aus Bolkos I. Zeit. Kampfbereitschaft gegen Böhmen 1295, Bez-
wingung Breslaus 1296,” Zeitschrift des Vereins für Geschichte (und Alterthum) Schlesiens 
41 (1907), 315; Bronisław Włodarski, Polska i Czechy w drugiej połowie XIII i początkach 
XIV wieku (1250–1306) (Lwów: Towarzystwo Naukowe, 1931), 142–43; Jan Dąbrowski, 
“Dzieje polityczne Śląska w latach 1290–1402,” in Od najdawniejszych czasów do roku 1400, 
vol. 1 of Historia Śląska, ed. Stanisław Kutrzeba (Kraków: Polska Akademia Umiejętności, 
1933), 339.

126	 Theiner, Vetera monumenta Poloniae et Lithuaniae, nr 191.
127	 SUB VI, 248–50.
128	 SUB VI, 289 (13 I 1297), 298 (9 III 1297), 314 (7 VIII 1297), 318 (16 IX 1297), 368 (15 XII 

1298), 376 (15 II 1299). Jakub z Paczkowa był bratem dziedzicznego wójta w Paczkowie Jana: 
SUB VI, 203 (3 VII 1295). Jako duchowny wywodzący się z ziem należących do Bolka I być 
może podejmował się mediacji w sporze księcia świdnickiego z biskupem wrocławskim.

129	 Antoni Gąsiorowski and Henryk Kowalewicz, eds., Zawiera dokumenty nr 401–773 z lat 
1401–1415, vol. 6 of Kodeks dyplomatyczny Wielkopolski (Warszawa: Państwowe Wydaw-
nictwo Naukowe, 1982), nr 49.

130	 SUB VI, 331.



274 Mieczysław Kogut

Wspomniane powyżej spory nie przeszkadzały później bp. Janowi w dobrych 
relacjach ze śląskimi książętami, a im nie przeszkadzało być hojnymi i troskli-
wymi o instytuty kościelne. Tocząc spór Bolko I świdnicko-jaworski, fundował 
w roku 1292 klasztor cystersów w Krzeszowie, w którym miały spocząć jego 
zwłoki. Biskup Jan poświęcał tam kościół klasztorny i jego ołtarze 131. Już od 
1295 r. w doskonałej zgodzie z biskupem żył Henryk głogowski. To od niego 
i kapituły wyjednał ustanowienie kantorii w głogowskiej kolegiacie 132. W tymże 
roku odbyło się poświęcenie górnego i dolnego kościoła Świętego Krzyża na 
Wyspie Tumskiej we Wrocławiu 133, wotywnej kolegiaty Henryka IV. Budowę 
katedry wrocławskiej prowadzono w dalszym ciągu, wznosząc obie wieże.

Zakończenie

U schyłku burzliwego XIII w. do rządów nad diecezją wrocławską doszedł 
Jan Romka, który godność biskupa osiągnął już w podeszłym w wieku, około 
60 lat, co, jak na warunki średniowiecza, był to moment rzadko spotykany. 
Jego elekcja również odbyła się w dość nietypowych okolicznościach, a była 
rezultatem kompromisu. Pośród wielu czynników składających się na awans 
Jana Romki w hierarchii kościelnej chyba jednym z najważniejszych było 
doświadczenie wierności trwania przy Tomaszu II w czasie jego sporu z księ-
ciem. Ważną rolę odegrało tu także wykształcenie prawnicze, które ułatwiło 
mu osiągnięcie urzędu oficjała. O jego dobrym wykształceniu i prawniczemu 
pragmatyzmowi świadczy fakt, że jako pierwszy na Śląsku wprowadził urząd 
rodzimego notariusza publicznego 134. Jego pontyfikat cechował się ugodowością 
i brakiem angażowania się w działalność polityczną. Z analizy zachowanych 
źródeł wynika, że przede wszystkim był epigonem swego poprzednika zarówno 
do celów, jak i do metod działania. Miał sytuację o wiele łatwiejszą, bowiem jego 
aktywność koncentrowała się wokół zachowania zdobyczy wielkiego przywileju 
z 1290 roku. Poza tym brakowało przeciwnika na miarę Henryka IV, a po nim 
książęta zaczęli między sobą toczyć spory, których wynikiem było osłabienie 
dawnej potęgi. Wykorzystując ten fakt, biskup zachowywał wyraźną rezerwę 
wobec tych zawirowań politycznych, przez co dużo korzystał 135. Poświęcał sporo 

131	 Regesten, 173 i 2241. SUB VI, 87.
132	 Regesten, 2359, 2363.
133	 Regesten, 222.
134	 Skupieński, “Miejsce notariatu publicznego,” 73–74.
135	 Silnicki, Dzieje i ustrój Kościoła katolickiego na Śląsku, 183; Janusz Bieniak, “Znaczenie 

polityczne koronacji Przemysła II,” in Orzeł Biały herb państwa polskiego, ed. Kuczyński 



275Wrocławski biskup Jan III Romka (†1301). Epigon czy odważny reformator? 

czasu na regulację kwestii majątkowych biskupstwa wrocławskiego 136, na łago-
dzenie sporów z udziałem śląskiego duchowieństwa 137 i rzetelne wykonywanie 
obowiązków zwierzchnika diecezji 138. W latach 1293–1296 zauważamy przy jego 
boku następcę Henryka z Wierzbnej, co mogłoby świadczyć o pragmatyzmie 
i dalekosiężnym spojrzeniu 139. Biskup Jan Romka należał do grona tych trzy-
nastowiecznych biskupów wrocławskich, którzy starali się, aby duchowieństwo 
diecezjalne było jak najlepiej wykształcone. Dowodzi o tym informacja zawarta 
w dokumencie jego następcy Henryka z Wierzbnej z 31 XII 1308 roku. Wspo-
mniał w nim, że odziedziczył po swoich poprzednikach bogatą bibliotekę, na 
którą składały się prace z zakresu gramatyki, logiki i medycyny 140. Romka dbał 
także o podniesienie edukacji młodzieży mieszczańskiej zdobywającej wiedzę 
w szkole przy kościele św. Elżbiety, dla której udostępniał księgozbiór szkoły 
katedralnej 141. 

Biskup Jan Romka zmarł w listopadzie 1301 roku 142. Wraz z jego śmiercią 
zamyka się burzliwa epoka w dziejach kraju i diecezji. Jego następca, choć będzie 
kontynuatorem doby minionej, to jednak różnej. Wiek XIII diecezjalnej historii 
posiada pod wieloma względami swoje własne oblicze. Następne stulecie to 
zamknięcie olbrzymiego procesu i stworzenie udzielnego księstwa i książęcego 
stanowiska dla wrocławskich biskupów. Od tej chwili z urzędu biskup poddany 
jest władcy wrocławskiemu, ale posiadany tytuł z księstwa czyni go równym. 

Bibliografia

Abraham, Władysław. Studia krytyczne do dziejów średniowiecznych synodów prowincjonalnych 
Kościoła polskiego. Studia i Materiały do Historii Ustawodawstwa Synodalnego w Polsce 5. 
Kraków: Akademia Umiejętności, 1917.

Stefan Krzysztof (Warszawa: DiG, 1996), 46; Jurek, “Przygotowania do koronacji Prze-
mysła II,” 178–79.

136	 SUB VI, 87, 89, 116, 137, 153, 190, 196, 202, 206, 225, 226, 251, 262, 289, 291, 298, 331, 358, 
361, 368, 376, 389, 395, 407, 410, 413, 424, 427, 436, 438, 442, 445, 450; Regesten, 2623, 
2660.

137	 SUB VI, 70, 136, 181, 193, 208, 219, 253, 265, 267, 271, 315, 318, 332, 338, 351, 406, 430, 431, 
432; Regesten, 2651.

138	 SUB VI, 65, 88, 99, 142, 200, 221, 248–50, 264, 288, 371, 396, 416, 451, 456, 457; Regesten, 
2620, 2631, 2632, 2633–34, 2635–37, 2638.

139	 SUB VI, 87 (22 I 1293), 262 (1 VI 1296).
140	 Regesten, 3022.
141	 SUB V, 122 (26 VII 1293).
142	 Regesten, 15, 16.



276 Mieczysław Kogut

Bielowski, August, ed. “Nagrobkach książąt polskich.” In Monumenta Poloniae Historica, 
3:710–14. Lwów: Akademia Umiejętności, 1878.

Bielowski, August, ed. “Rocznik cystersów henrykowskich 970–1410.” In Monumenta Poloniae 
Historica, 3:699–704. Lwów: Akademia Umiejętności, 1878.

Bielowski, August, ed. “Rocznik krzeszowski większy.” In Monumenta Poloniae Historica, 
vol. 3. Lwów: Akademia Umiejętności, 1878.

Bielowski, August, ed. “Rocznik Traski.” In Monumenta Poloniae Historica, vol. 2. Lwów: 
Akademia Umiejętności, 1872.

Bieniak, Janusz. “Heraldyka polska przed Długoszem. Uwagi problemowe.” In Polskie rycerstwo 
średniowieczne: Wybór pism, Bieniak, Janusz, 166–208. Kraków: Towarzystwo Naukowe 
„Societas Vistulana”, 2002.

Bieniak, Janusz. “Wielkopolska, Kujawy, ziemie łęczycka i sieradzka: wobec problemu zjedno-
czenia państwowego w latach 1300–1306.” Roczniki Towarzystwa Naukowego w Toruniu 
74, no. 2 (1969), ss. 344.

Bieniak, Janusz. “Znaczenie polityczne koronacji Przemysła II.” In Orzeł Biały herb państwa 
polskiego, edited by Kuczyński Stefan Krzysztof, 33–52. Warszawa: DiG, 1996.

Blaschke, Julius. Geschichte der Stadt Glogau und des Glogauer Landes. Glogau: Verlag der 
Buchhandlung Hellmann, 1913.

Chutkowski, Janusz. Dzieje Głogowa. 2nd ed. Vol. 1. Legnica: Towarzystwo Przyjaciół Nauk, 
1991.

Dąbrowski, Jan. “Dzieje polityczne Śląska w latach 1290–1402.” In Od najdawniejszych czasów 
do roku 1400. Vol. 1 of Historia Śląska, edited by Stanisław Kutrzeba, 327–562. Kraków: 
Polska Akademia Umiejętności, 1933.

Deptuła, Czesław. “Filip biskup Fermo.” In Encyklopedia katolicka, 5:199–200. Lublin: To-
warzystwo Naukowe KUL, 1989.

Długosz, Jan. Catalogus archiepiscoporum Gnesnensium, Catalogus episcoporum Cracoviensium, 
Series episcoporum Plocesium, Catalogus episcoporum Posnaniensium, Catalogus episcopo-
rum Wladislaviensium, Catalogus episcoporum Wratislaviensium. Ed. Ignacy Polkowski 
and Żegota Pauli. Vol. 1 of Ioannis Dlugossii Senioris Canonici Cracoviensis Opera omnia, 
edited by Aleksander Przeździecki. Kraków, 1887.

Gąsiorowski, Antoni, and Henryk Kowalewicz, eds. Zawiera dokumenty nr 401–773 z lat 
1401–1415. Vol. 6 of Kodeks dyplomatyczny Wielkopolski. Warszawa: Państwowe Wydaw-
nictwo Naukowe, 1982.

Gerlic, Henryk. Kapituła głogowska w dobie piastowskiej i jagiellońskiej (1120–1526). Gliwice: 
Wydawnictwo NOTA, 1993.

Gołąb, Kazimierz. “Biskup Filip z Fermo i jego statuty legackie z 1279 r.” Roczniki Historyczne 
26 (1960): 255–64.

Grodecki, Roman. “Dzieje polityczne Śląska do roku 1290.” In Od najdawniejszych czasów 
do roku 1400. Vol. 1 of Historia Śląska, edited by Stanisław Kutrzeba, 155–326. Kraków: 
Polska Akademia Umiejętności, 1933.

Grünhagen, Colmar. “Aus Bolkos I. Zeit. Kampfbereitschaft gegen Böhmen 1295, Bezwin-
gung Breslaus 1296.” Zeitschrift des Vereins für Geschichte (und Alterthum) Schlesiens 41 
(1907): 311–35.



277Wrocławski biskup Jan III Romka (†1301). Epigon czy odważny reformator? 

Grünhagen, Colmar, ed. Bis zum Jahre 1300. Vol. 3 of Regesten zur schlesischen Geschichte. 
Namens des Vereins für Geschichte und Alterthum Schlesiens. Codex Diplomaticus Silesiae 7. 
Breslau: Josef Max, 1886.

Grünhagen, Colmar. “Thomas II., Bischof von Breslau 1270–1292.” In Allgemeine Deutsche 
Biographie, 38:69–71. Leipzig: Duncker et Humblot, 1894.

Grünhagen, Colmar, and Konrad Wutke, eds. Regesten zur schlesischen Geschichte 1301–1315. 
Codex Diplomaticus Silesiae 16. Breslau: Josef Max, 1892.

Gumowski, Marian. “Pieczęcie śląskie do końca XIV wieku.” In Od najdawniejszych czasów do 
roku 1400. Vol. 3 of Historia Śląska, edited by Władysław Semkowicz, 247–440. Kraków: 
Polska Akademia Umiejętności, 1936.

Heyne, Johann. Dokumentirte Geschichte des Bisthums und Hochstiftes Breslau. Vol. 1. Breslau: 
W. G. Korn, 1868.

Hube, Romuald de. Antiquissimae constitutiones synodales provinciæ Gneznensis maxima ex 
parte nunc primum e codicibus manu scriptis typis mandatae. Petropoli: Typis II Sectionis 
Cancellariae Imperatoris, 1856.

Irgang, Winfried. “Heinrich IV. und die Kirche.” In Śląsk w czasach Henryka IV Prawego, 
edited by Krzysztof Wachowski, 31–37. Wrocław: Uniwersytet Wrocławski, 2005.

Irgang, Winfried. “Die Jugendjahre Herzog Heinrichs IV. von Schlesien (†1290).” Zeitschrift 
für Ostforschung 35 (1986): 321–45.

Irgang, Winfried, ed. Schlesisches Urkundenbuch. Vol. 3. Köln: Böhlau, 1984.
Irgang, Winfried, ed. Schlesisches Urkundenbuch. Vol. 4. Köln: Böhlau, 1988.
Irgang, Winfried, ed. Schlesisches Urkundenbuch. Vol. 5. Köln: Böhlau, 1993. 
Irgang, Winfried, ed. Schlesisches Urkundenbuch. Vol. 6. Köln: Böhlau, 1998.
Irgang, Winfried. “Zur Kirchenpolitik der schlesischen Piasten im 13. Jahrhundert.” Zeitschrift 

für Ostforschung 27, no. 2 (1978): 221–40. https://doi.org/10.25627/19782723712.
Jasiński, Kazimierz. Piastowie Świdniccy, Ziębiccy, Głogowscy, Żagańscy o Oleśniccy. Vol. 2 of 

Rodowód Piastów śląskich. Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1975.
Jasiński, Kazimierz. Piastowie wrocławscy i legnicko-brzescy. Vol. 1 of Rodowód Piastów śląskich. 

Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1973.
Jerzak, Norbert. Wielki spór biskupa Tomasza II z księciem Henrykiem IV Probusem o na-

leżne kościołowi prawa w latach 1272–1287. Wrocław: Papieski Wydział Teologiczny we 
Wrocławiu, 2022.

Jurek, Tomasz. Dziedzic Królestwa Polskiego: Książę głogowski Henryk (1272–1309). Poznań: 
Wydawnictwo Poznańskiego Towarzystwa Przyjaciół Nauk, 1993.

Jurek, Tomasz. “Księstwo głogowskie pod rządami synów Konrada I (1273–1290).” Sobótka 
42 (1987): 395–410.

Jurek, Tomasz. “Przygotowania do koronacji Przemysła II.” In Przemysł II: odnowienie Kró-
lestwa Polskiego, edited by Jadwiga Krzyżaniakowa, 167–80. Poznań: Instytut Historii 
UAM, 1997.

Kaczmarek, Michał. “Henryk z Wierzbna i Przecław z Pogorzeli – biskupi ordynariusze czasu 
przełomu.” In Ludzie śląskiego Kościoła katolickiego, edited by Krystyn Matwijowski, 
15–20. Wrocław: Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, 1994.

Kogut, Mieczysław. Książę Władysław (1237–1270) arcybiskup Salzburga administrator apo-
stolski we Wrocławiu. Wrocław: Papieski Wydział Teologiczny, 2017.



278 Mieczysław Kogut

Liske, Franciszek Ksawery, ed. “Katalogi arcybiskupów gnieźnieńskich.” In Monumenta 
Poloniae Historica, vol. 3. Lwów: Polska Akademia Umiejętności, 1877.

Łowmiański, Henryk. Początki Polski: Polityczne i społeczne procesy kształtowanie się narodu do 
początku wieku XIV. Vol. 6, bk. 2. Warszawa: Państwowe Wydawnictwo Naukowe, 1985.

Maciejewski, Jacek. “Czas i okoliczności objęcia rządów przez biskupa krakowskiego Jana 
Muskatę.” Studia Historyczne 43, no. 2 (2000): 315–26.

Maciejewski, Jacek. “‘Per totam terram equitando...’. Z badań nad itinerarium biskupów włoc-
ławskich w średniowieczu. Cz. 1. Do początku XIV wieku.” Nasza Przeszłość 90 (1998): 
57–93. https://doi.org/10.52204/np.1998.90.57-93.

Maciejewski, Jacek. “Pochodzenie i kariera biskupa lubuskiego Wilhelma I z Nysy (1252–1273).” 
Roczniki Historyczne 68 (2002): 85–95.

Maciejowski, Maciej. “Droga Jana Romki do biskupstwa wrocławskiego.” Studia z Dziejów 
Średniowiecza: Mieszczanie, wasale, zakonnicy 10 (2004): 97–125.

Maciejowski, Maciej. Orientacje polityczne biskupów metropolii gnieźnieńskiej 1283–1320. 
Kraków: Avalon, 2007.

Maciejowski, Maciej. “Polityczne i kościelne tło synodu wrocławskiego w 1290 r.” Studia 
z Dziejów Średniowiecza: Kaci, święci, templariusze 14 (2008): 205–13.

Mandziuk, Józef. Średniowiecze: (do 1417 roku). Vol. 1, bk. 1 of Historia Kościoła katolickiego 
na Śląsku, 2nd ed. Warszawa: Oficyna Wydawniczo-Poligraficzna „Adam”, 2010.

Markgraf, Hermann, and Johann Wilhelm Schulte, eds. Liber Fundationis Episcopatus Vra-
tislaviensis. Codex Diplomaticus Silesiae 14. Breslau: Josef Max, 1889.

Montbach, Mortimer de. Statuta synodalia dioecesana Sanctae Ecclesiae Wratislaviensis. 2. ed., 
Wratislaviae: Nischkowsky, 1855.

Mrozowicz, Wojciech. “Die mittelalterliche Geschichtsschreibung in Schlesien: Stand und 
Bedürfnisse im Bereich der Quelleneditionen.” In Die Geschichtsschreibung in Mitteleuropa: 
Projekte und Forschungsprobleme, edited by Jarosław Wenta, 203–27. Toruń: Wydawnictwo 
Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, 1999.

Mularczyk, Jerzy. “Władysław książę Śląska, arcybiskup Salzburga (1237–1270).” Śląski La-
birynt Krajoznawczy 6 (1994): 27–39.

Nowakowski, Tomasz. Małopolska elita władzy wobec rywalizacji o tron krakowski w latach 
1288–1306. 2nd ed. Bydgoszcz: Wydawnictwo Uczelniane WSP, 1993.

Pawlaczyk, Anna, ed. “Rocznik kapituły poznańskiej.” Kronika Miasta Poznania 2 (1995): 98.
Pfitzner, Josef. Bis zum Beginne der böhmischen Herrschaft. Vol. 1 of Besiedlungs-, Verfassungs- 

und Verwaltungsgeschichte des Breslauer Bistumslandes. Reichenberg i.B., 1926.
Pietras, Tomasz. „Krwawy wilk z pastorałem”: Biskup krakowski Jan zwany Muskatą. War-

szawa: Semper, 2001.
Rodziewicz, Andrzej. “O dacie elekcji Jana Muskaty na biskupstwo krakowskie.” In Polska, 

Prusy, Ruś, edited by Błażej Śliwiński, 129–36. Gdańskie Studia z Dziejów Średniowie-
cza 2. Gdańsk, 1995.

Samulski, Robert. Untersuchungen über die persönliche Zusammensetzung des Breslauer Domka-
pitels im Mittelalter bis zum Tode des Bischofs Nanker (1341). Vol. 1. Weimar: Böhlau, 1940.

Sawicki, Jakub. Synody diecezji wrocławskiej i ich statuty. Vol. 10 of Concilia Poloniae: Źródła 
i studia krytyczne. Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1963.

Semkowicz, Aleksander. Krytyczny rozbiór Dziejów polskich Jana Długosza (do roku 1384). 
Kraków: Akademia Umiejętności, 1887.



279Wrocławski biskup Jan III Romka (†1301). Epigon czy odważny reformator? 

Semkowicz, Władysław. “Nieznany testament Tomasza II biskupa wrocławskiego (1270–1292).” 
Collectanea Theologica 17, nos. 1–2 (1936): 263–72.

Seppelt, Franz Xaver. “Die Anfänge der Wahlkapitulationen der Breslauer Bischöfe.” Zeitschrift 
des Vereins für Geschichte Schlesiens 49 (1915): 192–222.

Silnicki, Tadeusz. Dzieje i ustrój Kościoła katolickiego na Śląsku do końca w. XIV. Warszawa: 
Wydawnictwo „Pax”, 1953.

Silnicki, Tadeusz. “Rola dziejowa Kościoła polskiego na Śląsku w wiekach XI–XIII.” In 
Z dziejów Kościoła w Polsce, Silnicki, Tadeusz, 201–50. Warszawa: Instytut Wydawniczy 
„Pax”, 1960.

Silnicki, Tadeusz, and Kazimierz Gołąb. Arcybiskup Jakub Świnka i jego epoka. Warszawa: 
Instytut Wydawniczy „Pax”, 1956.

Skupieński, Krzysztof. “Miejsce notariatu publicznego wśród środków realizacji programu 
politycznego arcybiskupa Jakuba Świnki.” Kwartalnik Historyczny (Warszawa) 96, nos. 
3/4 (1989): 63–84. http://rcin.org.pl/dlibra/publication/edition/5511.

Stelmach, Roman. “Dokumenty i kancelaria księcia śląskiego Władysława, arcybiskupa salz-
burskiego.” Acta Universitatis Wratislaviensis – Historia 106 (1993): 65–81.

Stenzel, Gustav Adolf, ed. Urkunden zur Geschichte des Bisthums Breslau im Mittelalter. 
Breslau: Josef Max, 1854.

Sułkowska-Kurasiowa, Irena, and Stanisław Kuraś, eds. 1342–1378. Vol. 2 of Bullarium Polo-
niae. Romae: École Française de Rome, 1985.

Swieżawski, Aleksander. Przemysł – król Polski. Warszawa: DiG, 2006.
Szymański, Józef. “Czy kanoniczna elekcja biskupa w Polsce w pierwszej połowie XIII w. była 

wolna?” In Kultura średniowieczna i staropolska, edited by Danuta Gawinowa, 615–23. 
Warszawa: Państwowe Wydawnictwo Naukowe, 1991.

Theiner, Augustin, ed. Vetera monumenta Poloniae et Lithuaniae. Vol. 1. Romae: Typis Va-
ticanis, 1860.

Tymieniecki, Kazimierz. “Jakub Świnka.” In Polski słownik biograficzny, edited by Władysław 
Konopczyński, 10:347–49. Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1990.

Tymieniecki, Kazimierz. “Odnowienie dawnego Królestwa polskiego.” Kwartalnik Historyczny 
34 (1920): 30–87.

Wattenbach, Wilhelm. “Necrologium des Stifts Heinrichau. 2. Necrologium des Stifts Kamenz.” 
Zeitschrift des Vereins für Geschichte und Altertumskunde Schlesiens 4 (1862): 278–337.

Węclewski, Zygmunt, ed. “Kronika książąt polskich.” In Monumenta Poloniae Historica, 
3:423–578. Lwów: Akademia Umiejętności, 1878.

Włodarski, Bronisław. Polska i Czechy w drugiej połowie XIII i początkach XIV wieku 
(1250–1306). Lwów: Towarzystwo Naukowe, 1931.

Wojciechowski, Zygmunt. “Ustrój polityczny Śląska.” In Od najdawniejszych czasów do roku 
1400. Vol. 1 of Historia Śląska, edited by Stanisław Kutrzeba, 563–804. Kraków: Polska 
Akademia Umiejętności, 1933.

Zaccagnini, Guido, ed. Chartularium Studii Bononiensis. Vol. 7. Bologna: Presso l’Istituto 
per la storia dell’Universita di Bologna, 1923.

Zaccagnini, Guido, ed. Chartularium Studii Bononiensis. Vol. 8. Bologna: Presso l’Istituto 
per la storia dell’Universita di Bologna, 1927.

Zaccagnini, Guido, ed. Chartularium Studii Bononiensis. Vol. 11. Bologna: Presso l’Istituto 
per la storia dell’Universita di Bologna, 1937.



280 Mieczysław Kogut

Zachorowski, Stanisław. Rozwój i ustrój kapituł polskich w wiekach średnich. Kraków: Aka-
demia Umiejętności, 1912.

Zachorowski, Stanisław. “Wiek XIII i panowanie Władysława Łokietka.” In Do roku 1333. 
Vol. 1 of Dzieje Polski średniowiecznej, edited by Jerzy Wyrozumski, 195–410. Kraków: 
Towarzystwo Autorów i Wydawców Prac Naukowych „Universitas”; „Platan”, 1995.

Żerelik, Rościsław. “Dokumenty i kancelaria Konrada II Garbatego, księcia żagańskiego.” 
Acta Universitatis Wratislaviensis: Historia 69 (1989): 33–72.

Mieczysław Kogut (ks. prof. dr hab.) – profesor nauk teologicznych w zakresie 
historii Kościoła; wykładowca historii Kościoła w Polsce na Papieskim Wydziale Teologicznym 
we Wrocławiu (PWT), gdzie prowadzi również ćwiczenia z historii Kościoła oraz semina-
rium naukowe; dyrektor Instytutu Historii Kościoła i Teologii Pastoralnej PWT; od 2004 r. 
członek Komisji Naukowej ds. Najnowszej Historii Archidiecezji Wrocławskiej (IPN). Do 
jego głównych zainteresowań naukowych należą dzieje duszpasterstwa parafialnego, życie 
religijne wiernych w archidiecezji wrocławskiej oraz dzieje Kościoła w średniowieczu. Jest 
autorem m.in. monografii Duszpasterstwo parafialne w archiprezbiteracie Kąty Wrocławskie 
w latach 1738–1945 (Wrocław 2007).



© Papieski Wydział Teologiczny we WrocławiuLicencje Creative Commons BY-SA 4.0

Wrocławski Przegląd Teologiczny
33 (2025) 1, 281–312

Wrocław Theological Review
DOI: 10.52097/wpt.8836

Rafał Michaelis
Papieski Wydział Teologiczny we Wrocławiu, Polska 
ks.rafal92@gmail.com 
ORCID: 0009-0008-5251-1626

Ksiądz Aleksander Zienkiewicz jako rektor 
Arcybiskupiego Wyższego Seminarium 

Duchownego we Wrocławiu. Lata 1953–1958
Rev. Aleksander Zienkiewicz as Rector of the Archdiocesan Higher 

Seminary in Wrocław between the years 1953–1958

Abstract: The Stalinist era was a particularly painful experience for the Church in Po-
land. Dozens of priests were murdered and hundreds were imprisoned, including Primate 
Stefan Wyszyński. The activities of the Church were restricted in all areas, and Catholics 
were deprived of their civil liberties. The situation was no different in the Apostolic 
Administration of Lower Silesia. Difficult times required an unconventional approach 
in dealing with state authorities and in managing church institutions. This article aims 
then to present the life and work of Rev. Aleksander Zienkiewicz as the second Rector of 
the Archdiocesan Higher Seminary in Wrocław between the years 1953–1958. The author 
used materials, collected between 2013 and 2016, from the archives of the Archdiocese of 
Wrocław, available studies, and previously unpublished memoirs of Zienkiewicz’s semi-
nary students. The article discusses the circumstances of Rev. Zienkiewicz’s appointment 
to the office of rector, his relations with the governors of the Archdiocese of Wrocław 
(Rev. Kazimierz Lagosz and Bishop Bolesław Kominek), moderators and professors at 
the Higher Seminary in Wrocław, the organization of the activities of seminary students 
as well as their intellectual and spiritual formation. The last part presents issues related 
to physical work the seminary students had to undertake and its significance for their 
spiritual formation. The summary shows the influence of Rev. Aleksander Zienkiewicz on 
the activities of this Higher Seminary. This paper was intended to emphasize Rev. Zienk-
iewicz’s role in the education of priests who became social activists, engaged not only 
in their pastoral ministry in the Archdiocese of Wrocław, but also in promoting social 
life in the parish. By highlighting the key role of Rev. Aleksander Zienkiewicz in the 
management of the Higher Seminary in Wrocław after World War II, the article offers 
a unique insight into this lesser-known part of the history of the Church in Lower Silesia.
Keywords: Aleksander Zienkiewicz, Archdiocese of Wrocław, Higher Seminary in 
Wrocław, Kazimierz Lagosz, Bolesław Kominek, state authorities, rector, formation



282 Rafał Michaelis

Abstr akt: Czasy stalinowskie były szczególnie bolesnym doświadczeniem dla Koś-
cioła w Polsce. Zamordowano kilkudziesięciu kapłanów, kilkuset uwięziono, włącznie 
z prymasem Wyszyńskim. Ograniczano działalność Kościoła na wszystkich płaszczy-
znach, pozbawiono katolików swobód obywatelskich. Nie inaczej było w Administracji 
Apostolskiej Dolnego Śląska. Trudne czasy wymagały nieszablonowego podejścia w kon-
taktach z władzami państwowymi oraz w zarządzaniu instytucjami kościelnymi. Celem 
artykułu jest ukazanie życia i działalności ks. Aleksandra Zienkiewicza jako drugiego 
rektora Arcybiskupiego Wyższego Seminarium Duchownego we Wrocławiu w latach 
1953–1958. Autor wykorzystał materiały zawarte w aktach Archiwum Archidiecezjal-
nego we Wrocławiu, dostępne opracowania oraz niepublikowane dotąd wspomnienia 
kleryków-wychowanków ks. Zienkiewicza, które zebrał w latach 2013–2016. W artykule 
omówione zostały okoliczności nominacji ks. Zienkiewicza na urząd rektora, jego relacje 
z rządcami archidiecezji wrocławskiej ks. Kazimierzem Lagoszem i bp. Bolesławem Ko-
minkiem, moderatorami i profesorami wrocławskiego seminarium, kwestie organizacji 
zajęć alumnów i porządku ich formacji intelektualnej oraz duchowej. W ostatniej części 
przedstawiono zagadnienie pracy fizycznej alumnów i jej znaczenie dla ich formacji du-
chowej. W podsumowaniu ukazano wpływ ks. Zienkiewicza na działalność tej uczelni. 
W pracy zaakcentowano jego rolę w wychowaniu kapłanów-społeczników, którzy poza 
pracą duszpasterską w archidiecezji wrocławskiej animowali również życie społeczne 
skoncentrowane wokół parafii. Artykuł, ukazując kluczową rolę ks. Zienkiewicza 
w kierowaniu wrocławskim seminarium po II wojnie światowej, co dotąd nie docze-
kało się opracowania, pozwala lepiej poznać tę część historii dolnośląskiego Kościoła.
Słowa kluczowe: Aleksander Zienkiewicz, archidiecezja wrocławska, seminarium 
duchowne we Wrocławiu, Kazimierz Lagosz, Bolesław Kominek, władze państwowe, 
rektor, formacja

K siądz Aleksander Zienkiewicz 1 zasłynął na niwie Kościoła wrocławskiego 
jako prężnie działający duszpasterz młodzieży akademickiej, duchowy 

1	 Aleksander Zienkiewicz, ur. 12 VIII 1910 r. w Lembówce, w latach 1920–1926 uczył się 
w szkole podstawowej w Duniłowiczach, naukę kontynuował w Gimnazjum Biskupim 
w Drohiczynie, gdzie w 1931 r. zdał egzamin dojrzałości. W latach 1931–1938 studiował 
w Wyższym Seminarium Duchownym Diecezji Pińskiej. Święcenia kapłańskie przyjął 3 IV 
1938 roku. Jako kapłan pełnił funkcję asystenta Akcji Katolickiej, sekretarza bp. Kazimierza 
Bukraby. W 1939 r. został mianowany rektorem kościoła farnego w Nowogródku i kape-
lanem sióstr nazaretanek, późniejszych męczennic. Pełnił funkcję dziekana i wikariusza 
generalnego północnej części diecezji pińskiej. W 1946 r. został wysiedlony do Gorzowa 
Wielkopolskiego, następnie do Sycowa. W sierpnia 1947 r. został przeniesiony do Wrocławia, 
gdzie pracował jako prefekt I Liceum i Liceum Pedagogicznego. W latach 1953–1958 był 
rektorem seminarium duchownego we Wrocławiu, a od 1958 r. – duszpasterzem akade-
mickim i twórcą Centralnego Ośrodka Duszpasterstwa Akademickiego we Wrocławiu. 
Duszpasterstwem młodzieży zajmował się do 1994 roku. Zmarł 21 XI 1995 roku. Zob. 
Józef Mandziuk, Słownik księży pisarzy archidiecezji wrocławskiej: 1945–1992 (Warszawa: 
Wydawnictwo Akademii Teologii Katolickiej, 1997), 380.



283Ksiądz Aleksander Zienkiewicz jako rektor…

opiekun inteligencji wrocławskiej oraz twórca Centralnego Ośrodka Duszpaster-
stwa Akademickiego we Wrocławiu. Jako drugi powojenny rektor seminarium 
wywarł również znaczący wpływ na formację alumnów i kształt samej instytucji. 

Powstało wiele publikacji i artykułów dotyczących zarówno biografii ks. Zien-
kiewicza, jak też jego dorobku duszpasterskiego i naukowego. Większość tych 
opracowań koncentruje się na działalności duszpasterskiej wśród młodzieży 2, 
nie dysponujemy jednak szerszym opracowaniem dotyczącym jego wkładu 
w istnienie i działalność seminarium duchownego we Wrocławiu. Celem ni-
niejszego artykułu jest wypełnienie tej luki i odpowiedź na pytania: jakim był 
rektorem? Jak wyglądały jego relacje z władzami kościelnymi i państwowymi? 
Jaki był jego wkład w proces formacji alumnów?

Artykuł opiera się na dotychczasowych opracowaniach, materiałach Archi-
wum Archidiecezjalnego we Wrocławiu oraz Kronice Seminarium Duchownego 
we Wrocławiu. Wykorzystano także niepublikowane zapisy rozmów i ankiety 
dotyczące wspomnień o wrocławskim rektorze, jakie autor przeprowadził wśród 
jego wychowanków – ówczesnych kleryków. W niniejszej pracy posłużono się 
metodą historyczno-krytyczną. W pierwszej części przedstawiono kontekst 
kościelny i polityczny nominacji ks. Zienkiewicza na stanowisko rektora se-
minarium duchownego we Wrocławiu. W następnej zarysowano współpracę 
rektora z rządcami diecezji: ks. Kazimierzem Lagoszem i  bp. Bolesławem 
Kominkiem. Kolejne dwa paragrafy poświęcono współpracy rektora z mode-
ratorami i profesorami seminarium duchownego. Paragraf piąty dotyczy starań 
rektora o formację duchową i naukową alumnów, a ostatni – prac fizycznych 
wykonywanych przez alumnów seminarium.

Nominacja na rektora  
Wyższego Seminarium Duchownego w 1953 roku

Nominacja ks. A. Zienkiewicza na stanowisko rektora Arcybiskupiego Wyższe-
go Seminarium Duchownego we Wrocławiu zbiegła się z trudną dla Kościoła 
wrocławskiego sytuacją narzucenia przez władze państwowe wikariusza kapi-
tulnego ks. Kazimierza Lagosza 3. Rządca archidiecezji wrocławskiej powierzył 

2	 Zob. Józef Swastek, Sługa Boży ks. Aleksander Zienkiewicz „Wujek”: Patron wychowawców 
i młodzieży zagrożonej dyktaturą relatywizmu (Kraków: Bratni Zew, 2013); publikacja 
przygotowana na rozpoczęcie procesu beatyfikacyjnego prezentuje całość życia i działal-
ności Aleksandra Zienkiewicza.

3	 Ks. Kazimierz Lagosz, ur. 29 II 1888 r. w Krośnie, święcenia kapłańskie przyjął 2 VII 1911 r. 
we Lwowie. Od maja 1945 r. był archiprezbiterem wrocławskim i proboszczem parafii 



284 Rafał Michaelis

ks. Zienkiewiczowi funkcję pełniącego obowiązki rektora seminarium duchow-
nego we Wrocławiu 18 XI 1953 roku 4. Nominacja nie była jednak możliwa bez 
akceptacji Wojewódzkiej Rady Narodowej. Dopiero rok po desygnacji władze 
państwowe wydały zgodę na objęcie urzędu przełożonego seminarium duchow-
nego przez ks. Zienkiewicza 5.

Walory osobowe i doświadczenie w pracy z młodzieżą czyniły go odpo-
wiednim kandydatem na to stanowisko. Jego praca w diecezji pińskiej, a po 
przesiedleniu w Sycowie i we Wrocławiu dała pozytywne rezultaty. Jako pre-
fekt i katecheta w I Gimnazjum we Wrocławiu, I Liceum Ogólnokształcącym 
i Liceum Pedagogicznym we Wrocławiu oraz duszpasterz młodzieży i rektor 
niższego seminarium w Żaganiu dał się poznać jako kapłan świętobliwy i mą-
dry 6. Z relacji świadków wynika, iż ks. Lagosz oświadczył ks. Zienkiewiczowi, 
że sam nie cieszy się zaufaniem księży, dlatego rektor musi być bez zarzutu 7. 
W piśmie nominacyjnym rządca diecezji napisał:

Z radością i pełnym zadowoleniem stwierdzamy, że dotychczasowa praca Księdza 

na stanowisku prefekta w seminarium duchownym dała pozytywne rezultaty. Na 

wszystkich odcinkach życia alumnów dał się odczuć roztropnością i gorliwością 

kreowany wpływ Przewielebności Waszej, szczególnie zaś stosunek osobisty do 

alumnów był właściwy i nacechowany ojcowską życzliwością 8. 

15 lipca 1953 r. ks. Zienkiewicz w obecności ks. Nestora Szukalskiego 9 i ks. Jaro-
sława Chomickiego 10 objął protokolarnie urząd rektora oraz zarząd nad całością 

św. Bonifacego, a w latach 1951–1956 wikariuszem kapitulnym wrocławskim. Należał do ru-
chu „księży patriotów”. Zmarł 20 IX 1961 r. w Warszawie. Zob. Teczki personalne zmarłych 
kapłanów, Kazimierz Lagosz. b.p., Archiwum Archidiecezji Wrocławskiej (dalej: AAWr).

4	 Swastek, Sługa Boży ks. Aleksander Zienkiewicz, 36. 
5	 Marian Biskup, “Ksiądz rektor Aleksander Zienkiewicz – wychowawca młodzieży du-

chownej,” in Ksiądz Aleksander Zienkiewicz – sylwetka duchowa, ed. Maria Lubieniecka 
and Jadwiga Wartalska (Kraków: Bratni Zew, 2006), 62.

6	 Józef Puciłowski, “Jeszcze o Wujku,” Nowe Życie 6, no. 15 (1988),10 i 14.
7	 Ankieta IV, ksiądz Stanisław, ur. 1930 roku, relacja z dnia 23 października 2013 roku, 

archiwum autora.
8	 Swastek, Sługa Boży ks. Aleksander Zienkiewicz, 36–37.
9	 Ks. Nestor Szukalski, ur. 1884 r., kapłan diecezji lwowskiej, proboszcz parafii św. Stani-

sława i św. Doroty we Wrocławiu, wikariusz generalny archidiecezji wrocławskiej; zm. 
w 1954 roku. Zob. Teczki personalne zmarłych kapłanów, Nestor Szukalski. b.p., AAWr.

10	 Ks. Jarosław Chomicki, w 1946 r. przybył na Dolny Śląsk do Jaworzyny Śląskiej, od 1962 r. 
był proboszczem parafii Bożego Ciała we Wrocławiu oraz radcą kurii wrocławskiej. Zob. 
Teczki personalne zmarłych kapłanów, Jarosław Chomicki. b.p., AAWr.



285Ksiądz Aleksander Zienkiewicz jako rektor…

dóbr materialnych należących do seminarium duchownego we Wrocławiu 11. Był 
on drugim – po ks. Józefie Marcinowskim 12– powojennym rektorem. 

Ksiądz Zienkiewicz kierował seminarium w czasach bardzo trudnych dla 
Kościoła w Polsce, na co miało wpływ uwięzienie prymasa Polski Stefana 
Wyszyńskiego oraz niektórych rządców, między innymi prawowitego rządcy 
wrocławskiego ks. Karola Milika 13, likwidowanie placówek edukacyjnych pro-
wadzonych przez zakony, zabór majątków kościelnych, stanowiących podstawę 
utrzymania parafii i innych instytucji, pokazowy proces kurii krakowskiej pod 
pretekstem współpracy z obcym wywiadem 14. Z całą pewnością niełatwa była 
współpraca rektora z ks. Lagoszem, którego postawy nie można jednoznacznie 
ocenić. Nominacja zbiegła się z zaciekłą walką, którą komuniści podjęli przeciw-
ko Kościołowi. Ich celem było totalne podporządkowanie instytucji kościelnych 
władzom państwowym i ograniczenie jej wpływu na społeczeństwo. Te działa-
nia pociągnęły za sobą negatywne reperkusje. Stan personalny duchowieństwa 
diecezjalnego zmniejszył się o ponad dwa tysiące, uwięziono siedmiu biskupów, 
a dzieła charytatywne zupełnie zlikwidowano 15. Ponadto rozbijano Kościół od 
środka, tworząc grupy kapłanów zrzeszających się w formalnych instytucjach, 
np. Związku Bojowników o Wolność i Demokrację. Księża ci wywodzili się ze 
środowisk skonfliktowanych z episkopatem, zwłaszcza z grona dawnych kape-
lanów Wojska Polskiego 16. Istotnym akcentem fali ataków był zorganizowany 
w grudniu 1951 r. we Wrocławiu zjazd działaczy katolickich, w którym wzięło 
udział ponad 1,5 tysiąca księży tzw. „patriotów” 17. Czas, w którym ks. Zienkie-
wicz obejmował urząd rektora wrocławskiego seminarium, charakteryzowało 

11	 Stanisław Turkowski, “Ksiądz Aleksander Zienkiewicz – wychowawca młodzieży – w mojej 
pamięci,” in Ksiądz Aleksander Zienkiewicz, kapłan i wychowawca: Sympozjum w piątą 
rocznicę śmierci, Wrocław 18–19 listopada 2000 r. Ed. Maria Chomik, Maria Lubieniecka, 
and Jadwiga Wartalska (Kraków: Bratni Zew, 2001), 47.

12	 Ks. Józef Marcinowski, ur. 1897 r. na Wileńszczyźnie, w 1946 r. przybył do Wrocławia, 
gdzie został rektorem seminarium duchownego, proboszczem w Niemczy, wikariuszem 
generalnym i prepozytem kapituły; zm. w 1980 roku. Zob. Teczki personalne zmarłych 
kapłanów, Józef Marcinowski. b.p., AAWr.

13	 Antoni Dudek and Ryszard Gryz, Komuniści i Kościół w Polsce (1945–1989) (Kraków: Znak, 
2003), 66. 

14	 Ryszard Terlecki, “Wielki wygnaniec. Metropolita krakowski ksiądz arcybiskup Euge-
niusz Baziak,” in Kościół w godzinie próby 1945–1989: Nieznane dokumenty i świadectwa, 
ed. Tomasz Balon-Mroczka and Jarosław Szarek (Kraków, 2006), 34. 

15	 Zygmunt Zieliński, Kościół w Polsce 1944–2002 (Radom: Polskie Wydawnictwo Encyklo-
pedyczne, 2003), 62. 

16	 Andrzej Nowak, Czas walki z Bogiem, ed. Leszek Sosnowski, Kościół na Straży Polskiej 
Wolności 4 (Kraków: Biały Kruk, 2011), 106. 

17	 Dudek and Gryz, Komuniści i Kościół w Polsce, 68.



286 Rafał Michaelis

ogólny osłabienie ducha wśród kleru, o czym wspominał prymas Wyszyński 
w swoich zapiskach. Fala propagandy, ataki, procesy pokazowe tworzyły klimat, 
w którym działania duchownych nie przynosiły zamierzonego skutku 18.

Kadencja ks. Zienkiewicza na stanowisku rektora to również czas stałej 
inwigilacji przez Urząd Bezpieczeństwa. Na skomplikowaną ówczesną sytuację 
wskazuje również treść pisma z 24 I 1956 r. skierowanego do rektora, a podpi-
sanego przez wikariusza kapitulnego 19:

Ponownie, tym razem już pisemnie, zakazujemy księdzu Rektorowi głoszenia 

kazań i przemówień w kościołach i kaplicach bez naszego specjalnego zezwolenia. 

Czynimy to dla dobra księdza Rektora i dla seminarium, którego Przewielebność 

Wasza jest kierownikiem, a które, wobec licznych potrzeb i spraw, musiałoby 

nieobecność Rektora dotkliwie odczuć 20.

Służby państwowe kontrolowały wówczas treść wykładów, pomieszczenia 
seminaryjne, prowadziły przesłuchania kleryków 21. Stała obecność rektora 
w seminarium była zatem konieczna. Należy podkreślić fakt, że kazania 
ks. Zienkiewicza były nie do przyjęcia z punktu widzenia władz państwowych, 
ponieważ akcentowały prawo do wolności, umiłowanie ojczyzny o chrześcijań-
skich korzeniach oraz nasycone były antropologią chrześcijańską, co nie było 
zgodne z propagowanym wówczas materialistycznym światopoglądem. Być 
może powyższa decyzja ks. Lagosza miała uchronić rektora od aresztowania 
lub internowania. Wydarzenia, które miały miejsce w tamtych latach są dzisiaj 
trudne do jednoznacznej oceny. 

Współpraca księdza Aleksandra Zienkiewicza  
z rządcami archidiecezji wrocławskiej

Lata 1951–1956 to dla Kościoła wrocławskiego czas rządów ks. K. Lagosza. Wokół 
jego osoby i działań, które podejmował we Wrocławiu, narosło wiele niedo-
mówień 22. Po usunięciu z urzędu administratora apostolskiego we Wrocławiu 

18	 Jan Żaryn, Dzieje Kościoła katolickiego w Polsce (1944–1989) (Warszawa: Neriton, 2003), 129.
19	 Biskup, “Ksiądz rektor Aleksander Zienkiewicz,” 62.
20	 Biskup, 62.
21	 Ankieta III, ksiądz Witold, ur. 1927 roku, relacja z dnia 18 października 2013 roku, archi-

wum autora.
22	 Stefan Wójcik, Katechizacja w warunkach systemu totalitarnego: Na przykładzie Administracji 

Apostolskiej Dolnego Śląska w latach 1945–1961, Prace Historyczne. Instytut Historyczny 



287Ksiądz Aleksander Zienkiewicz jako rektor…

ks. Karola Milika władze zmusiły kapitułę katedralną, reprezentowaną w tym 
czasie przez ks. Franciszka Niedźbałę, do wyboru na wikariusza kapitulnego 
ks. Lagosza, archiprezbitera i proboszcza parafii św. Bonifacego we Wrocławiu 23.

Wybór ks. Lagosza na tak ważny urząd wywołał falę sprzeciwu i krytyki. 
Interweniowano nawet u prymasa Polski, aby nie zatwierdził wyboru rządcy 
diecezji we Wrocławiu 24.

Ocena rządów nad ordynariatem wrocławskim przez inf. Lagosza nie jest 
łatwa. W swoich działaniach wydawał się z jednej strony sprzyjać władzom 
komunistycznym, z drugiej zaś – być stróżem Kościoła na Dolnym Śląsku. 
Z całą pewnością prowadził politykę przeciwną episkopatowi polskiemu. Prymas 
Wyszyński, oceniając ks. Lagosza jako człowieka psychicznie wyczerpanego, 
który swoje ambicje usprawiedliwiał dobrem diecezji wrocławskiej 25, na mocy 
nadzwyczajnych uprawnień postanowił reaktywować kapitułę wrocławską, 
która miała „ograniczać” szkodliwą dla diecezji działalność ordynariusza 26. 
Rządy ks. Lagosza wpłynęły również negatywnie na prawidłowe funkcjonowa-
nie seminarium. Zwolniono wówczas wybitnych i świątobliwych profesorów, 
niewygodnych dla władz, m.in. ks. Wincentego Urbana 27. Rektor Zienkiewicz 
wykazał się lojalnością wobec ks. Lagosza i nie ujawniał swojego zdania na 
temat ówczesnej sytuacji politycznej Kościoła. Oddał się rzetelnej pracy, bez 
względu na okoliczności 28. Wikariusz kapitulny widział w ks. Zienkiewiczu 
utalentowanego wychowawcę, pełnego autentycznej świętości i pokory, który 

Uniwersytetu Wrocławskiego 15 (Wrocław: Instytut Historyczny Uniwersytetu Wroc-
ławskiego, 1995), 38.

23	 Józef Pater, Z dziejów wrocławskiego Kościoła (Wrocław: Muzeum Archidiecezjalne, 1997), 97.
24	 Pater, 39.
25	 Dominik Zamiatała, “Relacje prymasa Stefana Wyszyńskiego z ordynariuszami wrocław-

skimi w latach 1949–1974,” in Prymas Stefan Wyszyński i episkopat Polski, ed. Rafał Łatka 
and Dominik Zamiatała, Biskupi w Realiach Komunistycznej Władzy (Warszawa: Instytut 
Pamięci Narodowej – Komisja Ścigania Zbrodni Przeciwko Narodowi Polskiemu, 2023), 132.

26	 Grzegorz Sokołowski, “Sprawa mianowania ks. Wincentego Urbana biskupem pomoc-
niczym dla Wrocławia,” in Biskupi w rzeczywistości politycznej Polski ‘Ludowej’, ed. Rafał 
Łatka, vol. 2 (Warszawa: Instytut Pamięci Narodowej, 2020), 370.

27	 Bp Wincenty Urban, ur. 13 II 1911 r. w Grodzisku Dolnym, kapłan archidiecezji lwowskiej, 
następnie wrocławskiej, profesor historii Kościoła i patrologii w seminarium duchownym 
we Wrocławiu, dyrektor Archiwum Archidiecezjalnego we Wrocławiu, biskup pomoc-
niczy wrocławski, wychowawca alumnów; zm. 13 XII 1983 r. we Wrocławiu. Zob. Teczki 
personalne zmarłych kapłanów, Wincenty Urban. b.p., AAWr.

28	 Józef Swastek, “Życie i duchowość księdza prałata Aleksandra Zienkiewicza na tle historii 
archidiecezji wrocławskiej,” in Ksiądz Aleksander Zienkiewicz, kapłan i wychowawca: 
Sympozjum w piątą rocznicę śmierci, Wrocław 18–19 listopada 2000 r. Ed. Maria Chomik, 
Maria Lubieniecka, and Jadwiga Wartalska (Kraków: Bratni Zew, 2001), 26.



288 Rafał Michaelis

imponował studentom wiedzą teologiczną, a także wyrobionym poczuciem 
taktu 29. Z drugiej strony nie szczędził mu upokorzeń 30. Paradoksalnie w odbiorze 
kleryków ks. Zienkiewicz w tych momentach był najlepszym wychowawcą, który 
uczył pokory i miłości do Kościoła 31. Był człowiekiem zdolnym do ponoszenia 
ofiar, a swoją pracę na stanowisku rektora traktował jako krzyż, który został mu 
dany w celu uświęcenia 32. Ksiądz Stanisław – ówczesny alumn – wspomina:

Ks. Zienkiewicz był dobrym politykiem. Potrafił zarządzać seminarium w taki spo-

sób, aby władze państwowe lub ks. Lagosz nie mogły zgłaszać żadnych zastrzeżeń. 

Dla rektora wiązało się to z cierpieniem, ponieważ musiał znosić upokorzenia ze 

strony wikariusza kapitulnego. Zienkiewicz znosił to cierpliwie, z pokorą, by ratować 

seminarium. Gdyby się sprzeciwił, to ks. Lagosz – w przypływie emocji – zwolniłby 

go z funkcji rektora, a Służba Bezpieczeństwa weszłaby do seminarium na dobre 33. 

Z relacji świadków wynika, iż Zienkiewicz niejednokrotnie znosił wybuchy 
złości i oznaki niezadowolenia ze strony ks. Lagosza. Jak wspomina ks. Witold, 
jeden z wychowanków:

Ks. Zienkiewicz musiał być posłuszny. Ks. Lagosz był niezwykle despotyczny. Nieraz 

organizowano nam różne konferencje w auli, na których współpracownicy wikariusza 

kapitulnego poruszali tematy z życia diecezji, ingerując w obowiązki rektora. Musiało 

być tak jak powiedział Lagosz 34. Ks. Zienkiewicz był pokorny, wręcz uległy. Potrafił 

dyplomatyzować, żeby Wikariusza Kapitulnego zadowolić. Ks. Zienkiewiczowi zale-

żało, na tym by seminarium utrzymać bez większych szkód  35.

Zienkiewicz w ocenie swoich wychowanków-kleryków był człowiekiem odpo-
wiednim na owe czasy i osobą niezwykle inteligentną:

29	 Benedykt Staniszewski, Ksiądz infułat Kazimierz Lagosz jako rządca archidiecezji wroc-
ławskiej w latach 1951–1956, vol. 1 (Wrocław: Instytut Historyczny Uniwersytetu Wroc-
ławskiego, 2000), 215.

30	 Ankieta VI, ksiądz Jan, ur. 1932 roku, relacja z dnia 20 października 2013 roku, archiwum 
autora.

31	 Ankieta IV, ksiądz Stanisław.
32	 Ankieta II, ksiądz Adam, ur. 1931 roku, relacja z dnia 17 listopada 2013 roku, archiwum 

autora.
33	 Ankieta IV, ksiądz Stanisław.
34	 Ankieta I, ksiądz Stefan, ur. 1924 roku, relacja z dnia 17 października 2013 roku, archiwum 

autora.
35	 Ankieta III, ksiądz Witold.



289Ksiądz Aleksander Zienkiewicz jako rektor…

Nigdy nie dawał pretekstu komunistom, nie drażnił władzy, wiedział, jakie stosunki 

łączą ks. Lagosza z władzą świecką, dlatego nie wychylał się. Dyplomatycznie, 

między wierszami, dał nam do zrozumienia, że taka jest konieczność, wymuszona 

przez sytuację w diecezji  36.

Funkcjonowanie seminarium utrudniał także fakt inwigilowania wykładów 
przez funkcjonariuszy Urzędu Bezpieczeństwa oraz konieczność przyjmowa-
nia do seminarium kleryków, którzy za współpracę z władzami państwowymi 
zostali usunięci z innych seminariów, czego ks. Zienkiewicz miał świadomość. 
Ci klerycy zgłaszali się najpierw do inf. Lagosza, który wykorzystując swoją 
pozycję i władzę, nakazywał ich przyjęcie. Zadaniem kandydatów-agentów 
było namawianie alumnów do wystąpienia z seminarium i kompromitacja 
środowiska seminaryjnego 37. Wobec powyższych działań rektor był bezsilny, 
pozostawała tylko perswazja i namowy, aby kandydat sam opuścił semina-
rium. Niestety w takich sytuacjach trudno uniknąć błędu. Niekiedy w swojej 
ocenie ks. Zienkiewicz popełniał błąd, podejrzewająco współpracę z Urzędem 
Bezpieczeństwa lub o nieszczere intencje kleryków, którzy mieli problemy ze 
zdrowiem lub edukacją 38. Nawet w takich przypadkach dał się jednak poznać 
jako człowiek, który potrafi przyznać się do pomyłki i przeprosić 39.

Ponadto Zienkiewicz musiał godzić się na usuwanie z seminarium profesorów, 
którzy nie podzielali polityki ks. Lagosza 40. Rządca diecezji wizytował każdego 
roku seminarium oraz wygłaszał do kleryków okolicznościowe konferencje. 
Zachęcał w nich do pracowitości, gospodarności oraz wzywał do patriotyzmu. 
Podkreślał, że klerycy, którzy nie pracują fizycznie, będą usuwani z seminarium 41. 
W relacji z ks. Lagoszem rektor Zienkiewicz potrafił tak kierować seminarium, 
by nie budzić zastrzeżeń władz państwowych i jednocześnie zapewnić dosta-
teczny poziom formacji alumnów, zgodny z wymogami Kościoła. Potwierdza 
to notatka znajdująca się w dokumentach aparatu bezpieczeństwa: „Ściśle 
wykonuje wszelkie dyrektywy Ordynariusza diecezji wrocławskiej ks. Lagosza. 
Seminarium wrocławskie obecnie nie jest traktowane jako wyższa uczelnia, 

36	 Ankieta VI, ksiądz Jan.
37	 Henryk Dominiczak, Organy bezpieczeństwa PRL w walce z Kościołem katolickim 1944–

1990: W świetle dokumentów MSW, Kulisy Wywiadu i Kontrwywiadu (Warszawa: Dom 
Wydawniczy Bellona, 2000), 123.

38	 Ankieta VII, ksiądz Stanisław, ur. 1926 roku, relacja z dnia 12 lutego 2016 roku, archiwum 
autora.

39	 Ankieta I, ksiądz Stefan.
40	 Ankieta II, ksiądz Adam.
41	 Ankieta IV, ksiądz Stanisław.



290 Rafał Michaelis

a jako szkoła zawodowa, w której przyzwyczaja się kleryków do pracy zawodowej 
w należytej postawie obywatelskiej” 42.

Taki klimat współpracy wymogła sytuacja polityczna i ekonomiczna Koś-
cioła na Śląsku. Ksiądz Zienkiewicz pozostawał wierny Kościołowi w trudnych 
czasach, zaś ks. Lagosz, wykorzystując sytuację, próbował realizować osobiste 
ambicje, traktując troskę o funkcjonowanie Kościoła wrocławskiego i jego insty-
tucji jako sprawę drugorzędną. Tylko dzięki wychowawczej intuicji oraz zmy-
słowi dyplomatycznemu w kontaktach z ks. Lagoszem rektor mógł przygotować 
kleryków do podjęcia trudnych zadań w Polsce poddanej totalitarnej władzy 43.

Pozytywne zmiany przyniósł 1 XII 1956 r., gdy prawowity rządca archidiece-
zji wrocławskiej bp Bolesław Kominek 44, objął swój urząd. Został mianowany 
ordynariuszem wrocławskim jeszcze 28 IV 1951 r. 45, a sakrę biskupią otrzymał 
potajemnie w Przemyślu. Jednak zmiany na tym stanowisku nie były możliwe 
bez akceptacji ze strony władz komunistycznych. Po objęciu rządów we Wroc-
ławiu bp Kominek dokonał gruntownych reform personalnych.

Wraz ze zmianą sytuacji politycznej w kraju rysowała się przed ks. Zienkie-
wiczem możliwość innej posługi wśród młodzieży akademickiej i inteligencji 
wrocławskiej 46. Już kilka miesięcy po objęciu urzędu rektora konspiracyjnie 
zajmował się młodzieżą akademicką, tworząc struktury duszpasterstwa akade-
mickiego „Idziaki”. Teraz kończył się okres konspiracji i ks. Zienkiewicz mógł 
bez przeszkód realizować się w pracy akademickiej 47. Jednak ze względu na te 
reformy bp. Kominka została odłożona o rok w czasie podjęta przez ks. Zien-
kiewicza decyzja o ustąpieniu z urzędu rektora. Pozostając na tym stanowisku, 
wspierał działania nowego ordynariusza jeszcze przez ponad rok 48. Wprowadzane 

42	 Stanisław A. Bogaczewicz, “Osoba i działalność księdza Aleksandra Zienkiewicza w świetle 
dokumentów aparatu bezpieczeństwa,” in Sługa Boży ks. Aleksander Zienkiewicz – wrocław-
ski kandydat na ołtarze, ed. Waldemar Irek, Jadwiga Wartalska, and Grzegorz Sokołowski, 
Sympozja i Sesje Naukowe. Papieski Wydział Teologiczny we Wrocławiu 25 (Wrocław: 
Papieski Wydział Teologiczny we Wrocławiu, 2013), 66–67.

43	 Turkowski, “Ksiądz Aleksander Zienkiewicz,” 26.
44	 Bp Bolesław Kominek, ur. 23 XII 1903 r. w Radlinie, administrator apostolski na Śląsku, 

biskup i kardynał wrocławski, uczestnik Soboru Watykańskiego II, autor listu biskupów 
polskich do niemieckich; zm. 10 III 1974 r. we Wrocławiu. Zob. Katalog IA28a/Bolesław 
Kominek/1258, AAWr. 

45	 Bogaczewicz, “Osoba i działalność księdza Aleksandra Zienkiewicza,” 71.
46	 Józef Mandziuk, “Zienkiewicz Aleksander,” in Słowniku polskich teologów katolickich, 

ed. Józef Mandziuk, vol. 9 (Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Kardynała Stefana 
Wyszyńskiego w Warszawie, 2006), 750. 

47	 Mandziuk, 72–73.
48	 Mandziuk, 73–74.



291Ksiądz Aleksander Zienkiewicz jako rektor…

reformy objęły reorganizację zajęć kleryków, by większy akcent kłaść na naukę 
i modlitwę niż na pracę fizyczną. Została także zniesiona kontrola prywatnej 
korespondencji kleryków 49. Ostatecznie 17 VI 1958 r. ks. Zienkiewicz (na własną 
prośbę) został przez bp. Kominka zwolniony z funkcji rektora, co pozwoliło 
mu na większe zaangażowanie w pracę z młodzieżą.

Współpracownicy księdza rektora Aleksandra 
Zienkiewicza. Moderatorzy Wyższego Seminarium 

Duchownego we Wrocławiu

Formacja duchowieństwa należy do istotnych zadań Kościoła. Jest ona uwa-
runkowana zarówno kontekstem kulturowym, jak i społeczno-gospodarczym 
danego kraju 50. W pełnieniu funkcji rektora seminarium duchownego w czasach 
stalinizmu ks. Zienkiewicz cieszył się wsparciem kapłanów, których sylwetki 
zostaną zarysowane poniżej.

Ojcowie duchowni

Funkcje ojców duchownych seminarium we Wrocławiu w latach 1953–1958 
pełniło kolejno dwóch świątobliwych kapłanów: ks. mgr Franciszek Sąsia-
dek SJ oraz ks. Józef Pazdur. Ojcowie duchowni nie pełnili żadnych innych 
obowiązków w seminarium, nie głosowali podczas rad pedagogicznych i nie 
zajmowali stanowiska w sprawie dopuszczenia kandydata do święceń wyższych 
lub niższych 51.

Ksiądz Sąsiadek obowiązki ojca duchownego w seminarium wrocławskim 
pełnił od 29 XII 1947 r. do 30 IV 1957 roku. Na to stanowisko został miano-
wany decyzją ks. Karola Milika, ówczesnego rządcy diecezji wrocławskiej 52. We 

49	 Jan Krucina, “Formacja teologiczna alumnów,” in 50 lat Wyższego Seminarium Duchownego 
we Wrocławiu, ed. Ignacy Dec and Krystyn Matwijowski (Wrocław: Instytut Historyczny 
Uniwersytetu Wrocławskiego; Wrocławskie Towarzystwo Miłośników Historii, 1997), 54.

50	 Józef Swastek, “Wznowienie działalności Wyższego Seminarium Duchownego we Wroc-
ławiu,” in 50 lat Wyższego Seminarium Duchownego we Wrocławiu, ed. Ignacy Dec and 
Krystyn Matwijowski (Wrocław: Instytut Historyczny Uniwersytetu Wrocławskiego; 
Wrocławskie Towarzystwo Miłośników Historii, 1997), 15.

51	 Józef Mandziuk, Historia Kościoła katolickiego na Śląsku: Czasy najnowsze (Warszawa: 
Wydawnictwo Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego, 2013), 325.

52	 Staniszewski, Ksiądz infułat Kazimierz Lagosz, 216.



292 Rafał Michaelis

wspomnieniach pośmiertnych następująco scharakteryzowano jego postawę: 
„Trzeba obiektywnie stwierdzić, że nie tylko nigdy nie zawiódł pokładanych 
w nim nadziei, ale ze wszystkich swych obowiązków i zadań wywiązywał się 
znakomicie i po mistrzowsku, przynosząc chlubę swemu zakonowi, a archidie-
cezji wrocławskiej oddając nieocenioną i niewymierną przysługę” 53. 

Do jego zadań należało głoszenie konferencji ascetycznych, prowadzenie co-
miesięcznych dni skupienia, codzienna posługa w konfesjonale, prowadzenie 
skrutiniów z klerykami 54. Warto zaznaczyć, że ks. Sąsiadek rozmowy formacyjne 
przeprowadzał bardzo skrupulatnie. Pytał o postępy w życiu duchowym i wytyczał 
kierunki rozwoju. Z każdym klerykiem spotykał się raz w miesiącu na osobistej 
rozmowie 55. Pełnił również funkcję wykładowcy teologii ascetycznej i mistycznej. 
Był pilnym obserwatorem życia seminaryjnego. Bez skrępowania potrafił wskazać 
niedoskonałości w pracy przełożonych. Po wprowadzeniu do seminarium obowiąz-
kowej pracy fizycznej wstawiał się za klerykami, którzy na skutek przemęczenia 
odnosili poważne braki w życiu duchowym i naukowym. Cieszył się wielkim 
autorytetem wśród kleryków i przełożonych 56. Świadczy o tym fakt przekazania 
mu przez kleryków memoriału skierowanego do ks. Lagosza z prośbą o złago-
dzenie warunków w seminarium. Klerycy mogliby narazić się na konsekwencje, 
gdyby sami zanieśli ów memoriał do kurii, w związku z tym prosili o jego prze-
kazanie człowieka, któremu ufali najbardziej 57. Ksiądz Sąsiadek formował swoich 
podopiecznych w duchu miłości do Matki Bożej, a za wzór ich kapłańskiego 
posługiwania stawiał Najświętsze Serce Jezusa. Można go określić mianem wiel-
kiego wychowawcy pierwszego pokolenia dolnośląskich kapłanów, którzy wspo-
magali księży przybyłych często ze swoimi parafianami z Kresów Wschodnich 58.

Ksiądz Józef Pazdur od 1955 r. pełnił funkcję ojca duchownego pomocniczego 
seminarium duchownego, a głównego ojca duchownego od 1957 r. do 1985 r., 
czyli do swojej konsekracji biskupiej, z przerwą na pracę duszpasterską w parafii 
św. Józefa w Świdnicy i Niepokalanego Poczęcia Najświętszej Maryi Panny 
w Chojnowie 59. Przez trzy lata był bliskim współpracownikiem ks. Zienkiewicza. 

53	 Józef Swastek, “Ś.p. ksiądz mgr Franciszek Sąsiadek TJ,” Wrocławskie Wiadomości Kościelne 
32, nos. 9–10 (1977), 252.

54	 Mandziuk, Historia Kościoła katolickiego na Śląsku, 325.
55	 Ankieta IV, ksiądz Stanisław.
56	 Staniszewski, Ksiądz infułat Kazimierz Lagosz, 216.
57	 Staniszewski, 217–18.
58	 Mandziuk, Historia Kościoła katolickiego na Śląsku, 325.
59	 Ignacy Dec, “Formacja duchowa alumnów we Wrocławiu po II wojnie światowej,” in 

Unxit et misit: Księga jubileuszowa ku czci Księdza Biskupa Józefa Pazdura, ed. Ignacy 
Dec (Wrocław: Papieski Wydział Teologiczny, 2000), 216.



293Ksiądz Aleksander Zienkiewicz jako rektor…

Wcześniej pełnił funkcję zarządcy folwarku w Trestnie i tam służył kapłańską 
posługą klerykom. Jako duchowy opiekun alumnów cieszył się autorytetem 
i miłością, co można wnioskować z zachowanych świadectw:

Wśród kleryków ojciec Józef bardzo szybko zyskał należny mu autorytet i sza-

cunek. Stał się dla nas prawdziwym Ojcem Duchownym. Szliśmy do niego ze 

wszystkimi naszymi problemami, smutkami, ale też radościami. Był naszym 

spowiednikiem i powiernikiem, doradcą. Był tym, który doskonale nas rozumiał, 

tym który potrafił uspokoić wzburzone, młode serce. W tamtych czasach była 

to osoba bardzo potrzebna 60.

Ksiądz Pazdur miał bardzo przystępne sposoby formowania kleryków, np. co-
dziennie na korytarzu wywieszał kartkę z sentencją, która miała towarzyszyć 
klerykom przez cały dzień, stawała się również motywem przewodnim do 
pracy nad sobą w danym dniu 61. Był surowy dla siebie, lecz dla innych ła-
godny 62. Dbał o piękno sprawowanej liturgii i nabożeństw. W 1984 r. został 
zamianowany biskupem pomocniczym wrocławskim. Sakra miała miejsce 
12 stycznia 1985 r. w archikatedrze wrocławskiej. Podczas ceremonii asystował 
m.in. ks. Zienkiewicz 63.

Prefekci

Zadaniem prefekta jest wspieranie rektora oraz bezpośrednie towarzyszenie 
kandydatom do kapłaństwa. Prefekci mieli bliski kontakt z klerykami. Zabie-
gali o przestrzeganie regulaminu dnia seminaryjnego, odpowiadali za pracę 
fizyczną alumnów i motywowali do intensywnej nauki 64. W latach 1953–1958 
urząd prefekta pełniło pięciu kapłanów, współpracowników ks. Zienkiewicza:
•	 Stanisław Turkowski, urodzony 6 X 1919 r. w rodzinie inteligenckiej 65. Po 

przyjeździe na Dolny Śląsk oddał się pracy katechetycznej wśród dzieci 

60	 Ryszard Mroziuk, “Ojciec Józef Pazdur,” in Unxit et misit: Księga jubileuszowa ku czci 
Księdza Biskupa Józefa Pazdura, ed. Ignacy Dec (Wrocław: Papieski Wydział Teologiczny, 
2000), 105.

61	 Mroziuk, 105–6.
62	 Mroziuk, 33.
63	 Mroziuk, 45–46.
64	 Mandziuk, Historia Kościoła katolickiego na Śląsku, 325.
65	 Stefan Wójcik, Ks. infułat dr Stanisław Turkowski: Lwowski duszpasterz na Dolnym Śląsku 

(Wrocław: Stefan Wójcik, 1999), 21.



294 Rafał Michaelis

i młodzieży 66. Zasłynął również jako utalentowany kaznodzieja, szczególnie 
ceniono jego konferencje dla rodziców poświęcone wychowaniu. Funkcję 
prefekta pełnił w latach 1952–1954 67.

•	 Bronisław Maślanka, wyświęcony w Tarnowie w 1942 r., we Wrocławiu pra-
cował od 1951 roku 68. Urząd prefekta pełnił w latach 1953–1955 69. Następnie 
pracował jako notariusz Sądu Biskupiego. W latach 1956–1958 pełnił też 
obowiązki wicerektora Wyższego Seminarium Duchownego we Wrocławiu.

•	 Czesław Marusak, urodzony w 1924 r. w Dąbrowie Tarnowskiej 70, święce-
nia kapłańskie przyjął w 1951 roku. Był kapelanem ks. Lagosza 71. Funkcję 
prefekta pełnił w latach 1953–1955. Był bardzo zaangażowany w formację 
ludzką alumnów; organizował dla nich wycieczki i zawody sportowe. Jako 
wychowawca często pomagał im w pracy naukowej 72.

•	 Michał Kruczek, urodzony w 1914 r., święcenia przyjął we Wrocławiu 
w 1955 roku 73. Prefektem został mianowany na prośbę ks. Zienkiewicza. Był 
nie tylko jego współpracownikiem, lecz również wychowankiem. Obowiązki 
prefekta pełnił w latach 1956–1958 74.

•	 Józef Listopad, wyświęcony we Lwowie w 1940 r., obowiązki prefekta pełnił 
w latach 1957–1958 75.

Prokuratorzy

Ksiądz Zienkiewicz kierował seminarium w bardzo trudnym okresie ekonomicz-
nym, czemu towarzyszył nie tylko brak podręczników i papieru koniecznych do 
studiów. Sprawami gospodarczymi związanymi z funkcjonowaniem seminarium 
zajmowali się kapłani zwani prokuratorami 76. Ich praca była trudna, pracochłon-
na i czasochłonna. Musieli czuwać nad zaopatrzeniem seminarium w artykuły 
spożywcze, które wówczas trudno było zdobyć, oraz troszczyć się o sprawy 

66	 Mandziuk, Słownik księży pisarzy archidiecezji wrocławskiej, 323–24.
67	 Staniszewski, Ksiądz infułat Kazimierz Lagosz, 219.
68	 Wincenty Urban, “30-lecie Wyższego Seminarium Duchownego we Wrocławiu (1947–1977),” 

Colloquium Salutis. Wrocławskie Studia Teologiczne 15 (1983), 228.
69	 Staniszewski, Ksiądz infułat Kazimierz Lagosz, 219.
70	 Mandziuk, Słownik księży pisarzy archidiecezji wrocławskiej, 220.
71	 Urban, “30-lecie Wyższego Seminarium Duchownego we Wrocławiu,” 229.
72	 Staniszewski, Ksiądz infułat Kazimierz Lagosz, 220.
73	 Urban, “30-lecie Wyższego Seminarium Duchownego we Wrocławiu,” 230.
74	 Staniszewski, Ksiądz infułat Kazimierz Lagosz, 219.
75	 Staniszewski, 219.
76	 Staniszewski, 220.



295Ksiądz Aleksander Zienkiewicz jako rektor…

finansowe, a trzeba zaznaczyć, że w tamtym czasie instytucje kościelne, w tym 
seminaria, były obłożone bardzo wysokimi podatkami 77. Funkcję prokuratora 
pełniło kolejno trzech kapłanów: Stanisław Turkowski – od września 1953 r. 
do grudnia 1954 r.; Zygmunt Wołochowicz – od grudnia 1954 r. do września 
1955 r.; Władysław Rączka – w latach 1955–1958 78.

Rektor musiał z jednej strony troszczyć się o właściwą formację kleryków, 
z drugiej zaś – tworzyć z moderatorami jedną linię działania zarówno w sto-
sunku do władz państwowych, jak i rządcy diecezji, o którego postawie już 
mówiono. Ks. Zienkiewicz w tym okresie potrafił stworzyć atmosferę sprzyjającą 
dojrzewaniu powołań; świadczą o tym świadectwa ówczesnych kleryków: Był 
bardzo życzliwy dla nas kleryków, ugrzeczniony, miał wielką kulturę osobistą. 
Bronił nas przed nowymi zarządzeniami ks. Lagosza. Starał się, byśmy mieli czas 
i na naukę, i na chwilę odpoczynku 79. W opinii kleryków rektor zapisał się jako 
niedespotyczny, ugodowy, uprzejmy w stosunku do swoich współpracowników, 
potrafiący przyznać się do błędu, ufający ojcom duchownym i prefektom 80.

Profesorowie Wyższego Seminarium Duchownego  
we Wrocławiu

Ksiądz Zienkiewicz, będąc rektorem seminarium, pełnił jednocześnie funkcję 
wykładowcy. Gruntowne wykształcenie, które zdobył na Uniwersytecie Wroc-
ławskim, i szeroka znajomość literatury oraz kultury polskiej – wyniesione 
zapewne z Nowogródka – umożliwiały mu prowadzenie pracy naukowej 81. 
W seminarium wykładał katechizm 82, zagadnienia wychowawcze 83, podstawy 
języka polskiego, kulturę osobistą, a także literaturę polską 84.

Rektorowi Zienkiewiczowi, jak i jego poprzednikowi ks. J. Marcinowskiemu, 
zależało na zorganizowaniu jak najlepszej kadry naukowej w celu wszechstron-
nego wykształcenia kleryków.

77	 Rafał Łatka and Józef Marecki, Kościół katolicki w Polsce rządzonej przez komunistów 
(Warszawa: Instytut Pamięci Narodowej – Komisja Ścigania Zbrodni przeciwko Narodowi 
Polskiemu, 2017), 41.

78	 Staniszewski, 220.
79	 Ankieta III, ksiądz Witold.
80	 Ankieta I, ksiądz Stefan.
81	 Swastek, Sługa Boży ks. Aleksander Zienkiewicz, 37.
82	 Staniszewski, Ksiądz infułat Kazimierz Lagosz, 223.
83	 Staniszewski, 224.
84	 Ankieta IV, ksiądz Stanisław.



296 Rafał Michaelis

Biorąc pod uwagę nazwiska i dorobek naukowy profesorów wrocławskiego 
seminarium w latach 1953–1958, można powiedzieć, że poziom kształcenia 
należał do najwyższych w Polsce. Grono profesorów tworzyli: ks. dr Henryk 
Grządziel, późniejszy biskup-sufragan opolski (dogmatyka) 85; ks. dr Stanisław 
Mierzwa (dogmatyka) 86, ks. Józef Pujdak (dogmatyka), ks. dr Józef Marcinowski, 
pierwszy powojenny rektor seminarium wrocławskiego 87 (teologia porównaw-
cza 88); mgr inż. Jerzy Sienkiewicz (agronomia) 89; ks. dr Ewaryst Dębicki (prawo 
kanoniczne) 90; prof. Tadeusz Sinicki (prawo kanoniczne) 91; ks. prof. Michał Wy-
szyński (prawo kanoniczne) 92; ks. dr Franciszek Ilków-Gołąb (teologia moralna, 
język łaciński) 93, ks. mgr Leon Jezierski (teologia moralna, homiletyka, fonetyka, 
liturgika i ceremonia) 94; ks. dr Wincenty Urban (historia Kościoła, patrologia 
i historia sztuki) 95; dr Włodzimierz Lenkiewicz (historia sztuki) 96; ks. dr Józef 
Wojtukiewicz (katechetyka, pedagogika, ćwiczenia z katechetyki) 97; ks. Broni-
sław Maślanka (katechetyka) 98; ks. dr Wiesław Gawlik (metodologia, historia 
filozofii, kosmologia) 99; ks. Stanisław Zdanowicz (liturgika i rubrycystyka) 100; 
ks. Czesław Marusak (patrologia) 101; ks. mgr Franciszek Sąsiadek (ascetyka, język 
łaciński) 102; ks. Eugeniusz Tomaszewski (apologetyka) 103; ks. dr Sylwester Baksik 
(Nowy Testament) 104; ks. dr Mikołaj Witkowski (Nowy Testament, archeologia 

85	 Mandziuk, Historia Kościoła katolickiego na Śląsku, 326.
86	 Mandziuk, Słownik księży pisarzy archidiecezji wrocławskiej, 223–24.
87	 Józef Marcinowski, “Seminarium wrocławskie w pierwszych latach powojennych” (Wrocław, 

1972), 50.
88	 Staniszewski, Ksiądz infułat Kazimierz Lagosz, 224.
89	 Staniszewski, 224.
90	 Staniszewski, 224.
91	 Staniszewski, 224.
92	 Mandziuk, Słownik księży pisarzy archidiecezji wrocławskiej, 374–75.
93	 Mandziuk, Historia Kościoła katolickiego na Śląsku, 328.
94	 Staniszewski, Ksiądz infułat Kazimierz Lagosz, 222–23.
95	 Mariusz Leszczyński, Księża diecezjalni ekspatrianci archidiecezji lwowskiej obrządku ła-

cińskiego: Słownik biograficzny, Centralny Projekt Badawczy IPN Władze Komunistyczne 
Wobec Kościołów i Związków Wyznaniowych w Polsce 1944–1989 (Warszawa: Instytut 
Pamięci Narodowej, 2020), 843.

96	 Mandziuk, Historia Kościoła katolickiego na Śląsku, 223.
97	 Mandziuk, 329.
98	 Staniszewski, Ksiądz infułat Kazimierz Lagosz, 223.
99	 Staniszewski, 222.
100	 Mandziuk, Historia Kościoła katolickiego na Śląsku, 329.
101	 Staniszewski, Ksiądz infułat Kazimierz Lagosz, 223.
102	 Staniszewski, 221–223.
103	 Mandziuk, Historia Kościoła katolickiego na Śląsku, 328.
104	 Staniszewski, Ksiądz infułat Kazimierz Lagosz, 223.



297Ksiądz Aleksander Zienkiewicz jako rektor…

biblijna, wstęp do Starego Testamentu, Stary Testament, język grecki) 105; 
ks. dr Stanisław Wójtowicz (Nowy Testament) 106; ks. dr Jan Wierusz Kowalski 
(liturgika i ceremonia; archeologia biblijna, wstęp do Starego Testamentu, wstęp 
ogólny do Pisma Świętego, Stary Testament, rubrycystyka) 107; doktor nauk 
medycznych Stanisław Pilczyński (medycyna pastoralna) 108; ks. dr Stanisław 
Góra (teoria poznania, kosmogonia i teodycea) 109; ks. Leon Pęcherek (kultura 
muzyczna) 110; ks. dr Jan Puzio (metodologia, historia filozofii, kosmogonia, 
metafizyka, psychologia, teodycea, etyka) 111; ks. dr Kazimierz Kotula (teologia 
pastoralna) 112; ks. dr Marian Rzeczewski (homiletyka) 113; ks. dr Józef Jaskółow-
ski (teologia pastoralna) 114; ks. Edward Kopeć (apologetyka) 115. Ponadto naukę 
o Polsce wykładali: mgr Aleksander Kania, red. Stefan Bakinowski oraz Andrzej 
Brożek 116. Na szczególną uwagę zasługują profesorowie, którzy tworzyli kadrę 
naukową w pierwszych latach po wojnie: ks. dr Józef Jelito, wykształcony we 
Wrocławiu i Lwowie. Opanował trudny język akadyjski, wykładał egzegezę 
Starego Testamentu 117; o. Albert Wojtczak OFM, pierwszy wicerektor semi-
narium duchownego we Wrocławiu po II wojnie światowej, profesor filozofii, 
autor wielu publikacji o tematyce filozoficznej. Biegle władał językiem niemie-
ckim i francuskim 118; ks. dr Hieronim Feicht CM, teolog; habilitację uzyskał 
z muzykologii; jeden z największych autorytetów muzycznych w Polsce 119; 
ks. dr Józef Umiński, wyświęcony na kapłana w Płocku, studiował w Rzymie 
i Monachium. We Wrocławiu wykładał historię kościoła 120. 

105	 Staniszewski, 222–23.
106	 Staniszewski, 223.
107	 Staniszewski, 221–23.
108	 Staniszewski, 223.
109	 Mandziuk, Historia Kościoła katolickiego na Śląsku, 329.
110	 Staniszewski, Ksiądz infułat Kazimierz Lagosz, 221.
111	 Staniszewski, 222.
112	 Staniszewski, 223.
113	 Staniszewski, 222.
114	 Staniszewski, 223.
115	 Staniszewski, 223.
116	 Staniszewski, 223.
117	 Marian Biskup, “Kształcenie teologiczne w Wyższym Seminarium Duchownym we Wroc-

ławiu w latach 1947–1968,” in 300 lat Wydziału Teologicznego we Wrocławiu, ed. Ignacy 
Dec (Wrocław: Papieski Wydział Teologiczny, 2002), 86.

118	 Urban, “30-lecie Wyższego Seminarium Duchownego we Wrocławiu,” 227–29.
119	 Biskup, “Kształcenie teologiczne w Wyższym Seminarium Duchownym we Wrocławiu,” 

86.
120	 Biskup, 86.



298 Rafał Michaelis

W seminarium uczono również języków obcych nowożytnych. Lektorami 
języka niemieckiego byli: ks. mgr Michał Kruczek oraz dr Franciszek Jankowski; 
język rosyjski wykładała dr Irena Dąbrowska 121.

Pomimo powojennych braków kadrowych po niespełna siedmiu latach 
udało się ks. Zienkiewiczowi stworzyć poważne zaplecze dla rozwoju nauki 
w seminarium duchownym we Wrocławiu. Kadra profesorska posiadała wysokie 
kwalifikacje zarówno naukowe, jak i wychowawcze. Wielu z nich miało poważ-
ny dorobek naukowy. Współpraca między gronem profesorskim a rektorem, 
który cieszył się ogromnym szacunkiem i poważaniem wśród nich, układała 
się pomyślnie. Ksiądz Tadeusz Silnicki, europejskiej klasy historyk i kanonista, 
podczas jednego z wykładów miał powiedzieć, że jeszcze za życia wyniósłby 
Zienkiewicza na ołtarze 122.

Troska o formację alumnów

Formacja kandydatów do kapłaństwa dokonuje się na dwóch płaszczyznach: 
duchowej i intelektualnej. Nie ma żadnych racji, dla których kandydat do 
przyjęcia sakramentu święceń mógłby zostać zwolniony z formowania się na 
którejkolwiek z podanych płaszczyzn. Żadne decyzje nie mogą wpływać ujemnie 
ani ograniczać formacji do kapłaństwa, ani czynić mniej ważnym którykolwiek 
z podanych wyżej aspektów. Wychowanie na płaszczyźnie duchowej i intelek-
tualnej alumnów seminarium wrocławskiego od 1947 r. przerywane było ko-
niecznością pracy fizycznej. Wszyscy mieszkańcy Wrocławia zobowiązani byli 
wówczas do odgruzowania powierzonej sobie części zrujnowanego miasta. Nikt 
nie kwestionował tej konieczności. Sytuacja alumnów kierowanych do pracy 
fizycznej, która też była częścią formacji, pogorszyła się gdy w 1952 r. inf. Lagosz 
nakazał klerykom zatroszczyć się o dwa majątki rolne przynależące do Kurii 
Wrocławskiej oraz o odbudowę poszczególnych budynków znajdujących się na 
Ostrowie Tumskim, co nie było bez szkody dla formacji naukowej i duchowej. 
Ta kwestia zostanie rozszerzona w kolejnym paragrafie. Dodatkowym utrudnie-
niem był fakt inwigilacji seminarium przez Urząd Bezpieczeństwa. Komuniści 
nie tylko chcieli mieć wpływ na stan kadry naukowej, kontrolowali również 
wykłady. Zależało im na stworzeniu w seminarium „technikum teologicznego”, 

121	 Staniszewski, Ksiądz infułat Kazimierz Lagosz, 221.
122	 Swastek, Sługa Boży ks. Aleksander Zienkiewicz, 37.



299Ksiądz Aleksander Zienkiewicz jako rektor…

a nie prawdziwej uczelni wyższej. Ograniczono przydział żywności oraz pró-
bowano zastraszyć kleryków groźbami i częstymi kontrolami 123.

Formacja duchowa

Formacja duchowa zmierza do tego, by życie duchowe kandydata do kapłaństwa 
charakteryzowało się umiejętnością zażyłej, przyjacielskiej łączności z Chrystu-
sem – Kapłanem 124. Nad formacją duchową alumnów za rządów ks. Zienkiewicza 
czuwali ks. Sąsiadek i ks. Pazdur, o czym już mówiono. 

Droga do osiągnięcia przyjaźni z Jezusem prowadzi przez praktyki religijne, 
zwłaszcza codzienną Eucharystię 125. Zgodnie z ustalonym regulaminem klerycy 
zobowiązani byli do uczestnictwa w codziennej Eucharystii oraz do spełniania 
innych praktyk religijnych. Co warto podkreślić, sam rektor swoją pobożnoś-
cią i rozmodleniem imponował młodym alumnom. Zgodnie ze świadectwem 
jednego z nich: Klerycy zabiegali, by móc służyć ks. Zienkiewiczowi do Mszy 
Świętej 126. Codzienną Eucharystię dla kleryków sprawował sam rektor, który 
jak już mówiono, był stale obecny w seminarium, gdyż ks. Lagosz zabronił 
mu głoszenia rekolekcji i kazań w parafiach 127. Tłumaczył swoją decyzję troską 
o sprawy wychowawcze seminarium. 

Sprawozdania ks. Sąsiadka dostarczają wiele informacji na temat formacji 
duchowej alumnów seminarium duchownego we Wrocławiu. Życie wewnętrzne 
w seminarium i ćwiczenia duchowe alumnów były ściśle określone regulaminem 
seminaryjnym. Codziennie rano alumni zobowiązani byli do półgodzinnego 
rozmyślania. Od wieczornych modlitw do zakończenia modlitw porannych 
obowiązywało ich również święte milczenie. Milczenie było wymagane także 
podczas obiadu i kolacji. W tym czasie klerycy wsłuchiwali się w lekturę reli-
gijną lub list pasterski, który odczytywał wyznaczony na dany dzień orator. 
Alumni codziennie rano uczestniczyli we Mszy Świętej. Znaczna ich część 
przystępowała do komunii świętej, co nie było wówczas ich obowiązkiem 128. 
Klerycy zobowiązani byli do cotygodniowego korzystania z sakramentu pokuty 
i pojednania. Spowiedź odbywała się zasadniczo w piątek, który w seminarium 

123	 Biskup, “Ksiądz rektor Aleksander Zienkiewicz,” 62–63.
124	 Marian Biskup and Aleksander Radecki, eds., Metropolitalne Wyższe Seminarium Duchowne 

we Wrocławiu (Wrocław: Metropolitalne Wyższe Seminarium Duchowne, 2002), 104.
125	 Biskup and Radecki, 104.
126	 Ankieta II, ksiądz Adam.
127	 Swastek, Sługa Boży ks. Aleksander Zienkiewicz, 39.
128	 Staniszewski, Ksiądz infułat Kazimierz Lagosz, 218.



300 Rafał Michaelis

był dniem pokutnym, lub w pierwszy czwartek miesiąca 129. W tym czasie do 
dyspozycji kleryków było ośmiu spowiedników seminaryjnych. W praktyce 
jednak spowiedź odbywała się nieregularnie, ponieważ wyznaczone terminy 
pokrywały się z wypełnianiem obowiązku pracy fizycznej. W związku z tym 
klerycy korzystali ze spowiedzi w okolicznych kościołach wrocławskich, co 
ujemnie wpływało na ich rozwój duchowy, byli bowiem pozbawieni stałego spo-
wiednika. Oprócz zasadniczych praktyk religijnych klerycy brali udział również 
w wieczornych modlitwach z ogólnym rachunkiem sumienia, południowych 
modlitwach z rachunkiem sumienia szczegółowym i modlitwą Anioł Pański 
oraz modlitwie brewiarzowej 130. Alumni uczestniczyli również w konferen-
cjach ascetycznych, które miały na celu wyrobienie w nich ducha pobożności 
i praktykę życia duchowego, ducha karności i pracowitości. Celem pogłębienia 
nabożeństwa do Najświętszego Serca Pana Jezusa klerycy zobowiązani byli do 
odprawienia comiesięcznej godziny świętej. Dwa lub trzy razy w roku organizo-
wano czterodniowe rekolekcje, zazwyczaj w Wielkim Poście i na początku roku 
akademickiego. Najczęściej funkcję rekolekcjonistów pełnili ojcowie duchowni, 
bardzo rzadko zapraszano kogoś spoza seminarium. Raz w miesiącu odbywał 
się dzień skupienia dla kleryków. W niedziele i święta klerycy brali udział 
w Mszach Świętych w katedrze, gdzie spełniali różne funkcje. Część z nich 
była zaangażowana w asystę liturgiczną, kolejni śpiewali w chórze. Formację 
duchową zaburzał nadmiar pracy fizycznej i zajęć dodatkowych 131. Ksiądz Są-
siadek zwracał niejednokrotnie uwagę rektorowi i moderatorom seminaryjnym 
na te problemy, pozostawały one jednak nierozwiązane. Zauważył również, że 
wychowanie seminaryjne wygląda raczej na tresurę niż autentyczną formację. 
W swoim sprawozdaniu nadmienił, że wśród moderatorów za mało było uczuć 
życzliwych i miłości wobec kleryków oraz zrozumienia ich problemów 132. Taka 
atmosfera uniemożliwiała spokojny rozwój alumnów, natomiast wywoływała 
niezadowolenie i napięcie. 

Formacja naukowa

Ksiądz A. Zienkiewicz był rektorem również w najtrudniejszych dotąd cza-
sach dla teologicznych ośrodków naukowych. Brakowało wykładowców, 

129	 Staniszewski, 218.
130	 Mandziuk, Historia Kościoła katolickiego na Śląsku, 331.
131	 Staniszewski, Ksiądz infułat Kazimierz Lagosz, 217.
132	 Staniszewski, 217.



301Ksiądz Aleksander Zienkiewicz jako rektor…

a wrocławskie seminarium musiało korzystać z pomocy samodzielnych pracow-
ników naukowych, stąd następowały częste zmiany personalne na niektórych 
katedrach. 

Pomimo braków kadrowych seminarium szybko dorównało poziomem 
pozostałym ośrodkom naukowym. Pracowano również nad zmianą systemu 
prowadzenia wykładów, które angażowałyby słuchaczy do czynnej współpra-
cy z profesorem podczas zajęć 133. W tym okresie korzystano z regulaminu dla 
alumnów Wyższego Seminarium Duchownego we Wrocławiu, opracowanego 
przez rektorów seminariów duchownych na zjazdach, które miały miejsce 
we Wrocławiu i Poznaniu w latach 1950–1951 134. Wcześniej opierano się na 
regulaminie wypracowanym przez seminarium krakowskie. Powojenną dzia-
łalność seminarium można podzielić na trzy okresy: budowania (1947–1951), 
eksperymentów (1951–1956) oraz stabilizacji (od 1956 r.). Czas rządów rektor-
skich ks. Zienkiewicza przypada na drugi okres i częściowo na trzeci. Należy 
zaznaczyć, że to właśnie on najbardziej zabiegał o normalizację sytuacji semi-
narium duchownego we Wrocławiu, czego przejawem była reforma formacji 
seminaryjnej. W związku z wzrostem liczby kapłanów ks. Lagosz przedłużył 
studia z pięciu do sześciu lat 135. Pod koniec swoich rządów we Wrocławiu, gdy 
nie istniała już nagląca potrzeba kształcenia kapłanów, wikariusz kapitulny 
postanowił przedłużyć studia seminaryjne do lat siedmiu: „Z początkiem roku 
akademickiego 1956/57 Rektorat Seminaryjny doda jeszcze jeden roczny kurs 
wstępny, czyli zerowy, który uzupełniać będzie wiadomości humanistyczne 
i ogólne kandydatów do kapłaństwa, czyli pobyt alumnów w seminarium 
będzie trwał 7 lat” 136.

Ten zabieg rządcy diecezji nie został zrealizowany z uwagi na „odwilż paź-
dziernikową”, która pozbawiła go urzędu wikariusza kapitulnego. Wprowadzenie 
„roku zerowego” miało na celu uzupełnienie podstawowej wiedzy adeptów do 
kapłaństwa z zakresu języka polskiego, historii, literatury i kultury. Ówczesne 
szkoły średnie nie zapewniały dostatecznej formacji ludzkiej, kulturalnej i du-
chowej, tak koniecznej do podjęcia formacji kapłańskiej. Nadmiar obowiązków 
w seminarium uniemożliwiał alumnom nadrobienie ewentualnych zaległości. Jak 
zostało już wspomniane, regularne studium uniemożliwiały zajęcia dodatkowe 
(m.in.: orkiestra dęta, teatr, nauka jazdy samochodem, o czym szerzej powie 
się w dalszej części paragrafu) oraz praca fizyczna, która włączana w porządek 

133	 Marcinowski, “Seminarium wrocławskie,” 6.
134	 Urban, “30-lecie Wyższego Seminarium Duchownego we Wrocławiu,” 249.
135	 Staniszewski, Ksiądz infułat Kazimierz Lagosz, 234.
136	 Staniszewski, 234.



302 Rafał Michaelis

dnia seminaryjnego, kolidowała z innymi zajęciami, głównie wykładami 137. 
Praca przy odgruzowywaniu miasta nie zabierała klerykom czasu przeznaczo-
nego na wykłady, jednak zajmowała popołudnia, czyli czas przeznaczony na 
studium osobiste. Natomiast praca w folwarkach rolnych odbierała klerykom 
całe tygodnie wykładów, co powodowało poważne zaległości, które musieli 
nadrobić samodzielnie 138. Ze sprawozdania ks. Zienkiewicza wynikało, że taki 
stan rzeczy doprowadził do fatalnych wyników egzaminów. Najgorzej sytua-
cja przedstawiała się w latach 1953–1954. Dopiero na skutek zabiegów rektora 
alumni w czasie sesji egzaminacyjnej mieli więcej czasu na studium, problem 
pracy został rozwiązany w inny sposób. 

Systematyczną pracę naukową uniemożliwiały też częste zmiany kadrowe. 
Profesorowie, którzy nie chcieli podporządkować się woli wikariusza kapitulnego, 
byli zwalniani z pełnionych funkcji i przenoszeni do pracy duszpasterskiej 139.

Kolejnym utrudnieniem był brak podręczników oraz możliwości powielania 
skryptów. Konieczne było stałe spisywanie wykładów 140. W latach 1953–1958 
na 157 studentów na dwóch kursach podręcznik do historii posiadało zaledwie 
22 kleryków. Podobnie sprawa miała się z innymi przedmiotami 141.

Od 1952 r. funkcjonował przy seminarium chór chłopięcy zainicjowany 
przez ks. Lagosza. Zgodnie z jego zarządzeniem chór mieli współtworzyć kle-
rycy. Początkowo siedzibą chóru była kamienica nr 4 na Ostrowie Tumskim, 
a po kilku miesiącach ośrodek został przeniesiony do gmachu seminarium 
duchownego. Udział kleryków w chórze był niemały. W 1955 r. z bliżej nie-
znanych powodów chór chłopięcy został rozwiązany 142. Nie spowodowało to 
bynajmniej ulgi w porządku seminaryjnym, ponieważ chór – od tego czasu – 
tworzyli wyłącznie klerycy.

Od listopada 1954 r. w myśl zarządzenia wikariusza kapitulnego każdy kleryk 
w ciągu swego studium w seminarium powinien dobrze opanować śpiew oraz 
grę na dowolnym instrumencie, ponieważ wykształcenie muzyczne może być 
przydatne w przyszłej pracy duszpasterskiej 143. W tym czasie powstała również 
orkiestra smyczkowa 144. Zakupiono nowe instrumenty, które były formą pre-
mii za wykonywaną przez alumnów pracę. Klerycy należący do orkiestr lub 

137	 Marcinowski, “Seminarium wrocławskie,” 74.
138	 Marcinowski, 75.
139	 Ankieta IV, ksiądz Stanisław.
140	 Urban, “30-lecie Wyższego Seminarium Duchownego we Wrocławiu,” 251.
141	 Urban, 251.
142	 Urban, 65.
143	 Urban, 66.
144	 Ankieta I, ksiądz Stefan.



303Ksiądz Aleksander Zienkiewicz jako rektor…

chórów nie byli zwolnieni z prac fizycznych, w związku z czym czas przezna-
czony na naukę gry lub śpiew odejmowano z czasu studium. Taki stan rzeczy 
musiał wprowadzić poważny zamęt do trybu studiów. W praktyce pozosta-
wało studentom na naukę około dwóch godzin dziennie. Alumni wrocławscy 
byli przeładowani programem zajęć, wykładów, ćwiczeń muzycznych i pracy 
fizycznej 145. Z relacji ks. Wincentego Urbana, który wizytował seminarium 
w 1954 r., wynika, że rozkład godzin zajęć kleryków wyglądał następująco: 
„Godz. 8.00–12.20 przedmioty wykładowe, 14.00–18.00 orkiestra, instrukcje 
fortepianowe, ćwiczenia indywidualne, 16.00–18.00 w sobotę chór i śpiew. 
W tych trudnych eksperymentach alumni zdobywali wiedzę, nie mieli jednak 
czasu na jej pogłębienie” 146. 

Nagromadzenie zajęć sprawiło, że zarówno chór, jak i orkiestry nie funk-
cjonowały należycie. Klerycy, chcąc zyskać czas na studium, zwalniali się 
z prywatnych zajęć, jednak brak systematyczności ćwiczeń muzycznych był 
widoczny podczas prób orkiestry. Gdy sprawa ta dotarła do ks. Lagosza, ostro 
zareagował i wydał rozporządzenie następującej treści: „Jedna godzina dziennie 
ćwiczeń jest obowiązkiem dla każdego kleryka z zespołu orkiestry. Absencja 
nieusprawiedliwiona pociągnie za sobą odpowiednie sankcje” 147.

Obrona podjęta przez Zienkiewicza przyniosła rezultaty przeciwne do ocze-
kiwanych: ordynariusz wrocławski zarządził, że klerycy przed ukończeniem 
studiów będą zdawali ścisły egzamin ze śpiewu i muzyki, a ci, którzy go nie 
zdadzą, nie otrzymają święceń kapłańskich 148. Rektor starał się zwrócić uwagę 
ordynariusza na fakt, że zadaniem kleryków jest przede wszystkim dobre przy-
gotowanie się do pracy duszpasterskiej oraz osiągnięcie odpowiedniej wiedzy i że 
inne aktywności mogą podejmować w czasie wolnym, którego i tak mają zbyt 
mało 149. Wikariusz kapitulny miał jednak inne zdanie na ten temat. Twierdził, 
że „Absolwenci seminarium duchownego we Wrocławiu mają pełnić na swoich 
placówkach także misję kulturalną i przyczyniać się do umuzykalnienia ludu 
polskiego” 150. Ponadto uważał, że „na wykładach należy podać rzeczy najprost-
sze, istotne, a odrzucić drobiazgi. Każdy profesor powinien nauczać studenta 
na wykładzie tak, by nie musiał już uczyć się w domu” 151.

145	 Urban, “30-lecie Wyższego Seminarium Duchownego we Wrocławiu,” 250.
146	 Urban, 250.
147	 Marcinowski, “Seminarium wrocławskie,” 84.
148	 Marcinowski, 85.
149	 Ankieta III, ksiądz Witold.
150	 Marcinowski, “Seminarium wrocławskie,” 85.
151	 Urban, “30-lecie Wyższego Seminarium Duchownego we Wrocławiu,” 249.



304 Rafał Michaelis

W okresie eksperymentów (1951–1956) nastąpił pewien przerost. Seminarium 
stało się czymś w rodzaju instytucji kształcenia zawodowego, a nie wydziałem 
uniwersyteckim 152. Rektor Zienkiewicz w tym czasie podejmował działania, które 
miały na celu normalizację sytuacji panującej w seminarium. Niejednokrotnie 
musiał zmagać się z zarządzeniami ks. Lagosza, które z seminarium czyniły 
ośrodek szkolenia zawodowego. Rektor zabiegał, aby w życiu seminaryjnym 
formacja intelektualna, duchowa i prace fizyczne były zrównoważone 153.

Praca fizyczna

Praca naukowa i fizyczna zawsze zajmowała uprzywilejowane miejsce w formacji 
kapłańskiej. We Wrocławiu, szczególnie po 1947 r., nabrała ona szczególnego 
wymiaru. Klerycy pracowali nie tylko w celu zdobycia odpowiednich cech 
charakteru i doświadczenia, jak ciężko pracują ludzie, do których mieli być 
posłani z kapłańską posługą. Praca fizyczna stanowiła podstawę egzystencji 
seminarium duchownego po II wojnie światowej, bowiem klerycy prowadzili 
gospodarstwa rolne w Wojszycach i Trestnie. Z relacji ks. J. Marcinowskiego 
możemy dowiedzieć się o motywach i okolicznościach pracy kleryków w ku-
rialnych gospodarstwach.

W maju 1952 roku dowiedzieliśmy się, że Kuria Wrocławska przejęła w dzierżawę 

od Caritasu 48-hektarowe gospodarstwo rolne […]. Zaraz też powiedział nam 

o tym sam wikariusz kapitulny. Zarazem wyjaśnił, że chce, aby klerycy zaprawiali 

się w jakiejś mierze do pracy fizycznej i na roli. Oczywiście – tłumaczył dalej – 

trzeba tak zorganizować tę pracę – co zależy od przełożonych seminaryjnych – aby 

nauka na tym nie cierpiała. Z początku wystarczy tam wysłać codziennie do pracy 

ośmiu kleryków. Niech wyjeżdżają rano, a wieczorem wracają do seminarium. 

A kiedy w Trestnie zostanie przygotowane mieszkanie, to będą tam przebywać 

i pracować po tygodniu, tzn. będzie tam stale ośmiu kleryków, zmieniających się 

co tydzień. […] Na początku maja pan kierownik Trestna upomniał się o przysła-

nie kleryków do pracy, prosiłem go o zwłokę, ponieważ kleryków by to bardzo 

przygnębiło i wpłynęło jak najgorzej na wynik egzaminów, które w tym czasie 

już były w toku 154.

152	 Urban, 249.
153	 Mandziuk, Historia Kościoła katolickiego na Śląsku, 331.
154	 Marcinowski, “Seminarium wrocławskie,” 74.



305Ksiądz Aleksander Zienkiewicz jako rektor…

Te blisko 50-hektarowe gospodarstwa zapewniały wyżywienie i byt materialny 
klerykom, profesorom i wszystkim potrzebującym, którzy przychodzili po 
pomoc do seminaryjnej furty. Studenci wrocławskiego seminarium włączyli 
się również w odbudowę Wrocławia zniszczonego podczas II wojny światowej.

Pierwsi klerycy, oprócz realizowania programu naukowo-formacyjnego, anga-

żowali się w odgruzowanie budynku Wyższego Seminarium Duchownego oraz 

pracowali przy wykopie na przewody elektryczne, aby umożliwić doprowadze-

nie na Ostrów Tumski prądu, zwłaszcza do katedry i budynku seminaryjnego. 

W okresie tym alumni włożyli wiele trudu w podniesienie z gruzów zniszczonej 

katedry i sąsiednich ulic na Ostrowie Tumskim, które uległy dewastacji na skutek 

działań wojennych. W tych pierwszych powojennych latach studenci teologii 

Wyższego Seminarium Duchownego wraz z przełożonymi i profesorami swoim 

zaangażowaniem dawali świadectwo wierności obranemu powołaniu i wielkiej 

troski o przyszłość tego, co budowali nie tylko dla siebie, ale i dla następnych 

pokoleń 155.

Do zadań kleryków należało przede wszystkim odbudowanie gmachu semina-
rium duchownego zniszczonego w czterdziestu procentach w wyniku działań 
wojennych. Zobowiązani byli również do podniesienia z ruin budynku katedry 
wrocławskiej oraz – zgodnie z zawartą z władzami państwowymi umową – 
musieli odgruzować plac Katedralny, ulicę Katedralną, ulicę Wyszyńskiego, 
część rynku i poszczególne ulice przynależące administracyjnie do Ostrowa 
Tumskiego. Rektor Zienkiewicz, znając wspomnienia alumnów związane 
z okupacją niemiecką, zdawał sobie sprawę, że formację do kapłaństwa należy 
rozpocząć od kształtowania dobrze pojętego człowieczeństwa 156. Zachęcał za-
tem alumnów do głębokiej pobożności i pracowitości, wytrwałości na objętej 
drodze i do patriotyzmu. Praca fizyczna wykonywana była w myśl regulaminu, 
w którym podkreślano, że każdy alumn seminarium duchownego we Wrocła-
wiu obowiązany jest – obok studiów – pracować fizycznie 157. Ponadto alumni 
musieli zadbać o trwałość wykonanych prac. W tym celu pełnili nocne warty 
na Ostrowie Tumskim, aby zapobiec dewastacji obiektów przez szabrowników, 
jak i ochronić sprzęt budowlany 158. Do omawianej aktywności zobowiązani byli 

155	 Józef Pater, Ksiądz infułat dr Karol Milik jako rządca archidiecezji wrocławskiej w latach 
1945–1951, Rozprawy Naukowe. Papieski Wydział Teologiczny we Wrocławiu 92 (Wrocław: 
Papieski Wydział Teologiczny, 2012), 182.

156	 Mandziuk, Historia Kościoła katolickiego na Śląsku, 330–31.
157	 Mandziuk, 333.
158	 Mandziuk, 333.



306 Rafał Michaelis

wszyscy alumni bez wyjątku. Mnogość zadań, wykonywanych często kosztem 
studium i modlitw, budziła sprzeciw w klerykach, którzy informowali o tym 
swojego rektora. Wówczas ks. Zienkiewicz starał się wyjaśnić im sens tego, co 
robią. Zachęcał do wytrwałości i cierpliwości. Jego charakter, osobista świętość 
i czystość intencji sprawiały, że jego wypowiedzi spotykały się z pełnym zro-
zumieniem wychowanków 159. Ze wspomnień ówczesnych kleryków wynika, iż 
pracy fizycznej było dużo:

Poza Ostrowem Tumskim w całości była jeszcze ul. Wyszyńskiego, która wtedy była 

wąskim przejściem. Następnie miasto aż do kościoła Bożego Ciała. Gróz ładowali-

śmy na wozy i wywoziliśmy. Miejsca, gdzie się to zwalało, to: hałda naprzeciwko 

cmentarza przy ulicy Bardzkiej, następnie nad Odrą za kościołem św. Wawrzyńca 

oraz za dworcem głównym PKP. Ksiądz rektor Aleksander Zienkiewicz był bardzo 

przeciwny tym pracom, to był dla niego krzyż. On nie był oporny, żeby pracować, 

ale nie tak ciężko i kosztem nauki. Nadawał pracy wartość duchową. Miało to być 

ćwiczenie woli, uodpornienie się na trudności, jakie niesie życie. Ponadto co pięć 

tygodni jeden rocznik wyjeżdżał na gospodarstwo. Chór i orkiestra nie zwalniały 

z prac, wyjątkowo tylko. To były Wojszyce i Trestno. Ja jeździłem do Wojszyc. Tam 

hodowaliśmy krowy i świnie. Na polach uprawialiśmy buraki, ziemniaki i rozmaite 

zboża. Do prac nadzorczych i ważniejszych, takich jak sama uprawa i zasiew, byli 

zatrudnieni i wyznaczeni ludzie świeccy. Przełożonym na miejscu był ks. Kiwacz. 

Obecny był również ksiądz Józef Pazdur, który pełnił rolę ojca duchownego. Tam 

była kaplica. Codziennie rano mieliśmy Mszę świętą i modlitwy. Były dwa miesiące 

wakacji i nie było wolnych sobót tak jak dzisiaj. Klerycy nie zajmowali się domem. 

Były panie, które sprzątały i pomagały w kuchni 160.

Obowiązek pracy fizycznej w takiej formie rozszerzył ówczesny rządca diece-
zji. Polecił rektorowi zatroszczyć się o stan chodnika przynależącego do placu 
Katedralnego. Po wykonaniu tej pracy zlecał kolejne: klerycy mieli uporząd-
kować swój plac Katedralny, to jest dzisiejszy trawnik znajdujący się po stronie 
wschodniej katedry, a przed frontem seminarium duchownego także wszystkie 
cztery chodniki wokół tego placu, częściowo również i jezdnię. Początkowo 
klerycy mieli pracować wyłącznie w czasie wolnym, bez szkody dla studium, 
stąd przyjęli te polecenia za rzecz normalną, bo każdy wtedy rozumiał potrzebę 
porządkowania miasta. W późniejszych tygodniach prac zaczęło przybywać 161. 

159	 Swastek, Sługa Boży ks. Aleksander Zienkiewicz, 40.
160	 Ankieta I, ksiądz Stefan.
161	 Marcinowski, “Seminarium wrocławskie,” 69–70.



307Ksiądz Aleksander Zienkiewicz jako rektor…

W piśmie skierowanym do Prezydium Miejskiej Rady Narodowej we Wrocławiu 
ks. Lagosz napisał:

W 1953 roku alumni Arcybiskupiego Wyższego Seminarium Duchownego w ra-

mach pracy społecznej odgruzowali na Wyspie Tumskiej i w pobliskim sąsiedz-

twie następujące ulice: świętego Marcina, Najświętszej Maryi Panny, świętej 

Jadwigi, Szczytnicką, Wieczorka, Prałacką, Katedralną i plac Katedralny, o łącznej 

długości 1289 metrów. […] W roku 1953 uporządkowali również ogrody przy 

gmachu seminarium duchownego i domach kanonickich oraz ogród i park nad 

Odrą. Pracując fizycznie, klerycy osiągnęli wysoki poziom etyczny: byli bardzo 

punktualni i pracowali wzorowo. Przy odgruzowaniu procowali również księża 

profesorowie i mieszkańcy Wyspy Tumskiej. Księża kanonicy kapitulni odgruzo-

wywali kościół Najświętszej Maryi Panny 162.

Początkowo nadmiar prac fizycznych spotykał się ze sprzeciwem tak kleryków, 
jak i profesorów. Widząc jednak owoce wspólnego trudu, Zienkiewicz w spra-
wozdaniu ze stanu seminarium duchownego za rok 1954 napisał, że zajęcia 
związane z odgruzowaniem miasta i obsługą gospodarstw rolnych od strony 
psychicznej nie przedstawiają już trudności 163. Alumni podejmowali również 
samodzielne inicjatywy związane z aktywnością fizyczną, np. z okazji kolejnej 
rocznicy święceń kapłańskich swojego rektora jako dar jubileuszowy w czasie 
wakacji wywieźli 300 furmanek gruzu.

Klerycy angażowali się również w prace remontowe i adaptacyjne na terenie 
samego seminarium. Trzy bomby, które trafiły w budynek seminaryjny, spowo-
dowały wiele zniszczeń. Niemal w ogóle nie było dachu 164. Wszystkie przedsię-
wzięcia budowlano-konserwatorskie doprowadziły do powstania krzywdzących 
opinii na temat kleryków wrocławskiego seminarium duchownego, którym 
twardo stawiał opór Zienkiewicz.

Obowiązek pracy wpisany był w opłaty, które wnoszono za pobyt w semina-
rium. Było to 300 złotych plus kilogram tłuszczu. Funkcjonowały też stypendia 
umożliwiające zwolnienie z opłat lub z prac 165.

Prace prowadzone w seminarium duchownym były wynikiem konieczności 
ekonomicznej i historycznej, choć zaburzały porządek formacji seminaryjnej. 
Zniszczenia, jakie pozostawiła po sobie II woja światowa, wymagały naprawy 

162	 Staniszewski, Ksiądz infułat Kazimierz Lagosz, 229.
163	 Staniszewski, 229.
164	 Biskup and Radecki, Metropolitalne Wyższe Seminarium Duchowne we Wrocławiu, 81.
165	 Ankieta IV, ksiądz Stanisław.



308 Rafał Michaelis

i uporządkowania. Klerycy nie mogli uchylać się od obowiązku doprowadzenia 
ojczyzny do ładu gospodarczego, kulturowego i duchowego. 

Również zajęcia w majątkach rolnych były spowodowane złą sytuacją eko-
nomiczną, dlatego podjęcie ich było konieczne w celu wyżywienia tak wielkiej 
liczby alumnów i profesorów. 

Rektor Zienkiewicz, czasem niezrozumiany przez swoich kleryków, potrafił 
stworzyć alumnom odpowiedni system aktywności, nakazanej przecież odgórnie, 
tak by nie dopuścić do strat w zakresie studium i formacji duchowej. Potrafił 
wyrobić w klerykach szacunek do ludzi pracy i wpoić im, że do wielkich rzeczy 
dojść można tylko wytrwałym działaniem. Potrafił również twardo zareagować 
i bronić kleryków, gdy wyznaczone im zadania były ponad ich siły i możliwo-
ści czasowe. Taki stan rzeczy przyniósł paradoksalnie dobre owoce, ponieważ 
klerycy po ukończeniu seminarium posiadali nie tylko wiedzę teologiczną, 
ale również wiedzę z zakresu agronomii i budownictwa. Podejmując pracę na 
terenie Archidiecezji Wrocławskiej, stawali się nie tylko duszpasterzami, ale 
również animatorami życia społecznego. 

Podsumowanie

W niniejszym artykule ukazano życie i działalność ks. Zienkiewicza jako rektora 
Arcybiskupiego Wyższego Seminarium Duchownego we Wrocławiu. Ksiądz 
Zienkiewicz, dzięki wcześniejszej pracy wśród alumnów niższego seminarium 
duchownego w Żaganiu, zasłynął jako wybitny wychowawca i formator, co 
predysponowało go do podjęcia funkcji rektora. Jego zaledwie 5-letnia kadencja 
była czasem zmagania się z władzami państwowymi i kościelnymi. W jej trakcie 
udało się rektorowi w znacznej części odbudować kadrę profesorską i przywrócić 
wysoki poziom kształcenia w seminarium. Godząc studium z naturalnym ryt-
mem formacyjnym i pracą fizyczną, wychował księży-społeczników, którzy nie 
tylko spełniali swoje funkcje kapłańskie na terenie archidiecezji, ale animowali 
również życie społeczne w środowisku parafii.

Ksiądz Zienkiewicz przeprowadził seminarium przez najtrudniejszy okres 
w powojennej historii. Okazał się sprawnym zarządcą, który dzięki sympatii 
do młodych ludzi i szacunku, jakim cieszył się wśród nich, zarówno świeckich, 
jak i duchownych, był również dobrym wychowawcą. Błędy personalne, które 
się mu zdarzały, z całą pewnością nie wynikały ze złej woli rektora, ale były 
skutkiem panującej sytuacji politycznej w Polsce i w archidiecezji wrocławskiej 
zarządzanej przez wikariusza kapitulnego ks. Lagosza, narzuconego przez 
władze komunistyczne. Jako rektor potrafił przezwyciężyć trudności związane 



309Ksiądz Aleksander Zienkiewicz jako rektor…

z ingerencją rządcy diecezji w działalność seminarium, uchronić je przed obniże-
niem poziomu naukowego i jego rangi, nie dopuścić do przyjęcia święceń osób, 
które do seminarium wstąpiły z niesłusznych pobudek, chociaż nie sposób było 
uniknąć błędu w polityce personalnej. Dbał by relacje z moderatorami i profe-
sorami układały się poprawnie i nacechowane były solidarnością. Umiejętnie 
łączył formację duchową i intelektualną alumnów z pracą fizyczną nakazaną 
klerykom przez wikariusza kapitulnego, minimalizując szkody wynikające 
z jego decyzji dla działania seminarium.

Najlepszym podsumowaniem okresu kierowania seminarium przez ks. Zien-
kiewicza są słowa alumnów zapisane w kronice seminaryjnej z okazji jubileuszu 
kapłańskiego: 

W głębokich słowach przedstawił nam obraz prawdziwego kapłaństwa Chrystu-

sowego. Nie piękno słów, nawet nie głębia treści, wywarły na nas najgłębsze 

wrażenie. Za słowem i treścią spotykamy się codziennie. Wzruszył nas jednak 

autentyzm Jego kapłaństwa i właśnie za to go cenimy, kochamy i dziękujemy 166.

Niniejsze opracowanie wpisuje się w zamiar całościowego i szczegółowego przed-
stawienia życia i działalności kaznodziejskiej i dydaktycznej ks. Zienkiewicza 
jako wielkiego kapłana i wychowawcy. 

Bibliografia

Ankieta I, ksiądz Stefan, ur. 1924 roku, relacja z dnia 17 października 2013 roku, archiwum 
autora.

Ankieta II, ksiądz Adam, ur. 1931 roku, relacja z dnia 17 listopada 2013 roku, archiwum autora.
Ankieta III, ksiądz Witold, ur. 1927 roku, relacja z dnia 18 października 2013 roku, archiwum 

autora.
Ankieta IV, ksiądz Stanisław, ur. 1930 roku, relacja z dnia 23 października 2013 roku, archi-

wum autora.
Ankieta VI, ksiądz Jan, ur. 1932 roku, relacja z dnia 20 października 2013 roku.
Ankieta VII, ksiądz Stanisław, ur. 1926 roku, relacja z dnia 12 lutego 2016 roku.
Biskup, Marian. “Ksiądz rektor Aleksander Zienkiewicz – wychowawca młodzieży duchow-

nej.” In Ksiądz Aleksander Zienkiewicz – sylwetka duchowa, edited by Maria Lubieniecka 
and Jadwiga Wartalska, 60–66. Kraków: Bratni Zew, 2006.

166	 Kronika MWSD we Wrocławiu, lata 1962–1984. b.p., Archiwum Metropolitalnego 
Wyższego Seminarium Duchownego we Wrocławiu.



310 Rafał Michaelis

Biskup, Marian. “Kształcenie teologiczne w Wyższym Seminarium Duchownym we Wroc-
ławiu w latach 1947–1968.” In 300 lat Wydziału Teologicznego we Wrocławiu, edited by 
Ignacy Dec, 85–92. Wrocław: Papieski Wydział Teologiczny, 2002.

Biskup, Marian, and Aleksander Radecki, eds. Metropolitalne Wyższe Seminarium Duchowne 
we Wrocławiu. Wrocław: Metropolitalne Wyższe Seminarium Duchowne, 2002.

Bogaczewicz, Stanisław A. “Osoba i działalność księdza Aleksandra Zienkiewicza w świetle 
dokumentów aparatu bezpieczeństwa.” In Sługa Boży ks. Aleksander Zienkiewicz – wroc-
ławski kandydat na ołtarze, edited by Waldemar Irek, Jadwiga Wartalska, and Grzegorz 
Sokołowski, 55–100. Sympozja i Sesje Naukowe. Papieski Wydział Teologiczny we Wroc-
ławiu 25. Wrocław: Papieski Wydział Teologiczny we Wrocławiu, 2013.

Dec, Ignacy. “Formacja duchowa alumnów we Wrocławiu po II wojnie światowej.” In Unxit 
et misit: Księga jubileuszowa ku czci Księdza Biskupa Józefa Pazdura, edited by Ignacy 
Dec, 214–26. Wrocław: Papieski Wydział Teologiczny, 2000.

Dominiczak, Henryk. Organy bezpieczeństwa PRL w walce z Kościołem katolickim 1944–1990: 
W świetle dokumentów MSW. Kulisy Wywiadu i Kontrwywiadu. Warszawa: Dom Wy-
dawniczy Bellona, 2000.

Dudek, Antoni, and Ryszard Gryz. Komuniści i Kościół w Polsce (1945–1989). Kraków: Znak, 
2003.

Katalog IA28a/Bolesław Kominek/1258, Archiwum Archidiecezji Wrocławskiej. 
Kronika MWSD we Wrocławiu, lata 1962–1984. b.p., Archiwum Archidiecezji Wrocławskiej.
Krucina, Jan. “Formacja teologiczna alumnów.” In 50 lat Wyższego Seminarium Duchownego 

we Wrocławiu, edited by Ignacy Dec and Krystyn Matwijowski, 51–57. Wrocław: Insty-
tut Historyczny Uniwersytetu Wrocławskiego; Wrocławskie Towarzystwo Miłośników 
Historii, 1997.

Leszczyński, Mariusz. Księża diecezjalni ekspatrianci archidiecezji lwowskiej obrządku łaciń-
skiego: Słownik biograficzny. Centralny Projekt Badawczy IPN Władze Komunistyczne 
Wobec Kościołów i Związków Wyznaniowych w Polsce 1944–1989. Warszawa: Instytut 
Pamięci Narodowej, 2020.

Łatka, Rafał, and Józef Marecki. Kościół katolicki w Polsce rządzonej przez komunistów. War-
szawa: Instytut Pamięci Narodowej – Komisja Ścigania Zbrodni przeciwko Narodowi 
Polskiemu, 2017.

Mandziuk, Józef. Historia Kościoła katolickiego na Śląsku: Czasy najnowsze. Warszawa: Wy-
dawnictwo Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego, 2013.

Mandziuk, Józef. Słownik księży pisarzy archidiecezji wrocławskiej: 1945–1992. Warszawa: 
Wydawnictwo Akademii Teologii Katolickiej, 1997.

Mandziuk, Józef. “Zienkiewicz Aleksander.” In Słowniku polskich teologów katolickich, edited 
by Józef Mandziuk, vol. 9, 751–53. Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Kardynała 
Stefana Wyszyńskiego w Warszawie, 2006.

Marcinowski, Józef. “Seminarium wrocławskie w pierwszych latach powojennych.” Wrocław, 
1972.

Mroziuk, Ryszard. “Ojciec Józef Pazdur.” In Unxit et misit: Księga jubileuszowa ku czci Księ-
dza Biskupa Józefa Pazdura, edited by Ignacy Dec, 107–14. Wrocław: Papieski Wydział 
Teologiczny, 2000.

Nowak, Andrzej. Czas walki z Bogiem. Edited by Leszek Sosnowski. Kościół na Straży Polskiej 
Wolności 4. Kraków: Biały Kruk, 2011.



311Ksiądz Aleksander Zienkiewicz jako rektor…

Pater, Józef. Ksiądz infułat dr Karol Milik jako rządca archidiecezji wrocławskiej w latach 
1945–1951. Rozprawy Naukowe. Papieski Wydział Teologiczny we Wrocławiu 92. Wrocław: 
Papieski Wydział Teologiczny, 2012.

Pater, Józef. Z dziejów wrocławskiego Kościoła. Wrocław: Muzeum Archidiecezjalne, 1997.
Puciłowski, Józef. “Jeszcze o Wujku.” Nowe Życie 6, no. 15 (1988):10–11.
Sokołowski, Grzegorz. “Sprawa mianowania ks. Wincentego Urbana biskupem pomocniczym 

dla Wrocławia.” In Biskupi w rzeczywistości politycznej Polski ‘Ludowej’, edited by Rafał 
Łatka, vol. 2, 368–86. Warszawa: Instytut Pamięci Narodowej, 2020.

Staniszewski, Benedykt. Ksiądz infułat Kazimierz Lagosz jako rządca archidiecezji wrocławskiej 
w latach 1951–1956. Vol. 1. Wrocław: Instytut Historyczny Uniwersytetu Wrocławskiego, 
2000.

Swastek, Józef. Sługa Boży ks. Aleksander Zienkiewicz „Wujek”: Patron wychowawców i mło-
dzieży zagrożonej dyktaturą relatywizmu. Kraków: Bratni Zew, 2013.

Swastek, Józef. “Ś.p. ksiądz mgr Franciszek Sąsiadek TJ.” Wrocławskie Wiadomości Kościelne 
32, nos. 9–10 (1977): 250–56.

Swastek, Józef. “Wznowienie działalności Wyższego Seminarium Duchownego we Wroc-
ławiu.” In 50 lat Wyższego Seminarium Duchownego we Wrocławiu, edited by Ignacy 
Dec and Krystyn Matwijowski, 15–23. Wrocław: Instytut Historyczny Uniwersytetu 
Wrocławskiego; Wrocławskie Towarzystwo Miłośników Historii, 1997.

Swastek, Józef. “Życie i duchowość księdza prałata Aleksandra Zienkiewicza na tle historii 
archidiecezji wrocławskiej.” In Ksiądz Aleksander Zienkiewicz, kapłan i wychowawca: 
Sympozjum w piątą rocznicę śmierci, Wrocław 18–19 listopada 2000 r. Edited by Maria 
Chomik, Maria Lubieniecka, and Jadwiga Wartalska, 19–38. Kraków: Bratni Zew, 2001.

Teczki personalne zmarłych kapłanów, Jarosław Chomicki. b.p., Archiwum Archidiecezji 
Wrocławskiej.

Teczki personalne zmarłych kapłanów, Józef Marcinowski. b.p., Archiwum Archidiecezji 
Wrocławskiej.

Teczki personalne zmarłych kapłanów, Kazimierz Lagosz. b.p., Archiwum Archidiecezji 
Wrocławskiej. 

Teczki personalne zmarłych kapłanów, Nestor Szukalski. b.p., Archiwum Archidiecezji 
Wrocławskiej.

Teczki personalne zmarłych kapłanów, Wincenty Urban. b.p., Archiwum Archidiecezji 
Wrocławskiej.

Terlecki, Ryszard. “Wielki wygnaniec. Metropolita krakowski ksiądz arcybiskup Eugeniusz 
Baziak.” In Kościół w godzinie próby 1945–1989: Nieznane dokumenty i świadectwa, edited 
by Tomasz Balon-Mroczka and Jarosław Szarek, 30–43. Kraków, 2006.

Turkowski, Stanisław. “Ksiądz Aleksander Zienkiewicz – wychowawca młodzieży – w mojej 
pamięci.” In Ksiądz Aleksander Zienkiewicz, kapłan i wychowawca: Sympozjum w piątą 
rocznicę śmierci, Wrocław 18–19 listopada 2000 r. Edited by Maria Chomik, Maria Lubie-
niecka, and Jadwiga Wartalska, 39–62. Kraków: Bratni Zew, 2001.

Urban, Wincenty. “30-lecie Wyższego Seminarium Duchownego we Wrocławiu (1947–1977).” 
Colloquium Salutis. Wrocławskie Studia Teologiczne 15 (1983): 201–75.

Wójcik, Stefan. Katechizacja w warunkach systemu totalitarnego: Na przykładzie Administracji 
Apostolskiej Dolnego Śląska w latach 1945–1961. Prace Historyczne. Instytut Historyczny 



312 Rafał Michaelis

Uniwersytetu Wrocławskiego 15. Wrocław: Instytut Historyczny Uniwersytetu Wroc-
ławskiego, 1995.

Wójcik, Stefan. Ks. infułat dr Stanisław Turkowski: Lwowski duszpasterz na Dolnym Śląsku. 
Wrocław: Stefan Wójcik, 1999.

Zamiatała, Dominik. “Relacje prymasa Stefana Wyszyńskiego z ordynariuszami wrocławski-
mi w latach 1949–1974.” In Prymas Stefan Wyszyński i episkopat Polski, edited by Rafał 
Łatka and Dominik Zamiatała, 125–44. Biskupi w Realiach Komunistycznej Władzy. 
Warszawa: Instytut Pamięci Narodowej – Komisja Ścigania Zbrodni Przeciwko Naro-
dowi Polskiemu, 2023.

Zieliński, Zygmunt. Kościół w Polsce 1944–2002. Radom: Polskie Wydawnictwo Encyklo-
pedyczne, 2003.

Żaryn, Jan. Dzieje Kościoła katolickiego w Polsce (1944–1989). Warszawa: Neriton, 2003.

R afał Michaelis (ks.) – kapłan archidiecezji wrocławskiej; ukończył studia magisterskie 
na Papieskim Wydziale Teologicznym we Wrocławiu. Jego obszar badawczy obejmuje dzieje 
Kościoła na Śląsku, a zwłaszcza działalność rektorów wrocławskiego seminarium i wrocław-
skich biskupów pomocniczych.



© Papieski Wydział Teologiczny we WrocławiuLicencje Creative Commons BY-SA 4.0

Wrocławski Przegląd Teologiczny
33 (2025) 1, 313–361

Wrocław Theological Review
DOI: 10.52097/wpt.8724

Robert Goczał
Pontifical Faculty of Theology in Wrocław, Poland 
robert.goczal@pwt.wroc.pl 
ORCID: 0000-0001-8777-8488

Philosophy and Theology Combined?  
The Metaphysical Tradition of Western 

Scholasticism in the Field of Reflection on God 
Against the Background of St Thomas Aquinas’ 

Approach to the Concept of God
Połączenie filozofii i teologii? Metafizyczna tradycja zachodniej 

scholastyki i jej refleksja nad Bogiem na tle podejścia św. Tomasza 
z Akwinu wobec pojęcia Boga

Abstr act: The paper deals with two seemingly opposing fields pertaining to the 
relationship between theology and philosophy, in which the pursuit of apprehending 
Divinity through human experience may have divergent meanings. However, such an 
assumption only seems apparent in relation to scholastic thought, which turns out to 
be closely linked to religious thinking, both in the fields of theology and philosophy, 
which do not diverge from each other in sharp contrast. This is demonstrated in 
three sections, drawing on the source and supplementary literature, although rather 
in a general and opinion-forming approach than in the form of a systematic exegesis 
aimed at justifying this coherence. I also provided a brief introduction and some 
concluding remarks. In the following research, I examine the obvious links between 
theology and philosophy that point to the validity of this thesis. I based my thesis 
on historical and analytical insight into the leading metaphysical trends of medieval 
Western Scholasticism and Aquinas’ concept of Ipsum Esse, as well as comparable 
ideas in the second Latin scholastic thought at the turn of the late sixteenth and early 
seventeenth centuries, otherwise mainly observable in Francisco Suárez of the Jesuit 
Order. The last issue, I set out more extensively, refers to the Aquinas’ Ipsum Esse, which 
is a theory commonly tied to existential metaphysics, less frequently so with theology. 
Nevertheless, it can be reasonably demonstrated that Aquinas presumably pointed to 
Ipsum Esse as a metaphysical category that may convincingly combine theology with 
philosophy by thinking of God as a supreme being manifesting Himself in His inner 
nature within reality. Through this approach, Aquinas seems to fill an important gap 

F i l o z o f i a



314 Robert Goczał

that usually divides these two disciplines. Despite their presumed divergences, they 
undoubtedly have something in common. In Aquinas and scholastics who followed 
him to a large extent, God turns out to be the primum movens and Ipsum Esse and an 
underlying concept for both theology, which operates on the borders of metaphysics, 
and metaphysics, which operates on the boundaries of theology, although they are 
approaching God from different perspectives in their own respective fields. They seem 
to somehow refer to the same object of knowledge, namely by referring to the concept 
of God as either a metaphysical foundation, a doctrinal premise for further inquiries, 
or the ultimate climax of the entire system of knowledge.
Keywords: Latin Scholasticism, Renaissance Scholasticism, medieval metaphysics, 
God, Ipsum Esse, St Thomas Aquinas, Francisco Suárez

Abstrakt: W niniejszym artykule przedstawiono zagadnienie relacji dwóch pozornie 
przeciwstawnych refleksji: teologii i filozofii, które z założenia w dwojaki sposób dążą 
do uchwycenia Boskości z perspektywy ludzkiego doświadczenia. Takie założenie 
wydaje się jednak pozorne w odniesieniu do myśli scholastycznej, która jest ściśle 
powiązana z myśleniem religijnym, zarówno teologicznym, jak i filozoficznym, które 
w scholastyce nie są sobie przeciwstawiane, co zostało wykazane w trzech częściach, 
w oparciu o literaturę źródłową i uzupełniającą, choć raczej w ujęciu ogólnym i opi-
niotwórczym niż w formie systematycznej egzegezy mającej na celu uzasadnienie tej 
spójności. Artykuł zawiera również krótkie wprowadzenie i kilka uwag końcowych. 
W badaniach przedstawiono oczywiste powiązania między teologią a filozofią, które 
wskazują na zasadność tej tezy. Sama teza została oparta na historycznych i anali-
tycznych analizach wiodących metafizycznych nurtów średniowiecznej scholastyki 
zachodniej, koncepcji Ipsum Esse św. Tomasza z Akwinu, a także analogicznych idei 
w drugiej łacińskiej myśli scholastycznej na przełomie końca XVI i początku XVII w., 
skądinąd widoczne głównie u jezuity Franciszka Suáreza. Ostatnim zagadnieniem 
w niniejszym artykule jest Ipsum Esse św. Tomasza z Akwinu, powszechnie wiązane 
z metafizyką egzystencjalną, rzadziej z teologią. Niemniej jednak można zasadnie 
wykazać, że Akwinata przypuszczalnie wskazywał na Ipsum Esse jako kategorię me-
tafizyczną, która może przekonująco łączyć teologię z filozofią, rozważając Boga jako 
najwyższy byt objawiający swoją wewnętrzną naturę w świecie materialnym. Dzięki 
takiemu podejściu Akwinata wydaje się wypełniać ważną lukę, która zwykle dzieli 
te dwie dyscypliny. Pomimo pozornych rozbieżności, teologia i filozofia mają ze sobą 
elementy wspólne. U Akwinaty i scholastyków, którzy w dużej mierze poszli w jego 
ślady, Bóg okazuje się być primum movens i Ipsum Esse oraz pojęciem leżącym u pod-
staw zarówno teologii, która działa na pograniczu metafizyki, jak i metafizyki, która 
działa na pograniczu teologii, gdyż obie te refleksje traktują o Bogu, choć z różnych 
perspektyw, odnosząc się do tego samego przedmiotu poznania, a mianowicie pojęcia 
Boga jako metafizycznego fundamentu, naukowej przesłanki dla dalszych dociekań 
albo punktu kulminacyjnego całego systemu wiedzy.
Słowa kluczowe: scholastyka łacińska, scholastyka renesansowa, metafizyka 
średniowieczna, Bóg, Ipsum Esse, św. Tomasz z Akwinu, Franciszek Suárez



315Philosophy and Theology Combined?

Introduction

The relationship between theology and philosophy has been a contentious 
field of study for decades among theologians, philosophers, and Christians 

alike. With no preconceptions, those interested in medieval thought would not 
be surprised that it is plausible to find far-reaching analogies between medieval 
Christian theology and the scholastic philosophy, both in their disputed subject 
and in the vast frame of references. Such an understanding should come as no 
surprise because the ideas of Christian spirituality influenced philosophers of 
Neoplatonic and Aristotelian provenance directly or indirectly, hence many 
comparative associations can be discerned. This serves merely to indicate the 
subject of these considerations. 

However, while most non-religious contemporary thinkers have focused 
their efforts on proving or disproving the existence of God, few scholars have 
ever stopped to ask themselves the question: “Does the relationship between 
theology and philosophy presuppose only the reference of faith to reason, or 
is it merely the concept of God alone that constrains the divergence between 
them?” Presumably, it is not faith alone as a spiritual experience or reason it-
self as a cognitive experience, but the very concept of God, which is otherwise 
quite metaphysical in its essence, and constant reference to God that determine 
a certain connection between these apparently conflicting fields of human 
cognition (e.g. one appeals to faith, the other to sheer reason). As a result, 
such a claim may be in tension with a thesis that God is incomprehensible 
and without any basis in rationality. Nevertheless, the relationship between 
philosophy and theology cannot be reduced solely to reason or faith; rather, 
in either field a God-oriented goal ought to be pursued. The purpose of this 
article is to demonstrate that theology should not be deprived of metaphysics, 
or in other words, natural theology or first philosophy, just as metaphysics 
should not be deprived of reaching the theological plane, at least in the field 
of reflection directed at the Divine Being as the ultimate cause of existence. 
The inclusion of the basic theological premises and truths into the exposition 
of metaphysical truths supplements such reasoning with knowledge that aims 
to establish a reason (ratio) for all metaphysical doctrine as one that can be 
genuinely combined with theology. Significantly, commentators, drawing on 
scholastic doctrines, define such natural theology (first philosophy or meta-
physics) as scientia transcendens, which applies equally to created and uncreated 



316 Robert Goczał

beings, or to the supreme genus of being. 1 The fundamental ontological pre-
mies of scientia transcendens seems to be a fully immanent and infinite being, 
a cause by itself (causa sui) and its essential transcendence; in a word – Divine 
Being. A supernatural point at the end of metaphysical reflection is presented 
by Olivia Blanchette in her monograph on “being,” and other eminent scholars 
who point to the direction in which metaphysics is heading. 2 Quite a similar 
position can be observed in Duns Scotus († 1308), for whom the metaphysical 
science of the transcendentals (nomina transcendentalia) was supposed to open 
the knower to the aspect of Transcendence or, in other words, was supposed to 
reach the supernatural realm within natural theology: “[...] it is a science that 
transcends because it deals with transcendentals.” 3 In the preface to his edition 
of Scotus’s collected works, Allan Bernard Wolter emphasizes: “Following the 
Avicennian interpretation of Aristotelian metaphysics, like Albertus Magnus, 
Siger of Brabant, Aquinas and most scholastics of his day, Scotus envisioned 
God as the goal of any rational metaphysics whose subject is being qua being.” 4 
This is a noticeable and rather inevitable trend in the Christian philosophical 
teaching, present recurrenced in almost all the metaphysical systems of Scho-
lasticism, and especially visible in its Thomistic branch, namely, the combining 
of the subject of theology with the subject of metaphysics, albeit under certain 
conditions. What is equally striking is that, although the whole issue seems 
to be linked to the problems of onto-theology in the Scholastic period, it is 
a bold attempt to find, to a reasonable extent, a parallel between metaphysical 
reflection on the being with theology on God. 5

1	 Cf. Ludger Honnefelder, La métaphysique comme science transcendantale entre le Moyen 
âge et les temps modernes, trans. Isabelle Mandrella, Chaire Étienne Gilson (Paris: Presses 
Universitaires de France, 2002), esp. 29–30.

2	 Cf. Oliva Blanchette, Philosophy of Being: A Reconstructive Essay in Metaphysics (Wash-
ington, D.C.: Catholic University of America Press, 2003), ch. 18 (“The Necessity of Total 
Transcendence”), ch. 19 (“Transcendence and Immanence”), esp. subch. 19.3 (“The True 
Mystery of Being”), 543–51, also subch. 19.4 (“The Necessity of Supernatural”), 551–56. 
See also Władysław Stróżewski, “Metafizyka jako nauka,” Studia Mediewistyczne 27, no. 2 
(1990), 3–27.

3	 John Duns Scotus, Philosophical Writings, trans., with an introduction, by Allan B. Wolter, 
Library of Liberal Arts 194 (Indianapolis, IN: Bobbs-Merrill, 1964), 3. See Rolf Darge, 
“Erste Philosophie als Transzendentalwissenschaft gemäß Duns Scotus: Seinswissenschaft 
oder ,Onto-Logik‘?,” Philosophisches Jahrbuch 111, no. 1 (2004), 43–61.

4	 Duns Scotus, Philosophical Writings, 1 (“Preface”); for more, see esp. 1–14 (“Concerning 
Metaphysics”), 15–36 (“Man’s Natural Knowledge of God”). 

5	 For more on the connections between metaphysics and theology (onto-theology), see 
Jeffrey W. Robbins, “The Problem of Ontotheology: Complicating the Divide Between 
Philosophy and Theology,” The Heythrop Journal 43, no. 2 (2002), 139–51, https://doi.org/ 



317Philosophy and Theology Combined?

The following considerations, consisting of three main sections, aim to specify 
this not entirely transparent relationship in the area of human reflection on 
God, both from the perspective of the scholastic metaphysical tradition and 
from the perspective of St. Thomas Aquinas, who must rightly be regarded as 
one of the greatest experts of sacra doctrina and scholastic philosophy. Hence, 
the first two sections appeal to the commonly accepted scholastic thought, 
mainly medieval Aristotelian and Thomistic metaphysics, but they also take into 
account later Renaissance Scholasticism, associated with the intense revival of 
Latin Aristotelianism and Thomism in the Iberian Peninsula. One can hardly 
miss here that the obvious nature of medieval and Renaissance Scholasticism 
pursued by the iconic names (e.g. Aquinas, Duns Scotus, St. Bonaventure, 
St. Robert Bellarmine, Francisco Suárez) is revealed most evidently in the fact 
that such a comparison leads to the conclusion that philosophy and theology 
have apparently overlapped and colluded with each other in the field of reflec-
tion on the concept of God. The third section appeals to the concept of God 
as Ipsum Esse in St. Thomas Aquinas († 1274), which was a widespread theory 
in subsequent centuries and influenced Christian existential reflection on God 
as the supreme being (ens supremum) and source of existence – an idea that 
probably continued to be accepted until the modern flowering of neo-Thomism 
and neo-Scholasticism. 

If we were to look at the background of most medieval theories, we would 
likely notice several things that stand out and indicate a fundamental difference 
between theology and philosophy, at least as regards the doctrinal foundations 
of these sciences. Unlike the metaphysical tradition of the Latin West, which 
takes a rationally organized philosophical approach to God as an extrinsic 
object for knowledge (meaning, the science is not constituted by God through 
supernatural Revelation), for the sacred theology, God is an immediate and 

10.1111/1468-2265.00188; Jean-Luc Marion, “Saint Thomas d’Aqiun et l’ontothéologie,” Revue 
Thomiste 95, no. 1 (1995), 31–66; Jean-Luc Marion, “Thomas Aquinas and Onto-theo-logy,” 
in Mystics: Presence and Aporia, ed. Michael Kessler and Christian Sheppard (Chicago: 
University of Chicago Press, 2003), 38–75; Adriaan Peperzak, “Religion After Onto-The-
ology?,” in Religion After Metaphysics, ed. Mark A. Wrathall (Cambridge: Cambridge 
University Press, 2003), 104–22, https://doi.org/10.1017/cbo9780511615399.009; Emmanuel 
Tourpe, “Différence ontologique et différence ontothéologique,” Revue Philosophique de 
Louvain 93, no. 3 (1995), 331–69, https://doi.org/10.2143/rpl.93.3.541761; Michel Gourinat, 
“La querelle de l’ontothéologie: L’interprétation de la théologie médiévale par Heidegger,” 
Cahiers de recherches médiévales, no. 2 (1996), 85–93, https://doi.org/10.4000/crm.2486; 
Robert Goczał, Onto-teo-logia: Status bytu realnego i myślnego w metafizyce Francisco 
Suáreza (Warszawa: Warszawska Firma Wydawnicza, 2011), 218–36.



318 Robert Goczał

intrinsic object for knowledge. 6 This compelling premise flows for theologians 
from Divine Revelation itself. On the contrary, the overriding point in phi-
losophy, especially in the form of metaphysics, is reason itself, and the concept 
of God as the ultimate crowning achievement is at most a consequence of 
the methodical analysis that philosophers pursue without divine support in 
Revelation, but rather in the nature of being itself. In turn, based on Reve-
lation as its doctrinal foundation, theology defines nature, power, attributes, 
and inflow of God’s grace, and routinely emphasizes the exertion of believers’ 
faith. Accordingly, it worships God directly as a consistent consequence of the 
Revelation accepted from above. Thanks to God, theology radiates the splendor 
and sublimity of intellectual science, although it sometimes reflects a mystical 
form of His presence or supernatural theophany (Theofania – derived from 
“God appears”), or an objectively unverifiable illumination within the inner 
human nature (Illuminatio – derived from “God illuminates”). 7 In such spirit-
uality, medieval Illuminism concerns all doctrines that consider enlightenment 
or Revelation to be the direct perception or knowledge of eternal truth and 
God, not due to natural, conceptual or intellectual insight into the essential 
structure of things, but to the supernatural light provided in the soul, will or 
intellect by God. 8 In Illuminism, the Divine intervention in human cognition 
accompanying faith, or, in other words, the God’s supernatural assistance 
is considered the most important source for further intellectual knowledge 
of Him, which may also happen on the border of mystical experience. 9 For 

6	 Cf. John P. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” in Philosophy and Theology 
in the Long Middle Ages, ed. Kent Emery, Russell Friedman, and Andreas Speer (Leiden: 
Brill, 2011), 571–72.

7	 See Rudi te Velde, Aquinas on God. The ‘Divine Science’ of the Summa Theologiae, Ashgate 
Studies in the History of Philosophical Theology (Aldershot: Ashgate, 2006), esp. 18–23 
(“Sacred Doctrine and Revelation”); 23–28 (“The Scientia of Sacred Doctrine”); 28–37 
(“The Catholic Truth and Philosophy”).

8	 See Timothy Noone, “Divine Illumination,” in The Cambridge History of Medieval 
Philosophy, ed. Robert Pasnau and Christina van Dyke, vol. 1 (Cambridge: Cambridge 
University Press, 2009), 369–83.

9	 On theologia mystica and illumination in the philosophical sense, see Roberto Hofmeister 
Pich and Andreas Speer, eds., Contemplation and Philosophy: Scholastic and Mystical Modes 
of Medieval Philosophical Thought: A Tribute to Kent Emery, Jr., Studien und Texte zur 
Geistesgeschichte des Mittelalters 125 (Leiden: Brill, 2018), esp. 157–77 (C. Steel, “What 
a Philosopher May Learn from Theologians. Albert the Great on the Principles of Movement 
in Humans [De anima III, 9–11]”); 216–31 (S. P. Marrone, “Thomas Aquinas, Roger Bacon 
and the Magicians on the Power of Words”); 276–90 (B. Goehring, “Henry of Ghent on 
Knowledge, Remembrance, and the Order of Cognitive Acts: The Problematic Legacy of 
Thomas Aquinas”); 477–527 (G. R. Smith, “Esse consecutive cognitum: A Fourteenth-Century 



319Philosophy and Theology Combined?

example, according to Roger Bacon († circa 1292), an English Franciscan, also 
known as Doctor Mirabilis (Miraculous Doctor), true illumination, thanks 
to God’s intervention in the contemplating soul, allows for direct cognition 
of eternal truths, existing objectively in the mind of God in the form of ideas 
or exemplary forms ( forma exemplaris), by means of which God created all 
things (entia creata) and through which He can impart Himself in human 
knowledge. Bacon distinguished three types of enlightenment: a) natural and 
primitive enlightenment, which arises as a result of external sensory experience 
(illuminatio primitiva); b) supernatural and extraordinary illumination, which 
arises as a result of God’s internal influence on the soul (illuminatio specialis); 
and c) universal enlightenment, which is available to everyone thanks to Revela-
tion from the Holy Scripture (revelatio generalis). 10 These types of illumination 
presuppose, to some extent, the result of a priori acceptance of faith, which, 
however, does not require rational pursuits.

In this context, the dogmatics of faith, theology, and religion have their 
own intrinsic value of verification and primarily presuppose Divine Revelation 
as a substructure for their validity, which consistently constitutes the science 
of theology. Despite some mystical background, it has a deeply hidden value 
of verifiability incomparable to any other natural science, which illustrates 
the testimony of God’s power. Theology appears here as transcendent to all 
philosophical meanings, language, speculative methods, etc., although it 
also implies metaphysical reasoning and truths within itself. Nevertheless, 
according to St. Thomas Aquinas, both God and dogmatics, and the entire 
space of believers, the last mentioned mainly praises the reflection on God’s 
splendor, constitute on a scientific level the first principles (prima principia) of 
sacred theology. 11 Accordingly, neither God nor dogmatics (the first principles 

Theory of Divine Ideas”); 599–674 (S. M. Metzger, “The Tractatus de mistica theologia by 
Ioannes de Indagine, O. Cart. [†1475]”).

10	 See Yael Raizman-Kedar, “The Intellect Naturalized: Roger Bacon on the Existence of 
Corporeal Species Within the Intellect,” in Evidence and Interpretation in Studies on 
Early Science and Medicine Essays in Honor of John E. Murdoch, ed. Edith Dudley Sylla 
and William Royall Newman (Leiden: Brill, 2009), 131–57; Raoul Carton, L’expérience 
mystique de l’ illumination intérieure chez Roger Bacon, Études de philosophie médiévale 3 
(Paris: J. Vrin, 1924), 13–14, 15–69; pt. 1 (“L’illumination”), ch. 1 (“Idée générale de l’il-
lumination”); Stanisław Bafia, “Bacon Roger,” in Powszechna encyklopedia filozofii, vol. 1 
(Lublin: Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, 2000), 459.

11	 Sancti Thomae Aquinatis, “Summa theologiae Iª,” in Pars Prima Summae Theologiae: 
A quaestione I ad quaestionem XLIX, ad codices manuscriptos Vaticanos exacta, cum 
commentariis Thomae de vio Caietani Ordinis Praedicatorum S. R. C. Cardinalis, Opera 
omnia iussu impensaque Leonis XIII P. M. Edita 4 (Romae: Ex Typographia Polyglotta 



320 Robert Goczał

of theology) are subject to the verification procedures of lower and external 
sciences, but directly to God’s Revelation. 12 

Quite surprisingly, however, it can be assumed that although theology is 
thoroughly permeated with mysticism and deep spirituality, Latin Western 
theology seems to be combined with philosophy, or more precisely, scholastic 
metaphysics considered in its own way. Through this fusion, philosophy itself 
seems to resonate, in addition to its intellectual dimension, with the spiritual 
and theological dimension. For example, Aquinas’s concept of Ipsum Esse may 
appear as a path to philosophical theology and at the same time bring the rational 
philosophical knowledge of God closer to its theological counterpart, although 
the Ipsum Esse is assessed from the perspective of approaching God by reason, 
both analogously and externally, not as a direct object of faith. 13 Despite their 
divergent assumptions regarding the subject matter in their respective fields, 

S. C. de Propaganda Fide, 1888), q. I, a. 7 [hereafter: Sancti Thomae Aquinatis, Summa 
theologiae Iª); Sancti Thomae Aquinatis, “Super Boetium De Trinitate,” in Super Boetium 
De Trinitate: Expositio libri Boetii: De ebdomadibus, Sancti Thomae Aquinatis, Opera 
omnia iussu Leonis XIII P. M. Edita 50 (Roma: Commissio Leonina; Paris: Éditions Du 
Cerf, 1992), q. II, a. 2.

12	 Sancti Thomae Aquinatis, Summa theologiae Iª, q. I, a. 5, ad secundum dicendum, p. 16: 
“Non enim accipit sua principia ab aliis scientiis, sed immediate a Deo per revelationem. 
Et ideo non accipit ab aliis scientiis tanquam a superioribus, sed utitur eis tanquam infe-
rioribus et ancillis; sicut architectonicae utuntur subministrantibus, ut civilis militari”; 
Sancti Thomae Aquinatis, Scriptum super Sententiis magistri Petri Lombardi, ed. Pierre 
Mandonnet, vol. 1 (Parisiis: P. Lethielleux, 1929), q. 1 a. 3, qc. 2, ad 2: “Et ex istis principiis, 
non respuens communia principia, procedit ista scientia; nec habet viam ad ea probanda, 
sed solum ad defendendum a contradicentibus.” See more Doyle, “St. Thomas Aquinas on 
Theological Truth,” 571–89, esp. 571–73; Yves Congar, “Tradition et Sacra doctrina chez 
saint Thomas d’Aquin,” in Église et Tradition, ed. Johannes Betz and Heinrich Fries (Lyon: 
Éditions Xavier Mappus, 1963), 157–94; Lawrence J. Donohoo, “The Nature and Grace of 
Sacra Doctrina in St. Thomas’s Super Boetium de Trinitate,” The Thomist: A Speculative 
Quarterly Review 63, no. 3 (1999), 343–401, https://doi.org/10.1353/tho.1999.0015; Joseph 
Clifford Fenton, The Concept of Sacred Theology (Milwaukee, WI: Bruce Publishing, 1941), 
26–55 (“The Subject Matter”); 56–70 (“The Light of Sacred Theology”); 231–46 (“The 
Development of Sacred Theology – The Medieval Period”); 247–56 (“The Development 
of Sacred Theology – Post-Tridentine Period”); John F. Boyle, “Aquinas’ Roman Com-
mentary on Peter Lombard,” Anuario Filosófico 39, no. 2 (2006), 477–96, https://doi.org/ 
10.15581/009.39.29302.

13	 On the controversies surrounding the definition of God as ens supremum in the terms of 
primum cognitum, which has emerged in various philosophical systems, especially against 
the background of the discrepancies between the Neoplatonic and Aristotelian traditions, 
see Agnieszka Kijewska, “Bóg jako Primum Cognitum – dyskusje i kontrowersje (bł. Duns 
Szkot, Henryk z Gandawy, św. Tomasz z Akwinu, św. Bonawentura, Mikołaj z Kuzy),” 
Roczniki Filozoficzne 67, no. 2 (2019), 5–30, https://doi.org/10.18290/rf.2019.67.2-1.



321Philosophy and Theology Combined?

both theology and philosophy seem to be predicated on the same idea of reflec-
tion directed towards God or, in other words, towards the supreme principle of 
knowledge. This means that in some respect, there are noticeable and relevant 
connections between the two Christian traditions of theology and philosophy 
of the Latin West, at least in so far as they relate to the intellectual concept of 
God, who can be perceived or proven by means of intellectual cognition both 
in the realm of Revelation and in a philosophical sense beyond it.

Philosophy and theology in the metaphysical tradition 
of Western scholastics

Both the Western tradition of scholastic philosophy and theology differ from 
Eastern Christian patristic thought, which tends towards greater spirituality 
than enforced rationalism. Although it is not an evolution of the Eastern schools, 
and the texts of the Greek Fathers are not quoted in any strict sense, it remains 
deeply permeated with metaphysical knowledge and reflection on God. 14 In 
most cases, scholastic authors had drawn on the Neoplatonic and Aristotelian 
traditions, especially since the 12th century and starting even earlier, reflecting 
the spirit of theological knowledge. The philosophical topics are almost the same 
as the theological ones in terms of their subject matter and have a significant 
impact on the universal and intellectual doctrine of the Church. A systematic 
exposition of the truths of the Catholic faith based on Aristotelianism and set 
down very subtly in the 13th century by St. Thomas Aquinas can be envisioned 
as a philosophical revolution of the Church in opposition to the Neoplatonic 
tradition of previous centuries. Most Christian thinkers before Aquinas, such 
as the Cappadocian Fathers, St. Augustine († 430) or John Scotus Eriugena 
(ci. † 877), were influenced by Platonic and Neoplatonic philosophy (Plotinus), 

14	 One can find later Latin versions of the interpretation of the Cappadocians’ philosophical 
thought, which are partly derived in the West from writings of medieval thinkers, or at 
least are a development of theories originating from outside the tradition of the East. 
Certain inaccuracies or impurities in the reading of the Cappadocian Fathers of Neopla-
tonic provenance are certainly the result of the external evolution of their concepts and 
thoughts, which the later Western Scholasticism interpreted mainly through De Divinis 
nominibus of Pseudo-Dionysius the Areopagite and De fide orthodoxa of John Damascus 
(† ci. 749). Cf. David Bradshaw, Aristotle East and West: Metaphysics and the Division 
of Christendom (Cambridge: Cambridge University Press, 2004), 222–25. See also Fran 
O’Rourke, “Being and Non-Being in Pseudo-Dionysius,” in The Relationship Between 
Neoplatonism and Christianity, ed. Thomas. Finan and Vincent Twomey (Dublin: Four 
Courts Press, 1992), 55–78.



322 Robert Goczał

and their thought was considered as an intellectual Christian doctrine. 15 This 
perspective changed radically in the 13th century when the Western world be-
came acquainted with the thought of Aristotle, as well as Arab thinkers and 
Jewish philosophy – mainly Moses Maimonides († 1204), Avicebron Ibn Gabirol 
(† ca. 1070), Al-Farabi († 950), Avicenna († 1037), along with the writings and 
comments by thinkers such as Gerard of Cremona († 1187), Albert of Cologne 
(† 1280) and Robert Grosseteste († 1253). After the 1204 conquest of Constan-
tinople, in parallel with the initiation of commodity exchanges with Byzantium 
and the organization of the Crusades, Greek texts would arrive in Western 
Europe practically every year. Even special expeditions to Greece were organized 
to obtain more manuscripts. Separate translation centers were established in 
Sicily and Toledo, which also contributed to the further development of edu-
cation and culture. Medieval cities grew stronger, gaining a sense of their own 
independence and economic stability, and a specific sense of intellectual values 
developed among the bourgeoisie and petty bourgeoisie, which, to some extent, 
resulted in the pursuit of rationalization of human behaviour and thinking. The 
universities of Paris and Oxford also strengthened their positions. New scholastic 
centers began to emerge on the Iberian Peninsula with the foundation of the 
University of Salamanca in 1218 by King Alfonso IX, king of Leon (Christian 
Kingdom), from the Burgundian dynasty. The seven liberal arts (septem artes 
liberales) were also taught there. There was a great flowering of Christian 
Aristotelianism of the second Scholasticism in Salamanca in the 15th and 16th 
centuries (Spanische Barockscholastik or Spätscholastik), which had its origins in 
the philosophy of Pedro Martinez de Osma († ci. 1480). 16 Quite strikingly, the 
15	 See John N. D. Kelly, Early Christian Doctrines, 5th, revised edition (London: A. & C. Black, 

1977), 3–6, 41–48, 348–57.
16	 Cf. Tomás Carreras y Artau and Joaquín Carreras y Artau, Historia de la filosofía española: 

Filosofía cristiana de los siglos XIII al XV, vol. 2 (Madrid: Asociación Española para el Pro-
greso de las Ciencias, 1943), 550, 569. On the second Scholasticism, see Karl Eschweiler, “Die 
Philosophie der spanischen Spätscholastik auf den deutschen Universitäten des siebzehnten 
Jahrhunderts,” in Spanische Forschungen der GörresGesellschaft, vol. 1, Gesammelte Aufsätze 
zur Kulturgeschichte Spaniens. Erste Reihe (Münster: Aschendorff, 1928), 251–325, esp. 
262–75 (pt. 2: Die Verbreitung der spanischen Schulphilosophie auf den protestantischen 
Hochschulen in Holland und Deutschlandpart); 283–89 (pt. 3: Der Vorsprung der Jesuiten 
in der Entwicklung des philosophischen Unterrichtes am Ende des sechzehnten Jahrhun-
derts); 302–18 (pt. 5: Die Philosophie der Suárez-Schule als normale Universitätsphilosophie 
des siebzehnten Jahrhunderts); 318–25 (pt. 6: Philosophiegeschichtliche Probleme in der 
spanischen Spötscholastik); Ulrich G. Leinsle, Einführung in die scholastische Theologie, 
UTB für Wissenschaft 1865 (Paderborn: Ferdinand Schöningh, 1995), 262–342; Paul 
Richard Blum, Philosophenphilosophie und Schulphilosophie: Typen des Philosophierens in 
der Neuzeit, Studia Leibnitiana 27 (Stuttgart: Steiner, 1998), 117–262; Paul Richard Blum 



323Philosophy and Theology Combined?

school Scholasticism treated philosophy as a skill of reasoning within which 
the interpretation of the world takes place, but above all, philosophy played the 
role of a natural tool in the service of theology (divinae theologiae ministram). 
Although I argue that the passages on the relationship between metaphysics 
and sacred doctrine in Suárez’s Disputationes metaphysicae are consistent with 
Aquinas’ assumptions in the Summa theologiae, perhaps nothing in Suárez’s 
work so decisively favors this thesis as the preliminary remark from his most 
important metaphysical work:

Day by day, however, I saw more clearly how much that divine and supernatural 

theology longed for and required this human and natural theology, so much 

so that I did not hesitate to interrupt the work I had begun for a while, in or-

der to give this metaphysical doctrine its place and seat, or rather to restore 

it... In this work, I act as a philosopher, so that I always keep in mind that our 

philosophy must be Christian, and that I serve divine theology, which aim I set 

before myself, not only in the questions to be discussed, but much more in the 

selection of opinions, tending to those which seemed more subservient to piety 

and revealed doctrine. 17

and Vilem Mudroch, “Die Schulphilosophie in den katholischen Territorien,” in Das heilige 
Römische Reich Deutscher Nation, Nord- und Ostmitteleuropa, vol. 4 of Die Philosophie 
des 17. Jahrhunderts, ed. Helmut Holzhey and Wilhelm Schmidt-Biggemann, Grundriss 
der Geschichte der Philosophie (Basel: Schwabe, 2001), 302–91; Martin William Francis 
Stone, “Scholastic Schools and Early Modern Philosophy,” in The Cambridge Companion 
to Early Modern Philosophy, ed. Donald Rutherford (Cambridge: Cambridge University 
Press, 2006), 299–327. On teaching in the Portuguese and Spanish colonies, see John Tate 
Lanning, Academic Culture in the Spanish Colonies (Port Washington, NY: Kennikat 
Press, 1971), 3–33, 61–92; Kevin White, ed., Hispanic Philosophy in the Age of Discovery, 
Studies in Philosophy and the History of Philosophy 29 (Washington, D.C.: Catholic 
University of America Press, 1997); Daniel Garber and Michael Ayers, The Cambridge 
History of Seventeenth-Century Philosophy, 2 vols. (Cambridge: Cambridge University 
Press, 1998), 9–32 (“Institutional Setting”); Ignacio Angelelli, “Sobre la ‘Restauración’ de 
los textos filosóficos ibéricos,” Documentación Crítica Iberoamericana de Filosofía y Ciencias 
Afines 2, no. 4 (1965), 423–46; Ernst Lewalter, Spanisch-jesuitische und deutsch-lutherische 
Metaphysik des 17. Jahrhunderts: Ein Beitrag zur Geschichte der iberisch-deutschen Kultur-
beziehungen und zur Vorgeschichte des deutschen Idealismus (Darmstadt: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, 1967); Max Wundt, Die deutsche Schulmetaphysik des 17. Jahrhunderts, 
Heidelberger Abhandlungen zur Philosophie und ihrer Geschichte 29 (Tübingen: Mohr 
[Siebeck], 1939).

17	 “In dies tamen luce clarius intuebar, quam illa divina ac supernaturalis Theologia hanc 
humanam et naturalem desideraret ac requireret, adeo ut non dubitaverim illud inchoatum 
opus paulisper intermittere, quo huic doctrinae metaphysicae suum quasi locum ac sedem 
darem, vel potius restituerem... Ita vero in hoc opere philosophum ago, ut semper tamen 



324 Robert Goczał

Suárez’s remark testifies to the common scholastic belief and is a characteristic 
and quite striking aspect of Western Scholasticism, namely, that divine theol-
ogy was treated by almost all Christian thinkers (and even non-Christian) as 
the science of sacred things (rerum divinarum scientia), while philosophy, and 
especially the one we define as first philosophy (metaphysics), fulfills only its 
auxiliary and apologetic function. Philosophy enables insight into the truths of 
faith through natural reasoning (ratione naturali), but only those truths that 
can be known without any recourse to Revelation.

Divine and supernatural theology, although it rests on divine light and principles 

revealed by God, since it is truly completed by human discourse and reasoning, 

it is aided by the truths also known by the light of nature, and uses them to 

complete its discourses and to illuminate divine truths, as ministers and in-

struments. But of all the natural sciences, among them the one which is first 

and has been called the first philosophy, is particularly at the service of sacred 

and supernatural theology. Both because it comes nearest to the knowledge 

of divine things, and because it explains and confirms these natural principles 

which embrace all things and, in a certain way, support and sustain the whole 

of the science […]. For these principles and metaphysical truths are so closely 

connected with theological conclusions and discourses, that if this science and 

perfect cognition be taken away from them, then their knowledge will also be 

seriously undermined. 18

prae oculis habeam nostram philosophiam debere christianam esse, ac divinae Theologiae 
ministram. Quem mihi scopum praefixi, non solum in quaestionibus pertractandis, sed 
multo magis in sententiis, seu opinionibus seligendis, in eas propendens, quae pietati ac 
doctrinae revelatae subservire magis viderentur.” (Francisco Suárez, Disputationes meta-
physicae, Editio nova, ed. Carolo Berton, Opera Omnia, 25–26 [Parisiis: Apud Ludovicum 
Vivès, Bibiopolam editorem, 1866], “Ad lectorem”). Unless otherwise indicated, all Latin 
translations in the text are entirely mine.

18	 “Divina et supernaturalis theologia, quamquam divino lumine principiisque a Deo revelatis 
nitatur, quia vero humano discursu et ratiocinatione perficitur, veritatibus etiam naturae 
lumine notis iuvatur, eisque ad suos discursus perficiendos, et divinas veritates illustrandas, 
tamquam ministris et quasi instrumentis utitur. Inter omnes autem naturales scientias, ea, 
quae prima omnium est, et nomen primae philosophiae obtinuit, sacrae ac supernaturali 
theologiae praecipue ministrat. Tum quia ad divinarum rerum cognitionem inter omnes 
proxime accedit, tum etiam quia ea naturalia principia explicat atque confirmat, quae res 
universas comprehendunt, omnemque doctrinam quodammodo fulciunt atque sustentant. 
[…] Ita enim haec principia et veritates metaphysicae cum theologicis conclusionibus ac 
discursibus cohaerent, ut si illorum scientia ac perfecta cognitio auferatur, horum etiam 
scientiam nimium labefactari necesse sit.” (Suárez, Disputationes metaphysicae, Prooemium). 



325Philosophy and Theology Combined?

The particular nature of this framework stands out in no sharp contrast to 
the divergence between philosophy and theology when one turns to Aristot-
le’s Metaphysics, in which he rather perceives the former as a specific type of 
theology. Aristotle, following the strong tendencies of Plato’s later writings, 
understood his “first philosophy” as theology. 19 More than that, in Alexandria 
and Antioch, the very phenomenon of Judeo-Christian monotheism indicated 
a certain form of philosophy or a certain type of metaphysical monism. This 
type of monism was already known in Greek philosophy as a philosophical 
concept for which the explanation of the Universe was possible by reference 
to a single substance, which in the era of the Eastern Church Fathers acquired 
a significant Christological character as theia ousia (divine substance or divine 
essence). In fact, the Greeks encountered the religion of Judaism and the concept 
of God as early as the 3rd century BC in Alexandria, in the Jewish diaspora. 
Researchers of that period point out (esp. Werner Jaeger) that shortly after 
Alexander the Great, Greek writers such as Hecataeus of Abdera (ci. IV/III 
BC), Megasthenes (ci. III BC) and Clearchus of Soli (ci. IV/III) in Cyprus, 
a student of Theophrastus of Eresos (ci. IV/III), who passed on to us the first 
impressions of their encounters with the Jewish people, invariably called the 
Jews a “nation of philosophers.” They meant that the Jews had already possessed 
the idea of the unity of the divine being and had much earlier proclaimed the 
first principle of the Universe, which the Greek thinkers had just arrived at. 
Similarly, Christianity, as it recognized Judaic monotheism within its own 
theology, and thus faith in the God of Israel, undoubtedly has an aspect of 
philosophical religiosity, although Christianity is not a philosophy in the strict 
sense. The same famous philologist, historian of Hellenism and philosopher 
W. Jaeger puts forward an almost identical idea through comparative studies 
of the philosophies of the ancient Greeks. He claimed that the form of the 
philosophy of Plato and Aristotle fits into the pattern of considering religious 
problems that was indispensable for the Greeks. Jaeger even came to the conclu-
sion that in many respects Aristotle’s work has had a form of Christian natural 
theology, in which we also encounter an element of philosophical thinking 
(i.e. rationalization). Aristotle himself, not knowing the Judeo-Christian idea 
of God, claimed that the ancient gods of Greek folk religion were the same as 
the idea of the “Unmoved Mover” in his theology. The fundamental divergence 
between the rationalism of Aristotle’s metaphysics and the earlier approach by 

19	 Aristotle, Metaphysica, ed. W. D. Ross and J. A. Smith, The Works of Aristotle 8 (Oxford: 
Clarendon Press, 1908), 1026a 10–19.



326 Robert Goczał

Homer and Hesiod was the complete rejection of the mythical pantheon of 
gods in defining divine origin. Instead, Aristotle outlined his position in the 
Metaphysics, where he argued that his First Mover is one in species and num-
ber. 20 The First Mover or Unmoved Mover (ho ou kinoumenon kinei – ‘that 
which moves without being moved’) from the “Lambda” book of Aristotle’s 
Metaphysics – who is the first of all substances and the first source of eternal 
motion in the first sphere – moves the world, being not only the primary efficient 
cause of motion (poiētikon aition), but above all its final cause (telos), namely 
“the end for which a thing was created.” 21 More than that, in his Metaphysics, 
Aristotle concludes in book I that true metaphysical wisdom must focus on the 
purpose or final cause, especially the final cause of being, while in book XII he 
attests to the primacy of final causality for all metaphysical knowledge about 
the first cause of being. 22 It can therefore be assumed that there are theoretical 
premises allowing for a reasonable hypothesis about a coherent connection 
between theology and philosophy, which had existed long before Christianity, 
at least with regard to the divine status of the ultimate cause of being, both its 
beginning and its end. 23

Following these assumptions, one can likely notice a similar tendency to 
combine philosophy with theology in later medieval tradition. It cannot be 
denied that this also concerned Arab Aristotelianism mingled with Neoplato-
nism among the Mutazilites of Baghdad, as well as other thinkers who tended 
towards the anti-Aristotelian philosophy, which, through such eminent names 

20	 Aristotle, Metaphysica, 1074a 38–b14.
21	 Aristotle, “Physics,” in The Basic Works of Aristotle, ed. Richard McKeon, Modern Library 

Classics (New York: The Modern Library, 2001), b. II, 194b, 24–30.
22	 Aristotle, Metaphysica, 982b 10; 1072b4.
23	 In this context, it is worth noting one interesting paper concerning Nicholas of Damascus 

(Nicolaus Peripatheticus) – the Syrian Peripatetic scholar and author of a compendium of 
Aristotle’s philosophy (Peri tēs Aristotelous filosofias, De philosophia Aristotelis). There is 
a surprising but nonetheless convincing hypothesis that, thanks to the Hebrew translation 
of the lost fragments of the writings of Nicholas of Damascus, recently discovered by Mauro 
Zonta and discussed by Silvia Fazzo, it is plausibly confirmed that the life of Nicholas of 
Damascus should be dated to the period ranging between the 3rd and 5th centuries, during 
the reign of the Roman Emperor Julian (361–363), and not to the 1st century, as has been 
assumed so far. This hypothesis would be supported by the discovered Hebrew translation 
of Nicholas’s discourse on the Christian conception of the Holy Trinity, which he explains 
in terms of the Aristotelian doctrine of causes: God is one, in that He is a single substance, 
but He is also threefold, in that He is also the efficient, formal and final cause of creation. 
See Silvia Fazzo and Mauro Zonta, “Aristotle’s Theory of Causes and the Holy Trinity: 
New Evidence About the Chronology and Religion of Nicolaus ‘of Damascus’,” Laval 
théologique et philosophique 64, no. 3 (2009), 681–90, https://doi.org/10.7202/037699ar.



327Philosophy and Theology Combined?

as Al-Farabi, Avicenna, Al-Ghazali († 1111), Averroes († 1198), also had a great 
influence on the Latin schools of Neoplatonism and Aristotelianism in its 
Thomistic version in Europe, through which the vast majority of the Stagirite’s 
writings were made available to the Latin West. 24 The significance of the fact 
that almost all of Aristotle’s works were published in Arabic between the 10th 
and 11th centuries cannot be overestimated. Until the 12th century, only part of 
his logic had been available in the West in Latin translation (Categories and 
Hermeneutics), which, together with Porphyry’s Isagoge († 305) and some of 
Boethius’s writings († ci. 526), was collectively known as logica vetus. It was 
only between the 12th and 13th centuries that further logical writings by Aristotle 
emerged: the First and Second Analytics, the Topics, and On Sophistical Proofs, 
and also the translation of Aristotle’s Metaphysics was finally made available to 
the Latin world in translation by William of Moerbeke († 1286), books I–XII, 
and Cardinal John Bessarion († 1472), books XIII, XIV. 25

With the reception of Aristotle’s thought (known as the Corpus Aristoteli-
cum), the first students of his writings were suspected eo ipso of the heresy of 
the doctrine of Averroism, the center of which was the Sorbonne University 
in Paris. The forerunners of this trend were Siger of Brabant († 1280), who – to 
avoid life imprisonment by the Inquisition – secretly left Paris and moved to 
Liège in Belgium, and Boethius of Dacia († 13th century), who went into retreat 
to Orvieto in Italian Umbria, and then joined the Dominicans. Nevertheless, 
already in 1277, when Bishop of Paris Étienne Tempier condemned the 219 
theses of the Averroists, Siger and Boethius, together with two other supporters 
of their views (Goswin la Chapelle and Bernier of Nivelles), were condemned 
for promoting Aristotelianism in Averroes’ teachings, which were seen as 

24	 See Robert Goczał, “Status intelektu czynnego w noetyce Al-Fârâbîego i Awicenny na tle 
scholastycznego rozumienia iluminacji i abstrakcji,” in Principia Philosophiae Christianae, 
ed. Robert Goczał and Piotr Mrzygłód, vol. 3 (Wrocław: Papieski Wydziału Teologiczny, 
2022), 69–190, esp. 74–98.

25	 See Shlomo Pines, “Studies in Christianity and Judaeo-Christianity Based on Arabic 
Sources,” in Studies in the History of Religion, vol. 4 of The Collected Works of Sholomo 
Pines, ed. Guy G. Stroumsa (Jerusalem: Magnes Press, 1996), 334–88. The original edition 
by William ofMoerbeke and Card. Bessarion, see Aristotelis castigatissime recognitum opus 
metaphysicum a Clarissimo principe Bessarione Cardinale Niceno latinitate foeliciter donatum, 
xiiii libris distinctum: cum adiecto in xii primos libros Argyropyli Byzantii interpretament, 
rarum proculdubio et hactenus desideratum opus. Deus optimus qui sub nomine ipsius entis in 
hoc opere celebratur… (Parisiis: Apud Henricum Stephanum, 1515); Valentín García Yebra, 
ed., Aristotelois ta meta ta physica: Aristotelis mataphysica: Metafísica de Aristóteles, 2nd 
revised ed., Biblioteca Hispánica de Filosofía (Madrid: Gredos, 1990).



328 Robert Goczał

threatening the integrity of the Church’s doctrine. 26 Most of the theories of 
Averroism were in contradiction to the philosophical teachings and dogmatics 
of the Church, among others: Averroes’ theory of the eternity of the world; the 
mortality of the human soul; the denial of God’s foreknowledge and divine 
Providence; God as Intellect without free will; the theory of the independence 
of theological and philosophical truths. 27 Surprisingly enough, some of the 
Averroists’ theses were also associated with St. Thomas’ lectures on Aristotle, 
to such an extent that from 1282, the Franciscan Order, fearing the errors of 
Aquinas’ teaching, ordered its monks to read Correctorium Fratris Thomae 
by William de la Mare († ca. 1285), an authority in the field of biblical studies 
and the author of a collection of editorial and linguistic remarks related to the 
Hebrew version of the Holy Scripture (Correctio textus bibliae and De hebraeis 
et graecis vocabilis glossarum bibliae). The criticism of Averroes’ opinions spread 
through the entire Christian world – he was also criticized by St. Bonaventure 
(† 1274), St. Albert the Great († 1280) in De unitate intellectus contra Averroem 
(1256) and St. Thomas in De unitate intellectus contra Averroistas (1270), Giles 
the Roman († 1316) in De purificatione intellectus possibilis contra Averroem, 28 
Raymond Lull († 1315) in Liber contra errores Boetii et Sigerii (1298), or even Roger 
Bacon, who expressed his profound opposition to Averroes. However, Averro-
ism as a philosophical doctrine (not a school or trend) survived in the views of 
others, for example the French philosopher John of Janduno († 1328) and Marsil-
ius of Padua († 1342), who both studied liberal arts at the Sorbonne in Paris. 

It is quite illustrative, albeit justified at the time, that St. Thomas modified 
Aristotelianism in order to correctly harmonize it with the teachings of the 
Church, and based his fundamental theological work on the systematized lec-
tures presented by Aristotle long before Christianity. Aquinas’ teaching was 

26	 See Roland Hissette, Enquête sur les 219 articles condamnés à Paris le 7 mars 1277, Philo
sophes Médiévaux 22 (Louvain: Publications Universitaires; Paris: Vander-Oyez, 1977), 
7–14 (Introduction).

27	 See Martin Grabmann, Neu aufgefundene Werke des Siger von Brabant und Boetius von 
Dacien (München: Bayerischen Akademie der Wissenschaft, 1924); Martin Grabmann, 
“Neuaufgefundene «Quastionen» Sigers von Brabant zu den Werken des Aristoteles 
(Clm. 9559),” in Per la storia della teologia e della filosofia, vol. 1 of Miscellanea Francesco 
Ehrle: Scritti di Storia e Paleografia (Roma: Biblioteca Apostolica Vaticana, 1924), 103–47; 
Daniel J. Lasker, “Averroistic Trends in Jewish-Christian Polemics in the Late Middle 
Ages,” Speculum 55, no. 2 (1980), 294–304, esp. 299–300, https://doi.org/10.2307/2847289; 
Zdzisław Kuksewicz, “Średniowieczny awerroizm żydowski,” Studia Judaica 8, nos. 1–2 
(2005), 15–33.

28	 Giles also criticized Muslim Averroism and numerous errors of Aristotle in his Errores 
Philosophorum.



329Philosophy and Theology Combined?

recognized centuries later by Pope Leo XIII († 1903) as a classic philosophical 
exposition of Catholic intellectual doctrine. It is not without significance for 
the history of philosophy that Aquinas also relied on Arabic interpretations of 
Aristotle, especially those of Al-Farabi and Avicenna, and to a critical extent 
on Averroes. He rejected the Arabic understanding of the relationship of the 
soul to the Active Intellect (intellectus agens). Despite the clear criticism he ex-
pressed, he was well acquainted with the medieval thought of Aristotelianism, 
Neoplatonism, emanationism and Arabic Plotinism. 29 as reflected in his frequent 
references to the theory of the soul and intellectual cognition in Al-Farabi and 
Avicenna, especially in his Commentary on the Sentences of Peter Lombard and 
on Averroes in De unitate intellectus contra Averroistas. 30 

Scholastic metaphysics as Scientia Divina:  
The concept of God 

In the Thomistic tradition, the formal subject of theology (God as ultimate 
existence and Truth) assumes a division into the subject understood in esse rei 
obiectum quod (through the primary reason of knowledge) and in esse cognosci-
bilis obiectum quo (the reason for knowledge through the cognitive medium). 31 
This position recognizes the knowability of God through the cognitive medium 

29	 See Arthur Little, “The Platonic Heritage of Thomism,” Review of Metaphysics 8 (1954), 
105–24; Robert John Henle, Saint Thomas and Platonism: A Study of the Plato and Pla-
tonici Texts in the Writings of Saint Thomas (Dordrecht: Springer, 1970); Wayne J. Hankey, 
“Aquinas and the Platonists,” in The Platonic Tradition in the Middle Ages: A Doxographic 
Approach, ed. Stephen Gersh and Maarten J.F.M. Hoenen (Berlin: De Gruyter, 2002), 
279–324, https://doi.org/10.1515/9783110908497.279; Fran O’Rourke, “Aquinas and 
Platonism,” in Contemplating Aquinas, ed. Fergus Kerr (London: SCM Press, 2003), 
247–79; Fran O’Rourke, Pseudo-Dionysius and the Metaphysics of Aquinas (Notre Dame, 
IN: University of Notre Dame Press, 2005); Fran O’Rourke, “Virtus Essendi: Intensive 
Being in Pseudo-Dionysius and Aquinas,” Dionysius 15 (1991), 55–78.

30	 Sancti Thomas Aquinatis, “Commentum in quatuor libros Sententiarum Magistri Petri 
Lombardi,” in Sancti Thomae Aquinatis Doctoris Angelici Ordinis Praedicatorum, Opera 
Omnia 7.2 (Parmae: Typis Petri Fiaccadori, 1857), d. 49, q. 2, a. 1; Sancti Thomas Aquina-
tis, De unitate intellectus contra Averroistas, ed. L.W. Keeler, trans. Roberto Busa (Turini, 
1954); or Ralph M. McInerny, Aquinas Against the Averroists: On There Being Only One 
Intellect (West Lafayette, IN: Purdue University Press, 1993).

31	 Suárez similarly addresses the issue in Suárez, Disputationes metaphysicae, disp. VII, prol., 
where he points to the cognitive order of secundum esse and secundum rationem.



330 Robert Goczał

in esse cognoscibilis and the reason for being in esse rei. 32 This knowledge is 
ontological in nature and determines the intrinsic, transcendental essence of 
God as a real and Supreme Being. It is not without significance that in his 
philosophical writings, St. Thomas made repeated insertions of the Arabic 
philosophy (e.g. in his Quaestiones disputatae de veritate), much more than of 
the philosophical tradition of Eastern theologians. He referred, by far, most 
often to Avicenna’s position on many philosophical issues. For Aquinas, setting 
up an adequate subject of knowledge in theology, despite the unquestionable 
value of Revelation, is paradoxically also relevant in the whole context of sacred 
theology (sacra doctrina), so that theology can be envisioned by the specific 
meaning of being a science, as Aquinas emphasizes in the Commentary on the 
Sentences of Peter Lombard, in the Compendium theologiae, and in his famed 
the Summa theologiae. 33 This approach is inherent in the writings of most 
commentators of medieval Thomism, including those from the Iberian school, 

32	 “Duplex solet distingui objectum formale in potentiis vel habitibus, præsertim cognosci-
tivis, scilicet, in esse rei, et in esse cognoscibilis […]. Ratio ergo formalis objecti in esse rei, 
est ratio principaliter cognita; unde vocari solet objectum quod, seu terminativum. Ratio 
autem formalis in esse cognoscibilis, est ratio seu medium cognoscendi, et ideo vocatur 
objectum quo. Unde fit ut, comparando illas duas rationes inter se, illa quæ pertinet ad 
esse rei, in objecto materiali comprehendatur; quare de illa hic non tractamus, nam in 
præcedenti disputatione explicata est. Agimus ergo de ratione formali motiva quæ solet 
etiam vocari ratio sub qua” (Francisco Suárez, Opus de triplici virtute theologica. Fide, 
spe, et charitate. In tres Tractatus, pro ipsarum virtutum numero distributum [Moguntiae: 
Hermann Mylius Birckmann, 1622], 20 [“Tractatus primi de fide theologica”], disp. III 
De objecto formali fidei: & quomodo ad illud fiat ultima fidei resolutio, prol.).

33	 “Inter ea vero quae de Deo secundum seipsum consideranda sunt, praemittendum est, 
quasi totius operis necessarium fundamentum, consideratio qua demonstratur Deum esse. 
Quo non habito, omnis consideratio de rebus divinis necessario tollitur” (Sancti Thomae 
de Aquino, Summa contra gentiles: Ad codices manuscriptos praesertim sancti doctoris au-
tographata exacta et Summo Pontifici Benedicto XV dedicata: Cum commentariis Francisci 
de Sylvestris Ferrariensis, 3 vols., Opera omnia iussu impensaque Leonis XIII P. M. Edita, 
13–15 [Romae: Typis Riccardi Garroni: Apud sedem commissionis leoninae, 1918], lib. I, 
cap. 9). See also Sancti Thomae Aquinatis, Quaestiones disputatae de veritate, vol. 1. Fasc. 2, 
QQ 1–7, Opera Omnia iussu Leonis XIII P. M. Edita 22 (Romae: ad Sanctae Sabinae, 1970), 
q. 1, a. 1, a. 12, ad 10; Avicenna, Tractatus I–IV, vol. 1 of Liber de philosophia prima sive 
scientia divina, ed. and trans. Simone van Riet, with an introduction by Gérard Verbeke, 
Avicenna Latinus (Louvain: E. Peeters; Leiden: Brill, 1977), tr. I, cap. 5. See also Étienne 
Gilson, “Avicenne et les origines de la notion de cause efficiente,” in Atti del XII Congresso 
Internazionale die Filosofia, Società Filosofica Italiana, vol. 9 (Firenze: Sansoni, 1960), 
121–30. Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” 574.



331Philosophy and Theology Combined?

such as Domingo Báñez († 1604) and Francisco Suárez. 34 The later Jesuit, who 
undoubtedly stands out as one of the last representatives of Scholasticism in its 
final stage, draws insightfully from medieval thinkers and efficiently combines 
philosophy with theology at the end of the Latin Christianitas, seeming to 
purposefully expose the significance of a metaphysics of God. He might be, 
without exception, a good example of philosophical syncretism in engaging 
the theological and philosophical reasoning ad mentem Divi Thomae, and oc-
casionally ad mentem Scoti, as well as the Arabic heritage. On the other hand, 
he is also considered a thinker who breaks with the commenting method of 
the Aristotelian tradition. 35 

Aquinas and other recognized scholastics, especially of the second Scho-
lasticism of the 16th and 17th centuries, were convinced that it is impossible 
to autonomously separate the truth of Revelation from the existence of God. 
At the same time, they assumed that it was impossible to exclude theology as 
a science from the field of study of Revelation because theology always assumes 
the existence of God and wants to justify His mystery based on the scientific 
point of view, and thus prove the existence of God as a separate subject of its 
knowledge. Hence, along with the dogmas and attributes of the Divine in the 
sacra doctrina, St. Thomas discerned the need to prove the existence of God 
not only in philosophy but also in theology, without going beyond the rational 
scope. This is the source of one of his most original thoughts: to maintain the 
relationship between religious consciousness and rational, truthful knowledge, 
St. Thomas will carry out his proof in theology in an identical way and by us-
ing the same arguments of metaphysical cognition that prove the existence of 
34	 Suárez, Disputationes metaphysicae, disp. XXVII, sec. 3, a. 15: “[...] ens uno conceptu dici 

de omnibus sub illo contentis, ideoque posse esse medium demonstrationis, et rationem 
entis in creatures inventam posse esse initium inveniendi similem rationem altiori modo in 
creatore existentem.” See also Dominici Bañes, Scholastica commentaria in Primam partem 
Angelici Doctoris D. Thomae, Usque ad sexagesimam quartum Quaestionum complectentia 
(Rome: Iacobum Ruffinellum, 1584), 2–13; q. I (“De sacra doctrina. Qualis sit, et ad quae 
se extendat”), a. 1. 

35	 Cf. “L’importance de Suárez provient justement du fait qu’il a été le premier à ériger un 
ensemble métaphysique en un temps où 1’on ressentait la necessité de disposer d’autre chose 
que d’une série de commentaires aristotéliciens, ou d’une philosophic rhétoricienne à la 
Pierre Ramus, ou d’une vague théorie sceptique” (José Ferrater Mora, “Suarez et la philoso-
phie moderne,” Revue de Métaphysique et de Morale 68, no. 1 [1963], 59); “Die Disputationes 
metaphysicae des Suárez bedeuten den Uebergang von den Metaphysikkomentaren zu den 
selbständigen Metaphysiklehrbüchern” (Martin Grabmann, “Die Disputationes Metaphysicae 
der Franz Suárez in ihrer methodischen Eigenart und Fortwirkung,” in Mittelalterliches 
Geistesleben. Abhandlungen zur Geschichte der Scholastik und Mystik, Martin Grabmann, 
vol. 1 [München: Max Hueber Verlag, 1926], 539; more 525–60). 



332 Robert Goczał

God in philosophy (doctrina philosophorum). 36 Beginning with created things 
and moving his arguments gradually upwards, that is, to God as the external 
cause of being (supra ens) and the highest metaphysical principle – not shying 
away from theological terminology and spiritual records, which only confirms 
his subtle religious intuition – he presents the proof of God’s existence with 
a clarity and pure reason proper to philosophical inquiries. Nevertheless, the 
entire process takes place within theology. He proves this in a strictly meta-
physical way using the philosophy of being (created and uncreated), which in 
turn reveals theology as a metaphysical doctrine that even functions as a literal 
metaphysical science on the pattern of philosophy.

Having said that, metaphysics seems to have, in addition to its intellectual 
dimension, a spiritual and theological dimension. We see the same thing in 
the later tradition of Renaissance Scholasticism. For instance, Suárez – who 
was called an “outstanding and pious doctor” as well as “the pope and the 
prince of metaphysicians” (Doctor eximius ac pius and omnium metaphysicorum 
princeps ac papa) 37 – points out (identically to Aquinas) that God is the utmost 
principle, the most fundamental, metaphysical principle of everything knowa-
ble in a theoretical way, within the limits of human capabilities, and in a way 
adapted to our recognition. This is possible in relation to the order of the real 
world in which we live, which we get to know, which does not precede God’s 
will and creation. Hence, creation as a whole is a possible being (ens possibile) 
or a dependent entity in relation to God because the possibilities of the world 
and creation are fully conditioned by God’s power (a potentia Dei or a potentia 
agente). 38 Due to a specific dependence on the existence of the Creator, the order 
of created beings is characterized by a certain hypothetical necessity, that is, 
a recognized order of internally consistent, transcendental principles inherent 

36	 Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” 574.
37	 The treatise entitled De immunitate ecclesiastica a Venetis violata (On the Ecclesiastical 

Immunity Violated by the Venetians), written by Suárez on the order of Pope Paul V in 
1607, consisting of 150 pages in folio format, earned him a great respect among the most 
eminent theologians and the recognition of the pope himself, who in one of his letters 
presents Suárez as an “eminent and pious doctor.” He will go down in history known under 
this honorable title as an outstanding theologian and a pious Christian. The treatise De 
immunitate was not published at that time. It was published in Brussels and Paris in 1859 
by Mgr. Malou under the changed title Francisco Suárezii opuscula sex inedita. Cf. Raúl 
de Scorraille, El P. Francisco Suárez, de la Compañía de Jesús, según sus cartas, sus demás 
escritos inéditos y crecido número de documentos nuevos, trans. Pablo José Hernández, 2 vols. 
(Barcelona: E. Subirana, 1917), 122, 126–27. See also Raúl de Scorraille, “Les écrits inédits 
de Suárez,” Etudes Religieuses 64 (1894), 151–76.

38	  Suárez, Disputationes metaphysicae, disp. XXXI, sec. 2, a. 2; disp. XLIII, prol.



333Philosophy and Theology Combined?

in being (prima principia essendi), which are reflected in the order of rational 
principles of the intellect (prima principia cognoscendi). 39 The same order is also 
expressed in the most primary, transcendental principle of being, which is reality 
and existence itself because the concept of real being is common to God and 
creation. 40 Similarly, the transcendental order is common to the concepts of 
substance and attributes although in a different dimension. 41 Therefore, being 
the highest and most perfect being, God is not only a transcendent cause, but 
also, due to the fact of His reality, the transcendental principle of all being, He 
is the source of being and reality. In Suárez, identical to St. Thomas, God is 
called Creator (Deus Creator, Creatoris) in reference to His creation, 42 the Mover 
or Cause of creation (Causa), 43 and finally its Lord (Domini). 44 Cognizing God 
takes place within the limits of the metaphysical knowledge of His attributes, 
as well as ideas and actions, which are multiplied by the diversity of creation. 45

39	  Suárez, disp. XLVII, sec. 3, a. 2, 11–13, 18.
40	 “Prior autem propositio facile a nobis fundari potest, quia, si aliquis conceptus esse potest 

communis Deo et creaturis, certe maxime ens, quod facile ex supra dictis de analogia entis 
ostendi potest; nam ratio in ente facta habet locum in substantia et in quolibet alio praed-
icato communi; quod si, ea non obstante, daretur aliquod genus univocum, etiam ens esset 
univocum Deo et creaturis” (Suárez, disp. XXX, sec. 4, a. 33). See also Suárez, Disputationes 
metaphysicae, disp. XXVIII, sec. 3, a. 1–22. On the analogy of being (analogia entis) and 
the analogy of reality (analogia realis) in Suárez, see José Hellín, “Necesidad de la analogía 
del ser según Suárez,” Pensamiento 1 (1945), 447–70; José Hellín, “De la analogía del ser 
y los posibles en Suárez,” Pensamiento 2 (1946), 267–94; John P. Doyle, “Suarez on the 
Analogy of Being,” The Modern Schoolman 46, no. 3 (1969), 219–49, https://doi.org/10.5840/
schoolman196946364; John P. Doyle and, “Suarez on the Analogy of Being,” The Modern 
Schoolman 46, no. 4 (1969), 323–41, https://doi.org/10.5840/schoolman196946480; John P. 
Doyle, “The Suarezian Proof for God’s Existence,” in History of Philosophy in the Making: 
A Symposium of Essays to Honor Professor James D. Collins on his 65th Birthday, ed. Linus 
J. Thro (Washington, D.C.: University Press of America, 1982), 105–17. Earline Jennifer 
Ashworth, “Suárez on the Analogy of Being: Some Historical Background,” Vivarium 33, 
no. 1 (1995), 50–75, https://doi.org/10.1163/1568534952579768. On the cognitive analogy 
in relation to God, see Kazimierz Gryżenia, Analogia w scholastyce nowożytnej: Studium 
z metafizyki Franciszka Suáreza (Lublin: Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, 2019), 
201–47.

41	 Suárez, Disputationes metaphysicae, disp. XXXII, sec. 2, a. 1–16, esp. a. 11.
42	 Suárez, disp. XXXIX, sec. 2, a. 7; disp. 47, sec. 15, a. 26.
43	 Suárez, disp. XLVIII, sec. 4, a. 9.
44	 Suárez, disp. XXX, sec. 5, a. 5; disp. XLVII, sec. 15, a. 26.
45	 Cf. Francisco Suárez, De Divina Substantia, Editio nova, ed. Carolo Berton, Opera Omnia 

1 (Parisiis: Apud Ludovicum Vivès, Bibiopolam editorem, 1856), I, cap. 13, a. 2, 3, 5; Suárez, 
Disputationes metaphysicae, disp. XXX, sec. 6, a. 14–16. Cf. also: “Sic distinguimus in Deo 
iustitiam a misericordia, quia non concipimus simplicissimam virtutem Dei, prout in se 
est et secundum totam vim suam, sed eam conceptibus partimur in ordine ad diversos 



334 Robert Goczał

In other words, God is the most perfect being and, simultaneously, the core 
foundation of being, He justifies the unity of metaphysical and theological sci-
ence and truth-knowledge. Considering the above, in metaphysics it is plausible 
to refer to two metaphysical tenets that direct our knowledge towards God, 
towards the highest cause (i.e. primary efficient and final cause). These are: 
1) The principle of cause-and-effect determinism (ontological determinism); and 
2) The principle of finality (ontological teleologism). Both the first one, which 
is the assumption of knowledge in relation to the first principles of being and 
true knowledge, and the second one, which is the point that must be headed in 
knowledge, point to the divine and Supreme Being. The presence of these prin-
ciples, which bind the system of metaphysics from within, is also implicit in all 
metaphysical arguments. At the same time, these principles determine the legit-
imacy of the claims of metaphysics as a system that is fulfilled not only through 
the methodological or content criteria of scientificity, but also through the 
interconnection of metaphysics with theology, which complements metaphysics. 

This issue resonates with the theory of final causality. As for the question 
of finality or final cause, which Aristotle discusses in Physics in book II (194b 
23–35), it does not contradict the assumption devoted to the efficient cause that 
God reveals Himself to be in relation to creation. Aquinas indicates this when 
in the Principles of Nature he even defines the final cause as “the cause of all 
causes”: unde dicitur quod finis est causa causarum, quia est causa causalitatis 
in omnibus causis (De principiis naturae, §4, sec. 18–36, esp. sec. 30–33). Both 
Aristotle in Physics and Aquinas in De principiis naturae understood causes as 
principia. In §3 of De principiis naturae Aquinas claimed that every cause is 
a principle and every principle is a cause. In this sense, God is both the prin-
ciple and the supreme cause. Aquinas did, however, exclude the principle of 
privation (privatio) as essential to understanding causality. Instead, he defined 

effectus quorum est principium illa eminens virtus, vel per proportionem ad diversas vir-
tutes quas in homine invenimus distinctas et eminentissimo modo reperiuntur unitae in 
simplicissima virtute Dei” (Suárez, disp. VII, sec. 1, a. 5); “Si vero sit sermo de rebus prout 
distincte et expresse concipiuntur a nobis, sic illae locutiones falsae sunt; nam mens nostra 
per inadaequatos conceptus partitur rem in se omnino indivisibilem, et tunc, quamvis 
res in se omnino sit eadem, tamen non cadit sub singulis conceptibus secundum totam 
adaequatam rationem suam, et ideo, si reduplicatio fiat in ordine ad conceptus nostros, non 
potest uni attribui quod attribuitur alteri, quia non concipitur idem et sub eadem expressa 
habitudine per unum et per alium conceptum. Et ob eamdem causam eae locutiones in 
omni rigore falsae sunt: Deus per iustitiam miseretur, Pater per voluntatem generat” (Suárez, 
disp. XXX, sec. 6, a. 13). See also Alfred J. Freddoso, “God’s General Concurrence with 
Secondary Causes: Pitfalls and Prospects,” American Catholic Philosophical Quarterly 68, 
no. 2 (1994), 131–56, https://doi.org/10.5840/acpq199468224.



335Philosophy and Theology Combined?

privation as a quasi-principle, but denied it the status of a cause. Privatio can be 
considered as a “beginning of a beginning,” from which something comes into 
being by virtue of another external cause, but privatio itself is not in any way 
the efficient cause (causa efficiens). The theory of causes in a broader framework, 
that is, referring to the teleology of the whole creation, namely the final or 
eschatological destiny, leads to the conclusion that only God can be perceived 
as both the efficient and final cause, and hence everything comes down to de-
pendence on His efficient power, and everything exists in being thanks to His 
providence. God as an efficient cause (causa efficiens) is understood by Aquinas 
per modum dantis esse, that is, as an agent who gives existence and sustains in 
being rather than merely creates per modum moventis et alternatis. He makes 
this clear in his commentary on Aristotle’s Metaphysics (In IV Met., lect. 3). 
Thus, in metaphysics we necessarily appeal to two regulative principles, which 
through created things direct our knowledge to the first cause, which is to be 
understood as God, and thus the ultimate cause of all things. It is from this 
that the principle of cause-and-effect determinism (ontological determinism) 
and the principle of finality (ontological teleologism) follow. They connect the 
elements of the entire system of metaphysical knowledge from within.

In exactly the same way as in the Summa theologiae by St. Thomas, God is 
constantly present in Suárez’s Disputationes metaphysicae. Of the 54 disputations, 
it is impossible to point out even one in which Suárez, as a philosopher and 
theologian, did not refer to the existence of the Creator. He constantly reflects 
on and explains individual problems of metaphysics in the context of the most 
perfect knowledge relating to God (perfecta scientia de Deo). 46 We can therefore 
assume that God, an uncreated being and the goal of metaphysical science, meets 
one of the criteria for the true knowledge, along with the transcendental truth 
of being because metaphysics does not contradict God’s existence. Actually, it 
finds justification in it. Although God is the indirect cause of the pursuit of 
knowledge (teleological or concerning purposefulness), especially through created 
being, He is the guarantor of meaningfulness and the goal of metaphysics itself. 
He is nevertheless a certain extra-logical, transcendent value and goal which 
metaphysics only approaches in the cognitive aspect of natural reason (ratione 
naturali). Given the above connection with the divine knowledge, metaphysics 
in almost all scholastics is the highest and most perfect science in the order of 
natural knowledge (suprema omnium scientiarum naturalium). 47

46	 Suárez, Disputationes metaphysicae, disp. I, sec. 3, a. 2.
47	 Suárez, disp. I, sec. 3, a. 2, 8.



336 Robert Goczał

It is noticeable that metaphysics is the most noble and general science 
(dignissima et universalissima), princely and imperious (princeps et domina), 
going beyond the differentiation of individual properties of beings, the ade-
quate subject of which is real being abstracted in the intellect secundum esse 
(with respect to existence). 48 Metaphysics, however, by considering being in its 
fullest, total aspect (ad totum ens eodem modo cognoscendum), provides cog-
nitive unity to science from the perspective of the principles of being (unum 
scientiae habitum). 49 It rises above all matter, above physics, 50 focusing on the 
consideration of being understood as reality conceptually taken, which is the 
fundamental transcendental principle of being, namely the reason for entire 
real being (ratio entis realis). Metaphysics, therefore, treats existence with an 
objective concept (ens obiectivum, intentionally) and examines it not only in 
terms of pure cognitive principles, but above all in terms of principles relating 
to existence (secundum rationem et secundum esse). 51 It examines being in two 
main aspects: created and uncreated. 52 To be more precise, it does this on the 
plane of rebus materialibus, in which it considers the characteristic essences of 
being (categories of being, substance, transcendentals, knowability of being, 

48	 “Ad secundum respondetur quod aliter ens est obiectum Metaphysicae et aliter intellec-
tus. Metaphysicae enim est obiectum prout significat rationem quamdam abstrahentem 
a materia secundum esse, unde praescindit a rationibus materialibus; ens vero est obiectum 
intellectus ut omnia comprehendit. Unde ens, ut obiectum est Metaphysicae, distinguitur 
ab ente mobili; ens vero ut est obiectum intellectus omnia ambit” (Francisco Suárez, Com-
mentaria una cum quaestionibus in libros Aristotelis De Anima, ed., with an introduction, 
by Salvador Castellote, vol. 3 [Madrid: Fundatión Xavier Zubiri, 1991], disp. VIII, sec. 2, 
a. 9).

49	 Suárez, disp. VIII, sec. 2, a. 14.
50	 Suárez, disp. VIII, sec. 2, a. 15. Cf. “«metaphysica» dicta est, quasi post physicam, seu ultra 

physicam constituta; post (inquam) non dignitate, aut naturae ordine, sed acquisitionis, 
generationis, seu inventionis; vel, si ex parte obiecti illud intelligamus, res de quibus haec 
scientia tractat dicuntur esse post physica seu naturalia entia, quia eorum ordinem super-
ant, et in altiori rerum gradu constitutae sunt. Ex quo tandem appellata est haec scientia 
aliarum «princeps et domina»” (Suárez, Disputationes metaphysicae, disp. I, sec. 1, a. 1).

51	 “Metaphysica vero dicitur abstrahere a materia sensibili et intelligibili, et non solum se-
cundum rationem, sed etiam secundum esse, quia rationes entis quas considerat, in re ipsa 
inveniuntur sine materia; et ideo in proprio et obiectivo conceptu suo per se non includit 
materiam” (Suárez, disp. I, sec. 2, a. 13).

52	 “[...] huiusmodi sunt ratio entis creati vel increati, substantiae finitae aut infinitae, et sim-
iliter accidentis absoluti vel respectivi, qualitatis, actionis, operationis aut dependentiae 
et similium. De quibus observandum est plures posse abstrahi rationes communes rebus 
materialibus et immaterialibus, quarum consideratio iuxta principium positum in rigore 
deberet ad hanc scientiam spectare, ut est communis ratio viventis, quae abstrahi potest 
a rebus materialibus et immaterialibus; [...]” (Suárez, disp. I, sec. 2, a. 15).



337Philosophy and Theology Combined?

goodness, truthfulness, oneness), 53 and on the plane of rebus immaterialibus, 
immaterial and supra-sensible, supernatural (having as its object God, angelic 
beings or other spiritual beings that do not belong to the order of physical 
nature). 54 Metaphysics is therefore a science whose subject is the most general 
concept of being, which is captured at the highest level of intellectual abstraction 
in a final and complete way, and which also refers to God and angels. 55 Meta-
physics, by being the knowledge of created and uncreated realm, is thus the most 
perfect science in the order of natural knowledge. 56 It can be emphasized that 
for philosophical theology in Scholasticism, which can legitimately be called 
metaphysics, God is the external and final cause. God, in fact, is the ultimate 
goal for metaphysics to the same extent that He is the ultimate cause for all 
creation. Such a philosophical theology introduces man to the knowledge of 

53	 “Unde, sicut philosophia considerans de variis speciebus substantiarum materialium, 
considerat subinde communem rationem materialis substantiae, et adaequata principia, 
et proprietates eius; rursusque agens de variis speciebus viventium, considerat communem 
rationem viventis ut sic, et propria principia, et proprietates eius; ita scientia humana (ut sic 
dicam) considerans varios gradus et rationes entium, necesse est ut consideret communem 
rationem entis. Item, cum varias substantias speculetur, et varia accidentia, necesse est ut 
consideret communes rationes substantiae et accidentis; hoc autem non praestat, nisi per 
hanc universalem et principem scientiam” (Suárez, disp. I, sec. 2, a. 14).

54	 “[...] atque hoc modo, quia haec scientia considerat de Deo, consequenter in eo considerat 
rationem primae causae finalis, efficientis, et exemplaris, et considerans de angelis, inquirit 
quam virtutem causandi habeant in reliqua entia, [...]” (Suárez, disp. I, sec. 2, a. 18); “Itaque 
metaphysica humana (de qua tractamus) de his demonstrat et disserit, quantum huma-
num ingenium naturali lumine potest. In rebus autem quae sensibilem aut intelligibilem 
materiam seu quantitatem concernunt, non est id simpliciter verum, etiam ex parte ipsius 
scientiae, sed quatenus in eis reperiuntur transcendentalia praedicata, vel eis aliquo modo 
applicantur metaphysicae rationes et media abstrahentia a materia, ut per ea aliquid de eis 
demonstretur. Tertio addere possumus, hanc scientiam agere de omnibus non in se, sed in 
causis suis, quia disputat de universalissimis causis rerum omnium, et praesertim de Deo” 
(Suárez, disp. I, sec. 5, a. 14).

55	 “Nam, licet Deus et intelligentiae secundum se consideratae, videantur altiori quodam gradu 
et ordine esse constitutae, tamen prout in nostram considerationem cadunt, non possunt 
a consideratione transcendentium attributorum seiungi. Unde etiam confirmatur, nam 
perfecta scientia de Deo et aliis substantiis separatis tradit cognitionem omnium praedi-
catorum quae in eis insunt; ergo etiam praedicatorum communium et transcendentium” 
(Suárez, disp. I, sec. 3, a. 10).

56	 “At vero scientia de Deo et intelligentiis est suprema omnium naturalium; et ideo nihil 
supponit cognitum per altiorem scientiam, sed in se includit quidquid necessarium est 
ad sui obiecti cognitionem perfectam, quantum per naturale lumen haberi potest; eadem 
ergo scientia, quae de his specialibus obiectis tractat, simul considerat omnia praedicata 
quae illis sunt cum aliis rebus communia, et haec est tota metaphysica doctrina; est ergo 
una scientia” (Suárez, disp. I, sec. 3, a. 10).



338 Robert Goczał

something that is eternal and absolute, and at the same time, in the further 
order of arguments, brings him closer to that which is the subject of the highest 
knowledge, i.e. supernatural theology (supranaturalis theologiae). 

Within the framework of this specific metaphysical structure and most of 
all, the principles of natural cognition, the so-called principle of efficient cau-
sality involves moving from effects to causes. This is a special principle related 
to proving the existence of God in metaphysical knowledge. It resembles the 
Alexandrian scheme of metaphysics (the upward path); from lower beings to 
higher beings, up to the most perfect being of God at the end. The format of this 
proof, having a systemic character, lies at the basis of the argumentation of the 
Aquinas’ five ways (quinquae viae), in which the proof of God’s existence is 
based both on act and potency, and on the concept of motion and the rela-
tions of dependency (internal and external) between cause and effect. 57 This 
reasoning comes close to proving the existence of God as the supreme cause 
of being, which is in accordance with Aquinas’ formula of arguing for the 
existence of God as ens supremum and efficient cause by means of five ways in 
the scope of cosmological and ontological frameworks. Nevertheless, despite 
its five stages, the demonstrative methods, otherwise taken from Aristotle’s 
Organon, are in fact two-part pertaining to those that assume a sequence of 
subordinate causes (first and secondary) and their emerging effects: (1) demon-
stratio quia and (2) demonstratio propter quid. Quia – from effects to causes 
(a posteriori) and propter quid – from cause to effects (a priori). Aquinas proves 
it in Summa theologiae Iª, q. 2, a. 3; Summa contra gentiles, III, cap. 65–66, 70; 
Commentum in quatuor libros Sententiarum Magistri Petri Lombardi, d. 1, 
q. 1, a. 2; Quaestiones disputatae de potentia Dei, q. 5, a. 1. 58 These particular 

57	 The philosophical argument for the existence of God includes both cosmological and 
anthropological investigations. Medieval theism referred mainly to knowledge about the 
material structure of the Universe. These theories were based on terminology related to 
Aristotelian physics. The vast majority of medieval philosophical concepts of God had 
the character of cosmological arguments (with exceptions in St. Anselm, St. Augustine, 
Henry of Ghent). Aquinas’ argumentation was reduced to the “five ways”: from motion 
(ex motu), from efficient causality (ex ratione causae efficientis), from what is possible and 
what is necessary (ex possibili et necessario), from degrees of being (ex gradibus perfectionis), 
from universal expediency (ex gubernatione rerum). See Velde, Aquinas on God. The ‘Divine 
Science’ of the Summa Theologiae, 37–65 (“The First Thing to Know: Does God Exist? On 
the Five Ways”).

58	 The following works are worth recommending, to name just a few of the vast literature on 
the subject in question: Owen Bennett, The Nature of Demonstrative Proof According to 
the Principles of Aristotle and St. Thomas Aquinas (Washington, D.C.: Catholic University 
Press, 1943); Owen Bennett, “St. Thomas’ Theory of Demonstrative Proof,” Proceedings and 



339Philosophy and Theology Combined?

dependencies and convergences between philosophy (doctrina philosophorum) 
and theology (sacra doctrina) in Aquinas indicate that the metaphysical prin-
ciple of efficient causality – encompassing a priori and a posteriori procedures, 
consistent with the norms expounded by Aristotle in the Second Analytics – is 
the most adequate, fundamental method for investigating the nature of the su-
preme metaphysical being, which is God. Moreover, the same method can also 
be applied to a theological framework. Thus, the philosophical aspect penetrates 
into theology. Nevertheless, this does not deprive theology of its holiness, nor 
does it ultimately discredit or undermine the mystery of God. 

Since we have already defined God as the subject of both Western metaphys-
ical and theological traditions, we can say that in terms of philosophy or meta-
physics, God is an extrinisic and indirect cause and principle of knowledge, while 
for sacred theology He is an intrinsic and direct cause and principle of the entire 
doctrine. Nevertheless, both sciences overlap and work together in this field.

Ultimately, the essence of God defies philosophical conceptualization. 
However, in the aspect of the metaphysical analysis of Aquinas’ Ipsum Esse 
combined with the faith of sacred theology, philosophy seems to bring the 
human mind closer to the deepest meaning of intellectual, knowable form of 
God. This intentional form indicated by Aquinas offers insight into the prin-
ciple of transcendence in a metaphysical sense. It brings intellectual knowledge 
(non-intuitive) closer to knowledge in an almost mystical dimension (theologia 
mystica), which St. Thomas called cognitio Dei experimentalis – the experience 
of the Divine obtained from a specific knowledge of God. Aquinas supple-
ments this philosophical and theological union with God with an additional 
conditional concept, introducing into the terminology the qualitative form of 
the soul ( forma accidentalis), which, although it is something lower than the 
form of sacramental union with God (gratia gratum faciens), nevertheless acts 
in the soul as a mystical inspiration. It flows from the power of grace (pre-
suppositio primo afflatu Divino), or is activated in the soul as God’s presence, 
accompanying the soul in spiritual and intellectual cognition (coadiutores 
Dei). 59 In this metaphysical-mystical union, meaning the state of subjective and 

Addresses of the American Philosophical Association 17 (1941), 76–88; Michael T. Ferejohn, 
“Definition and the Two Stages of Aristotelian Demonstration,” Review of Metaphysics 
36, no. 2 (1982), 375–95.

59	 Sancti Thomae de Aquino, Summa Theologiae: Cura et Studio Instituti Studiorum Medi-
evalium Ottaviensis ad textum S. Pii Pp. V Iussu Confectum Recognita: Edidit Commissio 
Piana, vol. 1 (Ottawa: Dominican College of Ottawa, 1941), q. 110, a. 2. See more Tomás 
de Vallgornera, Mystica Theologia Divi Thomae: Utriusque Theologiae Scholasticae et 
Mysticae Principis, ed. Joachim Joseph Berthier, vol. 2 (Augustae Taurinorum: Marietti, 



340 Robert Goczał

objective obviousness of God, as interpreted by Jean Gerson († 1429) who based 
his theories on the Thomistic tradition, the soul does not achieve knowledge 
of God through pure intellectual or intuitive cognition, nor through a simple 
apprehension of the intellect (simplex apprehensio), and even less so as a result 
of axiomatic or deductive argumentation. Only by combining both the activity 
of the will – which is filled with the fear of God, purity of thought, faith, truly 
pious love for God (per amorem affectionis or per voluntatis amorem) – and 
intelligence (raptus mentis or raptus rationis) into one cognitive stream does the 
soul achieve a meaningful glimpse of the mystical unity with God. 60 This proper 
light of intellectual knowledge and will along with the internal union with 
God (unio mystica), which is more of a metaphysical-mystical union, cannot be 
achieved by the soul by means of its own nature, but needs an external Mover. 
The necessary condition for the fulfillment of the cognitive act is, on the one 
hand, the graciousness of God to make His presence known, and on the other 
(on the human side) the intellect united in the love of the human heart with 
the will for a sincere enquiry for God. On this plane of mutual relationship 
between God and man, the soul gains real insight into the meaning of the 
Divine and perceives the ultimate reason for being (its ratio entis), through 
which the soul reflects the deepest source of harmonious unity and absolute 
existence – the God Himself. Similarly, Duns Scotus expresses this state of 
extraordinary metaphysical cognition bordering on theological mysticism with 

1911); Thomas de Vallgornera, Mystica Theologia Divi Thomae V1 (1890), Kessinger Legacy 
Reprints (Kessinger Publishing, 2010); Hans Geybels, Cognitio Dei experimentalis: A Theo-
logical Genealogy of Christian Religious Experience (Leuven: Peeters, 2007); John F. Dedek, 
“Quasi Experimentalis Cognitio: A Historical Approach to the Meaning of St. Thomas,” 
Theological Studies 22, no. 3 (1961), 363–70, https://doi.org/10.1177/004056396102200301. 

60	 André Combes, ed., Ioannis Carlerii de Gerson De mystica theologia, Thesaurus Mundi. 
Bibliotheca Scriptorum Latinorum Mediae et Recentioris Aetatis (Lucani: Thesaurus 
Mundi, 1958), “De Mystica Theologia Speculativa,” prol, 125.34ff; 41, 106.23ff; 41, 110.79ff; 
35, 39.21ff; 36, 98.48ff; esp. 36, 96.12ff; 37, 99.4ff; 38, 100.3ff; 39, 101.3: “Raptus mentis supra 
potentias inferiores fit per affectionis scintillam menti cognatam vel appropriatam, que 
amor extaticus vel excessus mentis nominatur”; 40, 103.10f: “[...] unio non corporalis sed 
spiritualis est.” See also Jean Gerson, Oeuvres complètes, ed. Palémon Glorieux, 10 vols. 
(Paris: Desclée, 1960–1973), esp. vol. 7, 965–79; Jean Gerson, Selections from A Deo exivit, 
Contra curiositatem studentium, and De mystica theologia speculativa, ed., trans., and annot., 
with an introduction, by Steven E. Ozment, Textus Minores 38 (Leiden: E. J. Brill, 1969), 
46–73 (“De Mystica Theologia: Tractatus Primus Speculativus”);  Steven E. Ozment, Homo 
spiritualis: A Comparative Study of the Anthropology of Johannes Tauler, Jean Gerson and 
Martin Luther (1509–1516) in the Context of their Theological Thought, Studies in Medieval 
and Reformation Thought 6 (Leiden: E. J. Brill, 1969), 72–84.



341Philosophy and Theology Combined?

the term conceptus perfectissimus or inquisitio metaphysica (metaphysical quest), 
and Ockham with notitia abstractiva deitatis. 61 

Aquinas’s concept of God as Ipsum Esse

In Aquinas’ metaphysical arguments that frame the primary being as the source 
and cause of existence, assuming a theory of efficient causality (quia), the middle 
term of demonstration is obtained by means of the method separating causes 
from effects, through which we learn about causes. 62 In this case, the middle 
term is esse (existence or being), contingently contained in a maximal way in 

61	 See Paul Vignaux, Philosophy in the Middle Ages: An Introduction, trans. E. C. Hall (New York: 
Meridian Books, 1959), 146–79 (“John Duns Scotus and William of Ockham”), esp. 150–56; 
Efrem Bettoni, Duns Scotus: The Basic Principles of His Philosophy, ed. and trans. Bernardine 
Bonansea (Washington, D.C.: Catholic University of America Press, 1961), pp. 39–46, esp. 
40–44; Philotheus Böhner, “Zu Ockhams Beweis der Existanz Gottes,” Franziskanische Stu-
dien 32 (1950), 50–69, or Philotheus Böhner, “Zu Ockhams Beweis der Existenz Gottes: Texte 
und Erklärungen,” in Collected Articles on Ockham, ed. Eligius M. Buytaert (St. Bonaventure, 
NY: Franciscan Institute; Louvain: Nauwelaerts; Paderborn: Schöningh, 1958), 399–420.

62	 Sancti Thomae Aquinatis, Summa theologiae Iª, q. 2, a. 2, ad 2: “[...] cum demonstratur causa 
per effectum, necesse est uti effectu loco definitionis causae, ad probandum causam esse, 
et hoc maxime contingit in Deo. Quia ad probandum aliquid esse, necesse est accipere pro 
medio quid significet nomen non autem quod quid est, quia quaestio quid est, sequitur ad 
quaestionem an est. Nomina autem Dei imponuntur ab effectibus, ut postea ostendetur, 
unde, demonstrando Deum esse per effectum, accipere possumus pro medio quid significet 
hoc nomen Deus.” See also Sancti Thomae Aquinatis, Summa theologiae Iª, q. 1, a. 3, a. 4; 
q. 4, a. 2; q. 13, a. 11; Sancti Thomae de Aquino, Summa contra gentiles, lib. I, cap. 12, 4; lib. 
I, cap. 22; Sancti Thomae Aquinatis, Scriptum super Sententiis magistri Petri Lombardi, 
lib. I, dis. 34, q. 1, a. 1; Sancti Thomae de Aquino, “De ente et essentia,” in De principiis 
naturae: De aeternitate mundi: De motu cordis: De mixtione elementorum: De operationibus 
occultis naturae: De iudiciis astrorum: De sortibus: De unitate intellectus: De ente et essentia: 
De fallaciis: De propositionibus modalibus, Sancti Thomae de Aquino, Opera omnia iussu 
impensaque Leonis XIII P. M. Edita 43 (Roma: Roma : Editori di San Tommaso, 1976), 
cap. 4; Sancti Thomae Aquinatis, Quaestiones disputatae de potentia Dei, vol. 2 of Quaes-
tiones disputatae, 10th ed., ed. Paulus M. Pession (Taurini-Romae: Marietti, 1965), q. 7, a. 2; 
Sancti Thomae de Aquino, “Compendium theologiae seu Brevis compilatio theologiae ad 
fratrem Raynaldum,” in Compendium theologiae: De articulis fidei et ecclesiae sacramentis: 
Responsio de 108 articulis: Responsio de 43 articulis: Responsio de 36 articulis: Responsio de 6 
articulis: Epistola ad ducissam Brabantiae: De emptione et venditione ad tempus: Epistola ad 
Bernardum abbatem cassinensem: De regno ad regem Cypri: De secreto, Sancti Thomae de 
Aquino, Opera Omnia iussu Leonis XIII P. M. Edita 42 (Roma: Editori di San Tommaso, 
1979), “De fide (De essentie divine unitate),” cap. 3–35, esp. 11 (“Quod Dei essentia non et 
aliud quam suum esse”). Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” 574–75. 



342 Robert Goczał

God as the supreme being (ens supremum). 63 Beginning with the existence that 
is contained in the beings of the natural world, Aquinas goes on to demonstrate 
that God is the absolute cause of creation, its Mover and the highest category of 
existence, a being with essential identity and unity, and, for this reason, identified 
with God as the supreme cause. 64 This philosophical term related to the eternal 
dimension of God, which embraces all perfect attributes of the Divine in one 
category, is defined by Aquinas with the phrase: Deus est ipsum esse subsistens. 65 
The method of demonstrating God as “pure existence” using the middle term 
esse is adopted by almost all philosophical schools of a metaphysical nature. 
A similar path is followed by Norberto del Prado and Suárez, who – although 
he turned metaphysics towards essentialism, towards modern ontology 66 – in 
Disputationes speaks of existence as esse medium demonstrationis. 67

63	 Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” 575. 
64	 It is not without significance for the history of philosophy that St. Augustine’s theory 

of God’s perfection in Divine Unity (i.e. the unification of essentia with esse into one 
nature), which was one of the first Christian philosophical concepts of this type, was 
also recognized in the writings of Aquinas, although Aquinas’ philosophy undoubtedly 
contrasts with the teaching of Augustine both in methodological and conceptual terms. 
Cf. Sancti Thomae Aquinatis, Quaestiones disputatae de veritate, vol. 2, QQ 13–20, Opera 
Omnia iussu Leonis XIII P. M. Edita 22 (Romae: ad Sanctae Sabinae, 1972), q. XIII, a. 2; 
Sancti Thomae de Aquino, Summa contra gentiles, lib. III, cap. 47, 2–3, 51; Sancti Thomae 
Aquinatis, Summa theologiae Iª, q. XII; Sancti Thomae Aquinatis, “Summa theologiae 
Iª–IIae,” in Prima secundae Summae theologiae: A quaestione I ad quaestionem LXX, ad 
codices manuscriptos Vaticanos exacta, cum commentariis Thomae de vio Caietani Ordinis 
Praedicatorum S.R.C. Cardinalis, Opera omnia iussu impensaque Leonis XIII P. M. Edita 6 
(Romae: Ex Typographia Polyglotta S. C. de Propaganda Fide, 1891), q. 175. Cf. Doyle, 
“St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” 575–76. 

65	 Comparatively, Nicholas of Cusa uses the term Possest or Posse Ipsum as the category most 
appropriate for the name of God. Both concepts are intended to express the actualization 
of all possibilities, including contingent ones, i.e. an absolute fullness. The word Possest 
comes from the contraction of posse and est. Cf. Nicolai de Cusa, “De apice theoriae,” in De 
venatione sapientiae: De apice theoriae, Nicolai de Cusa, ed. Raymond Klibansky and Hans 
Gerhard Senger, Nicolai de Cusa Opera Omnia 12 (Hamburg: Meiner, 1982), 123. See also 
Peter J. Casarella, “Nicholas of Cusa and the Power of the Possible,” American Catholic Phil-
osophical Quarterly 64, no. 1 (1990), 7–34, esp. 9–10, https://doi.org/10.5840/acpq199064141. 

66	 Victor Salas, and before him Stanisław Ziemieński, both argue that the core of Suárez’s 
approach is existential, not essentialist, which most scholars ignore in favor of reducing 
Suárez to a metaphysician of essence, as this might be generally understood. Cf. Stanisław 
Ziemiański, “Was Suárez Essentialist?,” Studies in Logic, Grammar and Rhetoric 15, no. 28 
(2009), 9–23; Victor Salas, Immanent Transcendence: Francisco Suárez’s Doctrine of Being 
(Leuven: Leuven University Press, 2022).

67	 Suárez, Disputationes metaphysicae, disp. XXVIII, sec. 3, a. 15; Norberto del Prado, De veri-
tate fundamentali philosophiae christianae (Friburgi Helvetiorum: Ex Typis Consociationis 



343Philosophy and Theology Combined?

Therefore, it seems that the point of reference for both theology and meta-
physics is the “medium of demonstration,” namely a cognitive medium allowing 
for the intellectual and existential grasp of God, whose existence must compa-
rably be expressed in absolute existence. In such a framework, God is defined 
as Ipsum Esse – pure existence. 68 The Ipsum Esse, the most glorious category or 
metaphysical name given to God, is not, however, a hypostatic personification 
of God or His essence, nor is it His final definition. We do not know God 
directly on the basis of evidence expressing His perfection in its full essence. 
We only know what is ultimately contained in created beings (in analogical 
beings), through the existence of which, applying the principle of efficient cau-
sality and demonstration of esse, we can only prove the truth of the statement 
that “God exists.” 69 While knowledge arising from the deepest reflection of 

Sancti Pauli, 1911), 215–16 (Liber Tertius “De ente per essentiam, quod est Deus,” Prol.) , esp. 
217–35 (par. “Ratio suprema, quae praedicatur de Deo, et ratio Esse subsistentiis”; Caput 
Primum “Deum esse quinue viis probari potet”); 240–53 (Caput Secundum “Hoc quod et 
Ese, est substantia vel natura Dei”); 255–82 (Caput Tertium “Ex identitate essentiae et esse 
in Deo assumit D. Thomas praecipua argumenta ad divinas perfectiones demonstrandas”).

68	 Sancti Thomae Aquinatis, Summa theologiae Iª, q. 11, a. 4; Sancti Thomae de Aquino, 
Summa contra gentiles, lib. I, cap. 21: “ [...] divina essentia est per se singulariter existens”; 
Sancti Thomae Aquinatis, Quaestiones disputatae de veritate, vol. 3. Fasc. 1, QQ 21–29, Opera 
Omnia iussu Leonis XIII P. M. Edita 22 (Romae: ad Sanctae Sabinae, 1973), q. 22, a. 14. On 
the Ipsum Esse, see Stephen L. Brock, “On Whether Aquinas’s Ipsum Esse Is ’Platonism’,” 
The Review of Metaphysics 60, no. 2 (2006), 269–303; Velde, Aquinas on God. The ‘Divine 
Science’ of the Summa Theologiae, 65–95; John Cheng Wai-Leung, “The Meaning and 
Challenge of St. Thomas’s Metaphysical Concept of God as Ipsum Esse Subsistens Today,” 
Fu Jen International Religious Studies 1, no. 1 (2007), 149–70; John Cheng Wai-Leung, 
A Comparative Study between St. Thomas Aquinas’s Concept of Ipsum Esse Subsistens and 
the Concept of Qi in the Guanzi’s Four Daoist Chapters (Toronto, Ont.: Grace Institute 
Press, 2009); John F. Wippel, The Metaphysical Thought of Thomas Aquinas: From Finite 
Being to Uncreated Being, Monographs of the Society for Medieval and Renaissance 
Philosophy 1 (Washington, D.C.: Catholic University of America Press, 2000); John P. 
Doyle, “Ipsum Esse as God-Surrogate: The Point of Convergence of Faith and Reason 
for St. Thomas Aquinas,” The Modern Schoolman 50, no. 3 (1973), 293–96, https://doi.
org/10.5840/schoolman197350328; Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” 
571–89; Andrzej Maryniarczyk, Realistyczna interpretacja rzeczywistości, vol. 3 of Zeszyty 
z metafizyki (Lublin: Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, 1999), 77–83 (“Odkrycie 
Absolutu jako Ipsum Esse”), Robert Goczał, “Sacra Doctrina vs. Doctrina Philosophorum –  
Jeden Bóg i dwie teologie,” in Wiara teologów a rozum filozofów: Rozważania naukowe 
z teologii i filozofii chrześcijańskiej, ed. Robert Goczał (Wrocław: Papieski Wydział Teo-
logiczny, 2015), 107–65, esp. 149–63.

69	 Sancti Thomae Aquinatis, Summa theologiae Iª, q. 3, a. 2: “Ad secundum dicendum quod 
esse dupliciter dicitur, uno modo, significat actum essendi; alio modo, significat compo-
sitionem propositionis, quam anima adinvenit coniungens praedicatum subiecto. Primo 



344 Robert Goczał

reason will never reach the perfection of God’s essence, knowing Him can take 
place in many analogous ways, in various ways in which existence manifests 
itself in created beings. For God is the absolute cause of existence. 70 Ipsum Esse 
concentrates the highest content of the divine name (or names expressing all 
perfections), without separating philosophy from theology, without depriving 
theology of its religious value. Some philosophical questions, especially met-
aphysical ones, in reflection on the Ipsum Esse, seem as if they were designed 
not to divert man from his proper path of knowledge leading to God, but to 
direct him to his culmination of which should be something that at the first 
moment seems unbelievable to the human mind. Most likely, this should also 
be the goal of philosophy, at least one that deals with causes, especially the 
ultimate and final cause of existence.

John P. Doyle, following Aquinas, also takes up this issue more precisely and 
enumerates the individual essential properties (quidditas) subjectified in God, 
which emerge from the analysis of Ipsum Esse. 71 Therefore, from the universal 
category of existence (esse), we conclude that God is the first cause and an in-
dependently existing Supreme Being. Then, from motion and efficient causality, 
we understand God as the absolute cause of motion and hence call Him the 
First Mover of all motion. Then, from the path of first and secondary causes, 
we define God as the first Absolute Cause of all causes and effects. Then from 
the Ipsum Esse we conclude that God must be the most perfect 72 and good. 73 

igitur modo accipiendo esse, non possumus scire esse Dei, sicut nec eius essentiam, sed 
solum secundo modo. Scimus enim quod haec propositio quam formamus de Deo, cum 
dicimus Deus est, vera est. Et hoc scimus ex eius effectibus, ut supra dictum est.” Cf. also 
Sancti Thomae Aquinatis, q. 3, a. 5: “[...] omnia quae sunt in genere uno, communicant in 
quidditate vel essentia generis [...]. Differunt autem secundum esse: non enim idem est esse 
hominis et equi, nec huius hominis et illius hominis.” Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on 
Theological Truth,” 575–76.

70	 Sancti Thomae Aquinatis, q. 13, a. 5: “Et hoc modo aliqua dicuntur de Deo et creaturis ana-
logice, et non aequivoce pure, neque univoce [...]. Et sic, quidquid dicitur de Deo et creaturis, 
dicitur secundum quod est aliquis ordo creaturae ad Deum ut ad principium et causam in 
qua praeexistunt omnes rerum perfectiones.” See also Sancti Thomae de Aquino, Summa 
contra gentiles, lib. I, cap. 22; Sancti Thomae Aquinatis, Summa theologiae Iª, q. 3, a. 4.

71	 Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” 579. In the following paragraphs, 
in analysing quidditas I rely textually on Aquinas and comparatively on J. P. Doyle’s enu-
meration. For this reason, I provide references to Aquinas in favor of reliable indications 
of the relevant passages in his own texts.

72	 Sancti Thomae Aquinatis, Summa theologiae Iª, q. 4, a. 2. 
73	 Sancti Thomae Aquinatis, q. 6, a. 3.



345Philosophy and Theology Combined?

In this way we conclude that He is infinite, 74 almighty, 75 eternal, 76 in absolute 
unity and only one. 77 As the final cause of being, God is defined as the final 
cause of all existing beings, thus making the Ipsum Esse more understandable. 78 
Thanks to the Ipsum Esse, we learn more about God’s attributes (annitas), 
which determine His essential structure (quidditas) in the ontological dimen-
sion. This cognition takes place through an analogical approach with respect 
to existence (secundum esse), not an unequivocal one. 79 The latter is impossible. 
Existence is therefore the necessary essence of God (qui sum), although God 
does not create existence due to the necessity of His nature, as Spinoza († 1677) 
claimed – meaning ex necessitate Divinae naturae (Ethica ordine geometrico 
demonstrata, propositio XVI) – but in a completely free and independent way. 
God is a Being whose existence is preceded by nothing, nothing limits Him, 
and His essence is pure existence which has no cause beyond itself. In God 
the existence and essence are inseparable and necessarily related within Him. 
God cannot not exist. 

In contrast to created beings, whose essence is not equated with existence 
(they do not necessarily exist by their nature), God has neither species nor genus, 
nor material composition, and therefore remains a being of the highest unity 
and the most transcendental act (an absolutely simple act). All created beings 
can only participate in existence itself (participatio in esse). God, however, as 
the first Being and final cause of all beings – as infinite and indivisible in His 
essence and as pure existence – is an inexpressible being, directly opaque and 
indistinct in divine nature. After all, existence itself is something inexpressible, 
especially through discursive cognition. Ipsum Esse exceeds the limits of linguis-
tic expression. It belongs to a different sphere of meaning, and it even goes far 
beyond the sphere of allegorical meanings. However, everything that is revealed 
in created reality has a typological character and points to God in His most 
hidden aspect, i.e. in His existence that can be perceived reflectively (the second 
level of the judgment operation which is an objectifying reflection). However, 

74	 Sancti Thomae Aquinatis, q. 7, a. 1–2. 
75	 Sancti Thomae Aquinatis, q. 8, a. 1. 
76	 Sancti Thomae Aquinatis, q. 10, a. 2. 
77	 Sancti Thomae Aquinatis, q. 11, a. 4. 
78	 Sancti Thomae de Aquino, Summa contra gentiles, lib. I, cap. 22; Sancti Thomae Aquinatis, 

Summa theologiae Iª, q. 3, a. 4. 
79	 Sancti Thomae Aquinatis, Summa theologiae Iª, q. 13, a. 5: “Et hoc modo aliqua dicuntur 

de Deo et creaturis analogice, et non aequivoce pure, neque univoce [...]. Et sic, quidquid 
dicitur de Deo et creaturis, dicitur secundum quod est aliquis ordo creaturae ad Deum 
ut ad principium et causam in qua praeexistunt omnes rerum perfectiones.” 



346 Robert Goczał

even in such a knowledge of such a perfectly existing Being, when the soul is 
equipped with an act structure that can be formulated, the soul does not have 
any final expression to grasp the mystery of the true transcendentality of God, 
namely the intrinsic source of the essence of His real existence. Nonetheless, 
from the existence of created things emerges another divine reality, without 
which the analysis of His existence would remain hidden. God’s intelligent 
creatures do not have to deny Him in reflection. It is through Ipsum Esse that 
we can glimpse the mystery of the Deity itself, completely unapproachable until 
the very end, yet deduced per analogiam from created beings and through the 
abstraction of esse. In a way, this approach highlights metaphysical cognition as 
the deeper meaning of the first cause of everything. In Ipsum esse, it becomes 
an almost tangible experience of God’s presence.

What is more, since God is the first and absolute cause of existence, He must 
be a living and life-giving God (vivus et animare). Through direct reflection of 
the accompanying acts of the intellect (in actu exercito), the soul intellectually 
realizes that coming into existence requires overcoming the distance between 
non-existence and being, or more precisely, overcoming nothingness (this path 
has been known since the philosophy of Parmenides). In this metaphysical 
sphere, we see that, paradoxically, the interpretation of existence shows a direct 
relationship connecting the Creator with the creature, the infinite with the 
finite, even though there is no ontic comparison between them. However, we 
also realize that only God as Ipsum Esse is able to overcome nothingness and 
bring something into existence. Ultimately, the essence of God eludes philo-
sophical conceptualization and only in the aspect of the metaphysical analysis 
of Ipsum Esse combined with the faith of holy theology does the soul approach 
the deepest intellectual form of God, which allows for a mirror-like insight into 
the principle of His transcendence (i.e. esse subsitens).

Ipsum Esse as a philosophical and theological phenomenon is much broader 
than just a simple assertion of the fact of existence. In Thomistic metaphys-
ics, God’s attributes are designations of the divine substance. 80 They point to 
a number of essential characteristics, including that God has a spiritual and 
immaterial nature (spiritualis et immaterialis) or that He is a pure act (actus 
purus), which means that He is not potency (potentia). What is absolutely sim-
ple has absolute perfection and self-existence. God is the cause of Himself and 
a being that exists independently (causa sui et subsistens), which then means that 

80	 See Harry Austryn Wolfson, “St. Thomas on Divine Attributes,” in Mélanges offerts à Etienne 
Gilson, de l’Académie française (Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies; Paris: 
J. Vrin, 1959), 673–700.



347Philosophy and Theology Combined?

He is not part of something, but exists by Himself (per se). God is indivisible 
and unchangeable (indivisibilis et inalterabilis), which in turn means that He is 
not a multiplicity, nor a plurality among created things. Therefore, as a simple 
act, He is uncreated wisdom (sapientia increata). He is not subject to change 
because in God there is no differentiation between feelings and sensations 
(passio). And since there is no spiritual-corporeal composition in Him, He has 
no species and genus limitations (species et genus). Being an indivisible Supreme 
Being, He does not contain an accidental plane, and thus He remains forever 
unchanged and identical. As an infinite being (infinitus), He does not have 
a closed and determining definition, so the range of denotations of His essence 
and referents is also infinite. And since He is an infinite being, He is beyond 
time (semper praesens). Finally, externally undetermined in the divine essence, 
which identifies itself with existence, He has no cause of existence outside 
Himself, and this form of being is a special expression of God’s perfection and 
His undeniable power (actus essendi or potentia Dei).

As the final cause of being, God should be defined as the final cause of all 
existing beings, that is, the Ipsum Esse. And since we conclude from Ipsum Esse 
that in God there is no distinction between essence and existence, between what 
God is and the fact that He is, then Ipsum Esse, in the essential concepts of this 
doctrine, reveals the authentic value of negation as a method of auxiliary proof 
(apophatic), not a direct proof as opposed to a direct proof. This is justified by 
the fact that St. Thomas brings the so-called negative theology (indirect) to the 
theological level. 81 In book I, chapter 13 of Summa contra gentiles, St. Thomas 
continues to remain in the space of proving the existence of God directly by 
using a philosophical method. Even so, in the next chapter, he states that in 
order to get to know God, it is also necessary to use the way of removal (via 
remotionis). 82 In other words, metaphysics cannot know God and prove His 

81	 Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” 577–78.
82	 Sancti Thomae de Aquino, Summa contra gentiles, lib. I, cap. 14: “Quod ad cognitionem 

Dei oportet uti via remotionis”; Sancti Thomae Aquinatis, “In libros Posteriorum Analyt-
icorum expositio,” in Commentaria in Aristotelis libros Peri hermeneias et Posteriorum 
analyticorum, Sancti Thomae Aquinatis, ed. Tommaso Maria Zigliara, Opera omnia 
iussu impensaque Leonis XIII P.M. Edita 1 (Romae: ex Typographia Polyglotta S.C. de 
Propaganda Fide, 1882), lib. 1, lect. l, a. 363: “Sed per scientias speculativas potest sciri 
de eis an sint, et quid non sint, et aliquid secundum similitudinem in rebus inferioribus 
inventam. Et tunc utimur posterioribus ut prioribus ad earum cognitionem: quia quae 
sunt posteriora secundum naturam, sunt priora et notiora quoad nos [...]. Quaecumque 
vero cognoscuntur per posteriora, quae sunt prima quoad nos, etsi in seipsis sint simplicia, 
secundum tamen quod in nostra cognitione accipiuntur, componuntur ex aliquibus primis 
quoad nos.” See also Velde, Aquinas on God. The ‘Divine Science’ of the Summa Theologiae, 



348 Robert Goczał

existence directly. Similarly, it is not plausible to fully know God a posteriori 
from created things because God is an immaterial, most perfect, infinite and 
transcending being (supra ens). 83 Accessible knowledge of God is possible, 
however, by analyzing the abstracted transcendental principles of real being, 
including its existence (esse), which in intellectual cognition is a medium of 
God’s demonstration (medium demonstrationis), even for Suárez. 84 Hence, we 
do not understand God in a positive way through a direct concept referring 
to the essence of God (ad quidditatem Dei) known in se, but in a negative way 
through the analogy of attribution. 85 Therefore, God is not the direct object 

72–77 (“Knowing what God is Not: Negative theology?”); Doyle, “St. Thomas Aquinas 
on Theological Truth,” 577. 

83	 Sancti Thomae de Aquino, Super librum de causis expositio, a lectione I ad lectionem 
XXXII, ed. Henri-Dominique Saffrey, Textus Philosophici Friburgenses. Seriem Moder-
atur 4–5 (Fribourg: Société Philosophique; Louvain: E. Nauwelaerts, 1954), I, lec. 6: “Et 
per hunc modum inducit hanc rationem Dionysius I capitulo de divinis nominibus, sic 
dicens: si cognitiones omnes existentium sunt, et si existentia finem habent, in quantum 
scilicet finite participant esse, qui est supra omnem substantiam ab omni cognitione est 
segregatus. Tertio ostendit quomodo causa prima cognoscitur per effectum. Et dicit quod 
causa prima non significatur in his quae de ipsa dicuntur, nisi ex causa secunda quae est 
intelligentia: sic enim loquimur de Deo quasi de quadam substantia intelligente; et hoc 
ideo quia intelligentia est suum causatum primum, unde est Deo simillima et per ipsam 
maxime cognosci potest.” 

84	 Suárez, Disputationes metaphysicae, disp. I, sec. 2, a. 29: “Deus enim est obiectum scibile, et 
de eo demonstrantur attributa, non solum a posteriori, et ab effectibus, sed etiam a priori, 
unum ex alio colligendo, ut immortalitatem ex immaterialitate, et esse agens liberum, 
quia intelligens est. Alio modo dicitur principium seu causa, id quod est ratio alterius, 
secundum quod obiective concipiuntur et distinguuntur; et hoc genus principii sufficit 
ut sit medium demonstrationis; nam sufficit ad reddendam veluti rationem formalem, ob 
quam talis proprietas rei convenit. Quamvis ergo demus ens in quantum ens non habere 
causas proprie et in rigore sumptas priori modo, habet tamen rationem aliquam suarum 
proprietatum; et hoc modo etiam in Deo possunt huiusmodi rationes reperiri, nam ex Dei 
perfectione infinita reddimus causam, cur unus tantum sit, et sic de aliis.” 

85	 Suárez, disp. XXX, sec. 12, a. 11: “Respondetur negando primam consequentiam, quia, 
licet non concipiamus Deum distincte et secundum propriam repraesentationem eius, 
nihilominus vere concipimus ipsum conceptu directe et immediate repraesentante ipsum, 
vel perfectionem aliquam ut propriam eius. Hic tamen conceptus, si sit positivus et abso-
lutus, est valde confusus, non prout confusum dicitur de universali seu communi, quod 
vocant totum potentiale, sed prout opponitur conceptui proprie et clare repraesentanti 
rem prout in se est. Si vero in illo conceptu includatur negatio, quamvis illa non pertineat 
ad quidditatem Dei, sub illa tamen intelligimus fundamentum seu radicem eius, quae est 
propria quidditas Dei et non ratio aliqua communis vel analoga; ut, cum concipimus Deum 
ut ens infinitum, non intelligimus substratum illi negationi esse ens ut sic, sed quoddam 
singulare ens, tantam habens perfectionem, ut terminis non claudatur.”



349Philosophy and Theology Combined?

of metaphysics, even for Aquinas. In this respect, the cognition of God takes 
place exclusively through the metaphysical knowledge of the transcendental 
principles of being, which are abstracted from the matter of being and included 
in the objective plane of knowledge as universal reasons or tenets of real being 
as such (ens reale), and therefore of God as well. Hence, in Aquinas, only “neg-
ative theology,” which is an extension of Aristotelian metaphysics, proves itself 
as the last stage of metaphysical knowledge and opens the way in philosophy 
to a faith strengthened by intellect and metaphysical premises, constituting 
a certain form of cognitive attitude towards what is immaterial and beyond 
reason, towards the transcendence of God.

The most important point of the Thomistic doctrine regarding the knowl-
edge of God seems to be that Ipsum Esse (Existence Itself), the absolute unity of 
essence and existence in God, turns out to be an abolition, denial, or negation 
of the difference between essence and existence that occurs in created beings. 86 
Negation, which does not mean anything pejorative here, is in God the negation 
of the fundamental difference between His existence (esse) and essence (essentia). 
In contrast, in all created beings, which are composite substances (substantia 
composita) and in which there is a distinction between essence and existence, 
a real difference (distnictio realis) is part of the make-up of all beings of this 
type. Aquinas’ understanding of God in terms of the indivisible unity of essence 
and existence also indicates that He is above all beings (supra ens) and infinitely 
transcends all creation. 87 No created being can have such an indivisible nature, 
much less can it have insight into the essence of God Himself. God derives ex-
istence from His true being, namely from Ipsum Esse, and His essence turns out 
to be a mystery to human beings. Therefore, Aquinas also claims that in fact, 
the only thing we can know about God through our natural cognition is that 
God in Himself and in the essence of the Divine is a completely unknowable 
Being. 88 Moreover, for a complete exposition of metaphysics combined with 
supernatural theology, Aquinas methodically inserts Ipsum Esse into the Mystery 
86	 Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” 577–78. 
87	 Sancti Thomae de Aquino, Summa contra gentiles, lib. I, cap. 14: “Nam divina substantia 

omnem formam quam intellectus noster attingit, sua immensitate excedit: et sic ipsam 
apprehendere non possumus cognoscendo quid est. Sed aliqualem eius habemus notitiam 
cognoscendo quid non est.”

88	 Sancti Thomae Aquinatis, Quaestiones disputatae de potentia Dei, q. 7, a. 5, ad 14: “Ad 
decimumquartum dicendum, quod ex quo intellectus noster divinam substantiam non 
adaequat, hoc ipsum quod est Dei substantia remanet, nostrum intellectum excedens, et 
ita a nobis ignoratur: et propter hoc illud est ultimum cognitionis humanae de Deo quod 
sciat se Deum nescire, in quantum cognoscit, illud quod Deus est, omne ipsum quod de eo 
intelligimus, excedere; In omnes S. Pauli Apostoli epistolas commentaria, Ad Romanos, 



350 Robert Goczał

of the Holy Trinity, which strengthens the metaphysical argument of sacred 
theology. 89 Since Ipsum Esse expresses in God the lack of difference between 
essence and existence, it also expresses the lack of difference between Divine 
Intelligence (the Word or Son of God) and Divine Substance (His essence). 90 It 
follows that the Divine Word (the Son) has the same essence, nature and sub-
stance as the Father. 91 All attributes that we derive from the being of the Father 
belong to the being of the Son (consubstantialem or homooúsios in the Eastern 
theology). The reason why the Divine Persons can share the Divine Nature in 
an essential unity without splitting into a plurality of gods is precisely because 
in God understood as Ipsum Esse (Existence Itself), essence and existence are 
not differentiated. 92 The Divine Persons have a common essence which is the 
very Ipsum Esse, therefore they have one and the same absolute existence and 
substance. 93 For God’s existence, we only know what is ultimately contained 
in created beings (in analogical beings). Taking their existence (esse) as a me-
dium of God’s demonstration and using the principle of efficient causality, we 
can rather prove the truth of the proposition that “God exists” than definitely 
prove or determine His essence. 94 While knowledge arising from the deepest 
reflection of the intellect will never approach the perfection of God’s essence, 
knowing God can take place in many analogous ways, in the various ways 

cap. 1, lect. 6: Sciendum est ergo quod aliquid circa Deum est omnino ignotum homini 
in hac vita.” Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” 579–80.

89	 Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” 581. Aquinas’ understanding of the 
Holy Trinity was thoroughly discussed by Gilles Emery, see Gilles Emery, The Trinitarian 
Theology of Saint Thomas Aquinas, trans. Francesca Aran Murphy (New York: Oxford 
University Press, 2007).

90	 Sancti Thomae Aquinatis, Summa theologiae Iª, q. 14, a. 4. Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas 
on Theological Truth,” 581.

91	 Sancti Thomae Aquinatis, Summa theologiae Iª, q. 27, a. 2; q. 34, a. 2, ad 1. Cf. Doyle, 
“St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” 581.

92	 Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” 582 sqq.
93	 Sancti Thomae Aquinatis, Quaestiones disputatae de potentia Dei, q. 2, a. 1. 
94	 Sancti Thomae Aquinatis, Summa theologiae Iª, q. 3, a. 2: “Ad secundum dicendum quod 

esse dupliciter dicitur, uno modo, significat actum essendi; alio modo, significat compo-
sitionem propositionis, quam anima adinvenit coniungens praedicatum subiecto. Primo 
igitur modo accipiendo esse, non possumus scire esse Dei, sicut nec eius essentiam, sed 
solum secundo modo. Scimus enim quod haec propositio quam formamus de Deo, cum 
dicimus Deus est, vera est. Et hoc scimus ex eius effectibus, ut supra dictum est”; q. 3, a. 5: 
“[...] omnia quae sunt in genere uno, communicant in quidditate vel essentia generis [...]. 
Differunt autem secundum esse: non enim idem est esse hominis et equi, nec huius hominis 
et illius hominis.” Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” 575–76; Doyle, 
“Ipsum Esse as God-Surrogate,” 293–96.



351Philosophy and Theology Combined?

in which existence manifests itself in created beings. Unlike created beings, 
God is a unique Being, a simple act and absolute cause of existence. There is 
no composition of act and potency in His substance, neither a conjugation of 
form and matter nor of essence and existence within Him.

Conclusions

From Aristotle’s natural theology (first philosophy) to Renaissance Scholastics, 
that is, the continuity of metaphysical reflection on the concept of God as the 
supreme cause or being seems to be obvious. The propositions and previous 
arguments I have already explained prove this. The metaphysical tradition of 
the Latin West turns out to be reasoning that is not divorced from theology. 
Already in ancient times, one can observe the outline of a certain connec-
tion, concurrence, and even a certain kind of dependence of one or the other 
(e.g. philosophia ancilla theologiae), e.g. in Philo of Alexandria († ci. 40) and his 
allegorical interpretation of ‘De congressu quaerendae eruditionis gratia’ from 
Genesis (16:1–6). Such a motif of general education as enkyklios paideia, which 
combined natural sciences, theological and philosophical viewed together, was 
of great importance for the later idea of artes liberales and humaniora through-
out the Middle Ages, in Modern times up to the hermeneutics of Hans-Georg 
Gadamer. 95 Without theology, not only would there be no proper context of 
practicing metaphysics of God in the Scholastic schools, but above all there would 

95	 The phrase “philosophia ancilla theologiae” has been used since the time of St. Peter Da-
mian († 1072). Damian was an opponent of Aristotelian dialectics. He questioned secular 
sciences, including logic and philosophy. He placed faith above reason. For more on the 
connections and differences between Scholastic philosophy and theology, as an exemple 
for further studies, see Hent de Vries, “Philosophia Ancilla Theologiae: Allegory and 
Ascension in Philo’s on Mating with the Preliminary Studies (De Congressu Quaerendae 
Eruditionis Gratia),” Bible and Critical Theory 5, no. 3 (2009), 41.1–41.19. See also Dirk 
Krausmüller, “Philosophia Ancilla Theologiae: Plotinus’ Definition of Sensible Substance 
and its Adaptation in John Philoponus’ Arbiter,” Vigiliae Christianae 73, no. 2 (2019), 
149–58, https://doi.org/10.1163/15700720-12341385; Andrzej Maryniarczyk, “Metafizyka 
jako ancilla scientiae (nauki przyrodnicze: metafizyka – wiara),” Rocznik Teologii Katol-
ickiej 11, no. 1 (2012), 59–76; Gyula Klima, “Ancilla theologiae vs. domina philosopho-
rum. Thomas Aquinas, Latin Averroism and the Autonomy of Philosophy,” in Was ist 
Philosophie im Mittelalter? Akten des X. Internationalen Kongresses für Mittelalterliche 
Philosophie der Société Internationale pour l’Etude de la Philosophie Médiévale, 25. bis 30. 
August 1997 in Erfurt, ed. Jan A. Aertsen and Andreas Speer, Miscellanea Mediaevalia 
26 (Berlin: Walter de Gruyter, 1998), 393–402; David Berger, “Offenbarung und Glaube: 
Eine fundamentaltheologische Untersuchung,” Una Voce-Korrespondenz 30, no. 4 (2000), 



352 Robert Goczał

be no unifying basis for knowledge, in accordance with the previously accepted 
formula that theologia est princeps scientiae. It seems that if it were separated 
from theology – which is not overly emphasized by most metaphysicians, such 
as Aquinas or Suárez, who was called “the head of the metaphysicians of his 
time” and even “the prince and pope of all metaphysicians” 96 – philosophical 
knowledge of God would not be satisfactorily completed.

As in medieval theology, in which Scholasticism becomes the binding intellec-
tual doctrine for Christendom, so too in Scholastic metaphysics shaped by both 
the Franciscan (St. Bonaventure, Duns Scotus) and Dominican (St. Thomas) 
schools we can find convergent applications to theology. Philosophy is being 
conceived as a field of knowledge on first causes and principles (scientia tran-
scendens) and the supreme cause and principle (Ens Supremum), such as God 
Himself. Considering natural philosophy, it largely becomes complementary 
knowledge to theology. Philosophy becomes the handy skill of reasoning through 
which nature is interpreted, but above all philosophy plays a key role as a nat-
ural science in the service of theology (divinae theologiae ministram). In many 
scholastic schools, theology was treated as the science of sacred things (rerum 
Divinarum scientia), while philosophy fulfilled its auxiliary and apologetic 
function. Theology as a separate science, as a symbol of revealed knowledge, 
therefore takes the lead where purely rational knowledge is not enough and 
where transcendence and mystery appear.

For St. Thomas, it can be said that metaphysics opens the way to natural 
theology and, at the same time, the so-called “negative theology,” which seems 
to reach the ultimate knowledge of the supreme being, i.e. to the religious and 
revealed aspects of Ipsum Esse. Moreover, it can be said that metaphysics proves 
the consistency between faith and rational knowledge. It indicates an additional 
perspective for supernatural science, which is foremost based on Revelation. 

195–214, esp. 202–6 (“Die Definition der göttlichen Offenbarung nach den vier Ursachen 
der scholastischen Philosophie”). 

96	 “Omnium metaphysicorum princeps ac papa,” “caput huius saeculi in scholasticis” – these 
names were given by Grotius. Cf. Raúl de Scorraille, François Suárez de la Compagnie de 
Jésus, d’après ses lettres, ses autres écrits inédits et un grand nombre de documents nouveaux, 
vol. 1 (Paris: P. Lethielleux, 1911), 437. Karl Werner pointed out that if Suárez was not the 
first theologian and metaphysician of his time, he was undoubtedly one of the most out-
standing. Cf. Karl Werner, Franz Suarez und die Scholastik der letzten Jahrhunderte, vol. 1 
(Regensburg: Manz, 1861), 90. In turn, Alfred Freddoso considers Suárez second only to 
St. Thomas among Christian scholastics: “Suárez is a brilliant, technically proficient, and 
profound metaphysician; to my mind, among the medieval Christian scholastics he ranks 
second only to Aquinas.” Cf. Alfred J. Freddoso, “A Suárezian Model of Efficient Causali-
ty,” 6, accessed February 24, 2025, https://www3.nd.edu/~afreddos/papers/effcause.htm.



353Philosophy and Theology Combined?

Metaphysics does this by recognizing the finitude of natural knowledge within 
the limits of the existence of created things. Upon closer examination, this al-
lows us to conclude that it is no longer possible to replace supernatural theology 
with another form of knowledge, which would involve a further need to appeal 
to empirical or entirely different doctrines. In other words, only theology, or 
more precisely apophatic theology or “negative theology,” which is, as it were, 
an extension of metaphysics, opens the way to faith, which here is understood 
intellectually (intellectus fidei). 

Metaphysics, being also a certain form of cognitive attitude towards the 
transcendence of God, while referring to natural means of cognition, also con-
ditions the possibility of applying supernatural theology within the limits of 
natural knowledge. It seems very justified to say that these are two convergent 
sciences, or at least they both assume the possibility of knowing God, although 
they are different in their assumption and teaching method. It turns out, there-
fore, that classical metaphysics is an attempt to create a synthesis of objective 
knowledge about human cognition within the existing realm, which could be 
reduced to metaphysical, intellectual, purely rational (logic), volitional-affec-
tive and spiritual activity. It should be noted, however, that metaphysics is not 
limited to referring to supernatural factors or purely rational knowledge, but 
in fact tries to take into account all areas of human epistemic activity, from 
intellectual (including noetic) to spiritual. In this respect, almost the entire 
metaphysical tradition comes close to theology, especially that of St. Thomas, 
who in his Commentary on Metaphysics seems to acknowledge that metaphysics 
(first philosophy) in its objective goal and destiny (final cause) does not differ 
significantly from the primary object (efficient cause) of theology:

[...] since this science is a science about first causes and principles, then it follows 

that it is also about God [...], because God is understood by everyone in such 

a way that He exists in the number of causes and that He is in a certain way the 

principle of things (principium rerum). Therefore, a science that deals with God 

and first principles speaks either of God Himself, or, if not only of God, then of 

Himself in the highest degree. 97

97	 “[...] cum haec scientia sit de primis causis et principiis, oportet quod est de Deo; quia 
Deus hoc modo intelligitur ab omnibus, ut de numero causarum existens, et ut quoddam 
principium rerum. Item talem scientiam, que est de Deo et de primis causis, aut solus 
Deus habet, aut si non solus, ipse tamen maxime habet” (Sancti Thomae Aquinatis, In 
metaphysicam Aristotelis commentaria, ed. Marie-Raymond Cathala [Taurini: Marietti, 
1926], 21–22; I, lec. III, n. 64).



354 Robert Goczał

Bibliography

Angelelli, Ignacio. “Sobre la ‘Restauración’ de los textos filosóficos ibéricos.” Documentación 
Crítica Iberoamericana de Filosofía y Ciencias Afines 2, no. 4 (1965): 423–46.

Aristotelis castigatissime recognitum opus metaphysicum a Clarissimo principe Bessarione Car-
dinale Niceno latinitate foeliciter donatum, xiiii libris distinctum: cum adiecto in xii primos 
libros Argyropyli Byzantii interpretament, rarum proculdubio et hactenus desideratum 
opus. Deus optimus qui sub nomine ipsius entis in hoc opere celebratur… Parisiis: Apud 
Henricum Stephanum, 1515.

Aristotle. Metaphysica. Edited by W. D. Ross and J. A. Smith. The Works of Aristotle 8. 
Oxford: Clarendon Press, 1908.

Aristotle. “Physics.” In The Basic Works of Aristotle, edited by Richard McKeon. Modern 
Library Classics. New York: The Modern Library, 2001.

Ashworth, Earline Jennifer. “Suárez on the Analogy of Being: Some Historical Background.” 
Vivarium 33, no. 1 (1995): 50–75. https://doi.org/10.1163/1568534952579768.

Avicenna. Tractatus I–IV. Vol. 1 of Liber de philosophia prima sive scientia divina, edited 
and translated by Simone van Riet, with an introduction by Gérard Verbeke. Avicenna 
Latinus. Louvain: E. Peeters; Leiden: Brill, 1977.

Bafia, Stanisław. “Bacon Roger.” In Powszechna encyklopedia filozofii, 1:456–61. Lublin: Polskie 
Towarzystwo Tomasza z Akwinu, 2000.

Bañes, Dominici. Scholastica commentaria in Primam partem Angelici Doctoris D. Thomae, Usque 
ad sexagesimam quartum Quaestionum complectentia. Rome: Iacobum Ruffinellum, 1584.

Bennett, Owen. The Nature of Demonstrative Proof According to the Principles of Aristotle and 
St. Thomas Aquinas. Washington, D.C.: Catholic University Press, 1943.

Bennett, Owen. “St. Thomas’ Theory of Demonstrative Proof.” Proceedings and Addresses of 
the American Philosophical Association 17 (1941): 76–88.

Berger, David. “Offenbarung und Glaube: Eine fundamentaltheologische Untersuchung.” 
Una Voce-Korrespondenz 30, no. 4 (2000): 195–214.

Bettoni, Efrem. Duns Scotus: The Basic Principles of His Philosophy. Edited and translated by 
Bernardine Bonansea. Washington, D.C.: Catholic University of America Press, 1961.

Blanchette, Oliva. Philosophy of Being: A Reconstructive Essay in Metaphysics. Washington, 
D.C.: Catholic University of America Press, 2003.

Blum, Paul Richard. Philosophenphilosophie und Schulphilosophie: Typen des Philosophierens 
in der Neuzeit. Studia Leibnitiana 27. Stuttgart: Steiner, 1998.

Blum, Paul Richard, and Vilem Mudroch. “Die Schulphilosophie in den katholischen Territo-
rien.” In Das heilige Römische Reich Deutscher Nation, Nord- und Ostmitteleuropa. Vol. 4 of 
Die Philosophie des 17. Jahrhunderts, edited by Helmut Holzhey and Wilhelm Schmidt-Big-
gemann, 302–91. Grundriss der Geschichte der Philosophie. Basel: Schwabe, 2001.

Böhner, Philotheus. “Zu Ockhams Beweis der Existanz Gottes.” Franziskanische Studien 32 
(1950): 50–69.

Böhner, Philotheus. “Zu Ockhams Beweis der Existenz Gottes: Texte und Erklärungen.” In 
Collected Articles on Ockham, edited by Eligius M. Buytaert, 399–420. St. Bonaventure, 
NY: Franciscan Institute; Louvain: Nauwelaerts; Paderborn: Schöningh, 1958.

Boyle, John F. “Aquinas’ Roman Commentary on Peter Lombard.” Anuario Filosófico 39, no. 2 
(2006): 477–96. https://doi.org/10.15581/009.39.29302.



355Philosophy and Theology Combined?

Bradshaw, David. Aristotle East and West: Metaphysics and the Division of Christendom. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2004.

Brock, Stephen L. “On Whether Aquinas’s Ipsum Esse Is ’Platonism’.” The Review of Meta-
physics 60, no. 2 (2006): 269–303.

Carreras y Artau, Tomás, and Joaquín Carreras y Artau. Historia de la filosofía española: 
Filosofía cristiana de los siglos XIII al XV. Vol. 2. Madrid: Asociación Española para el 
Progreso de las Ciencias, 1943.

Carton, Raoul. L’expérience mystique de l’ illumination intérieure chez Roger Bacon. Études 
de philosophie médiévale 3. Paris: J. Vrin, 1924.

Casarella, Peter J. “Nicholas of Cusa and the Power of the Possible.” American Catholic 
Philosophical Quarterly 64, no. 1 (1990): 7–34. https://doi.org/10.5840/acpq199064141.

Combes, André, ed. Ioannis Carlerii de Gerson De mystica theologia. Thesaurus Mundi. 
Bibliotheca Scriptorum Latinorum Mediae et Recentioris Aetatis. Lucani: Thesaurus 
Mundi, 1958.

Congar, Yves. “Tradition et Sacra doctrina chez saint Thomas d’Aquin.” In Église et Tradition, 
edited by Johannes Betz and Heinrich Fries, 157–94. Lyon: Éditions Xavier Mappus, 1963.

Darge, Rolf. “Erste Philosophie als Transzendentalwissenschaft gemäß Duns Scotus: Sein-
swissenschaft oder ,Onto-Logik‘?” Philosophisches Jahrbuch 111, no. 1 (2004): 43–61.

Dedek, John F. “Quasi Experimentalis Cognitio: A Historical Approach to the Meaning of St. Thom-
as.” Theological Studies 22, no. 3 (1961): 357–90. https://doi.org/10.1177/004056396102200301.

Donohoo, Lawrence J. “The Nature and Grace of Sacra Doctrina in St. Thomas’s Super Boe
tium de Trinitate.” The Thomist: A Speculative Quarterly Review 63, no. 3 (1999): 343–401. 
https://doi.org/10.1353/tho.1999.0015.

Doyle, John P. “Ipsum Esse as God-Surrogate: The Point of Convergence of Faith and Reason 
for St. Thomas Aquinas.” The Modern Schoolman 50, no. 3 (1973): 293–96. https://doi.org/ 
10.5840/schoolman197350328.

Doyle, John P. “St. Thomas Aquinas on Theological Truth.” In Philosophy and Theology in the 
Long Middle Ages, edited by Kent Emery, Russell Friedman, and Andreas Speer, 571–89. 
Leiden: Brill, 2011.

Doyle, John P. “Suarez on the Analogy of Being.” The Modern Schoolman 46, no. 3 (1969): 
219–49. https://doi.org/10.5840/schoolman196946364.

Doyle, John P. “The Suarezian Proof for God’s Existence.” In History of Philosophy in the 
Making: A Symposium of Essays to Honor Professor James D. Collins on his 65th Birthday, 
edited by Linus J. Thro, 105–17. Washington, D.C.: University Press of America, 1982.

Duns Scotus, John. Philosophical Writings. Translated, with an introduction, by Allan B. 
Wolter. Library of Liberal Arts 194. Indianapolis, IN: Bobbs-Merrill, 1964.

Emery, Gilles. The Trinitarian Theology of Saint Thomas Aquinas. Translated by Francesca 
Aran Murphy. New York: Oxford University Press, 2007.

Eschweiler, Karl. “Die Philosophie der spanischen Spätscholastik auf den deutschen Univer-
sitäten des siebzehnten Jahrhunderts.” In Spanische Forschungen der GörresGesellschaft, 
1:251–325. Gesammelte Aufsätze zur Kulturgeschichte Spaniens. Erste Reihe. Münster: 
Aschendorff, 1928.

Fazzo, Silvia, and Mauro Zonta. “Aristotle’s Theory of Causes and the Holy Trinity: New 
Evidence About the Chronology and Religion of Nicolaus ‘of Damascus’.” Laval théologique 
et philosophique 64, no. 3 (2009): 681–90. https://doi.org/10.7202/037699ar.



356 Robert Goczał

Fenton, Joseph Clifford. The Concept of Sacred Theology. Milwaukee, WI: Bruce Publishing, 
1941.

Ferejohn, Michael T. “Definition and the Two Stages of Aristotelian Demonstration.” Review 
of Metaphysics 36, no. 2 (1982): 375–95.

Freddoso, Alfred J. “God’s General Concurrence with Secondary Causes: Pitfalls and Pros-
pects.” American Catholic Philosophical Quarterly 68, no. 2 (1994): 131–56. https://doi.
org/10.5840/acpq199468224.

Freddoso, Alfred J. “A Suárezian Model of Efficient Causality.” Accessed February 24, 2025. 
https://www3.nd.edu/~afreddos/papers/effcause.htm.

Garber, Daniel, and Michael Ayers. The Cambridge History of Seventeenth-Century Philosophy. 
2 vols. Cambridge: Cambridge University Press, 1998.

García Yebra, Valentín, ed. Aristotelois ta meta ta physica: Aristotelis mataphysica: Metafísica 
de Aristóteles. 2nd revised ed. Biblioteca Hispánica de Filosofía. Madrid: Gredos, 1990.

Gerson, Jean. Oeuvres complètes. Edited by Palémon Glorieux. 10 vols. Paris: Desclée, 1960–1973.
Gerson, Jean. Selections from A Deo exivit, Contra curiositatem studentium, and De mystica 

theologia speculativa. Edited, translated, and annotated, with an introduction, by Steven 
E. Ozment. Textus Minores 38. Leiden: E. J. Brill, 1969.

Geybels, Hans. Cognitio Dei experimentalis: A Theological Genealogy of Christian Religious 
Experience. Leuven: Peeters, 2007.

Gilson, Étienne. “Avicenne et les origines de la notion de cause efficiente.” In Atti del XII 
Congresso Internazionale die Filosofia, Società Filosofica Italiana, 9:121–30. Firenze: San-
soni, 1960.

Goczał, Robert. Onto-teo-logia: Status bytu realnego i myślnego w metafizyce Francisco Suáreza. 
Warszawa: Warszawska Firma Wydawnicza, 2011.

Goczał, Robert. “Sacra Doctrina vs. Doctrina Philosophorum – Jeden Bóg i dwie teologie.” 
In Wiara teologów a rozum filozofów: Rozważania naukowe z teologii i filozofii chrześci-
jańskiej, edited by Robert Goczał, 107–65. Wrocław: Papieski Wydział Teologiczny, 2015.

Goczał, Robert. “Status intelektu czynnego w noetyce Al-Fârâbîego i Awicenny na tle scho-
lastycznego rozumienia iluminacji i abstrakcji.” In Principia Philosophiae Christianae, 
edited by Robert Goczał and Piotr Mrzygłód, 3:69–190. Wrocław: Papieski Wydziału 
Teologiczny, 2022.

Gourinat, Michel. “La querelle de l’ontothéologie: L’interprétation de la théologie médiévale par 
Heidegger.” Cahiers de recherches médiévales, no. 2 (1996): 85–93. https://doi.org/10.4000/
crm.2486.

Grabmann, Martin. “Die Disputationes Metaphysicae der Franz Suárez in ihrer methodischen Ei-
genart und Fortwirkung.” In Mittelalterliches Geistesleben. Abhandlungen zur Geschichte der 
Scholastik und Mystik, Grabmann, Martin, 1:525–60. München: Max Hueber Verlag, 1926.

Grabmann, Martin. Neu aufgefundene Werke des Siger von Brabant und Boetius von Dacien. 
München: Bayerischen Akademie der Wissenschaft, 1924.

Grabmann, Martin. “Neuaufgefundene «Quastionen» Sigers von Brabant zu den Werken 
des Aristoteles (Clm. 9559).” In Per la storia della teologia e della filosofia. Vol. 1 of Miscel-
lanea Francesco Ehrle: Scritti di Storia e Paleografia, 103–47. Roma: Biblioteca Apostolica 
Vaticana, 1924.

Gryżenia, Kazimierz. Analogia w scholastyce nowożytnej: Studium z metafizyki Franciszka 
Suáreza. Lublin: Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, 2019.



357Philosophy and Theology Combined?

Hankey, Wayne J. “Aquinas and the Platonists.” In The Platonic Tradition in the Middle Ages: 
A Doxographic Approach, edited by Stephen Gersh and Maarten J.F.M. Hoenen, 279–324. 
Berlin: De Gruyter, 2002. https://doi.org/10.1515/9783110908497.279.

Hellín, José. “De la analogía del ser y los posibles en Suárez.” Pensamiento 2 (1946): 267–94.
Hellín, José. “Necesidad de la analogía del ser según Suárez.” Pensamiento 1 (1945): 447–70.
Henle, Robert John. Saint Thomas and Platonism: A Study of the Plato and Platonici Texts 

in the Writings of Saint Thomas. Dordrecht: Springer, 1970.
Hissette, Roland. Enquête sur les 219 articles condamnés à Paris le 7 mars 1277. Philosophes 

Médiévaux 22. Louvain: Publications Universitaires; Paris: VanderOyez, 1977.
Honnefelder, Ludger. La métaphysique comme science transcendantale entre le Moyen âge et les 

temps modernes. Translated by Isabelle Mandrella. Chaire Étienne Gilson. Paris: Presses 
Universitaires de France, 2002.

Kelly, John N. D. Early Christian Doctrines. 5th, revised edition. London: A. & C. Black, 1977.
Kijewska, Agnieszka. “Bóg jako Primum Cognitum – dyskusje i kontrowersje (bł. Duns Szkot, 

Henryk z Gandawy, św. Tomasz z Akwinu, św. Bonawentura, Mikołaj z Kuzy).” Roczniki 
Filozoficzne 67, no. 2 (2019): 5–30. https://doi.org/10.18290/rf.2019.67.2-1.

Klima, Gyula. “Ancilla theologiae vs. domina philosophorum. Thomas Aquinas, Latin Aver-
roism and the Autonomy of Philosophy.” In Was ist Philosophie im Mittelalter? Akten des 
X. Internationalen Kongresses für Mittelalterliche Philosophie der Société Internationale pour 
l’Etude de la Philosophie Médiévale, 25. bis 30. August 1997 in Erfurt, edited by Jan A. Aertsen 
and Andreas Speer, 393–402. Miscellanea Mediaevalia 26. Berlin: Walter de Gruyter, 1998. 

Krausmüller, Dirk. “Philosophia Ancilla Theologiae: Plotinus’ Definition of Sensible Substance 
and its Adaptation in John Philoponus’ Arbiter.” Vigiliae Christianae 73, no. 2 (2019): 
149–58. https://doi.org/10.1163/15700720-12341385.

Kuksewicz, Zdzisław. “Średniowieczny awerroizm żydowski.” Studia Judaica 8, nos. 1–2 
(2005): 15–33.

Lanning, John Tate. Academic Culture in the Spanish Colonies. Port Washington, NY: Ken-
nikat Press, 1971.

Lasker, Daniel J. “Averroistic Trends in Jewish-Christian Polemics in the Late Middle Ages.” 
Speculum 55, no. 2 (1980): 294–304. https://doi.org/10.2307/2847289.

Leinsle, Ulrich G. Einführung in die scholastische Theologie. UTB für Wissenschaft 1865. 
Paderborn: Ferdinand Schöningh, 1995.

Lewalter, Ernst. Spanisch-jesuitische und deutsch-lutherische Metaphysik des 17. Jahrhunderts: 
Ein Beitrag zur Geschichte der iberisch-deutschen Kulturbeziehungen und zur Vorgeschichte 
des deutschen Idealismus. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1967.

Little, Arthur. “The Platonic Heritage of Thomism.” Review of Metaphysics 8 (1954): 105–24.
Marion, Jean-Luc. “Saint Thomas d’Aqiun et l’ontothéologie.” Revue Thomiste 95, no. 1 

(1995): 31–66.
Marion, Jean-Luc. “Thomas Aquinas and Onto-theo-logy.” In Mystics: Presence and Aporia, 

edited by Michael Kessler and Christian Sheppard, 38–75. Chicago: University of Chi-
cago Press, 2003.

Maryniarczyk, Andrzej. “Metafizyka jako ancilla scientiae (nauki przyrodnicze: metafizyka –  
wiara).” Rocznik Teologii Katolickiej 11, no. 1 (2012): 59–76.

Maryniarczyk, Andrzej. Realistyczna interpretacja rzeczywistości. Vol. 3 of Zeszyty z metafizyki. 
Lublin: Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, 1999.



358 Robert Goczał

McInerny, Ralph M. Aquinas Against the Averroists: On There Being Only One Intellect. West 
Lafayette, IN: Purdue University Press, 1993.

Mora, José Ferrater. “Suarez et la philosophie moderne.” Revue de Métaphysique et de Morale 
68, no. 1 (1963): 57–69.

Nicolai de Cusa. “De apice theoriae.” In De venatione sapientiae: De apice theoriae, Nicolai 
de Cusa, edited by Raymond Klibansky and Hans Gerhard Senger, 117–36. Nicolai de 
Cusa Opera Omnia 12. Hamburg: Meiner, 1982.

Noone, Timothy. “Divine Illumination.” In The Cambridge History of Medieval Philosophy, 
edited by Robert Pasnau and Christina van Dyke, 1:369–83. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2009.

Norberto del Prado. De veritate fundamentali philosophiae christianae. Friburgi Helvetiorum: 
Ex Typis Consociationis Sancti Pauli, 1911.

O’Rourke, Fran. “Aquinas and Platonism.” In Contemplating Aquinas, edited by Fergus Kerr, 
247–79. London: SCM Press, 2003.

O’Rourke, Fran. “Being and Non-Being in Pseudo-Dionysius.” In The Relationship Between 
Neoplatonism and Christianity, edited by Thomas. Finan and Vincent Twomey, 55–78. 
Dublin: Four Courts Press, 1992.

O’Rourke, Fran. Pseudo-Dionysius and the Metaphysics of Aquinas. Notre Dame, IN: University 
of Notre Dame Press, 2005.

O’Rourke, Fran. “Virtus Essendi: Intensive Being in Pseudo-Dionysius and Aquinas.” Dio-
nysius 15 (1991): 31–80.

Ozment, Steven E. Homo spiritualis: A Comparative Study of the Anthropology of Johannes 
Tauler, Jean Gerson and Martin Luther (1509–1516) in the Context of their Theological 
Thought. 72–87. Studies in Medieval and Reformation Thought 6. Leiden: E. J. Brill, 1969.

Peperzak, Adriaan. “Religion After Onto-Theology?” In Religion After Metaphysics, edited 
by Mark A. Wrathall, 104–22. Cambridge: Cambridge University Press, 2003. https://
doi.org/10.1017/cbo9780511615399.009.

Pich, Roberto Hofmeister, and Andreas Speer, eds. Contemplation and Philosophy: Scholastic 
and Mystical Modes of Medieval Philosophical Thought: A Tribute to Kent Emery, Jr. Studien 
und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 125. Leiden: Brill, 2018.

Pines, Shlomo. “Studies in Christianity and Judaeo-Christianity Based on Arabic Sources.” 
In Studies in the History of Religion. Vol. 4 of The Collected Works of Sholomo Pines, edited 
by Guy G. Stroumsa, 334–88. Jerusalem: Magnes Press, 1996.

Raizman-Kedar, Yael. “The Intellect Naturalized: Roger Bacon on the Existence of Corporeal 
Species Within the Intellect.” In Evidence and Interpretation in Studies on Early Science 
and Medicine Essays in Honor of John E. Murdoch, edited by Edith Dudley Sylla and 
William Royall Newman, 131–57. Leiden: Brill, 2009.

Robbins, Jeffrey W. “The Problem of Ontotheology: Complicating the Divide Between Phi-
losophy and Theology.” The Heythrop Journal 43, no. 2 (2002): 139–51. https://doi.org/ 
10.1111/1468-2265.00188.

Salas, Victor. Immanent Transcendence: Francisco Suárez’s Doctrine of Being. Leuven: Leuven 
University Press, 2022.

Sancti Thomae Aquinatis. “In libros Posteriorum Analyticorum expositio.” In Commentaria 
in Aristotelis libros Peri hermeneias et Posteriorum analyticorum, Sancti Thomae Aquinatis, 



359Philosophy and Theology Combined?

edited by Tommaso Maria Zigliara, 137–324. Opera omnia iussu impensaque Leonis XIII 
P.M. Edita 1. Romae: ex Typographia Polyglotta S.C. de Propaganda Fide, 1882.

Sancti Thomae Aquinatis. In metaphysicam Aristotelis commentaria. Edited by Marie-Raymond 
Cathala. Taurini: Marietti, 1926.

Sancti Thomae Aquinatis. Quaestiones disputatae de potentia Dei. Vol. 2 of Quaestiones dispu-
tatae, 10th ed., edited by Paulus M. Pession. Taurini-Romae: Marietti, 1965.

Sancti Thomae Aquinatis. Quaestiones disputatae de veritate. Vol. 1. Fasc. 2, QQ 1–7. Opera 
Omnia iussu Leonis XIII P. M. Edita 22. Romae: ad Sanctae Sabinae, 1970.

Sancti Thomae Aquinatis. Quaestiones disputatae de veritate. Vol. 2, QQ 13–20. Opera Omnia 
iussu Leonis XIII P. M. Edita 22. Romae: ad Sanctae Sabinae, 1972.

Sancti Thomae Aquinatis. Quaestiones disputatae de veritate. Vol. 3. Fasc. 1, QQ 21–29. Opera 
Omnia iussu Leonis XIII P. M. Edita 22. Romae: ad Sanctae Sabinae, 1973.

Sancti Thomae Aquinatis. Scriptum super Sententiis magistri Petri Lombardi. Edited by Pierre 
Mandonnet. Vol. 1. Parisiis: P. Lethielleux, 1929.

Sancti Thomae Aquinatis. “Summa theologiae Iª.” In Pars Prima Summae Theologiae: A quaes-
tione I ad quaestionem XLIX, ad codices manuscriptos Vaticanos exacta, cum commentariis 
Thomae de vio Caietani Ordinis Praedicatorum S. R. C. Cardinalis. Opera omnia iussu 
impensaque Leonis XIII P. M. Edita 4. Romae: Ex Typographia Polyglotta S. C. de 
Propaganda Fide, 1888.

Sancti Thomae Aquinatis. “Summa theologiae Iª–IIae.” In Prima secundae Summae theolo-
giae: A quaestione I ad quaestionem LXX, ad codices manuscriptos Vaticanos exacta, cum 
commentariis Thomae de vio Caietani Ordinis Praedicatorum S.R.C. Cardinalis. Opera 
omnia iussu impensaque Leonis XIII P. M. Edita 6. Romae: Ex Typographia Polyglotta 
S. C. de Propaganda Fide, 1891.

Sancti Thomae Aquinatis. “Super Boetium De Trinitate.” In Super Boetium De Trinitate: Ex-
positio libri Boetii: De ebdomadibus, Sancti Thomae Aquinatis, 77–171. Opera omnia iussu 
Leonis XIII P. M. Edita 50. Roma: Commissio Leonina; Paris: Éditions Du Cerf, 1992.

Sancti Thomae de Aquino. “Compendium theologiae seu Brevis compilatio theologiae ad fratrem 
Raynaldum.” In Compendium theologiae: De articulis fidei et ecclesiae sacramentis: Responsio 
de 108 articulis: Responsio de 43 articulis: Responsio de 36 articulis: Responsio de 6 articulis: 
Epistola ad ducissam Brabantiae: De emptione et venditione ad tempus: Epistola ad Bernardum 
abbatem cassinensem: De regno ad regem Cypri: De secreto, Sancti Thomae de Aquino, 5–205. 
Opera Omnia iussu Leonis XIII P. M. Edita 42. Roma: Editori di San Tommaso, 1979.

Sancti Thomae de Aquino. “De ente et essentia.” In De principiis naturae: De aeternitate 
mundi: De motu cordis: De mixtione elementorum: De operationibus occultis naturae: De 
iudiciis astrorum: De sortibus: De unitate intellectus: De ente et essentia: De fallaciis: De 
propositionibus modalibus, Sancti Thomae de Aquino, 315–81. Opera omnia iussu impen-
saque Leonis XIII P. M. Edita 43. Roma: Roma : Editori di San Tommaso, 1976.

Sancti Thomae de Aquino. Summa contra gentiles: Ad codices manuscriptos praesertim sancti 
doctoris autographata exacta et Summo Pontifici Benedicto XV dedicata: Cum commentariis 
Francisci de Sylvestris Ferrariensis. 3 vols. Opera omnia iussu impensaque Leonis XIII 
P. M. Edita, 13–15. Romae: Typis Riccardi Garroni: Apud sedem commissionis leoninae, 1918.

Sancti Thomae de Aquino. Summa Theologiae: Cura et Studio Instituti Studiorum Medievalium 
Ottaviensis ad textum S. Pii Pp. V Iussu Confectum Recognita: Edidit Commissio Piana. 
Vol. 1. Ottawa: Dominican College of Ottawa, 1941.



360 Robert Goczał

Sancti Thomae de Aquino. Super librum de causis expositio, a lectione I ad lectionem XXXII. 
Edited by Henri-Dominique Saffrey. Textus Philosophici Friburgenses. Seriem Moderatur, 
4–5. Fribourg: Société Philosophique; Louvain: E. Nauwelaerts, 1954.

Sancti Thomas Aquinatis. “Commentum in quatuor libros Sententiarum Magistri Petri 
Lombardi.” In Sancti Thomae Aquinatis Doctoris Angelici Ordinis Praedicatorum. Opera 
Omnia 7.2. Parmae: Typis Petri Fiaccadori, 1857.

Sancti Thomas Aquinatis. De unitate intellectus contra Averroistas. Edited by L.W. Keeler. 
Translated by Roberto Busa. Turini, 1954.

Scorraille, Raúl de. “Les écrits inédits de Suárez.” Etudes Religieuses 64 (1894): 151–76.
Scorraille, Raúl de. François Suárez de la Compagnie de Jésus, d’après ses lettres, ses autres 

écrits inédits et un grand nombre de documents nouveaux. Vol. 1. Paris: P. Lethielleux, 1911.
Scorraille, Raúl de. El P. Francisco Suárez, de la Compañía de Jesús, según sus cartas, sus 

demás escritos inéditos y crecido número de documentos nuevos. Translated by Pablo José 
Hernández. 2 vols. Barcelona: E. Subirana, 1917.

Stone, Martin William Francis. “Scholastic Schools and Early Modern Philosophy.” In The 
Cambridge Companion to Early Modern Philosophy, edited by Donald Rutherford, 299–327. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2006.

Stróżewski, Władysław. “Metafizyka jako nauka.” Studia Mediewistyczne 27, no. 2 (1990): 3–27.
Suárez, Francisco. Commentaria una cum quaestionibus in libros Aristotelis De Anima. Edited, 

with an introduction, by Salvador Castellote. Vol. 3. Madrid: Fundatión Xavier Zubiri, 1991.
Suárez, Francisco. De Divina Substantia. Editio nova. Edited by Carolo Berton. Opera Omnia 

1. Parisiis: Apud Ludovicum Vivès, Bibiopolam editorem, 1856.
Suárez, Francisco. Disputationes metaphysicae. Editio nova. Edited by Carolo Berton. Opera 

Omnia, 25–26. Parisiis: Apud Ludovicum Vivès, Bibiopolam editorem, 1866.
Suárez, Francisco. Opus de triplici virtute theologica. Fide, spe, et charitate. In tres Tractatus, pro 

ipsarum virtutum numero distributum. Moguntiae: Hermann Mylius Birckmann, 1622.
Tourpe, Emmanuel. “Différence ontologique et différence ontothéologique.” Revue Phi-

losophique de Louvain 93, no. 3 (1995): 331–69. https://doi.org/10.2143/rpl.93.3.541761.
Vallgornera, Thomas de. Mystica Theologia Divi Thomae V1 (1890). Kessinger Legacy Reprints. 

Kessinger Publishing, 2010.
Vallgornera, Tomás de. Mystica Theologia Divi Thomae: Utriusque Theologiae Scholasticae 

et Mysticae Principis. Edited by Joachim Joseph Berthier. Vol. 2. Augustae Taurinorum: 
Marietti, 1911.

Velde, Rudi te. Aquinas on God. The ‘Divine Science’ of the Summa Theologiae. Ashgate Studies 
in the History of Philosophical Theology. Aldershot: Ashgate, 2006.

Vignaux, Paul. Philosophy in the Middle Ages: An Introduction. Translated by E. C. Hall. 
New York: Meridian Books, 1959.

Vries, Hent de. “Philosophia Ancilla Theologiae: Allegory and Ascension in Philo’s on Mating 
with the Preliminary Studies (De Congressu Quaerendae Eruditionis Gratia).” Bible and 
Critical Theory 5, no. 3 (2009): 41.1–41.19.

Wai-Leung, John Cheng. A Comparative Study between St. Thomas Aquinas’s Concept of Ipsum 
Esse Subsistens and the Concept of Qi in the Guanzi’s Four Daoist Chapters. Toronto, Ont.: 
Grace Institute Press, 2009.

Wai-Leung, John Cheng. “The Meaning and Challenge of St. Thomas’s Metaphysical Concept of God 
as Ipsum Esse Subsistens Today.” Fu Jen International Religious Studies 1, no. 1 (2007): 149–70.



361Philosophy and Theology Combined?

Werner, Karl. Franz Suarez und die Scholastik der letzten Jahrhunderte. Vol. 1. Regensburg: 
Manz, 1861.

White, Kevin, ed. Hispanic Philosophy in the Age of Discovery. Studies in Philosophy and the 
History of Philosophy 29. Washington, D.C.: Catholic University of America Press, 1997.

Wippel, John F. The Metaphysical Thought of Thomas Aquinas: From Finite Being to Uncreated 
Being. Monographs of the Society for Medieval and Renaissance Philosophy 1. Washington, 
D.C.: Catholic University of America Press, 2000.

Wolfson, Harry Austryn. “St. Thomas on Divine Attributes.” In Mélanges offerts à Etienne 
Gilson, de l’Académie française, 673–700. Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval 
Studies; Paris: J. Vrin, 1959.

Wundt, Max. Diedeutsche Schulmetaphysikdes 17. Jahrhunderts. Heidelberger Abhandlungen 
zur Philosophie und ihrer Geschichte 29. Tübingen: Mohr [Siebeck], 1939.

Ziemiański, Stanisław. “Was Suárez Essentialist?” Studies in Logic, Grammar and Rhetoric 
15, no. 28 (2009): 9–23.

Robert Goczał (Dr.) – philosopher, graduate of the University of Wrocław; currently 
a research and didactic employee of the Pontifical Faculty of Theology in Wrocław and assis-
tant professor in the Department of Metaphilosophy at the Institute of Christian Philosophy 
and Social Sciences. His research covers the Middle Ages and Renaissance philosophy, with 
particular emphasis on the so-called Iberian Renaissance scholasticism of the 16th and 17th 
centuries and its influence on the development of modern rationalism Collaborates with 
Universidade de Lisboa, Universidade de Coimbra, Harvard University, Fordham University 
New York, Saint Louis University, Loyola University Chicago, University of Notre Dame, KU 
Leuven, as well as Polskie Towarzystwo Filozofii Nowożytnej [the Polish Society of Modern 
Philosophy] at the Polish Academy of Sciences in Warsaw. Member of numerous associations 
and international organizations in Europe and the USA, including The American Catholic 
Philosophical Association, The Society for Medieval and Renaissance Philosophy, Society of 
Christian Philosophers, Society for Medieval Logic and Metaphysics.





© Papieski Wydział Teologiczny we WrocławiuLicencje Creative Commons BY-SA 4.0

Wrocławski Przegląd Teologiczny
33 (2025) 1, 363–383

Wrocław Theological Review
DOI: 10.52097/wpt.8918

Paweł Orzeł
Nicolaus Copernicus University in Toruń, Poland  
pawel.orzel@o365.doktorant.umk.pl 
ORCID: 0000-0002-3268-959X

The Ethical and Moral Possibilities of Influencing 
Human Decisions Through Solutions Proposed 

by Transhumanists: A Perspective on Love  
and Human Relationships 

Etyczne i moralne możliwości wpływania na ludzkie decyzje  
poprzez rozwiązania proponowane przez transhumanizm.  

Nowe spojrzenie na miłość i relacje międzyludzkie

Abstr act: The transhumanist vision seeks to enhance human decision-making, 
particularly in romantic relationships, through methods like “love drugs.” This work 
critically evaluates the transhumanist proposal for using “love drugs” and contrasts it 
with the Thomistic perspective. The assessment draws on the doctrine of St Thomas 
Aquinas, as presented by Polish Dominican Father Jacek Woroniecki, former rector of 
the Catholic University of Lublin and professor of moral theology at the Angelicum 
College. The analysis is structured into four sections. The first section discusses the 
transhumanist proposal of using “love drug.” The second one offers the Thomistic 
proposal for analysing the problem of enhancing human love. In the third section, it 
is the Thomistic questions about purpose in the context of the transhumanist “love 
drug” that come to the fore. Finally, in the assessment of the transhumanist proposal 
for enhancing feelings by means of the “love drug” the transhumanist method of 
technological enhancement is compared to the Thomistic method of educating hu-
man emotions, while the better approach to align with human well-being and ethical 
integrity is evaluated. This study aims to determine whether transhumanist methods 
align with human well-being and ethical principles or whether the Thomistic approach 
provides a more fulfilling path toward authentic happiness.
Keywords: love, emotions, decision-making process, transhumanism, human en-
hancement, human relationships, St Thomas Aquinas, Thomism, Jacek Woroniecki 

Abstrakt: Transhumanistyczna wizja dąży do usprawnienia ludzkiego procesu decy-
zyjnego, zwłaszcza w romantycznych związkach, za pomocą środków farmakologicznych 

V a r i a



364 Paweł Orzeł

(love drugs). Niniejsza praca krytycznie ocenia transhumanistyczną propozycję 
stosowania takich środków i przeciwstawia ją perspektywie tomistycznej. Ocenę 
przeprowadzono w oparciu o nauczanie św. Tomasza z Akwinu w ujęciu polskiego 
dominikanina o. Jacka Woronieckiego, byłego rektora Katolickiego Uniwersytetu 
Lubelskiego i profesora teologii moralnej w Collegium Angelicum. Podjęta analiza 
składa się z czterech części. Pierwsza część omawia transhumanistyczną propozycję 
stosowania środków farmakologicznych do wzmacniania uczucia miłości. Część 
druga przedstawia analizę problemu wzmacniania ludzkiej miłości z perspektywy 
tomizmu. W trzeciej części na pierwszy plan wysuwają się tomistyczne pytania o ce-
lowość wykorzystywania farmakologicznych środków w kontekście transhumanizmu. 
W ostatniej części, na potrzeby oceny transhumanistycznej propozycji wzmacniania 
uczuć, transhumanistyczna metoda wzmacniania biochemicznego jest porównywana 
z tomistyczną metodą kształtowania ludzkich emocji. Jednocześnie zbadano, które 
podejście jest korzystniejsze dla regulacji ludzkiego dobrostanu i integralności etycznej. 
Badanie ma na celu ustalenie, czy metody transhumanistyczne są zgodne z ludzkim 
dobrostanem i zasadami etycznymi, czy też podejście tomistyczne zapewnia bardziej 
satysfakcjonującą ścieżkę do autentycznego szczęścia.
Słowa kluczowe: miłość, emocje, proces decyzyjny, transhumanizm, doskonalenie 
człowieka, relacje międzyludzkie, św. Tomasz z Akwinu, tomizm, Jacek Woroniecki

Introduction

New technologies such as smartphones, virtual reality, and artificial intel-
ligence have a significant impact on how people experience their feelings. 

These technologies are gaining more and more information about human sensi-
bility and are obtaining increasing abilities to influence it. Joy or sadness, love or 
hatred, aggression or calm may soon be controllable by technology. They might be 
entirely subjected to the control of reason. Once rationalized, they might cease 
to be the uncertain factor in human decision-making processes. Such a vision 
of the future raises the question: Are feelings a hindrance in making the right 
decisions? Are they a burden for humans, or rather an integral element that 
ensures that a decision-making person acts humanely? Where is the ethical-moral 
boundary of influencing human decisions by controlling human feelings using 
modern technological solutions?

This article will present the transhumanist proposal for enhancing human 
morality in the area of experiencing love, which includes both the ability to build 
lasting emotional relationships with another person and the ability to make 
decisions that lead to the well-being of individuals entering into close and 
long-term relationships. One of the sources used to introduce the proposed 
solutions will be the article by Julian Savulescu and Anders Sandberg titled 



365The Ethical and Moral Possibilities of Influencing Human Decisions

“Neuroenhancement of Love and Marriage – The Chemicals Between Us.” 1 
The transhumanist proposal for improving the human decision-making process 
will be contrasted with the Thomistic perspective on the virtue of love and 
the associated decision-making, which guides a person toward their own good 
and happiness. The primary material used to present the Thomistic vision and 
assess the transhumanist position will be Jacek Woroniecki’s work Katolicka 
etyka wychowawcza. 2

Transhumanist proposal of using the “love drugs”

Transhumanism is “the belief in overcoming human limitations through reason, 
science, and technology.” 3 One significant aspect of transhumanist philosophy 
is moral enhancement. 

Some bioethicists reject the possibility of moral enhancement, while others 

advocate jacking up emotive empathy with the cuddle hormone oxytocin or 

improving moral cognition through cognitive enhancement. The bioethicists 

and transhumanists contemplating and promoting technologies of radical per-

sonality engineering need to grapple with the virtue traditions [...]. 4 

Transhumanists, as philosophers of the future, foresee various applications of 
the achievements of contemporary empirical sciences. 5 They also investigate 
the ethical possibilities of implementing some of them. They wonder whether 
it will be possible to use them on a large scale and whether they will bring real 
benefits to humans.

1	 Julian Savulescu and Anders Sandberg, “Neuroenhancement of Love and Marriage: The Che-
micals Between Us,” Neuroethics 1, no. 1 (2008), 31–44, https://doi.org/10.1007/s12152-007- 
9002-4.

2	 Jacek Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, 2nd ed., vol. 1 (Lublin: Redakcja Wy-
dawnictw KUL, 2000); Jacek Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, 2nd ed., vol. 2.1 
(Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 2000).

3	 Simon Young, Designer Evolution: A Transhumanist Manifesto (Amherst, NY: Prometheus 
Books, 2006), loc. 88.

4	 James Hughes, “Unitarian Universalists as Critical Transhumanists,” in Religious Transhu-
manism and Its Critics, ed. Arvin M. Gouw, Brian Patrick Green, and Ted Peters (Lanham: 
Lexington Books, 2022), 87–100.

5	 Stjepan Štivić, “What Cyborgization of the Human Body Brings: Conceptual Analysis, 
Distinctions, and Clarifications,” in Transhumanism as a Challenge for Ethics and Religion, 
ed. Robert Petkovšek and Bojan Žalec (Zürich: LIT, 2021), 87–94.



366 Paweł Orzeł

One of the proposals analyzed by Julian Savulescu and Anders Sandberg 
is the neuroenhancement of love. “Love is one of the fundamental aspects 
of human existence. It is to a large part biologically determined. We should 
use our growing knowledge of the neuroscience of love to enhance the qual-
ity of love by biological manipulation.” 6 The problem of human relationship 
breakdowns, often related to the inability to control love, increasingly affects 
many people. It is painful. It causes, in many cases, human life to be deprived 
of happiness. Transhumanists argue that artificially manipulating the feeling of 
love could be a way to improve human decision-making, particularly when it 
comes to choosing life partners. 7 “In the near future, as our understanding of 
the neuroscience of love grows, there will be more opportunities to modify 
lust, attraction, and attachment.” 8 Perhaps, as Savulescu and Sandberg hope, 
it will be possible to create “love drugs” that will help people choose the right 
life partners and maintain long, happy relationships with them. But such 
a pill could also influence overall human behavior, reducing aggression while 
increasing empathy. As transhumanists propose, everyone has the right and 
should have the right to freely manage themselves, including their emotional 
aspect. In the Transhumanist Declaration (2012), they write that they “favor 
morphological freedom – the right to modify and enhance one’s body, cogni-
tion, and emotions.” 9

“Love drugs” would be a modern, scientific form of the age-old belief that 
humans can influence their behavior not only through free will, but also through 
external factors. These factors might even transcend the material world, touching 
upon the spiritual realm. 

We used dances and chants, sweat lodges and fasts, fermented berries and bitter 

mushrooms, all to scramble our routine habits of perception and open a door to 

transcendence. Since the invention of symbolic culture, we have been praying, 

making offerings, and conducting magical rituals in search of healing, eternal 

youth, transcendent knowledge, and the powers of flight and transformation. 

6	 Savulescu and Sandberg, “Neuroenhancement of Love and Marriage: The Chemicals 
Between Us,” 42.

7	 Nick Bostrom, “In Defence of Posthuman Dignity,” Bioethics 19, no. 3 (2005), 202–14, 
https://doi.org/10.1111/j.1467-8519.2005.00437.x.

8	 Savulescu and Sandberg, “Neuroenhancement of Love and Marriage: The Chemicals 
Between Us,” 37.

9	 Max More and Natasha Vita-More, eds., The Transhumanist Reader: Classical and Con-
temporary Essays on the Science, Technology, and Philosophy of the Human Future (Malden, 
MA: Wiley-Blackwell, 2013), 55, https://doi.org/10.1002/9781118555927.



367The Ethical and Moral Possibilities of Influencing Human Decisions

The oldest surviving written text, the Gilgamesh saga from ancient Sumeria, is 

about a man searching for a way to stay young forever. Our religious traditions 

are full of visions of better worlds to come, sometimes heavens, and sometimes 

a better world here, a New Zion where people are perfected, ennobled, long-

lived, and blessed. 10 

In the case of transhumanists, the belief in the possibility of influencing one’s 
behavior in ways other than through acts of will is combined with modern 
technological development. Transhumanists are convinced that it is not elixirs 
or spells that will make humans happy, but rather technology, which today we 
can calmly call nanotechnology. 11 It may become the means to achieve what 
is within the realm of our dreams. Robert A. Freitas Jr., Senior Research Fel-
low at the Institute for Molecular Manufacturing in Palo Alto, California, is 
convinced that “even if for some reason nearer-term efforts fail to accomplish 
similar objectives using biotechnology alone, nanotechnology – via nanomedi-
cine – is almost guaranteed to achieve the desired results.” 12 However, this does 
not change the fact that transhumanists should confront their achievements 
with the tradition of shaping human personality through virtues. 13

Proposals such as the one outlined above raise many questions and controver-
sies, which are noted by the transhumanists themselves. It is necessary to assess 
risk of addiction to such substances. How to behave in case of an attachment 
to the wrong person? Can artificially enhanced love still be called love? Would 
taking a love drug be a kind of coercion? Is the biological modification of people 
the best way to improve their interpersonal relationships? However, as noted 
by the authors of the article “Neuroenhancement of Love and Marriage – The 
Chemicals Between Us,” the most significant doubt expressed by the opponents 
of these types of enhancements is the argument that they are a deception that 
makes life meaningless. What makes life meaningful is the sense of fulfillment. 
If we eliminate the possibility of unfulfillment from human life, we might 
make human life unreal. If you cannot feel sadness, you have never really loved. 
When we remove the probability of unfulfillment from human life, we put it 
in a dead-end situation without the alternative. One could probably risk say-
ing that we would then take away a person’s freedom of choice. Savulescu and 

10	 Hughes, “Unitarian Universalists as Critical Transhumanists,” 5.
11	 Artur Andrzejuk, “Personalizm tomistyczny wobec nowoczesnej i ponowoczesnej an-

tropologii,” Studia Theologica Varsaviensia 55, no. 1 (2018), 31, https://doi.org/10.21697/
stv.2017.55.1.01.

12	 Young, Designer Evolution: A Transhumanist Manifesto, loc. 66.
13	 Hughes, “Unitarian Universalists as Critical Transhumanists,” 23.



368 Paweł Orzeł

Sandberg dismiss these key concerns by arguing that we live in a probabilistic 
world, the effects of which ensure that neuroenhancement will never eliminate 
difficulties or guarantee success in a relationship. In other words, we will never 
reach such a level that we eliminate the possibility of failure in love.

It is worth considering the theoretical possibilities of using the “love drugs”. 
Even if they cannot offer the desired results, a feeling of happiness, in every case, 
this transhumanist proposal aspires to artificially influence human decisions. 
“Transhumanists have a strong interest in alternative means for improving our 
decision-making processes.” 14 The method behind this influence is to technologi-
cally take control of human sentimentality and enhance it. Such action becomes 
then a moral action, and it is necessary to reflect on whether it is permissible, 
and if so, under what conditions. “The human brain did not evolve to make 
complex decisions. The challenges of early human life did not equip us for the 
choices of modern, technological life. We learned to use cognitive shortcuts. 
These worked well most of the time in simple environments but often fail us 
in more nuance.” 15 The decision-making process involved in building relation-
ships is highly complex. This complexity arises not only because it pertains 
to the full richness of another human being, but also because, in addition to 
rational elements – which are, to some extent, predictable and calculable – it 
also involves the emotional sphere, which by its nature escapes rationality 
and, in a way, transcends it. Transhumanists, by proposing the enhancement 
of human love, aim to influence the decision-making process related to health 
and human life, alongside technological development. In doing so, they seek to 
facilitate access to, and the adoption and study of, technologies such as “love 
drugs”, either for themselves or for people in general.

Until now, humanity has often relied on the Precautionary Principle when 
making decisions. While the concept has historical roots, it was formally ar-
ticulated in various international agreements, including the 1998 Wingspread 
Statement. 16 It is based on the belief that the regulations in place up to that 
point, which were based on risk assessment, proved ineffective. “Existing en-
vironmental regulations and other decisions, particularly those based on risk 
assessment, have failed to adequately protect human health.” 17 However, Max 
More believes that the “Precautionary Principle” is of little use for development 

14	 More and Vita-More, The Transhumanist Reader, 241.
15	 More and Vita-More, 259.
16	 Wingspread Conference on the Precautionary Principle. “Wingspread Statement on the 

Precautionary Principle.” Global Development Research Center, January 25, 1998. Accessed 
August 24, 2024. https://www.gdrc.org/u-gov/precaution-3.html.

17	 More and Vita-More, The Transhumanist Reader, 260.



369The Ethical and Moral Possibilities of Influencing Human Decisions

in the transhumanist sense. He argues that this principle only focuses on and 
takes into account difficulties. More advocates for a new principle that is more 
comprehensive and defends the scientific and technological pursuit of progress. 
The previous principle significantly limited the possibilities for development. 
The new principle is intended to lead humanity onto new paths of progress. 
He calls this new principle the “Proactionary Principle.” He encourages people 
not to fear the change it proposes because, as he argues, “stopping progress to 
eliminate risk is itself risky.” 18

The new principle of progress proposed by More can take different forms. 
One of its forms is as follows: “Encourage innovation that is bold and proac-
tive; manage innovation for maximum human benefit; think about innovation 
comprehensively, objectively, and with balance.” 19 For More, the wording is 
not the most important aspect, but rather the content it conveys. This content 
can be summarized in five key points: 1) Be Objective and Comprehensive, 
2) Prioritize Natural and Human Risks, 3) Embrace Diverse Input, 4) Make 
Response and Restitution Proportionate, 5) Revisit and Revise.

The first point emphasizes that decisions should be made based not on 
emotional predictions, but on objective scientific data. “This means evaluating 
risks and generating alternatives and forecasts according to available science, 
not emotionally shaped perceptions, using the most well-validated and effective 
methods available.” 20 The second point highlights that technological devel-
opment should be treated on a par with human and natural environmental 
development. Just as we care about the development of ecosystems, we should 
equally care about the development of technology. The third point warns that 
banning certain technologies or solutions is not effective, as such bans are often 
not enforced. Therefore, it is better not to impose them. However, to reduce the 
negative impacts of risky solutions, detailed guidelines for their use should be 
provided. “A drug that causes birth defects may be tremendously beneficial in 
people who aren’t pregnant women.” 21 Restrictions should only be introduced 
when there is a significant risk of serious harm. The fourth point is particularly 
important: limitations must be proportional and minimal, but effective. The 
fifth point encourages focusing on monitoring the outcomes of decisions and 
actions taken. Based on the results, specific elements of the project should be 
improved. More asserts that acting in accordance with the proposed principle 

18	 More and Vita-More, 264.
19	 More and Vita-More, 265.
20	 More and Vita-More, 265.
21	 More and Vita-More, 266.



370 Paweł Orzeł

will ensure the preservation of progress. “As transhumanists, we will face 
decisions about using new technologies for ourselves, whether to recommend 
them to friends and family, and whether and in what context to advocate for 
them. At all these levels, the Proactionary Principle can provide guidance while 
protecting the imperative to progress.” 22

In summary, the Proactionary Principle promotes an approach that does 
not reject traditional choices of life partners but encourages enriching them 
through the conscious and responsible use of new technologies that can sup-
port and enhance human relationships. At the same time, it is an invitation 
to use technology to improve our human decisions. This approach is based on 
a different philosophy of using new technologies than the one that has been 
used so far, known as the Precautionary Principle.

The perspective that will be used to evaluate the transhumanist proposal in 
this presentation will be ethics derived from the philosophy of Thomism. This 
is, after all, one of the most widespread and time-tested ethical systems. At the 
outset, it should be said that in Thomism, love is not just a sensory feeling, being 
a movement of the body, but love also has a spiritual dimension. 23 According 
to such an understanding of love, it belongs to the sphere of human morality, 
and loving is a specific, human moral action. Transhumanism seems not to 
take this distinction into account, as will be shown later.

The Thomistic proposal for analyzing  
the problem of enhancing human love

As noted by Jacek Woroniecki in Katolicka etyka wychowawcza, to properly 
assess human moral behavior, one must first clearly answer three questions: does 
human existence have the last end? what is the end of human existence? what is 
the basic relationship of man to this end? 24 It seems that a specific comparison 
and analysis of the answers given by transhumanists and philosophers of the 
Thomistic school to the above questions may prove fruitful in evaluating the 
ethical and moral possibilities of influencing human decisions by enhancing 
human feelings, especially love.

22	 More and Vita-More, 267.
23	 Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, vol. 2.1, 196–206.
24	 Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, vol. 1, 61–62.



371The Ethical and Moral Possibilities of Influencing Human Decisions

The term “end” refers to the outcome of a specific process, which gives direc-
tion to that process. 25 The philosophy of the Thomistic tradition clearly states 
that there is an end in human existence. This can be seen when examining the 
reality that surrounds us. Teleology also exists in human life, but it has a distinct 
characteristic. “Indeed, man is the only being in the world capable of recog-
nizing an end he strives for and consciously directing his actions towards it.” 26

Transhumanists recognize the end in human existence and action when 
considering the need to overcome evolutionary development. Until now, they 
argue, human existence has been subject to the laws of evolution, which essen-
tially proceed spontaneously, without a specific end. Human development has 
reached a stalemate. However, as the human species, we have now reached such 
a level of development, especially technological, that we can take the initiative 
to develop the homo sapiens species. We can give this development a direction 
determined by ourselves and aiming for an end defined by us. More, in the 
“Letter to Mother Nature,” writes that “we have reached our childhood’s end. 
We have decided that it is time to amend the human constitution.” 27 The end 
of human enhancement would be a state characterized by “eliminating diseases 
and defects, stopping the aging process, extending life indefinitely, and increasing 
intellectual and psychological capabilities.” 28 It seems that in the transhumanist 
understanding, humans do not have an ontological end. However, they do have 
a moral end. In summary, both streams agree that humans have a specific end 
in their lives. However, this end is understood differently.

The Thomistic philosophy, when asked about the end of human existence, 
responds that it is the infinite good, otherwise called God. This is the ultimate 
end towards which human existence aims. It is an objective end, that is, one 
that lies outside the human. Achieving this end is synonymous with achieving 
another significant end of human existence, which we could call the subjective 
end, and which is human happiness. In Thomistic philosophy, these two ends 
determine human existence. 29

25	 Woroniecki, 62.
26	 Woroniecki, 63.
27	 Max More, “A Letter to Mother Nature: Amendments to the Human Constitution,” 1999, 

accessed October 18, 2023, https://strategicphilosophy.blogspot.com/2009/05/its-about-
ten-years-since-i-wrote.html. 

28	 Jerzy Kopania and Maria Nowacka, “Od unieśmiertelniania człowieka do śmierci cywi-
lizacji,” in Ulepszanie człowieka: Perspektywa filozoficzna, ed. Grzegorz Hołub and Piotr 
Duchliński (Kraków: Wydawnictwo Naukowe Akademii Ignatianum, 2018), 39.

29	 Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, vol. 1, 71–82.



372 Paweł Orzeł

The understanding of the purpose of human existence as union with God, 
the ultimate principle, and the achievement of personal happiness within 
the context of ethics is characteristic of Catholic moral theology, which is 
distinguished by its universalism. 30 As such, it integrates two different ethical 
concepts: deontological and hedonistic. In deontology, the moral value of an 
act is not judged based on its consequences but on the very nature of the act 
and the moral dignity of the subject performing it. This approach assumes 
that certain actions are morally obligatory, regardless of their consequences. 
The paramount duty is to fulfill the moral will, derived from principles or 
imperatives. An example of this is Kantianism with its categorical imperative. 
Immanuel Kant “came to the conclusion that the fulfillment of duty should 
be based on the categorical imperative of reason itself and entirely independent 
of the desire for happiness; he even went so far as to see in the very concept of 
duty a compulsion to something unpleasant.” 31 Hedonism, on the other hand, 
assesses the morality of an act based on its outcomes. The most well-known 
example is utilitarianism, which considers morally right whatever maximizes 
happiness or good. In this case, the key factor is the outcomes of an action, 
rather than the duty derived from the internal principles of the acting subject. 
An example is the thought of Jeremy Bentham, one of the authors of the 
concept of utilitarianism, who states that “by utility is meant that property in 
any object, whereby it tends to produce benefit, advantage, pleasure, good, or 
happiness (all this in the present case boils down to the same thing), or (what 
boils down to the same thing as well) to prevent the happening of mischief, 
pain, evil, or unhappiness to the party whose interest is considered. If that 
party be the community in general, then the happiness of the community; if 
a particular individual, then the happiness of that individual.” 32 Utilitarianism 
is a form of consequentialist ethics that focuses on the outcomes of actions.

To properly evaluate moral behavior, one must carefully examine it. The de-
cision-making process according to St Thomas Aquinas is described as a rather 
complex mechanism involving the cooperation of intellect and will, supported 
by virtues and influenced by emotions. All these elements affect the quality of 
the actions taken. “Intellectual knowledge and decisions of the will are deeply 
connected with imagination and emotions.” 33 Artur Andrzejuk, an expert in 

30	 Karol Wojtyła, Elementarz etyczny (Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 2018).
31	 Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, vol. 1, 85.
32	 Jeremy Bentham, Wprowadzenie do zasad moralności i prawodawstwa, trans. Bogdan 

Nawroczyński (Warszawa: Państwowe Wydawnictwo Naukowe, 1958), 18–21.
33	 Mieczysław Gogacz, “Przedmowa,” in Uczucia i sprawności: Związek uczuć i sprawności w Sum-

ma Theologiae św. Tomasza z Akwinu, Artur Andrzejuk (Warszawa: NAVO, 2006), 9–10.



373The Ethical and Moral Possibilities of Influencing Human Decisions

philosophy, particularly in the thought of St Thomas Aquinas, presents the 
relationship between reason, will, and knowledge as an orderly scheme.

The process begins with a concept that serves as the preparation for a decision. 
At this stage, reason, or human intellect, identifies the object of the decision. 
This identification results from the capacity for knowledge. Next, the action of 
synderesis (the natural disposition of the practical intellect) takes place, which 
involves the acceptance – either an inclination toward or rejection by the will – 
of the object of the concept. “Inclination is often discussed by St Thomas as the 
so-called first movement of desire, for which a person is not responsible when 
it occurs solely within the sensory faculties. This first movement, inclination, 
has the nature of love – amor. It can occur both in the sensory desire and in 
the will. However, it always has the nature of fundamental goodwill, referred 
to by the Latin word complacentia.” 34

The preparation for a decision concludes with the formation or lack of intent 
to act. At this stage, reason – the intellect – defines the object of the decision 
as a goal to be achieved. The will engages by accepting the concept as some-
thing worth pursuing. Emotions, meanwhile, can either support or hinder the 
formation of this intent, requiring the virtue of temperance to appropriately 
manage and distance them.

The next stage involves deliberation and the selection of means to achieve 
the intended goal. The intellect engages in reflection on all possible means to 
realize the intent. The virtue that is essential here is prudence, which enables 
the proper consideration of all the “pros” and “cons”. The will then selects the 
most appropriate means to achieve the goal, which also requires the virtue of 
prudence in relation to the will.

The final, though not the last, element of decision-making is the execution 
of the decision. The intellect oversees the implementation of the plan. The will 
executes the command, activating the previously prepared course of action. The 
desired virtue at this stage is wisdom, which helps to make the final decision 
and initiate action.

The last element of decision-making should be the evaluation of the decision 
made and executed. The intellect should judge all the steps of the decision-mak-
ing process, assessing their correctness, effectiveness, and moral righteousness. 
The will, at this stage, experiences satisfaction or sorrow depending on the 
outcome of the decision. The virtue of temperance allows for maintaining the 
proper balance in experiencing pleasure or sorrow.

34	 Artur Andrzejuk, “Funkcjonowanie uczuć i sprawności w podejmowaniu decyzji,” Studia 
Philosophiae Christianae 33, no. 1 (1997), 120.



374 Paweł Orzeł

It is important to note in our considerations that, according to St Thomas 
Aquinas, emotions accompany both the beginning and the end of the deci-
sion-making process. During the stage of decision preparation, these emotions 
manifest themselves as love or aversion, and during the stage of evaluating the 
consequences, they appear as joy or sorrow. Joy is the emotion that accompa-
nies a good decision – one that brings a person closer to their ultimate end. 
As Woroniecki explains, 

All our actions, aimed at specific, temporal, and finite goals, are always subject to 

our choice, and the general goal that drives us to make this choice is the desire 

for our well-being – the pursuit of complete, perfect happiness. This ultimate 

goal is not subject to choice, as it is a necessary and deepest inclination of our 

nature, which no one can renounce. In the process that concerns us here, the 

goal is something already given or chosen, and now it is about finding and 

choosing the means that best suit us under the circumstances in which we find 

ourselves. This task is to be carried out by reason, and it should be trained to 

match means to the goal properly, to learn to maintain balance, or temperance, 

in everything we do. 35

Joy, therefore, is the emotion that expresses happiness, which is the ultimate 
end and desire of every human being.

Transhumanism recognizes the state of happiness as the purpose of human 
existence, which it associates with longevity devoid of suffering. In this doc-
trine, it is perceived that humans inherently desire eternal life and want their 
life to be happy. Therefore, there should be an effort to eliminate everything 
that makes a human feel unhappy. Mortality is the primary cause of this. 
Further, there is a need to enhance the ability to build lasting interpersonal 
relationships: “[a] happy pair bond being one of the most important determi-
nants of happiness.” 36 They see an improvement in the ability to create such 
relationships through the neuroenhancement of human love. “There are several 
strong arguments in favour of the biological enhancement of love.” 37 It is worth 
noting that both approaches agree on the purpose of human existence being 
the achievement of happiness. However, a crucial difference lies in the source 
of this happiness. In Thomistic philosophy, happiness is derived from the 

35	 Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, vol. 2.1, 21.
36	 Savulescu and Sandberg, “Neuroenhancement of Love and Marriage: The Chemicals 

Between Us,” 34.
37	 Savulescu and Sandberg, 37.



375The Ethical and Moral Possibilities of Influencing Human Decisions

highest good. In contrast, transhumanism attributes the source of happiness 
to the power of the human mind, leading to the technological enhancement 
of various aspects of human life.

The philosophy of Thomism defines a human’s relationship to his end by 
answering the question: “What should be the primary motive for moral behav-
ior: happiness or duty?” 38 Hedonism, which is closely related to utilitarianism, 
is a philosophy that assigns priority to happiness in assessing what is good and 
valuable. An example of a moral law formulated in this doctrine could be: “Act 
in such a way as to maximize general pleasure and minimize general suffering.” 
Deontology assigns priority to duty in assessing what is good and valuable. An 
example of a moral law formulated in this doctrine might be: “Always tell the 
truth,” where truthfulness is an intrinsic value, regardless of the consequences 
of lying in a given situation. Deontology leads to excluding happiness as an 
essential element in evaluating the moral value of an act. Righteous behavior 
is only when a person acts according to duty. It does not allow any action 
that follows from the desire for happiness. Deontology makes a person, as 
Woroniecki would say, a “disinterested sage.” 39 According to Thomism, neither 
happiness nor duty can become the sole motivation for human action. Happi-
ness and duty must be harmonized in human moral behavior. Both elements 
should make the basis for evaluating human morality simultaneously. At the 
same time, Thomism states that duty should be given precedence. It should 
be understood as a commitment to strive for the highest good, i.e., God, who 
blesses man with happiness. Here, happiness becomes a natural consequence 
of fulfilling one’s duty. 40

In the case of the transhumanist proposition, it is not entirely clear by which 
criterion the moral behavior is assessed. The goal is to achieve happiness. This 
has already been established. However, it seems uncertain whether a person 
achieves this goal out of duty or the desire for happiness. What is the foun-
dation of moral law for transhumanists: happiness or duty? They argue that 
happiness is inaccessible to humans in their current state of existence. A person 
must undergo an enhancement process, starting with moral improvement and 
culminating in physical and biological enhancement. The actual impossibility 
of achieving happiness in the current phase of human development means that 
actions result from duty. “We must also consider our moral responsibilities 

38	 Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, vol. 1, 83.
39	 Woroniecki, 84.
40	 Woroniecki, 83–96.



376 Paweł Orzeł

towards generations that will exist in the future.” 41 There is no other option 
but to pursue happiness as a duty. It should also be noted, however, that in 
transhumanism, the pursuit of happiness plays such a significant role that it 
becomes an end in itself. Transhumanists seem to overlook certain categorical 
limitations that Catholic moral theology, using the Thomistic philosophical 
system, recognizes and takes into account when guiding a person toward 
achieving happiness. One such limitation is human nature, which should be 
understood as the direct dependence of humans on God, the Creator. Here, 
the term “limitation” should be understood as an element that guarantees the 
dignity of the human person. Ultimately, it seems that in the transhumanist 
vision of the human relationship to its end, happiness can be achieved as a result 
of the enhancement process. In the Christian vision, the source of happiness is 
a relationship with God that is full of mutual trust and love.

In the context of the “love drugs”, achieving happiness for transhumanists 
occurs through fulfilling the human obligation to use all possible means to 
achieve this goal. They allow for a neurobiological enhancement of love be-
cause they do not associate it with human will. “[L]ove is not under voluntary 
control.” 42 They regard it as a feeling beyond the control of human will. We 
cannot force ourselves to love one person or another through our free will. 
We can, and even have a duty, to apply all available means to maintain lasting 
relationships with the people we love. “If there is a duty to be faithful to one’s 
partner, or a duty to do the best for one’s children (and so remain in a stable 
relationship), these could ground a duty to try to influence love through biolog-
ical enhancement.” 43 The assertion that we have a duty to be faithful to chosen 
partners clearly indicates that the source of happiness, which is lasting human 
relationships, arises from duty. This duty justifies the use of the “love drugs”, 
or, more broadly, the neurobiological enhancement of human feelings. It seems 
that in the transhumanist proposal, there is a tension between the egocentric 
pursuit of happiness and the rigid, duty-bound obligation to promote devel-
opment through technology, along with the compulsion to enhance humanity 
and human love. This tension can lead to a form of ethical paralysis.

41	 Baily, Doug et al. “The Transhumanist Declaration,” October 19, 2023. https://www.
humanityplus.org/the-transhumanist-declaration. 

42	 Savulescu and Sandberg, “Neuroenhancement of Love and Marriage: The Chemicals 
Between Us,” 38.

43	 Savulescu and Sandberg, 38.



377The Ethical and Moral Possibilities of Influencing Human Decisions

Thomistic questions about purpose  
in the context of the transhumanist “love drugs”

In the context of questions about the possibility of enhancing human deci-
sion-making processes, for example in the area of choosing life partners through 
the use of a “love drugs”, which is a neurobiological enhancement of feelings, 
it is necessary to primarily consider the third question and analyze the way 
of achieving the goal, which is happiness. Transhumanists, recognizing that 
human happiness is his goal, admit that one of its essential elements are lasting 
human relationships, which are built, among other things, with the help of love. 
They prove that humans have long been using chemical methods to strengthen 
love. They give the example of consuming alcohol to stimulate love feelings. 
These measures are intended to help strengthen human relations and reduce 
tensions in relationships.

Here arises a serious question. Is human moral action only evaluated with 
regard to its end, whether the action led to the end, or do the methods used 
to achieve this end also matter? In the Thomistic answer, both processes will 
be significant. Not only is it important to achieve the end, but also the path 
chosen to reach it. However, in transhumanism, the emphasis is on the outcome. 
In other words, the methods used to achieve the end are not so important, as 
long as they are effective. What is essential is to achieve it. This resonates with 
consequentialist ethics, of which utilitarianism is a part. Transhumanists argue 
for using the sphere of human feelings instrumentally. Given that we cannot 
control love with our will and it can be, as Savulescu and Sandberg write, 
like a race of a fat tall man with a skinny small woman with their legs tied 
together – a serious impediment to achieving happiness, we have the right to 
influence this love in any possible and most effective way for us. 44 Feelings as 
such are excluded from the moral sphere. Love is understood here as a sensory 
feeling, without anything spiritual about it, one that is subject to human reason 
and will control.

Woroniecki identifies three key perspectives on the role of feelings in hu-
man moral life: the hedonistic, stoic, and Christian approaches. The hedonistic 
view prioritizes feelings, suggesting that they should be the primary basis for 
moral judgments. In this view, emotions drive actions, with the ultimate end 
being the satisfaction of sensory desires – a concept prominently featured in 
the sentimentalism of Jean-Jacques Rousseau’s philosophy. In stark contrast, 
stoicism advocates for the suppression of feelings, arguing that reason alone 

44	 Savulescu and Sandberg, 41.



378 Paweł Orzeł

should govern moral behavior. This perspective was revived in modern times by 
Kant, who notably excluded the pursuit of happiness from moral considerations. 45 
However, the Thomistic tradition, rooted in the philosophy of St Thomas 
Aquinas, contends that neither of these extremes is suitable. While feelings 
should not wholly dictate one’s actions, they also cannot be entirely dismissed 
from moral life. As Irena Grochowska expresses, “In St Thomas’s thought, love 
is the adherence of a being to the good. The good of each thing is its purpose, 
and the purpose of caritas love is a supernatural friendship with God, which 
means orientation toward the Highest Good.” 46 This understanding of love goes 
beyond a mere emotion, aligning it with a greater moral and spiritual purpose. 
St Thomas uses various terms to explain what love is. He employs expressions 
such as: “orientation toward the good (intentio), from which the striving toward 
it, or desire, is born; the initial transformation of the power of desire by the 
object; adaptation; and most frequently, he uses the term ‘delight in the good’ 
(complacentia boni) to denote love as both a feeling and an act of the will.”  47 In 
this Thomistic view, love is seen as a fundamental force that harmonizes both 
emotion and reason, guiding moral decisions in a way that neither fully rejects 
the importance of feelings, as in stoicism, nor elevates them above all else, as in 
hedonism. Instead, love in the Thomistic sense directs the individual toward 
the ultimate good – God – thereby integrating the emotional and rational 
aspects of human nature in the pursuit of true moral and spiritual fulfillment. 
“Relationships with others through love and friendship, fulfilling one’s own 
personality through the acquisition of skills and virtues [...], and involvement 
in the development of communities from family to nation constitute the core 
of human activity that leads to happiness.” 48

45	 Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, vol. 1, 165.
46	 Irena Grochowska, “Miłość caritas i jej związek z mądrością według Świętego Toma-

sza z Akwinu,” Kwartalnik Naukowy Fides et Ratio, no. 49 (2022), 1–12, https://www. 
stowarzyszeniefidesetratio.pl/fer/2022-1Groch.pdf. 

47	 Stanisław Wierzbicki, “Uczucie miłości według św. Tomasza z Akwinu,” Roczniki Filo-
zoficzne 7, no. 4 (1960), 54. 

48	 Andrzejuk, “Personalizm tomistyczny wobec nowoczesnej i ponowoczesnej antropologii,” 
37.



379The Ethical and Moral Possibilities of Influencing Human Decisions

Assessment of the transhumanist proposal  
for enhancing feelings using the example  

of the “love drug”

Treating love solely as a sensory feeling and placing it outside the sphere of 
human will makes it more of an impediment than a help in achieving human 
happiness. Due to the lack of direct means to manage love using reason or 
will, humans, according to transhumanists, should control this feeling through 
neuroenhancements. For example, as proposed by Savulescu and Sandberg, 
by using the “love drug.” When assessing the impact of feelings on human 
decisions, transhumanists give them a negative rating. Similarly, they view the 
entire human body, which, in their perspective, should be improved or even 
completely abandoned. “[W]e have certain streams of thought in which the 
biological body is derided as “meat” or “mere jelly”, something that ought to be 
discarded either in favor of something more physically robust, or perhaps even 
no body.” 49 Feelings, as a typically bodily power, are also subjected to a similar 
assessment as the entire human corporeality. Since feelings do not participate 
in human moral action because, in the transhumanist interpretation, they are 
not subject to will, one can and even should guide them so that they help more 
than hinder the achievement of happiness. One must master them and harness 
them to cooperate with humans. They should be enhanced using technology.

Transhumanists do not recognize the possibility of influencing human 
feelings in any way other than the “despotic” way, as St Thomas Aquinas 
described. For transhumanists, this is not only ethically permissible and good 
but even necessary, because it helps humans achieve their goal of happiness. If 
a person acquires the ability to effectively manage their feelings so that they 
become obedient to them, one should take advantage of such an opportunity.

The philosophy of the Thomistic tradition evaluates the role of feelings in 
human life differently. Above all, it considers feelings to be an integral and 
important part of human nature. “Christian ethics sees feelings as an essen-
tial component, but not the primary or foremost one, but secondary and as 
such subordinate to higher intellectual factors.” 50 Thomistic philosophy, like 
transhumanism, believes that feelings should be influenced by human reason. 
However, the way it wants to subordinate feelings to human reason is com-
pletely different. Unlike transhumanism, Thomistic philosophy assumes that 

49	 Victoria Lorrimar, “Mind Uploading and Embodied Cognition: A Theological Response,” 
Zygon 54, no. 1 (2019), 193, https://doi.org/10.1111/zygo.12481.

50	 Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, vol. 1, 166.



380 Paweł Orzeł

man naturally has authority over his feelings. This authority is understood in 
a specific way. It is not a direct authority, which means that 

the mind is to act with feelings not despotically, as with slaves, but politically, 

as with the free. [...] It should carefully educate them to learn to efficiently, 

willingly, without resistance, and even joyfully execute its commands […]. The 

education of feelings aims to ensure the constant assistance of sensory factors 

to intellectual factors by enhancing them with virtues for regular cooperation 

with reason and will. 51

By recognizing feelings as a sensory power rooted in the human body, they are 
considered an integral element of human nature. In contrast to transhumanism, 
which believes that the body and its powers are not an essential component 
of the human being. “Transhumanist perspectives on the human follow more 
closely a Platonic conception of the primary self as mind/spirit enclosed or 
imprisoned by a body.” 52 Transhumanism adopts a position that denies un-
derstanding human nature as a combination of body and spirit. The body is 
a prison for the soul. In transhumanism, “there is no fundamental unity or 
integrity of the person or of the embodied human being; transhumanism does 
not recognize the values of integrity and unity (which are part of embodiment).” 53 
Thomistic philosophy, by recognizing feelings as an integral element of human 
nature, grants them a significant role in the moral life of a person. The argument 
that feelings are subject to education suggests that Thomism understands the 
human being as a being in which “the body is not just an incidental addition, 
but a true collaborator of the soul.” 54

Conclusions

The possibility of using the “love drugs”, as well as other transhumanist 
enhancements of human feelings, stands in contradiction to the Thomistic 
conception of human nature. Even if both transhumanists and Thomists agree 

51	 Woroniecki, 172–74.
52	 Steven John Kraftchick, “Bodies, Selves, and Human Identity: A Conversation Between 

Transhumanism and the Apostle Paul,” Theology Today 72, no. 1 (2015), 61, https://doi.
org/10.1177/0040573614563530.

53	 William Sweet, “Transhumanism and the Metaphysics of the Human Person,” Science et 
Esprit, no. 3 (2015), 370.

54	 Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, vol. 1, 175.



381The Ethical and Moral Possibilities of Influencing Human Decisions

on the need to improve or educate human feelings, the methods to achieve 
this goal are completely different. The transhumanist method – technological 
enhancement – seems to be in serious conflict with the Thomistic understand-
ing of man as a unity of body and soul. On the other hand, the Thomistic 
method – educating human feelings – seems to be not sufficient or entirely 
ineffective from a transhumanist perspective. We are dealing with a similar 
goal, but different means to achieve it.

In conclusion, consider Woroniecki, who writes in Katolicka etyka wy-
chowawcza that “a good end justifies indifferent means.” The end for both 
transhumanists and Thomists is good, but are the means also good or at least 
indifferent? Woroniecki further states that a good end can add a positive value 
even to dubious good deeds. He specifies that they must be supported by all 
circumstances, with particular emphasis on the circumstance “who acts.”

Owing to the transhumanist relinquishment of control over human feelings 
to technology, the circumstance of “who acts” becomes unfavorable, as it takes 
on an impersonal and inhuman form of exercising power over a person. This 
should lead to a negative assessment of transhumanist proposals for improving 
human feelings, including the possibility of using the “love drugs”. If the creator 
of technology is a human, then in the classical sense, they are responsible for 
the results of the application of a specific technology. However, for transhu-
manists, it is not the case. “Ethical constraints no longer matter because tran-
shumanists want to create ethics from scratch [...]. Even when they are guided 
by good intentions, they are unable to fully understand the complexities of the 
methods they employ…” 55 The role of humans is limited to applying suitable 
technological solutions to themselves. In Thomism, the circumstance of “who 
acts” remains under the direct control of the human person, because the hu-
man person itself becomes this circumstance, and therefore it allows for the 
recognition of the ethical goodness and appropriateness of feelings education. 
The Thomistic ideal of education is not the artificial silencing of feelings, but 
their proper and conscious use and introduction to moral life.

Transhumanist manipulation of the feelings of love should not become a way 
to enhance human decision-making regarding life partners. The education of 
feelings, including love, should be fundamental in seeking the right life partner 
and in maintaining a relationship with them. Love should be one of the ele-
ments of a person’s free decision to be in a relationship with someone. For this 
to be the case, love cannot be artificially induced and enslaved by technology.

55	 Grzegorz Osiński, Transhumanizm: Retiarius contra Secutor, vol. 2 (Toruń: Wydawnictwo 
WSKIM, 2021), 332.



382 Paweł Orzeł

Bibliography

Andrzejuk, Artur. “Funkcjonowanie uczuć i sprawności w podejmowaniu decyzji.” Studia 
Philosophiae Christianae 33, no. 1 (1997): 118–23.

Andrzejuk, Artur. “Personalizm tomistyczny wobec nowoczesnej i ponowoczesnej antro-
pologii.” Studia Theologica Varsaviensia 55, no. 1 (2018): 19–57. https://doi.org/10.21697/
stv.2017.55.1.01.

Baily, Doug et al. “The Transhumanist Declaration,” October 19, 2023. https://www.humanityplus. 
org/the-transhumanist-declaration.

Bentham, Jeremy. Wprowadzenie do zasad moralności i prawodawstwa. Translated by Bogdan 
Nawroczyński. Warszawa: Państwowe Wydawnictwo Naukowe, 1958.

Bostrom, Nick. “In Defence of Posthuman Dignity.” Bioethics 19, no. 3 (2005): 202–14. https://
doi.org/10.1111/j.1467-8519.2005.00437.x.

Gogacz, Mieczysław. “Przedmowa.” In Uczucia i sprawności: Związek uczuć i sprawności 
w Summa Theologiae św. Tomasza z Akwinu, by Artur Andrzejuk, 9–10. Warszawa: 
NAVO, 2006.

Grochowska, Irena. “Miłość caritas i jej związek z mądrością według Świętego Tomasza 
z Akwinu.” Kwartalnik Naukowy Fides et Ratio, no. 49 (2022): 1–12. https://www. 
stowarzyszeniefidesetratio.pl/fer/2022-1Groch.pdf.

Hughes, James. “Unitarian Universalists as Critical Transhumanists.” In Religious Transhu-
manism and Its Critics, edited by Arvin M. Gouw, Brian Patrick Green, and Ted Peters, 
87–100. Lanham: Lexington Books, 2022.

Kopania, Jerzy, and Maria Nowacka. “Od unieśmiertelniania człowieka do śmierci cywilizacji.” 
In Ulepszanie człowieka: Perspektywa filozoficzna, edited by Grzegorz Hołub and Piotr 
Duchliński, 31–70. Kraków: Wydawnictwo Naukowe Akademii Ignatianum, 2018.

Kraftchick, Steven John. “Bodies, Selves, and Human Identity: A Conversation Between 
Transhumanism and the Apostle Paul.” Theology Today 72, no. 1 (2015): 47–69. https://
doi.org/10.1177/0040573614563530.

Lorrimar, Victoria. “Mind Uploading and Embodied Cognition: A Theological Response.” 
Zygon 54, no. 1 (2019): 191–206. https://doi.org/10.1111/zygo.12481.

More, Max. “A Letter to Mother Nature: Amendments to the Human Constitution,” 1999. 
Accessed October 18, 2023. https://strategicphilosophy.blogspot.com/2009/05/its-about-
ten-years-since-i-wrote.html.

More, Max, and Natasha Vita-More, eds. The Transhumanist Reader: Classical and Contem-
porary Essays on the Science, Technology, and Philosophy of the Human Future. Malden, 
MA: Wiley-Blackwell, 2013. https://doi.org/10.1002/9781118555927.

Osiński, Grzegorz. Transhumanizm: Retiarius contra Secutor. Vol. 2. Toruń: Wydawnictwo 
WSKIM, 2021.

Savulescu, Julian, and Anders Sandberg. “Neuroenhancement of Love and Marriage: The 
Chemicals Between Us.” Neuroethics 1, no. 1 (2008): 31–44. https://doi.org/10.1007/
s12152-007-9002-4.

Štivić, Stjepan. “What Cyborgization of the Human Body Brings: Conceptual Analysis, Dis-
tinctions, and Clarifications.” In Transhumanism as a Challenge for Ethics and Religion, 
edited by Robert Petkovšek and Bojan Žalec, 87–94. Zürich: LIT, 2021.



383The Ethical and Moral Possibilities of Influencing Human Decisions

Sweet, William. “Transhumanism and the Metaphysics of the Human Person.” Science et 
Esprit, no. 3 (2015): 359–71.

Wierzbicki, Stanisław. “Uczucie miłości według św. Tomasza z Akwinu.” Roczniki Filozoficzne 
7, no. 4 (1960): 51–60.

Wingspread Conference on the Precautionary Principle. “Wingspread Statement on the 
Precautionary Principle.” Global Development Research Center, January 25, 1998. Accessed 
August 24, 2024. https://www.gdrc.org/u-gov/precaution-3.html.

Wojtyła, Karol. Elementarz etyczny. Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 2018.
Woroniecki, Jacek. “Etyka ogólna.” In Katolicka etyka wychowawcza, 2nd ed., vol. 1. Lublin: 

Redakcja Wydawnictw KUL, 2000.
Woroniecki, Jacek. “Etyka szczegółowa.” In Katolicka etyka wychowawcza, 2nd ed., vol. 2.1. 

Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 2000.
Woroniecki, Jacek. Katolicka etyka wychowawcza. 2nd ed. Vol. 1. Lublin: Redakcja Wy-

dawnictw KUL, 2000.
Woroniecki, Jacek. Katolicka etyka wychowawcza. 2nd ed. Vol. 2.1. Lublin: Redakcja Wy-

dawnictw KUL, 2000.
Young, Simon. Designer Evolution: A Transhumanist Manifesto. Amherst, NY: Prometheus 

Books, 2006.

Paweł Orzeł (Fr.) – Redemptorist, assistant of the Parish Priest of St Joseph in Toruń, 
Licentiate in Sacred Theology, student at the Doctoral School of Humanities, Theology and 
Arts of Nicolaus Copernicus University in Toruń, religion teacher, scout instructor.





© Papieski Wydział Teologiczny we WrocławiuLicencje Creative Commons BY-SA 4.0

Wrocławski Przegląd Teologiczny
33 (2025) 1, 385–387

Wrocław Theological Review

Spis treści

Biblistyka

Waldemar Linke
Objawienie Boże w świetle 13 rozdziału Księgi Apokalipsy . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         � 5

Divine Revelation in the Light of Chapter 13 of the Book of Revelation . . . . . . . .         � 5

Jadwiga Siewko
People’s Houses as Competition for God’s House in the Book of Haggai . . . . . . . . . . .            � 31

Domy ludzi konkurencją dla domu Boga w Księdze Aggeusza . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   � 31

Teologia systematyczna

Mariusz Jagielski
Kościół jako sakrament zbawienia. Jego wymiar dynamiczny… w ujęciu  
Yvesa Congara . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                   � 57

The Church as a Sacrament of Salvation: Its Dynamic Dimension According  
to Yves Congar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                               � 57

Krzysztof Mętlewicz
Od Dei verbum do Verbum Domini: kształtowanie rozumienia objawienia  
w myśli Josepha Ratzingera/Benedykta XVI . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       � 75

From Dei Verbum to Verbum Domini: The Shaping of the Understanding  
of Revelation in the Thought of Joseph Ratzinger/Benedict XVI . . . . . . . . . . . . . . .                � 75

Lilin Wu
Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture . . . . . . . . . . . . . . . .                 � 105

Jezuicki misjonarz Matteo Ricci – pomost między wiarą a kulturą . . . . . . . . . . . . . .               � 105

Teologia duchowości

Adelajda Sielepin
Symptomy duchowości liturgicznej w Kościele antycznym. Studium wybranych  
świadectw . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                       � 133

Signs of Liturgical Spirituality in the Early Church: A Study of Selected  
Testimonies . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                  � 133



386 Spis treści

Teologia pastoralna

Jerzy Adamczyk
Wymagania prawne dotyczące budowy kościołów: zezwolenie biskupa diecezjalnego  
(kan. 1215 Kodeksu Prawa Kanonicznego) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         � 155

Legal Requirements for the Construction of Churches: Consent of the Diocesan 
Bishop (Canon 1215 of the Code of Canon Law) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               � 155

Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski
Biskupi europejscy wobec odnowy święceń niższych. Postulaty dotyczące modyfikacji  
dyscypliny kościelnej względem święceń niższych w okresie przedprzygotowawczym  
Soboru Watykańskiego II (1959–1960) – słowo wstępu i tłumaczenie . . . . . . . . . . . . . .               � 173

European Bishops and the Reform of Minor Orders: Vota on the Modification  
of Ecclesiastical Discipline of Minor Orders Prior to Vatican Council II  
(1959–1960) – Introduction and Translation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   � 173

Historia Kościoła

Damian Bednarski
Duchowni wśród absolwentów Gimnazjum Królewskiego w Bytomiu… (1867–1914) . . . . � 209

Clergymen Among Graduates of the Royal Grammar School in Bytom  
(1867–1914) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                  � 209

Mieczysław Kogut
Wrocławski biskup Jan III Romka (†1301). Epigon czy odważny reformator? . . . . . . . .         � 253

Bishop Jan III Romka of Wrocław (†1301): An Epigone or a Spirited Reformer? . . .    � 253

Rafał Michaelis
Ksiądz Aleksander Zienkiewicz jako rektor Arcybiskupiego Wyższego Seminarium  
Duchownego we Wrocławiu. Lata 1953–1958 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      � 281

Rev. Aleksander Zienkiewicz as Rector of the Archdiocesan Higher Seminary  
in Wrocław between the years 1953–1958 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      � 281

Filozofia

Robert Goczał
Philosophy and Theology Combined? The Metaphysical Tradition of Western  
Scholasticism in the Field of Reflection on God Against the Background  
of St Thomas Aquinas’ Approach to the Concept of God . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           � 313

Połączenie filozofii i teologii? Metafizyczna tradycja zachodniej scholastyki  
i jej refleksja nad Bogiem na tle podejścia św. Tomasza z Akwinu wobec  
pojęcia Boga . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                  � 313



387Spis treści

Varia

Paweł Orzeł
The Ethical and Moral Possibilities of Influencing Human Decisions Through  
Solutions Proposed by Transhumanists: A Perspective on Love and Human  
Relationships . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                    � 363

Etyczne i moralne możliwości wpływania na ludzkie decyzje poprzez  
rozwiązania proponowane przez transhumanizm. Nowe spojrzenie na miłość  
i relacje międzyludzkie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        � 363



Reviewers of Wrocław Theological Review No. 1/2025

Artur Andrzejuk (Cardinal Stefan Wyszyński University in Warsaw, Poland)
Rev. Paweł Borto ( John Paul II Catholic University of Lublin, Poland)

Rev. Tomasz Duma ( John Paul II Catholic University of Lublin, Poland)
Michał Głowala (University of Wrocław, Poland)
Rev. Piotr Górecki (University of Opole, Poland)

Rev. Norbert Jerzak (Pontifical Faculty of Theology in Wrocław, Poland)
Emilio José Justo Domínguez (Pontifical University of Salamanca, Spain)

Rev. Artur Kasprzak (Cardinal Stefan Wyszyński University in Warsaw, Poland)
Rev. Dariusz Klejnowski-Różycki (University of Opole, Poland)

Rev. Jan Klinkowski (Pontifical Faculty of Theology in Wrocław, Poland)
Rev. Zbigniew Kubacki (Catholic Academy in Warsaw, Poland)

Rev. Piotr Majer (Pontifical University of John Paul II in Krakow, Poland)
Rev. Tomasz Moskal ( John Paul II Catholic University of Lublin, Poland)

Rev. Dominik Ostrowski (Pontifical Faculty of Theology in Wrocław, Poland)
Rev. Paweł Podeszwa (Adam Mickiewicz University in Poznań, Poland)

Rev. Marek Saj (Cardinal Stefan Wyszyński University in Warsaw, Poland)
Rev. Henryk Seweryniak (Cardinal Stefan Wyszyński University in Warsaw, Poland)

Sr. Adelajda Sielepin (Pontifical University of John Paul II in Krakow, Poland)
Rev. Roman Słupek (Pontifical Faculty of Theology in Wrocław, Poland)

Rev. Tomasz Tułodziecki (Nicolaus Copernicus University in Toruń, Poland)
Rev. Grzegorz Wejman (University of Szczecin, Poland)

Michał Wyrostkiewicz ( John Paul II Catholic University of Lublin, Poland)
Rev. Arnold Zawadzki ( John Paul II Catholic University of Lublin, Poland)


