WroctawsKi
PRZEGLAD
Teologiczny

Wroctaw
Theological
REVIEW



Papieski Wydzial Teologiczny we Wroclawiu
Pontifical Faculty of Theology in Wroctaw

PAPIESKI
WYDZIAL
TEOLOGICZNY

WE WROCLAWIU

§'§

WROCLAWSKI
PRZEGLAD

TEOLOGICZNY




Wroctawski
PRZEGLAD
Teologiczny

Wroctaw
Theological
REVIEW




WROCLAWSKI PRZEGLAD TEOLOGICZNY
WROCLAW THEOLOGICAL REVIEW
ISSN 1231-1731
e-ISSN 2544-6460

RADA NAUKOWA / EDITORIAL BOARD
Bp. Andrzej Siemieniewski — przewodniczacy / chairman (Pontifical Faculty of Theology in Wroclaw, Poland)
Yaacov Deutsch (David Yellin College of Education, Jerusalem, Isracl)
Rev. Jézef Grzywaczcwski (Cardinal Stefan Wyszyﬁski University in Warsaw, Poland)
Rev. Zbigniew Kubacki (Pontifical Faculty of Theology in Warsaw, Collegium Bobolanum, Poland)
Rev. Adam Kubis (John Paul IT Catholic University of Lublin, Poland)
Anna Kusmirek (Cardinal Stefan Wyszynski University in Warsaw, Poland)
Rev. Giulio Maspero (Pontifical University of the Holy Cross, Rome, Italy)
Rev. Krzysztof Pawlina (Pontifical Faculty of Theology in Warsaw, Collegium Joanneum, Poland)
Rev. Adrian Podaru (Universitatea Babes-Bolyai, Cluj-Napoca, Romania)
Franz Posset (independent scholar, Beaver Dam, Wisconsin, USA)
Rev. Mariusz Rosik (Pontifical Faculty of Theology in Wroctaw, Poland)
Rev. Piotr Roszak (University of Navarra, Spain)
Rev. René Roux (Faculty of Theology of Lugano, Switzerland)
Tracey Rowland (University of Notre Dame, Australia)
Rev. Stefano Tarocchi (Theological Faculty of Central Italy, Florence, Italy)
Rev. Wlodzimierz Wolyniec (Pontifical Faculty of Theology in Wroclaw, Poland)

REDAKCJA / EDITORIAL TEAM
Stawomir Zatwardnicki — redaktor naczelny / editor-in-chief
Jolanta Dajek — sekretarz redakeji / secretary
50-328 Wroclaw, ul. Katedralna 9
tel. +48 767 244 165
e-mail: przeglad@pwt.wroc.pl / wpt@ojs.academicon.pl

REDAKTORZY DZIALOW / SECTION EDITORS
Rev. Marcin Kowalski (John Paul IT Catholic University of Lublin, Poland) - biblistyka / Biblical Studies
Rev. Mariusz Rosik (Pontifical Faculty of Theology in Wroclaw, Poland) - biblistyka / Biblical Studies
Rev. Giulio Maspero (Pontifical University of the Holy Cross, Rome, Italy) — teologia systematyczna / Systematic Theology
Tracey Rowland (University of Notre Dame, Australia) - teologia systematyczna / Systematic Theology
Rev. Robert Wozniak (Pontifical University of John Paul IT in Krakow, Poland) - teologia systematyczna /
Systematic Theology
Georg Gasser (University of Augsburg, Germany) — filozofia / Philosophy
Jacek Wojtysiak (John Paul IT Catholic University of Lublin, Poland) - filozofia / Philosophy

REDAKTORZY JEZYKOWI / LANGUAGE EDITING
Monika Szela-Badziriska — jezyk angielski / English
Piotr Zgondek - jezyk niemiecki / German
Anna Rambiert-Kwasniewska — jezyki hebrajski i grecki / Hebrew and Greek

KOREKTA / COPY EDITOR
Piotr Krélikowski

TEUMACZENIE TEKSTOW / TEXT TRANSLATION

Monika Szela-Badzifiska Thumaczenia specjalistyczne

SKEAD I EAMANIE / LAYOUT EDITOR
Studio DTP Academicon / Patrycja Waleszczak
dep@academicon.pl / dep.academicon.pl

Wersja pierwotng czasopisma Wroctawski Przeglad Teologiczny jest wersja elektroniczna
The electronic version of Wroclaw Theological Review journal is its original version
Adres strony internetowej czasopisma / Website address of the journal:
www.ojs.academicon.pl/wpt

DRUK /PRINT
Elpil, Artyleryjska 11, 08-110 Siedlce



BIBLISTYKA

Wroctawski Przeglad Teologiczny

Do |Wvpziat 33(2025) 1, 5-29 WROCLAWSKI
TEOLOGICZNY wroctaw Theological Review x ’?ERéEgI(-SI.}gZNY

DOI: 10.52097/wpt.9022

Waldemar Linke

Uniwersytet Kardynata Stefana Wyszynskiego w Warszawie, Polska
waldemarlinke@gmail.com
ORCID: 0000-0001-9800-5341

Objawienie Boze w Swietle 13 rozdziatu
Ksiegi Apokalipsy’

Divine Revelation in the Light of Chapter 13
of the Book of Revelation

ABSTRACT: This article is a study of the topic of divine Revelation in the canonical
Book of the Revelation. If apocalypticism as a genre and this particular work titled
apokalypsis have a revelatory character, it is reasonable to ask how the divine Reve-
lation is present in it and by what means it is realized. Is it a form of a message that
God communicates to human addressees so as to deepen their understanding, the
subject of a moral decision (to elicit obedience of faith or disclose its opposite), or
a process of a different nature? The question of how this Revelation is made present
in the world of human perception is also important. We will seck answers to these
questions first by analyzing the link between God’s Revelation and apokalypsis. From
our point of view, the key issue is the relationship between divine Revelation and the
prophecy referred to in the Book. Then we will apply the general findings regarding
divine Revelation in the whole Book of Revelation to Chapter 13, exploring what this
particular fragment, in which the main theme seems to be what is contrary to God
and what triumphs over His saints, reveals. In the next step, we concentrate on the
means with which divine Revelation is expressed in Chapter 13. The last part is an
attempt to summarize the question of God’s Revelation in the light of Chapter 13 of
the Book of Revelation.

Artykul stanowi rozszerzona wersje wystapienia wygloszonego w czasie sympozjum ,,Pismo
zrédtem Objawienia czy Objawienie zrédlem Pisma?” (pierwsza z konferencji cyklicznych:
Anima Theologiac — Theologia Animae), ktére odbylo si¢ 21 V 2024 r. na Uniwersytecie
Kardynata Stefana Wyszyiskiego w Warszawie.

This article is an expanded version of a talk given at the symposium “Scripture the source
of Revelation or Revelation the source of Scripture?” (the first of the cyclical conferences:
Anima Theologiae — Theologia Animac), held on 21 May 2024 at Cardinal Stefan Wy-
szynski University in Warsaw.

Licencje Creative Commons BY-SA 4.0 © Papieski Wydziat Teologiczny we Wroctawiu
BY SA



6 Waldemar Linke

KEYWORDS: Jesus Christ, divine Revelation, the Book of Revelation, prophecy,
Apocalypse vs prophecies, beast

ABSTRAKT: Artykul jest studium tematu Objawienia w Apokalipsie kanonicznej
Nowego Testamentu. Jesli apokaliptyka jako gatunek oraz ten konkretny utwor
noszacy tytul Apokalypsis maja charakter objawieniowy, uzasadnione jest pytanie,
jak Objawienie jest w nim obecne i jakimi $rodkami si¢ realizuje. Czy jest to forma
komunikatu, ktéry Bég przedstawia ludzkim adresatom do zrozumienia i jako przed-
miot decyzji moralnej (postuszenstwo wiary lub jego przeciwieristwo), czy tez jest to
proces innej natury? Wazna jest tez kwestia srodkéw, przy pomocy kedrych Objawienie
to uobecnia si¢ w $wiecie ludzkiego rozumienia. Autor artykutu szuka odpowiedzi
na te pytania najpierw przez analize¢ zwigzku mi¢dzy Objawicniem a apokalypsis.
Kluczowym zagadnieniem jest kwestia relacji Objawienia do proroctwa, o ktérym
mowa w Apokalipsie. Nastepnie ogdlne ustalenia dotyczace Objawienia w Apokalipsie
zaaplikowane zostaly do Ap 13, ktdrego to fragmentu tematem gléwnym zdaje si¢ by¢
to, co przeciwne Bogu i co odnosi zwycigstwo nad Jego $wigtymi. W tekscie dokonano
analizy, jakimi $érodkami wyrazone jest Objawienie w Ap 13. Ostatnia cz¢$¢ artykutu,
podsumowujaca, jest proba spojrzenia na kwestie Objawienia w $wietle Ap 13.
SLowa KLUCZOWE: Jezus Chrystus, Apokalipsa, Objawienie, proroctwo, Obja-
wienie a proroctwo, bestia

W swym komentarzu do Apokalipsy Mikolaj Rej (1505-1569) napisal:

Tu rozumiej, iz ci insza rzecz jest objawi¢, a insza opowiedzieé. Bo¢ dochodzi
do uszu stowo Panskie i ludzi ztosliwych, a c6z potym iz o nim stuchaja, iz je im
jasnie opowiadajg ale objawienia, to jest objasnienia w sobie o tym nie maja, ani
moga mied, tylko to stugam wiernym Panskim, ktorzy tu wiernie dufaja jemu,
a mocno stoja przy Swietej wolej jego tu jedno objawiono i objasniono w nich
bywa, gdyz to jasnie maja z obietnic Panskich. A ztosliwym nie tylko objawi¢, ale
owszem i rozumu i oczu oslepic¢ obiecano, aby widzac nie widzieli, a styszac aby
nie styszeli (por. 1z 6,10), gdyz sie sami o to nic nie staraja1.

Chcemy nawiaza¢ do tego rozréznienia miedzy opowiedzeniem a objawieniem,
ktére poczynit kalwinski pisarz polskiego renesansu. Objawienie jest dla niego
blisko powiazane z interpretacja (objasnieniem), jako aktem dokonywanym
na tekscie przez kompetentnego czytelnika. Kompetencja czytelnicza wedtug
niego funduje si¢ za$ na ufnej wierze Bogu i egzystencjalnemu zaangazowaniu

! Mikotaj Rej, Apocalypsis, ed. Wojciech Kriegseisen (Warszawa: Wydawnictwo Naukowe
Semper, 2005), 53. Pisownia uwspdlczesniona.



Objawienie Boze w Swietle 13 rozdziatu Ksiegi Apokalipsy 7

w pelnienie woli Boga. Zrédlem zrozumienia i objawienia, jak rozumie je Rej,
jest Bog jako autor obietnic. Nawiazuje on (pytanie, na ile $wiadomie) do dzieta
Ksigga obietnic i zapowiedzi Bozych® przypisywanego Quodvultdeusowi, postaci
Z otoczenia $w. AugustynaB. Anonimowy starozytny autor pisze swe dzielo,
zakladajac, ze ,zapowiedz Chrystusa Pana i Ko$ciota rozbrzmiewa wszedzie
w Prawie i w proroctwach™. Skoro umilowanie obietnicy, przedmiotu wiary,
jest jednoczesnie elementem, ktéry te wiarg ksztattuje i prowadzi do nadziei’, to
wiaénie wiara — podobnie jak u Reja — jest kluczem do rozumienia wszystkiego,
co Bog ,,obwiescit w Pismie SWic;tym”. To dzigki temu, opartemu na wierze,
spojrzeniu Pismo, dla tego, kto je czyta, staje sic Objawieniem.

Piszac niedawno o natchnieniu w Apokalipsie wedtug $w. Jana, Dariusz
Kotecki stwierdzit: ,Wspominajac swe do$wiadczenie jako wizjoner, Jan jest
$wiadom, ze dzieje si¢ ono pod wplywem tego samego Ducha, ktéry wplynat
na powstanie Pism. Uzywajac ich tekstu, przetworzyt Stowo w logice dynamiki
chrystocentrycznej”. Podstawg do tego wniosku byta dla torunskiego biblisty
gléwnie analiza trzech pierwszych wersetéw ksiegi (Ap 1,1-3)". Chcemy podjaé
kwesti¢ zrédta, z ktérego czerpat autor Apokalipsy, ale za punkt odniesienia
przyjmujemy terminologie zwiazang z Objawieniem. Poza tym materiatem,
ktéry poddamy analizie, bedzie Ap 13 jako przedstawiajacy rzeczywistos¢ Bogu
przeciwstawng. Czym on jest w $wietle apokalypsis Jezusa Chrystusa danej
przez Boga Jego stugom za posrednictwem dlugiego taricucha posrednikéw,
do ktérych nalezy Jan, wizjoner z Patmos?

Quodvultdeus, Ksigga obietnic i zapowiedzi Bozych, ed. and trans. Elzbieta Kolbus, Pisma
Starochrze$cijaniskich Pisarzy s9 (Warszawa: Akademia Teologii Katolickicj, 1994).
Jan Gliscinski, “Wstep,” in Ksigga obietnic i zapowiedzi Bozych, Quodvultdeus, ed. and
trans. Elzbieta Kolbus, Pisma Starochrzescijaniskich Pisarzy s9 (Warszawa: Akademia
Teologii Katolickiej, 1994), 11-28, zwl. 22-23.
Qliodvultdeus, Ksigga obietnic i zapowiedzi Bozych, 197 (cz. 111, Prolog).
%odvultdeus, 31 (cz. I, Prolog).
»As he records his visionary experience, John is aware that this is being done under the
influence of the same Spirit who influenced the creation of the Scriptures. By using these
texts, he recreates the Word within the logic of a Christocentric dynamic”. Dariusz Ko-
tecki, “Is the Charism of Biblical Inspiration ‘Open’? The Answer of the Revelation of
John,” Biblica et Patristica Thoruniensia 16, no. 3 (2023), 343—66, zwt. 365—66, heeps:/doi.
org/10.12775/bpth.2023.013 (przeklad wiasny).
Kotecki, 348.



8 Waldemar Linke

Objawienie a apokalypsis

Dystrybucja terminologii dotyczacej objawienia jest w Apokalipsie bardzo nie-
jednolita, sama za$ ta terminologia jest raczej opisowa. Rzeczownik apokalypsis
wystepuje o wiele czesciej w Corpus Paulinum® niz w Apokalipsie, gdzie pojawia
si¢ tylko raz (x,1). Jest to wigc uzycie marginalne. O wiele wicksze znaczenie jako
jezykowy wyraz rzeczywisto$ci Objawienia majg w niej formy czasownikowe
zwiazane z percepcja wzrokowa: pokazaé (deiksai; 1,15 22,6), pokaze (deiksi; 4.1;
17,1; 21,9) czy pokazal (edeiksen; 21,10; 22,1), zobaczylem (eidon; tacznie 42 razy)g,
ukazal(a) si¢ (9/thé; 11,195 12,1.3). Nalezy do tego doda¢ rzadsze doswiadczenia
typu objawieniowego, ktore opisane sg jako stuchowe: ustyszalem (ékousa; facznie
28 razy)". To wlasnie s3 czynnosci, ktérych podmiotem jest sama apokalipsa/
objawienie: edoken auto(i) [Jezusowi Chrystusowi] ho theos deiksai tois doulois
antou (1,1). Jezus od Boga otrzymuje wice wladz¢/mozliwo$¢ ukazania objawienia
Jego [Jezusa/Boga] stugom. Objawienie to domaga si¢ wiec ,wizualizacji”, czyli
dzialania, ktére ukaze jego istotna tre$¢ isens. Na tym jednak nie konczy sie
zestaw form, w jakich nast¢puje przekaz Objawienia, o czym $wiadczy pierw-
szy z makaryzméw obecnych w Apokalipsie: Makarios ho anaginiskon kai hoi
akonontes tous logous tés proféteias kai térountes ta en auté(i) gegrammena, ho
gar kairos engys (1,3). Kluczowe dla zrozumienia Ap 1,3 jest pytanie, co w tym
wersecie oznacza profeteia. Czy chodzi o proroctwo wezesnochrzedcijariskie
(0 samego wizjonera), czy tez o proroctwo w sensie $wigtych Pism? Na pierwszy
rzut oka to drugie rozwiazanie wydaje si¢ nazbyt zachowawcze. Proroctwo jest
rzeczywistoscig zywa dla autora Apokalipsy (10,7; 11,6.10; 22,7.9.10.18.19), nawet
jesli nie zawsze pozytywng (2,20). Autor ten jest $wiadom, ze pelni funkeje
prorocka, oraz ze jego koscielne otoczenie ma charakter prorocki. David E.
Aune zwraca uwage, ze€ W Ap 1,3 moze proroctwo mie¢ znaczenie tekstu lite-
rackiego, spisanego (written composition)". We wczesniejszej pracy poswieco-
nej fenomenowi wezesnochrzescijanskiego proroctwa ten autor dowodzil, ze

W Corpus Paulinum znajdujemy ten rzeczownik w niedyskutowanych listach Pawta 10
razy: Rz 2.5; 8,19; 16,25; 1 Kor 1,7; 14,6.26; 2 Kor 12,1.7; Ga 1,125 2,2, a deuteropawfowych
3 razy: 2 Tes 1,7; Ef 1,17; 3,3. Poza tym jeszcze w 1 P 1,7.23; 4,13. Czasownik apokalyptd jest
w Nowym Testamencie rzadki (J 12,38; Ef 3,55 1 P 1,12).

Ap LI2.17; 4,1; $,1.2.6.11; 6,1.9.12; 7,1.2.9; 8,2.13; 9,1.17; 10,L.5; 13,1.2.11; 14,1.6.14; I5,1.2.5;
16,13; 17,3.6; 18,1; 19,11.17.19; 20,1.4.11.12; 21,1.2.22.

Ap L,IO; 4,15 S,11.13; 6,1.3.5.6.7; 7,4; 8,13; 9,13.16; 10,4.8; 11,12; 12,10; 14,2.13; 16,1.5.7; 18,4;
19,1.6; 21; 22,8.

David Edward Aune, Revelation 1—5, Word Biblical Commentary, s2A (Nashville, TN:
Nelson, 1997), 21.

10

n



Objawienie Boze w Swietle 13 rozdziatu Ksiegi Apokalipsy 9

w Apokalipsie mamy do czynienia ze zjawiskiem demokratyzacji charyzmatu
prorockiego we wspélnotach maloazjatyckich przez przedstawienie wszystkich
ich czlonkéw jako prorokéw™. Idac jego $ladem, Gregoryego K. Beale’a pod-
kresla réznic¢ migdzy proroctwem rozumianym jako przepowiednia (predictive
revelation) a proroctwem o tym samym charakterze, co starotestamentowe,
bedace Bozym rozumieniem rzeczywistoéci domagajacym si¢ od cztowieka
odpowiedzi etycznejB. W Apokalipsie widzi on ten drugi typ proroctwa, ktéry
jest przejawem autentycznego zycia religijnego we wspdlnocie chrzeécijanskie;j.
Takze Ugo Vanni' i Michat \Wojciechowski15 uwazaja, ze termin ,,proroctwo”
jest synonimem wyrazen ,,objawienie” i ,§wiadectwo”, wskazujacych na relacje
z Bogiem, i odnosi si¢ do samej ksiegi. Status prorocki w Apokalipsie jest tez
ukazany jako przedmiot uzurpagji (16,13; 19,205 20,10, ale tez 2,20"). Jest to
argument za interpretacja prawdziwego proroctwa w Apokalipsie jako daru
bedacego catkowicie w gestii Boga, wymagajacego bezposredniej relacji z Nim,
a nie zdolno$ci wieszczych czy mediumicznych.

Kontekst dla interpretacji Ap 1,3 stanowi wedtug wielu komentatoréw Ap
22,7b: makarios ho téron tous logous tés profeteias tou bibliou toutou. Jesli zalozy¢,
ze przedostatni z makaryzméw w Apokalipise jest tylko skrétem Ap 13", to
interpretacja proroctwa w Ap 1,3 musiataby wychodzi¢ z zatozenia, ze podobnie
jak w Ap 22,7.19, chodzi odpowiednio o ,,proroctwo tej ksiegi” czy ,,stowa tego
proroctwa’.

Jednak nalezy zwréci¢ uwagg, ze w Apokalipsie wyrazne sa $lady nawigzan
do tradydji prorockiej z ksiag okreslanych jako prorocy wezesniejsi albo pézniejsi.
W Ap 11,6 bezimienni dwaj prorocy przedstawieni sa na wzér Eliasza, skoro
»maja oni wladz¢ zamkna¢ niebo, by deszcz nie zraszat ziemi”. W Ap 10,8-11
natomiast znajdujemy epizod z potknigciem przez narratora zwoju, ktdry jest

David Edward Aune, Prophecy in Early Christianity and the Ancient Mediterranean World
(Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1983), 206-7.
Gregory K. Beale, The Book of Revelation. A Commentary on the Greck Text, New Interna-
tional Greek Testament Commentary (Grand Rapids, MI: Eerdmans; Carlisle: Paternoster
Press, 1999), 184-8s.
Ugo Vanni, LApocalisse: ermeneutica, esegesi, teologia (Bologna: Dehoniane, 1991), 74-77.
Michal Wojciechowski, Apokalipsa Y wigtego Jana. Objawienie a nie tajemnica, Nowy Ko-
mentarz Biblijny. Nowy Testament 20 (Czgstochowa: Edycja Swigtego Pawta, 2012), 98.
Adam Kubis, “Early Christian Prophetesses in the New Testament,” Polonia Sacra 238,
no. 2 (2024), 7-30, zwl. 9, https://doi.org/10.15633/ps.28201.
Stanistaw Harezga, Blogostawierstwa Apokalipsy, Attende Lectioni 17 (Katowice: Ksie-
garnia $w. Jacka, 1992), 37; Giancarlo Biguzzi, Apocalisse. Nuova versione, introduzione
¢ commento, Libri Biblici. Nuovo Testamento 20 (Milano: Paoline, 2005), 58; Ugo Vanni,
Apocalisse di Giovanni, ed. Luca Pedroli, vol. 2 (Assisi: Cittadella, 2018), 38-39.



10 Waldemar Linke

nawigzaniem do Ez 3,5. Takze jako prorokéw okresla bohateréw Ap 11 skojarzenie
z Mojzeszem i pierwsza z plag egipskich (Ap 11,6: ,majg wladz¢ nad wodami, by
jew krew przemienic’”; por. Wj 7,19). Proroctwo chrzes’cijaﬁskie mozemy wiec
postrzega¢ jako kontynuacje proroctwa, ktére jest obecne w autorytatywnych
ksiegach judaizmu, uznawanych przez wszystkich (Pigcioksiag) lub czg$é tej
wspolnoty religijnej (ksiegi prorockic).

Wspomniany Mikotaj Rej komentuje Ap 1,3 stwierdzeniem, ze $w. Jan
»t0 wyznanie abo objawienie ma od Stowa Bozego i $wiadectwa Pana Jezusa
Krystusa™. Rozréznienie Stowa Bozego i Jezusa Chrystusa jest znaczace. Po-
dejécie to nie pomaga nam w znalezieniu jasnej odpowiedzi na postawione na
wstepie pytanie, ale otwiera mozliwo$¢ odkrycia chrystologicznego kontinuum
miedzy Pismem a Osobg Jezusa Chrystusa. Jest to podejscie zgodne z tym, co
wyrazil jako fundamentalne zalozenie swej bardzo waznej pracy Richard Bauc-
kham: widzi on poprawne odczytanie i reinterpretacje Starego Testamentu jako
warunek zrozumienia Apokalipsy”. Podobne przekonanie wyrazil ten autor
w réwnolegle wydanej pracy o teologii Apokalipsy, w ktérej zamiescit rozdziat
czgéciowo poswiecony Duchowi proroctwa wezesnochrzescijaniskiego™. Zdaje
si¢ tam utozsamiaé proroctwo i objawienie w Apokalipsie21. Prorocki konflike,
w jakim Kos$ciél pozostaje z pafistwem, uznaje za poréwnywalny i poréwny-
wany w Apokalipsie do konfliktu Mojzesza z faraonem i Eliasza z Jezebel™.
Chrzedcijaniskie proroctwo widzi wiee jako dopetnienie tego, co stanowi tradycje
prorocka judaizmu i Starego Testamentu.

Jesli chodzi o rozumienie proroctwa w Apokalipsie jako o zawezone do
proroctwa chrzescijariskiego, to podstawa moze by¢ analogia miedzy uzyciem
terminu ,proroctwo” w Ap 1,3 i Ap 22,7. Nalezy jednak zauwazy¢, ze ksigga ta
nie postuguje si¢ powtérzeniami wyltgceznie jako statycznym przywotywaniem
tego samego elementu. Powtdrzenia te maja czesto charakter dynamiczny i per-
formatywny. Miedzy jednym a drugim pojawieniem si¢ jakiego$ elementu doko-
nuje si¢ nierzadko rozwdj albo alteracja znaczenia. Dla przykiadu przytoczmy

8 Rej, Apocalypsis, s3.

¥ Richard Bauckham, The Climax of Prophecy. Studies on the Book of Revelation (Edinburgh:
T&T Clark, 1993), VIII-IX.

Richard Bauckham, Zhe Theology of the Book of Revelation (Cambridge, UK: Cambridge
University Press, 1993) (cyt. thum. wloskie, La teologia dell’Apocalisse, trans. Paolo Ber-
nardini and Enzo Perrera, Teologia del Nuovo Testamento 12 [Brescia: Paideia Editrice,
1994, 139-50).

Bauckham, La teologia dell Apocalisse, 14s.

Bauckham, 14 4.

20

21
22



Objawienie Boze w Swietle 13 rozdziatu Ksiegi Apokalipsy 11

powtérzenie formuly tréjczasowej w Ap 1,4 1 8”. Jest to kazus o tyle cickawy, ze
dla uzyskania efektu petnej zgodnosci migdzy pierwszym a drugim pojawieniem
si¢ tej formuly zostaly ztamane elementarne zasady skiadni.

w. 4bc | charis hymin kai eiréné | apo ho on | kai ho én kai ho erchomenos

w. 8a.c Ego eimil...] hoén | kaihoén kai ho erchomenos,

Po przyimku apo nalezatoby si¢ spodziewal genetiwusa, co ewidentnie nie
zachodzi w tekscie. Jest to zjawisko, ktére nie ma zadnego wyttumaczenia
w regulach jezyka, a da si¢ opisa¢ jedynie jako ztamanie tych regut*. Kwestia
identycznosci brzmienia formuly tréjczasowej (Dreizaitenformel)® jest wiec
potraktowana bardzo powaznie. W Ap 1,4bc formuta tréjczasowa odnosi si¢
w sposéb ewidentny do Boga, na co wskazuje wymienienie Jezusa Chrystusa
(Ap 15) wzdaniu skoordynowanym réwnorzednie. Jesli chodzi o Ap 1,8, to
formuta tréjczasowa odnosi sic do podmiotu, ktéry wypowiada si¢ w pierwszej
osobie liczby pojedynczej (egd eimi). Jest to z kolei odpowiedz na Ap 1,5b-7,
a wiec na tekst zwrdcony do Jezusa Chrystusa, bedacy forma Jego czci. Naste-
puje tu wige przesunigcie semantyczne owej formuly: zaczyna ona petni¢ rolg
chrystologicznego wyznania wiary. To wlasnie mamy na my¢li, gdy méwimy
o postepie w znaczeniu powtdrzonego elementu. By interpretowaé te sytua-
cje jako bedaca wynikiem rozwoju, sugeruje nowos¢ chrystologicznej wiary
w Jezusa Chrystusa jako Boga nieredukowalnej do judaizmu w jakiejkolwiek
formie. Z przyktadami rozwoju poje¢ w zwiazku z powtdrzeniami termindw
Apokalipsy jeszcze si¢ w naszych rozwazaniach spotkamy.

Proroctwo w Ap 1,3 i 22,7 rozwija si¢ wigc od proroctwa w sensie dawnych
wypowiedzi prorockich, ktére w $wietle przyjécia Chrystusa odnoszg si¢ do
Niego, i przechodzi do chrzescijanskiego proroctwa, ktdre jest interpretacja Pism
w odniesieniu do Chrystusa. Ten kierunek rozumowania zbiezny jest z rozumie-
niem roli prorokéw — Ap 19,10: »Swiadectwem Jezusa jest duch proroctwa” (he
gar martyria Iésou estin to pneuma tés proféteias). Craig R. Koester interpretuje
wyrazenie to pneuma tés proféteias jako odnoszace si¢ do Ducha Bozego, ktory

? Pisalem o tym juz wartykule Waldemar Linke, “Bog jako Ojciec Jezusa w Apokalipsie

$w.Jana,” in 1), Panie, Jestes Naszym Ojcem (Iz 64, 7): Biblia 0 Bogu Ojcu, ed. Franciszek
Mickiewicz and Julian Warzecha, Rozprawy i Studia Biblijne 5 (Warszawa: Oficyna Wy-
dawnicza ,,Vocatio”, 1999), 166-86, zwt. 168—73.

Vanni, LApocalisse: ermenentica, esegesi, teologia, 21-22.

Sean M. McDonough, YHWH at Patmos: Rev. 1:4 in its Hellenistic and Early Jewish Set-
ting, Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 2. Reihe 107 (Tiibingen:
Mohr Siebeck, 1999).

24
25



12 Waldemar Linke

komunikuje proroctwo®. Zdaje si¢ to jednak by¢ podejsciem abstrahujacym od
faktu, kedry Michal Czajkowski opisal w bardzo konkretny sposéb:

Istotna role odgrywa w Apokalipsie Pierwszy Testament. Co prawda autor nie
postuguje sie nigdy wyraznymi cytatami [...], ale korzysta z Pierwszego Testa-
mentu co najmniej 580 razy; 278 wierszy tej ksiegi (na 404) nawigzuje w mniej
lub bardziej wyrazny sposéb do prorokdw [...] lub do innych pism Pierwszego
Testamentu®’.

Wtaénie $wiadomos¢ tego splotu powigzan miedzy Apokalipsa a pismami
autorytatywnymi judaizmu (przynajmniej w jego faryzejskiej odmianie) do-
prowadzita tego autora do wniosku, ze ,, Autor Apokalipsy, wierny literze i du-
chowi starotestamentalnych proroctw, poddaje je autorytatywnej interpretacji
w $wietle objawienia Nowego Przymierza. Apokalipse okresla si¢ stusznie jako
chrzescijaniska egzegeze figur i proroctw Pierwszego Testamentu””.

Wiara chrystologiczna w perspektywie chrzedcijanskiej nie kldci si¢ z wiarg
monoteistyczng judaizmu. Analogicznie nowo$¢ proroctwa chrzeécijaniskiego
nie stoi w kontrascie z proroctwem, ktére dla uproszczenia nazwijmy staro-
testamentowym. Wyrazem tej ciagloéci proroctwa i narzedziem jej realizacji
jest chrystologiczna interpretacja tekstéw prorockich. Nie polega ona jednak
wylacznie na odnoszeniu poszczegélnych fraz, obrazéw czy perykop do osoby,
nauki i dzieta Jezusa Chrystusa. Jest to odczytywanie zapisanego w Pismach
$wigtych proroctwa w $wietle Jezusa Chrystusa. Zatem Chrystus jest nie tylko
desygnatem Pism, ale przede wszystkim fundamentem chrze$cijaniskiej herme-
neutyki teologicznej Pism®.

26 . . . . .
Craig R. Koester, Revelation: A New Translation with Introduction and Commentary,

Anchor Bible, 38A (New Haven, CT: Yale University Press, 2014), 732.

Michat Czajkowski, “Ostatnie proroctwo (Apokalipsa),” in Ewangelia sw. Jana, Listy
Powszechne, Apokalipsa, ed. Janusz Frankowski and Roman Bartnicki, Wprowadzenie
w Mysli Wezwanie Ksiag Biblijnych 10 (Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1992),
156-232, zwl. 172.

Czajkowski, “Ostatnie proroctwo,” 160. Przywoluje tez Angelo Lancellotti, Apocalisse
(Roma: Edizioni Paoline, 1970), 28, 36—37.

Daniele Tripaldi, Gesit di Nazareth nell Apocalisse di Giovanni: Spirito profezia e memoria
(Brescia: Morecelliana, 2010), 213—20.

27

28

29



Objawienie Boze w Swietle 13 rozdziatu Ksiegi Apokalipsy 13

Ap 13 jako jednostka literacka i jako czes¢ ksiegi

Struktura Apokalipsy to kwestia dtugo i wszechstronnie dyskutowana. Szczego-
lowe zestawienie tych propozycji, nawet gdyby ograniczy¢ si¢ do ich gléwnych
typdw, stanowi osobne zagadnienie. Postawimy te kwesti¢ raczej od strony fak-
téw obecnych w tekscie, a nie od strony teoretycznych konstrukeji*’. Wiasciwe
pytanie brzmi wiec: jakie sg elementy faczace Ap 13 z caloscia ksiegi? Jest to o tyle
zasadne, ze rozdzial ten ma cechy osobnej jednostki i od nich wasnie zaczniemy.

Zwigzek Ap 12,18 z 13,1 jest widoczny przy najbardziej nawet pobieznej lek-
turze, bowiem miedzy tymi wersetami wyraznie zarysowana jest ciaglos¢ miejsca
akgji: morze, a wasciwie jego brzeg. W odréznieniu od ,,jakby morza”, ktére
pojawia sic w Ap 4,6, by stal si¢ jednym z elementéw fantastycznego krajobrazu,
w ktérym osadzona jest wizja tronu Bozego, mamy tu do czynienia z realnym,
cho¢ niezidentyfikowanym morzem rozumianym jako zywiol. Istniej jednak
istotna rdznica miqdzy Ap 12,18 a13,1, ktérej nie mozemy tu pomina¢, mimo
ze wiele istotnych kwestii z nig zwiazanych oméwimy przy okazji zwigzkéw
intertekstualnych Ap 13 z Dn 7**. Morze w zakoriczeniu Ap 12 jest elementem
dos¢ zaskakujacym. Cho¢ w Ap 12,12 pojawia si¢ ten termin, to ma on inng role
iinne znaczenie. Dzieje si¢ tak, poniewaz Ap 12,10b—12 to calostka o pewnej
odrebnodci literackiej: glos rozlegajacy si¢ w niebie, gdzie morze wraz z ziemia
jest meryzmem, opisujacym calo$¢ tego, co jest pod niebem. Jest to wigc pojecie
z zakresu swego rodzaju kosmologii Apokalipsy, podczas gdy w Ap 12,18 mamy
do czynienia ze swoista geografia tej ksiegi. Inaczej jest z Ap 13,1, gdzie ,,morze”
jest istotnym sktadnikiem wigzi miedzy Ap 13 a Dn 7. Innym jest smok, ktory
pojawia si¢ w Ap 12,3.4.7(bis).9.13.16.17 (jest gléwna postacig Ap 12,13-18) oraz

% Felise Tavo, “The Structure of the Apocalypse. Re-examininga Perennial Problem,” Novum

Testamentum 47, no. 1 (2005s), 47-68, https://doi.org/10.1163/1568536053602622.
Augustyn Jankowski, Apokalipsa $wietego Jana. Wstep, przektad z oryginatu, komentarz,
Pismo Swiqte Nowego Testamentu w Dwunastu Tomach 12 (Poznan: Pallottinum, 1959),
213; Eduard Lohse, Objawienie sw. Jana: Komentarz, trans. Tadeusz Wojak (Warszawa:
Zwiastun, 198s), 96—97; Eugenio Corsini, Apocalisse di Gesu Christo, secondo Giovanni
(Torino: Societa Editrice Internationazionale, 2002), 246; Janusz Czerski, Ap 4-13, bk. 2
of Apokalipsa Swigtego Jana: Komentarz (Opole: Redakcja Wydawnictw Wydziatu Teolo-
gicznego UO, 2019), 188-89; Peter S. Williamson, Apokalipsa sw. Jana, trans. Aleksander
Gomola (Poznati: W drodze, 2024), 234. Np. Robert W. Wall proponuje jeszcze obszer-
niejsza jednostke (Ap 12,13-13,18), por. Robert W. Wall, Revelation, Understanding the
Bible Commentary (Peabody, MA: Hendrickson; Carlisle: Paternoster Press, 1995), 166—67.
Zob. Wiriya Tipvarakankoon, The Theme of Deception in the Book of Revelation: Bringing
Early Christian and Contemporary Thai Cultures Into Dialogue (Claremont, CA: Claremont
Press, 2017), 107—20.

31

32



14 Waldemar Linke

Ap 13,2.4.11 (poza tym jeszcze w 16,13 i 20,2). Smok ten, odgrywajacy role
gléwnego przeciwnika Bozego planu, ktérego istotnym elementem jest Dzie-
cie Niewiasty, w Ap 13 ukazany jest gtéwnie jako mocodawca bestii, zaréwno
pierwszej (w. 2.4), jak i drugiej (w. 11). Zwigzek migdzy smokiem a bestig (tym
razem w liczbie pojedynczej) kontynuowany jest w Ap 16,13. W Ap 20,2 smok
znowu wystepuje sam, utozsamiony z Bozym przeciwnikiem, ktéry od po-
czatku biblijnej narracji (,w3z” z Rdz 3), zostaje definitywnie pokonany przez
Bozego postanica. Motyw smoka wspoélpracujacego z bestia wykracza wige
poza Ap 13. Ta uwaga stawia nas wobec kwestii zakonczenia rozdziatu jako
konca pewnej calostki literackiej. Analizujac ten aspekt mozemy powiedzied,
ze motyw smoka jest narzedziem stosowanym w ramach budowania ciaglosci
w Apokalipsie. Tego samego nie mozna jednak powiedzie¢ o bestiach. Co
prawda rzeczownik thérion wystgpuje takze przed Ap 13 (zob. 6,8 i11,7) oraz
bardzo czesto po nim (20 razy)®, jego rola w Ap 13 ma unikalne cechy. Bestie
w Ap 13 sa dwie, wyraznie odrdznione od siebie, cho¢ nie wystepuja nigdzie
wspdlnie. Ich rozréznienie zachodzi tylko przez opatrzenie bestii w Ap 13,11
przymiotnikiem ,inna” (allo therion) i przez przypisanie im réznych atrybutéw
iréznych dziatan. Znaczace dla Ap 13 jest jednak, ze s3 dwie irdznig si¢ od
siebie. W tym sensie ich mnogo$¢ odréznia je od pojedynczoéci w innych miej-
scach ksiegi. Co prawda w Ap 6,8 wystepuje wyrazenie théria tés gés w liczbie
mnogiej, ale nie ma ono zwiazku z fantastycznymi zwierzetami, ktére pojawiaja
sic w Ap 14—20. Podobna jest sytuacja lectio varia w Ap 18,23, W Ap 11,7 wy-
stepuje bestia z otchlani (to therion to anabainon ck tés abyssou), podobnie jak
bestia w Ap 17,8 (przy réznicy czasu, tu czas przyszly). Bestia w Ap 17,3.7.12.16
ma jednak dziesie¢ rog()w35, podobnie jak wychodzaca z morza, a bestia z ziemi
ma dwa rogi, poniewaz jest pseudo-Barankiem, jak to stwierdza si¢ w tekscie
(Ap 13,11). Tak wigc mozemy powiedzied, ze w Apokalipsiec wystepuja bestie
sklasyfikowane wedtug miejsc pochodzenia. Dodatkowe kryterium stanowi
liczba rogéw oraz gléw. Te dwa elementy traktujemy jako jedno kryterium,
poniewaz wystepuja w statym zwiazku: dziesie¢ rogdw i siedem gléw oraz dwa
rogi i nicokreslona ilo$¢ gtéw. Mozemy sie tylko domyslaé, ze w tym ostatnim
przypadku, skoro chodzi o upodobnienie do realistycznego wyobrazenia Baranka
(réznego od tego co méwi Ap 5,6)*, ma jedna glowe. W kazdym razie nie jest to

33
34
35

Ap 14,9.11; 15,2; 16,2.10.13; 17,3.7.8(bis).11.12.13.16.17; 18,2; 19,19.20; 20,4.10.

Brak w X C P 046. 2030 i wersja ormianska.

Por. Dn 7,20. Zob. Ugo Vanni, Apocalisse e Antico Testamento: una sinossi, pro manuscripto
ad uso degli studenti (Roma: Pontificio Istituto Biblico, 1990), 15s.

W Ap 5,6 tematem centralnym jest status Baranka jako zabitego i Zzywego (por. David
Mathewson, “Verbal Aspect in the Apocalypse of John: An Analysis of Revelation s,”

36



Objawienie Boze w Swietle 13 rozdziatu Ksiegi Apokalipsy 15

informacja istotna z punktu widzenia narratora, skoro jej nie dostarcza odbiorcy.
Z tych dwéch kryteriéw powstaje wigc siatka pozwalajaca na wyodrebnienie
dwéch obrazéw: a) bestii o siedmiu glowach i dziesi¢ciu rogach (Ap 13,1.2.3.4;
17,3.7.12[wspomniane tylko rogi].13.16 [jak w Ap 17,12]). 17 i b) pseudo-Baranka
(Ap 13,11.12[bis].14.15.17.18). Do pierwszej grupy mozna dotaczyé Ap 17,8(bis),
poniewaz odnosi si¢ do Ap 17,7, gdzie liczba rogdw i gtéw jest wspomniana
wprost, oraz Ap 16,10 (motyw tronu bestii, por. Ap 13,2). Jak o tym byla mowa
powyzej, Ap 17,8 i 11,7 taczg si¢ przez zwiazek bestii z przepascig (abyssos). Do
drugicj grupy (psecudo-Baranek, bestia z ziemi) dofaczy¢ natomiast mozemy
Ap 14,9.11; 15,25 19,19—20; 20,4 (motyw obrazu bestii, por. Ap 13,15) oraz 16,2
(motyw obrazu bestii i jej znamienia, por. Ap 13,15.16). Felise Tavo sugeruje
istnienie jednostki zbierajacej wizje (Ap 12,1-14,20), ktdre wiaza si¢ miedzy
soba takze pod wzgledem tresci®.

Po dokonaniu tego podziatu pozostata grupa tekstéw, ktérych nie przy-
porzadkowalismy do zadnej z dwédch grup: Ap 16,13; 20,10. W tych dwdch
wersetach wystepuje pseudoprofetés, kedry jest zawsze (Ap 16,13; 19,205 20,10)
powigzany z bestig. Nalezy wigc zadaé pytanie, czy pseudo-prorok i pseudo-
-Baranek™ s3 ze soba w zwigzku znaczeniowym, co moze stuzy¢ do identyfikacji
bestii w tych trzech tekstach jako drugiej bestii przychodzacej z ziemi, majacej
dwa rogi jak Baranek. By odpowiedz na to pytanie byla czyms$ wiccej niz pota-
czeniem motywu podobienistwa do Baranka z bestia z ziemi, nalezy uwzgledni¢
inny jeszcze fakt: bestia z morza dotknieta jest $miercia. Jedna z jej gtow jest
has esfagmencén eis thanaton (,jakby zabita na $mier¢”)®, a nastepnie (Ap 13,3.12)
mowa jest o uzdrowieniu tej $miertelnej rany (w. 3: hé plége tou thanaton autou
etherapeuthe, ,rana jej $miertelna zostata uzdrowiona” w. 12: etherapeuthé hé
plegé tou thanatou autou, ,zostala uzdrowiona jej $miertelna rana”). Jest to
zabieg upodobniajacy besti¢ z morza do Baranka, ktdry jest jakby zabity (ar-
nion hestékos his esfagmenon, Ap s,6, por. s,9.12), tak jak Zmartwychwstaly byt
martwy, ale ozyl i zyje na wicki (kai egenoméen nekros kai idou dzon eimi eis

Novum Testamentum 50, no. 1 [2008], s8—77, zwl. 70-71), co sprzyja nadaniu mu cech
wychodzacych poza obraz realistyczny.

Tavo, “The Structure of the Apocalypse,” 47-68, zwl. 61. Tre$¢ tego artykutu przedru-
kowano w Felise Tavo, Woman, Mother, and Bride: An Exegetical Investigation Into the
“Ecclesial” Notions of the Apocalypse (Leuven: Peeters, 2007), 25—4s.

Marek Karczewski, Baranek w Apokalipsie sw. Jana (Olsztyn: Wydzial Teologii Uniwer-
sytetu Warminsko-Mazurskiego, 2016), 58—59.

Przektad Biblii Tysiaclecia w wydaniach do s. wiaceznie, Biblii Poznanskiej czy Biblii Edycji
Swigtego Pawla jest drastycznie nieprecyzyjny. Znacznie lepszy jest przeklad Jakuba Wujka
»jakoby na $mier¢ zabita”,

37

38

39



16 Waldemar Linke

tous aionas ton aionon, Ap 1,18). Tak wigc obydwie bestie, z morza i z ziemi, sa
imitacjami Baranka. Cho¢ nie jest to stwierdzone wprost, to pierwsza z nich
w wickszym jeszcze stopniu nasladuje niz druga, poniewaz do$wiadczenie
$mierci i powrotu do zycia to podobienistwo rzeczywiste, za$ ,dwurozno$¢”
bestii z ziemi nie stanowi zakorzenionego w tekscie podobienistwa do Baran-
ka. Obydwie bestie s3 wigc pseudo-Barankiem. Jest to stwierdzenie istotne
w kontekscie zapowiadanej analizy grupy tekstéw o bestii, ktérej zaliczenie do
pierwszego lub drugiego typu jest trudne. Mozemy wigc odrzuci¢ interpretacje
»bestii z morza” jako zwiazanej jednoznacznie z Imperium Rzymskim ijego
tyrania, uznajac je za dalece niewystarczajace, przenoszace motyw oszustwa
(deception) na ,besti¢ z ziemi” w Ap 13,11-18 i postaé nierzadnicy (Ap 17-18)*.
Mozna natomiast uznaé za wspierajaca syntetyczne spojrzenie na motyw bestii
w Apokalipsie argumentacje oparta na analizie mitologii zwiazanej z maloazja-
tyckim kultem cesarskim przeprowadzong przez Stevena J. Friesena®. Takze
Alexandria Frisch uwaza, ze dwie bestie zostaja podporzadkowane jednemu,
syntetycznemu obrazowi juz w Dn 7%, Teraz mozna przej$¢ do realizacji tego
zapowiadanego kroku przy zalozeniu kolejno$ci wystgpowania tych fragmentéw
w planie Apokalipsy.

W Ap 16,13 wystepuja facznie trzy postacie: smok, bestia i pseudo-prorok™.
Okazuje si¢, ze z ich wnetrza wychodza takie same trzy duchy nieczyste poréw-
nane do zab. Kleska zab (Wj 7,27-8,9) okreslona jest w Ps 78,45 jako niszczaca,
prowadzaca do ruiny (wattashitem). Nie thumaczy tego stwierdzenie, ze to

‘0 Przyktadem takiego uproszczenia moze by¢ Tipvarakankoon, The Theme of Deception in

the Book of Revelation, 151-92, 194-95.

Steven J. Friesen, “Myth and Symbolic Resistance in Revelation 13,” Journal of Biblical
Literature 123, no. 2 (2004), 281-313, https://doi.org/10.2307/3267946, por. Steven J.
Scherrer, “Signs and Wonders in the Imperial Cult: A New Look at a Roman Religious
Institution in the Light of Rev 13:13-15,” Journal of Biblical Literature 103, no. 4 (1984),
599—610, https://doi.org/10.2307/3260470, a za nim np. Christopher R. Smith, “The Stru-
cture of the Book of Revelation in Light of Apocalyptic Literary Conventions,” Novum
Testamentum 36, 0. 4 (1994), 373—93, zwl. 391, hteps://doi.org/10.1163/156853694x002 47.
Zob. tez Paul Henry Yeates, “Blaspheming Heaven: Revelation 13:4-8 and the Competition
for Heaven in Roman Imperial Ideology and the Visions of John,” Novum Testamentum
59, no. 1 (2017), 31-51, https://doi.org/10.1163/15685365-123 4155 4..

Alexandria Frisch, “The Four (Animal) Kingdoms: Understanding Empires as Beastly
Bodies,” in Four Kingdom Motifs before and beyond the Book of Daniel, ed. Andrew
Perrin and Loren T. Stuckenbruck (Leiden: Brill, 2020), 56-80, zwt. 74, https://doi.
0rg/10.1163/9789004 4 43280_00s.

Posta¢ smoka bywa zaniedbywana (np. Giancarlo Biguzzi, “A Figurative and Narrative
Language Grammar of Revelation,” Novum Testamentum 45, no. 4 [2003), 382—402, zwl.
384-8s), podczas gdy petni rol¢ zwornika dla calego watku.

M

42

43



Objawienie Boze w Swietle 13 rozdziatu Ksiegi Apokalipsy 17

parodia sadu (giudizio da burla) w duchu Mdr 12*. Ksiega Madrosci nawia-
zuje do plagi zab, ale w sposéb do$¢ niezobowiazujacy, jako do wspomnienia,
ktére uswiadamia niefrasobliwym synom Izraela potege Boga (Mdr 19,10).
W Ps 105,30 réwniez nie ma tego dramatycznego tonu w aluzji do plagi zab.
Warto tu przytoczy¢ wezesnochrzescijaiska symbolike zaby wydedukowana
z dekoracji oliwnych lampek koptyjskich, na ktérych zaba przedstawiona
jest wraz z barankiem i napisem EGO EIMI ANASTAS[I]S (,ja [jestem]
zmartwychwstaniem”)®. Czy mozna péjé¢ tym tropem i widzie¢ w owych zabach
parodi¢ zmartwychwstania, jakim obdarza Baranek tych, ktérzy dochowali Mu
wiernosci (Ap 20,5-6)? To odwrécenie cech Baranka dobrze wpisywaloby sie
w strategic budowania obrazu bestii (w liczbie pojedynczej, bez rozrézniania
dwdch jej obrazdéw, jak wykazalismy powyzej). W Ap 20,10 bestia i pseudo-
-prorok wystepuja ponownie w triadzie. Tym razem dopetnia jej zwodziciel
diabel (b diabolos ho planon). Zwigzek diabla ze smokiem (por. Ap 12,9)
uzasadnia uznanie tej triady za identyczna z oméwiona powyzej*’. Mozna
wiec w tym wersecie widzie¢ zamknigcie watku parodii Baranka, ostateczna
eliminacje podmiotéw wrogich Barankowi. Pawel Podeszwa stusznie zwraca
uwage, ze jako ostateczny zwyciezca Bestii jest przedstawiany w rézny sposob
Jezus Chrystus (Baranek, Jezdziec na biatlym koniu)”, co potwierdza zwiazek
na zasadzie kontrastu mi¢dzy Barankiem a Bestia.

Podsumowujac przeprowadzong analiz¢ motywu dwéch bestii, mozemy
stwierdzi¢, ze nie jest on wyréznikiem Ap 13 ani nie wyznacza korica tej jednostki.
W zasadzie w Apokalipsie mamy do czynienia z jedna besti, ktéra petni okreslong
rol¢ i wystepuje w ksiedze juz od Ap 11,7 oraz w Ap 16—20. Czy jest wigc cos, co
wyznacza koniec Ap 13? Czy mozemy méwi¢, ze jakikolwiek poziom jednostki
konczy si¢ wraz z Ap 13,182 Zakonczenie tego rozdziatu jest do$¢ specyficzne,
poniewaz opiera si¢ na zagadce liczbowej (Ap 13,17-18). Jest to zagadka powia-
zana z Ap 17,7-18, a wiec z rozwigzaniem tajemnicy kobiety i niosgcej ja bestii,

* Luis Alonso Schékel and Cecilia Carniti, / Salmi, trans. Antonio Nepi, vol. 2 (Roma:
Borla, 1993), 107.

Dorothea Forstner, Swiat symboliki chrzescijariskiej, ed. and trans. Wanda Zakrzewska,
Pawel Pachciarek, and Ryszard Turzyniski (Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax, 2001),
310-11; Stanistaw Kobielus, Bestiarium chrzescijariskie: Zwierzeta w symbolice i interpretacji:
starozytnosé i Sredniowiecze (Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax, 2002), 352 1il. 275.
Zwiazki tych obrazéw dostrzega np. Marek Karczewski, Szatan w Apokalipsie sw. Jana
(Olsztyn: Wydawnictwo Uniwersytetu Warminsko-Mazurskiego, 2013), 18; Barbara Ba-
rylak, Niewiasta z Ap 12 jako obraz Kosciola pielgrzymujgcego i przesladowanego (Krakéw:
Serafin, 2022), 320.

Pawet Podeszwa, “Il simbolismo della cifra dieci nel’Apocalisse di San Giovanni,” Biblica et
Patristica Thoruniensia s (2012), 85101, zwl. 95—96, https://doi.org/10.12775/bpth.2012.004.

45

46

47



18 Waldemar Linke

majacej siedem gléw i dziesieé rogdw (to mystetion tés gynaikos kai tou thériou
tou bastadzontos autén tou echontos tas hepta kefalas kai ta deka kerata). W tym
passusie pojawia si¢ bestia z jej atrybutami (blizsza bestii z morza, por. Ap 13,1,
niz bestii z ziemi, por. Ap 13,11, a wicc pseudo-Barankowi). Ten stosunkowo
dhugi fragment ma charakter objasnienia danego przez aniota — interpretatora
i obejmuje caly blok motywéw, poniewaz poza bestia pojawia si¢ tam jeszcze
kobieta, ktéra jest motywem dominujgcym. W rozwigzaniu tym kluczows role
odgrywa zapowiedz zwycigstwa Baranka i wiernych Mu (Ap 17,14). W Ap 13,7
bestia z morza przedstawiona jest jako zwycieska w walce ze $wigtymi, a wiec
wiernymi Barankowi. Jest to kontynuacja idei czasowego — jak to moze wynika¢
z Ap 135 (42 miesiace) i jak okaze si¢ w dalszym ciagu ksiegi — zwycigstwa be-
stii®®, o ktérym mowa w Ap 11,7. Bestia pokonuje wiernych Barankowi, ale nigdy
Jego samego. Wiaczenie si¢ Baranka w te eschatologiczng walke przechyla szale
ostatecznego zwyciestwa na strong Baranka, relatywizuje za$ zwycigstwo bestii.
Zwycigstwo w Apokalipsie to domena, prawie ze atrybut Baranka (Ap s.s; 6,.%;
17,14)*°. Ma ono swéj wymiar sadowy, ktéry écisle powigzany jest z militarnym”.
Motyw walki Baranka z bestig i jej wynik sa wiec ukazane jako rozwijajace
sic w Apokalipsie. Podobnie rozwojowy charakter ma kwestia identyfikacji
bestii, ktéra jest oparta na rozumie czytelnika (zous), objawiajacy si¢ w liczeniu
(pséfisatd). Nierozwigzywalno$¢ zagadek liczbowych zwiazanych z liczeniem i ich
zwigzek z falszywym proroctwem w Apokalipsie mozna uzna¢ za dowiedzione™.
W historii interpretacji Ap 13,18 liczba bestii (666, 616, 665)> jest przedmiotem

48

Carol J. Rotz, “The Remedy for Vengeance: Blood in the Apocalypse,” in Listening Again
to the Text New Testament Studies in Honor of George Lyons, ed. Richard P. Thompson,
Claremont Studies in New Testament and Christian Origins (Claremont, CA: Claremont
Press, 2021), 153—70, zwl. 161.

Interpretacja jezdZca na bialym koniu jako postaci obrazujacej zwycigskiego Chrystusa, zob.
Waldemar Linke, “Jezdzcy Apokalipsy: sita zta czy dobra?,” Katecheta s8, no. s (2014), 66-71.
Piotr Krupa, Zwycigzajgcy w siedmiu listach Apokalipsy sw. Jana (Krakéw: Wydawnictwo
Karmelitéw Bosych, 2021), 266.

Waldemar Linke, Jerozolima jako miejsce i uczestnik sqdu Bozego w Apokalipsie wedfug
Sw. Jana (Warszawa: Oﬁcyna \Wydawnicza Vocatio”, zoos), 107—9; Dariusz Kotecki,
Jezus a Bég Izraela w Apokalipsie sw. Jana, Scripta Theologica Thoruniensia 27 (Torun:
Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Mikotaja Kopernika, 2013), 426.

Waldemar Linke, “Biaty kamyk’ (Ap 2,17b) a koncepcja madrosci i/lub fatszywego pro-
roctwa w Apokalipsie,” Warszawskie Studia Teologiczne 14 (2001), 49—63.

Wersje tekstu z liczebnikiem 616 znajdziemy w papirusie piis (P. Oxyrhynchus 4499)
z Oxfordu z III w., 665 wystepuje w majuskutowym kodeksie z XI w. przechowywanym
w Bibliotece Narodowej w Paryzu (Coislin Gr. 18), ktéry dla krytyki tekstu Apokalipsy
ma duze znaczenie; por. Kurt Aland and Barbara Aland, The Text of the New Testament:
An Introduction to the Critical Editions and to the Theory and Practice of Modern Textual

49

50

51

52

53



Objawienie Boze w Swietle 13 rozdziatu Ksiegi Apokalipsy 19

wielu hipotez majacych poméc w identyfikacji bestii™, ktérym daleko do bycia
rozstrzygajacymi. Niepowodzenia dotyczace identyfikacji wiazg si¢ zwlaszcza
z trudnoscig odpowiedzi na pytanie, czym jest uleczenie $miertelnej rany bestii
(Ap 13,3)*, jesli nie jest to parodia zmartwychwstania Jezusa-Baranka. Wiazanie
(czgsto wymuszone) Apokalipsy z biezaca (wzgledem czaséw powstania tej ksiegi
Nowego Testamentu) historia nie ma solidnych podstaw. O wiele mocniejsze sa
wiezy wewnatrz tekstu Apokalipsy (intratekstualne) i one tez wiele objasniaja.
Bestia w Ap 17,11 zidentyfikowana jest jako 6smy krél. Jest to o tyle trudne do
egzegezy, ze w Ap 17,9.10 podane sg dwa alternatywne sposoby interpretacji
siedmiu gléw bestii (odpowiednio: géry i krélowie), a w opozycji do obydwu
tych rozwigzan stoi wzmianka o 6smym elemencie®’. Poza tym interpretacja
si¢ zapetla, poniewaz bestia jest 6smym krélem, a wige ésmym elementem
samej siebie. Osma glowa siedmiogtowej bestii jest wiec obrazem calkowitego
zamieszania. Musimy tez pamigtad, ze liczba kréléw nie wyczerpuje si¢ w owej
siddemce/6semce, ale obejmuje jeszcze grupe nieidentyfikowanych i niezindywi-
dualizowanych kréléw, ktérzy beda walczy¢ z Barankiem i zostang przez Niego
pokonani (Ap 17,12-14). Tak wigc réwniez wyjasnienie, do ktérego potrzeba
rozumu, w Ap 17,7 jest $lepa uliczka semantyczna, podobnie jak Ap 13,17-18.
Wiedza i efekt obliczania to pseudo-wiedza o ujemnym walorze znaczeniowym.
Po jej otrzymaniu wiemy mniej, niz mogloby si¢ nam wydawac¢, ze wiemy przed-
tem. Z tej rozumowo nabytej wiedzy nie plynie zrozumienie. Edmondo Lupieri
zauwaza, ze interpretacja liczby bestii jako wskazujacej jednego krola jest reduk-
tywna, a ton tekstu jest ogdlny i jego odniesienia maja zakres kosmiczny®’. Jest
to uwaga dajaca interpretacji Ap 13,18 inny od proponowanego w tym artykule
kierunek, ale wskazuje jatowos¢ dywagacji majacych na celu prosta identyfikacje
desygnatu ,,liczby bestii”.

Tak wigc charakterystyczny na pierwszy rzut oka fragment (Ap 13,17-18)
trudno uzna¢ za mocne kryterium pozwalajace na wyodrebnienie Ap 13 jako

Criticism, trans. Erroll F. Rhodes (Grand Rapids, MI: Eerdmans; Leiden: Brill, 1987), 135
(pod nr 2344).
Edmondo Lupieri, LApocalisse di Giovanni (Milano: Fondazione Lorenzo Valla. Arnoldo
Mondadori Editore, 1999), 214-19; Adam Lukaszewicz, ARITHMOS THERIOU. Uwagi
o0 Apk 13.18 (Warszawa: Uniwersytet Warszawski. Instytut Archeologii — Zaktad Papiro-
logii, 2002), 17-31; autorska interpretacja Eukaszewicza (Wespazjan-Trajan jako bestia),
zob. Lukaszewicz, 62—6s.
Historia interpretacji tego watku, zob. Judith L. Kovacs and Christopher Rowland, Re-
velation (Oxford: Blackwell, 2004), 155—56.
Giancarlo Biguzzi (LApocalisse ¢ i suoi enigmi, Studi biblici 143 [Brescia: Paideia, 2004],
138) stusznie odrzuca hipotezg niedbatosci matematycznej w Apokalipsie.
Lupieri, LApocalisse di Giovanni, 219.

54

55

56

57



20 Waldemar Linke

calostki literackiej. Jest to raczej odsytacz do dalszego ciagu watku pozornego
objawienia imienia bestii. Dopiero poczatek nastgpnego rozdziatu (Ap 14,1)
izmiana scenerii (géra Syjon) sygnalizuja, ze zaczyna si¢ nowa jednostka. Ta
z kolei nawiazuje do Ap 7,1-8 i wizji thumu zbawionych z Izraela i z narodéw.
Jest to raczej staba cezura konczaca jednostke Ap 13,1-18 i odpowiada jej randze.
Ta bowiem jest czescig wielkiego znaku (Ap 12,1-15,4)*, jego czeséci ukazuja-
cej szezyt potegi mocy zla: zwyciestwo bestii. Meryzm morza i ziemi obecny
w Ap 12,12 zostaje rozwinigty w Ap 13, gdzie nadaje on strukture rozdzialowi.
W tym sensie Ap 12 przygotowuje rozdzial nastepny i jest z nim organicznie
zwiazany”. Narracja o eschatologicznym konflikcie ujawnia réznice miedzy
imieniem Boga oraz imieniem bestii. To pierwsze jest objawione wirtualnemu
zwyciescy (Ap 3,12), podczas gdy drugie pozostaje niedajacy si¢ rozwiklaé za-
gadka, z ktéra mozna mierzy¢ si¢ tylko przy pomocy rozumu. Cze$¢ imienia
Boga, ktérej czynnie przeciwstawia si¢ bestia bluzniaca imieniu Bogaso, jest
wiec dana (objawiona) zwycigscy przez samego Boga, podczas gdy zagadkowy
charakter imienia bestii jest oznaka jej przynaleznosci do strefy zta.

W tym kontekscie uwagg czytelnika przyciaga kwestia bluznienia imieniu
Boga (Ap 13,6) iimienia bestii, ktdre jest ukryte, ale zarazem powszechnie
znane, poniewaz naniesione w formie pi¢tna (c/mmgma, por. tez Ap 14,11;
15,2) na prawa reke lub czolo kazdego. Imi¢ w postaci zaszyfrowanej, liczbowe;.
Liczba imienia bestii przedstawiona jest w Ap 15,2 jako potega wroga Bogu, ale
pokonana przez lud wyzwolony przez Baranka jako nowego Mojzesza. Jest to
»odwrdcona’, sparodiowana sytuacja, w ktdrej wizjoner widzi 144 ooo opiecze-
towanych idacych za Barankiem (Ap 7,4). Mozna wigc powiedzieé, ze w Ap 13
elementem strukturujacym nie sa obrazy dwdch bestii ani dwudzielny obraz
jednej bestii, ale skontrastowane ze soba dwa odniesienia do imienia: Bozego
i bestii. Przy czym tylko to pierwsze jest dane czytelnikowi (objawione).

Jezeli dwie bestie z Ap 13 nie wchodza w narracyjng interakcje, ktéra two-
rzytaby znaczacg strukture ze wszystkimi jej konsekwencjami, to jaka jest racja
ich istnienia w tekscie, a wigc w bycie intencjonalnym. Méwiac wprost: po co

8 W Ap 15,5 powraca motyw otwarcia $wiatyni w niebie (por. Ap 11,19). Za wielki znak

uznajemy wiec to, co znajduje si¢ migdzy wzmiankami tego otwarcia. Nie wydaje si¢
stuszne ograniczanie wielkiego znaku do Ap 12,1-2, jak czyni to np. Robert L. Thomas,
Revelation §-22: An Exegetical Commentary (Chicago: Moody Press, 1995), 119, poniewaz
kobieta jest bohaterka takze w czesci formalnie ukazanej jako ,inny znak” (Ap 12,3).
Lukaszewicz, ARITHMOS THERIOU, 11-13.

Pawel Podeszwa, Paschalna pamiel o Jezusie. Studium egzegetyczno-teologiczne wyrazenia
i martyria lisou w Apokalipsie Sw. Jana, Studia i Materialy 142 (Poznan: Uniwersytet im.
Adama Mickiewicza. Wydzial Teologiczny, 2011), 281.

59
60



Objawienie Boze w Swietle 13 rozdziatu Ksiegi Apokalipsy 21

autor chcial tych dwéch quasi-postaci swego quasi-opowiadania? Odpowiedz
tkwi w sposobie opowiadania o nich, ktéry jest rézny dla bestii z morza i dla
bestii z ziemi.

Sposéb prezentacji bestii w Ap 13

Dwudzielno$¢ Ap 13 to efekt zastosowania dwdch technik budowania opisu i/
lub opowiadania. Kryterium rozréznienia tych technik jest obecnos¢ zwiazkéw
inter- i intratekstowych w Ap 13. Intertekstualno$¢ jest cecha, ktéra zauwazono
i opisano (nawet jesli bez typowego dla teoretykow intertekstualizmu zargonu)
w odniesieniu do Dn 7°. Sam wybér terminu #o thérion wart jest chwili uwagi.
W Ap 6,8, gdy pojawia si¢ on po raz pierwszy w ksiedze, wystepuje w liczbie
mnogiej i oznacza ,zwierzgta”. Dodatkowe okreslenie (,ziemskie”) wiaze go
z obszarem znaczeniowym, ktdry mozemy uznad za realistyczny (dzikie zwie-
rzgta mogly by¢ przyczyng $mierci w realnym $wiecie). Cho¢ grozne, théria
w Ap 6,8 sa zwierzetami i sa rzeczywiste. O postaci z Ap 11,7 nie mozemy
powiedzie¢, ze jest czescia rzeczywistego ekosystemu, o czym $wiadczy jej po-
chodzenie ze $wiata podziemnego. Ta posta¢ przynalezy do sfery chtoniczne;j.
Aramejskie stowo héwan (1. poj. héwd) jest odpowiednikiem hebrajskiego hajji
oznaczajacego istote zyjaca, zywa, zwierze, np. w Ez 1,5. Tam tez ukazuja si¢
wizjonerowi cztery ,istoty zywe” (‘arba’ hajjor), kedre w toku opisu okazuja
si¢ by¢ atrybutami i otoczeniem chwaly Boga (np. Ez 10,4). Maja one swoje
zwierzece komponenty (Ez 1,7-8: kopyta, skrzydta). W Apokalipsie zostaly
one wlaczone w wizj¢ tronu Bozego (4,7-8) i zachowuja pozytywny charakter
jako uczestnicy liturgii w niebie (poza Ap 4—s w: 7,11; 14,3; 15,7; 19,4). Rozréz-
nienie czterech istot zywych, inspirowanych Ksiega Ezechiela, o pozytywnym
charakterze, zwiazanych z chwala Boga, i czterech bestii z Dn 7, niszczyciel-
skich iwrogich, nie powstalo w Apokalipsie na ptaszczyznie leksykalnej, ale
w interpretacji tego stownictwa w LXX oraz w wykorzystaniu (juz tak zréz-
nicowanych?) motywéw w nowotestamentowej apokalipsie. Bestia w Ap 11,6
scharakteryzowana jest tylko przez miejsce, z ktérego wychodzi: abyssos, ktére
nie ma niczego wspélnego z bestiami z Dn 7. Dopiero rzutowanie wiedzy do-
starczanej czytelnikowi przez narratora w Ap 13 sprawia, ze Ap 11,7 moze by¢
odczytane jako (bardzo dalekie i zaposredniczone) nawigzanie do Dn 7. Ten
przypadek dostarcza nam okazji do zaobserwowania, jak w Ap budowane sg

" Marek Parchem, Kisigga Daniela. Witgp, przektad z oryginatu, komentarz, Nowy Komentarz
Biblijny. Stary Testament 26 (Czgstochowa: Edycja Swigtego Pawla, 2008), 439-44.



22 Waldemar Linke

wiezi intertekstualne o charakterze wewnatrzbiblijnym. W Ap 14,9 nie s3 one
silniejsze, ale czytelnik ma juz gotowy zestaw skojarzen wypracowanych w Ap
13, co czyni je tatwiejszymi do odczytania i bardziej oczywistymi. Dynamizm
lektury jest wiec wpisany w rozwdj Objawienia w sposob, w ktérym wladze
poznawcze i przezycia estetyczne buduja capacitas podmiotu ludzkiego do
zrozumienia obrazu jezykowego (metafory jezykowej) i literackiego, bedacego
wehikulem rozumienia Objawienia.

Bestia z morza (Ap 13,2) ma cechy pantery, niedzwiedzia (fapy) i Iwa (paszcza).
W spos6b bardzo wyrazny przypomina to obraz trzech bestii z Dn 7,4—6%, ktére
wychodza z morza (Dn 7,2—3). Bestia z Apokalipsy jest kumulacja elementéw,
ktére wystepuja u trzech bestii z Ksiegi Daniela. Nie s3 to opisy podobne do
siebie w szczegdtach. O powstaniu miedzy nimi relacji intertekstualnej decyduje
odwolanie si¢ w obydwdch tekstach do tej samej listy zwierzat: lew, niedzwiedz,
pantera w Dn 7,4-6); pantera, niedzwiedz, lew w Ap 13,2. Nie maja swego
odpowiednika w Ap 13,2 orzet i motyw skrzydel wystepujace w Dn 7,4.6. Be-
stia z morza w Ap 13,2 ma tez 10 rogdw, czyli atrybut bestii w Dn 7,7.20, czyli
czwartej, niemaja‘cej iadnego odniesienia zwierzc;cego. Bestia z morza w Apo-
kalipsie reasumuje wigc caly motyw bestii (wszystkie cztery bestie) z Dn 7.
Koester czyni cickawa uwage, ktéra na dwie bestie w Ap 13 kaze patrzeé jako
na dynamiczny, ale cechujacy si¢ ciagloscia obraz. Siedem gléw bestii z morza
jest, w jego przekonaniu, sumg gléw czterech bestii z Dn 7,2-8%. Ten kieru-
nek interpretacji bestii z morza wzmacniajg jeszcze inne elementy: pokonanie
swigtych w Dn 7,21 i w Ap 13,7; bluznienie Bogu w Dn 7,25 i w Ap 13,6. Tak
wiec Ap 13,2 odnosi si¢ przede wszystkim do czwartej bestii z Ksiggi Daniela,
poniewaz z nig ma najwigcej podobieristw.

Z tego systemu zwigzkéw miedzy tekstami wylaczony jest fragment Dn 7,918,
co nie oznacza, ze autor Apokalipsy (jakkolwick go rozumiemy: jako osobe,
kolektyw czy konstrukt teoretycznoliteracki) ignoruje ten passus, poniewaz
opisy postaci Starowiecznego i jakby Syna Czlowieczego zostaty wykorzystane
w Ap 1,12-14 iw Ap 4-5". W Ap 13 ten element zostal zastgpiony parodia

62 John J. Collins, Daniel: A Commentary on the Book of Daniel, ed. Frank Moore Cross,

Hermeneia (Minneapolis, MN: Fortress, 1993), 297-98; John Goldingay, Daniel (Nashville,
TN: Thomas Nelson, 1996), 160-61.

Koester, Revelation, 569. Zob. Craig R. Koester, “The Image of the Beast from the Land
(Rev 13, 11-18): A Study in Incongruity,” in New Perspectives on the Book of Revelation,
ed. Adela Yarbro Collins, Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium 291
(Leuven: Peeters, 2017), 333—52.

Gregory K. Beale, John'’s Use of the Old Testament in Revelation, Journal for the Study of
the New Testament 166 (Shefhield: Sheffield Academic Press, 1998), 88—89.

63

64



Objawienie Boze w éwietle 13 rozdziatu Ksiegi Apokalipsy 23

Baranka. To wiasnie wydobycie elementéw owej parodii jest wyréznikiem
Ap 13 i miejscem, gdzie jest ona najpetniej wyartykulowana. Beale, analizujac
powiazania miedzy Dn 7 a Apokalipsa, stwierdza, ze Baranck z Apokalipsy jest
»obrazem zastgpczym” (substitue image) Syna Cziowieczegoss. Odzwierciedla to
istotng ceche Dn 7: ,kontrast zachodzacy pomig¢dzy bestiami wychodzacymi
z morza a postacia jakby Syna Czlowieczego™. Podobny kontrast wystepuje
w Apokalipsie, a podmiotami tego przeciwstawienia przechodzacego w konflike
sa z jednej strony bestie z morza iz ziemi, ktére redukuja si¢ do jednej bestii
podporzadkowanej smokowi, a bedacej pseudo-Barankiem, a z drugiej sam
Baranek. W Ap 13 przedstawienie obydwu bestii stuzy do zbudowania figury
pseudo-Baranka. Dzi¢ki niej w tym obrazie podzielonym (przynajmniej na
poziomie powierzchownych strukeur) na dwa panele obecny jest tez (choéby
nawet posrednio) Baranek, jakby Syn Czlowieczy, Jezus Chrystus zabity, zmar-
twychwstaly, zyjacy na wieki i zwycigski w ostatecznym boju ze ztem.

Co jest Objawieniem i czym jest Objawienie w Ap 13?
Préoba podsumowania

W Ap 13 nie ma zupetnie terminologii zwiazanej z krélowaniem, jest tylko
sadowo-militarna®. Jest to charakterystyczne, poniewaz zwigzek bestii z krélami
ziemi jest waznym motywem w Ap 17-19. Jezus-Stowo Boze wystepuje jako krol
nad krélami i pan nad panami (Basileus basileon kai kyrios kyrion) w Ap 19,16b.
Bestia, czyli pseudo-Baranek, reprezentuje koalicj¢ podmiotéw toczacych walke
przeciw Barankowi (Ap 16,13-14, por. 17,2—3) i wspdlnie ponoszacych klegske

(Ap 19,19, por. 15,2-3). Ostateczny wynik eschatologicznego zmagania ma swe

osadzenie w zarysowaniu eschatologicznego przeciwnika. Jednak to nie bestia,

pseudo-Baranek jest trescia objawienia, czyli apokalipsy, ale Baranek zasiadajacy

na tronie, jedyny godny dokona¢ objawienia tresci zwoju apokalipsy (Ap 5,1-3).

® Beale, 348.

® Parchem, Ksigga Daniela, 434; por. tez 43s.

" Chot¢w Ap 13,7 pojawia si¢ wyrazenie eksousia epi pasan fylén kai laon kai glossan kai ethnos
(»wladza nad kazdym plemieniem, i ludem, i jezykiem, i narodem”). Marian Gotebiewski
(Apokalipsa Jana: Komentarz filologiczno-biblijny [Wroctaw: Wydawnictwo I-BiS, 2022,
168) wskazuje, ze ma ona charakeer istotniejszy niz polityczny. Jest to wyrazne odejécie
od jednostronnie politycznych interpretacji Ap 13, ktérej przyktadem moze by¢ opinia
Alfreda Lipple’a (LApocalisse: Un libro vivo per il cristiano di oggi, 2nd ed., trans. Edoardo
Martinelli, Parola e liturgia 7 [Roma: Edizioni Paoline, 1980}, 155), ze skoro Dn 7 zawiera
dokladnie okreslona co do przedmiotu inwektywe polityczna, to i w Ap 13 taka inwektywa
musi by¢ obecna.



24 Waldemar Linke

Objawienie zawartosci zwoju jest czyms wiecej niz trescig komunikowana przez
Boga, ale wiaze si¢ z kondycja tych, ktérzy z Barankiem sg zwiazani na mocy
skutkdw Jego ofiary, dzialania Jego przelanej krwi (Ap s,9b-10). W Ap 5,102
powraca cytat z Wj 19,6, kedry pojawil sic w Ap 1,6 jako sposéb powiazania
paschalnego dzieta Chrystusa z historia zbawienia Starego Testamentu. Podobna
role Wj 19,6 pelni w1 P 2,9, gdzie definiuje Ko$ciél (nowy Izrael), co dopetnia
zapowiedz nadziei zbawienia dla pogan (1 P 2,105 por. Oz 1,6.8-9; 2,3.25). Sam
Chrystus w1 P 2,6-8 jest przedstawiony jako spelnienie serii przepowiedni
prorockich (Iz 28,16; Ps 118,22; Iz 8,14~15; tematem taczacym elementy zbioru
testimoniéw czyli florilegium®™ jest obraz kamienia). Tekst stosowany przez
chrzescijan, aby zdefiniowaé naturg i role Kosciota, jest w Apokalipsie uzyty
takze w celu uwypuklenia ciagloéci dziatania Boga w dziele zbawienia oraz
réwnosci statusu Boga i Jezusa Chrystusa. W Pierwszym Liscie $w. Piotra Jezus
Chrystus jest raczej dzielem zbawczym Boga69 niz Zbawicielem, a krélewski lud
kaptanski opisany jest jako dom Chrystusa zbudowany na Nim jako kamieniu
wegielnym lub Jego rodzina’. W Ap 1,16; s,10a Jezus jest wykonawcy dzieta
zbawczego, ktdrego efektem jest z kolei ukonstytuowanie $wigtej spotecznosci.
Jezus komunikuje wiec Ko$ciotowi zbawienie przez dzieto, ktérego dokonat.
Jezus apokaliptyczny, a wigc objawiajacy, jest Jezusem dziejacym si¢, Zzywym.
Dzieje si¢ On w miar¢ rozwoju dramatu objawieniowego, ktorym jest Apoka-
lipsa. On wypelnia Pisma (czynnie) i jest to inna rola niz wynikajaca z formuty
wypetnienia, np. w Ewangelii Mateusza”, gdzie Pisma wypelniaja si¢ na Jezusie.
Objawieniem w Ap 13 jest zwycigstwo Chrystusa Baranka i zbawienie tych,

* George J. Brooke, Exegesis at Qumran: 4QFlorilegium in Its Jewish Context, Journal for the

Study of the Old Testament 29 (Sheffield: JSOT, 198s), 83; Florentino Garcia Martinez and
Julio Trebolle Barrera, Los hombres de Qumrin: Literatura, estructura social’y concepciones
religiosas, 2nd ed. (Madrid: Trotta, 1997), 136; Piotr Muchowski, Komentarze do rekopiséw
znad Morza Martwego, Biblioteka Zwojéw 7 (Krakéw: The Enigma Press, 2000), 154—56;
Witold Jézef Tyloch, Rekopisy z Qumran nad Morzem Martwym, 2nd ed. (Warszawa:
Ksigzka i Wiedza, 2001), 341-47; George J. Brooke, “Florilegia,” in Stownik hermeneutyki
biblijnej, ed. R.]. Coggins and J. L. Houlden, trans. Bogustaw Widta, Prymasowska Seria
Biblijna (Warszawa: Oficyna Wydawnicza ,Vocatio”, 2005), 219-22.

Feliks Gryglewicz, Listy katolickie, Pismo Swiqte Nowego Testamentu w 12 Tomach 11
(Poznan: Pallottinum, 1959), 200—201; Stanistaw Halas, Pierwszy List sw. Piotra, Nowy
Komentarz Biblijny. Nowy Testament 17 (Czgstochowa: Edycja Swietego Pawta, 2007),
155-57.

Wiestaw Alicki, Duch Chrystusa (1P 1, 11): Preumatologia chrystocentryczna w Pierwszym
Liscie sw. Piotra (Krakéw: Tyniec. Wydawnictwo Benedyktynéw, 2003), 145—47.
Wojciech Michniewicz, “A stalo si¢ to wszystko, aby si¢ wypelnily Pisma’ czyli o tzw.
formutach wypelnienia u Mt 26,47-57 cz. 2,” Studia Teologiczne Biatystok, Drohiczyn
Lomza 19 (2001), 23—42, zwl. 23-31 (z przegladem bibliograficznym); Jan Klinkowski,

69

70

7



Objawienie Boze w Swietle 13 rozdziatu Ksiegi Apokalipsy 25

ktérzy za Nim idg. Cho¢ wprost w samym tym rozdziale obecne jest stwierdze-
nie, ze to bestia odnosi zwycigstwo nad wierzacymi w Chrystusa (Ap 13,7), to
jednak spojrzenie na calo$¢ ksiegi Objawienia daje nam obraz, ktéry relatywi-
zuje, a nawet uniewaznia to zwycigstwo. Objawienie ksztaltuje si¢ na poziomie
wyzszym niz perykopa. Przedmiotem egzegezy zas jest Logos — chrystologiczny
sens Objawienia, a nie tekst. Ten pozostaje przedmiotem lektury pozwalajacej
czytelnikowi wej$¢ w dynamike rozwijania si¢ dramatu Objawienia, ktdre
przychodzi do czytelnika nie tylko jako przestanie do przyjecia, ale przede
wszystkim jako twércze doswiadczenie Chrystusa Zbawiciela.

W podsumowaniu naszych rozwazan warto wréci¢ do tych tekstow, od ked-
rych zaczelismy. W Apokalipsie dostrzeglismy bowiem intuicje, ktora expressis
verbis wyrazit Quodvultdeus (czy tez inny autor) w traktacie De promissionibus.
Proroctwo odczytywane jest przez autora Apokalipsy jako aktualne, poniewaz
uczestniczymy w jego dzianiu si¢ na sposéb wypetnienia. To, co objawione
nie zamyka si¢ w tekscie, ale w jego chrystologicznej realizacji. Jesli chodzi za$
o polskiego reformacyjnego poete ikaznodziej¢, to odczytat on trafnie fake
istnienia przestrzeni miedzy opowiedzianym a objawionym. Te dwa dawne
teksty moga dzi$ by¢ waznymi punktami odniesienia zaréwno dla opisu relacji
miedzy Objawieniem a Pismem Swigtym, jak i dla szukania podstaw egzegezy
teologicznej. W tym pierwszym zakresic Objawienie ukazuje si¢ jako czynnik
nadajacy Pismu charakter spéjnego komunikatu rozwijajacego si¢ w historycz-
nym procesie. Komunikat ten, zesrodkowany w Jezusie Chrystusie, wcielonym
Logosie, jest gléwnym punktem odniesienia dla jakiegokolwick fragmentu,
watku lub motywu biblijnego”.

Bibliografia

Aland, Kurt, and Barbara Aland. The Text of the New Testament: An Introduction to the Critical
Editions and to the Theory and Practice of Modern Textual Criticism. Translated by Erroll
F. Rhodes. Grand Rapids, MI: Eerdmans; Leiden: Brill, 1987.

Alicki, Wiestaw. Duch Chrystusa (1P 1, 11): Pneumatologia chrystocentryczna w Pierwszym
Liscie sw. Piotra. Krakéw: Tyniec. Wydawnictwo Benedyktynéw, 2003.

Alonso Schékel, Luis, and Cecilia Carniti. I Sa/mi. Translated by Antonio Nepi. Vol. 2.
Roma: Borla, 1993.

“Mala Tora’ - starotestamentalne tlo Ewangelii Dziecirfistwa (Mt 1,18~2,23),” Perspectiva

6, no. 1 (2007), 62—89.

Waldemar Linke, “Verbum abbreviatum i silentium Dei u Benedykta X VI a przedmiot

i metoda egzegezy biblijnej,” Wroctawski Przeglad Teologiczny 32, no. 1 (2024), 5—64, zwh.

52—54, https://doi.org/10.52097/wpt.8471.

72



26 Waldemar Linke

Aune, David Edward. Prophecy in Early Christianity and the Ancient Mediterranean World.
Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1983.

Aune, David Edward. Revelation 1—5. Word Biblical Commentary, s2A. Nashville, TN:
Nelson, 1997.

Barylak, Barbara. Niewiasta z Ap 12 jako obraz Kosciola pielgrzymujgcego i przesladowanego.
Krakéw: Serafin, 2022.

Bauckham, Richard. The Climax of Prophecy. Studies on the Book of Revelation. Edinburgh:
T&T Clark, 1993.

Bauckham, Richard. La reologia dell’Apocalisse. Translated by Paolo Bernardini and Enzo
Perrera. Teologia del Nuovo Testamento 12. Brescia: Paideia Editrice, 1994.

Bauckham, Richard. The Theology of the Book of Revelation. Cambridge, UK: Cambridge
University Press, 1993.

Beale, Gregory K. The Book of Revelation. A Commentary on the Greek Text. New Internatio-
nal Greek Testament Commentary. Grand Rapids, MI: Eerdmans; Carlisle: Paternoster
Press, 1999.

Beale, Gregory K. John'’s Use of the Old Testament in Revelation. Journal for the Study of the
New Testament 166. Shefhield: Sheffield Academic Press, 1998.

Biguzzi, Giancarlo. Apocalisse. Nuova versione, introduzione e commento. Libri Biblici. Nuovo
Testamento 20. Milano: Paoline, 200s.

Biguzzi, Giancarlo. LApocalisse e i suoi enigmi. Studi biblici 143. Brescia: Paideia, 2004.

Biguzzi, Giancarlo. “A Figurative and Narrative Language Grammar of Revelation.” Novum
Testamentum 4s, no. 4 (2003): 382—402.

Brooke, George J. Exegesis at Qumran: 4QFlorilegium in Its Jewish Context. Journal for the
Study of the Old Testament 29. Shefhield: JSOT, 198s.

Brooke, George J. “Florilegia.” In Stownik hermeneutyki biblijnej, edited by R. J. Coggins
and J. L. Houlden, translated by Bogustaw Widta, 219-22. Prymasowska Seria Biblijna.
Warszawa: Oficyna Wydawnicza ,,Vocatio”, 200s.

Collins, John J. Daniel: A Commentary on the Book of Daniel. Edited by Frank Moore Cross.
Hermeneia. Minneapolis, MN: Fortress, 1993.

Corsini, Eugenio. Apocalisse di Gesu Christo, secondo Giovanni. Torino: Societa Editrice
Internationazionale, 2002.

Czajkowski, Michal. “Ostatnie proroctwo (Apokalipsa).” In Ewangelia sw. Jana, Listy Po-
wszechne, Apokalipsa, edited by Janusz Frankowski and Roman Bartnicki. Wprowadzenie
w My$l i Wezwanie Ksiag Biblijnych 10. Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1992.

Czerski, Janusz. Ap 4-13. Bk. 2 of Apokalipsa Swigtego Jana: Komentarz. Opole: Redakcja
Wydawnictw Wydziatu Teologicznego UO, 2019.

Forstner, Dorothea. Swiat symboliki chrzescijarskiej. Edited and translated by Wanda Zakrzew-
ska, Pawel Pachciarek, and Ryszard Turzyriski. Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax, 2001

Friesen, Steven J. “Myth and Symbolic Resistance in Revelation 13.” Journal of Biblical Lite-
rature 123, no. 2 (2004): 281-313. https://doi.org/10.2307/3267946.

Frisch, Alexandria. “The Four (Animal) Kingdoms: Understanding Empires as Beastly
Bodies.” In Four Kingdom Motifs before and beyond the Book of Daniel, edited by
Andrew Perrin and Loren T. Stuckenbruck, s6-8o. Leiden: Brill, 2020. https://doi.
0rg/10.1163/9789004 4 43280_00s.



Objawienie Boze w Swietle 13 rozdziatu Ksiegi Apokalipsy 27

Garcia Martinez, Florentino, and Julio Trebolle Barrera. Los hombres de Qumrin: Literatura,
estructura social y concepciones religiosas. 2nd ed. Madrid: Trotta, 1997.

Gliscinski, Jan. “Wstep.” In Ksigga obietnic i zapowiedzi Bozych, Quodvultdeus, edited and
translated by Elzbieta Kolbus, 11-28. Pisma Starochrzescijaniskich Pisarzy s9. Warszawa:
Akademia Teologii Katolickiej, 1994.

Goldingay, John. Daniel. Nashville, TN: Thomas Nelson, 1996.

Golebiewski, Marian. Apokalipsa Jana: Komentarz filologiczno-biblijny. Wroctaw: Wydaw-
nictwo [-BiS, 2022.

Gryglewicz, Feliks. Listy katolickie. Pismo Swiete Nowego Testamentu w 12 Tomach 1r.
Poznan: Pallottinum, 1959.

Hatas, Stanistaw. Pierwszy List sw. Piotra. Nowy Komentarz Biblijny. Nowy Testament 17.
Czestochowa: Edycja Swictego Pawla, 2007.

Harezga, Stanistaw. Blogostawierstwa Apokalipsy. Attende Lectioni 17. Katowice: Ksiegarnia
$w. Jacka, 1992.

Jankowski, Augustyn. Apokalipsa $wigtego Jana. Witgp, przeklad z oryginatu, komentarz.
Pismo Swigte Nowego Testamentu w Dwunastu Tomach 12. Poznas: Pallottinum, 1959.

Karczewski, Marek. Baranck w Apokalipsie sw. Jana. Olsztyn: Wydziat Teologii Uniwersytetu
Warmirisko-Mazurskiego, 2016.

Karczewski, Marek. Szatan w Apokalipsie sw. Jana. Olsztyn: Wydawnictwo Uniwersytetu
Warminsko-Mazurskiego, 2013.

Klinkowski, Jan. “Mata Tora’ - starotestamentalne tlo Ewangelii Dzieciristwa (Mt 1,18-2,23).”
Perspectiva 6, no. 1 (2007): 62-89.

Kobielus, Stanistaw. Bestiarium chrzescijanskie: Zwierzgta w symbolice i interpretacji: staro-
Zytnosé i sredniowiecze. Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax, 2002.

Koester, Craig R. “The Image of the Beast from the Land (Rev 13, 11-18): A Study in Incon-
gruity.” In New Perspectives on the Book of Revelation, edited by Adela Yarbro Collins,
333—s2. Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium 291. Leuven: Peeters, 2017.

Koester, Craig R. Revelation: A New Translation with Introduction and Commentary. Anchor
Bible, 38A. New Haven, CT: Yale University Press, 2014.

Kotecki, Dariusz. “Is the Charism of Biblical Inspiration ‘Open’? The Answer of the Reve-
lation of John.” Biblica et Patristica Thoruniensia 16, no. 3 (2023): 343—68. https://doi.
org/10.12775/bpth.2023.013.

Kotecki, Dariusz. Jezus a Bdg Izraela w Apokalipsie sw. Jana. Scripta Theologica Thoruniensia
27. Torun: Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Mikotaja Kopernika, 2013.

Kovacs, Judith L., and Christopher Rowland. Revelation. Oxford: Blackwell, 2004.

Krupa, Piotr. Zwycigzajgcy w siedmiu listach Apokalipsy sw. Jana. Krakéw: Wydawnictwo
Karmelitow Bosych, 2021.

Kubis, Adam. “Early Christian Prophetesses in the New Testament.” Polonia Sacra 28, no. 2
(2024): 7-30. https://doi.org/10.15633/ps.28201.

Lancellotti, Angelo. Apocalisse. Roma: Edizioni Paoline, 1970.

Lapple, Alfred. LApocalisse: Un libro vivo per il cristiano di oggi. 2nd ed. Translated by Edoardo
Martinelli. Parola e liturgia 7. Roma: Edizioni Paoline, 1980.

Linke, Waldemar. “‘Biaty kamyk’ (Ap 2,17b) a koncepcja madrosci i/lub falszywego proroctwa
w Apokalipsie.” Warszawskie Studia Teologiczne 14 (2001): 49-63.



28 Waldemar Linke

Linke, Waldemar. “Bég jako Ojciec Jezusa w Apokalipsie $w. Jana.” In ), Panie, Jestes Naszym
Ojcem (Iz 64, 7): Biblia 0 Bogu Ojcu, edited by Franciszek Mickiewicz and Julian Warzecha,
166-86. Rozprawy i Studia Biblijne 5. Warszawa: Oficyna Wydawnicza ,,Vocatio”, 1999.

Linke, Waldemar. Jerozolima jako micjsce i uczestnik sqdu Bozego w Apokalipsie wedfug sw. Jana.
Warszawa: Oficyna Wydawnicza ,Vocatio”, 200s.

Linke, Waldemar. “Jezdzcy Apokalipsy: sita zta czy dobra?” Karecheta 58, no. s (2014): 66-71.

Linke, Waldemar. “Verbum abbreviatum i silentium Dei u Benedykta X V1 a przedmiot i me-
toda egzegezy biblijnej.” Wroclawski Przeglad Teologiczny 32, no. 1 (2024): s—64. hteps://
doi.org/10.52097/wWpt.8471.

Lohse, Eduard. Objawienie sw. Jana: Komentarz. Translated by Tadeusz Wojak. Warszawa:
Zwiastun, 198s.

Lupieri, Edmondo. LApocalisse di Giovanni. Milano: Fondazione Lorenzo Valla. Arnoldo
Mondadori Editore, 1999.

Lukaszewicz, Adam. ARITHMOS THERIOU. Uwagi 0 Apk 13.18. Warszawa: Uniwersytet
Warszawski. Instytut Archeologii — Zaktad Papirologii, 2002.

Mathewson, David. “Verbal Aspect in the Apocalypse of John: An Analysis of Revelation s.”
Novum Testamentum 50, no. 1 (2008): 58—77.

McDonough, Sean M. YHWH at Patmos: Rev. 1:4 in its Hellenistic and Early Jewish Setting.
Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 2. Reihe 107. Tiibingen: Mohr
Siebeck, 1999.

Michniewicz, Wojciech. “A stato si¢ to wszystko, aby si¢ wypetnity Pisma’ czyli o tzw.
formutach wypelnienia u Mt 26,47-57 cz. 2.” Studia Teologiczne Bialystok, Drohiczyn
Lomza 19 (2001): 23—42.

Muchowski, Piotr. Komentarze do rekopiséw znad Morza Martwego. Biblioteka Zwojow 7.
Krakdéw: The Enigma Press, 2000.

Parchem, Marek. Ksigga Daniela. Witep, przektad z oryginatu, komentarz. Nowy Komentarz
Biblijny. Stary Testament 26. Czestochowa: Edycja Swigtego Pawta, 2008.

Podeszwa, Pawel. Paschalna pamigé o Jezusie. Studium egzegetyczno-teologiczne wyrazenia
i martyria lisou w Apokalipsie Sw. Jana. Studia i Materialy 142. Poznati: Uniwersytet im.
Adama Mickiewicza. Wydzial Teologiczny, 2011.

Podeszwa, Pawel. “Il simbolismo della cifra dieci nel’Apocalisse di San Giovanni.” Biblica et
Patristica Thoruniensia s (2012): 8s—101. https://doi.org/10.12775/ bpth.2012.004.

Quodvultdeus. Ksigga obietnic i zapowiedzi Bozych. Edited and translated by Elzbieta Kolbus.
Pisma Starochrzescijanskich Pisarzy s9. Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1994.

Rej, Mikotaj. Apocalypsis. Edited by Wojciech Kriegseisen. Warszawa: Wydawnictwo Na-
ukowe Semper, 200s.

Rotz, Carol J. “The Remedy for Vengeance: Blood in the Apocalypse.” In Listening Again to
the Text New Testament Studies in Honor of George Lyons, edited by Richard P. Thompson,
153—70. Claremont Studies in New Testament and Christian Origins. Claremont, CA:
Claremont Press, 2021.

Scherrer, Steven J. “Signs and Wonders in the Imperial Cult: A New Look at a Roman Re-
ligious Institution in the Light of Rev 13:13-15.” Journal of Biblical Literature 103, no. 4
(1984): 599—610. https://doi.org/10.2307/3260470.



Objawienie Boze w $wietle 13 rozdziatu Ksiegi Apokalipsy 29

Smith, Christopher R. “The Structure of the Book of Revelation in Light of Apocalyptic
Literary Conventions.” Novum Testamentum 36, no. 4 (1994): 373—93. https://doi.
0rg/10.1163/156853694X002.47.

Tavo, Felise. “The Structure of the Apocalypse. Re-examining a Perennial Problem.” Novum
Testamentum 47, no. 1 (200s): 47—68. https://doi.org/10.1163/1568536053602622.

Tavo, Felise. Woman, Mother, and Bride: An Exegetical Investigation Into the “Ecclesial”
Notions 0f the Apomlypse. Leuven: Peeters, 2007.

Thomas, Robert L. Revelation §-22: An Exegetical Commentary. Chicago: Moody Press, 1995.

Tipvarakankoon, Wiriya. The Theme of Deception in the Book of Revelation: Bringing Early
Christian and Contemporary Thai Cultures Into Dialogue. Claremont, CA: Claremont
Press, 2017.

Tripaldi, Daniele. Gesit di Nazareth nell Apocalisse di Giovanni: Spirito profezia e memoria.
Brescia: Morcelliana, 2010.

Tyloch, Witold Jézef. Rekopisy z Qumran nad Morzem Martwym. 2nd ed. Warszawa: Ksiazka
i Wiedza, 2001.

Vanni, Ugo. LApocalisse: ermeneutica, esegesi, teologia. Bologna: Dehoniane, 1991.

Vanni, Ugo. Apocalisse di Giovanni. Edited by Luca Pedroli. Vol. 2. Assisi: Cittadella, 2018.

Vanni, Ugo. Apocalisse e Antico Testamento: una sinossi, pro manuscripto ad uso degli studenti.
Roma: Pontificio Istituto Biblico, 1990.

Wall, Robert W. Revelation. Understanding the Bible Commentary. Peabody, MA: Hen-
drickson; Carlisle: Paternoster Press, 1995.

Williamson, Peter S. Apokalipsa sw. Jana. Translated by Aleksander Gomola. Poznan:
W drodze, 202.4.

Wojciechowski, Michal. Apokalipsa Swietego Jana. Objawienie a nie tajemnica. Nowy Komen-
tarz Biblijny. Nowy Testament 20. Czestochowa: Edycja Swigtego Pawta, 2012.

Yeates, Paul Henry. “Blaspheming Heaven: Revelation 13:4-8 and the Competition for
Heaven in Roman Imperial Ideology and the Visions of John.” Novum Testamentum s9,
no. 1 (2017): 31-s1. https://doi.org/10.1163/15685365-123 4155 4.

WALDEMAR LINKE CP (DR HAB., PROF. UKSW) - pasjonista, wykladowca na Wydziale
Teologicznym UKSW. Zajmuje si¢ Apokalipsa wg $w. Jana, pézna literatura Starego Testa-
mentu (zwl. ksiegami Tobiasza i Judyty), hermeneutykg biblijng oraz teologia Pisma Swietego.






Wroctawski Przeglad Teologiczny

Do |Wvpziat 33(2025) 1,31-56 WROCLAWSKI
TEOLOGICZNY wroctaw Theological Review x ’?ERéEgI(-SI.}gZNY

DOI: 10.52097/wpt.9095

Jadwiga Siewko

Cardinal Stefan Wyszynski University in Warsaw, Poland
siewkojadwiga@gmail.com
ORCID: 0009-0003-5765-8444

People’s Houses as Competition for God's
House in the Book of Haggai

Domy ludzi konkurencja dla domu Boga w Ksiedze Aggeusza

ABSTRACT: The article aims to characterize the expression people’s houses in the
Book of Haggai. This is a novelty against the background of previous publications,
which mainly focus on other topics, such as the temple, the figure of the prophet or
the background of Haggai’s speech. The starting point is the observation that the
author of the book more often refers to the temple by the word bayit than hékail. This
may indicate a deliberate parallel juxtaposition of people’s houses and God’s house.
This parallel juxtaposition creates a wordplay based on the different meanings of the
word bayit and may allude to 2 Sam 7. The introduction presents the background
that provides the context for Haggai’s speech. First, the results of archacological
research are analyzed to answer the question of what the construction issue was like
in Jerusalem at the time of Haggai. Then the rhetorical situation is briefly presented
with special attention to the audience to whom the call to rebuild the temple was
addressed. The first part analyzes how people’s houses are portrayed in the Book of
Haggai itself, without considering references to other books. The second part — how
the references in the Book of Haggai to David and Solomon influence the prophet’s
message and complement the characterization of the people’s houses. The book re-
peatedly uses antithesis to show that the attitude of Haggai’s audience is wrong and
they should decide to change their behavior. The state of people’s houses is contrasted
with the state of God’s house (the temple). Also, the references to David and Solomon
are intended to contrast the exemplary attitude of the kings with the bad attitude of
Haggai’s audience. All analyses lead to the conclusion that the houses in which people
live are in competition with the temple — the house of God.

KEYWORDS: house/bayiz, house of God, temple/hékil, Book of Haggai, wordplay,
prophet, antithesis, 2 Sam 7, 1 Kgs 8

ABSTRAKT: Celem artykutu jest dokonanie charakterystyki wyrazenia ‘domy ludzi’

w Ksiedze Aggeusza. Jest to zovum na tle dotychczasowych publikacji, ktére skupiaja
si¢ gtéwnie na tematach $wiatyni, postaci proroka czy tta wystapienia Aggeusza.

Licencje Creative Commons BY-SA 4.0 © Papieski Wydziat Teologiczny we Wroctawiu
BY SA



32

Jadwiga Siewko

Punktem wyjscia jest obserwacja, ze autor ksiegi znacznie czeéciej okresla $wiatynie
stowem bajit niz hékal. Moze to $wiadczy¢ o celowym paralelnym zestawieniu do-
méw ludzi i domu Boga, ktére tworzy gre stéw oparta na réznych znaczeniach stowa
bajit i moze nawigzywaé do 2 Sm 7. We wstepie przedstawiono kontekst wystapienia
proroka Aggeusza: przeanalizowano wyniki badan archeologicznych, aby odpowie-
dzie¢ na pytanie, jak przedstawiata si¢ kwestia budownictwa w Jerozolimie w czasach
Aggeusza, oraz przedstawiono sytuacj¢ retoryczng ze szczegélnym uwzglednieniem
stuchaczy, do ktérych kierowane bylo wezwanie do odbudowy $wiatyni. W pierwszej
czesci artykulu przeanalizowano, jak domy ludzi zostaly ukazane w samej Ksigdze
Aggeusza, w drugiej zbadano, jak nawiazania w Ksiedze Aggeusza do postaci Dawida
i Salomona wplywaja na przekaz proroka ijak uzupelniaja charakterystyke doméw
ludzi. Stwierdzono, ze w ksigdze zostata wielokrotnie wykorzystana antyteza, aby
wykazad, ze postawa stuchaczy Aggeusza jest niewlasciwa i powinni podjaé decyzje
o zmianie postgpowania. W ksiedze przeciwstawiony zostat stan, w jakim znajduja si¢
domy ludzi, stanowi, w jakim znajduje si¢ dom Boga ($wiatynia). Ponadto ustalono,
ze réwniez nawiazania do Dawida i Salomona majg na celu przeciwstawienie sobie
godnej nasladowania postawy kréléw izlej postawy stuchaczy proroka Aggeusza.
Przeprowadzone badania prowadza do wniosku, ze domy, w kt6érych mieszkaja ludzie,
stanowia konkurencj¢ dla $wiatyni — domu Boga.

SEowA KLUCZOWE: dom/bajit, dom Boga, $wiatynia/hékail, Ksigga Aggeusza, gra
stéw, prorok, antyteza, 2 Sm 7, 1 Kl 8

Introduction

he message of the prophet Haggai revolves around the call to rebuild the
temple. The author of the book made use of three words for the temple:’

bayit (with various complements) hékal and magém. The most frequent term to
designate the temple is bayit; it was applied eight times (1:2, 4, 8, 9, 145 2:3, 7, 9).

All quotations in Hebrew are taken from Biblia Hebraica Stuttgartensia, sth ed. (Stuttgart:
Deutsche Bibelgesellschaft, 1997). The vocalized transcription follows The SBL Handbook
of Style, 2nd ed. (Atlanta, GA: SBL Press, 2014).

In Hag 1:9 the word bayir appears three times: there is no doubt that in the second in-
stance it means the temple (God says: yz'an béti), and in the third the houses of the people
(’7s lebété), while the first occurrence (wahibeé tem habbayit) has been debated by scholars.
Some believe that it refers to a temple, see e.g. Odil Hannes Steck, “Zu Haggai 1 2—11,”
Zeitschrift fir die alttestamentliche Wissenschaft 83, no. 3 (1971), 370, n. 46, hetps://doi.
org/10.1515/2atw.1971.83.3.355; Peter R. Ackroyd, Exile and Restoration: A Study of Hebrew
Thought in the Sixth Century B.C. (Philadelphia, PA: Westminster John Knox Press, 1968),
158; Friedrich Peter, “Zu Haggai 1:9,” Theologische Zeitschrift 7, no. 2 (1951), 150—s1; while
others, that about the dwelling place of the people, see David L. Petersen, Haggai and Ze-
chariah 1-8: A Commentary, Old Testament Library (Philadelphia, PA: Westminster Press,
1984), 52; Hans Walter Wolff, Haggai: A Commentary, trans. Margaret Kohl (Minneapolis,



People's Houses as Competition for God's House in the Book of Haggai 33

The term hékil occurred twice (2:15, 18), while m446m only once (2:9).” It seems
that the author of the Book of Haggai chose the word bayit to denote the tem-
ple deliberately and used it with greater frequency in the first part of the book.*
Firstly, this was in order to show more clearly the contrast between the house of
God and the houses of the inhabitants of the province of Yehud. He would not
have achieved such a clear antithesis if he had referred to God’s dwelling place
with a different word, e.g. hékal’? Secondly, with a wordplay based on different

MN: Augsburg Publishing House, 1988), 46; John Kessler, 7he Book of Haggai: Prophecy
and Society in Early Persian Yehud, Supplements to Vetus Testamentum o1 (Leiden: Brill,
2002), 137; Henning Reventlow, Aggeo, Zaccaria e Malachia, trans. Franco Ronchi, Antico
Testamento 25 (Brescia: Paideia, 2010), 31; Pieter Adriaan Verhoef, The Books of Haggai and
Malachi, The New International Commentary on the Old Testament (Grand Rapids, MI:
W.B. Eerdmans, 1987), 71; Vincenzo Moro, Aggeo: I/ coraggio della rinascita, Studi biblici
(Bologna: EDB, 2023), 103. Most of the cited scholars favor the second option because it
fits the context, due to the reference to verse 6, see Mark J. Boda, Haggai, Zechariah, NIV
Application Commentary (Grand Rapids, MI: Zondervan, 2004), 92. John Robert Barker,
however, does not even note this problem, taking it for granted that it refers to the dwelling
place of the people, see John Robert Barker, Disputed Temple: A Rhetorical Analysis of the
Book of Haggai, Emerging Scholars (Minneapolis, MN: Fortress Press, 2017), 175. This is
the interpretation that has been adopted for the purposes of this article. Another solution
is given by Jieun Kim, who claims it denotes “an agricultural storage facility”, see Jieun
Kim, Jerusalem in the Achaemenid Period: The Relationship between Temple and Agriculture
in the Book of Haggai (Oxford, UK: Peter Lang, 2016), 179. Such an interpretation is not
contrary to the belief that bayit should be construed as people’s houses, since the term can
mean a household in a broader sense, not just a residential building.

Marek Parchem, “Znaczenie i funkcje $wiatyni w ksiedze Aggeusza [Meaning and Functions
of the Temple in the Book of Haggail,” Collectanea Theologica 82, no. 4 (2012), 56—57; he
points out that maqém (‘place’) in the biblical tradition denotes, among other things,
various sanctuaries in the stories of the patriarchs, as well as the temple in Jerusalem itself,
and thus carries connotations related to the theology of the temple in Jerusalem as the
place chosen by God to worship His Name.

It should be noted that referring to a temple with the word ‘house’ was something natural
and common in the ancient Near East, and thus also in the biblical tradition, see Roland
de Vaux, Institutions militaires, Institutions religieuses, vol. 2 of Les Institutions de [’Ancien
Testament (Paris: Cerf, 1960), 105; Michael B. Hundley, Gods in Dwellings: Temples and
Divine Presence in the Ancient Near East, Society of Biblical Literature. Writings from the
Ancient World Supplements 3 (Atlanta, GA: Society of Biblical Literature, 2013), 131, 13 4.
Thus, the originality of the author of the Book of Haggai lies not in the mere use of the
term bayit to designate a temple, but in the fact that he used the term to create rhetorical
figures and literary references that were intended to further emphasize the message of the
book and thus increase the power of persuasion.

hékal, apart from the meaning ‘a temple’, it also denotes ‘a palace’ without the sacred conno-
tations, see Vaux, Institutions militaires, 10s; Parchem, “Znaczenie i funkcje $wiatyni,” s5—56.



34 Jadwiga Siewko

meanings of the word bayit — ‘house’ (of God, i.e. temple), ‘house’ (dwelling,
residence) — he made a reference to 2 Sam 7 with a similar device.

Additionally, the Book of Haggai contains several references — more and
less direct — to the construction of the first temple by Solomon. It seems that
the author referred to David and Solomon intentionally in order to make his
message complete and more powerful to his audience.

The objective of this paper is to explore the topic of houses inhabited by
people and to demonstrate how the rhetorical devices and references to 2 Sam 7
and 1 Kings (especially 1 Kgs 8) affect the literary imagery of houses in 1:4, 9(x2)
and the people living in them. However, in order to make the characterization
more complete, the background will first be outlined — what archaeology tells
us about Jerusalem and the province of Yehud in the early Persian period, and
what can be learned from the book itself about the rhetorical situation.®

Jerusalem in the early Persian period

It is likely that Jerusalem remained demolished and uninhabited throughout
the whole Babylonian exile. It was only at the beginning of the Persian period
that it was settled again.” However, archaeological data on Jerusalem from the
Persian period are quite scarce. The buildings discovered are limited to the
City of David.’ It is estimated that Jerusalem at that time was inhabited by

However, the accumulation of this term would not have had the effect of creatinga connotation
with people’s houses that could not be described as ‘palaces’.

Given that the main focus of the analysis is the people’s residential houses and not the
temple, the side topics will not be explored in depth, leaving room for further research.
Oded Lipschits, “Demographic Changes in Judah between the Seventh and the Fifth
Centuries B.C.E.)” in Judah and the Judeans in the Neo-Babylonian Period, ed. Oded Lip-
schits and Joseph Blenkinsopp (Winona Lake, IN: Eisenbrauns, 2003), 333-34; Oded
Lipschits, “Between Archacology and Text: A Reevaluation of the Development Process of
Jerusalem in the Persian Period: A Reevaluation of the Development Process of Jerusalem
in the Persian Period,” in Congress Volume Helsinki 2010, ed. Martti Nissinen, Supplements
to Vetus Testamentum 148 (Leiden: Brill, 2012), 147.

For more on archacological finds see Kenneth A. Ristau, Reconstructing Jerusalem:
Persian-Period Prophetic Perspectives(Winona Lake, IN: Eisenbrauns, 2016), 14—21; Oded
Lipschits, “Persian Period Finds from Jerusalem: Facts and Interpretations,” in Perspectives
on Hebrew Scriptures VI: Comprising the Contents of Journal of Hebrew Scriptures, Vol. g,
ed. Ehud Ben Zvi, Perspectives on Hebrew Scriptures and its Contexts 7 (Piscataway, NJ:
Gorgias Press, 2010), 430-39.



People’s Houses as Competition for God's House in the Book of Haggai 35

between 400-500° or 1000-1250 people.” These figures refer to the Persian
period in its heyday, but at its beginning, when people were just beginning to
settle, there may have been even fewer inhabitants, as Jerusalem was only a small
settlement.” The whole province of Yehud was also very sparsely populated. It is
estimated that barely 15,000-30,000 people lived there, which was 3 or 4 times
less than before the exile.” So although the Ezra and Nehemiah stories suggest
a mass return of exiles to Judea, this is reflected in no significant archacological
developments, so it is more likely that only small groups returned from exile
over an extended period of time.”

Although the extant remains of the buildings are small, they are accessible
and indicate that construction was indeed taking place at that time, so the
accusations made by Haggai that people tend to build their own houses and
neglect to build the temple sound plausible. Estimates of the population of
Jerusalem and the province indicate that the number of people was low, so
also the scarcity of workers may have affected the neglect of temple rebuilding."

Rhetorical situation

The Book of Haggai represents a rare case of a book whose major part is made of
oratorical forms. The composition of this book can be divided into the follow-
ing sections: Hag r:1—11 — the first speech together with the opening formulas;
Hag 1:12—15 — the narrative; Hag 2:1-9 — the second speech; Hag 2:10-19 -
the third speech; Hag 2:20-23 — the fourth speech. Particular speeches are
° Israel Finkelstein, “Jerusalem in the Persian (and Early Hellenistic) Period and the Wall
of Nehemiah,” Journal for the Study of the Old Testament 32, no. 4 (2008), 507, https://
doi.org/10.1177/0309089208093928.

Lipschits, “Persian Period Finds from Jerusalem,” 4 40. Some scholars provide much higher
numbers, but these should be rejected, given the sparse archaeological findings. Examples
of such inflated estimates are given by Lipschits, “Persian Period Finds from Jerusalem,”
423-24.

Lester L. Grabbe, Yehud: A History of the Persian Province of Judah, vol. 1 of A History of
the Jews and Judaism in the Second Temple Period, Library of Second Temple Studies 47
(London: T&T Clark, 2004), 274.

Finkelstein (“Jerusalem in the Persian,” s07) supports the lower number (15,000), Lipschits
(“Demographic Changes in Judah,” 364), the higher (30,000) and Charles E. Carter (7he
Emergence of Yehud in the Persian Period: A Social and Demographic Study, Journal for
the Study of the Old Testament Supplement Series 294 [Sheffield: Shefhield Academic
Press, 1998], 202), the middle value (20,000).

Lipschits, “Demographic Changes in Judah,” 365.

Grabbe, Yehud, 284.



36 Jadwiga Siewko

distinguished by formulas that refer to the dates from the reign of Darius 1.” It
can be said that Hag 1:12—15 is an exception because it is not an oratorical form
intended to persuade the listeners to change their behavior, but it is a narrative
that reports how the prophet’s exhortation brought about a change in people’s
attitudes. Thus, both formulas that specify the time and the narrative section
indicate that the prophet was acting at a given time" and that his speeches had
a noticeable effect on changing the behavior of specific people.

The first speech reveals that the reason why Haggai started prophesying
was the neglect in the temple rebuilding. It is solely in this first speech, when
the prophet presents the case, that the temple is juxtaposed with the dwelling
houses. It is clear from the introductory formula of the first speech (Hag 1:1)
that the prophet is addressing the secular leader, Zorobabel, and the religious
leader, the high priest Joshua; however, according to Hag 1:12, 14 the actual
addressees of Haggai’ message were not only the leaders but also the common
people. Lloyd F. Bitzer points out that the real recipients of the rhetorical speech
are only those who by changing their decisions have a real impact on the change
of the situation.” The indication that both the leaders and the ordinary people
changed their behavior thanks to the prophet’s message shows that it was also
dependent on them whether the state of the temple would change.

People’s dwelling houses in Haggai

Bayit as a term for the houses in which people dwell appears only three times
and always in contrast to the house of God. Thus, the people’s houses are
characterized not only by what is mentioned about them directly, but also by
their antithetical relation to the house of God.

¥ Richard A. Taylor and E. Ray Clendenen, Haggai, Malachi, New American Commentary

21A (Nashville, TN: Broadman & Holman, 2004), 104.

His speeches are dated 29.08.520, 21.09.520, 17.10.520 and 18.12.520 BC. See Carol L. Meyers
and Eric M. Meyers, Haggai, Zechariah 1-8: A New Translation with Introduction and
Commentary, The Anchor Bible 25B (Garden City, NY: Doubleday, 1987), xlvi.

“It is clear also that a rhetorical audience must be distinguished from, a body of mere
hearers or readers: properly speaking, a rhetorical audience consists only of those persons
who are capable of being influenced by discourse and of being mediators of change.” (Lloyd
F. Bitzer, “The Rhetorical Situation,” Philosophy & Rbetoric 1, no. 1 [1968), 1-14).

16

17



People’s Houses as Competition for God's House in the Book of Haggai 37

Bayitin Hag 1:4

The first time the word bayit in relation to buildings inhabited by people appears
is in Hag 1:4: “Is it time for you to dwell in your paneled houses while this house
lies in ruins?”'® This sentence directly alludes to Hag 1:2, where God reproaches
the people for their wrong attitude towards His house: “This people has said:
Now is not the time to rebuild the house of the Lord.” The sentence from Hag
1:2 and the first part of Hag 1:4 are thus part of the antithetical parallelism:

[it] is not the time ((6° ‘et-bé’) — it is time for you (ha'ét lakem ’attem);
the time to rebuild the house of the Loro (‘et-bét yhwh léhibbandt) — to dwell
in your houses (lasebet be“bdttékem).19

The time to rebuild the temple is paralleled to the time to start dwelling — in
order to occupy the houses, people have to first build them. Likewise, the
purpose of building the house of the Lord is to dwell in it. So although two
different verbs have been used for the house of God (b4rn4) and the houses of
people (yasab), they are closely related.

Verses 2 and 4 are contrasted to show that people have time, but not for
what God expects of them; they spend time on their own affairs and not on
the affairs of God.” Their focus on themselves at the expense of God is further
emphasized in verse 4 by the use of a rhetorical qucstion.21 Barker notes that if,
instead of a question, there had been a simple statement here: “You have houses
and I do not”, the power of persuasion would be lessened.”” We might add that
also the contrast between the state of the houses and the different attitude of
the people towards their houses and the house of God would have been less
emphasized. The above contrast is also shown by the redundancy of the suffix
corresponding in Indo-European languages to the possessive pronoun of the

Bible quotations in English after the New American Bible, Revised Edition, unless stated
otherwise.

Picter Adriaan Verhoef (7he Books of Haggai and Malachi, 21) gives more parallels, not
only between the verses, but also within them.

Kenneth M. Craig claims: “The issue is not lack of time; priorities are skewed.” (Kenneth
M. Craig, Asking for Rbetoric: The Hebrew Bible’s Protean Interrogative, Biblical Interpre-
tation Series 73 [Boston: Brill, 2005], 193).

See Craig, Asking for Rhetoric, 193; Kessler, The Book of Haggai, 128; Taylor and Clendenen,
Haggai, 122; Boda, Haggai, 89.

Barker, Disputed Temple, 160-61.

20

21

22



38 Jadwiga Siewko

second person plural (likem, ‘attem, bébattékem), which stands in opposition
to the temple (habbayit hazzeh).”

In verse 4, the contrast between the people’s houses and the house of God
is also shown in the epithets used: the houses inhabited by men are defined by
the word sépsinim and the house of God by haréb. The root spz means ‘to cover’,”*
but depending on the context it can be translated in two different ways: (1) to
roof, to cover with a roof — in this case, God would indicate that the houses
of the people have been finished;” (2) to panel, to cover with wood — such
a translation would indicate that the house is additionally decorated with wood,
and therefore luxurious.” Scholars disagree which translation is appropriate:
on the one hand, the root spn proves that the temple and palace (1 Kgs 6:9;
7:3, 7) of both Solomon and Jehoiakim (Jer 22:14) were finished with cedar
wood, so in this verse it could also indicate that the houses of the people were
lavishly decorated;”” on the other hand, the prophet speaks of poor harvest
(Hag 1:6, 9), which could signal overall poverty and lack of means to richly
decorate the buildings.28 However, whichever translation we adopt, it is clear
that this epithet is meant to indicate that the people’s houses are in a much
better condition than the house of God.”

B See Boda, Haggai, 89; Kessler, The Book of Haggai, 104, n. 8; Taylor and Clendenen, Haggas,

122-23; Craig, Asking for Rhetoric, 192.

David J.A Clines and John F. Elwolde, eds., Stn-Tiw, vol. 8 of The Dictionary of Classical
Hebrew (Sheffield: Shefhield Academic Press, 2011), s.v. spz.

This interpretation is supported by Steck, “Zu Haggai 1 2—11,” 362; Wolff, Haggai, 42;
Meyers and Meyers, Haggai, 23; Kessler, The Book of Haggai, 128.

This interpretation is supported by Robert L. Alden, Daniel and the Minor Prophets,
ed. Frank E. Gabaelein, The Expositor’s Bible Commentary 7 (Grand Rapids, MI: Zon-
dervan, 1985), s81; Ackroyd, Exile and Restoration, 1ss; Petersen, Haggai, 48; Ralph L.
Smith, Micah-Malachi, Word Biblical Commentary 32 (Waco, TX: Word Books, 1984),
153; Moro, Aggeo, 94; Elie Assis, “Composition, Rhetoric and Theology in Haggai 1:1-11,”
in Perspectives on Hebrew Scriptures IV: Comprising the Contents of Journal of Hebrew
Scriptures, Vol. 7, ed. Ehud Ben Zvi, Perspectives on Hebrew Scriptures and Its Contexts
4 (Piscataway, NJ: Gorgias Press, 2008), 314-1s.

Moro, Aggeo, 94.

Kessler, The Book of Haggai, 128. A counter-argument to John Kessler’s view might be that
in the Book of Haggai, lack of harvest and poverty is a consequence of taking care of one’s
houses and neglecting God’s house, so it is possible that the people managed to artfully
finish their houses at the expense of building the temple, which led to lack of blessing and
poverty.

They take a neutral position, accepting both possibilities: Boda, Haggai, 89; Taylor and
Clendenen, Haggai, 123—2.4; Verhoef, The Books of Haggai and Malachi, s9; Barker, Disputed
Temple, 160, n. 73.

24

25

26

27
28

29



People's Houses as Competition for God's House in the Book of Haggai 39

Various interpretations were also put to the adjective paréb. Scholars argue
whether the author wanted to emphasize the very state of destruction or rather
the associated state of abandonment, of being forgotten by all.** Some note
that the temple complex was not necessarily completely demolished at the
time; it is more likely that hdréb indicates that the temple (habbayit hazzeb) is
uninhabited both by God,” and by humans (they failed to take up rebuilding
it). Barker argues in favor of a different interpretation.32 According to him,
baréb in this verse indicates destruction, since the destroyed house of God is
contrasted with the completed people’s houses. It is in verse 9 that the term
takes on the nuanced meaning of ‘unattended’, where it stands in opposition
to the ‘attended’ people’s houses. The above distinctions do not seem to have
much relevance, since the contrast exists both between being destroyed (whether
completely or only in part) and being completed (whether with luxurious or
simple finishing), and between being unattended and being inhabited, since
destruction is associated with the fact that God cannot dwell there, while

people dwell (yisab) in their completed houses.

Bayit in Hag 1:9b

The next two occurrences of the word bayit in relation to people’s houses appear
in verse 9: in the first part of it (v. 9a: wahibé'tem habbayir — “you brought
home”) and in the second (v. 9b: wéattem rasim ’is [ébété — “and you run,
each to his own house?). There are several parallels in the second part of this
verse (v. 9b) to the verse 4 just discussed. Therefore, first we will discuss these
similarities, and only then will we return to verse 9a and finally discuss verse 9
as a whole.

Both verse 4 and verse 9b begin with a question (v. 4: haét; v. ob: ya'an meb).**
Besides, in both of them one can notice the co-occurrence of terms bayit and
" This discussion is presented in Kessler, The Book of Haggai, 129; Taylor and Clendenen,
Haggai, 124-25.

Meyers and Meyers, Haggai, 23—2.4; Kim, Jerusalem in the Achaemenid Period, 166.
Barker, Disputed Temple, 177.

Own translation.

Assis (“Composition, Rhetoric and Theology,” 315) argues that both questions are rheto-
rical. In contrast, Barker (Disputed Temple, 175) insists that the question from verse 9b
is not entirely rhetorical, as God immediately answers it, and rhetorical questions do not
require an answer. See also Kessler, The Book of Haggai, 112. However, in the light of clas-
sical rhetorical theory, a question the speakers ask in order to answer it themselves is also
a rhetorical question, see Heinrich Lausberg, Handbook of Literary Rhetoric: A Foundation

31
32
33
34



40 Jadwiga Siewko

baréb and the emphasis on the second person plural (‘a¢ter).” Elie Assis notes
that these verses make a chiasm — in verse 4 the houses of the people appear
first and then the house of God, and in verse 9b the order is reversed.” He
presents the chiastic structure of both verses as follows:

a(1) Isit atime for you yourselves ['attem] to live in your paneled houses,
[bébattékem]
b (2) while this house lies in ruins? [wehabbayit...haréb)

b" (1) Why? says the LORD of hosts. Because my house lies in ruins, [béti... hdaréb]
a' (2) while all of you [we’attem] hurry off to your own houses [lébété].37

Generally speaking, it can be said that in both verses it is shown how people
take care, devote time to their own houses and at the same time neglect the
house of God.*® Although the activity of the people towards their houses is
shown differently: in verse 4 they are passive, because they sit (y4s26) in their
houses, and in verse 9b they are active, because they run (ris) to them,” both
images show that the people focus on their houses and neglect the temple.
Through the similarities discussed above, the verbs in verse 4 and verse 9b
form compositional bracketing, thus showing that verses 4-9 constitute a whole.*
Thus, all verses 4 to 9 should be thematically related, and although verses 58
do not explicitly contain a comparison between the houses of men and the

for Literary Study, ed. David E. Orton and R. Dean Anderson, trans. Matthew T. Bliss,
Annemicek Jansen, and David E. Orton (Leiden: Brill, 1998), § 766, § 771.
The similarity that results from the same terms is noted by Kessler, The Book of Haggai, 112;
Craig, Asking for Rhetoric, 198, while the emphasis on the second person plural is noted
by Meyers and Meyers, Haggai, 29—30.
Comparing these verses, Assis (“Composition, Rhetoric and Theology,” 317) refers to verse
4 and verse 9; however, as we have already noted, in this verse bayit (house) as the dwelling
of the people appears twice, so it is necessary to specify which part of the verse is meant.
Assis, “Composition, Rhetoric and Theology,” 315. The author gives both verses in Hebrew
and English, but here only the English version is given, along with the author’s emphasis
and, in square brackets, the transcribed Hebrew words that make the chiasm. The letters
“a, b, b’, 2”7 were added to clarify the chiasm structure.
Kessler, The Book of Haggai, 112; Wolff, Haggai, 47; Craig, Asking for Rhetoric, 198.
Assis, “Composition, Rhetoric and Theology,” 317. He also notes that the author of the
Book of Haggai draws on the common contrast between hilak and ris by exaggerating
and substituting walking for running.
Meyers and Meyers, Haggai, 30.

35

36

37

38
39

40



People's Houses as Competition for God's House in the Book of Haggai 41

house of God, their analysis, as well as the reference to the entire content of the
Book of Haggai, should help better understand the message of verses 4 and 9."

Bayit in Hag 1:9a and parallels throughout the whole book

The first part of verse 9 is a summary of what has already been said in verse 6 —
the work of the people does not bring about the desired effect.” In addition,
the verses are linked by the same repeated words: ‘much’ (barbeh) — ‘lictle’
(mé d1).* Verse 6 enumerates five actions that people undertake for themselves.
This enumeration shows that whatever people do, they do it out of concern
for themselves, whereas they do nothing for God. It is noteworthy, however,
that their actions are ordinary actions, not differing from the actions taken
by other people in their era, which are aimed at sustaining life, rather than
living in luxury.*

If we consider all occurrences of people’s houses from the perspective of
verse 6, we can say that bayit does not necessarily mean the building alone,

P . . . . . .
The word bayit appears in verse 8 to denote temple, but it is not directly juxtaposed with

the houses of people, as it is in verse 4 and verse 9. However, such a comparison exists, but
in a wider context.

Wolfl, Haggai, 47.

Boda, Haggai, 92; Wolfl, Haggai, 47.

There are different interpretations of the third stich (clause): (i) people drink but do not
quench their thirst, (ii) people drink but are unable to get intoxicated because they have
too little of the alcoholic beverage. The former interpretation can be supported by the fact
that previous verses include a reference to food that does not satiate, and the latter by the
fact that throughout the Bible 7447 means ‘to be drunk’, if only in a metaphorical sense,
see Clines and Elwolde, Sin-Tiw, sv. skr. This can also be seen in places where the verbs
satah and s@kar occur side by side; they mean ‘to drink” and ‘to get drunk’, rather than ‘to
drink’ and ‘to quench thirst’, e.g. Gen 9:21; 2 Sam 11:13; Cant s:1; Jer 25:27. Furthermore, the
stem skr used as a noun (sékar) denotes a fermented drink, not any drink, see Clines and
Elwolde, Sin-Tiw, sy. sékar. So more arguments support the interpretation of this antithesis
as an inability to get drunk. Nevertheless, many commentators favor an interpretation
of $akar as ‘quenching thirst’, see Boda, Haggai, 9o—91; Kessler, The Book of Haggai, 105;
Kim, Jerusalem in the Achaemenid Period, 168; Ferdinando Luciani, “Il verbo $akar’ in
‘Aggeo’ 1,6, Aevum 46, nos. 5/6 (1972), 498-so1; Petersen, Haggai, 49—s0; Taylor and
Clendenen, Haggai, 126; Verhoef, The Books of Haggai and Malachi, 61; Wolff, Haggai, 28.
In contrast, authors that construe the antithesis as ‘intoxication” include: Alden, Daniel
and the Minor Prophets, s81; Barker, Disputed Temple, 165; Meyers and Meyers, Haggai,
26; Moro, Aggeo, 96. Meyers and Meyers, Haggai, 26 note that at that time getting drunk
did not have such negative overtones as it does today.

42
43
44



42 Jadwiga Siewko

but man and his affairs.* Similarly, the house of God may denote not only
the temple alone, but God himself and his affairs. Verse 6 and 9a show how
much people do for themselves and yet their work does not yield the expected
results. In verse 9a the reason behind it is clearly given for the first time: God
no longer helps them, rather actively hinders their work, blowing away (zipab)
their poor harvest.”® The people try to bring the harvest home, they want to fill
their houses with it, but God makes the house remain empty. We can see here
an announcement of Hag 2:7, where God says: “I will fill this house with glory”
(mille’ti “et-habbayit hazzeh kabod). Whether we understand glory (kabéd) as
material riches or God’s presence,” these verses show that it is contingent on
God whether the house is empty or full.

Further on, in Hag 1:11, God explicitly admits that He is the cause of the peo-
ple’s material hardship. The author uses a wordplay on the stem hrb. The people
allow His house to be hiréb (vv. 4 and 9), so He calls for horeb (v. 11) on anything
that could give the people any benefit. One may be surprised by the dispro-
portion — one small, limited place is forgotten, and as a consequence God not
only affects large areas of land with drought and destruction, but also renders
any work of the people fruitless. However, the further parts of this book reveal
that this disproportion can also be seen in a reversed situation; when people
decided to put some effort into rebuilding the house of God, He came to bless
their work (2:15-19).

Verses 1:6, 9; 2:7, 15-19 demonstrate that in order for people’s work to be fruit-
ful and for them to meet their basic needs, God must bless them, and God will
bless them when they take care of His house, that is, His affairs and God
Himself.

45 . . .
The word bayit has a broad meaning. It denotes not only house as a physical structure,

but also more broadly as a household, a place of residence in general, e.g. by the dead, i.c.
a grave; it also denotes people who are connected by blood ties (family, lineage, ancestry), see
David J.A Clines and John F. Elwolde, eds., Bér-Waw, vol. 2 of The Dictionary of Classical
Hebrew (Shetheld: Sheffield Academic Press, 1995), s.v. bayit. Kessler (Book of Haggai, 138)
interprets it as a synecdoche.

God’s action of blowing (Clines and Elwolde, Sin-Tiw, s.v. nph) demonstrates the power
of God, who does not need to exert any effort to thwart the plans of humans.

Kessler, The Book of Hagga, 181.

46

47



People’s Houses as Competition for God's House in the Book of Haggai 43

Bayit in Hag 1:9

It was already mentioned in the introduction to this article that in verse 9 the
word bayit occurs three times — twice to denote the people’s houses and once
to denote the house of God. Taking just this word into consideration, this verse
can be rendered as follows:

And what you brought home, | blew it away.
Why? — oracle of the Lord of hosts — Because my house lies in ruins,
while you run, each to his own house.*®

wahdbé ' tem habbayit wendapahti bé
ya‘an meh né€'am yhwh séba 6t ya'an béti ‘dser-ha’ haréb
wéattem rasim ’is lebété

It is noticeable that the house of God is placed in the center of the text and
the houses of the people on the outside, which creates an envelope structure
with a central element and its bracketing. This structure shows the actions
that people perform in relation to their houses in a parallel way: you brought
(wahibé’tem) — you run (‘attem rasim). Both activities express a movement
directed towards each person’s home, so again the involvement of people in
their own affairs is accentuated.

This bringing and running of people to their houses may allude to verse s
and verse 7. The phrase appears there: Simi lébabkem ‘al-darkékem - literally,
“put your heart in your ways.” The phrase “put your heart” (sim leb/lébab)
means, among other things, ‘take note of’, ‘take into consideration’.* By con-
trast, ‘way’ (derek) means metaphorically a manner of doing things.*® Scholars
wonder whether this refers only to reflection on one’s conduct or also to the
fruits of this conduct, i.e. the failure to produce crops.51 Regardless of the exact
meaning of the idiom, we can see in the word ‘way’ a reference to the activity
of people heading to their own houses — bringing [crops] and running. In this

48 .
Own translation.

Barker (Disputed Temple, 164) quotes examples of this usage, c.g. Job 1:8; 2:3.

Walking in someone else’s ways (or way) means to imitate them in good or bad conduct,
e.g. 1 Sam 8:3, 55 1 Kgs 15:26; 22:53; 2 Kgs 22:2; 2 Chr 11:17; 21:12-13; Prov 1:155 2:20. Par-
ticularly noteworthy is the phrase “walk in the ways of the Lord”, which means to keep
His commandments, to do His will, as opposed to walking in one’s own ways, e.g. 1 Kgs
8:58; 11:33.

Kessler, The Book of Haggai, 131; Barker, Disputed Temple, 16 4.

49
50

51



44 Jadwiga Siewko

case, we could express the phrase with the words: “Consider/reflect on how
you are proceeding! Where do your paths lead you? To the house of God or
to your house?” In verse s and verse 7 God, through the prophet, calls on the
people to consider where their ways lead them, and in verse 9 he himself says
what conclusion the people should come to: their ways lead each of them to
their own house, instead of to the house of God.

In verse 9 it is also noticeable that bayit is each time in the singular, although
in verse 4 the houses of people are expressed in the plural (bébartékem), so here
too the author may have used the plural. It seems that the use of the singular, as
well as the addition of possessive suffixes, is intended to highlight the contrast
between the house of God defined as ‘my house’ (bé#7) and the house of every
man defined as ‘his house’ (/¢hé6). The contrast is stronger than in verse 4,
because no longer is one house juxtaposed with many houses, but one house
with another one: the house of God is contrasted with a house of a particular
person. This stylistic device draws attention to the individual responsibility of
each person for the state of the house of God (haréeb).

Bayit in Hag 1:4, 9(x2) versus the call to action from 1:8

In the preceding paragraphs, we could see that every time a house of the people
appears in the text, it is accompanied by a verb, expressing what the people do
in relation to their houses. People:

— live in their houses (v. 4 — yasab),

= bring [crops] to their households (v. 9a — 44" in hiphil),

— run, each to his own house (v. 9b — 74s).

By contrast, in verse 8, considered by most commentators to be the most
important sentence of the entire section,”” God tells them to:

— ascend, climb up the mountains (4/4),

= bring timber (64" in hiphil),

— build [His] house (bina).

Commentators define the boundaries of this section and its structure differently, and some
do not discuss the structure at all. However, those who isolate the structure mostly agree
that verse 8 is a culmination, e.g., J. William Whedbee, “A Question-Answer Schema in
Haggai 1: The Form and Function of Haggai 1:9-11,” in Biblical and Near Eastern Studies:
Essays in Honor of William Sanford Lasor (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1978), 188 and
Kessler, The Book of Haggai, 108, 111 (vv. 2—11 as a unit); Assis, “Composition, Rhetoric
and Theology,” 311 (vv. 4-11 as a unit).



People's Houses as Competition for God's House in the Book of Haggai 45

The actions that people perform towards their own houses are parallel to
those actions that God expects of them. We noted earlier that dwelling is
closely related to building, because one can only dwell in what has been built,
and one builds in order to dwell. Bringing (64 in hiphil) is expressed in exactly
the same form (wahibé tem). Running, like ascending, expresses a movement
that implies a greater effort than simple walking (halak). So God calls people to
undertake the same or similar actions towards His house that they undertook
for themselves.

People’s own houses become a competition with God’s home, because at
a time when God expects them to take care of His home, they take care of their
houses. The problem is not material resources or lack of skills. The juxtaposition
of the activities that people undertake in relation to their houses with what
God expects them to do shows that God wants people to do for Him what they
do for themselves, which is what they are capable of doing. So rebuilding the
house for God is within their capacity. On the other hand, as Hag 1:2 shows, it
is disputable what people should actually devote their time to: their house and
their affairs (that is what people find proper) or God’s house and His affairs
(that is what God claims is right).

The Book of Haggai versus 2 Sam 7 and 1 Kings

The Book of Haggai contains numerous references to other books or, more
broadly, biblical traditions.” For the purposes of this paper, which explores the
relationship between the building of a house for God and the houses of the
people, the most relevant passages seem to be those in 2 Sam 7 and 1 Kings,
which refer to both the building of the first temple and the building of the
royal palace. Furthermore, in 2 Sam 7 there is a similar wordplay on bayitz, as
in Haggai. Thus, 2 Sam 7 will first be analyzed for the occurrence of the word
bayit, and the conclusions will be compared with the above analysis of Haggai.
The similarities between 1 Kings, especially 1 Kgs 8, and Haggai will then be
discussed. Among these similarities, references to 2 Sam 7 will sometimes be
included, as sometimes a given motif appears in all three books.

53 . . .
Michael R. Stead enumerates potential references to covenantrelated texts, see Michael

R. Stead, Haggai, Zechariah, and Malachi: Return and Restoration: An Introduction and
Study Guide, T& T Clark Study Guides to the Old Testament (London: T&T Clark, 2021),
25-26. In contrast, Rimon Kasher explores references to the Book of Ezekiel, see Rimon
Kasher, “Haggai and Ezekiel: The Complicated Relations between the Two Prophets,”
Vetus Testamentum 59, no. 4 (2009), 556—82.



46 Jadwiga Siewko

Bayitin 2 Sam 7

In 2 Sam 7, the word bayit appears 15 times: twice to denote David’s dwelling
house (vv. 1, 2), four times to denote God’s house — the temple (vv. 5, 6, 7, 13)
and nine times to refer to David’s family — the lineage from which he descen-
ded and to his descendants who will be his successors to the throne (vv. 11,
16, 18, 19, 25, 26, 27, 29[x2]). In the above juxtaposition, it can be seen that the
different understandings of the word bayir divide the text of 2 Sam 7 into three
parts: first bayit as the house of David, then as the house of God, and finally
as family.”* The information that the house of David had been built occurs
only in the first two verses and then the house of God comes to the fore. The
transition from one house to the other is made by means of an antithetical
parallelism in verse 2:

I dwell in a house of cedar (‘anokr yéséeb bebét *drazim)
but the ark of God dwells within tent curtains® (wa'drén ha'élohim yoséb bétok

AC A

hayri*a).

The juxtaposition of David’s and God’s dwelling conditions highlights the
contrast between the durable solid house of the king and the temporary shelter
for God. The contrast also reveals that for the people of antiquity, the temple
was first and foremost the dwelling of the deity, which was expressed in the
language and the description of the temple as ‘house’.*® Thus, it is natural for
David to compare his house with God’s house and to see the inappropriateness
of the current situation in which he, a man, lives in better conditions than God.
Although not expressed explicitly, it is clear from the words of the prophet
Natan (verse 3) and God (vv. 5-13) that David decided to build a solid house for
God to make up the difference. In response, God reasons that it is not David
who will build the temple, but his descendant (vv. s-13). Thus, the word bayir
in reference to the temple appears four times, twice as many times as the house
of David, and exclusively in God’s messages. It might seem that the number
of occurrences (4 versus 2) and the fact that the temple is directly mentioned
only by God indicates the importance of the temple itself and who will build

54 T L .
It should be noted that this division is not disjunctive, since the middle and last parts

overlap. Bayir in the sense of a family occurs generally in the third part, but also appears
in verse 11, while bayit as a temple occurs generally in the second part, but also appears in
verse 13.

Translation after New American Standard Bible.

Hundley, Gods in Dwellings, 131, 134.

55
56



People's Houses as Competition for God's House in the Book of Haggai 47

it. However, it appears that the mention of both buildings is the starting point
for the promise of blessing to David’s family and assuring him of the continuity
of the dynasty he will establish. God’s words in 2 Sam 7 are considered crucial
because they constitute the Davidic dynasty.”” The element that connects the
building of the temple with the promise of blessing to David’s lineage is the
temple builder, who will be a descendant of David.” Considering only the
linguistic level, the connecting element is also the use of the word bayit once
in the sense of a building and another time in the sense of family.”

Bayitin 2 Sam 7 versus in the Book of Haggai

In 2 Sam 7 bayit appears both as a building and in the sense of family, de-
scendants. In Haggai, on the other hand, bayit occurs primarily as a term for
a building, a house for people or for God, although a metaphorical meaning
can also be discerned, denoting all private affairs.®® The metaphorical meaning
may also mean family, although this is an assumption based more on the occur-
rence of the word bayit in other books than on its use in Haggai. So perhaps
in both 2 Sam 7 and Haggai bayit occurs in the sense of a building and family.
However, in 2 Sam 7, a given occurrence of the word bﬂyit carries only one of
these meanings, while in Haggai one occurrence can denote both realities.

2 Sam 7:2 can be considered a confirmation that the temple was seen as
the house of God, so comparing the houses of the people to the house of God
in Haggai seems a natural concept to help change the attitude of the hearers
towards the house of God.

In this passage (2 Sam 7:2), the author used antithetical parallelism to
highlight the contrast between the dwelling of David and the dwelling of God.
Similarly, in Haggai, the author used antithetical parallelism to draw attention
to the different state in which the house of God (hiréb) and the houses of the
people (sépiinim) are found. What is different is the reaction of the people of

7 R.N. Whybray, The Succession Narrative: A Study of II Samuel 9—20; I Kings 1 and 2,

Studies in Biblical Theology. Second Series 9 (London: SCM Press, 1968), 100.

P. Kyle McCarter, II Samuel: A New Translation with Introduction, Notes, and Commentary,
The Anchor Bible 9 (Garden City, NY: Doubleday, 1984), 222.

In this context, Arnold A. Anderson’s opinion, according to whom it is difficult to find
alink between the prohibition against building the temple and the promise to build the
Davidic dynasty, seems surprising, see Arnold A. Anderson, 2 Samuel, Word Biblical
Commentary 11 (Nashville, TN: Nelson, 2000), 118.

See par. “Bayit in Hag 1:9a and parallels throughout the whole book” in this paper.

58

59

60



48 Jadwiga Siewko

the houses to such disparity; David sees that it should not be the case that God
lives in worse conditions than he does and wants to change this by construct-
ing a house for God, while the people in the Book of Haggai, secing that the
temple is in ruins, do not intend to rebuild it (Hag 1:2).

Finally, 2 Sam 7:5 is also worth noting: “Is it you who would build me a house
to dwell in?” (ha'attd tibneb-lli bayit [é5ibti). This sentence clearly demonstrates
what was shown earlier in Haggai — the close connection between the activity
of building and dwelling — the purpose of building is to dwell, and dwelling

is only possible because something has been buile.*

The Book of 1 Kings versus the Book of Haggai

Although in 1 Kings, when the construction of the king’s temple and palace is
mentioned (1 Kgs 5-8), there is no wordplay on the meanings of bayir as it was
the case in 2 Sam 7, one can see other motifs applied in the Book of Haggai.
The fact that Haggai refers directly to the temple built by Solomon entitles
one to look for similarities between the two books. God, through the prophet,
asks if there is anyone among the people who has seen this house in its former
glory (2:3).” Furthermore, these words are spoken in the seventh month of
the year (2:1), and it was in this month, many years earlier, that Solomon de-
dicated the temple (1 Kgs 8:2).’ It may be that the author Haggai specifically
gave the date referring the reader to the temple dedication ceremony in order
to indicate that there are also other references in his book to the description
of that day in 1 Kgs 8.

Solomon’s prayer begins with a reference to 2 Sam 7 (1 Kgs 8:15-18) and
especially to 2 Sam 7:13 (1 Kgs 8:19), where God promises that a descendant of
David will build His temple. Solomon claims that God has fulfilled what he

had announced, because he, the son of David, has become king and built the

' See par. “Bayit in Hag 1:4” in this paper.

52 Assis (“Composition, Rhetoric and Theology,” 318) quoting Verhoef (7he Books of Haggai
and Malachi, 5 4) argues that the phrase ‘this house’ (babbayit hazzeb) expresses ‘a hint of
contempt’. However, Verhoef does not comment here on the expression ‘this house’, but
only writes about the expression ‘these people “With the expression ‘these people’ the
Lord indicates his displeasure with them.”

This analogy is noted by Verhoef, The Books of Haggai and Malachi, 9 4; Kessler, The Book
of Haggai, 163; Taylor and Clendenen, Haggai, 150.

63



People’s Houses as Competition for God's House in the Book of Haggai 49

temple (1 Kgs 8:20).”" Solomon goes on to ask God to fulfil the second part
of His promise, that David’s descendants should sit on the throne of Israel
(1 Kgs 8:24—26).

In Haggai, too, one finds a reference to a descendant of David who would
build the temple. Zorobabel, son of Shealtiel, who is addressed by Haggai,
according to 1 Chr 3:16-19 was the grandson of King Jehoiachin and therefore
descended from the Davidic line.®”” Furthermore, in the final oracle, Zorobabel is
called ‘my servant’ by God (2:23: ‘2bdji). Although the term ‘my servant’ (‘2bdi)
is applied to many people in the Bible, it most often describes David.®® Thus,
referring to Zorobabel in this way also brings to mind King David.”’

Another theme common to both 1 Kgs 8 and Haggai is the exodus of
the Israelites from Egypt. 1 Kgs 8 mentions this explicitly as many as s times
(1 Kgs 8:9, 16, 21, 51, 53). In addition, there are references to Moses (1 Kgs 8:9, 56),
as well as to the Ark of the Covenant (1 Kgs 8:1, 3-7, 9). The occurrence of the
Ark of the Covenant is not surprising, given that the temple was built pre-
cisely to house the Ark of the Covenant (1 Kgs 6:19), a sign of God’s presence.68
Already David had noted the disparity between the conditions in which he
himself dwells and those in which the ark of God dwells (2 Sam 7:2), and so
by referring to the ark he was indirectly referring to the exodus from Egypt.
However, a more explicit reference to the Exodus from Egypt can be seen in
God’s words in 2 Sam 7:6—7, a passage reflected in 1 Kgs 8:16.®° Furthermore,
Solomon explicitly recalls the covenant (bér7z) made after the Exodus from
Egypt (1 Kgs 8:21).

The Book of Haggai also includes a reference to the covenant made after the
Exodus from Egypt, although dibir appears in lieu the term bérit (Hag 2:5).
Given the parallels between 1 Kgs 8 and 2 Sam 7 discussed above, this reference
to the covenant during the journey out of Egypt may be an indirect reference

' Walter Brueggemann, 1 ¢ 2 Kings: A Commentary, Smyth & Helwys Bible Commentary

8 (Macon, GA: Smyth & Helwys, 2000), 107-8.

In 1 Chronicles the name Jeconiah occurs, instead of Jehoiachin, for the same person.
Cf. 2 Kgs 24:6. On how to explain that Zorobabel was the son of Pedaiah according to
1 Chr 3:19, but the son of Shealtiel according to Haggai, see Joyce G. Baldwin, Haggai,
Zechariah, Malachi: An Introduction and Commentary, Tyndale Old Testament Com-
mentaries (London: Tyndale Press, 1972), 41.

Meyers and Meyers, Haggai, 68; Taylor and Clendenen, Haggai, 196-97.

Similarly Parchem, “Znaczenie i funkcje $wiatyni,” 72.

Brueggemann, 1 & 2 Kings, 91.

Mordechai Cogan, 1 Kings: A New Translation with Introduction and Commentary, Anchor
Bible 10 (New York: Doubleday, 2001), 282.

65

66
67
68
69



50 Jadwiga Siewko

to Solomon’s dedication of the temple and to the covenant made with David.”
In this way, the author of the Book of Haggai gives another sign showing that
the work of rebuilding the temple is a repetition of a similar event from the
time of David and Solomon and is a fulfilment of the covenants made by God
with the Israelites and with David.

The similarities discussed above are those more distinct; however, other
similarities, though of lesser importance, are also worth discussing,

In 1 Kgs 8:30—43, Solomon enumerates five different situations in which he
asks God to hear his prayer. Two of these situations are depicted in Haggai. In
1 Kgs 8:35—36, Solomon presents the lack of rain as a punishment for the sins
of the people and asks for rain to be sent if the people repent and pray in the
temple. In Hag 1:10, the lack of water from heaven is shown as a punishment for
not building the temple. Although the vocabulary is different, the punishment
is the same: lack of water. In 1 Kgs 8:35 reference is made to the closing ( Zsar)
of the heavens (Sdmayim) and the absence of rain (matar), while in Hag 1:10
the heavens (Sdmayim) withhold (klz’) dew (tal).” The perceived similarity
between dew and rain is confirmed in passages where both phenomena occur
side by side, e.g. Deut 33:25 2 Sam 1:215 1 Kgs 17:1. 1 Kgs 17:1 in particular pre-
sents the absence of dew and rain (#4/ dmatair) as a punishment.

In 1 Kgs 8:37, between the various miseries that can afflict people, there is
also a pair of words translated as ‘blight’ (siddipén) and ‘mildew’ (yérigon).”
It is interesting to note that when referring to cereal diseases, the two words
always appear together. There are only five such instances in the entire Bible,
one of which is Hag 2:17.”

Another motif present throughout the Bible is that of the way (derek). Sol-
omon refers to the way understood as a manner of behaving five times (1 Kgs
8:25, 32, 36, 39, 58).” In 1 Kgs 8:25 he invokes the promise given to David, but

70 Can . 1
Although the word ‘covenant’ (bérit) is never used in 2 Sam 7, commentators indicate that

God’s promise has the characteristics of a covenant, see Anderson, 2 Samuel, 122.

Dew from the heavens as a blessing from God can also be found, among others, in Gen 27:238,
39; Deut 33:28; Zech 8:12.

According to scholars, Siddiapén denotes a cereal disease resulting from hot easterly winds
from the desert, while the disease referred to as yérigdn is the result of damp westerly
winds from the Mediterranean. See Boda, Haggai, 148; Kim, Jerusalem in the Achaemenid
Period, 140.

The others are Deut 28:22; 2 Chr 6:28; Amos 4:9. yérigén can also be found in Jer 30:6,
but in the sense of a pale skin color, not a grain disease, so it comes as no surprise that it
is not accompanied by $iddapén.

The word ‘way’ (derek) appears additionally in 8:4.4 (x2) and 8:48, but not in the sense of
a manner of behaving.

!

72

73

74



People’s Houses as Competition for God's House in the Book of Haggai 51

in the version from Ps 132:12, which adds a condition to God’s unconditional
promise from 2 Sam 7:12—-16 — David’s dynasty will last if (‘i) his descend-
ants obey the covenant (bé7##) and commands of God.” However, Solomon,
to express obedience to God, evokes the image of the way absent both from Ps
132:12 and 2 Sam 7. Haggai also refers to the motif of the way, as a manner of
action, in the idiom “Put your hearts in your ways!” (Hag 1:5, 7). This idiom
appears twice, forming a compositional bracketing around the misfortunes that
befell the people of the province of Yehud (Hag 1:6). The figure is intended to
emphasize that all misfortunes are the result of walking the wrong path, i.c.
doing wrong. In Haggai, this inappropriate conduct resulting in punishment
is the failure to rebuild the temple. The dependence of failure on wrongdoing
also appears in other words of the prophet Haggai, where the motif of the way
is not used (Hag 1:9-11; 2:15-17). The principle of retribution and bearing the
consequences of wrongdoing also resounds in Solomon’s prayer; it is expressed
both in the motif of the way (1 Kgs 8:32, 39) and explicitly by naming misfor-
tunes as the result of sin (1 Kgs 8:35, 46).

In addition to the above, a few more parallels can be mentioned. 1 Kgs 8:11
says that “the glory of the Lord had filled the house of the Lord” (malée’
kébod-ybwh “er-bét ybwh). A similar expression occurs a few more times in the
Bible (c.g. 2 Chr s:14; 7:2; Ezek 43155 44:4), including in Hag 2:7: “I will fill this
house with glory” (millé’ti “et-habbayit hazzeb kibid).” In 1 Kgs 8:57 Solomon
expresses the wish: “May the Lord, our God, be with us!” (yéhi yhwh ‘élohéni
‘immani). On the other hand, in Haggai, God twice assures his hearers through
the prophet that he is with them (Hag 1:13; 2:4: 4ni ‘ittckem).

In 1 Kgs 8, Solomon asks that foreigners also recognize Yahweh God and
His temple (1 Kgs 8:43, 60). By saying that foreigners will pray at the site he
implies that the temple of Yahweh God will become a place of pilgrimage for
foreign, non-Jews as well (1 Kgs 8:41-42). A gentle allusion to this might be
Hag 2:7: “I will shake all the nations, so that the treasures of all the nations will
come in” (wéhirasti ‘et-kol-haggdyim 4bi’ii hemdat kol-haggdyim). The book
does not explain how the precious objects will arrive at the temple — as spoils
of war,” tribute” or brought personally as a gift.79 Commentators point out

75

Cft. Brueggemann, r ¢ 2 Kings, 108-9.
"® This similarity is also noted by Boda, Haggai, 1255 Kim, Jerusalem in the Achaemenid
Period, 227.
Verhoef, The Books of Haggai and Malachi, 103.
Meyers and Meyers, Haggai, s3; Ackroyd, Exile and Restoration, 161.
Herbert G. May, ““This People’ and “This Nation’ in Haggai,” Vetus Testamentum 18, no. 2
(1968), 196, https://doi.org/10.2307/1516915.

77
78
79



52 Jadwiga Siewko

that this phrase is echoed in Isa 60—66, where it is mentioned that the wealth
of other nations will reach Jerusalem (e.g. Isa 60:s).” Although the passage
in Isaiah fails to explain the reason why the valuables will be in Jerusalem, it
does indicate that they will be brought personally by strangers. In Isa 6o:3 it
is explicitly stated that “nations will come to your light”,” therefore not only
valuables (Isa 60:s) but also people. Given this reference, it is possible that the
author of the Book of Haggai was referring to the pilgrimage of foreign nations
to the temple in Jerusalem, as Solomon did in 1 Kgs 8.

Another potential reference to Solomon’s building activities may be the term
sépiinim (Hag 1:4) discussed earlier. In Haggai, the author uses it to describe
the state in which the houses of the people are.? In 1 Kings, on the other
hand, words based on the same root (spz) refer to the cedar wood finishing of
Solomon’s temple and palace (1 Kgs 6:9; 7:3, 7). The stem spz appears in the
Hebrew Bible, apart from Hag 1:4, still in Deut 33:215 1 Kgs 6:9, 15; 7:3, 7; Jer
22:14. In 1 Kings and in Jeremiah it occurs in descriptions of buildings, more
specifically in images of the royal palace or temple. Perhaps the author of the
Book of Haggai purposely used such a rare term, found mainly in 1 Kings, to
create another reference to the figure of Solomon and his building activities.

Although many elements from the above parallels do not directly address the
issue of antagonism between the houses of men and the house of God in Haggai,
yet many references to Solomon and the wordplay on the word bayit referring to
David indicate that the reference to these kings may have played a significant role
in the message of the prophet Haggai. Not only did the prophet make his audience
aware that the promises and responsibilities incumbent on David’s descendants
also applied to Zorobabel and his contemporaries, but he also indirectly por-
trayed David and Solomon as examples to follow. Their attitude to God and His
temple was diametrically opposed to that of the people of the province of Yehud.

Conclusions

In the Book of Haggai, the people’s houses never occur independently, but
always in antithetical parallelism, in contrast with the house of God. Such
a rhetorical device shows the houses of men as a competition to the house of
God. According to the book, the obstacle that prevents the rebuilding of the

% Boda, Haggai, 125; Kessler, The Book of Haggai, 180-81.
8 Translation after New American Standard Bible.
? See par. “Bayit in Hag 1:4” in this paper.



People’s Houses as Competition for God's House in the Book of Haggai 53

temple is neither an insufficient number of people nor a lack of time, material
resources or skills. The obstacle is only a misjudgment of the situation by the
people, who think that their present time should be devoted to their houses
and their affairs, and not to the affairs of God. Their selfish priorities, however,
makes them unable to take even basic care of themselves because God refrains
from blessing their work as a result of the fact that people fail to do what God
expected them to do, taking care instead of what they themselves deem ne-
cessary. The responsibility for the temple being in ruins lies not only with the
leaders of the nation, but also with each individual. The time and strength that
each of them should devote to God’s affairs, they devote to themselves. Thus,
the house of each person takes priority over the house of God, because people
are not able to attend to both at the same time, they have to make a choice.
On the other hand, the reference to the situation of David and Solomon
shows that it is not wrong on the part of people to have built houses for them-
selves. Also David first built a house for himself before he thought of building
a house for God. In Solomon’s case, the order is not entirely clear whether he
built the temple and then the palace in succession or simultaneously.”” What is
certain is that he built both a house for himself and the house for God. Some
believe that the narrative of the construction of the temple and the palace
in 1 Kgs s—7 was conducted in such a way as to show the two buildings in
opposition to each other and to prove that Solomon devoted more resources
and time to the construction of his secular buildings than to the construction
of the tc:mple.84 However, it should be noted that the author of 1 Kings never
condemns Solomon for such behavior. On the contrary, the king is portrayed in
a positive way. Thus, the reference to both kings demonstrates that there is noth-
ing wrong when people build their houses. What is wrong, however, is that
they continue to care only for their houses and do not intend to see to God’s
house. Unlike David, they barely recognize that this is the right time to change
their behavior. Through numerous references to David and Solomon, Haggai
shows his listeners that it is possible to reconcile their affairs with those of
God and that the two need not collide, need not compete. It is enough that
his listeners, like David and Solomon, obey God and do what God expects
of them, according to His judgement and not their own, and then God will

bless their work and their affairs.

# Richard D. Nelson, First and Second Kings, Interpretation: A Bible Commentary for
Teaching and Preaching (Louisville, KY: Westminster John Knox Press, 1987), 4s.

Paul R. House, 1, 2 Kings, The New American Commentary 8 (Nashville, TN: Broadman
& Holman, 1995), 130; laian W. Provan, 1 and 2 Kings, New International Biblical Com-
mentary 7 (Peabody, MA: Hendrickson, 1995), 69—70.

84



54 Jadwiga Siewko

References

Ackroyd, Peter R. Exile and Restoration: A Study of Hebrew Thought in the Sixth Century
B.C. Philadelphia, PA: Westminster John Knox Press, 1968.

Alden, Robert L. Daniel and the Minor Prophers. Edited by Frank E. Gabaclein. The Expositor’s
Bible Commentary 7. Grand Rapids, MI: Zondervan, 198s.

Anderson, Arnold A. 2 Samuel. Word Biblical Commentary 11. Nashville, TN: Nelson, 2000.

Assis, Elie. “Composition, Rhetoric and Theology in Haggai 1:1-11.” In Perspectives on Hebrew
Scriptures IV: Comprising the Contents of Journal of Hebrew Scriptures, Vol. 7, edited by
Ehud Ben Zvi. Perspectives on Hebrew Scriptures and its Contexts 4. Piscataway, NJ:
Gorgias Press, 2008.

Baldwin, Joyce G. Haggai, Zechariah, Malachi: An Introduction and Commentary. Tyndale
Old Testament Commentaries. London: Tyndale Press, 1972.

Barker, John Robert. Disputed Temple: A Rhbetorical Analysis of the Book of Haggai. Emerging
Scholars. Minneapolis, MN: Fortress Press, 2017.

Bitzer, Lloyd F. “The Rhetorical Situation.” Philosophy & Rbetoric 1, no. 1 (1968): 1-14.

Boda, Mark J. Haggai, Zechariah. NIV Application Commentary. Grand Rapids, MI: Zon-
dervan, 2004.

Brueggemann, Walter. 7 & 2 Kings: A Commentary. Smyth & Helwys Bible Commentary 8.
Macon, GA: Smyth & Helwys, 2000.

Carter, Chartles E. The Emergence of Yebudin the Persian Period: A Social and Demographic
Study. Journal for the Study of the Old Testament Supplement Series 294. Shefheld:
Shefhield Academic Press, 1998.

Clines, David J.A, and John F. Elwolde, eds. Bés-Wiw. Vol. 2 of The Dictionary of Classical
Hebrew. Shefhield: Sheffield Academic Press, 1995.

Clines, David J.A, and John F. Elwolde, eds. Sin-Tiw. Vol. 8 of The Dictionary of Classical
Hebrew. Shefheld: Sheffield Phoenix Press, 2011.

Cogan, Mordechai. 1 Kings: A New Translation with Introduction and Commentary. Anchor
Bible 10. New York: Doubleday, 2001.

Craig, Kenneth M. Asking for Rhetoric: The Hebrew Bible’s Protean Interrogative. Biblical
Interpretation Series 73. Boston: Brill, 200s.

Finkelstein, Israel. “Jerusalem in the Persian (and Early Hellenistic) Period and the Wall of
Nehemiah.” Journal for the Study of the Old Testament 32, no. 4 (2008): sor—20. hteps://
doi.org/lo.l177/0309089208093928.

Grabbe, Lester L. Yehud: A History of the Persian Province of Judah. Vol. 1 of A History of
the Jews and Judaism in the Second Temple Period. Library of Second Temple Studies 47.
London: T&T Clark, 2004.

House, Paul R. 7, 2 Kings. The New American Commentary 8. Nashville, TN: Broadman
& Holman, 199s.

Hundley, Michael B. Gods in Dwellings: Temples and Divine Presence in the Ancient Near
East. Society of Biblical Literature. Writings from the Ancient World Supplements 3.
Atlanta, GA: Society of Biblical Literature, 2013.

Kasher, Rimon. “Haggai and Ezekiel: The Complicated Relations between the Two Prophets.”
Vetus Testamentum 59, no. 4 (2009): 556—82.



People’s Houses as Competition for God's House in the Book of Haggai 55

Kessler, John. The Book of Haggai: Prophecy and Society in Early Persian Yehud. Supplements
to Vetus Testamentum 91. Leiden: Brill, 2002.

Kim, Jieun. Jerusalem in the Achaemenid Period: The Relationship between Temple and Agri-
culture in the Book of Haggai. Oxford, UK: Peter Lang, 2016.

Lausberg, Heinrich. Handbook of Literary Rhetoric: A Foundation for Literary Study. Edited
by David E. Orton and R. Dean Anderson. Translated by Matthew T. Bliss, Annemick
Jansen, and David E. Orton. Leiden: Brill, 1998.

Lipschits, Oded. “Between Archaeology and Text: A Reevaluation of the Development
Process of Jerusalem in the Persian Period: A Reevaluation of the Development Process
of Jerusalem in the Persian Period.” In Congress Volume Helsinki 2010, edited by Martti
Nissinen, 145—6s. Supplements to Vetus Testamentum 148. Leiden: Brill, 2012.

Lipschits, Oded. “Demographic Changes in Judah between the Seventh and the Fifth Cen-
turies B.C.E.” In Judah and the Judeans in the Neo-Babylonian Period, edited by Oded
Lipschits and Joseph Blenkinsopp, 323—76. Winona Lake, IN: Eisenbrauns, 2003.

Lipschits, Oded. “Persian Period Finds from Jerusalem: Facts and Interpretations.” In Per-
spectives on Hebrew Scriptures VI: Comprising the Contents of Journal of Hebrew Scrip-
tures, Vol. 9, edited by Ehud Ben Zvi, 423—54. Perspectives on Hebrew Scriptures and its
Contexts 7. Piscataway, NJ: Gorgias Press, 2010.

Luciani, Ferdinando. “Il verbo ¥akar’ in ‘Aggeo’ 1,6.” Aevum 46, nos. 5/6 (1972): 498—s01.

May, Herbert G. ““This People” and “This Nation’ in Haggai.” Verus Testamentum 18, no. 2
(1968): 190-97. https://doi.org/10.2307/1516915.

McCarter, P. Kyle. I1 Samuel: A New Translation with Introduction, Notes, and Commentary.
The Anchor Bible 9. Garden City, NY: Doubleday, 1984.

Meyers, Carol L., and Eric M. Meyers. Haggai, Zechariah 1-8: A New Translation with In-
troduction and Commentary. The Anchor Bible 25B. Garden City, NY: Doubleday, 1987.

Moro, Vincenzo. Aggeo: I/ coraggio della rinascita. Studi biblici. Bologna: EDB, 2023.

Nelson, Richard D. First and Second Kings. Interpretation: A Bible Commentary for Teaching
and Preaching. Louisville, KY: Westminster John Knox Press, 1987.

Parchem, Marek. “Znaczenie i funkcje $wiatyni w ksiedze Aggeusza.” Collectanea Theologica
82, no. 4 (2012): 53-74.

Peter, Friedrich. “Zu Haggai 1:9.” Theologische Zeitschrift 7, no. 2 (1951): 150-51.

Petersen, David L. Haggai and Zechariah 1-8: A Commentary. Old Testament Library. Phi-
ladelphia, PA: Westminster Press, 1984.

Provan, laian W. 1 and 2 Kings. New International Biblical Commentary 7. Peabody, MA:
Hendrickson, 1995.

Reventlow, Henning. Aggeo, Zaccaria e Malachia. Translated by Franco Ronchi. Antico
Testamento 25.2. Brescia: Paideia, 2010.

Ristau, Kenneth A. Reconstructing Jerusalem: Persian-Period Prophetic Perspectives. Winona
Lake, IN: Eisenbrauns, 2016.

Smith, Ralph L. Micah-Malachi. Word Biblical Commentary 32. Waco, TX: Word Books, 1984.

Stead, Michael R. Haggai, Zechariah, and Malachi: Return and Restoration: An Introduction
and Study Guide. T&T Clark Study Guides to the Old Testament. London: T&T Clark,
2021.

Steck, Odil Hannes. “Zu Haggai 1 2—11.” Zeizschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft 83,
no. 3 (1971): 355-79. https://doi.org/10.1515/2atw.1971.83.3.355.



56 Jadwiga Siewko

Taylor, Richard A., and E. Ray Clendenen. Haggai, Malachi. New American Commentary
21A. Nashville, TN: Broadman & Holman, 2004.

Vaux, Roland de. Institutions militaires, Institutions religieuses. Vol. 2 of Les Institutions de
[Ancien Testament. Paris: Cerf, 1960.

Verhoef, Pieter Adriaan. The Books of Haggai and Malachi. The New International Commen-
tary on the Old Testament. Grand Rapids, MI: W.B. Eerdmans, 1987.

Whedbee, J. William. “A Question-Answer Schema in Haggai 1: The Form and Function of
Haggai 1:9-11.” In Biblical and Near Eastern Studies: Essays in Honor of William Sanford
Lasor, 184-94. Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1978.

Whybray, R. N. The Succession Narrative: A Study of II Samuel 9—20; I Kings 1 and 2. Studies
in Biblical Theology. Second Series 9. London: SCM Press, 1968.

Wolft, Hans Walter. Haggai: A Commentary. Translated by Margaret Kohl. Minneapolis,
MN: Augsburg Publishing House, 1988.

JADWIGA SIEWKO - holds the master’s degree in theology at Cardinal Stefan Wyszyriski
University in Warsaw with a thesis on the Interpretacja dostowna i duchowa Ksiggi Tobiasza
na przykladzie motywu choroby [Literal and Spiritual Interpretation of the Book of Tobias
using the Motif of Illness as an Example], and the bachelor’s degree in classical philology at
the University of Warsaw.



TEOLOGIA SYSTEMATYCZNA

Wroctawski Przeglad Teologiczny

Do |Wvpziat 33(2025) 1, 57-73 WROCLAWSKI
TEOLOGICZNY wroctaw Theological Review x ’?ERéEgI(-SI.}gZNY

DOI: 10.52097/wpt. 8080

Mariusz Jagielski

Uniwersytet Szczecinski, Polska
mariusz.jagielski74@gmail.com
ORCID 0000-0002-4395-1485

Kosciot jako sakrament zbawienia.
Jego wymiar dynamiczny
w ujeciu Yvesa Congara

The Church as a Sacrament of Salvation: Its Dynamic Dimension
According to Yves Congar

ABSTRACT: The recurring question about the Church today concerns not so much
Her nature, as Her purpose: “What is the Church for?” Formulated in this way, the
question encourages us to resume the theology of the Church as the sacrament of
salvation, which seems never to be properly acknowledged inside the Church. Start-
ing from a concise analysis of the use of this phrase in the documents of the Second
Vatican Council in section one, this paper refers to Father Yves Congar’s theology
in order to present the fruitfulness of the ecclesiological perspective, especially in its
dynamic dimension. Section two demonstrates that the first fruit of this perspective
is not the ecclesiocentrism, but the Church’s relation to God and to the world. Thus
the mission of the Church is seen as integral part of Her essence, and the world — as
part of God’s eternal purpose. In section three the second fruit of the dynamic per-
spective of the Church seen as the sacrament of salvation is shown as the necessity
of going beyond an individualistic understanding of salvation, for the creation finds
its fulfilment in its completeness and unity. This leads us to enquire about the credi-
bility of the Church as a sacrament of salvation in Christ. Lastly, section four shows
the meaning of a phrase that is rarely referred to in the theological reflection, but
present in the Council documents: “messianic people.” Advocated by Yves Congar
at the Council, the phrase stresses the eschatological dimension of the Church. In
this manner, the question “What is the Church for?” recurs in Congar’s theology,
presenting the Church as inseparably linked with God’s promise for us and through

us, within God’s eternal purpose for all mankind.

KEYwoRDS: the Church, sacrament of Salvation, messianic people, Yves Congar,
the Second Vatican Council, reception of the Second Vatican Council, credibility of

the Church

Licencje Creative Commons BY-SA 4.0 © Papieski Wydziat Teologiczny we Wroctawiu
— BY SA



58 Mariusz Jagielski

ABSTRAKT: Pytanie o Ko$cidl, jakie powraca dzisiaj, coraz rzadziej dotyczy jego
natury, a duzo czesciej jego sensu. Po co Kosciol? Tak postawione pytanie sprzyja
powrotowi do teologii Koéciofa jako sakramentu zbawienia, keéra chyba nigdy do
konca nie otrzymata wlasciwej recepcji w Koéciele. Wychodzac w punkcie pierwszym
od krétkiej analizy obecnosci tego sformutowania w dokumentach Soboru Waty-
kanskiego II, niniejszy artykut odwotuje si¢ do teologii Yvesa Congara, by wskaza¢
na owocno$¢ tej perspektywy, szczegdlnie w jej wymiarze dynamicznym. W punkcie
drugim artykul stwierdza, Ze pierwszym owocem tej perspektywy jest opowiedzenie
Kosciola nie eklezjocentrycznie, ale w relacji do Boga i do $wiata. W ten sposdb mi-
sja Kosciola zostaje odczytana jako integralna cze¢s$¢ jego istoty, a $wiat jako majacy
swoje miejsce w odwiecznym zamiarze Boga. W trzecim punkcie artykut wskazuje,
ze drugim owocem dynamicznej perspektywy Kosciota rozumianego jako sakrament
zbawienia jest ukazanie koniecznosci przekroczenia indywidualistycznego rozumienia
zbawienia, bowiem spelnienie stworzenia jest jego pelnia i jednoscia. Prowadzi to do
pytania o wiarygodno$¢ Kosciota jako sakramentu zbawienia dokonanego w Chry-
stusie. Ostatni punkt ukazuje znaczenie sformutowania ,lud mesjaniczny”, rzadko
przywolywanego w refleksji teologicznej, a jednak obecnego w tekstach soborowych.
To sformutowanie, za ktérym optowal na soborze Congar, podkresla eschatologiczny
wymiar Ko$ciota. W ten sposéb pytanie ,,Po co Koscidl?” wraca w teologii Congara,
ktéry ukazuje go jako nierozerwalnie zwiazany z obietnica Boza dla nas i przez nas,
wewnatrz odwiecznego zamiaru Boga wzgledem calej ludzkosci.

Szowa KLUCZOWE: Koscidl, sakrament zbawienia, lud mesjaniczny, Yves Congar,
Sobdr Watykariski II, recepcja Soboru Watykarniskiego II, wiarygodnos¢ Kosciota

Wstep

oraz cz¢sciej spotykamy si¢ z pytaniem o Koscidt, ktdre nie jest juz for-

mutowane tak, jak te zadawane przed szesédziesieciu laty w trakcie So-
boru Watykanskiego II, a ktére brzmiato wéwezas: , Kosciele, co méwisz sam
o sobie?”. Wydaje si¢, ze dzisiaj pytanie, jakie mozemy ustysze¢, brzmi nie tyle:
»Kosciele, kim badz tez czym jestes?”, ile duzo bardziej radykalnie: ,,Po co
Kosciot? Jaki jest sens Kosciota?”. Gilles Routhier, nawigzujac do tej zmiany,
zauwazyl, ze w trakcie powstawania korpusu dokumentéw Soboru Watykan-
skiego II kontekst ich redagowania byt odmienny od aktualnego. I chociaz
Kosciodt byl woéwezas odezytywany w perspektywie swojego miejsca w $wiecie,
to jednak byl traktowany jako jego integralna cz¢s¢. Stad fundamentalne py-
tanie w trakcie przygotowywania soboru dotyczylo tego, jak mozna okresli¢
natur¢ Kosciota. Dla dzisiejszego kontekstu $wiata zachodniego, w czasach,
gdy wszystkie argumenty za obecnoscia Kosciota w $wiecie z perspektywy
uzytecznosci spolecznej traca na znaczeniu, poniewaz tak dzieta mitosierdzia,
jak i obrz¢dy spoleczne realizujg takze inni, fundamentalnym staje si¢ nie tyle



Ko$cidt jako sakrament zbawienia. Jego wymiar dynamiczny... 59

pytanie o natur¢ Kosciota, jego funkcjonowanie, o jego cztonkédw, ile kwestia:
»Po co Kosciét?”. Wychodzac od pytania o sens Kosciota, bgdziemy mogli
odpowiedzie¢ na pytanie o to, czym Kosciél jcst1.

Wydaje si¢, ze sposrdd tak licznych okreslen Kosciota podjetych w trakeie
Soboru Watykanskiego II to wlasnie pojecie Kosciota jako sakramentu zbawie-
nia moze okaza si¢ bardzo pomocne. Wiele miejsca podczas soboru i po nim
pos$wiecono pojeciu Kosciota jako Ludu Bozego czy wezesniej, poczawszy od
lat 30. ubieglego stulecia, jako Mistycznego Ciata Chrystusa®, czy wreszcie po
II Nadzwyczajnym Synodzie Biskupéw z 1985 r. — Kosciotowi rozumianemu
jako communio®. Prawda o tym, ze Koscil jest sakramentem zbawienia, wciaz
oczekuje na recepcje i towarzyszy nam w pytaniu o Ko$ciél niczym aktor
drugiego planu”. Dlatego wiasnie chcemy odwola¢ si¢ do mysli teologa, ktéry
pytaniu o Kosciét poswiecit cate swoje teologiczne powotanie, a mianowicie
Yvesa Congara. Nie pretendujemy do wyczerpujacego przedstawienia jego teologii
Kosciota jako sakramentu. Wystarczy przyjrzed si¢ sporzadzonej bibliografii, by
zrozumieé, jak wielkim byloby to wyzwaniem®. Niemniej jednak, wychodzac
od pytania o sens Kosciota, chcemy skupi¢ si¢ na dynamicznym wymiarze
takiego ujecia, ukazujacym go w perspektywie realizacji odwiecznego zamia-
ru Boga wzgledem $wiata, w drodze do eschatologicznego wypelnienia, nie
zapominajac i nie pomijajac tego, co si¢ okresla niejednokrotnie jako statyczny
wymiar Ko$ciota, a mianowicie jego zlozenia z elementu boskiego i ludzkiego,

»C’est bien la question que se posent aujourd’hui plusieurs de nos contemporains au
moment ol les institutions religieuses sont soupgonnées ; voir décrédibilisées ; et le croire
détraditionnalisée. On semble toujours disposé a croire et a prier, mais pourvu que cela
demeure une affaire intime et privée. Les institutions religicuses sont de trop et mieux
vaudrait quelles disparaissent” (Gilles Routhier, “Quelques orientations de recherche en
ecclésiologie,” Transversalités 154, no. 3 [2020]: 130, https://doi.org/10.3917/trans.1s 4.0129).
Zob. Yves Congar, “Moja droga w teologii laikatu i postugiwan,” in Chrzescijariska odpo-
wiedz na pytanie czlowieka: W 7s50-lecie stuzby polskich dominikandéw Bogu i ludziom, by
Joachim [et al.] Badeni (Poznati: Polska Prowincja Dominikanéw, 1974), 225—26.
Czytamy w raporcie konicowym Nadzwyczajnego Synodu Biskupéw w 1985 r.: ,Lecclésiologie
de communion est le concept central et fondamental dans les documents du Concile”
(“Rapport final,” in Synode extraordinaire: Célébration de Vatican II [Paris: Les Editions
du Cerf, 1986], 559).

Zob. Gilles Routhier, “Ko$ciét jako sakrament zbawienia: W oczekiwaniu na recepcje,”
trans. Mariusz Jagielski, in Recepeja i wyzwania Soboru Watykasskiego 11, ed. Mariusz
Jagielski, Biblioteka Instytutu Filozoficzno-Teologicznego im. Edyty Stein w Ziclonej
Goérze 7 (Zielona Goéra: Instytut Filozoficzno-Teologiczny im. Edyty Stein, 2018), 61-78.
Aidan Nichols, kontynuujac bibliografi¢ Y. Congara sporzadzona przez J.-P. Joussue, kon-
czy ja w roku 1987 na 1790. pozycji. Zob. Aidan Nichols, “An Yves Congar Bibliography
1967-1987,” Angelicum 66, no. 3 (1989): 422—66.



60 Mariusz Jagielski

widzialnego i niewidzialnego. Konieczne jest zatem, by$my naszkicowali naj-
pierw zakorzenienie perspektywy sakramentalnej w mysli soborowej, z ktérej
ona wyrasta, a w ktorej ksztaltowaniu francuski dominikanin zaréwno przed
soborem, jak i w jego trakcie czynnie uczestniczyl®.

Kosciét jako sakrament zbawienia
na Soborze Watykanskim I

Teksty soborowe odnoszace si¢ do Kosciota jako sakramentu mozemy podzieli¢
na trzy grupy wedtug chronologii ich powstawania, zgodnie z odpowiadajacymi
im etapami redakcji dokumentéw. Pierwszym dokumentem soborowym jest
Konstytucja o liturgii $wietej, zredagowana przez Komisj¢ ds. Liturgii i bedaca
jedynym sposrdd ponad 7o tekstéw przygotowanych przed soborem, a promul-
gowanym w jego trakcie. Drugg grupe stanowig teksty zawarte w Konstytucji
dogmatycznej o Kosciele promulgowanej w trakcie trzeciej sesji soboru w roku
1964. Trzecia grupe tekstéw stanowia Konstytucja duszpasterska o Kosciele
w $wiecie wspdlezesnym i Dekret o misyjnej dziatalnosci Kosciota. Oba doku-
menty zostaly promulgowane na ostatniej sesji soboru w roku 1965. Znajdziemy
w nich juz nawiazania do weze$niejszych dokumentéw soborowych, wlasnie
wtedy, gdy odwoluja si¢ one do Kosciota rozumianego jako sakrament, $wiadczac
w ten spos6b o recepcji tego sformulowania wewnatrz dokonujacego sie soboru’.

Kreslac krétka panorame tych tekstéw, odnajdujemy w Konstytucji o liturgii
$wictej trzykrotne odwotanie si¢ do Ko$ciota jako sakramentu. Takie okresle-
nie obecne jest w numerze 2, w ktérym stwierdzono, ze liturgia uczestniczy
w ujawnianiu misterium Chrystusa, poniewaz jest ona zarazem ludzka i boska,
widzialna i wyposazona w dobra niewidzialne w taki sposéb, ze to, co widzialne

6 . . 1 - .
Na temat zaangazowania Congara na Soborze Watykanskim II zob.: Etienne Fouilloux,

“Comment devient-on expert & Vatican II ? Le cas du pere Yves Congar,” in Le deuxiéme
Concile du Vatican (1959-1965) (Rome: Ecole francaise de Rome, 1989), 307-31; Alberto
Melloni, “Yves Congar & Vatican II. Hypothéses et pistes de recherche,” in Cardinal Yves
Congar 1904-1995, ed. André Vauchez (Paris: Les Editions du Cerf, 1999), 117-64.
Szczegblows analize teologii Kosciota jako sakramentu na Soborze Watykanskim II
i w dokumentach soborowych odnajdujemy w: Adam Kubis, “Kosciét jako sakrament
w przedprzygotowawczej dokumentaciji IT Soboru Watykanskiego,” Analecta Cracovien-
sia 8 (1976): 189—216, https://doi.org/10.15633/acr.2913; Adam Kubis, “Sakramentalna
struktura Kosciota w schematach komisji przygotowawczych IT Soboru Watykaniskiego,”
Analecta Cracoviensia 9 (1977): 237-90, https://doi.org/10.15633/acr.2932; Adam Kubis,
“Geneza pojecia Kosciél-Sakrament w Konstytucji Dogmatycznej o Kosciele,” Analecta
Cracoviensia 10 (1978): 211-72, https://doi.org/10.15633/acr.295 4.



Ko$ciot jako sakrament zbawienia. Jego wymiar dynamiczny... 61

jest podporzadkowane niewidzialnemu. Z kolei w numerze s zostalo powie-
dziane, ze to czlowieczenstwo Chrystusa w zjednoczeniu z osoba Stowa bylo
narzedziem naszego zbawienia: ,Tak z boku umierajacego na krzyzu Chrystusa
zrodzit si¢ przedziwny sakrament catego Kosciota”. Wreszcie w numerze 26
podkreslono, ze czynnosci liturgiczne nie s3 czynnosciami prywatnymi, ale
kultem Ko$ciota bedacego ,,sakramentem jednosci”.

W drugiej grupie tekstow, w Konstytucji dogmatycznej o Kosciele, okreslenie
»sakrament zbawienia” nie jest soborowa definicja Kosciota, gdyz ewentualne jej
zaproponowanie nie bylo intencja ojcéw soborowych. Niemniej jednak staje si¢
jednym z elementéw konstytutywnych dla samorozumienia Kosciota na soborze
i stanowi klamre spinajacy t¢ konstytucje pomigdzy jej numerem pierwszym
a wprowadzeniem do rozdziatu VII, poswieconego eschatologicznemu przezna-
czeniu Kosciola. W numerze 8 tej konstytucji, ktéry co prawda nie postuguje sie
explicite sformulowaniem ,,sakrament zbawienia”, odnajdujemy jednak wszystkie
jego elementy: Koscidt jest zarazem organizacjg spoteczng i wspdlnota ducho-
wa; sktada si¢ z elementu boskiego i ludzkiego, dlatego mozliwa jest analogia
pomiedzy Kosciolem a misterium Stowa Weciclonego, pamietajac, ze Ko$cidl
jest Jego Oblubienica w warunkach swojego ubdstwa. W numerze 9 czytamy
natomiast, ze ,Bég powotal zgromadzenie tych, co z wiarg spogladaja na Je-
zusa, sprawce zbawienia i zZrédlo pokoju oraz jednosci, i ustanowit Kosciotem,
aby ten Kosciot byt dla wszystkich razem i dla kazdego z osobna widzialnym
sakramentem owej zbawczej jednosci”. Wreszcie w numerze 48, otwierajacym
wspomniany VII rozdzial, czytamy: ,Chrystus wywyzszony ponad ziemig
wszystkich do siebie pociagnal; powstawszy z martwych Ducha swego ozywiciela
zestal na uczniéw i przez Niego ustanowit Ciato swoje, ktérym jest Kosciot,
jako powszechny sakrament zbawienia”.

Trzecia grupa tekstéw, promulgowana na zakoniczenie IV sesji w 1965 r., to
Dekret o misyjnej dziatalno$ci Kosciota i Konstytucja duszpasterska o Kosciele
w $wiecie wspdlczesnym. Pierwszy rozpoczyna si¢ od stow: ,,Kosciét postany
przez Boga do narodéw, aby byt «powszechnym sakramentem zbawienia>,
usituje glosi¢ ewangelie wszystkim ludziom z najglebszej potrzeby wlasnej kato-
lickosci oraz z nakazu swego Zalozyciela”. Natomiast odniesienia w konstytucji
Gaudium et spes znajduja si¢ w rozdziale IV pierwszej czgéci, poswigconej roli
Ko$ciota w $wiecie wspolczesnym:

Kosciot zarébwno pomagajac Swiatu, jak tez wiele od niego otrzymujac, zmierza ku
temu jednemu, aby nadeszto Krélestwo Boze i zeby urzeczywistnito sie zbawienie
catego rodzaju ludzkiego. Wszelkie zas dobro, jakie Lud Bozy w czasie swego
ziemskiego pielgrzymowania moze wys$wiadczy¢ rodzinie ludzkiej, wyptywa



62 Mariusz Jagielski

z tego, ze Koscidt jest ,powszechnym sakramentem zbawienia”, ukazujacym
i zarazem realizujacym tajemnice mitosci Boga do cztowieka.

Widzimy zatem, ze wszystkie przedstawione tutaj przyktady wlaczenia rozu-
mienia Kosciota jako sakramentu do tekstéw soborowych pozwalaja wyrazi¢
zaréwno jego wymiar statyczny, jak i dynamiczny. Pamigtajac przy tym, ze oba
wymiary stanowig nierozerwalng jedno$¢. Congar, analizujac te teksty, stwier-
dza, ze ,temat Kosciota jako Sakramentu Zbawienia byt jednym z tych, ktére
charakteryzowaly soborowa wizje, a jego waga przekracza ilosciows obecno$é
w tekstach”®. Takie spostrzezenie moglibysmy z calg pewnoscig odnies¢ takze
do tworczosci autora tych stéw’.

Congar, analizujac recepcje pojecia Kosciota jako sakramentu zbawienia na
Soborze Watykanskim II, zauwaza, ze w teologii przedsoborowej to element
statyczny byl dominujacy. Komentujac pierwszy schemat konstytucji o Kosciele
Soboru Watykanskiego I, zredagowany przez Clementa Schradera, zauwaza:

To prawda, ze Kosciét zalezy od Chrystusa: to On ztozyt w nim obfitos$¢ Srodkéw
zbawienia. Jednak ta perspektywa jest dosy¢ statyczna, eklezjocentryczna, a na-
wet zbytnio materialna [uprzedmiotawiajaca — przyp. M.J.]. To od KoSciota, od
jego macierzynstwa, i to od Kosciota pojmowanego na sposéb dosy¢ klerykalny,
wierni beda mogli otrzymywac¢ érodki dla swojego zbawienia™.

A zatem chcemy poprzez analizg tekstéw francuskiego dominikanina przyjrzeé
si¢ wartosci dynamicznego wymiaru Kosciola rozumianego jako sakrament.
W ten spos6b chcemy spotkac si¢ z pytaniem o Kosciét tak, jak jest ono dzisiaj
najczesciej stawiane.

Yves Congar, Un peuple messianique: L’Eglise, sacrement du salut. Salut et liberation [in
French] (Paris: Editions du Cerf, 1975), 13. Jesli nie jest wskazane inaczej, ttumaczenie
pochodzi od autora. W tytule polskiego wydania brak tego pierwszego okredlenia: Yves
Congar, Koscidl jako sakrament zbawienia, trans. Tomasz Mazus$ (Warszawa: Instytut
Wydawniczy ,,Pax”, 1980).

Tak przeciez mozemy odczytaé wydany po raz pierwszy w 1939 r. artykul poswigcony
eklezjologii $w. Tomasza z Akwinu. Zob. Yves Congar, “L’idée de I'Eglise chez saint Tho-
mas d’Aquin,” in Esquisses du Mystére de I’Eglise, Unam sanctam 8 (Paris: Les Editions
du Cerf, 1953), 59—91. Polskie thumaczenie: Yves Congar, “Pojecie Ko$ciota wedtug nauki
$w. Tomasza z Akwinu,” trans. Maria Stokowska, in Mistyczne Ciato Chrystusa: Traktat
0 Kosciele, by Wincenty Zaleski (Poznari: Ksiegarnia $w. Wojciecha, 1962), 259-73.
Congar, Koscidt jako sakrament zbawienia, 16.



Ko$cidt jako sakrament zbawienia. Jego wymiar dynamiczny... 63

s e 2

Kosciét jako sakrament, czyli w relacji do swiata
Pierwszym wymiarem wynikajacym z teologii Ko$ciota rozumianego jako sa-
krament w eklezjologii Congara bedzie ukazanie Kosciola nie w nim samym,
ale w odniesieniu do Boga i do $wiata. Congar, bedac wspétautorem wielu
soborowych tekstéw', stwierdzil, ze to, co najbardziej determinuje ukierunko-
wanie soboru, to poczucie, ze jesli Ko$ciol istnieje sam w sobie — nosi w sobie
wszystkie konstytutywne dla siebie elementy — to jednak nie istnieje sam dla
siebie. Istotny jest tutaj z jednej strony moment doksologiczny — Kosciét istnieje
dla Boga, z drugiej — moment jego postannictwa, jak podkresla francuski domi-
nikanin: ,, Ko$ciél istnieje po to, aby nawrdci¢ $wiat do Boga, a zatem istnieje
dla $wiata i postrzega siebie w tym samym ruchu Historii, w ktérej uczestniczy
$wiat, znajac jednak jej sens, a jest nim nadejécie Krélestwa Bozego™. Wiasnie
dlatego, odczytujac teksty soborowe, Congar podkresla:

Sobér przeméwit wychodzac od nowego postrzegania $wiata, interpretowane-
go w Swietle misterium Chrystusa i w konsekwencji narzucajacego Kosciotowi
nowa wizje jego relacji do Swiata: ,jest w Chrystusie niejako sakramentem, to
znaczy znakiem i narzedziem zjednoczenia cztowieka z Bogiem i jednosci catego
rodzaju ludzkiego”, jak czytamy w pierwszym akapicie Konstytucji Dogmatycznej
o Koéciele®.

Ta refleksja nad Kosciotem jako sakramentem mozliwa byta na Soborze Wa-
tykanskim II dzigki temu, ze dwezesne doswiadczenie Kosciota podpowiadalo
rozréznienie pomiedzy nim a $wiatem. Wezedniejsza sytuacja — chociazby

" Odnosnie do swojego wkladu w redakeje tekstéw soborowych sam Congar pisal: , Lu-

men Gentium, la premitre rédaction de plusieurs numéros du ch. I et les nos 9, 13, 16, 17
du ch. II, plus quelques passages particuliers. De Revelatione : a travaillé dans le ch. IT et le
n° 21 vient d’une premitre rédaction de moi. De oecumenismo, y ai travaillé ; le proemium
et la conclusion sont & peu pres de moi. Déclaration sur les religions non-chrétiennes : y ai
travaillé ; Pintroduction et la conclusion sont & peu pres de moi. Schéma X111 : y ai travaillé :
ch. Tet IV. De Missionibus : le ch. I est de moi de A 4 Z, avec emprunts a Ratzinger, pour
le n° 8. De libertate religiosa : coopération a tout, plus particuli¢rement aux nos de la partie
théologique et au proemium qui est de ma main. De presbyteris : Cest une rédaction aux
trois-quarts Lécuyer-Onclin-Congar. J'ai refait le proemium, les nos 4-6, 12—14, et celle
de la conclusion dont jai rédigé le second alinéa. En sorte que, ce matin, ce qui a été lu
venait tres largement de moi. Servi inutiles sumus” (Yves Congar, Mon journal du Concile,
ed. Eric Mahieu, vol. 2 [Paris: Les Editions du Cerf, 2002], s11).

Congar, Koscidt jako sakrament zbawienia, 0.

Congar, 21.



64 Mariusz Jagielski

sredniowiecznej christianitas — nie pozwalala na takie aktywne odniesienie
Kosciota do swiata, ktéry badz to weale poza nim nie istniat, badz tez ktérego
weale poza soba nie znal. W opublikowanym jeszcze w trakcie Soboru Waty-
kanskiego II tekscie, ktéry potem zostal wiaczony do znanego nam zbioru
Koscidl, jaki kocham, Congar przywotat stowa Jeana-Jacquesa von Allmena:

O ile trwajace przez wiele wiekow zycie spoteczenstwa (na pozdr) catkowicie chrzes-
cijanskiego w ustalonym porzadku ,cywilizacji chrzescijanskiej” zatarto w Kosciele
Swiadomos¢, ze stoi on wobec $wiata, o tyle wyjscie z ery konstantynskiej wzbudza
badZ ozywia te Swiadomos¢. [...] A zatem gdzie zaciera sie rozréznienie pomiedzy
Kosciotem a Swiatem, tam zanika tez idea Kosciota jako sakramentu, a rozwija sie
intra muros refleksje nad poszczegdlnymi sakramentami. Natomiast tam, gdzie zywo
odczuwa sie napiecie miedzy Kosciotem a Swiatem, tam Kos$ciét rozumie siebie jako
zaczyn w ciedcie, jako nosiciela przestania i zycia przeznaczonego dla catego éwiata™,

Congar réwniez w komentarzu do Konstytucji duszpasterskiej o Kosciele
w $wiecie wspolezesnym, opublikowanym w ramach zalozonej przez siebie jesz-
cze w latach 30. XX w. serii wydawniczej Unam Sanctam, zauwaza, ze Kosciot
przeszedt w opowiedzeniu relacji do $wiata z planu jurydycznego i politycznego
na plan antropologiczny. Pytanie zostalo przeniesione z perspektywy relacji po-
miedzy autorytetami i strukturami na plan relacji pomi¢dzy wiarg wyznawana
przez Eklezje a wspdlnotg ludzi. Nie chodzi juz zatem o podporzadkowanie
Ko$ciotowi dziedziny doczesnej, chodzi o odniesienie jej do eschatologii, do
jej ostatecznego spetnienia w Bogu.

Odtad nie wystarczy juz widzie¢ Kosciét i Swiat jako dwie potegijedna poza druga
jedna obok drugiej (jedna ponad druga): ,$wiat” nie jest juz tylko wtadza panstwo-
wa, to ludzko$¢ bedaca w realizacji, w moznosci do bycia wezwang przez Kosciodt,
jesdli jest on rozumiany jako ten, ktéry jej objawia, jej wtasny ostateczny sens”.

Widzimy zatem, ze z perspektywy Ko$ciota jako sakramentu zbawienia nie
mozemy opowiedzie¢ go bez $wiata, nie mozemy opowiedzie¢ Koéciota inaczej

14 L. , s
Jean-Jacques von Allmen, Prophétisme sacramentel. Neuf études pour le renouvean et ['unité

de I’Eglise (Neuchitel: Delachaux et Niestle, 1964), 12 i 35; polskie ttumaczenie za Yves
Congar, “Kos$ciét powszechnym sakramentem zbawienia,” in Koscidt, jaki kocham, trans.
Arkadiusz Ziernicki (Krakéw: Cerf; Kairos; Wydawnictwo M; Znak, 1997), 60.

Yves Congar, “Le role de I'Eglise dans le monde de ce temps, (Ire partie, chapitre IV),” in
Commentaires, vol. 2 of L'Eglise dans le monde de ce temps, ed. Yves Congar and Michel
Peuchmaurd (Paris: Cerf, 1967), 315-16.

15



Kosciét jako sakrament zbawienia. Jego wymiar dynamiczny... 65

niz w jego misyjnosci, ktéra nie jest rzeczywistoscia dodana do juz istniejacej
uprzednio natury. Jak sam podkresla to dominikanin z Saulchoir: ,méwi¢
o Kosciele jako «sakramencie zbawienia», to wyjs¢ poza czyste bycie w-sobie
Kosciota, to potwierdzi¢ jednos¢, jaka istnieje pomiedzy jego bytem a jego misja,
krétko méwiac, to ukazad, ze istnieje on dla $wiata™™, Misja Ko$ciota wpisana
jest zatem w jego tozsamo$¢ jako sakramentu odwiecznego zamiaru Ojca, a to
prowadzi Congara nieuchronnie do pytania o drugi czlon tego okreélenia, do
pytania o to, czego sakramentem jest Kosciodl, czym jest zbawienie.

Kosciét jako sakrament zbawienia,
czyli wyzwanie wiarygodnosci

W cytowanym juz tekscie ze zbioru Koscidl, jaki kocham Congar podkresla,
ze zbawienie ,nie jest tylko ratunkiem kilku rozbitkéw, ale wypetnieniem
w Bogu catego widzialnego stworzenia, ztaczonego z czlowiekiem, ktéry jest
jego ukierunkowaniem i wewnetrznym celem””. Zbawienie jest zatem wypel-
nieniem tego odwiecznego zamiaru Ojca w znaczeniu doprowadzenia go do
petni. Congar dopowiada: ,Jedli zbawienie oznacza co$ znacznie wigcej niz
indywidualne ocalenie i polega na osiagnigciu prawdy swego bytu, to Kosciét
rzeczywiscie jest powszechnym sakramentem zbawienia”".

Francuski teolog zauwaza, ze takie odczytanie Kosciola jako sakramentu
zbawienia nie tylko dla nielicznych jest mozliwe wylacznie w uprzednim odezy-
taniu samego Chrystusa jako sakramentu zbawienia, poniewaz ,,Chrystus byt
nim przed nim””. Chrystus swoja obecnoscig odsytat do Ojca, bedac wypelnie-
niem Jego obietnicy. Mdwiac o Kosciele jako sakramencie, Congar precyzuje:

Sakrament jest tam, gdzie Swiat majacy nadejs¢, vita venturi saeculi, przyszedtszy
do nas w Jezusie Chrystusie, dotyka obecnego Swiata, by wtaczy¢ go w escha-
tologiczne wypetnienie. By wtaczy¢ go w realizacje Obietnicy. Sakrament jest
ta rzeczywistoscia, ktéra nalezy jednoczesnie do naszego aktualnego Swiata
poprzez swa niepozorng postaé zewnetrzng, a zarazem do $wiata przysztego —
antycypowanego w Jezusie Chrystusie — poprzez moc dziatajaca pod tg postaciazo.

Congar, Un peuple messianique: L'Eglise, sacrement du salut. Salut et liberation, 7.
Congar, “Ko$ciot powszechnym sakramentem zbawienia,” 4 4.
Congar, s8.
Congar, 4s.
Congar, 49-s0.



66 Mariusz Jagielski

Dlatego Kosciét jako wielki sakrament jest miejscem, w ktorym przesztosé, tzn.
Chrystus — Przymierze i Zbawiciel, jest teraz obecna ze wzgledu na przysztosé
$wiata poprzez dziatanie Ducha Swictego. Przyszly kardynat stawia wprawdzie
pytanie o sakramentalng warto$¢ kazdego czlowieka, ktéry moze staé si¢ dla
nas okazja do spotkania z Bogiem, okreslajac go ,,sakramentem bliiniego”21,

dodaje jednak, ze:

Koscidt nie jest tylko okazja do spotkania z Bogiem. Jest on nos$nikiem pozytyw-
nego objawienia prawdy i srodkéw taski ustanowionych przez Chrystusa. Jest
sakramentem publicznym i powszechnym zbawienia, podczas gdy spotkanie
z drugim jest sakramentem tylko prywatnym, partykularnym i przypadkowym.

Wyciaga stad wniosek: ,,Jedynie objawienie publiczne, jedynie sakrament pub-
liczny zbawienia na skale powszechna moga zgromadzi¢ widzialny Lud Bozy
i odpowiedzie¢ na Bozy zamiar, ktéry jest whasnie takim”*.

Jesli zbawienie nie jest tylko indywidualnym ocaleniem, ale osiagnicciem
pelni prawdy bytu, to rozumiemy doskonale, ze widzialnym znakiem tego
odwiecznego zamiaru wobec calego $wiata nie moze by¢ tylko instytucja zba-
wienia, czyli Ko$cidt jako zespét obiektywnych srodkéw taski, ale caty Lud Bozy
W jego »niepozornej postaci”, bedacy wspdlnot tych, ktérzy dzieki tym srod-
kom juz stali si¢ uczestnikami tego odwiecznego zamiaru zbawienia. ,Warto$¢
Ko$ciota jako powszechnego sakramentu zbawienia sprawdza si¢ w obu tych
aspektach jego jednej i jedynej tajemnicy”®. Przywolujac cytowanego wezes-
niej von Allmena, Congar podkresla: ,Kosciét odnajduje nowy sens misyjny
i odkrywa siebie jako caly bedacy powszechnym sakramentem zbawienia dla
tego ogromnego $wiata””".

Do tej intuicji Congara odsyta réwniez Tadeusz Dola: ,W calej stworzonej rzeczywistosci
szczegdlne miejsce zajmuje czlowiek. On tez — jako stworzony na obraz i podobienstwo
Boga — funkcje sakramentu pelni w sposéb wyjatkowy. W nim rzeczywiscie chee by¢ obecny
sam Bog. Stad tez kontakt z drugim czlowickiem jako osoba otwiera nowe przestrzenie,
ktére pozwalaja przeczuwaé czy w jakim$ sensie do§wiadczad istnienia rzeczywisto$ci
niemozliwych do bezposredniego uchwycenia i przenikniecia mysla. Y. Congar uwaza za
stuszne, a nawet konieczne méwienie w tych sytuacjach o «tajemnicy blizniego», i tow tym
sensie, jaki sfowu «tajemnica» nadaja Ojcowie oznaczajac nim rzeczywistos$é, «ktérama
sens ponad sobg sama, w dziedzinie rzeczywistosci ostatecznej»” (Tadeusz Dola, “Kosciét
Sakramentem Tréjjedynego Boga,” Roczniki Teologiczne 43, no. 2 [1996]: 69—70).
Congar, “Ko$ciét powszechnym sakramentem zbawienia,” s 4—ss.

Congar, s1.

24 fo: ; >, S
Allmen, Prophétisme sacramentel. Neuf études pour le renonveau et l'unité de I’Eglise, 12.



Ko$ciot jako sakrament zbawienia. Jego wymiar dynamiczny... 67

We wspomnianej juz ksiazce Lud mesjaniczny francuski dominikanin stawia
nastepujaca kwestie: Jesli Koéciot jest znakiem i narzedziem tego odwiecznego
zamiaru pojednania $wiata dokonanego w Chrystusie, to rodzi si¢ pytanie
o czytelnos$¢ tego znaku, majac swiadomos¢ jego ,niepozornej postaci”. Bowiem
»znak moze by¢ zafalszowany, moze by¢ nieczytelny, zaciemniajacy albo tez
niewystarczajacy, rozczarowujacy . I dodaje:

Mimo wszystko musimy uznac dos¢ zatrwazajacy dystans pomiedzy rzeczywi-
stoécig a ideatem zawartym w byciu sakramentem braterstwa, jednosci, nadziei,
wyzwolenia, komunii, zbawienia. Nie chodzi jednak o to, by takie pytanie stawiaé
w imie nierealnego puryzmu, ale czynimy to w imie misji streszczonej w tytule
i programie bycia ,sakramentem zbawienia, to znaczy znakiem i narzedziem zjed-
noczenia cztowieka z Bogiem i jednosci catego rodzaju ludzkiego”. Czy zdajemy so-
bie sprawe z wagi tej deklaragji, jesli nie ma by¢ ona tylko poboznym zyczeniem?”.

To ten rozdzwigk moze czyni Koscidt ,,bez-znaczenia” w oczach wielu ludzi,
ktérzy w ten sposdb stawiaja pytanie: Po co Kosciot? Stad Y. Congar postulu-
je: »Irzeba najpierw odzyskaé wiarygodnos¢ bycia znakiem, czego nie uzyska
sic samym odnowieniem struktur i jezyka Kosciota. Wiarygodnos¢ opiera si¢
na zgodno$ci pomiedzy zyciem Kosciota, przestaniem, ktére glosi i historia,
z ktérej wyplywa™.

Autor Prawdziwej i fatszywej reformy w Kosciele ma jednak $wiadomosé, ze
powodem odrzucenia Kosciota w jego misji nie musi by¢ w sposéb konieczny
nieczytelno$¢ znaku spowodowana brakiem zgodno$ci. Chrystus, przyjmujac
we Weieleniu droge unizenia, droge kenozy, réwniez nie stat si¢ dla wszystkich
czytelnym znakiem, skoro zostal odrzucony. Jednak Congar, nawiazujac do
Leonarda Boffa, zauwaza, ze ,istnieje zgorszenie, ktére plynie z «madroéci
krzyza», ktére pochodzi od Boga, a my szukamy raczej, jak si¢ go pozby¢.
Listnieje zgorszenie, ktére pochodzi od czlowicka, a my caly czas dazymy do
tego, by je ponawiac, chociaz powinnismy starac si¢ je usunqc’”n.

Nawiazanie do Boffa Congar taczy z odwolaniem si¢ do Blaise’a Pascala,
mysliciela, kedry takze stawial sobie pytanie o czytelno$¢ Chrystusa jako znaku.

Wedtug niego:

Congar, Un peuple messianique: L'Eglise, sacrement du salut. Salut et liberation, 84-8s.
Congar, 86.

Zob. Leonardo Bofl, Die Kirche als Sakrament im Horizont der Welterfahrung: Versuch
einer Legitimation und einer struktur-funktionalistischen Grundlegung der Kirche im
Anschluss an das II. Vatikanische Konzil (Paderborn: Bonifacius, 1972), 476-98; Congar,
Un peuple messianique: L'Eglise, sacrement du salut. Salut et liberation, 86.



68 Mariusz Jagielski

Nie byto stusznym, by Jezus Chrystus ukazat sie w sposéb boski i catkowicie zdolny
do przekonania wszystkich ludzi, ale nie byto takze stusznym, by przyszedt do
nas w sposoéb tak ukryty, by nie mégt by¢ rozpoznanym przez tych, ktérzy Go
szczerze szukaja. Dla nich chciat sie uczyni¢ w petni poznawalnym. Jest wystar-
czajaco duzo Swiatta dla tych, ktérzy tylko chcg zobaczyd i wystarczajgco duzo
ciemnosci dla tych, ktérzy s3 usposobieni odwrotnie®.

Skoro niewystarczajace dla misji jest samo odnowienie struktur i jezyka, Congar
wskazuje na potrzebe odnowienia $éwiadomosci roli Ducha Swigtego nie tylko
w zyciu poszczegdlnych chrzescijan, ale w calej wspdlnocie bedacej sakramentem
zbawienia. Francuski dominikanin podkresla, ze to, co wynika z ustanowienia,
z instytucji, winno sta¢ si¢ wydarzeniem dla czlowieka, gdyz w przeciwnym razie
mamy do czynienia z rytualizmem, pozostawaniem na poziomie zewngtrznym
i niejako mechanicznym. Dotyczy to tak celebracji sakramentéw, jak i przepo-
wiadania. Wszelka forma wota o tchnienie zycia. A przepowiadanie petni tu
szczegolng role, sprawia, Ze to pragnienie, to otwarcie na sens moze si¢ doko-
nywa¢. Duch jest dawany wszystkim i dziata we wszystkich i przez wszystkich.
Kosciél nie buduje si¢ tylko wertykalnie, ale w komunii daréw poszczegélnych
0s6b czy Kosciotéw lokalnych. W ten sposéb staje si¢ znakiem tej niewidzialnej
komunii Ojca i Syna, i Ducha Swigtego, z ktérej wyptywa i do ktorej prowadzi.
To Duch Swicty jest osobowa dusza Kosciota — sakramentu zbawienia, ke6ry
nieustannie realizuje wotanie Chrystusa: aby byli jedno.

»Lud mesjaniczny”,
czyli o jeszcze jednym sfFormutowaniu

Wyszlismy od pytari: Po co Kosciot? Jaki jest sens Kosciota? Za kazdym razem,
gdy Congar pisze o Kosciele jako sakramencie zbawienia, laczy to okreslenie
zwyrazeniem ,lud mesjaniczny”, ktére jeszcze rzadziej pojawia si¢ w naszej teo-
logicznej i duszpasterskiej przestrzeni. Mozemy je jednak odnalez¢é dwukrotnie
w 9 numerze konstytucji Lumen gentium, a — co dla nas istotne — autorem jego
pierwszej redakgji jest sam Y. Congar, ktéry tak go komentuje: ,Wyrazenie to
nalezy starannie zapamigtaé, gdyz wiem, ze zostato ono uzyte z rozmystem

?® Blaise Pascal, Pensées (Paris: France Loisirs, 1948), fr. 430. Congar, Un peuple messianique:
L’Eglise, sacrement du salut. Salut et liberation, 86.



Ko$cidt jako sakrament zbawienia. Jego wymiar dynamiczny... 69

. . 29 .
dla podkreslenia czegos, co zastuguje na nasza uwage™ . Co jednak oznacza
to wyrazenie w perspektywie samorozumienia Kosciofa jako sakramentu
zbawienia? Co oznacza, ze jestesmy nazwani ludem mesjanicznym? Francuski

dominikanin dopowiada:

~Mesjanicznym” nazwiemy lud powotany przez Boga do niesienia $wiatu obiet-
nicy zbawienia, w ktérej odnajdziemy dwie wartosci: petni (rozkwit i zwyciestwo
zycia nad ztem) oraz jednosci czy tez braterskiej wspdlnoty. Obietnica ta wyraza
sie w przestaniu, ktére karmi i pobudza nadzieje zwigzang ze zbiorowym prze-
znaczeniem ludzkosci®®.

W tej perspektywie mozemy odczytywaé 9 numer Konstytucji dogmatycznej

o Kosciele:

29

Lud 6w mesjaniczny ma za gtowe Chrystusa, ,ktdéry wydany zostat za grzechy na-
sze i zmartwychwstat dla usprawiedliwienia naszego” (Rz 4,25), a teraz, posiadtszy
imie, ktére jest ponad wszelkie imie, chwalebnie panuje w niebie. Udziatem tego
ludu stata sie godnoé¢ i wolnoéé synéw Bozych, w ktérych sercach Duch Swiety
mieszka jak w Swiatyni. Prawem jego stato sie przykazanie nowe mitowania, jak
Chrystus nas umitowat (por. J 13,34). Celem jego wreszcie — Krdlestwo Boze,
zapoczatkowane na ziemi przez samego Boga i majace sie dalej rozszerzad, az
na koncu wiekéw dopetnione zostanie réwniez przez Boga, gdy objawi sie Chry-
stus, zycie nasze (por. Kol 3,4), a ,samo stworzenie bedzie wyzwolone z niewoli
skazenia na wolnos¢ chwaty synéw Bozych” (Rz 8,21). Totez éw lud mesjaniczny,
cho¢ nie obejmuje aktualnie wszystkich ludzi, a nieraz nawet okazuje sie mata
trzédka, jest przeciez poteznym zalazkiem jedno$ci, nadziei i zbawienia dla
catego rodzaju ludzkiego.

Por. Yves Congar, “Ko$ciét — lud mesjaniczny, zalazek jednosci i nadziei dla calego rodzaju
ludzkiego,” in Kosciét, jaki kocham, trans. Arkadiusz Ziernicki (Krakéw: Cerf; Kairos;
Wydawnictwo M; Znak, 1997), 80-81. Na temat historii wigczenia tego sformutowania do
numeru 9 Konstytucji dogmatycznej o Kosciele czytamy: ,,C'est moi qui ai mis par deux
fois I'expression ‘populus messianicus’ dans Lumen Gentium n° 9. Je voulais ainsi donner
satisfaction  un désir de Mgr Marty, archevéque de Reims (Suite, je crois & un entretien avec
le P. Chenu). Javais introduit aussi cette expression dans un passage de Gaudium et Spes et
dansle n® s de Ad Gentes divinitus, mais elle en a été gommée lors des corrections et révisions
de ces documents. Je l'ai regreteé” (Congar, Un peuple messianique: L'Eglise, sacrement du
salut. Salut et liberation, 84, przyp. 50). Zob. takze Marie-Dominique Chenu, “Un peuple
messianique. Constitution de 'Eglise, chap. 2, n. 9,” La nouvelle revue théologique 89, no. 2
(1967): 178-82.

Congar, “Kosciol - lud mesjaniczny, zalazek jednosci i nadziei dla calego rodzaju ludzkiego,” 79.



70 Mariusz Jagielski

Sobér, uzywajac tego okreslenia, jak podkresla Congar, przyjat postawe pasterska
w perspektywie nadziei — wlasnie w perspektywie rozumienia Ko$ciota wewnatrz
Bozej obietnicy. W aktualnej sytuacji mozemy przezywaé zatobe po poczuciu
obecnym w christianitas bycia nie tylko zalgzkiem, ale juz wypetnieniem; nie
tyle sakramentem, ale juz oczekiwang, zrealizowana rzeczywistoscia; nie tyle
sakramentem dla $wiata, ile juz nowym w pelni objawionym $wiatem. By¢ moze
samos$wiadomos$¢ Kosciota jako sakramentu pomoze odnalez¢ si¢ nam wszystkim
w kontekscie przynajmniej mentalnie czesto mniejszosciowym i pluralistycznym.
Congar konfrontuje aktualne sobie doswiadczenie z doswiadczeniem Soboru
Trydenckiego, zauwazajac, ze dal on wéwezas nowy typ biskupa — typ duszpa-
sterski — i dopowiada: ,,co§ podobnego mogtoby si¢ wydarzy¢ réwniez podczas
Soboru Watykanskiego II. Na ile mogliby$my wéwczas to odgadna¢, bytby to
typ biskupa na miar¢ potrzeb Kosciota, ktéry odzyskat swiadomo$é, ze stanowi
«6w lud mesjaniczny»?”*". Dzisiaj papiez Franciszek nie ogranicza tego pytania
wylacznie do sposobu sprawowania postugi biskupa, ale odnosi je do calego
Ludu Bozego, gdy pisze w swoim programowym dokumencie: ,Marz¢ o opcji
misyjnej zdolnej przemieni¢ wszystko, aby zwyczaje, style, rozklad zaje¢, jezyk
i wszystkie struktury koscielne staly si¢ odpowiednia droga bardziej ewangeli-
zowania wspéiczesnego $wiata, niz do zachowania stanu rzeczy”sz. Rozumiejqc,
ze »jestesmy misja’ — jak to czesto powtarza nie tylko do mlodych - a nie
tylko, ze ,,mamy misjg”33, tym bardziej odkrywamy, Ze nie jest dla nas mozliwe
odnalezienie odpowiedzi na pytanie, czym Kosciot jest, jesli nie wstuchujemy
sic w pytanie, ktdre nieustannie do nas powraca: ,,Po co Kosciot?”.

31 Congar, 80-81.

Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii Gaudium (2013), nr 27, https://www.vatican.
va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-
-ap_20131124_evangeliigaudium.heml.

»To powolanie misyjne dotyczy naszego bycia dla innych. Nasze zycie na ziemi osiaga
bowiem swoja petnie, kiedy staje si¢ ofiarg. Przypominam, ze «misja w sercu ludu nie jest
cze¢scia mojego zycia ani ozdoba, ktéra moge zdjaé; nie jest dodatkiem ani jeszeze jedna
chwila w zyciu. Jest czyms, czego nie moge wykorzenié z siebie, jesli nie chee siebie zniszezy¢.
Ja jestem misja na tym $wiecie, i dlatego jestem w tym $wiecie». Zatem musimy mysle¢,
ze wszelkie duszpasterstwo jest duszpasterstwem powolaniowym, wszelka formacja jest
powolaniowa i wszelka duchowo$¢ jest powolaniowa” (Franciszek, Posynodalna adhortacja
apostolska Christus vivit [2019], nr 254, https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_
exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html).

33



Ko$ciot jako sakrament zbawienia. Jego wymiar dynamiczny... 71

Zakonczenie

W przestrzeni teologicznej i duszpasterskiej okreslenie Kosciota jako sakra-
mentu zbawienia pozostaje caly czas w fazie recepcji, chociaz zmiana w samo-
swiadomosci Kosciota jako sakramentu widoczna jest i tutaj*’. W niniejszym
artykule, analizujacym teologi¢ Yvesa Congara, chcielismy ukazad jej trafnosé
i przydatno$¢. Skupiajac si¢ na dynamicznym wymiarze tej teologii Kosciota
jako sakramentu zakorzenionej gleboko w tekstach Soboru Watykanskiego 11,
Congar podkresla, ze perspektywa sakramentalna pozwala w sposéb teologiczny
ukaza¢ misj¢ Kosciota jako integralnie wpisana w nature Kosciota. Stad nie-
zbednym wydaje si¢ przedstawienie Kosciota najpierw w relacji do Boga — jako
postanego, niemajacego poczatku w sobie, by nastepnie ukazaé go jako postanego
do $wiata, w relacji do $wiata. Jak podkresla Congar, taka perspektywa byla
mozliwa dopiero wtedy, gdy Kosciét i §wiat nie utozsamialy si¢ ze soba. To
dynamiczne rozumienie Ko$ciola wyzwala nas z eklezjocentryzmu i prowadzi
do pytania o to, co jest trescia obecnosci Kosciota jako sakramentu zbawienia
w $wiecie. W ten sposdb wyprowadza nas takze z indywidualistycznego ro-
zumienia zbawienia, a w konsekwencji z indywidualnego rozumienia naszej
obecnosci w Kosciele. Rozumienie zbawienia jako planu Boga wzgledem calego
stworzenia zrealizowanego w Chrystusie stawia pytanie o nasza czytelnos¢ jako
znaku — o jego realizacj¢ w catym ludzie Bozym, cho¢by byt niewielka trzédka.
W ten sposéb moze wazniejsze staje si¢ pytanie o wiarygodnos¢ Kosciota jako
sakramentu, gdy uznajemy, ze sakrament nigdy nie jest w petni zrealizowana
rzeczywisto$cia. I tak dochodzimy do okreslenia ,,lud mesjaniczny”, ktére bylo
szczegolnie bliskie francuskiemu dominikaninowi. Kosciét jako sakrament
zbawienia niesie w sobie obietnice — misj¢ obietnicy, a zatem chrzescijanskiej
nadziei. Tym Ko$ciotem — tym sakramentem jest pielgrzymujacy Lud Bozy od-
czytujacy siebie — a poprzez siebie i cale stworzenie — wewnatrz Bozej obietnicy.

Bibliografia

X VI Assemblée générale Ordinaire du Synode des Evéques. Comment étre une Eglise synodale
en mission ? Instrumentum laboris pour la deuxiéme session (octobre 202.4). 202.4. heeps://

* ¥ Instrumentum laboris przygotowanym na druga sesj¢ synodu — pazdziernik 2024, po-
jecie Kosciota jako sakramentu jest jednym z kluczowych. Zob. X VI Assemblée générale
Ordinaire du Synode des Evéques, Comment étre une Eglise synodale en mission ? In-
strumentum laboris pour la deuxiéme session (octobre 2024) (2024), https://press.vatican.
va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2024/07/09/0560/01156.html.



72 Mariusz Jagielski

press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2024/07/09/0560/01156.
html%sC#fr.

Allmen, Jean-Jacques von. Prophétisme sacramentel. Neuf études pour le renonvean et ['unité
de I’Eglise. Neuchtel: Delachaux et Niestle, 1964.

Boff, Leonardo. Die Kirche als Sakrament im Horizont der Welterfahrung: Versuch einer
Legitimation und einer struktur-funktionalistischen Grundlegung der Kirche im Anschluss
an das I1. Vatikanische Konzil. Paderborn: Bonifacius, 1972.

Chenu, Marie-Dominique. “Un peuple messianique. Constitution de ’Eglise, chap. 2, n. 9.
La nouvelle revue théologique 89, no. 2 (1967): 164-82.

Congar, Yves. “L'idée de I'Eglise chez saint Thomas d’Aquin.” In Esquisses du Mystére de
I’Eglise, s9—91. Unam sanctam 8. Paris: Les Editions du Cerf, 1953. Polskie ttumaczenie:
“Pojecie Kosciola wedlug nauki $w. Tomasza z Akwinu,” trans. Maria Stokowska, in
Mistyczne Ciato Chrystusa: Traktat o Kosciele, by Wincenty Zaleski (Poznan: Ksiegarnia
$w. Wojciecha, 1962), 259-73.

Congar, Yves. “Kosciot — lud mesjaniczny, zalazek jednosci i nadziei dla catego rodzaju ludz-
kiego.” In Koscidt, jaki kocham, translated by Arkadiusz Ziernicki, 62—81. Krakéw: Cerf;
Kairos; Wydawnictwo M; Znak, 1997.

Congar, Yves. Koscidt jako sakrament zbawienia. Translated by Tomasz Mazu$. Warszawa:
Instytut Wydawniczy ,,Pax”, 1980.

Congar, Yves. “Kosciot powszechnym sakramentem zbawienia.” In Koscidt, jaki kocham, trans-
lated by Arkadiusz Ziernicki, 39—61. Krakéw: Cerf; Kairos; Wydawnictwo M; Znak, 1997.

Congar, Yves. “Moja droga w teologii laikatu i postugiwan.” In Chrzescijariska odpowiedz na
pytanie czlowicka: W 7s50-lecie stuzby polskich dominikandw Bogu i ludziom, by Joachim
Badeni et al., 223—42. Poznani: Polska Prowincja Dominikandéw, 1974.

Congar, Yves. Mon journal du Concile. Edited by Eric Mahieu. Vol. 2. Paris: Les Editions
du Cerf, 2002.

Congar, Yves. “Pojecie Kosciola wedtug nauki $w. Tomasza z Akwinu.” Trans. Maria Sto-
kowska. In Mistyczne Ciato Chrystusa: Traktar o Kosciele, by Wincenty Zaleski, 259~73.
Poznan: Ksicgarnia sw. Wojciecha, 1962.

Congar, Yves. “Le role de I’Eglise dans le monde de ce temps, (Ire partie, chapitre IV).” In
Commentaires. Vol. 2 of L'Eglise dans le monde de ce temps, edited by Yves Congar and
Michel Peuchmaurd, 305—28. Paris: Cerf, 1967.

Congar, Yves. Un peuple messianique: L'Eglise, sacrement du salut. Salut et liberation. Paris:
Editions du Cerf, 1975.

Dola, Tadeusz. “Kosciét Sakramentem Tréjjedynego Boga.” Roczniki Teologiczne 43, no. 2
(1996): 67-78.

Fouilloux, Etienne. “Comment devient-on expert & Vatican IT ? Le cas du pere Yves Congar.” In
Le deuxiéme Concile du Vatican (1959-1965), 307-31. Rome: Ecole frangaise de Rome, 1989.

Franciszek. Adhortacja apostolska Evangelii Gaudium. 2013. https://www.vatican.va/content/
francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazioneap_2013112.4_
evangelii-gaudium.html.

Franciszek. Posynodalna adhortacja apostolska Christus vivit. 2019. https://www.vatican.
va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-
-ap_20190325_christus-vivit.html.



Ko$cidt jako sakrament zbawienia. Jego wymiar dynamiczny... 73

Kubi$, Adam. “Geneza pojecia Ko$ciot-Sakrament w Konstytucji Dogmatycznej o Kosciele.”
Analecta Cracoviensia 10 (1978): 211~72. https://doi.org/10.15633/acr.295 4.

Kubis, Adam. “Ko$ciot jako sakrament w przedprzygotowawczej dokumentacji II Soboru
Watykanskiego.” Analecta Cracoviensia 8 (1976): 189—~216. heeps://doi.org/10.15633/acr.2913.

Kubi$, Adam. “Sakramentalna struktura Ko$ciota w schematach komisji przygotowaw-
czych II Soboru Watykatiskiego.” Analecta Cracoviensia 9 (1977): 237-90. https://doi.
org/10.15633/acr.2932.

Melloni, Alberto. “Yves Congar & Vatican II. Hypotheses et pistes de recherche.” In Cardinal
Yves Congar 1904—1995, edited by André Vauchez, 117-64. Paris: Les Editions du Cerf, 1999.

Nichols, Aidan. “An Yves Congar Bibliography 1967-1987.” Angelicum 66, no. 3 (1989): 422~66.

Pascal, Blaise. Pensées. Paris: France Loisirs, 1948.

“Rapport final.” In Synode extraordinaire: Célébration de Vatican II, s49—67. Paris: Les
Editions du Cerf, 1986.

Routhier, Gilles. “Kos$ciét jako sakrament zbawienia: W oczekiwaniu na recepcje.” Trans.
Mariusz Jagielski. In Recepcja i wyzwania Soboru Watykariskiego II, edited by Mariusz
Jagielski, 61-78. Biblioteka Instytutu Filozoficzno-Teologicznego im. Edyty Stein w Zie-
lonej Gérze 7. Zielona Géra: Instytut Filozoficzno-Teologiczny im. Edyty Stein, 2018.

Routhier, Gilles. “Quelques orientations de recherche en ecclésiologie.” Transversalités 154,
no. 3 (2020): 129—41. https://doi.org/10.3917/trans.1s 4.0129.

Sobé6r Watykaniski II. Dekret o dzialalno$ci misyjnej Kosciota Ad gentes divinitus. 196s.

Sobér Watykarniski II. Konstytucja dogmatyczna o Kosciele Lumen gentium. 1964.

Sobér Watykanski II. Konstytucja duszpasterska o Kosciele w $wiecie wspotczesnym Gan-
dium et spes. 196s.

Sobér Watykaniski II. Konstytucja o liturgii $wictej Sacrosanctum concilinm. 1963.

MARIUSZ JAGIELSKI (KS. DR) — prezbiter diecezji zielonogérsko-gorzowskiej, rektor
Zielonogo6rsko-Gorzowskiego Wyzszego Seminarium Duchownego w Paradyzu, adiunkt
w Instytucie Nauk Teologicznych Uniwersytetu Szczeciniskiego. Studiowal w Instytucie Ka-
tolickim w Paryzu i na Uniwersytecie Laval w Quebeku. Zajmuje si¢ teologia dogmatyczng,
azwlaszcza eklezjologia.






Wroctawski Przeglad Teologiczny

Do | WroziaL 33(2025) 1, 75-103 WROCLAWSKI
TEOLOGICZNY wroctaw Theological Review Do Y

DOI: 10.52097/wpt.9399

Krzysztof Metlewicz

Papieski Uniwersytet Gregorianski w Rzymie, Wtochy
krzysiek.metlewicz@wp.pl
ORCID: 0000-0002-8148-0119

Od Dei verbum do Verbum Domini:
ksztattowanie rozumienia objawienia
w mysli Josepha Ratzingera/Benedykta XVI

From Dei Verbum to Verbum Domini:
The Shaping of the Understanding of Revelation
in the Thought of Joseph Ratzinger/Benedict XVI

ABSTRACT: The article is intended to present the understanding and development of
the concept of Divine Revelation in the writings of Joseph Ratzinger/Benedict X VI
and the impact of his findings on contemporary theological discourse on this subject.
Ratzinger’s revelationist views are analyzed against two magisterial documents: the
Dogmatic Constitution on Divine Revelation Dei Verbum and the Apostolic Exhor-
tation Verbum Domini. It was pointed out that Ratzinger’s theoretical and practical
involvement as a professor, a cardinal, the prefect of the Congregation for the Doctrine
of the Faith and the pope in the question of understanding Revelation in relation to
Scripture, Tradition and Christology provided a genuine bridge between the teaching
of the Second Vatican Council and its development and deepening in Verbum Domini.
The article aims to demonstrate Ratzinger/Benedict XVI’s contribution to the theo-
logical discourse spanning several decades, especially in the field of the irreplaceable
role of Scripture in the Church, the presentation of Tradition as a living and dynamic
transmission of Revelation, as well as in the aspect of God’s self-revelation in Jesus
Christ — the discovery of this self-revelation is considered the real meaning behind
the existence of Scripture and Tradition. The novelty of the research is the detailed
analysis of how Ratzinger’s theology of Revelation progressed over the timeframe
marked by the two magisterial documents.

KeywoRrbDs: Christology, Logos, Tradition, Scripture, Revelation, Dei Verbum,
Verbum Domini, theology of revelation, Joseph Ratzinger/Benedict XVI

ABSTRAKT: W artykule przedstawiono rozumienie i rozwéj pojecia Bozego Objawie-

nia w pismach Josepha Ratzingera/Benedykta X VI oraz wplyw jego mysli na wspélezes-
ny dyskurs teologiczny w tej materii. Poglady rewelacjonistyczne niemieckiego teologa

Licencje Creative Commons BY-SA 4.0 © Papieski Wydziat Teologiczny we Wroctawiu
— BY SA



76

Krzysztof Metlewicz

ukazano w odniesieniu do dwéch czasowo odlegtych dokumentéw magisterialnych —
konstytucji Dei verbum oraz adhortacji Verbum Domini. Wskazano, ze teoretyczne
i praktyczne zaangazowanie Ratzingera jako profesora, kardynata, prefekta Kongregacji
Nauki Wiary i papieza w kwestie rozumienia Objawienia w relacji do Pisma, Tradycji
i chrystologii stanowito realny pomost miedzy nauczaniem Soboru Watykariskiego I1
ajego rozwinieciem i poglebieniem w Verbum Domini. Artykul przedstawia wkiad
Ratzingera/Benedykta XVI w trwajacy kilka dekad dyskurs teologiczny, zwlaszcza
w zakresie niezastgpowalnej roli Pisma Swictego w Kosciele, ukazania Tradycji jako
zywego i dynamicznego przekazu Objawienia, a takze w aspekcie samoobjawienia si¢
Boga w Jezusie Chrystusie, ktérego odkrycie jest sensem istnienia Pisma i Tradycji.
Novum badan jest szczegdlowa analiza rozwoju Ratzingera teologii Objawienia w ra-
mach czasowych wyznaczonych tytulowymi dokumentami Magisterium.

Stowa KLUCZOWE: chrystologia, Logos, Tradycja, Pismo Swiqte, Objawienie,
Dei verbum, Verbum Domini, teologia Objawienia, Joseph Ratzinger/Benedykt X VI

Wstep

bjawienie jest bez watpienia jednym z podstawowych pojec chrzescijan-
skich. Dyskusja wokét teologii Objawienia zyskala wiele zaréwno dzigki

obradom Soboru Watykariskiego II, jak i poszerzonej refleksji teologéw w drugie;
polowie XX wieku'. Wsréd tych, ktérzy wniesli najwiecej wartosciowych mysli

w ten obszar, wyrdznit si¢ jeden z najwybitniejszych teologéw XX/XXIw. —
Joseph Ratzinger/Benedykt XVI. W swojej bogatej tworczosci teologicznej
przyczynit si¢ do glebszego rozumienia tajemnicy bosko-ludzkiego dialogu,
natomiast w swoim nauczaniu w czasie pontyfikatu wielokrotnie wskazywal

na

potrzebe teologicznego rozwoju w kluczu poszanowania tego, co w Kosciele

zmienne i niezmienne’. Jako soborowy peritus, prefekt Kongregacji Nauki Wiary,

1

Doktladniej dyskurs przed, w trakcie i po Soborze opisuje Waldemar Linke, “Konstytucja

dogmatyczna o Objawieniu Bozym Dei Verbum. Wprowadzenie i komentarz,” in Zywe
dziedzictwo Soboru: Komentarze do tekstéw Vaticanum II, ed. Robert J. Wozniak and Piotr
Roszak (Krakéw: Wydawnictwo Znak, 2023), 153-219.

W szczegdlowym poznaniu rozumienia przez Ratzingera podstawowych pojeé rewelacjoni-
stycznych moga poméc nastepujace publikacje polskie: Stawomir Zatwardnicki, Od teologii
objawienia do teologii natchnienia. Studium inspirowane twérczoscig Geralda O’Collinsa
i Josepha Ratzingera (Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2022); Rafat Pokrywinski, “Pojecie
Objawienia Bozego wedtug Josepha Ratzingera,” in Teologia fundamentalna w twérczosci
Josepha Ratzingera, ed. Krzysztof Kaucha and Jacenty Mastej (Lublin: Wydawnictwo
KUL, 2017), 81-102; Bogdan Ferdek, “Objawienie w doktrynie kard. Josepha Ratzingera/
Benedykta XV1,” in Objawienie Boze w interpretacji wspdtczesnych teologéw, ed. Bogustaw
Kochaniewicz, Studia Theologiac Fundamentalis 1 (Poznari: Uniwersytet im. Adama Mi-
ckiewicza. Wydzial Teologiczny, 2010), 169—81; oraz zagraniczne: Joshua R. Brotherton,



Od Dei verbum do Verbum Domini... 77

awreszcie papiez praktycznie, anie tylko teoretycznie, wplynat na wiasciwe
rozumienie tego, czym w swej istocie jest Boze Objawienie3.

Wezytujac sic doktadniej w dzieta niemieckiego teologa, mozna wyprowadzi¢
tezg, iz zasadnicze punkty w rozwijanej przez niego teologii rewelacjonistycznej
stanowig dwa kluczowe dokumenty magisterialne: soborowa Konstytucja o Ob-
jawieniu Dei verbum oraz posynodalna adhortacja Verbum Domini. Pierwszy
dokument wyznacza fundament i punkt wyjscia dla wspolezesnej refleksji nad
Objawieniem, ukierunkowujac teologi¢ ku poglebionemu rozumieniu tego
tematu. Z kolei Verbum Domini, wydane juz za pontyfikatu Benedykta X VT,
stanowi zwieniczenie i syntez¢ wspotczesnych refleksji nad Objawieniem, bedac
jednocze$nie inspiracja do dalszego poszukiwania wyjasnien, jak Objawienie —
niezmienne w swej istocie — wciaz zywo przemawia do Koséciota w obliczu
zmieniajacych si¢ realiéw swiata. Cho¢ oczywiscie sam teolog zagadnieniem
Objawienia zajmowal si¢ jeszcze przed zwolaniem Vaticanum I, to okres

“Development(s) in the Theology of Revelation: From Francisco Marin-Sola to Joseph
Ratzinger,” New Blackfriars 97, no. 1072 (2016), 661~76, https://doi.org/10.1111/nbfr.12222;
Francis Martin, “Revelation and Understanding Scripture: Reflections on the Teaching of
Joseph Ratzinger, Pope Benedict XV1,” Nova et Vetera 13, no. 1 (2015), 253—72; Stawomir
Zatwardnicki, “One Source of Revelation and Two Currents of the Revelation Transmis-
sion and Cognition: The Apological Dimension of Joseph Ratzinger’s Theology,” Wroctaw
Theological Review 28, no. 2 (2020), 63—93, https://doi.org/10.34839/WPT.2020.28.2.63-93;
Mauro Gagliardi, “Rivelazione, Ermeneutica e Sviluppo Dottrinale in Joseph Ratzinger. Un
Contributo Indiretto Alla Sinodalita,” Alpha Omega 25 (2022), 37-63; Marianne Schlosser
and Franz-Xaver Heibl, Gegenwart der Offenbarung: Zu den Bonaventura-Forschungen
Joseph Ratzingers (Regensburg: Pustet, 2011); Pablo Sicouly, “El Dios de la revelacién y la
metafisica en la reflexion de Joseph Ratzinger, hoy Benedicto XVI: Una primera aproxi-
macioén,” Studium. Filosofia y Teologia 9, no. 18 (2006), 253—77; Lieven Boewe, “La vraie
réception du Vatican II na pas encore commencé. Joseph Ratzinger, Révélation et autorité
du Vatican I1,” Ephemeride Theologicae Lovanienses 8s, no. 4 (2009), 30539, https://doi.
org/10.2143/ETL.85.4.2044763. W artykule, z oczywistych wzgleddw, zarysowane beda
jedynie gléwne tezy teologiczne Ratzingera, aby pomdc uchwycié cel badawezy, tj. ukaza-
nie co dokltadnie wplynelo na szersza dyskusje wokét tematéw wyodrebnionych zaréwno
przez Sobér Watykaniski IT, jak i w calej drugiej potowie XX wicku.

Wktad ten jest opisany zwlaszcza w nastepujacych publikacjach: Jared Wicks, “Six Texts
by Prof. Joseph Ratzinger as Peritus Before and During Vatican Council I1,” Gregorianum
89, n0. 2 (2008), 233—311; Emery de Gaél, “The Theologian Joseph Ratzinger at Vatican II:
His Theological Vision and Role,” Lateranum 78, no. 3 (2012), s15-48; Pablo Blanco Sarto,
“Joseph Ratzinger, perito del Concilio Vaticano I (1962-196s),” Anuario de Historia de la
Iglesia 15 (2018), 43—66, https://doi.org/10.15581/007.15.10252; Grzegorz Bachanek, “Ksiadz
Profesor Joseph Ratzinger na Soborze Watykanskim I1,” in Studia Soborowe. Historia
i recepcja Vaticanum I1, ed. Michal Biatkowski (Torun: GroupMedia, 2014), 93-122.
Wskaza¢ tu nalezy chociazby osobiste zainteresowanie Ratzingera teologia $w. Bonawentu-
ry, keéry zainspirowat go do szerszego i konkretniejszego zajecia si¢ tematem Objawienia.



78 Krzysztof Metlewicz

miedzy tymi dokumentami stanowi w pewien sposéb lini¢ chronologiczna,
na ktérej mozna wskazad istotne przyczynki Ratzingera/Benedykta XVI do
odkrywania coraz glebszego sensu teologii Objawienia.

Gl6wnym celem niniejszych badan bedzie rozwiazanie nastepujacego
problemu: w jaki sposéb Joseph Ratzinger/Benedykt X VI rozumiat i rozwijat
pojecie Bozego Objawienia oraz jaki miato to wpltyw na wspétczesny dyskurs
teologiczny w tej materii? Artykut zostanie podzielony na trzy czedci podej-
mujace nast¢pujgce po sobie pytania badawcze, prowadzace do koncowych
konkluzji. Najpierw udzielona zostanie odpowiedz na pytanie: jak Joseph
Ratzinger/Benedykt X VI rozumie relacj¢ Pisma do Objawienia? Nastepnie
podj¢ta zostanie kwestia: w jaki sposdb nalezy rozumie¢ Tradycj¢ w stosunku
do tajemnicy rewelacjonistycznej? Ostatnig cze$¢ stanowi refleksja nad pyta-
niem: jak rozumie¢ tez¢ Josepha Ratzingera/Benedykta X VI o samoobjawieniu
sic Boga w Jezusie Chrystusie? Umieszczone w podsumowaniach punktéw
wnioski beda stanowi¢ mozliwie pelng odpowiedz na podstawowy problem
badawczy. Dla osiagniecia zamierzonego celu wykorzystana zostanie metoda
analizy krytyczno-poréwnawczej (zestawiajaca nauczanie Ratzingera z tezami
magisterialnymi oraz spojrzeniami innych teologéw) i metoda historyczno-
-teologiczna pozwalajaca widzie¢ rozwdj mysli niemieckiego teologa.

Relacja Pisma Swietego do Objawienia

Przyjmujac jedynie do$¢ powierzchowne rozumienie chrzescijaniskiego Ob-
jawienia, mozna wyprowadzi¢ tezg, ze wszystko, co Bég objawit cztowiekowi
o sobie samym, jest zawarte w Pi$mie Swigtym. Cho¢ oczywiscie prawdg jest,
iz wszystko, co zostalo zawarte w ksiggach kanonicznych, wprost odnosi si¢ do
Objawienia, to jednak nie mozna stwierdzi¢, iz cala tajemnica Bozego samo-
objawienia zamkneta si¢ jedynie w materialnej zasadzie — Pi$mie. Nalezy wiec
zapoznac si¢ z podejsciem, jakie w tej kwestii prezentowat Joseph Ratzinger/
Benedykt X V1.

Niemiecki teolog podzielit si¢ refleksjami na temat Objawienia juz w 1962 1.,
jeszcze zanim podjal wspoélprace jako soborowy peritus przy powstaniu

Z perspektywy lat pisat nastgpujaco: ,, Te zdobyte podczas lektury dorobku $w. Bonawen-
tury pojecia staly si¢ dla mnie bardzo wazne przy soborowej dyskusji o objawieniu, Pismie
$w. i tradycji” (Joseph Ratzinger, Moje zycie: Wspomnienia z lat 1927-1977 [Czestochowa:
Edycja Swit;tego Pawtla, 1999], 87).



Od Dei verbum do Verbum Domini... 79

Konstytucji o Objawieniu Bozym®. W swoich uwagach do powstajacego w tam-
tym czasie schematu sporo miejsca poswiecit samemu zagadnieniu zrédet
Objawienia. Po pierwsze, dla Ratzingera ,to nie Pismo i Tradycja s zrédfami
objawienia, lecz objawienie — mowa i samoodstanianie si¢ Boga stanowi unus
fons, z ktérego wyplywaja oba nurty Pisma i Tradycji”®. Tym samym teolog
poddaje krytyce juz sam tytul schematu, ktéry brzmiat De fontibus revelationis
(O zrédtach objawienia). Druga mysl Ratzingera dotyczy kolejnosci, w jakiej na-
lezy widzie¢ historyczne zaistnienie Objawienia — Pisma i Tradycji. Jak zauwazyt,
»Objawienie nie jest rzeczywistoscia, znajdujaca si¢ na drugim miejscu, po Pi$mie
i Tradydji, lecz jest mowg i dziataniem samego Boga, kt6ry uprzedza wszelkie
historyczne ujecia tej mowy: jest zrédltem, kedre positkuje Pismo i Tradycje™
Stad za Ratzingerem trzeba wyprowadzi¢ tutaj jeszcze jedng tezg: ,omawiania
objawienia nie mozna rozpoczyna¢ po prostu od Pisma i Tradycji [...]. Zanim
co$ powie si¢ o jego §wiadectwach, wpierw trzeba co$ powiedzie¢ o samym
objawieniu jako takim”®. Postawione przez niemieckiego teologa tezy swiadcza
wprost, iz tajemnica Objawienia jest dla niego rzeczywistoscia niemogaca si¢
zamkna¢ w historycznych ujeciach. Cho¢ oczywiscie Bég wyraza si¢ przez dwie
formy przekazu — Pismo i Tradycj¢ — to nieporozumieniem bytoby myslenie,
iz poza nimi Bég nie jest w stanie dotrze¢ do czlowieka, a calg prawdg o sobie
ograniczyl do tych dwoch form. W tym tez znaczeniu Ratzinger porzadkuje na
poczatku dyskusji 0 Objawieniu pewne znaczace fakty: Bég w absolutnie wolny
sposdb odstania prawde o sobie, czyniac to na rézne sposoby, aby przyblizy¢
sic do swoich stworzen. Objawienie staje si¢ zasadnicza przyczyna zaistnienia
nie tylko Pisma i Tradycji, ale réwniez Urzedu Nauczycielskiego Kosciota. Dla-

Praca ta polegata gléwnie na merytorycznym recenzowaniu tekstéw schematu o Objawieniu;
por. Bachanek, “Ksiadz Profesor Joseph Ratzinger na Soborze Watykanskim I1,” 93-122.
Z Karlem Rahnerem przygotowali wlasne wersje schematéw, wspierajac prace soborowe;
zob. Joseph Ratzinger, “De voluntate Dei erga hominem,” in Wiara w Pismie i Tradycji.
Teologiczna nauka o zasadach, Joseph Ratzinger, ed. Krzysztof G6zdz and Marzena Go-
recka, trans. Jarostaw Merecki, vol. 1, Opera Omnia 9.1 (Lublin: Wydawnictwo KUL,
2018), 159—63; Joseph Ratzinger, “De revelatione Dei et hominis in Jesu Christo facta,” in
Wiara w Pismie i Tradycji. Teologiczna nauka o zasadach, Joseph Ratzinger, ed. Krzysztof
G6zdz and Marzena Gérecka, trans. Jarostaw Merecki, vol. 1, Opera Omnia 9.1 (Lublin:
Wydawnictwo KUL, 2018), 164-88.

Joseph Ratzinger, “Uwagi do schematu De fontibus revelationis,” in O nauczaniu II Soborn
Watykatskiego. Formutowanie — przekaz — interpretacja, Joseph Ratzinger, ed. Krzysztof
G6zd7 and Marzena Gérecka, trans. Wiestaw Szymona, vol. 1, Opera Omnia 7.1 (Lublin:
Wydawnictwo KUL, 2016), 140.

Rartzinger, “Uwagi do schematu De fontibus revelationis,” 141.

Ratzinger, 141.

6



80 Krzysztof Metlewicz

tego Ratzinger zauwazyt, iz tych trzech rzeczywistoéci ,,nie mozna statycznie
ustawia¢ obok siebie, lecz nalezy w nich widzie¢ jeden zywy organizm stowa
Bozego, ktéry dzicki Chrystusowi zyje w Koéciele™.

Kilka lat pézniej, w 1965 r., Joseph Ratzinger podjal prébe zdefiniowania
pojecia Tradycji. Przy okazji omawiania tego zagadnienia teolog wyjasnit,
na czym doktadnie polega réznica migdzy trzema zasadniczymi pojeciami:
Pismem, Tradycja i Objawieniem. Podobnie jak w tekscie sprzed trzech lat,
Ratzinger zauwazyl:

Objawienie odnosi sie [...] do catosci mowienia i dziatania Boga w stosunku do
cztowieka, odnosi sie do rzeczywistosci, o ktdrej mowi Pismo. Pismo nie jest jed-
nak po prostu ta rzeczywistoscia. Dlatego Objawienie przekracza Pismo w takiej
samej mierze, w jakiej rzeczywisto$¢ przekracza méwienie o niejw.

Na czym Joseph Ratzinger opiera t¢ tezg? W pierwszej kolejnosci na zalozeniu,
ze Objawienie jest rzeczywistoscia, ktéra pochodzi ,od Boga i sigga Bozego
dziatania”", cho¢ réwniez jest to ,rzeczywistos¢, kedra w czlowieku wydarza
sic w wierze, wychodzi tez niejako ku innej stronie poprzez posredniczacy fakt
Pisma”". Nie mozna zrozumieé, w jaki sposéb Pismo stanowi ,materialng za-
sade Objawienia™®, jesli wpierw nie zrozumie sie, iz jej zawarto$¢ powinna by¢
odczytywana w duchu wiary, przez co zawarta w Pismie tajemnica Objawienia
staje si¢ realna, obecna tu i teraz. Tylko przez wiar¢ ma si¢ udzial w Objawieniu,
asamo Pismo o tyle staje si¢ dla odbiorcy tradentem Bozej mocy, o ile rzeczy-
wistos¢ zapisang w materialnej formie widzi glebiej i szerzej'™.

W tekscie ,,Posredniczenie wiary i zrédfa wiary” z 1983 r. Ratzinger, podobnie
jak przed dwoma dekadami, prezentuje swoje refleksje na temat relacji Pisma do
Objawienia. Traktujac o posredniczeniu wiary, stawia nastepujaca tezg: , Wszyst-
ko, co mozna wyrazi¢ stowami, a zatem réwniez Pismo, jest [...] $wiadectwem

9

Ratzinger, 147.
10

Joseph Ratzinger, “Proba zdefiniowania pojecia Tradycji,” in Wiara w Pismie i Tradycji.
Teologiczna nauka o zasadach, Joseph Ratzinger, ed. Krzysztof G6zdz and Marzena Go-
recka, trans. Jarostaw Merecki, vol. 1, Opera Omnia 9.1 (Lublin: Wydawnictwo KUL,
2018), 356.

Ratzinger, 357.

Ratzinger, 357.

Ratzinger, 356.

Ratzinger wyraza t¢ prawde nastepujaco: ,Objawienie pojawia si¢ dopiero tam, gdzie
oprécz wyrazajaeych je materialnych twierdzen, dzigki wierze realna stata si¢ réwniez ich
wewnetrzna rzeczywistos¢. W tym sensie do Objawienia naleiy tez w pewnym stopniu
réwniez przyjmujacy je podmiot, bez ktérego Objawienie nie istnicje” (Ratzinger, 357).

n
12
13
14



Od Dei verbum do Verbum Domini... 81

Objawienia, ale nie samym Objawieniem. I tylko samo Objawienie jest zrédlem
we wlasciwym znaczeniu tego stowa, zrédlem, ktérym positkuje si¢ Pismo™”
Co wazne, stowa te opatrzyt podpisem juz nie tylko profesor teologii z Niemiec,
ale 6wezesny prefekt Kongregacji Nauki Wiary. To sprawia, iz tez¢ te mozna
odczytaé jako wyraz troski o whasciwe interpretacje katolickiej doktryny'. Na
poparcie tego przypuszczenia warto przywolaé réwniez same sformufowania
redagowanego niewiele pézniej przez kard. Ratzingera Katechizmu Kosciola
Katolickiego. Poznajac histori¢ powstania tekstu oraz zglebiajac nature redago-
wanych tekstéw, nie sposéb nie odnies¢ wrazenia, iz niemiecki teolog zaznaczyt
tu swéj wplyw, zwlaszcza w stosunku do wyjasniania doktrynalnych poje¢”.
W numerach po$wi¢conych tajemnicy Objawienia pojawia si¢ stwierdzenie:
,Pismo swigte jest mowg Boza, utrwalong pod natchnieniem Ducha Swigtego

¥ Joseph Ratzinger, “Po$redniczenie wiary izrédta wiary,” in Wiara w Pismie i Tradycji.
Teologiczna nauka o zasadach, Joseph Ratzinger, ed. Krzysztof G6zdz and Marzena Gé-
recka, trans. Jarostaw Merecki, vol. 2, Opera Omnia 9.2 (Lublin: Wydawnictwo KUL,
2018), 832.

Zasadniczymi zadaniami Kongregacji Nauki Wiary w §wietle obowiazujacej wowczas
konstytucji apostolskiej Pastor bonus Jana Pawla II (1988) byly: promowanie i ochrona
nauki dotyczacej wiary i moralno$ci w calym $wiecie katolickim; wspieranie badan, aby
poglebiad rozumienie wiary i udziela¢ odpowiedzi w §wietle wiary na nowe pytania; troska
o to, aby wiara lub moralnoé¢ nie doznaty szkody przez bledy rozpowszechnione w jakikol-
wick sposdb (nr. 48-ss). Cho¢ oczywiscie funkcjonowanie kongregacji nie jest uzaleznione
od dziafania jednej osoby (choéby samego prefekta), to nie sposéb nie zauwazy¢ istotnej
roli, jaka Ratzinger wlozyl we wladciwa i pozyteczna dziatalno$¢ watykanskiej dykasterii.
Wyakcentowane wyzej zdanie zdaje si¢ by¢ tego czytelnym potwierdzeniem.
»Dwunastoosobowa Komisja ds. Katechizmu zostala powotana przez Jana Pawta II
10.07.1986. Na czele komisji stanal kard. Joseph Ratzinger” (Andrzej Kicinski, “Katechizm
Kosciota katolickiego,” in Stownik katechetyczny, ed. Joseph Gevaert and Kazimierz Mi-
siaszek [Warszawa: Wydawnictwo Salezjaniskie, 2007], 478). Z perspektywy Ratzingera
powstanie Katechizmu bylo konieczne i zasadne. Jako przewodniczacy dwezesnej komi-
sji geneze powstania tekstu magistralnego ujat nastepujaco: ,Przefom, ktéry dokonat
si¢ na Soborze Watykaniskim II, sprawil, ze dotychczasowe pomoce wykorzystywane
w katechezie staly si¢ niewystarczajace, gdyz nie odpowiadaty stanowi rozumienia wiary,
ktdry znalazt wyraz w dokumentach Soboru. Zacze¢to wige eksperymentowad, biorac
wz6r z liturgii. Chociaz mnozyly si¢ cenne inicjatywy, brakowalo pewnego spojrzenia
calo$ciowego. Cigzko bylo zrozumied, co tak naprawde jest obowiazujace po tak wielkim
przelomie. Duszpasterze i wierni czekali wigc na przewodnik, kedry bytby punktem od-
niesienia w katechezie i zawieral synteze¢ wiary katolickiej zgodnej z nauczaniem Soboru
[...] W takiej sytuacji katechizm, kedry powstal przy wspétudziale wszystkich Kosciotdw
partykularnych, biskupéw, kaptanéw i $wieckich, zostal przyjety z jednej strony z wielkq
wdzigcznoscia, z drugiej zas$ — z niechgcia, a nawet wrogoscia, ktéra starano si¢ ciagle na
nowo uzasadnia¢” (Joseph Ratzinger, “Aktualnos¢ dokerynalna Katechizmu Kosciota
Katolickiego,” L'Osservatore Romano 2.4, no. 3 [2003], 48).



82 Krzysztof Metlewicz

. . 18 . ) . . . . .. . .
na pismie”". W innym miejscu, by¢ moze nawet dzigki teologicznej inspiracji
mysla Ratzingera, pojawia si¢ niezwykle wazne spostrzezenie:

Wiara chrzescijanska nie jest jednak religia Ksiegi. Chrzescijanstwo jest religia
Stowa Bozego: Stowa niespisanego, lecz Stowa Wcielonego i zywego. Aby stowa
Pisma Swietego nie pozostawaty martwa litera, trzeba, by Chrystus, wieczne
Stowo Boga zywego, przez Ducha Swietego oéwiecit nasze umysty, abyémy
rozumieli Pisma (tk 24,45)19.

Odwotujac si¢ do teologicznej mysli Ratzingera, nie mozna zadng miara wy-
prowadzi¢ tezy, iz cale Objawienie zawiera si¢ jedynie w materialnej zasadzie,
tj. Pismie Swictym. Petnia Objawienia urzeczywistnia si¢ w Osobie Jezusa
Chrystusa — Stowa Weielonego, stad za Katechizmem mozna przypomnieé:
»Przez wszystkie stowa Pisma $wigtego Bég wypowiada tylko jedno Stowo,
swoje jedyne Stowo, w ktérym wypowiada si¢ caty”. Tym jedynym Stowem
i gtéwnym objawiajacym tajemnice Boga jest wylacznie Jezus Chrystus.
W referacie z 2003 r., w ktorym Joseph Ratzinger wyjasnia cel i konieczno$é
powstania Katechizmu, dzieli si¢ rowniez spostrzezeniami na temat wplywu
dokumentu na pelniejsze rozumienie relacji Pisma do Objawienia. Z petnym
przekonaniem méwit o tym, jak znaczace byto wyjasnienie w numerze 108 tezy,
iz ,wiara chrze$cijaniska nie jest [...] religia Ksiegi”. To osobiste przekonanie
przewodniczacego redakeji co do stusznosci ciaglego ijasnego poglebiania tej
kwestii wyrazil w nastepujacym zdaniu:

W centrum wiary chrzescijanskiej jest nie ksiega, lecz osoba Jezusa Chrystusa,
wieczne Stowo Boga, zywego i wyjasniajacego siebie samego poprzez stowa
Pisma Swietego. Te za$ moga by¢ wtasciwie rozumiane tylko dzieki zyciu ze
Stowem, w zywej relacji z Nim. [...] Katechizm akcentuje ten zwiazek, wskazujac
jednoczesnie na role autorytetu Kosciota w interpretacji Pisma SwietegoZ1.

Na szczegdlng uwage zastuguje teza Ratzingera o inkarnacyjnym charakeerze
ksiag natchnionych. Ogloszony na Soborze Chalcedoriskim dogmat o podwdj-
nej naturze wcielonego Logosu Ratzinger zestawia z podwdjnym charakterem
natury Pisma Swiqtego. Opiera si¢ on na przekonaniu, ze Jezus Chrystus,

® " Katechizm Kosciota Katolickiego (Poznan: Pallottinum, 2001), nr 81 (dalej: KKK).

P KKK 108.
" KKK 102.
Ratzinger, “Aktualno$¢ dokerynalna Katechizmu Kosciota Katolickiego,” s1.



Od Dei verbum do Verbum Domini... 83

wecielony Bég, istniejac w dwdch naturach doprowadzit do petni w sobie sa-
mym to, co w bosko-ludzki sposéb zostalo wyrazone w natchnionym kanonie.
W tym kontekscie zatem ludzki jezyk jako wyraziciel Bozych prawd mialby
przez analogie by¢ rozumiany jako prawdziwe stowo Boga®. Zdaniem Stawo-
mira Zatwardnickiego, ktéry podjat si¢ szerszej analizy tej kwestii, Ratzinger
owocnie opracowywal analogie inkarnacji, co stawia go wéréd innych wielkich
nazwisk utrzymujacych podobne stanowisko, jak Karl Rahner, Karl Barth czy
Hans Urs von Balthasar®.

Benedykt XVI w czasie swego pontyfikatu (2005-2013) wielokrotnie zabiegal
o to, aby relacje migdzy Pismem a Objawieniem byly odczytywane w duchu
wiary calego Ko$ciota. Temat ten stat si¢ jednym z fundamentalnych punktéw
dyskusji w ramach zwotanego przez niego XII Zwyczajnego Zgromadzenia
Ogoélnego Biskupéw w dniach s—26 X 2008 roku. Na tej sesji zwyczajnej Sy-
nodu Biskupéw podjeto ogélny temat: ,,Stowo Boze w zyciu i misji Kosciofa™.
Owocem prac byla posynodalna adhortacja apostolska Verbum Domini, w ktérej
Benedykt X VI, w tacznosci z biskupami catego $wiata, wyrazit najbardziej akeu-
alne spojrzenie Kosciota na temat Bozego Objawienia. W jednym z pierwszych
numerdw wyjasnia, jak mozna rozumie¢ pojecie ,,stowo Boze”. Z jednej strony
jest nim Jezus Chrystus — wcielony Logos, bedacy centrum Bozego Objawienia;
z drugiej strony samo stworzenie jest symfonia Boga, ktdra nosi w sobie $lady
dzialajacego Boga; wreszcie stowem Bozym okresla si¢ Pismo Swicte Starego
i Nowego Testamentu™.

Niezwykle wazne jest przypomnienie przez Benedykta X VI zwiazku, jaki
zachodzi migdzy wiara a Objawieniem. Podejmowana przed laty refleksja, teraz
rozwini¢ta w mocy autorytetu papieskiego, wybrzmiata nast¢pujaco:

Aby przyja¢ Objawienie, cztowiek musi otworzy¢ umyst i serce na dziatanie Du-
cha Swietego, ktéry pozwala mu pojaé stowo Boze obecne w $wietych Pismach.
Istotnie, dzieki gtoszeniu stowa Bozego rodzi sie wiara, z ktdérg catym sercem
przyjmujemy objawiong nam prawde i powierzamy catych siebie Chrystusowi
[...]. Cate dzieje zbawienia pokazuja nam stopniowo ten Scisty zwiazek miedzy
stowem Bozym i wiarg, ktory urzeczywistnia sie w spotkaniu z Chrystusem. Dzieki
Niemu bowiem wiara przybiera ksztatt spotkania z Osobg, ktérej powierzamy

wtasne 2ycie25.
2 Doktadniej takie podejscie Ratzingera opisuje Pokrywinski, “Pojecie Objawienia Bozego
wedtug Josepha Ratzingera,” 99.
Szerzej na ten temat Zatwardnicki, Od teologii objawienia do teologii natchnienia, 46o0.
Por. Benedykt X V1, Adhortacja apostolska Verbum Domini (2010), nr 7 (dalej: VD).
VD 2s.

23
24
25



84 Krzysztof Metlewicz

Zatem Pismo Swiete stanowi dla papieza istotny wyraz odwiecznego dialogu
Boga z cztowiekiem i jeden ze sposobéw odkrywania istoty Objawienia. Nie-
mniej jednak wazniejsze od tego, co niesie w sobie kanon $wigtych ksiag, jest
sama postawa przyjmujacego Objawienie, ktdry z wiara wkracza w t¢ tajemnice
i w Pismo Swic;te, rozumiejac je tak, jak pojmuje je caly Koscidt prowadzony
przez Ducha Swigtegozs. Stad w innym miejscu tego samego dokumentu Be-
nedykt X VI zaapelowal, aby wszelkie studium

stowa Bozego, przekazanego i spisanego, przebiegato zawsze w gtebokim duchu
koscielnym, w nalezyty sposdb uwzgledniajac w formacji akademickiej wypowie-
dzi na ten temat Urzedu Nauczycielskiego, ktéry nie jest ponad stowem Bozym,
lecz jemu stuzy, nauczajac jedynie tego, co zostato przekazane27.

Troska o wlasciwe rozumienie tego, czym jest Pismo Swigte, zwlaszcza w relacji
do Objawienia, wyrazila si¢ takze we wspotpracy Benedykta XVI z Papieska
Komisja Biblijng. W jednym z przeméwien skierowanych do jej cztonkéw papiez,
kilka miesi¢cy po obradach synodu o Stowie Bozym, odwotuje si¢ zaréwno do
propozycji synodalnych, jak i wypowiedzi magisterialnych sprzed pieciu dekad.
Nawiazujac do stusznych spostrzezen Dei verbum odnosnie do zasad interpretacji
Pisma Swietego, przypomina trzy tezy: 1) choé Pismo sktada si¢ z wielu ksiag,
to mozna je nazwa¢ calodcia tylko, gdy si¢ je odczytuje razem (holistycznie);
2) nalezy je odczytywaé w odniesieniu do zywej i niespisanej Tradycji Kosciota,
z ktéra Pismo tworzy jedno$é; 3) trzeba pamigtaé o tzw. analogii wiary, czyli
przekonaniu, ze poszczegdlne prawdy wiary sa spéjne zaréwno z Objawieniem,
jak i same pomiedzy soba®’. W gruncie rzeczy, chcac znalezé wspdlna logiczna
wiez migdzy tymi tezami, mozna za Benedyktem X VI zauwazy¢: ,,Jedynie Kos-
ci6t stwarza warunki, ktére pozwalaja rozumieé Pismo Swiete jako prawdziwe
Stowo Boze, odgrywajace role przewodnika, normy i zasady w zyciu Kosciota
w duchowym rozwoju ludzi wicrzqcych”zg. Najpetniejsze rozumienie tego, czym
jest tajemnica Objawienia i jakie jest jej odniesienie do Pisma, mozna odkry¢
dzicki Kosciotowi, ktéry prowadzony przez Ducha Swigtego, posiada Boza
asystencj¢ ku odkrywaniu pelni natchnionej prawdy.

26

” VD 1s.

VD 47; por. Sobér Watykanski II, Konstytucja dogmatyczna o Objawieniu Bozym Dei
verbum (196s), nr 10 (dalej: KO).

Por. KO 12; Benedykt X V1, “Przeméwienie Tradycja i Pismo Swigte przenikajg sig nawza-
Jjem,” L'Osservatore Romano 30, no. 6 (2009), 34.

? Benedykt X VT, 36.

28



Od Dei verbum do Verbum Domini... 85

Tradycja KosSciota wobec tajemnicy Objawienia

To, co na ogdt okresla si¢ pojeciem tradycji, bywa najezeéciej kojarzone z pewnym
celowym zabiegiem powracania do czaséw minionych, kultywowania zamierzch-
tych zasad i obyczajéw czy tez zachwytem nad tym, jak cudowna byta przesztose,
zwlaszcza, gdy poréwna sie ja z tym, co niosa ze soba czasy najnowsze™. Czym
innym jednak zdaje si¢ by¢ tradycja koscielna, bedaca wyrazem wielowickowej
historii, a czym innym, celowo sygnalizowana w teksécie duzg litera, Tradycja
apostolska. W tej czesci artykutu nalezy wigc bardziej szczegblowo wyjasnic,
jak temat ten rozumiat Joseph Ratzinger/Benedykt X VI iw jaki sposdb, jego
zdaniem, Tradycja koresponduje z tajemnica Objawienia.

Punktem wyjscia bedzie rozumienie Tradycji zawarte w Katechizmie Kosciola
Katolickiego. Magisterium przypomina, iz:

Przez Tradycje Koscidt w swej nauce, w swym zyciu i kulcie uwiecznia i przekazuje
wszystkim pokoleniom to wszystko, czym on jest, i to wszystko, w co wierzy.
Wypowiedzi Ojcdéw Swietych Swiadcza o obecnosci tej zyciodajnej Tradydji,
ktérej bogactwa przelewaja sie w dziatalnos¢ i zycie wierzacego i modlacego
sie Kosciota™.

»To zywe przekazywanie, wypelniane w Duchu Swigtym”32, realizowane jest
przez Koscidt od jego poczatku w sposéb niespisany, tj. ustnie. Oznacza to,
iz poza materialnym tradentem Objawienia (Pismem), musi istnie¢ rzeczy-
wisto$¢, ktdra wyraza zywa, dynamiczng i uniwersalna wiare calego Kosciota
katolickiego™.

Podobnie jak w przypadku Pisma Swigtego, tak i w przypadku Tradycji
Koscidt przypomina, iz oba sposoby wyrazania prawdy o Bogu wynikaja z tego
samego zrdédla, tj. Bozego Objawienia. To z kolei sprawia, iz ,ITradycja $wigta
i Pismo $wigte $cisle sie z soba tacza i komunikuja, wyplywajac z tego samego
zrédla Bozego, zrastajg si¢ jako$ w jedno i zdazaja do tego samego celu. Tradycja

** Jednoze stfownikowych wyjasnien przedstawia si¢ nastepujaco: , Tradycja — przekazywane

z pokolenia na pokolenie historycznie uksztaltowane obyczaje, poglady, wierzenia, zasady
postepowania, sposoby myslenia, zwyczaj” (Bogustaw Dunaj, ed., Wielki stownik jezyka
polskiego [Warszawa: Buchmann, 2007], 717).

KKK 78; por. KO 8.

Por. KKK ~8.

»Przez Tradycje Koscidl w swej nauce, w swym zyciu i kulcie uwiecznia i przekazuje
wszystkim pokoleniom to wszystko, czym on jest, i to wszystko, w co wierzy” (KKK 78).

31
32
33



86 Krzysztof Metlewicz

i Pismo $wicte uobecniajg i ozywiaja w Kosciele misterium Chrystusa™*. Co
wazne, rozumienie tego, co wlasciwie jest przekazane w Pismie i Tradycji na-
lezy przede wszystkim do Urzedu Nauczycielskiego Ko$ciota, czyli kolegium
biskupéw wraz ze swa widzialng glowa — papiezem. Skoro bowiem Objawie-
nie zostato przekazane Kosciolowi i stanowi jego $wigty depozyt, to kazde
zindywidualizowane interpretowanie Objawienia i jego tradentéw, zwlaszcza
przez oderwanie tego procesu od powszechnej wiary Kosciota, moze stanowié
powazne niebezpieczenstwo odejécia od tego, co wiasciwie chcial pozostawi¢
swoim uczniom Jezus Chrystus. Istnienie Urzgdu Nauczycielskiego nie wynika
zatem z czysto ludzkiego budowania autorytetéw sposréd wyswigconego kleru,
ale z samego istotnego rozumienia Ko$ciota, w ktérym apostotowie, na mocy
sukcesji apostolskiej, przekazali swym nastepcom to wszystko, co sami przyjeli,
tj. depozyt wiary™. Dlatego tez istnienie $wictej Tradycji, jak i urzedu, kedry
ja poznaje i przekazuje, sa realnym zapewnieniem, ze to, w co wierzy Kosciél
dzisiaj, jest w gruncie rzeczy dokladnie tym, w co Koscidl, choéby i w zalazku
rozwoju, wierzyt w czasach apostolskich.

Joseph Ratzinger we wspomnianym juz wyzej tekscie z 1965 r. podjal wyraz-
nie temat Tradycji. Swoje rozwazania o sensie istnienia niespisanego przekazu
Objawienia rozpoczyna od wskazania trzech plaszczyzn (zrédel), na podstawie
ktérych mozna w ogéle wyprowadzi¢ tezg o potrzebie tego pojecia w teologii.
Pierwszym powodem koniecznosci Tradycji jest ,naddatek rzeczywistosci
Objawienia wobec Pisma”*®. Ow ,naddatek” zostal wyjasniony juz wezesniej
i oznacza, iz rzeczywisto$¢ Objawienia nie moze by¢ zamknigta w materialnej
zasadzie przepowiadania. Drugim uzasadnieniem tezy o istnieniu Tradycji jest
dla Ratzingera ,,specyficzny charakter nowotestamentalnego Objawienia jako
Pneuma wobec gramma”'. Niemiecki teolog przyjmuje teze, iz whasciwym
sensem, trescig i Wype{nieniem tego, co okreslano mianem gramma — Starego
Przymierza — jest sam Chrystus (Pan, ktéry jest Duchem - Preumg). Stad
logicznym nast¢pstwem tego ujecia bedzie przyjecie pewnej koniecznosci ro-
zumienia i wykfadania Pisma w jego fundamentalnym — chrystocentrycznym,
a nawet trynitarnym wymiarze. By zatem dobrze odkry¢ ten porzadek, konieczne
jest réwniez glebokie odkrycie chrzcielnego wyznania wiary, ktére jest niczym

34
35

KKK 8o.

»Urzad ten Nauczycielski nie jest ponad stowem Bozym, lecz jemu stuzy, nauczajac tylko
tego, co zostalo przekazane. Z rozkazu Bozego i przy pomocy Ducha Swigtego stucha on
poboznie stowa Bozego, $wigcie go strzeze i wiernie wyjasnia. I wszystko, co podaje do
wierzenia jako objawione przez Boga, czerpie z tego jednego depozytu wiary” (KKK 86).
Ratzinger, “Préba zdefiniowania pojecia Tradycji,” 364.

Ratzinger, 364.

36
37



Od Dei verbum do Verbum Domini... 87

innym jak jedynym ,kluczem hermeneutycznym do Pisma”™*®. Trzecim zrédlem
rzeczywisto$ci Tradycji jest ,terazniejszy charakter wydarzenia Chrystusa””,
ktéry nie tylko poprzez widzialne znaki, ale przez osobistg i aktualng obecno$é
w Kosciele, pozwala rozumieé rzeczywisto$¢ Objawienia jako konstytutywna
dla swego Mistycznego Ciata.

W tym samym roku Ratzinger przygotowal rowniez artykul w Lexikon fiir
Theologie und Kirche. Opracowujac pojecie Tradycji w sposdb usystematyzowany,
rozpoczyna od pokazania specyficznego dla chrzescijaiistwa rozumienia samej
Tradycji*’. Wedtug niego jest to rzeczywistos¢, ktéra ma ,wyzwoli¢ czlowieka
z niewoli ludzkich tradycji historycznych [...]; ma ona otworzy¢ wolno$¢ czto-
wicka na prawde jednego Boga przez to, ze uniezaleznia go od niemiarodajnych
ludzkich spekulacji”®. Wedlug Ratzingera to wlasnie chrzeicijanstwo ukazato
Tradycj¢ jako rzeczywisto$¢ dynamiczng i zywa, ztozona z szeregu elementéw
wzajemnie si¢ uzupetniajacych. Gdy oczywiscie przyjmie si¢ podstawowe
zalozenie, iz Pismo i Tradycja nie stanowia dla siebie przeciwienstw, tatwiej
zrozumie si¢ takze fake, iz od poczatku Kosciota to, co dzi$ przyjmuje si¢ za
Nowy Testament spisany, uznawano za zywy przekaz Tradycji. Pismem we
wlasciwym rozumieniu byt Stary Testament, a jego interpretowanie dokonywato
sie przez zywy przekaz pierwszych $wiadkéw. Stad te dwie rzeczywisto$ci od
zawsze s3 dla siebie komplementarne i ku sobie skierowane.

Ratzinger, piszac o temacie Tradycji i jej zwiazku z Ko$ciotem, zauwazyt,
iz zasadne jest réwniez wykazanie, ze rzeczywisto$¢ Urzedu Nauczycielskiego
jest obecna od poczatkéw chrzescijanstwa. Szczegdlng okolicznoscia do jego
zaistnienia byla charakterystyczna dla pierwszych wiekéw otwarto$é starote-
stamentowych pism na dokonywana przez apostoléw ,chrystologiczng inter-
pretacj¢” tych tekstéw. Ratzinger, odwotujac sie do tego fakeu, jasno zaznaczyt:
»stowo Pana moze, a nawet musi by¢ rozumiane jako terazniejsze i odniesione do

% Ratzinger, 364. Co wazne podkreslenia, Joseph Ratzinger regule wiary widzial szeroko — nie

tyle jako formule stowna, ale jako wiare Ko$ciota przejawiajacy si¢ w liturgii i wyznaniach
wiary. Temat ten szerzej i dokladniej omawia Stawomir Zatwardnicki, “Regula Fidei in
the Light of Joseph Ratzinger’s Writings,” Verbum Vitae 42 (2024), 20~22, hteps://doi.
0rg/10.31743/VV.1674 4.

Ratzinger, “Proba zdefiniowania pojecia Tradycji,” 36 4.

Joseph Ratzinger dokonuje tu analizy elementéw wihasciwych dla Tradycji, co bardziej
szczegdtowo i dokladniej rozwija Zatwardnicki, “Regula Fidei in the Light of Joseph
Ratzinger’s Writings,” 8—r0.

Joseph Ratzinger, “Tradycja [Artykut w leksykonie, 1965],” in Wiara w Pismie i Tradycji.
Teologiczna nauka o zasadach, Joseph Ratzinger, ed. Krzysztof G6zdz and Marzena Go-
recka, trans. Jarostaw Merecki, vol. 1, Opera Omnia 9.1 (Lublin: Wydawnictwo KUL,
2018), 384.

39
40

41



88 Krzysztof Metlewicz

terazniejszosci. Rozwija si¢ ono nadal, chociaz nie wolno go oczywiscie odrywaé
od jego historycznej podstawy”*. Zrozumiale jest zatem, iz Ratzinger nieco dalej
w tym samym tekscie porusza kwestie successio apostolica, ktéra ,rozumiana jest
jako zabezpieczenie raz danego stowa przed jego arbitralng likwidacja™®. Dzieki
temu, iz pierwsi $wiadkowie zachowali wiernie prawde Tradycji, mozna ich
przekaz rozumieé jako $wiadectwo, ,w ktdrym jedno stowo zostaje przyswojone
w kazdorazowej terazniejszosci wlasnie w ten sposob wiernie zachowane, przy
czym oczywiscie historia coraz wyrazniej ukazuje wewngtrzne (i nieusuwalne)
napiecie pomiedzy zachowaniem i uobecnieniem™*. Caly Kosciot bowiem wierzy
i musi zaktada¢, iz to, co jest mu przekazane przez apostoléw, stanowi prawde
uniwersalng. Ratzinger wyraznie odwotuje si¢ tutaj do nauczania Dei verbum,
co stusznie zauwazyl Zatwardnicki w nastepujacych stowach:

Za Soborem Watykanskim Il taczy Ratzinger geneze chrystologiczng Tradycji
z komponentem pneumatologicznym — Apostotowie przekazuja wszystko, co
zostato podarowane Kosciotowi przez Chrystusa i Ducha Swietego. [...] Objawienie
obejmuje takze to, czego sami Apostotowie nie byli w stanie wypowiedzie¢, a co
nadato charakter rozpoczetej przez nich chrzeécijanskiej egzystendji*.

Dlatego tez interpretacja tej jedynej prawdy musi mie¢ swoje logiczne ograni-
czenia polegajace na korygowaniu tego, co niezgodne z pierwotnym przekazem
z czaséw apostolskich.

Wedtug Ratzingera nieroztacznym elementem Tradycji sa rowniez regula
fidei oraz symbolum, czyli utrwalone przez wieki formy wyznawania wiary
Kosciota. To, co dla niemieckiego mysliciela jest szczeg6lnie wazne, to zwia-
zek, jaki zachodzi miedzy doktryna katolickg a realnym zyciem kultycznym
Kosciota. W owym zyciu ,,liturgiczno-sakramentalnym Kosciét urzeczywistnia
swoja wiare, a zarazem wcigz na nowo doswiadcza jej przypiecz¢towania przez
zbawiajgce dzialanie Pana™®. Ratzinger idzie jeszcze dalej, stwierdzajac: ,W li-
turgicznym zyciu Ko$ciota mozna zatem doszukiwa¢ si¢ najbardziej skutecznej

4 Ratzinger, 386.

Ratzinger, 386.

Ratzinger, 386.

Zatwardnicki, Od teologii objawienia do teologii natchnienia, 252—s3.

Ratzinger, “Tradycja [Artykut w leksykonie, 1965],” 387. Nie sposéb nie zauwazy¢ tu
nawigzania do numeru 59 Konstytucji o liturgii Soboru Watykanskiego II, ktéry naucza:
»Sakramenty wiar¢ nie tylko zakladaja, lecz za pomocy stéw i rzeczy daja jej wzrost,
umacniaja j3 i wyrazaja. Stusznie wiec nazywajq sie sakramentami wiary” (Watykanski I,
Konstytucja o liturgii $wietej Sacrosanctum concilium [1963), nr 59 [dalej: KL]).

43
a4
45
46



Od Dei verbum do Verbum Domini... 89

formy czynnego przekazu™". Zastosowana tu wyraznie zasada lex orandi — lex
credendi pozwala zrozumied, iz doktryna katolicka, wynikajaca z Objawienia,
nie moze by¢ ze swej natury zamknigta w katechizmie i podrecznikach dog-
matycznych. Kosciét najpetniej realizuje misje zywego przekazu Objawienia
(Tradycji), gdy sprawuje liturgie iz niej czerpie swe podstawowe sity*. Nie
dokona si¢ to jednak bez dziatania Ducha Swictego, ktéry nie tylko dokonuje
uswiecenia przez sakramenty, ale réwniez nieustannie udziela Ko$ciotowi da-
16w potrzebnych do wlasciwego pojmowania podstaw wiary. To, co Kosciét
od zawsze wyznawal w regule wiary i symbolach, urzeczywistnia si¢ przez
liturgiczne ,tu i teraz”. Stad ,,obecno$¢ Ducha Swietego jest konstytutywna
czg$cia Tradycji chrzeécijanskiej, ktora tym wiasnie rézni si¢ od Tradycji czysto
ludzkiej i z ptynacego z niej podporzadkowania minionej historii”*

Dla Ratzingera oczywiste jest, ze pojecie Tradycji wiaze si¢ jednoznacznie
z tajemnicyg istnienia Ko$ciota. W swojej publikacji z 1982 r. zaznacza wprost, iz
zywy przekaz Objawienia ,,zaklada zawsze tradenta Tradycji, czyli przekazujaca ja
wspolnote, ktdra stanowi wspélny, ponadjednostkowy podmiot Tradycji i przez
tozsamo$¢ danego kontekstu historycznego jest tradentem konkretnej pamieci.
Takim podmiotem w przypadku Tradycji Jezusa jest Kosciol™. Whasciwym
odbiorca Tradycji i jej przekazicielem jest wige nie jedna osoba, cho¢by petnigca
urzad papieza, ale caty podmiot — Koscidl, ktérego Glowa jest Jezus Chrystus.
To wlasnie ustanowiony przez niego bosko-ludzki organizm Kosciota ,,jest wa-
runkiem mozliwosci realnego uczestniczenia w #raditio Jesu, ktéra bez takiego
podmiotu nie istnieje jako historyczna i tworzaca historig rzeczywistosé, lecz
jedynie jako prywatne wspomnienie. [...] Ko$ciét jest Tradycja, konkretnym
miejscem traditio Jesu”. Dlatego, idac tym tokiem logicznego wnioskowania,
w innym tekscie z tego samego roku Ratzinger wyrazit si¢ nast¢pujaco: ,Do
tozsamosci chrzescijanskiej w sensie katolickim nalezy istotna tre$¢ chrzesci-
janiskiej liturgii, czyli sakramenty i wzorcowo wyrazona w Ojcze nasz relacja

i Ratzinger, “Tradycja [Artykul w leksykonie, 1965],” 387.

* Por. KL 10: »Liturgia jednak jest szczytem, do ktérego zmierza dziatalnos$¢ Kosciola,
izarazem jest zZrédlem, z kedrego wyplywa cala jego moc. [...] Z liturgii wiec, a zwlaszcza
z Eucharystii, jako ze Zrédta, sptywa na nas taska i z najwicksza skutecznoscia dokonuje si¢
to uswiecenie ludzi w Chrystusie i uwielbienie Boga, do ktérego, jako do celu, zmierzaja
wszelkie inne dziatania Kosciofa™.

Ratzinger, “Tradycja [Artykut w leksykonie, 1965],” 388.

Joseph Ratzinger, “Antropologiczne uzasadnienie pojecia Tradycji,” in Wiara w Pismie
i Tradycji. Teologiczna nauka o zasadach, Joseph Ratzinger, ed. Krzysztof Gézdz and Ma-
rzena Gérecka, trans. Jarostaw Merecki, vol. 1, Opera Omnia 9.1 (Lublin: Wydawnictwo
KUL, 2018), 440.

Ratzinger, 440-41.

49
50

51



90 Krzysztof Metlewicz

chrzescijan z Bogiem™. Koscidt urzeczywistnia si¢ jako tradent Tradycji przez
whadciwie sprawowang liturgie. To z kolei oznacza, iz powinien on nieustannie
zabiega¢ o jasne rozrdznienie tego, co w samym Kosciele, a zatem i w przestrzeni
jego sakramentalnego zycia, jest zmienne, a co nienaruszalne.

Przyjmujac, ze zadaniem Kosciola jest nieustanne trwanie w Tradycji przyjetej
od apostolc')w oraz wyrazanie wynikajqcego Z niej dcpozytu poprzez liturgiq,
nalezy stwierdzi¢ za Ratzingerem, iz Kosciél ,,z jednej strony jest zmienny, na-
znaczony zmieniajagcymi si¢ w czasie pokoleniami ludzi. Ale w tym wszystkim
musi pozostaé Ko$ciotem i w tym sensie by¢ podmiotem, ktéry ulega zmianom
i posréd nich zachowuje swoja tozsamos¢™™. Tylko w ten sposéb mozna rozu-
mie¢ istote chociazby zmian w formie rytu liturgii, ktéra przeciez zachowuje
swdj sens i natur¢ niezmiennie przez wieki, przechodzac jednak rézne reformy
i odnowe. By¢ tradycjonalistag w Kosciele nie oznacza dla Ratzingera zastygte-
go przywiazania do okre$lonej historycznej formy czy martwego schematu,
ale dynamiczng wi¢z z Tym, ktdry przez postuge Kosciota samoobjawia si¢
w przestrzeni liturgicznych znakéw. Bycie tradycjonalista, czyli uczestnikiem
wladciwie rozumianej Tradycji, oznacza bycie cz¢scig Kosciota, ktdry staje sie
sobg ,dzigki liturgii, w ktdrej wiacza si¢ w modlitwe Jezusa i w ten spos6b wraz
z Nim znajduje si¢ w sferze Ducha Swigtego, méwi do Ojca™’. Wskazany tu
trynitarny wymiar liturgii jest doktadnie tym, co Ratzinger probowat wyrazi¢
w teologii Objawienia: przez sprawowanie liturgii Ko$ciét odkrywa swoja petng
podmiotowos¢, gdyz wlasnie w jej przestrzeni moze wyrazi¢ to, co stanowi jego
fundament — depozyt wiary. Stad wlasnie Ciato Mistyczne Chrystusa, zwlaszcza
przez Eucharysti¢, odkrywa dzieri po dniu Tego, kt6ry trwajac w Trdjcy Osob,
nieustannie udziela si¢ Jemu i trwa w Nim ,,po wszystkie dni, az do skoriczenia
$wiata” (Mt 28,20).

Na uwagge zastuguje takze wplyw niemieckiego teologa na glebsze rozumie-
nie Tradycji w czasie jego papieskiej postugi. Benedykt XVI w Verbum Domini
bardzo wyraznie przypomina nauczanie Magisterium o istocie zywego prze-
kazu Objawienia. Powtarzajac tezy Konstytucji dogmatycznej o Objawieniu,
zauwazyl, iz:

52 . . . S R o
Joseph Ratzinger, “To, co w Kosciele zmienne i niezmienne,” in Wiara w Pismie i Trady-

¢ji. Teologiczna nauka o zasadach, Joseph Ratzinger, ed. Krzysztof Gézdz and Marzena
Goérecka, trans. Jarostaw Merecki, vol. 1, Opera Omnia 9.1 (Lublin: Wydawnictwo KUL,
1018) 578.

Ratzinger, 578.

Ratzinger, 579.

53
54



Od Dei verbum do Verbum Domini... 91

Tradycja, zapoczatkowana przez Apostotdw, jest zywa i dynamiczng rzeczywi-
stoécia: rozwija sie w Kosciele pod opieka Ducha Swietego; nie w sensie, ze ulega
zmianie w swej prawdzie, ktéra jest wieczna. Przede wszystkim wzrasta [...]
zrozumienie zaréwno przekazanych spraw, jak i stéw, dzieki kontemplacji i stu-
dium, dzieki lepszemu pojmowaniu, ktdre rodzi sie z gtebszego doswiadczenia
duchowego i dzieki przepowiadaniu tych, co wraz z sukcesja biskupig otrzymali
niezawodny charyzmat prawdy™.

Bardzo wyraznie wida¢ tu odniesienie do mysli, jakie Ratzinger podjat wiele
lat wezeéniej. Podobnie bedzie w przypadku wyjasnienia przez niego relacji,
jaka zachodzi migdzy dwoma sposobami przekazu Objawienia:

[...] zywa Tradycja Kosciota pozwala nam zrozumie¢ we wtasciwy sposéb Pismo
Swiete jako stowo Boze. Chociaz stowo Boze poprzedza i przewyzsza Pismo
Swiete, to jednak, jako natchnione przez Boga, Pismo zawiera stowo Boze (por.
2 Tm 3, 16) w sposéb absolutnie wyjatkowyss.

Nie inaczej bedzie réwniez w przypadku papieskich przeméwien, ktére pobu-
dzaly odbiorcéw do poglebionej refleksji nad Tradycja. W jednym z nich, papiez
powrdcit do swojej mysli o Kosciele jako rzeczywistym ijedynym podmiocie
Tradycji. Opierajac swéj wywdd na nauczaniu soboru i dokonujac tym samym
jego potwierdzenia i rozwinigcia z pozycji autorytetu papieskiego, zauwazyl:
»Jedynie Kosciot stwarza warunki, ktére pozwalajg rozumie¢ Pismo Swiqte jako
prawdziwe Stowo Boze, odgrywajace role przewodnika, normy i zasady w zyciu
Kosciota w duchowym rozwoju ludzi wierzacych”'. Nie da si¢ zatem ukry¢, iz
jego teologiczne propozycje zaistniate w czasie mi¢dzy Dei verbum a Verbum
Domini stanowity znak doskonalej recepcji nauczania soboru oraz wyraz
rzeczywistego zakorzenienia w rozwinietej przez wieki koscielnej doktrynie
rewelacjonistycznej. Majac $wiadomo$¢ wagi Tradycji i wiernosci depozytowi
wiary, nie szczedzit wysitkéw, aby przez swoja postuge przekazywacé to, co sam
przejat i co dzigki tasce Ducha Swigtego zdotat whasciwie zrozumied i przekazaé.

> VD 17; por. KO 7.
** yD 17.
! Benedykt XV, “Przemoéwienie Tradycja i Pismo Swigte przenikajg si¢ nawzajem,” 36.



92 Krzysztof Metlewicz

Tajemnica samoobjawienia sie Boga
w Jezusie Chrystusie

Zdecydowanie centralng osia katolickiej nauki o Objawieniu jest teza o Bogu,
ktéry sie objawil, tj. wypowiedziat si¢ caly we Weielonym Logosie — Jezusie
Chrystusie. Cheac w pelni zrozumie¢ sens istnienia Pisma i Tradycji we wza-
jemnym odniesieniu, nalezy najpierw odkry¢, w jaki sposob przyjécie Syna
Bozego na $wiat i Jego obecno$¢ w Koéciele uzasadnia istnienie jakiegokolwick
Objawienia i jego sposobdw przekazu. Po zarysowaniu nauczania katechizmo-
wego, podjeta zostanie refleksja nad tym, jak tez¢ o samoobjawieniu si¢ Boga
w Jezusie Chrystusie podejmowat Joseph Ratzinger/Benedykt X VI.

Doktryna katolicka niezmiennie przez wieki wyznaje, iz Jezus Chrystus
stanowi centrum calego Objawienia. Wszystko, co w jakikolwick sposéb do-
tyczy rzeczywisto$ci Objawienia, ostatecznie zmierza ku Chrystusowi i w Nim
znajduje swoje ostateczne wyjasnienie. Konstytucja Dei verbum stanowi o tym
wyraznie:

Przez to Objawienie najgtebsza prawda zaréwno o Bogu, i o zbawieniu ludzi
jasnieje dla nas w Chrystusie, ktéry jest zarazem Posrednikiem i Petniag catego
Objawienia®®. [...] On to sama swoja obecnoécia i ujawnieniem sie, [...] wypetniajac
Objawienie, koficzy je oraz Bozym $wiadectwem potwierdza, ze Bg jest z nami™.

Prawde t¢ przejal bardzo wyraznie Katechizm, powtarzajac niejako za ojcami
soborowymi: ,,Chrystus, Syn Bozy, ktéry stat si¢ cztowiekiem, jest jedynym,
doskonalym i ostatecznym Stowem Ojca. W Nim powiedzial On wszystko
i nie bedzie juz innego stowa oprécz Niego™. Nie oznacza to jednak w zaden
sposob, ze skoro Objawienie doszto w Nim do swej petni, to Chrystus po
wniebowstapieniu opuscil $wiat i niejako istniejac poza nim, oczekuje na nas
»biernie” w niebieskiej chwale. Magisterium stanowi jasno, iz wtasnie Osoba
Jezusa Chrystusa zjednoczona z Ojcem w Duchu Swietym zechciata, aby
Objawienie ,pozostalo na zawsze zachowane w catosci i przekazywane byto
wszystkim pokoleniom™® przez misyjne postannictwo calego Kosciota.

58
59
60
61

KO 2.

KO 4.

KKK 6s.

KO 7. Sob6r wyjasnit réwniez, iz zwiazek Tradycji, Pisma i Urzedu Nauczycielskiego Kos-
ciola rozumie si¢ jedynie przez ich chrystocentryzm: ,, Albowiem Pismo $wigte jest stowem
Boga, utrwalonym na pi$mie pod natchnieniem Ducha Bozego; $wieta za$ Tradycja stowo
Boga powierzone Apostotom przez Chrystusa Pana i Ducha Swigtego przekazuje w calosci



Od Dei verbum do Verbum Domini... 93

Misyjnos¢ Kosciota zasadza si¢ w gruncie rzeczy na przekonaniu, ze majac
swoje pochodzenie od Boga, przyjat on petni¢ Objawienia, ktdra nie jest rze-
czywistoscia zamierzchla, ale wiecznie zywa i dynamiczng. Wiasciwej recepdji
soborowej doktryny rewelacjonistycznej, nadajacej sens misyjnosci Koéciota
XX w., dokonat Jan Pawel II, uczac w encyklice Redemptor hominis:

W Chrystusie i przez Chrystusa najpetniej objawit sie ludzkosci Bog, najbardziej
sie do niej przyblizyt — i rownoczesnie w Chrystusie i przez Chrystusa cztowiek
zdobyt petna $wiadomos¢ swojej godnosci, swojego wyniesienia, transcendentnej
wartos$ci samego cztowieczenstwa, sensu swojego bytowaniasz;

oraz w encyklice Redemptoris missio:

W tym ostatecznym Stowie swego Objawienia Bdg dat sie poznaé w sposéb
najpetniejszy: powiedziat ludzkosci kim jest. To ostateczne samoobjawienie sie
Boga jest podstawowym motywem, dla ktérego Kosciét jest misyjny ze swej
natury. Nie moze on nie gtosi¢ Ewangelii, czyli petni prawdy, jaka Bég dat nam
poznac 0 samym sobie®,

Moéwiac o samoobjawieniu si¢ Boga w Jezusie Chrystusie, Jan Pawet IT uzywa
wyraznie sformutowan, ktdre pdzniej podejmowat w swojej refleksji takze Joseph
Ratzinger/Benedykt XVI*. Nalezy wicc zastanowi¢ sie, jak dokladnie temat
petni Objawienia w Jezusie Chrystusie widzi niemiecki teolog.

Juz w tekscie z 1965 r. Joseph Ratzinger pisat nast¢pujaco: ,,Rzeczywistoscia,
ktéra wydarza si¢ w Objawieniu chrzescijanskim, nie jest nic innego i nikt inny

jak sam Chrystus. To On jest Objawieniem w sensie wlasciwym. [...] Przyjecie

. . .. es . 65
Objawienia jest zatem réwnoznaczne z wejéciem w rzeczywistos¢ Chrystusa™”.

Teolog nie tylko stawia znak réwnoséci miedzy pojeciem Objawienia a Chry-
stusem, ale przede wszystkim méwi o ,rzeczywistoéci, ktdra si¢ wydarza”. Bog

nastepcom Apostoléw, aby w swoim przepowiadaniu o$wiecani Duchem prawdy wiernie
go strzegli, ukazywali je i szerzyli. Dzi¢ki temu Ko$cidl swoja pewno$¢ odnosnie do wszyst-
kich spraw objawionych czerpie nie z samego tylko Pisma $wigtego. Totez i Pismo $wiete
i Tradycje nalezy przyjmowa¢ z jednakim pietyzmem i otaczaé¢ taka sama czcig” (KO 9).
Jan Pawet II, Encyklika Redempror hominis (1979), nr 11.

Jan Pawel 11, Encyklika Redemptoris missio (1990), nr s.

Pojecia samoobjawienia oraz samoudzielania Boga w Chrystusie znane sg takze teologii
wspolezesnej, o czym pisze szerzej Krzysztof G6zdz, “Chrystus samoobjawieniem Boga,”
Roczniki Teologiczne 70, no. 4 (2023), 9—20, https://doi.org/10.18290/rt2023.22.
Ratzinger, “Préba zdefiniowania pojecia Tradycji,” 359—60.

62
63
64

65



94 Krzysztof Metlewicz

w Jezusie Chrystusie wkracza zatem w historig i ja bezpowrotnie odmienia. To
swydarzenie Chrystusa” stalo si¢ dostepne czlowiekowi i nigdy nie przemingto.
Bég we Weielonym Logosie niejako ,wydarza si¢” nieustannie, tj. udziela sie
w pelni na rézne sposoby. Jezus Chrystus — odwieczne Stowo Ojca — jest Tym,
ktéry w najpetniejszy sposéb odstania sama najglebsza nature Tréjcy. Ratzinger
wypowiedzial to wprost: ,Bdg jest taki, jakim widzimy Go w Jezusie, gdyz sam
Jezus nalezy w boski sposéb do Boga [...]. To, ze Bdg jest rzeczywisty, oznacza,
ze istnieje prawda czlowicka, w ktdrej swojg granice i swoja miar¢ znajduja cele
jego rozumu praktycznego”®. Ratzinger wykazuje zatem, ze ludzie majacy przez
Jezusa staly przystep do Boga moga w tym Bozym odbiciu odkry¢ najglebszy
sens wlasnego ,ja”.

Ratzinger zaznaczal, iz ,samoobjawienie” i ,samoudzielanie” Boga w Je-
zusie Chrystusie ma swoje miejsce we wspélnocie wiary Ko$ciota. Naturalng
konsekwencja tego zalozenia jest jego nastgpujaca teza: ,Wspdlnota wierza-
cych — Ko$cidt — przedstawia przebywanie Chrystusa na tym $wiecie, w ktorym
gromadzi On ludzi i dzigki ktéremu czyni ich uczestnikami swojej przemoznej
obecnosci [...]; obecnosé¢ Objawienia jest istotnie zwigzana z wiarg i Kosciolem™'.
Wypetnione w Chrystusie i przekazane Kosciotowi Objawienie domaga si¢
pewnej jasnej odpowiedzi wiary po stronie odbiorcy — tak calej wspdlnoty, jak
i pojedynczej osoby. Stad tez

wiara jest ,Tak” powiedzianym Bogu w Jezusie Chrystusie, ktéry na mnie patrzy,
otwiera mnie i obdarza mnie darem, dzieki ktéremu potrafie Mu ostatecznie
zawierzyc. [...] Osoba Jezusa Chrystusa daje mi sie pozna¢ w swoich stowach
i swoich czynach. Dlatego wiara ma okreélona tres¢®®,

Ratzinger w tym samym tekscie zauwazyl nieco dalej bardzo wazna kwestie:
»Ire$¢ wiary wyrazona jest w wyznaniu Kosciota, ktére jest wspolng forma wiary
[...]; w wierze istnieje wspSlne porozumiewanie si¢ we wspdlnym stowie wyznania

¥ Ratzinger, “Antropologiczne uzasadnienie pojecia Tradycji,” 439.

! Ratzinger, “Proba zdefiniowania pojecia Tradycji,” 360; por. Waldemar P. Dziedzina, Wiara
Jjako odpowied? na objawienie Boze w publikacjach Josepha Ratzingera (Benedykta XV1)
(Warszawa: Wydawnictwo Sidstr Loretanek, 2023); Antonio Panaro, “Wiara w teologii
Josepha Ratzingera/Benedykta XV1,” Studia Theologica Varsaviensia 57, no. 1 (2019), 44,
hteps://doi.org/10.21697/stv.2019.57.1.02; G6zdZ, “Chrystus samoobjawieniem Boga,” 13.
Joseph Ratzinger, “Czym jest wolnos$¢ wiary?,” in Wiara w Pismie i Tradycji. Teologiczna
nauka o zasadach, Joseph Ratzinger, ed. Krzysztof G6zdz and Marzena Gérecka, trans.
Jarostaw Merecki, vol. 1, Opera Omnia 9.1 (Lublin: Wydawnictwo KUL, 2018), 293.



Od Dei verbum do Verbum Domini... 95

Jezusa Chrystusa przez Kosciol”®. Samoobjawiajacy sic Bog, powierzajac si¢
calemu Kosciotowi, oczekuje odpowiedzi catego Kosciota i kazdego pojedyn-
czego cztonka. W ten sposob by¢ czescia Kosciota, oznacza wejé¢ w Objawienie
Boga, ktérego wszyscy wspélnie s odbiorcami i tradentami. W konsekwencji
zatem kazdy katolik jest wezwany nie tylko do przyjmowania Objawienia, ale
do Jego urzeczywistniania przez swoje zycie. Jak zauwazyt Ratzinger,

jezeli wwierze jestesSmy rzeczywiscie obdarowani Bozg mitoscia i Boza praw-
da, to ztego doswiadczenia wynika potrzeba dzielenia sie ta prawda, tak aby
dla wszystkich ludzi stata sie ona czym$ waznym. Dlatego musimy stawiac ja
wszystkim ludziom przed oczyma, przed sercem’.

Ratzinger w wywiadzie z 1999 r., odpowiadajac na pytanie o przyczyny kry-
zysu wiary i teologii u poczatku trzeciego tysiaclecia, wskazal na koniecznos¢
nieustannego podejmowania refleksji nad Objawieniem. Wtaénie szczegdlnie
w czasach najnowszych trzeba z przekonaniem odkrywac, iz centrum chrzes-
cijaristwa stanowi nie konkretna administracja, fenomeny socjologiczne czy
ludzkie idee, ale samoobjawiajacy si¢ Bég. Mocno i stanowczo brzmia zatem
stowa prefekta:

Jesli rzeczywiscie nie wierzymy, ze Jezus Chrystus jest Synem zywego Boga,
Logosem Boga, ze prawdg jest to, co On nam modwi, to cate chrzescijanstwo
jest tylko tradycja. Woéwczas chrzescijanstwo moze by¢ piekne, estetyczne lub
jeszcze inne, ale traci swoja zywotna site [...]; istota pozostaje zawsze to, zeby
zy¢ mitoscig do Chrystusa, zy¢ w wewnetrznej jednosci Kosciota, pielegnowac
modlitwe, sakramenty i zycie wewnetrzne'.

Odkry¢ Objawienie to co$ wigcej niz przyjaé je w teorii, czysto racjonalnie.
Objawienie wyznaje si¢ przez zycie duchowe, dlatego czynne zanurzenie si¢ w ta-
jemnicg samoobjawienia Boga bedzie zawsze kierowaé do coraz doskonalszego
przezywania liturgii oraz przejawiaé si¢ w osobistej postawie chrzescijanina.
W 2000 r. opublikowana zostata deklaracja o jedynosci i powszechnosci
zbawczej Jezusa Chrystusa i Ko$ciota Dominus lesus. Co szczegélnie zastuguje

69

Ratzi S 295,
., Ratzinger, 295

Joseph Ratzinger, “Bez wiary w Chrystusa wszystko staje si¢ jedynie tradycja,” in Wiara
w Pismie i Tradycji. Teologiczna naunka o zasadach, Joseph Ratzinger, ed. Krzysztof G6zdz
and Marzena Gérecka, trans. Jarostaw Merecki, vol. 1, Opera Omnia 9.1 (Lublin: Wydaw-
nictwo KUL, 2018), 398.

71 Ratzinger, 404.



96 Krzysztof Metlewicz

na uwagg, to fakt, iz dokument ten stanowi bardzo wyrazny wyraz troski
Magisterium o wlasciwe przyjecie przez katolikéw niezmiennego nauczania
o Objawieniu. Kierowana wéwczas przez Ratzingera Kongregacja Nauki Wiary
zadbata zatem o to, aby nie pozostawia¢ zadnych watpliwosci w sprawach tak
wielkiej wagi jak petnia Objawienia dokonana w Chrystusie oraz posrednictwo
zbawcze Syna Bozego. Sam dokument zaczyna si¢ od jasnej tezy: ,,Aby prze-
ciwstawic si¢ tej relatywistycznej mentalnosci, ktdra rozpowszechnia si¢ coraz
bardziej, nalezy przede wszystkim potwierdzi¢ ostateczny i pelny charakter
objawienia Jezusa Chrystusa””. Gléwna deklaracjg wiary, jaka czyni Kongre-
gacja, jest wyrazenie:

Stowo, ktére stato sie ciatem, w catej swej tajemnicy, ktéra dokonuje sie od
wcielenia do uwielbienia, jest rzeczywistym — cho¢ posrednim — Zrédtem i do-
petnieniem wszelkiego zbawczego objawienia sie Boga ludzkosci, oraz ze Duch
Swiety, bedacy Duchem Chrystusa, nauczy apostotéw ,catej prawdy” (J 16,13),
a przez nich caty Koéciét wszystkich czaséw”,

Dokument sygnowany podpisem Ratzingera przypomina réwniez, za Katechi-
zmem, na czym polega istota wiary: ,jest najpierw osobowym przylgni¢ciem
czlowieka do Boga; réwnoczesnie i w sposéb nierozdzielny jest ona dobrowolnym
uznaniem calej prawdy, ktora Bég objawil”m. Skutkiem tego, iz Bog objawit sie
w Jezusie Chrystusie i przez Niego zapoczatkowal istnienie Ko$ciota, mozna
méwi¢ o Scistym zwiagzku miedzy tajemnica Objawienia i Ko$ciotem katolickim.
Deklaracja, powolujac si¢ na wiele wypowiedzi Magisterium, postawita zatem
nastepujaca teze:

istnieje historyczna ciggtos¢ — zakorzeniona w sukcesji apostolskiej — pomiedzy
Ko$ciotem zatozonym przez Chrystusa i Ko$ciotem katolickim: To jest jedyny Kos-
ciot Chrystusowy [...], ktéry Zbawiciel nasz po zmartwychwstaniu swoim powierzyt
do pasienia Piotrowi (por. J 21, 17), zlecajac jemu i pozostatym apostotom, aby
go krzewili i nim kierowali (por. Mt 28, 18 nn.), i ktéry zatozyt na wieki jako ,filar
i podwaline prawdy” (1 Tm 3, 15). Kosciét ten, ustanowiony i zorganizowany na
tym $wiecie jako spotecznoéé, trwa w (subsistit in) Koéciele katolickim™.

2 Kongregacja Nauki Wiary, Deklaracja o jedynosci i powszechnosci zbawczej Jezusa Chry-

stusa i Ko$ciola Dominus lesus (2000), nr s (dalej: DI).

DI 6.

DI 7; KKK 150.

DI 16; por. Sobdr Watykanski II, Konstytucja dogmatyczna o Ko$ciele Lumen gentium
(1964), nr 20 (dalej: KK).

73
74
75



Od Dei verbum do Verbum Domini... 97

Troska o tak wyrazona prawdg katolickg stanowita takze wazny czynnik na-
uczania papieskiego, nawiagzujacego w sposéb oczywisty do teologicznych tez,
jakie niemiecki teolog stawiat na wiele lat przed przyjeciem urzedu Piotrowego.

Tres¢ Verbum Domini, stanowiaca bezsprzecznie wyraz stanowiska Magiste-
rium w temacie Objawienia, dotyka tematu samoobjawienia si¢ Boga w Jezusie
Chrystusie w swojej pierwszej zasadniczej cze¢sci. Papiez swéj wywdd rozpoczyna
od zauwazenia, iz ,Stowo, ktdre od poczatku jest u Boga i jest Bogiem, objawia
nam samego Boga w dialogu miltosci migdzy Osobami Boskimi i zaprasza nas
do uczestnictwa w nim”", co w rezultacie oznacza, ze ,w centrum Boiego Ob-
jawienia jest wydarzenie Chrystusa™”". To z kolei prowadzi go do konkluzj, iz
u poczatku bycia chrzescijaninem jest ,spotkanie z wydarzeniem, z Osoba, ktéra
nadaje zyciu nowg perspektywe, a tym samym decydujace ukierunkowanie™”®
U poczatku pojawienia si¢ Tradycji ustnej i materialnej zasady Objawienia (Pis-
ma) jest zatem wola przyjécia Boga na $wiat””. Wedlug Benedykta X VI najpiek-
niejszym wyrazicielem ostatecznego wypetnienia sic Objawienia w Chrystusie
jest stwierdzenie ukute w pierwszych wiekach chrze$cijanstwa: ,,Stowo stato
sie krotkie”™. Wyjasnienie papieza w tej materii przypomina, iz dzieki samo-
objawieniu si¢ Boga przestat On istnie¢ tylko jako rzeczywistos¢ abstrakeyjna
i w pelni niedostgpna cztowickowi. W zamian za to ,,Odwieczne Stowo stato
sic male — tak male, ze zmiescilo si¢ w zlobie. Stalo si¢ dzieckiem, aby Stowo
byto dla nas uchwytne. Stowo jest teraz nie tylko styszalne, nie tylko posiada
glos, obecnie Stowo ma widzialne oblicze Jezusa z Nazaretu”®'

Nauczanie o petni objawienia dokonanego w Chrystusie stato si¢ tematem
homilii Benedykta X VI, zwlaszcza w okresie liturgicznego przezywania uroczy-
stosci Narodzenia Paniskiego (25 grudnia) oraz Objawienia (6 stycznia). Dzielac
sic rozwazaniami o Uroczystosci Epifanii w 2006 ., papiez w bardzo gleboki
sposdb podkreslit dogmatyczny rys liturgicznych obchodéw:

76
7

VD 6.

VD 7; zostalo to wyrazone zwlaszcza w numerze 14: ,,Specyficzny charakter chrzescijan-
stwa wyraza si¢ w wydarzeniu, kedrym jest Jezus Chrystus, szczyt Objawienia, spetnienie
obietnic Bozych i posrednik w spotkaniu cztowicka i Boga. On, ,ktéry objawil nam Boga”
(por. J 1,18), jest jedynym i ostatecznym Stowem przekazanym ludzkosci”.

VD 11; por. Benedykt XV, Encyklika Deus caritas est (2005s), nr 1.

Por. KK 3-5; VD 17: ,Wypowiedziane w czasie Stowo Boze oddalo si¢ i «powierzyto»
Kosciotowi w sposdb ostateczny, aby oredzie zbawienia moglo by¢ skutecznie przekazywane
w kazdym czasie i w kazdym miejscu”.

Autorem tego sformulowania jest Orygenes; w oryginale greckim brzmi ono: Ho Logos
pachynetai lab brachynetai (VD 12).

VD 12; por. Benedykt XV, “Homilia Boze Dziecig prosi o naszgq mitosé,” L' Osservatore
Romano 28, no. 2 (2007), 45—47.

78
79

80

81



98 Krzysztof Metlewicz

Wocielona Osoba Stowa objawia sie jako zasada pojednania i zjednoczenia wszyst-
kiego (por. Ef 1,9-10). Chrystus jest ostatecznym celem dziejéw, punktem, do
ktérego prowadzito ,Wyjscie”, opatrznosciowa drogq odkupienia, osiagajaca
swdj szczyt w Jego Smierci izmartwychwstaniusz.

W bardzo podobnym tonie wybrzmialy rozwazania z roku 2012, gdy papiez
zauwazyl, iz Medrey zmierzajacy do Betlejem sa symbolem tych, ktérzy w jezyku
stworzenia i historii, niejako bez koniecznosci siggania do pelni Objawienia,
chea odkry¢ sens zycia. Papiez wyjasnil, iz

sam jezyk stworzenia nie wystarcza. Tylko Stowo Boze, ktére spotykamy w Pis-
mie Swietym, mogto im ostatecznie wskaza¢ droge. Stworzenie i Pismo Swiete,
rozum i wiara musza by¢ razem, aby nas doprowadzi¢ do Boga zywego. Wielka
gwiazda [...] ktéra nas prowadzi, jest sam Chrystus. On jest, ze tak powiem,
eksplozjg mitoséci Boga, ktdra rozsiewa nad Swiatem wielki blask Jego serca®.

To znaczace wezwanie moze poméc odnalezé sens swego istnienia tym, ktdrzy
szukaja Go nie tylko poza Kosciolem, ale przede wszystkim poza dialogiem,
ktéry rozpoczat Odwieczny Bog.

Samoobjawienie si¢ Boga jest dla Benedykta XVI tajemnica, dzigki ktérej
mozna skutecznie odkryé prawdg o czlowieku, $wiecie, sensie istnienia. W jed-
nej z katechez w 2013 1. papiez zaznaczyl, jak wazng kwestig dla ludzkosci jest
zrozumienie sensu ukazania si¢ jej Boga. Poniewaz, jak to ujat papiez, kazdy
czlowick (nawet ateista) nosi w sobie pragnienie poznania Boga, tym glo$niej
zatem powinna wybrzmie¢ prawda o mozliwosci dotarcia do Niego przez Osobe
Jezusa: ,Objawienie Boga osiagga w nim sw¢j punkt kulminacyjny, swoja pelnie.
[...] Jezus nie méwi nam czegos o Bogu, nie méwi po prostu o Ojcu, lecz jest
objawieniem Boga, poniewaz jest Bogiem, i tym samym objawia nam oblicze
Boga™**. Wygloszone w ostatnich tygodniach pontyfikatu stowa stanowia takze
dzi$ wazny przyczynek do refleksji nad tym, czy Ko$ciét jest czytelnym znakiem
Objawienia dla wielu zagubionych w §wiecie. Spotkanie z samobjawiajacym si¢
Bogiem nie bylo przeciez tylko do$wiadczeniem pierwszych $wiadkéw sprzed
dwudziestu wiekéw. Jest ono mozliwe i ,wydarza si¢” takze dzis, jednak ,,tylko

& Benedyke X VI, “Homilia Chrystus objawia si¢ wszystkim narodom,” L' Osservatore Romano

27, no. 2 (2006), 26.

Benedykt X V1, “Homilia Medrcy byli ludzmi o niespokojnym sercu,” L' Osservatore Romano
33, no. 2 (2012), 2.4.

Benedykt X V1, “Katecheza Nawet ci, ktdrzy nie wierzq, szukajg oblicza Boga,” L' Osservatore
Romano 34, nos. 3—4 (2013), 37.

83

84



Od Dei verbum do Verbum Domini... 99

wtedy, gdy dobrze znamy prawdziwe oblicze Chrystusa dzigki stuchaniu Jego
stowa, wewnetrznemu dialogowi z Nim, zaglebianiu si¢ w to Stowo tak bardzo,
by rzeczywiscie Go spotkad i, naturalnie, dzigki tajemnicy Euchalrystii”85

Whioski

Podsumowujac, nalezy stwierdzié, iz przeprowadzone badania pozwolity
uchwyci¢ kluczowe osiagniecia teologii Josepha Ratzingera/Benedykta X VI,
ktéry — z petna $wiadomosécia wymogdw wspdlezesnej teologii — na réznych
poziomach osobistego zaangazowania wyrazat swojg troske o whasciwe i pogte-
bione rozumienie tajemnicy Bozego Objawienia. Jednym ze znaczacych odkry¢
jest wyjasnienie roli, jaka wedtug niemieckiego teologa petni w Kosciele Pismo
Swigte. Jako materialna zasada Objawienia, ktdra istnieje w stalej relacji do zy-
wej Tradycji, nie powinna nigdy traci¢ swego istotnego wkiadu w poznawanie
i rzeczywiste spotykanie si¢ z Weielonym Logosem, ktéry w ten wiasnie sposéb
weigz prowadzi bosko-ludzki dialog. Ukazanie przez Ratzingera/Benedykta XVI
tego dialogu na plaszczyznie realno$ci Pisma i dynamizmu Tradycji oraz mocne
podkreslanie pierwszenstwa Objawienia przed jego tradentami jest dzi$ bardzo
cennym teologicznym dokonaniem.

W podjetej analizie ukazano takze sposéb, w jaki Ratzinger postrzegat
Tradycje — zywy tradent Objawienia. Jako dynamiczny przekaz wiary, nieprze-
rwanie przekazywany przez pokolenia, stanowit on dla niemieckiego teologa
aktualizujacy si¢ proces, ktéry nie tylko przechowuje depozyt wiary, ale prowadzi
Kosciét do glebszego zrozumienia jego tajemnic w zmieniajacych si¢ kontekstach
historycznych i kulturowych. Teologiczna mysl Ratzingera/Benedykta X VI,
rozwinigta dzigki dyskusji nad Dei verbum, pozwolila wyprowadzi¢ tezg, iz
wlaénie ten zywy przekaz jest nie tyle Zrédlem Objawienia, co jego realnym
no$nikiem i przekazicielem (tradentem).

Fundamentalnym dokonaniem mysli Ratzingera/Benedykta X VT jest row-
niez klarowne i inspirujace ukazanie Chrystusa jako pelni i Zrédta Objawienia.
Jezus Chrystus, jako zywe Stowo Boga, jest dla niemieckiego teologa ostateczng
odpowiedzig na wszystkie egzystencjalne pytania czlowieka, a zarazem zrédlem,
do ktérego nieustannie odwotuje si¢ cate zycie Ko$ciota. Analiza przeprowa-
dzona w artykule pozwolita wskaza¢ na gleboka wierno$¢ Ratzingera wobec
teologii chrystocentrycznej, ktéra stanowi rdzen jego refleksji nad Objawieniem.

8 Benedykt X VI, 38.



100 Krzysztof Metlewicz

W swietle tak zarysowanych osiagnie¢ badawczych mozna uznaé, ze mysl
Ratzingera stanowi prébe powiazania soborowej mysli o Objawieniu ze wspét-
czesnym dyskursem teologicznym. Najpierw jako ostrozny i konkretny krytyk
przedsoborowej dyskusji na temat zrédet Objawienia, nast¢pnie jako zadekla-
rowany zwolennik nauczania soboru, a wreszcie jako zaangazowany w przekaz
whasciwego nauczania prefekt Kongregacji Nauki Wiary i papiez przetozyt
teologiczng syntez¢ na konkretne magisterialne teksty w postaci Katechizmu
Kosciola Katolickiego, encyklik czy adhortacji. Jego podejscie, wierne teolo-
gicznym tezom Magisterium, otwiera nowe perspektywy badawcze i inspiruje
teologéw do dalszego zgltebiania tej problematyki. Liczni wspolczesni badacze
i teologowie kontynuujg refleksje nad mysla Ratzingera, uznajac ja za zrédlo
zaréwno refleksji akademickiej, jak i duchowego odnowienia, ktéra niezmiennie
wywiera gleboki wplyw na wspélczesna teologie katolicka.

Bibliografia

Bachanek, Grzegorz. “Ksiadz Profesor Joseph Ratzinger na Soborze Watykariskim I1.” In
Studia Soborowe. Historia i recepcja Vaticanum II, edited by Michal Biatkowski, 93-122.
Torun: GroupMedia, 2014.

Benedykt X V1. Adhortacja apostolska Verbum Domini. 2010.

Benedyke XVI. Encyklika Deus caritas est. 200s.

Benedykt X V1. “Homilia Boze Dzieci¢ prosi o naszq mitost” L' Osservatore Romano 28, no. 2
(2007): 45-47.

Benedykt XVI. “Homilia Chrystus objawia si¢ wszystkim narodom.” L'Osservatore Romano
27, no. 2 (2006): 25—27.

Benedykt XVI. “Homilia Medrcy byli ludémi o niespokojnym sercu.” L'Osservatore Romano
33, n0. 2 (2012): 22—24.

Benedykt X V1. “Katecheza Nawet ci, ktdrzy nie wierzq, szukajg oblicza Boga.” L'Osservatore
Romano 34, nos. 3—4 (2013): 36—38.

Benedykt X V1. “Przeméwienie Tradycja i Pismo Swigte przenikajg sig nawzajem.” L Osservatore
Romano 30, no. 6 (2009): 33-36.

Blanco Sarto, Pablo. “Joseph Ratzinger, perito del Concilio Vaticano II (1962-1965).” Anuario
de Historia de la Iglesia 15 (2018): 43—66. https://doi.org/10.15581/007.15.10252.

Boewe, Lieven. “La vraie réception du Vatican II n’a pas encore commencé. Joseph Ratzinger,
Révélation et autorité du Vatican I1.” Ephemeride Theologicae Lovanienses 8s, no. 4 (2009):
305—39. https://doi.org/10.2143/ETL.85.4.2044763.

Brotherton, Joshua R. “Development(s) in the Theology of Revelation: From Francisco
Marin-Sola to Joseph Ratzinger.” New Blackfriars 97, no. 1072 (2016): 661~76. hteps://
doi.org/10.1111/nbfr.12222.

Dunaj, Bogustaw, ed. Wielki stownik jezyka polskiego. Warszawa: Buchmann, 2007.



Od Dei verbum do Verbum Domini... 101

Dziedzina, Waldemar P. Wiara jako odpowied? na objawienie Boze w publikacjach Josepha
Ratzingera (Benedykta XVI). Warszawa: Wydawnictwo Sidstr Loretanek, 2023.

Ferdek, Bogdan. “Objawienie w doktrynie kard. Josepha Ratzingera/Benedykta XVI.” In
Objawienie Boze w interpretacyi wspdtczesnych teologbw, edited by Bogustaw Kochaniewicz,
169-81. Studia Theologiaec Fundamentalis 1. Poznan: Uniwersytet im. Adama Mickiewicza.
Wydzial Teologiczny, 2010.

Gadl, Emery de. “The Theologian Joseph Ratzinger at Vatican II: His Theological Vision and
Role.” Lateranum 78, no. 3 (2012): 515—48.

Gagliardi, Mauro. “Rivelazione, Ermeneutica e Sviluppo Dottrinale in Joseph Ratzinger. Un
Contributo Indiretto Alla Sinodalitd.” Alpha Omega 25 (2022): 37-63.

G6zdz, Krzyszrof. “Chrystus samoobjawieniem Boga.” Roczniki Teologiczne 70, no. 4 (2023):
9—20. https://doi.org/10.18290/rt2023.22.

Jan Pawel I1. Encyklika Redemptor hominis. 1979.

Jan Pawel I1. Encyklika Redemptoris missio. 1990.

Jan Pawel II. Konstytucja apostolska Pastor bonus. 1988.

Katechizm Kosciota Katolickiego. Poznai: Pallottinum, 2001.

Kicinski, Andrzej. “Katechizm Kosciola katolickiego.” In Stownik katechetyczny, edited by
Joseph Gevaert and Kazimierz Misiaszek, 478-81. Warszawa: Wydawnictwo Salezjanskie,
2007.

Kongregacja Nauki Wiary. Deklaracja o jedynosci i powszechnosci zbawczej Jezusa Chrystusa
i Kosciota Dominus Iesus. 2000.

Linke, Waldemar. “Konstytucja dogmatyczna o Objawieniu Bozym Dei Verbum. Wprowadze-
nie i komentarz.” In Zywe dziedzictwo Soboru: Komentarze do tekstow Vaticanum I, edited
by Robert J. Wozniak and Piotr Roszak, 153-219. Krakédw: Wydawnictwo Znak, 2023.

Martin, Francis. “Revelation and Understanding Scripture: Reflections on the Teaching of
Joseph Ratzinger, Pope Benedict XVI.” Nova et Vetera 13, no. 1 (2015): 253—72.

Panaro, Antonio. “Wiara w teologii Josepha Ratzingera/Benedykta XV1.” Studia Theologica
Varsaviensia 57, no. 1 (2019): 33—s1. https://doi.org/10.21697/stv.2019.57.1.02.

Pokrywinski, Rafal. “Pojecie Objawienia Bozego wedtug Josepha Ratzingera.” In Teologia

fundamentalna w twirczosci Josepha Ratzingera, edited by Krzysztof Kaucha and Jacenty
Mastej, 81-102. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2017.

Ratzinger, Joseph. “Aktualno$¢ doktrynalna Katechizmu Kosciota Katolickiego.” L'Osservatore
Romano 2.4, no. 3 (2003): 48.

Ratzinger, Joseph. “Antropologiczne uzasadnienie pojecia Tradycji.” In Wiara w Pismie i Tra-
dycji. Teologiczna nauka o zasadach, Ratzinger, Joseph, edited by Krzysztof G6zdz and
Marzena Gérecka, translated by Jarostaw Merecki, 1:423—41. Opera Omnia 9.1. Lublin:
Wydawnictwo KUL, 2018.

Ratzinger, Joseph. “Bez wiary w Chrystusa wszystko staje si¢ jedynie tradycja.” In Wiara
w Pismie i Tradycji. Teologiczna nanka o zasadach, Ratzinger, Joseph, edited by Krzysztof
G6zdz and Marzena Gérecka, translated by Jarostaw Merecki, 1:393—405. Opera Omnia
9.1. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2018.

Ratzinger, Joseph. “Czym jest wolno$¢ wiary?” In Wiara w Pismie i Tradycji. Teologiczna nanka
0 zasadach, Ratzinger, Joseph, edited by Krzysztof Gézdz and Marzena Gérecka, translated
by Jarostaw Merecki, 1:288—301. Opera Omnia 9.1. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2018.



102 Krzysztof Metlewicz

Ratzinger, Joseph. “De revelatione Dei et hominis in Jesu Christo facta.” In Wiara w Pismie
i Tradycji. Teologiczna nauka o zasadach, Ratzinger, Joseph, edited by Krzysztof Gézdz and
Marzena Gorecka, translated by Jarostaw Merecki, 1:164-88. Opera Omnia 9.1. Lublin:
Wydawnictwo KUL, 2018.

Ratzinger, Joseph. “De voluntate Dei erga hominem.” In Wiara w Pismie i Tradycji. Teologiczna
nauka o zasadach, Ratzinger, Joseph, edited by Krzysztof G6zdz and Marzena Gérecka,
translated by Jarostaw Merecki, 1:159—63. Opera Omnia 9.1. Lublin: Wydawnictwo KUL,
2018.

Ratzinger, Joseph. Moje zycie: Wipomnienia z lat 1927-1977. Czestochowa: Edycja Swietego
Pawtla, 1999.

Ratzinger, Joseph. “Posredniczenie wiary i zrédta wiary.” In Wiara w Pismie i Tradycji. Te-
ologiczna nauka o zasadach, Ratzinger, Joseph, edited by Krzysztof Gézdz and Marzena
Gorecka, translated by Jarostaw Merecki, 2:830-39. Opera Omnia 9.2. Lublin: Wydaw-
nictwo KUL, 2018.

Rartzinger, Joseph. “Préba zdefiniowania pojecia Tradycji.” In Wiara w Pismie i Tradycji.
Teologiczna naunka o zasadach, Ratzinger, Joseph, edited by Krzysztof Gézdz and Ma-
rzena Gérecka, translated by Jarostaw Merecki, 1:349-83. Opera Omnia 9.1. Lublin:
Wydawnictwo KUL, 2018.

Ratzinger, Joseph. “To, co w Kosciele zmienne i niezmienne.” In Wiara w Pismie i Tradycji.
Teologiczna nanka o zasadach, Ratzinger, Joseph, edited by Krzysztof Gézdz and Marzena
Gorecka, translated by Jarostaw Merecki, 1:577-80. Opera Omnia 9.1. Lublin: Wydaw-
nictwo KUL, 2018.

Ratzinger, Joseph. “Tradycja [Artykul w leksykonie, 1965).” In Wiara w Pismie i Tradycji.
Teologiczna nanka o zasadach, Ratzinger, Joseph, edited by Krzysztof Gézdz and Ma-
rzena Gérecka, translated by Jarostaw Merecki, 1:384-92. Opera Omnia 9.1. Lublin:
Wydawnictwo KUL, 2018.

Ratzinger, Joseph. “Uwagi do schematu De fontibus revelationis.” In O nauczaniu Il Soboru
Watykariskiego. Formutowanie — przekaz — interpretacja, Ratzinger, Joseph, edited by
Krzysztof Gézdz and Marzena Gérecka, translated by Wiestaw Szymona, 1:140-s5. Opera
Omnia 7.1. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2016.

Schlosser, Marianne, and Franz-Xaver Heibl. Gegenwart der Offenbarung: Zu den Bonaventura-
Forschungen Joseph Ratzingers. Regensburg: Pustet, 2011

Sicouly, Pablo. “El Dios de la revelacién y la metafisica en la reflexién de Joseph Ratzinger,
hoy Benedicto XVI: Una primera aproximacion.” Studium. Filosofia y Teologia 9, no. 18
(2006): 253-77.

Sobdr Watykariski II. Konstytucja dogmatyczna o Kosciele Lumen gentium. 1964.

Sobdr Watykariski II. Konstytucja dogmatyczna o Objawieniu Bozym Dei verbum. 196s.

Sobdr Watykariski II. Konstytucja o liturgii $wictej Sacrosanctum concilium. 1963.

Wicks, Jared. “Six Texts by Prof. Joseph Ratzinger as Peritus Before and During Vatican
Council I1.” Gregorianum 89, no. 2 (2008): 233-311.

Zatwardnicki, Stawomir. Od teologii objawienia do teologii natchnienia. Studinm inspirowane
twirczoscig Geralda O’Collinsa i Josepha Ratzingera. Lublin: Wydawnictwo Academicon,
2022.

Zatwardnicki, Stawomir. “One Source of Revelation and Two Currents of the Revela-
tion Transmission and Cognition: The Apological Dimension of Joseph Ratzinger’s



Od Dei verbum do Verbum Domini... 103

Theology.” Wroctaw Theological Review 28, no. 2 (2020): 63—93. https://doi.org/10.34839/
WPT.2020.28.2.63-93.

Zatwardnicki, Stawomir. “Regula Fidei in the Light of Joseph Ratzinger’s Writings.” Verbum
Vitae 42 (2024): 7-46. https://doi.org/1031743/vVv.1674 4.

KrzyszTOF METLEWICZ (KS. DR) — prezbiter diecezji wioctawskiej, cztonek Towarzystwa
Teologdéw Dogmatykéw, doktorant Wydziatu Prawa Kanonicznego na Papieskim Uniwersy-
tecie Gregorianiskim w Rzymie; badania naukowe koncentruje wokét teologii sakramentéw,
zwlaszcza w ujeciu Josepha Ratzingera. Jest kapelanem sieradzkiego hufca ZHP.






Wroctawski Przeglad Teologiczny

Be [woziat 33 (2025) 1, 105-132 WROCLAWSKI
TEOLOGICZNY wroctaw Theological Review x ’?ERéEgI(-SI.}gZNY
DOI: 10.52097/wpt.9149
Lilin Wu

University of Wroctaw, Poland
lilin.wu@uwr.edu.pl
ORCID: 0009-0001-0094-8489

Jesuit Missionary Matteo Ricci:
Bridge Between Faith and Culture’

Jezuicki misjonarz Matteo Ricci — pomost miedzy wiarg a kultura

ABSTRACT: This article aims to explore the dynamic relationship between faith
and culture, through the example of Jesuit missionary Fr. Matteo Ricci. The research
topic centres on how Ricci’s method exemplifies the potential for harmonizing the
Christian faith with Chinese culture, which in turn fosters mutual enrichment. This
article tries to answer the question of the encounter between faith and culture, what
drives their integration, and what creates resistance between them. Again, facing
both the integration and obstacles, how did Ricci manage to maximize strengths and
minimize weaknesses? Following this fi/ rouge, the first part of the article presents
Ricci’s testimony on the complex interplay and mutual enrichment between faith and
culture. The second part describes his missionary method of accomodatio, including
learning Chinese languages, dressing as Confucian literates, making Chinese friends,
and so on. The conclusion summarizes Ricci’s transformative role in demonstrating
how faith can elevate culture while culture, in turn, enriches the expression of faith.
Despite the limitations, Ricci’s missionary success is credited to his deep understanding
of and respect for Chinese culture, which allowed the Chinese to accept Christianity
as a harmonious addition to their identity.

KEYWORDS: Matteo Ricci, faith, culture, China; cultural accommodation, incul-
turation, Jesuit missionary, missionary methods

ABSTRAKT: Niniejszy artykul ma na celu zbadanie dynamicznej relacji miedzy wiarg
akulturg na przykladzie dzialalnosci jezuickiego misjonarza o. Matteo Ricciego. Temat
badawczy koncentruje si¢ na tym, w jaki sposéb metoda Ricciego stanowi przyklad
potencjatu harmonizacji wiary chrzescijariskiej z kultura chiniska, co z kolei sprzyja

I express my deep gratitude to Fr. James Corkery SJ, and Fr. Janusz Kowal SJ, for taking
their precious time and energy to discuss and correct this article. T also wish to acknowledge
Fr. Matteo Ricci SJ, whose efforts to establish connections between faith and culture
encouraged my new life journey in Poland.

Licencje Creative Commons BY-SA 4.0 © Papieski Wydziat Teologiczny we Wroctawiu
BY SA



106 Lilin Wu

ich wzajemnemu ubogaceniu. Niniejszy artykul stara si¢ odpowiedzie¢ na pytanie
o spotkanie wiary i kultury oraz o elementy wzmacniajace i hamujace ich integracje.
Kolejnym zagadnieniem postawionym w artykule jest, w jaki sposob Ricci zdotat
zmaksymalizowa¢ strony mocne i zminimalizowa¢ elementy hamujace integracje.
Realizujac zasadniczy cel artykutu, autorka przedstawia w pierwszej czgéci $wiadectwo
Ricciego na temat ztozonej interakeji i wzajemnego wzbogacania si¢ wiary i kultury.
Druga czg$¢ opisuje jego misyjna metode akomodacji, w tym nauke jezykow chinskich,
ubieranie si¢ jak konfucjaniscy literaci, nawigzywanie chiriskich przyjazni. Cz¢$¢ kon-
cowa podsumowuje transformacyjna role Ricciego w pokazaniu, w jaki sposéb wiara
podnosi kulture na wyzszy poziom, podczas gdy kultura wzbogaca wyrazanie wiary.
Pomimo ograniczen, sukces misyjny Ricciego przypisuje si¢ jego glebokiemu zrozu-
mieniu i szacunkowi dla chiniskiej kultury, co pozwolito Chinczykom zaakceptowaé
chrzescijaristwo jako harmonijne uzupelnienie ich tozsamosci kulturowe;.

SLOowA KLUCZOWE: Matteo Ricci, wiara, kultura, Chiny, akomodacja kulturowa,
inkulturacja, jezuicki misjonarz, metody misyjne

Introduction

hristianity has always engaged in a dynamic relationship with various

cultures. From its earliest days in Jewish settings, through its encounters
with the Greek and Roman worlds, the faith has continuously adapted and
interacted with the cultural landscapes it entered. When Jesus commanded
his disciples to spread the Gospel to all nations, they faced the ongoing and
urgent challenge of making the faith understood and accepted within diverse
cultural settings — a process known as the inculturation of faith, which re-
mains vital today.

This article focuses on Jesuit missionary Matteo Ricci as a prime example of
how faith and culture can not only coexist but also enrich one another. Specifi-
cally, it will explore how Ricci preached the Christian faith within a completely
heterogeneous culture in China’s Ming dynasty. It will also analyze the dyna-
mic interplay between faith and culture revealed by Ricci’s evangelical effort.
By studying Ricci’s approach, we can better understand how to communicate
the Christian faith effectively in a diverse and secular world. The findings of
this research can enhance the development of new apologetics and theological
approaches that are relevant and engaging for contemporary audiences.

While a considerable body of research on Ricci exists, particularly in areas
such as his missionary life (e.g., Jonathan Spence’s The Memory Palace of Matteo
Ricci and Michela Fontana’s Matteo Ricci: A Jesuit in the Ming Court) and his
cultural accommodation strategies (e.g. Nicolas Standaert’s various works), the
intersection of faith and culture remains a rich field for further exploration.



Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 107

This article builds on previous studies by examining Ricci’s legacy within his

historical context and considering how his methods can add value to contem-

porary challenges. Through the lens of Pope John Paul IT’s reflections on Ricci,

we will address the following questions:

a) What challenges did Matteo Ricci face during his mission in China?

b) How did he resolve the obstacles preventing the acceptance of Christianity
among the Chinese?

¢) What methods did he employ in his missionary work, and how effective
were they?

d) What lessons can we learn from Ricci for transmitting the Christian faith
in increasingly secular societies?

Matteo Ricci's testimony on faith and culture

Fr. Matteo Ricci, SJ, was born on October 6, 1556, in Macerata, a beautiful
small city in central Italy. Ricci entered China as a Jesuit missionary during the
Ming dynasty. There he spent the remainder of his life, never returning to his
homeland. Known to the Chinese as Li Madou (F]3352), he died in Beijing
on May 11, 1610. Ricci’s mission to spread the Christian faith shows how faith
and culture interact. Immersing himself in the study of ancient classics of
the Middle Kingdom, Ricci recognized that Chinese moral teaching aligned
with reason and natural law. This profound realization shaped his approach
to evangelization. It also led him to appreciate the inherent inclination of the
Chinese people toward goodness. The more he learned Chinese philosophy and
explored the Chinese mind-set, the more he grew convinced that the Chinese
people had already embraced the Divine Mercy and found salvation, guided
by both natural law and Chinese moral teachings.' These observations echo
the intuition expressed by John Paul II:

From his first contacts with the Chinese, Father Ricci based his entire scientific
and apostolic methodology upon two pillars, to which he remained faithful until
his death, despite many difficulties and misunderstandings, both internal and
external: first, Chinese neophytes, in embracing Christianity, did not in any way

Cf. Matteo Ricci, “Lettera al p. Francesco Pasio vice provinciale (15 febbraio, 1609),” in Le
lettere dalla Cina, 15801610, con appendice di documenti inediti, vol. 2 of Opere storiche del
P. Matteo Ricci S.1. Matteo Ricci, ed. Pietro Tacchi Venturi (Macerata: Filippo Giorgetti,

1913), 38s.



108 Lilin Wu

have to renounce loyalty to their country; second, the Christian revelation of the
mystery of God in no way destroyed but in fact enriched and complemented
everything beautiful and good, just and holy, in what had been produced and
handed down by the ancient Chinese tradition.”

Faith enriches and elevates culture

Matteo Ricci recognized the mutually beneficial relationship between the Chris-
tian faith and Chinese culture. Immersing in Chinese culture, Ricci dedicated
much time to engage with his Chinese interlocutors. Through his remarkable
command of the Chinese language and his cultivated manner of interacting
with others, Ricci earned the esteemed title of “Western Literates (Z5 /{1t
Tai Xi Ru Shi) — V8% (Xi Tai).” His virtue and gentle communication style
endeared him to many Chinese people, particularly the literati. Even the Chi-
nese Emperor of that era acknowledged Ricci’s knowledge and virtue, and upon
the latter’s passing, he allocated a plot of land in Beijing for the construction
of Ricci’s tomb. The imperial decision astounded a chancellor, who remarked,
“Nor has it ever happened in the history of China that a foreigner, so eminent
in science and virtue as Father Ricci, has come here.”* Furthermore, thanks to
Ricei’s influence, the Emperor bestowed on the Jesuits a residence and a place
of worship, concurrently offering protection of the Catholic Church in China,

John Paul II, “Message of Pope John Paul II to the Participants in the International
Conference Commemorating the Fourth Centenary of the Arrival in Beijing of Father
Matteo Ricci,” 2001, no. 3, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/speeches/2001/
october/documents/hf_jp-ii_spe_20011024_matteo-ricci.heml.

“Xi Tai- Sage of the West” means an excellent Master from the West, which was an ho-
noured name that the Chinese offered to Ricci mainly due to his cultural contributions.
Later, Ricci identified this name as the name of the sign ("7, hao). Pasquale M. D’Elia
recognized Xitai as a nickname. See: Pasquale M. D’Elia, ed., Fonti ricciane: Documenti
originali concernenti Matteo Ricci e la storia delle prime relazioni tra I’Europa e la Cina
(1579—1615), vol. 1 (Roma: Libreria dello Stato, 1942), 227-28; Giulio Aleni recognized it as
a “polite name.” According to Aleni, in ancient China, personal excellence was reflected in
receivinga new name. See Giulio Aleni, Vita del Maestro Ricci, xitai del Grande Occidente,
ed. Gianni Criveller, trans. Stanislaus Lee, Savio Hon, and Gianni Criveller (Brescia:
Fondazione Civilta Bresciana: Centro Giulio Aleni, 2010), 39, n. 27.

John Paul II, “Pope John Paul I’s Address on the Work of Father Ricci in China,” in
International Symposium on Chinese-Western Cultural Interchange in Commemoration of
the 400th Anniversary of the Arrival of Matteo Ricci, S. J. in China (Taipei: Fu Jen Catholic
University, 1983), 7.

4



Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 109

which facilitated its serene and successful operation.” Had the Christian faith
been at odds with Chinese culture, Ricci would not have earned the respect
of the Chinese people, nor would he have received honours from the Emperor.
Since the very beginning of his missionary journey in China, Ricci had openly
embraced his identity as a Catholic missionary and openly declared his purpose
of sharing the Gospel. He immersed himself in the rich Chinese culture and
developed an approach to evangelization that was characterised by due regard
for the unique context of China. Consequently, John Paul II firmly believed
that “the Church can orientate itself without fear along this path with her
gaze turned toward the future,” as Ricci “succeeded in establishing a bridge
between the Church and Chinese culture, a bridge that still appears firm and
secure notwithstanding the incomprehension and the difhculties that arose in
the past and that are again reasserting themselves.”’

For instance, Ricci sought to revive the value of friendship in Chinese cul-
ture by infusing it with transcendent elements and biblical principles. In the
56" section of De Amicitia, he suggested that God had fitted humans out with
two eyes, two ears, two hands, and two feet because it was God’s intention
that success be achieved by friends. Furthermore, in the 16" section, Ricci
wrote that since individuals cannot accomplish everything by themselves, God
commands people to form friendships for mutual assistance and protection
against misfortune. Ricci thus introduced the idea of a benevolent and friendly
God to the Chinese, in contrast to their perception of a punishing deity.

While Chinese intellectuals often overlooked the transcendental or divine
dimension of reality, Ricci encouraged them to recognize that God grants
everything as grace, including the gift of frif:nclship.8 In Chinese tradition,
friendship is one of the five principal relationships, but it is considered to be less
significant than the relationships between father and son, husband and wife,
or elder brother and younger brother. That is why the Chinese often solidify
their friendships by becoming sworn brothers or sisters. When Ricci defined
afriend as a “second self”, the Chinese scholar of Ricci’s time, Jiao Hong (in
Chinese: £23);) (1540-1620) commented that, “a friend as a second self: Ricci’s

Cf. John Paul II, 7.
John Paul 1T, 7.
John Paul I1, 7.
Cf. David W. Y. Dai, “Matteo Ricci and Hsu Kuang-Chi,” in International Symposium on
Chinese-Western Cultural Interchange in Commemoration of the 400th Anniversary of the
Arrival of Matteo Ricci, S. J. in China (Taipei: Fu Jen Catholic University, 1983), 183-94.

o N o wun



110 Lilin Wu

words are indeed remarkable and very appropriate” [“VHIBHIAE F: &F, J)
R, HFEEY™).

Another noteworthy example is the presence of the Ten Commandments
in Christianity, which emphasize the love for God and one’s neighbours. In
ancient Chinese culture, there were also beliefs and teachings related to the
reverence of heaven, sacrificial rituals, emulation of heavenly virtues, and the
fear of punitive consequences resulting from failure to live by these principles.
For instance, The Book of Chow i, one of China’s oldest political texts,
illustrates the ancient belief in the heavenly mandate and the perception that
the governance of the Shang F and Yin fi% dynasties stemmed from the will
of heaven: “The destiny of Heaven has its virtue, and the Heaven punished
the sin (RKAATE, KiSAHHE).” In this book, the term ‘Heaven’ appears 107
times, often accompanied by the term ‘King’ which occurs 34 times. For the
Chinese, the concept of God was embodied in Heaven or the King of Heaven.
Consequently, the first three commandments of Christianity enriched ancient
Chinese culture and introduced the term ‘God’ into the Chinese lexicon.
When Matteo Ricci attempted to translate this term into Chinese, he drew
inspiration from 7he Book of Chow and creatively rendered “God” as the “Lord
of Heaven K=E.” In addition, the remaining seven commandments primarily
concern human relationships, such as honouring parents, refraining from killing,
committing adultery, stealing, bearing false witness, and coveting someone’s
wife or property. Filial piety is prominent in Chinese culture, occupying the
highest level among all interpersonal relationships. The Ten Commandments
reinforced the importance of filial piety at a transcendental level.”

Conveyance of the concept of life after death to the Chinese is problematic
as they appear to have limited interest in these profound existential questions.
In arecorded dialogue, Confucius, when questioned about death, respond-
ed, “So long as you don’t understand life, how can you comprehend death
HRENA:, BHISE?”" This shows the typical Chinese mindset: contemplating
life is more meaningful than thinking about death. In the same way, when
Emperor Kangxi 58 (1661-1772) discussed such an issue with the court
Jesuits, he showed little enthusiasm for the kingdom of God or the afterlife.

° Jiao Hong, Dan yuan Ji, A Collection of Danyuan 2 (Beijing: Zhonghua Shuju, 1999), 73s.

°ocf Aloysius Chang, “Father Matteo Ricci and the Enculturation of The Catholic Church
in China,” in International Symposium on Chinese-Western Cultural Interchange in Com-
memoration of the 400th Anniversary of the Arrival of Matteo Ricci, S. J. in China (Taipei:
Fu Jen Catholic University, 1983), 79-83.

Confucius, The Analects of Confucius, trans. William Edward Soothill (Yokohama: The
Fukuin Printing Company, 1910), 523.

n



Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 111

Kangxi questioned the Jesuits’ interest in a remote world: he urged them to value
the world in which they lived. His advice was to use better the opportunities
Heaven bestowed upon them in this life and postpone the concerns about the
afterlife till those concerns became truly relevant.”

To better understand this discrepancy of opinion, we can turn to Ricci’s
dialogue with his Confucian literate friend, Feng Yingjing /% 5. When Feng
Yingjing, a minister of the rites, asked Ricci for his views on human beings,
Ricci replied that humanity is born with tears and experiences a life filled
with fatigue and suffering. “Those who work with their mind struggle with
the mind, and those who work with their labour struggle with their labour.””
Although there are moments of joy in this life, they are fleeting and unstable.
Time passes swiftly, and death is everyone’s destiny. No one can escape death.
Ricci asked, “If we constantly worry about this inevitable fate, when can we
find peace in our hearts?”" Humans are plagued by four emotions—love,
hate, anger, and worry—much like a tree on a hill is buffeted by winds from
all directions. Chinese traditional religions such as Confucianism, Taoism,
and Buddhism developed numerous branches, leading to confusion among the
people. In Christianity, the God of Heaven allows human beings to strengthen
their souls in this world after enduring tests. This world is not the eternal home
of humans, and if one considers this world as the permanent abode, one is no
different from animals. The exceptionalism of humans resides in their eternal
home—paradise.15 Upon listening to Ricci’s discourse, Minister Feng remarked,

If this doctrine were to spread throughout China, there would be no grievan-
ces against Heaven! Yet, what is the fault of Heaven?... If the Creator were to
let human bodies decay after death, like herbs and trees, rather than prepare
a paradise of eternal life and happiness, what would be the reward for the toils
and hardships they have endured?™

Cf. Jacques Gernet, China and the Christian Impact: A Conflict of Cultures, trans. Janet
Lloyd (Cambridge: Cambridge University Press, 1985), 72.
Matteo Ricci, Dieci capitoli di un nomo strano: Seguito da Otto canzoni per manicordo
occidentale, ed. Filippo Mignini and Suna Wang (Macerata: Quodlibet, 2010), 19.
Ricci, 21. (My translation).
Cf. Ricci, 17-29.
Ricci, 31. (My translation).



112 Lilin Wu

Thus, faith not only enriches culture but also saves it. As Pope John Paul I
stated, “Since culture is a human creation and is therefore marked by sin, it too
needs to be healed, ennobled, and pcrfected.”17

Ricci and his successors” most significant contribution to Chinese heritage
was to articulate their faith experience and comprehension of Biblical events,
by defining senses and meanings that the Chinese did not readily understand
due to different cultural perspective. The main method Ricci applied was
humanity’s way.

As Fr. Adolfo Nicolis said,

A true child of his time, Matteo Ricci was a humanist from the West. The sphere
of human and natural sciences thus constituted the meeting point with Chine-
se culture and the terrain for spreading the Gospel. This never took place in
a functional or tactical way, however, as though seeking to win the people over
prior to evangelization, but rather in the conviction that the world was, and is,
the place of God's presence.18

This profound understanding of the evangelical message undoubtedly enriches
both the missionaries and all who encounter it. One of Ricci’s well-known
works, Catechismus Sinicus, also demonstrated this point — Ricci reinterpreted
Saint Thomas Aquinas’ natural and cosmological arguments for the existence
and meaning of God through a Sinicized lens.” Consequently, culture emer-
ges as an inexhaustible resource and fertile ground for faith, imbuing it with
boundless vitality.

Nurturing faith: Culture as a transformative journey

Matteo Ricci’s influence extends beyond his role as a Jesuit missionary. He is
celebrated for introducing advanced scientific knowledge to China and is hailed

K John Paul II, Encyclical Letter Redemproris Missio (1990), no. 56, https://www.vatican.

va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_o7121990_redemptoris-
-missio.html.

Adolfo Nicolas, “Father Matteo Ricci: A Son of the Society of Jesus,” in Matteo Ricci:
A Jesuit, Scientist and Humanist in China, ed. Michela Fontana, trans. Paul Metcalfe
(Roma: De Luca Editori D’Arte, 2010), 7.

See the modern Chinese version of Catechismus Sinicus: Matteo Ricci, The True Meaning
of the Lord of Heaven: A Modern Commentary, ed. by Thierry Meynard, revised by Jie Tan
(Beijing: Commercial Press, 1014).

18

19



Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 113

as the pioneer of Chinese studies in the Western world and the harbinger of
Christianity in China. As Cesare Romiti, the previous president of the Italy-
-China Foundation, mentioned,

The Jesuit Matteo Ricci is considered both the father of Chinese studies in the
West and the father of Christianity in China. He arrived in China four centuries
ago bearing not only the most advanced scientific and technological knowledge
of the age but also and above all the experience of humanism and the Renais-
sance, which had enabled Europe to take the leap forward towards modernity
after the tribulations of the Middle Ages. These cultural movements of immense
value were focused on man and respectful of human rights.20

Under the influence of St. Ignatius’s Spiritual Exercises, the Jesuits firmly be-
lieved that this world is where God reveals Himself.”' Consequently, during
Ricci’s time, the Jesuits were trained to see God in everything and recognize
the beauty of God in all aspects, such as science, art, mathematics, and nature.
For them, studying nature was equivalent to studying God Himself because
God manifests his Beauty in nature. In the late 16th and early 17th centuries,
theological training included natural science studies. Jesuits like Matteo Ricci,
influenced by Thomistic theology, believed that studying the natural world
was a way to understand God’s creation and strengthen their faith. For them,
scientific exploration was not merely about discovering the physical universe but
it was also a way to know more about God. That is why theology and science
could be studied together at the Roman College.

They viewed science and the Christian faith as complementary forces, despite
occasional conflicts. When Ricci chose to introduce science to China, he saw it
as a parallel process to introducing God. As a Western humanist and a product
of his time—the Renaissance—Ricci, like his fellow Jesuits, recognized that
human and natural sciences were not pursued merely as a means to win people
over before evangelization. Rather, they held the conviction that the world itself
was and continues to be a manifestation of God’s presence.”” Consequently, gi-
ving attention to both science and faith leads to a comprehensive understanding
of the natural world and the divine. Just as Jerénimo Nadal, a collaborator of

Cesare Romiti, “Father Matteo Ricci: A Bridge Between East and West,” in Matteo Ricci:
A Jesuit, Scientist and Humanist in China, ed. Michela Fontana, trans. Paul Metcalfe
(Roma: De Luca Editori D’Arte, 2010), 13.

Cf. Nicolas, 7.

Cf. Nicolas, 7.

21
22



114 Lilin Wu

St. Ignatius, expressed, Jesuits were to be contemplative in action.” For them,
work and prayer naturally converged, and no task was considered profane since,
in their view, every form of work could be transformed into prayer. This atti-
tude aligned with Christian Humanism, exemplified by statements like “The
glory of God is aliving man” (Gloria Dei est vivens homo!) and “The life of
a man is the vision of God” (Vita hominis visio Dei), written by Irenaeus in the
Third Ccntury.24 Thus, in the Roman College, students learned mathematics,
observed the stars in an observatory, and created maps of uncharted rc:gions.25
Mathematics and science were in harmony with the Jesuits’ calling because
their vocation was to “seek God in all things.”*

Ricci’s mission in China indeed expanded well beyond cultural engagement.
He consequently integrated science with faith. This approach can be attribu-
ted to his education at the Roman College, where Matteo Ricci enrolled on
September 17, 1572 after a short stay at the Jesuit College in Florence.”” At the
time of Ricci’s enrolment, the Roman College boasted a student population
of 920, distributed across various disciplines. Among them were 60 Jesuit and
100 non-Jesuit theology students, 215 philosophy students, and the remainder
studying rhetoric, humanities, and grammar.28 Alongside them were 26 scho-
lastics, including Ricci,”® under the guidance of Claudio Acquaviva, a future
General of the Society.” At the Roman College, Ricci studied a variety of
subjects, including mathematics, astronomy, mapmaking, and music.”’ In
1572, Vincenzo Bonni was the Rector of the College to be later succeeded by
Ludovico Maselli. Maselli held a doctorate in Civil Law and was Rector at the
Jesuit College in Loreto prior to coming to Rome. Juan Ledesma, a Spaniard
who passed away in 1575, was Prefect of Studies at the Roman College during
Ricci’s time. Ledesma founded a Plan of Studies known as the Ratio Studiorum,
which became an authoritative document in 1599, signed by General Superior

23

Cf. Aldo Altamore and Sabino Maffeo, Angelo Secchi: Lavventura scientifica del Collegio
Romano (Foligno: Quiater, zou), 17.
Cf. Tsz Wong, “Matteo Ricci’s Xigin Quyi - A Jesuit’s Expert Musicking in Ming China”
(PhD diss., Georg-August-Universitit, 2017), 77.
Cf. Altamore and Mafteo, Angelo Secchi, 18.
Altamore and Maffeo, 18.
Wong, “Matteo Ricci’s Xigin Quyi,” 71.
Cf. Ronnie Po-Chia Hsia, A Jesuit in the Forbidden City: Matteo Ricci 1552—1610 (Oxford:
Oxford University Press, 2010), 12.
Cf. Hsia, 13.
Cf. Hisia, 13.
Cf. Altamore and Maffeo, Angelo Secchi, 22—23.

24

25
26
27
28

29
30
31



Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 115

Claudio Acquaviva (1543-1615).” The Ratio Studiorum outlined six guiding

educational principles. They read:

1) St. Thomas Aquinas (1225-1274) shall be the benchmark for professors in
theology.

2) Professors shall consistently reinforce faith and piety in their teaching
manner.

3) Teachers shall offer practical wisdom in education and encourage students to
put knowledge into practice. St Ignatius of Loyola stated, “When they have
experienced in themselves the effects thereof,” students “will be qualified for
the rest, for understanding the plan itself on which they have been formed,
and enjoying all the practical results of it.””

4) Principle of public expression of opinions shall be abided by; the legal defence
of Jesuit values in the light of public opposition.

5) The method of discreet development shall be applied, the Prefect of Studies,
is responsible for decision-making in Jesuit schools.

6) The two mainstays and supports of the Society of Jesus shall be an ardent
pursuit of piety and an eminent degree of learning (Ardens pietatis stadium
et prastans vevum scientia).*

The aforementioned observations show without a shadow of a doubt that Ricci’s
intellectual prowess was intricately intertwined with this disciplinary framework.
In China, Ricci established connections and gained the support of the literati
because he recognized the unifying power of science. Consequently, Ricci and
other Jesuit missionaries broke new ground in a variety of scientific domains,
including astronomy, mathematics, geography, and cartography, which turns
out to be one of the most glorious chapters in Chinese history.

One notable achievement that significantly improved Chinese comprehension
of the cosmos was Ricci’s introduction of Western astronomy instruments, such
as the armillary sphere and the celestial globe. A momentous event occurred on
December 15, 1610, when an astronomer at the imperial observatory made a grave
error in predicting a solar eclipse. With the assistance of Matteo Ricci, Jesuit
missionary Sabatino de Ursis flawlessly corrected the prediction, resulting in
immense recognition for the Jesuits. As a result, in 1629, they were entrusted by
the Chinese emperor with the responsibility of reforming the Chinese calendar.

* Cf. Altamore and Maffeo, 14.

* Thomas Hughes, Loyola and the Educational System of the Jesuits (New York: C. Scribner,
1892), 149.
Cf. Hughes, 148-53.

34



116 Lilin Wu

From 1634 to 1773, Jesuits consistently held the position of presidents of the
astronomical office in China. Following that, from 1773 until 1949, a religious
missionary consistently filled the role of president.” Ricci’s creation of a World
Map proved invaluable in providing the Chinese with a broader understanding
of the world, rectifying misconceptions about the shape and size of various
regions. By introducing Western scientific knowledge and instruments, Ricci
and his fellow Jesuits facilitated a profound development of science in China.

Matteo Ricci’s success as a scientist proved that culture is the vehicle leading
to faith. It is not only a missionary method to enter into a dialogue with other
cultures but also a theological approach: God ought to be sought in cultures and
in everything, for God is present in this world and the cultures. What Matteo
Ricci did was to bring the most advanced culture to China, even though he did
not say the name of God explicitly so long as he passed himself for a scientist.
Indeed, Ricci presented God to the Chinese by making them familiar with
science. As a Jesuit, he believed that science was the manifestation of God’s glory.

Ricci’s influence in China transcended the scientific and academic realms.
He also introduced European cultural practices such as mechanical theory,
musical instruments, art, techniques, and customs. It was thanks to Ricci
that Emperor Wanli 5 }/j (1573-1620) developed a fascination for mechanical
devices. Struggling with the repair of clocks, he summoned Matteo Ricci and
Diego de Pantoja to the Forbidden City for help. Their task was to instruct
four eunuch mathematicians on how to properly tune and maintain the clocks.™
Emperor Wanli also expressed a desire to listen to Western music played on the
clavichord. Pantoja, prepared for this occasion, became the instructor of four
eunuch musicians, while Ricci translated eight European songs into Chinese.
These translated songs became known as the famous Xiqin Quyi Bazhang i
ZE I\ (Eight Songs for a Western String Instruments).”’

Jesuit colleges provided comprehensive education, encompassing not only
mathematics, astronomy, and physics but also training in theatre, dance, and
music.>® Music held a significant role as it enhanced the solemnity of Christian
worship.” From a cultural standpoint, music was not merely an object of study,
but also a human activity. It reflected the creative capacity of individuals as the
act of composing and performing music simultaneously involved self-expression

and self-creation.

* Cf. Altamore and Maffeo, Angelo Secchi, 22.

% Cf. Hsia, A Jesuit in the Forbidden City, 207.

37 .

i Cf. Hsia, 207.

o Cft. Wong, “Matteo Ricci’s Xigin Ql)fl, 18.
Cf. Wong, 101.



Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 117

According to the teachings of Confucius, “Start (self-cultivation) with the
inspiration of the Book of Poetry, gain a firm footing with the regulation of
the rules of propriety and strive for perfection with the edification of music
(4T, LA T 5R).7* There is a famous saying attributed to Confucius,
“enjoying the music Shao in the State of Qi, the Master found meat tasteless
in those three months, and said, ‘Never expected that music playing should be
charming to that extent.” (F-{EFAE K, = HAAHIRIK, El: DNECNRZ 2
FH”). In Confucian cultivation, poetry serves as the language of instru-
ction, rites as the daily practice, and music as the highest expression of virtue."

Music played a significant role in Chinese daily life and may have served
as a bridge for Ricci to embark on his mission. Ricci’s mastery of Chinese and
literature allowed him to translate Xigin Quyi Bazhang, bringing the Christian
faith into the local language. The collection includes songs such as “My Wish
Above (EEAE 12),” “A Young Shepherd Wandering over the Hills ($ &7 11),”
“Better Plan for a Longer Life (71 %12),” “The Valiant Art of Virtue (f&.2
BIR) “Regretting an Old Age without Virtue (MEETE1E),” “Inner Balance
(B 1), “Shouldering Two Sacks (JH 1% ZE),” and “Destiny Reaches
in All Directions (JE7i7/Ui%).” The theme of “time and death” is particularly
prominent among these eight songs,43 especially in “A Young Shepherd Wan-
dering over the Hills (Ft & JiF111),” “Regretting of an Old Age Without Virtue
(M2 T548),” and “Destiny reaches in all directions (EmIYIR)” Spence even
compares Ricci’s most of the eight songs with Horace’s poems.44 In this way,
Ricci transferred the message of Christian eschatology to the Chinese.

According to the former Superior General of the Society of Jesus, A. Nicolds,
Matteo Ricci’s actions marked a turning point in the dissemination of the Gospel
through cultural adaptation.” While Ricci did not construct a comprehensive
theory, his methodology attempted to recognize the intrinsic worth of every
human civilization and make use of the positive characteristics found in them

without sacrificing any fundamental parts but promoting their full growth:
0 Confucius, 4 New Annotated English Version of the Analects of Confucius, trans. Guozhen
Wu (Fuzhou: Fujian Education Press, 2015), 216.

Confucius, 189.

Cf. Guoping Zhao and Zongyi Deng, eds., Re-envisioning Chinese Education: The Meaning
of Person-Making in a New Age (New York: Routledge, 2016), 97. letcd in Wong, “Matteo
Ricci’s Xigin Quyi,” 8.

Cf. Wong, “Matteo Ricci’s Xiqin Quyi,” 118.

Cf. Wong, 118. Cf. Jonathan D. Spence, “Matteo Ricci and the Ascent to Peking,” in Chi-
nese Roundabout: Essays in History and Culture, Jonathan D. Spence (New York: Norton,
1992), 49.

Cf. Nicolas, “Father Matteo Ricci,” 7.

M
42

43
44

45



118 Lilin Wu

The discovery made by Matteo Ricci and his successors was therefore the abi-
lity to express their experience of faith and understanding of Biblical events
through the identification of senses and meanings that westerners cannot “read
and write” precisely because they express themselves in a different way. This is
the still awaited fulfilment of cultural accommodation: a culture that receives
the Gospel, understand it and communicates it in a way that may be different
from another culture but is equally true at the same time. The ever-deeper un-
derstanding of the evangelical message is certainly enrichment for all but first
and foremost for the missionary involved, who is evangelized in turn. This is the
true sense of working together in the common endeavour to serve the Word.*

This perspective aligns with the sentiments expressed by John Paul II:

For four centuries, China has highly esteemed Li Madou, “the Sage of the West”,
the name by which Father Matteo Ricci was known and continues to be known
today. Historically and culturally, he was a pioneer, a precious connecting link
between West and East, between European Renaissance culture and Chinese
culture, and between the ancient and magnificent Chinese civilization and the
world of Europe.”’

Matteo’s testimony illustrates how culture can serve as a path toward faith.
However, it is crucial to discern the specific instances when the culture was
intentionally employed to prepare individuals for embracing faith. The huma-
nities and natural sciences intersected with Chinese culture, which provided
fertile ground for the dissemination of the Gospel.

Matteo Ricci made a conscious effort to avoid imposing on the East Western
systems of oppression or a bellicose spirit. He was flabbergasted that Chinese
society viewed the military as having a lower social status. As noted by Spence,
“The side of Ricci that admired martial display and had been impressed by the
military prowess of European armies could never accept the ultimate fact that
the elite Chinese civil bureaucrats seemed to despise both the military officers
and their troops.”48 In his own words, Ricci observed, “Whereas amongst our
people the noblest and bravest become soldiers, in China it is the vilest and

49
most cowardly who attend to matters of war.”

" Cf. Nicolss, 8.

" John Paul II, “Message of Pope John Paul I1.”
8 Jonathan D. Spence, The Memory Palace of Matteo Ricci (London: Faber & Faber, 1985), 46.
® Spence, The Memory Palace of Matteo Ricci, 46.



Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 119

Ricci made deliberate efforts to learn the Chinese language and chose Chi-
nese philosophy and literature as conduits for conveying Christian beliefs. This
approach highlights that not all cultures naturally incline towards faith; instead,
it is when a culture has already revealed glimpses of God’s beauty that faith
can be effectively grafted. Matteo Ricci, exemplified the discernment necessary
to differentiate among cultures before engaging in cultural accommodation.

The “accomodatio” approach of Matteo Ricci:
Bridging cultures for the spread of faith

Cultural accommodation refers to the process of receiving, understanding,
and communicating the Gospel in a culturally relevant and authentic manner.”
Faced with significant obstacles such as unfriendliness towards foreigners, in
order to gain acceptance, Ricci had to immerse himself in Chinese culture and
internalise a Chinese identity. This profound act of cultural accommodation
demonstrated his exceptional intelligence and humility. As noted by Nicolas,
who recognized Ricci as a pioneering figure of accommodation:™

Matteo Ricci. No longer the name you were known by in Macerata and Rome or
on arriving in Macao, but Li Madou, not only a new name but also a new man,
becoming another in order to be yourself: a Jesuit, scientist, and humanist
come all the way from a small town in the Marche region of Italy to live in the
capital of the Chinese empire.””

Accommodation meant that he learnt the Chinese language, spoke and wrote

in Chinese, wore Chinese clothes, adopted Chinese names, and made Chinese

friends. As Nicolas said, “He was not concerned primarily with preaching but

with incarnating the Gospel and entering into relations with people so that its

seeds might grow.” In this way, “His ability to adapt and a keen interest in
. . . . . »54

the culture and the people constituted the key ingredients in this.

50

» Cf. Nicolas, “Father Matteo Ricci,” 8.
o Cf. Nicolas, 7.

Franco Imoda, “Father Matteo Ricci: Jesuit, Scientist, Humanist,” in Matteo Ricci: A Jesuit,
Scientist and Humanist in China, ed. Michela Fontana, trans. Paul Metcalfe (Roma: De
Luca Editori D’Arte, 2010), 9.

Nicolds, “Father Matteo Ricci,” 7.
Nicolis, 7.

53
54



120 Lilin Wu

Adapting external attire:
A practice of cultural accommodation

For the first twelve years Matteo Ricci dressed like a Buddhist monk or wore
Eastern clothes. He did this to better fit in and to effectively carry out his mis-
sionary work. Wearing native clothes as a means of cultural accommodation
was not unique to Ricci. Historical accounts of Jesuit missionaries reveal that
they all chose to wear Chinese garments, which were by the way similar to
their own religious habits. These were long robes with voluminous sleeves.” In
aletter to Claudio Acquaviva, the general of his order, dated February 13th, 1583,
Ricci mentioned a historical context: when his colleague, Fr. Michele Ruggieri,
was seeking to gain the trust of the Chinese by explaining that he had come
to China as vassals secking a place to rest of the world under the Emperor’s
protection, the superior of the provinces Guang Dong "% and Guang Xi
]V encouraged him and his Jesuit brothers to adopt the attire of Buddhist
monks, even promising to order such clothing from Peking.56 As aresult, Jesuit
missionaries in China became known and recognized as Buddhist monks,
embracing this external adaptation as part of their cultural integration efforts.

During Ricci’s time in China, Buddhist monks were not revered or held in
high regard. Ricci was aware of the challenges posed by his attire resembling that
of a Buddhist monk, and tended to align his clothing with Confucian tradition.
He understood that the Chinese people deeply respected intellectuals known as
the “Confucian literati.”’ Ricci also knew that the Temple of Confucius served
as the prestigious gathering place for the esteemed and exclusive literati class.”

The law demands that a temple be built to the Prince of Chinese Philosophers
in every city, and in that particular part of the city which has been described as
the center of learning. These temples are sumptuously built and adjoining them
is the palace of the magistrate who presides over those who have acquired their
first literary degree. In the most conspicuous place in the temple, there will be
a statue of Confucius, or if not a statue, a plague with his name carved in large

> Cf. Matteo Ricci and Nicolas Trigault, China in the Sixteenth Century: The Journals of

Matthew Ricci: 1583-1610, trans. Louis J. Gallagher (New York: Random House, 1953), 154.
Matteo Ricci, “Lettera al P. Claudio Acquaviva a Roma,” Macao 13 febbraio 1583,” in Le
lettere dalla Cina, 15801610, con appendice di documenti inediti,vol. 2 of Opere storiche del
P. Matteo Ricci 8.1 Matteo Ricci, ed. Pietro Tacchi Venturi (Macerata: Filippo Giorgetti,
1913), 33.

Cf. Ricci and Trigault, China in the Sixteenth Century, 260.

Cf. Ricci and Trigault, 96.

56

57
58



Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 121

letters of gold. Near to this are placed the statues of certain of his disciples
whom the Chinese revere as saints, but of an inferior order.”

That is why Ricci found it imperative to adopt a new strategy: he embraced the
attire associated with Confucius, as noted by Fr. Franco Imoda,

A Jesuit. The word conjures up a background of evocative images and re-
calls the names and faces of exceptional men, the roots of a mission run-
ning through the centuries: Ignatius Loyola, the Basque convert, a brilliant
strategist and mystic innovator but also a faithful and obedient servant; Francis
Xavier from Navarre, who explored new territories and wore himself out in the
zealous pursuit of the mission in the Asian continent; Roberto De Nobili, who
went to live with the sages in India; Alessandro Valignano, the great visionary
who dreamed of the meeting of worlds and cultures previously considered re-
mote; and now you, Li Madou, increasingly integrated into the reality of a new
world and dressed as a Confucian sage.60

Nadine Amsler indicated that abundant facial hair was barely accepted by
Chinese mentality; it was bushy beards that were seen as symbols of a man’s
social standing and biological seniority. In Chinese mythology, beards repre-
sented supernatural power (ling), a trait reserved for divine figures such as
Taoist immortals or Confucian sage kings. Thus, men’s beards imply sagacity
and reflect ultimate moral cultivation.®

Matteo Ricci not only adopted the attire of the literati but also grew
along beard, which contributed to the high regard in which he was held by
the Chinese, who referred to him as “a sage from the West (FRAAfE L, AR
Xi Tzi).” Even non-Catholic literati admired the Jesuits for their gentlemanly
demeanour. “The late Ming eccentric Li Zhi lauded Matteo Ricci as a ‘most
urbane person,” who was ‘most intricate and refined in his interior, and very
plain and modest in his exterior.”*

° Ricci and Trigault, 96.
Imoda, “Father Matteo Ricci: Jesuit, Scientist, Humanist,” 9.
Cf. Nadine Amsler, Jesuits and Matriarchs: Domestic Worship in Early Modern China
(Seattle, WA: University of Washington Press, 2018), 26.
Amsler, Jesuits and Matriarchs, 26.



122 Lilin Wu

Matteo Ricci’s linguistic adaptation:
Learning the Chinese language

One significant aspect of Ricci’s cultural acclimatisation in China was his
dedication to learning the Chinese language. He not only aimed to speak
the language but also to make himself heard and gain acceptance among the
Chinese people.®

Progress was slow. Ricci was stunned when he first saw Chinese characters
in Macao in 1582. He was “similarly struck by their incredible potentiality for
serving as universal forms that could transcend the differences in pronunciation
that inhered in Ianguag_;e.”64 Based on this observation, it is possible that Ricci
recognized that the Chinese language could serve as a potential tool to transmit
the Christian faith, given that the truth of faith is universal and shared across
all cultures. Similar to the Chinese language, where one singular ideograph
might have different pronunciations depending on the vernacular usage, its
written form remains consistent.

In aletter to Fr. Martino de Fornari S.J. on February 13th, 1583, Ricci
discussed his discovery and expressed his strong desire to learn the Chinese
language:

This language resembles neither Greek nor German; it is absolutely another
language: The pronunciation of the vocabulary is ambiguous. One pronuncia-
tion yields more than one meaning, and these meanings have one thousand
sub-meanings. Sometimes the difference between two words is in the tones.
That is why even the Chinese prefer to write down what is in their mind when
they communicate orally to make it clear.®

Following his arrival in China in 1583, Ricci embarked on a continuous journey
of learning the Chinese language.

In 1595, by which time he had become fluent in the Chinese language...At the
very end of 1595, he gave expression to his newfound confidence in his own
language skills by writing out, in Chinese ideographs, a book of maxims on

friendship drawn from various classical authors and from the church fathers...

8 Cf. Nicolds, “Father Matteo Ricci,” 7.

* Spence, The Memory Palace of Matteo Ricci, 21.

®  Matteo Ricci, “Lettera al Martino De Fornari S.J..” in Le lettere dalla Cina, 1580-1610,
con appendice di documenti inediti, vol. 2 of Opere storiche del P. Matteo Ricci S.1. Matteo
Ricci, ed. Pietro Tacchi Venturi (Macerata: Filippo Giorgetti, 1913), 27. (My translation).



Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 123

At the same time, he was beginning to discuss his theories on memory with

local Chinese scholars and to give lessons in mnemonic techniques. His descrip-

tion of the memory palace can be found in a short book on the art of memory

which he wrote out in Chinese the following year and gave as a present to the
. . . ’ 66

governor of Jiangxi, Lu Wangai, and to Governor Lu’s three sons.

When he had mastered Chinese and Confucianism, he was “immediately
appreciated by the Chinese, with whom the Jesuit missionary entered into such
deep communion as to become one of the very few Western figures considered
worthy of the greatest respect and veneration.”®’ Evidently, Ricci never forgot
his identity as a Jesuit missionary. His way of transmitting the Christian faith
was not preaching or teaching in public; rather, he did it by “meeting, friendly
conversion, and personal relations, seeking above all to see the other through
his own culture, his way of looking at the world.”®® After dedicating his time
and efforts to learn Chinese philosophy and literature, he also reread the Go-
spel in Chinese: “not simply translating a text but rediscovering it through the
symbolic categories of this millennial culture.”® Just like St. Paul the Apostle,
“Although I'am free in regard to all,  have made myself a slave to all so as to
win over as many as possible” (1 Cor 9:19).

Ricci translated 7he Four Books U435 into Latin for his European readers.
His translation showed that these Chinese classics were capable of knowing the
great origin of everything.71 That is to say, Chinese culture could be transformed
into a Christian culture. Ricci’s mastery of the Chinese language was enough
to make him the precursor of sinology.

66 Spence, The Memory Palace of Matteo Ricci, 3—4.

o7 Nicolds, “Father Matteo Ricci,” 7.

Nicolis, 7.

Nicolis, 8.

The Four Books indicate the four classic Confucian texts/the Confucian canon: The Ana-
lects of Confucius B1E, Mencius a1, The Great Learning K2 and The Doctrine of the
Mean HJf#. The Confucian philosopher Zhu Xi & (1130-1200) of the dynasty of Nan
Song formed the name 7Zhe Four Books.

Cf. Aleni, Vita del Maestro Ricci, 32.

68
69
70

il



124 Lilin Wu

Matteo Ricci’s social accommodation:
Building friendships with the Chinese

He would make friends with the Chinese. One of the first books that Ricci wrote
in Chinese was the treatise on friendship De Amicitia LRI (Nanchang MHa,
1595). This work includes a set of 100 maxims drawn from the ancient European
classics. “He sought to show that the Chinese and European civilizations were
in agreement on fundamental issues.”’” He “understood that his mission and
his attempt to establish a dialogue between East and West could only rest on
the solid foundations of the mutual understanding and the human friendship.””

While residing in Shao Zhou A, he made friends with a Confucian
scholar, Qu Taisu #2KZ (also named Qu Rukui #1%%). Qu Taisu was
both a student of and teacher to Matteo Ricci. On the one hand, Qu learned
mathematics, science, and the Catholic doctrine from Ricci. Sometimes, he
showed a profound interest in the latter than the former. On the other hand,
Qu was an unpaid and unacknowledged tutor in Ricci’s study of Chinese phi-
losophical and religious ideas.” Again, “Qu evidently helped him to select the
standard Confucian texts prepared in the twelfth century by Zhu Xi and to
discover in the process the possibility of dividing Confucianism into the early
and later parts for his own purposes.”” From then on, Ricci was inspired to
take Confucianism as his standpoint to defend Christianism. Besides, “when
Ricci and Ruggieri arrived in Zhaoging in September 1583, they were tonsured
and clad in the style of Buddhist priests (Seng {#).”"® When Ruggieri retur-
ned to Rome in 1588, Ricci kept the same visual and sartorial affiliation with
Buddhism. He made a significant change in 1595 when he chose “the costume
and the hairstyle of a Confucian scholar (Rushi f#51:).”"" Though Ricci never
mentioned the exact person who helped him to make this change exteriorly,
“both Li Zhizao and Giulio Aleni (1582-1649) identified that pivotal person
many years later as (lu’Taisu.”78

What Ricci transmitted to the Chinese on friendship was “friendship as
something beyond financial gain and other material considerations, a bond that

2 . 1, .
Nicol4s, “Father Matteo Ricci,” 8.

Nicolds, 7.

Cf. Yu Liu, Harmonious Disagreement: Matteo Ricci and His Closest Chinese Friends (New
York: Peter Lang, 2015), 113.

Liu, 113.

Liu, 112.

Liu, 112.

Liu, 112.

73
74

75
76
7
78



Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 125

united two discrete bodies in one heart.”” His friendship with Xu Guangqi %
JtJA should be placed in such a category, and he appreciated Xu as “the major
pilar of Christianity in China.”®

Xu Guanggqi (1562-1633), hailing from Shanghai, was deeply impacted by
the invasion of Japanese pirates in his hometown during childhood. As a result,
he became very determined to learn how to protect his village. Notable for his
bravery and boundless curiosity, Xu studied a broad spectrum of books, inclu-
ding military treatises in addition to the classics that were necessary for the
imperial examinations. Although Wang Yangming F-FH¥’s Study of Mind /(>
“¥- was the focus of his main academic pursuits, Xu Guanggi’s journey was not
without difhiculties. He failed official exams many times, so he had to spend
many years tutoring private students in his hometown. In 1581, he participated
again in the official examinations. Finally, he was granted the title “Xiu Cai
F5 747 and in the same year, he married Wu Xiaoxi Se/NE, the daughter of
a prosperous family.

Even with his talents and fortune, Xu Guanggqi still had along way to go
before becoming a minister. He regretted that his mother passed away in 1592 and
never got to see her son’s achievements. Finally, in 1597, Xu surprised everyone
by passing the most challenging and deciding imperial exams, which made him
realize his dream of being a minister, as almost all Chinese literates dreamed.™

In 1595, Xu Guanggi first encountered Jesuits while working in Shao Zho i
M. By chance, he discovered and encountered a Catholic Church, where Ricci
had lived before, which became a significant turning point in his life. There, he
met Lazzaro Cattaneo and was captivated by the image of Jesus Christ. In 1600,
Xu visited Matteo Ricci in Nanjin FA BT, where he was introduced to Ricci’s
remarkable World Map, a project that Ricci had worked on since 1584. This
encounter further solidified Xu’s admiration for Ricci, whom he regarded as
the most knowledgeable “Tun Zi -1 (gentleman). Xu became so moved that
night he vividly dreamed of three altars, two of which were empty and one of
which held an image. Xu Guangqi kept an enduring memory of this particular
event. Following his return to Nanjing in 1603, he engaged with Fr. Joao da
Rocha (1587-1639) to further his knowledge of Christianity, which resulted in
his baptism under the name “Paolo Xu.” In 1604, Xu was chosen to work at the
National Academy (Han Lin an EJ#KFt) after receiving the esteemed “Jin Shi

" Spence, The Memory Palace of Matteo Ricci, 150.

8 Matteo Ricci, Della entrata della Compagnia di Giesty e Christianita nella Cina, 3rd ed.,
ed. Maddalena Del Gatto and Piero Corradini (Macerata: Quodlibet, 2010), 458.

8 cf Shangyang Sun, Li Madou and Xu Guangqi (Beijing: Xinhua, 1993), 84-96.



126 Lilin Wu

1 itle. During his time in Beijing, Xu had the opportunity to reunite with
Matteo Ricci, and their friendship flourished and grew deeper from then on.”

As recounted by Philippe Couplet, Xu Guanggi initially had only one son
and had considered taking another woman as his concubine in order to have
more sons. According to Chinese culture, filial piety means to keep the family
name alive by having more sons. After being baptized, he learned that having
multiple wives went against the Christian faith. He gave up on his intention
of living in polygamy. Surprisingly, Xu was granted a grandchild eventually,
which satisfied his desire. He believed it was a gift from the Christian God, so
this event strengthened his Christian faith.”

Xu Guangqi was known as a man of discerning intellect because of his critical
thinking abilities. His conversion to Catholicism was a result of his profound
questioning and an earnest quest for understanding. In Ricci’s work, The Ten
Chapters of a Strange Man, two chapters highlight the thought-provoking
dialogues between Ricci and Xu on themes such as death and the universal
judgment that follows. Xu deeply admired Western science and collaborated
closely with Ricci, contributing to the translation of Euclid’s Stoicheia.

After Ricci’s death, deprived of any support, Xu continued his journey of
absorbing Western knowledge by collaborating with Sabatino de Ursis and
Diego de Pantoja in that he learnt technologies to solve water-related challenges.
This cooperation resulted in the publication of the book Western Hydraulic
Engineering (Taixi Shuifa, Z%057Ki%), which had been Ricci’s dream. Xu also
devoted his life to agricultural studies until he had achieved significant progress
in rice cultivation in China’s northern areas. His extensive research results were
collected in the book on agricultural operations written by Xu himself — En-
cyclopedia of Agriculture (Nong Zheng Quan Shu, AR B4 ).

The friendship between Xu Guangqi and Matteo Ricci has already become
alandmark of cross-cultural communication. Their friendship is evergreen and
everlasting: they were again honoured together on May 9, 2023, during a cere-
mony at the Cathedral St. John of Macerata. The Vatican Secretary of State,
Cardinal Pietro Parolin, said their friendship developed naturally because it
was grounded in mutual respect and admiration. Together they dealt with the
task of enculturating the Christian faith in Chinese culture. In the modern

8 Cf. Sun, Li Madou and Xu Guangqi, 84—96; Cf. Fabrizio Lombardi, “Xu Guanggi. Un

grande cinese cattolico al servizio del suo popolo e del suo paese,” April 3, 2021, accessed
July 6, 2023, https://www.laciviltacattolica.it/articolo/xu-guanggi-un-grande-cinese-
cattolico-al-servizio-del-suo-popolo-e-del-suo-paese/.

> Cf. Sun, Li Madou and Xu Guangqi, 93-94.

4 Cf. Sun, 84-106; Cf. Lombardi, “Xu Guanggi.”



Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 127

era, the Church faces the same diPﬁcuI'cy,85 balancing faith with modernity.
Ricci’s experience of “cultural accommodation” continues to be a guideline in
the complexities of our contemporary world, which is why it is worthwhile to
keep Ricci’s legacy alive even today.

Conclusion

By examining Matteo Ricci’s testimony left in China and his missionary strategy
of cultural accommodation, we can confirm that the Christian faith can be
integrated into Chinese culture. Rather than being in conflict, faith and culture
can mutually enrich and promote each other. Drawing from Dei Verbum, we
can see that “God, who through the Word creates all things (see John 1:3) and
keeps them in existence, gives men an enduring witness to Himself in created
realities (see Rom. 1:19-20).” (no. 3). God communicates Himself in a natural
way that humans can understand. If faith is not rooted in culture, it risks dy-
ing. As John Paul II noted: “A faith which does not become culture is a faith
which has not been fully received, not thoroughly thought through, not fully
lived out.”®® Authentic culture, therefore, is inseparable from a vibrant faith,
as it moulds the human voice that responds to the call of Christ. Culture is an
effort to contemplate the world’s mysteries, particularly of the human person:
“It is a way of giving expression to the transcendent dimension of human life.”®

Immersed in rich and authentic Chinese culture, Ricci repeatedly confirmed
that Chinese Culture has the inherent seeds of Christianity. Guided by this
belief, Ricci dedicated himself to mastering the Chinese language, adopting the
dress of a Confucian scholar, while making friends with the Chinese. Ultima-
tely, he successfully became “a Chinese for Chinese,” much like Saint Paul the
Apostle, who said, “To the weak I became weak, to win over the weak. I have
become all things to all, to save at least some.” (1 Cor 9:22).

8 CFf Alessandro Di Bussolo, “Parolin: Matteo Ricci ¢ Xu Guanggi, due scintille di luce,

portatori della pace di Dio,” May 9, 2003, https://www.vaticannews.va/it/vaticano/
news/2023-0s/parolin-macerata-inaugurazione-statue-matteo-ricci-xu-guanggqi.html.
Giovanni Paolo I1, “Discorso di Giovanni Paolo II ai partecipanti al Congresso Nazionale
del Movimento ecclesiale di impegno culturale (16 gennaio 1982),” January 16, 1982, https://
www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1982/january/documents/hf_jp-ii_
spe_19820116_impegno-culturale.html

Cf. Michael Paul Gallagher, Clashing Symbols: An Introduction to Faith and Culture, New
and rev. ed (London: Darton, Longman & Todd, 2003), ss.

86

87



128 Lilin Wu

Ricci’s life and experiences have already become a testament to the fruitful
exchange between faith and culture, while also highlighting the complexities and
risks involved in such encounters. He expanded the transcendental dimension
of Chinese culture by introducing the concept of life after death. He brought
the most advanced science and technology of his time to Chinese scholars,
encouraging them to explore mathematics, astronomy, and other fields. He also
reinterpreted the ideas of friendship in De Amicitia for the Chinese, gaining
many true friends, such as Xu Guangqi (1%)6)3). For Ricdi, everything shines
with the glory of God. Also the transmission of the natural sciences and the
humanities is a transmission of the Gospel. His identity as a scientist and huma-
nist harmonized with his identity as a Jesuit missionary. Divine contemplation
does not run counter to secular action. One could be contemplative in action
and experience Heaven on Earth. Ricci’s method was successful; the measure
of success is not only the number of baptisms, but also the level of civilisational
promotion. It is Ricci who introduced to China a fresh perspective on Chri-
stian eschatology, morality, and ethics, as well as Christian views on friendship
and cosmology, along with the most advanced technologies grounded in the
Christian faith. Again, it is Ricci who opened the Chinese mind to the glory
of God, the Christian God, through his profound knowledge of astronomy,
mathematics, and the humanities. Ricci, through his modest, gentle, and open-
-minded attitude of love and acceptance towards others, demonstrated to the
Chinese what it meant to embody the qualities of a Christian—someone shaped
and guided by the Christian faith. He is attractive because of his deep faith in
God. Believing in God leads to becoming a more integrated and whole person,
which overlaps with the teachings of Confucianism.

Despite its innovative nature, Ricci’s method of accommodation inevitably
had its limitations, as evidenced by the Chinese Rites Controversy that arose
from the “Rule of Matteo Ricci.” Ricci allowed Chinese Catholics to honour
heaven, their ancestors, and Confucius, viewing these Chinese traditional
customs as philosophical matters rather than religious practices. Fung Yu-lan
{4 2%, the modern Chinese philosopher, also noted that “the place which
philosophy has occupied in Chinese civilization has been comparable to that
of religion in other civilizations.”*

Other religious orders did not accept the “Rule of Matteo Ricci” and reported
the Jesuit approval for the Chinese veneration of the ancestors to the Vatican.
This prompted the Vatican to engage in negotiations with Emperor Kangxi FREE

*® Yulan Fung, A Short History of Chinese Philosophy, ed. Derk Bodde (New York: The Free
Press, 194.8), I.



Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 129

which directly angered the Chinese emperor. According to Chinese tradition,
it is not allowed for Chinese Catholics to worship their ancestors, which is
seen as disloyal and unfilial, completely contradicting Confucian teachings.
This resulted in a deterioration of relations between the Qing Dynasty and the
Vatican, and the expulsion of missionaries from China, which ultimately put
an end to Catholic missionary efforts. Whether or not the “Rule of Matteo
Ricci” is correct still requires a dedicated study. It is clear that if the “Rule of
Matteo Ricci” had not been interrupted by the Vatican, Catholicism would
likely have been more popular and accepted among the Chinese, much like
Buddhism was during its historical spread in China.” Perhaps, the key question
posed by Ricci is how to integrate faith and culture. This involves absorbing
cultural nourishment to enrich the expression of faith while maintaining its
purity and orthodoxy. The challenge lies in preserving a pure faith while also
remaining open to cultural influences, rather than obstructing the process
of evangelization, as occurred in China after the Chinese Rites Controvc:rsy.90

Pope Francis, in his Apostolic Letter “Motu Proprio” Ad Theologiam Pro-
movendam, indicates that theology must be contextualized with culture, being
able to apply the Gospel to daily life (no. 4). Faith needs to become culture
(no. 8). Therefore, theology should not be self-referential; instead, it should
adopt a transdisciplinary approach. It must integrate all forms of knowledge
within the framework of divine revelation (no. s). Theology must maintain its
scientific stature and strive to expand theological reason toward wisdom, thus
avoiding dehumanization and impoverishment (no. 7).” This shift in theological
thinking aligns with the historical example set by figures like Matteo Ricci,
who demonstrated that the gospel’s message can transform diverse cultures
and undergo mutual enrichment through these encounters.

Ricci found, in certain aspects of Chinese culture and tradition, a pathway
for proclaiming the Gospel while also enriching his own understanding of faith.
During his pontificate, Pope John Paul II recognized the significance of this
Jesuit missionary and the value of keeping Ricci’s legacy alive. The pope indicated,

8 For further reading on the historical proliferation of Buddhism in China, see Erik Ziircher,

The Buddhist Conguest of China the Spread and Adaptation of Buddhism in Early Medieval
China (Leiden: Brill, 2007).

For an in-depth discussion of the Chinese Rites Controversy, I recommend Tiangang Li,
The Chinese Rites Controversy: History, Documents, and Significance (Beijing: Renmin
University Press, 2019).

Cf. Francis, Ad theologiam promovendam, Lettera Apostolica in forma di «Motu Proprio»
del Sommo Pontefice (2023), hetps://www.vatican.va/content/francesco/es/motu_ proprio/
documents/20231101-motu-proprio-ad-theologiam-promovendam.html.

90

91



130 Lilin Wu

historically and culturally, that “Father Matteo Ricci made himself so ‘Chinese
with the Chinese’ that he became an expert Sinologist, in the deepest cultural
and spiritual sense of the term, for he achieved in himself an extraordinary
inner harmony between priest and scholar, between Catholic and orientalist,
between Italian and Chinese.”*

John Paul II also noted that faith could be accommodated within culture,
while culture could be elevated by faith. Ricci’s legacy still stands as a great
example to prove that Chinese culture itself has the seeds of Christianity. As
a bridge between faith and culture, Ricci’s importance has only grown more
evident as the Church faces contemporary challenges in transmitting the Chri-
stian faith in increasingly secular societies. His importance has also grown more
significant for the Chinese population. In 2000, Matteo Ricci, together with
Marco Polo, turned out to be the only two Westers who were honoured at the
China Millennium Monument (T 401%) in Beijing. His missionary life
deserves to be read and revisited by generations of both Europeans and Chinese,
offering valuable lessons on the integration of faith and culture.

Bibliography

Aleni, Giulio. Vita del Maestro Ricci, xitai del Grande Occidente. Edited by Gianni Criveller.
Translated by Stanislaus Lee, Savio Hon, and Gianni Criveller. Brescia: Fondazione Civilta
Bresciana: Centro Giulio Aleni, 2010.

Alramore, Aldo, and Sabino Maffeo. Angelo Secchi: L'avventura scientifica del Collegio Romano.
Foligno: Quater, 20r12.

Amsler, Nadine. Jesuits and Matriarchs: Domestic Worship in Early Modern China. Seattle,
WA: University of Washington Press, 2018.

Chang, Aloysius. “Father Matteo Ricci and the Enculturation of The Catholic Church in
China.” In International Symposium on Chinese-Western Cultural Interchange in Com-
memoration of the 400th Anniversary of the Arrival of Matteo Ricci, S. J. in China, 79-83.
Taipei: Fu Jen Catholic University, 1983.

Confucius. The Analects of Confucius. Translated by William Edward Soothill. Yokohama:
The Fukuin Printing Company, 1910.

Confucius. 4 New Annotated English Version of the Analects of Confiscius. Translated by
Guozhen Wu. Fuzhou: Fujian Education Press, 201s.

D’Elia, Pasquale M., ed. Fonti ricciane: Documenti originali concernenti Matteo Ricci e la
storia delle prime relazioni tra [’Europa e la Cina (1579—1615). Vol. 1. Roma: Libreria dello
Stato, 1942.

% John Paul IT, “Message of Pope John Paul II,” no. 2.



Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture 131

Dai, David W. Y. “Matteo Ricci and Hsu Kuang-Chi.” In International Symposium on Chi-
nese-Western Cultural Interchange in Commemoration of the qo0th Anniversary of the
Arrival of Matteo Ricci, S. J. in China, 185-94. Taipei: Fu Jen Catholic University, 1983.

Di Bussolo, Alessandro. “Parolin: Matteo Ricci e Xu Guanggqi, due scintille di luce, portatori
della pace di Dio,” May 9, 2003. https://www.vaticannews.va/it/ vaticano/news/2023-0s/
parolin-macerata-inaugurazione-statue-matteo-ricci-xu-guangqi.heml.

Francis. Ad theologiam promovendam, Lettera Apostolica in forma di «Motu Proprio» del
Sommo Pontefice. 2023. https://www.vatican.va/content/francesco/es/ motu_ proprio/
documents/20231101-motu-proprio-ad-theologiam-promovendam.heml.

Fung, Yu-lan. 4 Short History of Chinese Philosophy. Edited by Derk Bodde. New York: The
Free Press, 1948.

Gallagher, Michael Paul. Clashing Symbols: An Introduction to Faith and Culture. New and
rev. ed. London: Darton, Longman & Todd, 2003.

Gernet, Jacques. China and the Christian Impact: A Conflict of Cultures. Translated by Janet
Lloyd. Cambridge: Cambridge University Press, 198s.

Giovanni Paolo II. “Discorso di Giovanni Paolo IT ai partecipanti al Congresso Nazionale del
Movimento ecclesiale di impegno culturale (16 gennaio 1982),” January 16, 1982. hteps://
www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1982 /january/documents/hf_jp-ii_
spe_19820116_impegno-culturale.html.

Hong, Jiao. Dan yuan Ji. A Collection of Danyuan 2. Beijing: Zhonghua, 1999.

Hsia, Ronnie Po-Chia. 4 Jesuit in the Forbidden City: Matteo Ricci 1552—1610. Oxford: Oxford
University Press, 2010.

Hughes, Thomas. Loyola and the Educational System of the Jesuits. New York: C. Scribner, 1892.

Imoda, Franco. “Father Matteo Ricci: Jesuit, Scientist, Humanist.” In Matteo Ricci: A Jesuit,
Scientist and Humanist in China, edited by Michela Fontana, translated by Paul Metcalfe,
9-10. Roma: De Luca Editori D’Arte, 2010.

John Paul II. Encyclical Letter Redemproris Missio. 1990. https://www.vatican.va/content/
john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_o7121990_ redemptoris-missio.html.

John Paul II. “Message of Pope John Paul II to the Participants in the International Confer-
ence Commemorating the Fourth Centenary of the Arrival in Beijing of Father Matteo
Ricei,” 2001. https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/speeches/2001/october/
documents/hf_jp-ii_spe_20011024_matteo-ricci.html.

John Paul II. “Pope John Paul IT’s Address on the Work of Father Ricci in China.” In Inter-
national Symposium on Chinese-Western Cultural Interchange in Commemoration of the
400th Anniversary of the Arrival of Matteo Ricci, S. J. in China, 1~7 (In English), 8-11
(In Chinese). Taipei: Fu Jen Catholic University, 1983.

Li, Tiangang. The Chinese Rites Controversy: History, Documents, and Significance. Beijing:
Renmin University Press, 2019.

Liu, Yu. Harmonious Disagreement: Matteo Ricci and His Closest Chinese Friends. New York:
Peter Lang, 2015.

Lombardi, Fabrizio. “Xu Guanggi. Un grande cinese cattolico al servizio del suo popolo e del
suo paese,” April 3, 2021. Accessed July 6, 2023. hteps://www. laciviltacattolica.it/articolo/
xu-guanggqi-un-grande-cinese-cattolico-al-servizio-del-suo-popolo-e-del-suo-paese/.



132 Lilin Wu

Nicolas, Adolfo. “Father Matteo Ricci: A Son of the Society of Jesus.” In Matteo Ricci: A Jesuit,
Scientist and Humanist in China, edited by Michela Fontana, translated by Paul Metcalfe,
7—8. Roma: De Luca Editori D’Arte, 2010.

Ricci, Matteo. Catechismo: Il vero significato di “Signore del cielo”, Sommario: Un sincero di-
battito su Dio. Translated by Xuyi and Antonio Olmi. Bologna: Edizioni San Clemente;
Edizioni Studio Domenicano, 2013.

Ricci, Matteo. Della entrata della Compagnia di Giesi e Christianita nella Cina. 3rd ed. Edited
by Maddalena Del Gatto and Piero Corradini. Macerata: Quodlibet, 2010.

Ricci, Matteo. Dieci capitoli di un nomo strano: Seguito da Otto canzoni per manicordo occi-
dentale. Edited by Filippo Mignini and Suna Wang. Macerata: Quodlibet, 2010.

Ricci, Matteo. “Lettera al Martino De Fornari S.J.” In Le lettere dalla Cina, 15801610, con
appendice di documenti inediti. Vol. » of Opere storiche del P. Matteo Ricci S.1. Ricci,
Matteo, edited by Pietro Tacchi Venturi, Macerata: Filippo Giorgetti, 1913.

Ricci, Matteo. “Lettera al P. Claudio Acquaviva a Roma,” Macao 13 febbraio 1583.” In Le
lettere dalla Cina, 1580-10610, con appendice di documenti inediti. Vol. 2 of Opere storiche
del P. Matteo Ricci S.1. Ricci, Matteo, edited by Pietro Tacchi Venturi, Macerata: Filippo
Giorgetti, 1913.

Ricci, Matteo. “Lettera al p. Francesco Pasio vice provinciale (15 febbraio, 1609).” In Le Jet-
teve dalla Cina, 1580—1610, con appendice di documenti inediti. Vol. 2 of Opere storiche del
P. Matteo Ricci S.I. Ricci, Matteo, edited by Pietro Tacchi Venturi, Macerata: Filippo
Giorgetti, 1913.

Ricci, Matteo. The True Meaning of the Lord of Heaven: A Modern Commentary. Edited by
Thierry Meynard. Revised by Jie Tan. Beijing: Commercial Press, 2014.

Ricci, Matteo, and Nicolas Trigault. China in the Sixteenth Century: The Journals of Matthew
Ricci: 1583—1610. Translated by Louis J. Gallagher. New York: Random House, 1953.
Romiti, Cesare. “Father Matteo Ricci: A Bridge Between East and West.” In Matteo Ricci:
A Jesuit, Scientist and Humanist in China, edited by Michela Fontana, translated by Paul

Metcalfe, 13. Roma: De Luca Editori D’Arte, 2010.

Spence, Jonathan D. “Matteo Ricci and the Ascent to Peking.” In Chinese Roundabout: Essays
in History and Culture, Spence, Jonathan D., 37-49. New York: Norton, 1992.

Spence, Jonathan D. The Memory Palace of Matteo Ricci. London: Faber & Faber, 198s.

Sun, Shangyang. Li Madou and Xu Guangqi. Beijing: Xinhua, 1993.

Wong, Tsz. “Matteo Ricci’s Xiqin Quyi — A Jesuit’s Expert Musicking in Ming China.” PhD
diss., Georg-August-Universitit, 2017.

Zhao, Guoping, and Zongyi Deng, eds. Re-envisioning Chinese Education: The Meaning of
Person-Making in a New Age. New York: Routledge, 2016.

Ziircher, Erik. The Buddhist Conquest of China the Spread and Adaptation of Buddhism in
Early Medieval China. Leiden: Brill, 2007.

LiLiN Wu (DR.) - Assistant Professor at the University of Wroctaw, PhD from Peking
University, and STD candidate at the Pontifical Gregorian University. Her monography in-
cludes Thomas Merton’s Journey of Contemplation (Hong Kong-Macerata, 2019). Her research
interests focus on the relationship between philosophy and theology, faith and reason, faith
and culture, interreligious dialogue, monasticism, and Christian mysticism.



TEOLOGIA DUCHOWOSCI

Wroctawski Przeglad Teologiczny

Do | WroziaL 33(2025) 1, 133154 WROCLAWSKI
TEOLOGICZNY wroctaw Theological Review Do Y

DOI: 10.52097/wpt.8543

Adelajda Sielepin

Uniwersytet Papieski Jana Pawta Il w Krakowie, Polska
adelajda.sielepin@upjp2.edu.pl
ORCID: 0000-0003-2511-4218

Symptomy duchowosci liturgicznej
w Kosciele antycznym.
Studium wybranych Swiadectw

Signs of Liturgical Spirituality in the Early Church:
A Study of Selected Testimonies

ABSTRACT: The article refers to the spirituality in the ancient Church with par-
ticular regard to the influence of liturgy on the life of Christians. Though the notion
of liturgical spirituality does not appear in the early Church, yet we discover signs
of this reality, which prove that celebration of the sacraments, mainly Baptism and
Eucharist, functioned as a key and pattern of attitudes in the life of faith. The aim
of this article is to present and characterise those signs of spirituality which point to
the theological attributes of liturgy, i.e.: christocentrism, paschality, eschatological
perspective, and ecclesiality. The study is based particularly on Christian testimonies
found in selected texts of martyrs who explicitly refer to celebrations of the Eucharist
and whose words, attitudes, and gestures in decisive moments of their lives evoke those
liturgical attributes. The subject matter of this article is concerned not so much with
the liturgy as a phenomenon, but with motivation and conscious participation in the
Mystery of liturgy as well as the spirit of this participation . The article is meant to
be a contribution justifying thereasons for drawing from the ancient sources by the
precursors of Vaticanum II, who intended to vivify the Church’s faith and awareness
of the importance of liturgy for the purposes of spiritual and moral progress.

KEYWORDS: liturgical spirituality, liturgy, paschal words, formulas, attitudes, litur-
gical gestures, martyrs, Eucharist, faith

ABSTRAKT: Artykul dotyczy specyfiki duchowosci w Kosciele antycznym ze szcze-
golnym uwzglednieniem wplywu liturgii na zycie chrzescijan. Pojecie duchowosci
liturgicznej wprawdzie nie wystepuje w poczatkowym okresie zycia Ko$ciola, ale od-
krywamy wyrazne oznaki tej rzeczywistosci, ktdre $wiadcza, ze celebracje sakramentéw,
gléwnie chrzeu i Eucharystii, stanowily klucz i wzorzec dla zyciowych postaw i prakeyki
wiary. Celem artykulu jest ukazanie i charakterystyka takich oznak duchowo$ci, ktéra

Licencje Creative Commons BY-SA 4.0 © Papieski Wydziat Teologiczny we Wroctawiu
BY SA



134 Adelajda Sielepin

znamionuja teologiczne atrybuty liturgii, a naleza do nich chrystocentryzm, paschal-
nos¢, eschatologia i eklezjalnos¢. Studium opiera si¢ przede wszystkim na $wiadectwach
dwezesnych chrzedcijan zamieszezonych w wybranych aktach meczennikéw, ktdrzy
w sposob jednoznaczny odwoluja si¢ do celebracji Eucharystii i kedrych stowa, postawy
i gesty w decydujacym momencie ich zycia wykazuja owe znamiona liturgii. Nie tyle
sam obraz liturgii jako fenomen, co motywacja i $wiadomo$¢ uczestnictwa w miste-
rium liturgii oraz duch tego uczestnictwa sa przedmiotem niniejszego opracowania.
Stanowi ono przyczynek potwierdzajacy stuszno$¢ siegania do Zrédet antycznych przez
prekursoréw Soboru Watykanskiego II, kt6rzy pragneli ozywié wiare Kosciota oraz
$wiadomo$¢ znaczenia liturgii w postgpie duchowym i moralnym.

: duchowos¢ liturgiczna, liturgia, paschalne stowa, formuty,
Stowa KLUCZOWE: duch liturg liturg halne st f ty.
postawy, gesty liturgiczne, meczennicy, Eucharystia, wiara

oraz czesciej dostrzegamy zjawisko rozdzwicku miedzy wiara deklaro-

wang a zyciem zgodnie z wiarg. I nie jest to nawet kwestia wewnetrznej
sprzecznosci postawy ,wierzacy i niepraktykujacy”, lecz konflikt migdzy ,,prak-
tykujacy”, czyli uczgszezajacy na liturgie, a niedajacy czytelnego $wiadectwa
w zyciu. Zadajemy sobie pytania, co mozna zrobi¢, na co zwréci¢ uwage, co
lepiej zrozumie¢, aby osiagnaé 6w szczytny cel, jakim jest rzeczywiste czerpanie
z liturgii okredlanej jako ,,zrédto” i,szczyt” zycia (KL 10; KK 11), do czego
zresztg obecnie Koscidt prowadzi, zwlaszcza w nauczaniu ostatnich trzech
papiezy'. Mysle, ze nie chodzi tu o coraz to bardziej wybujaly pomystowos¢
pastoralna, a nawet o samo nauczanie o liturgii, ale o siegniecie do tego, co —
wydaje si¢ — zostalo w znacznej mierze zagubione, a przynajmniej niedocenione,
ajest nig osobista zywa wiara w obecnos¢ Chrystusa w sakramentach, dzigki
ktérej moze zaistnie¢ uzdrawiajgca relacja z Jezusem w liturgii i z liturgii jako
odzwierciedlenie si¢ jej w zyciu.

Warto zauwazy¢, ze liturgiczna dominanta odnowy soborowej ma swoje
gléwne ugruntowanie w do§wiadczeniu pierwszych chrzeécijan, ktérzy opierali
zywotno$¢ swojej wiary przede wszystkim na liturgii, gléwnie chrztu i Eu-
charystii. Pomimo ze termin ,liturgia” nie pojawia si¢ w dwczesnej literaturze
w znaczeniu caloksztattu kultu Kosciota, to jednak sakramenty, a szczegélnie
Eucharystia i chrzest, wyst¢puja na tyle znaczaco, ze mozna je objaé tym dzisiaj
bardzo czesto uzywanym terminem ,liturgia”, do ktdrej oba te sakramenty
wraz z innymi nalezg.

' Por. Jan Pawel II, Adhortacja apostolska Ecclesia in Europa (2003); Jan Pawet 11, Ency-
klika Ecclesia de Eucharistia (2003); Benedykt X VI, Adhortacja apostolska Sacramentum
Caritatis (2007); Franciszek, List apostolski Desiderio desideravi (2022).



Symptomy duchowoéci liturgicznej w Kosciele antycznym 135

Niektére zrédla starozytne dostarczajg na to dowodéw i pozwalajg bardziej
szczegdtowo poznaé wplyw liturgii na zycie chrzescijanskie. Naleza do nich
przede wszystkim katechezy chrzcielne i mistagogiczne oraz homilie ojcéw,
a takze wezeéniejsze pisma, takie jak: Didache, Ody Salomona, Apologia
$w. Justyna, Listy $w. Ignacego z Antiochii czy starozytne anafory i euchologie,
ktére znajdujemy w sakramentarzach. Nieoboj¢tna na t¢ zaleznos¢ byta réwniez
ikonografia starochrzescijaniska.

W aktualnej literaturze teologicznej spotykamy nieliczne® opracowania,
ktére ukazuja te zalezno$¢ odnosnie do duchowosci i formacji na przestrzeni
dziejow Kosciola®. Nieco czgsciej wystepuja publikacje z dziedziny posoborowej
duchowosci eucharystycznej lub ogdlnie liturgicznej, zwlaszcza w kontekscie
pastoralnym i teologiczno-spiritualnym®, ukazujace wplyw liturgii, a gléwnie

2 Gruntownej kwerendy na ten temat podjat si¢ francuski benedyktyn Patrick Prétot, por.
Patrick Prétot, “Benchmarks for a History of Liturgical Formation,” Studia Liturgica 46,
nos. 1-2 (2016), 14—38, https://doi.org/10.1177/00393207160461-203.

Por. np: Gabriel M. Braso, Liturgy and Spirituality, trans. Leonard J. Doyle (Collegeville,
MN, 1960); Eligius Dekkers, “Liturgie et vie spirituelle aux premiers siecles,” La Maison-Dien
69 (1962), 29—38; Francois Vandenbroucke, “Liturgic et piété personnelle. Les prodromes
de leur tension 4 1a fin du Moyen—Age,” La Maison-Dieu 69 (1962), 56—66; Claude Savart,
“Vie spirituelle et liturgie au 19¢ siecle,” La Maison-Dien 69 (1962), 67—77; Marie-Joseph
Le Guillou, “Liturgie et vie spirituelle dans les Eglises d’Orient,” La Maison-Dien 72 (1962),
85-98; Matias Augé, Spiritualita liturgica (Milano: San Paolo, 1998); Lorenzo Artuso,
Liturgia e spiritualiti: Profilo storico (Padova: EMP, 2002); Adelajda Sielepin, Migdzy
SZrddiem” a ,szczytem” Szkice z duchowosci liturgicznej (Krakéw: Wydawnictwo Karme-
litbw Bosych, 2004); Jan Stomka, Historia duchowosci: Czas Ojcdw Kosciota (Katowice:
Wydawnictwo Uniwersytetu Slaskiego, 2017); Waldemar Bartocha, “Liturgia w relacji do
duchowodci i mistyki chrzedcijaniskiej,” Studia Elckie, no. 23 (2021), 305-26, hetps://doi.
org/10.32090/SE.23031s.

Por. Robert D. Duggan, “Liturgical Spirituality and Liturgical Reform,” Spiritual Life 27,
no. 1 (1981), 46—s3; Kevin W. Irwin, Liturgy, Prayer, and Spirituality (New York: Paulist
Press, 1984); Wactaw Swierzawski, Mistrzu, gdzie mieszhasz?: Czlowick istota mistyczna
(Sandomierz: Hodie, 1994); Marek Chmielewski, “Posoborowe koncepcje teologii ducho-
wosci,” Roczniki Teologiczne 43, no. s (1996), 21-37; Jesus Castellano Cervera, “Liturgia
e Spiritualitd,” in Liturgia fondamentale, vol. 2 of Scientia liturgica, ed. Anscar J. Chu-
pungco (Casale Monferrato: Piemme, 1998), 63-82; Burghardt Neunheuser, “Spiritualité
liturgique,” in Dictionnaire encyclopédique de la liturgie, ed. Domenico Sartore, Achille
M. Triacca, and Henri Delhougne, vol. 2 (Turnhout: Brepols, 2002), 416-17; Bogustaw
Nadolski, “Duchowo$¢ Liturgii godzin,” in Mirabile laudis canticum. Liturgia Godzin:
Dzieje i teologia, ed. Helmut Jan Sobeczko (Opole: Redakcja Wydawnictw Wydzialu
Teologicznego, 2008), 191-200; Bogustaw Migut, “Duchowos¢ eucharystyczna jako du-
chowo$¢ komunii,” Roczniki Liturgiczno-Homiletyczne 59, no. 3 (2012), 81-90; Bogustaw
Migut, “Eklezjotwérczy charakter Eucharystii jako ofiary,” Seminare 23 (2006), 11-28;
Bogustaw Migut, “Eucharistic Dimension of Christian Spirituality,” Questions Liturgiques



136 Adelajda Sielepin

Eucharystii na zycie cztowieka, ktére dzigki temu cale moze by¢ kultem, jak
i uczestnictwo w samej Mszy Swietej. W konsekwengji takiego nurtu badas,
opartego gléwnie na wykladni doktrynalnej, wazne byloby znalezienie po-
twierdzenia wspomnianych twierdzent w rzeczywistym materiale ilustrujacym
konkretne postawy wiary jednoznacznie wyptywajace z natury liturgii. Okazuje
sie, ze wplyw licurgii byl obecny od poczatku istnienia Kosciota®’. Nie darmo
zaréwno Sob6r Watykaniski II, jak i mysl teologiczna poprzedniego stulecia,
ktéra byta inspiracja i przygotowaniem soboru, nawigzywaly do doswiadczenia
wiary pierwszych chrzescijan, szczegélnie meczennikéw.

Celem niniejszego studium jest ukazanie relacji liturgii do zycia na przy-
ktadzie niektdrych $wiadectw meczennikéw pierwszych wiekéw. Zrédtem
opracowania s wybrane teksty z literatury patrystycznej. Postuza nam one
do wylonienia pewnych elementéw duchowosci, ktére mozna by okresli¢
jako cechy duchowosci liturgicznej. Duchowos¢ ta zostata juz wszechstronnie
oméwiona, o czym traktuja wymienione w przypisie publikacje’, dlatego w tym
miejscu zwrdcimy uwagg jedynie na typowe atrybuty duchowosci liturgicznej,
ktére wynikaja z natury liturgii: chrystocentryzm, paschalnos¢, eklezjalno$é
i eschatologia. Celem tego studium bedzie wskazanie znamion tych atrybutéw
w $wiadectwach chrzescijan, ktérzy w decydujacych momentach swojego zycia
wyrazali swoja wiare w stowach, postawach i gestach. Dlatego znaczng cz¢$¢
niniejszego opracowania beda stanowily akta meczennikéw, ktdrzy w sposdb
najbardziej wyrazisty odwotuja si¢ do liturgii, czyli do celebracji chrztu, a zwlasz-
cza Eucharystii. W tych sakramentach uczestniczyli i one uksztattowaly ich
sposob zycia i przygotowaty do konfrontacji ze $wiatem.

Z racji ograniczenn wynikajacych z parametréw wiasciwych dla artykutu
zostang wybrane tylko niektdre, najbardziej reprezentatywne przyktady lub
podane jedynie odsytacze. W zakres tego opracowania nie wchodzi réwniez
literatura teologiczna tego okresu, gdyz ze wzgledu na jej ilo$¢ i znaczenie,
wymagaloby to innego i obszernego opracowania. Na poczatku nicodzowne

103, nos. 1-2 (2023), 75-89, https://doi.org/10.2143/QL.103.1.3291655; Zbigniew Glowacki,
“Duchowos$¢ eucharystyczna,” Roczniki Teologiczne 65, no. 8 (2018), 27-38, hteps://doi.
org/10.18290/rt.2018.65.8-2; David W. Fagerberg, Liturgical Mysticism (Steubenville, OH:
Emmaus Academic, 2019); Adelajda Sielepin, “Duchowos$¢ liturgiczna — ukryty postulat
Vaticanum I1,” Roczniki Teologiczne 68, no. s (2021), 35—53, https://doi.org/10.18290/
re.2168s-2.

Cickawe opracowanie dotyczace wptywu liturgii na ksztattowanie si¢ modlitwy Kosciota,
zob. Andrzej Zadlo, “Liturgia szczytem i zrédlem modlitwy uczniéw Chrystusa w Kos-
ciele starozytnym,” Teologia i Czlowick 53, no. 1 (2021), 135—56, https://doi.org/10.12775/
ticZ.2021.007.

Por. przypis 4.



Symptomy duchowodci liturgicznej w KosSciele antycznym 137

bedzie ogdlne przyblizenie liturgicznego charakteru zycia pierwszych chrzes-
cijan; w kolejnych czgsciach artykutu oméwione zostana: chrystocentryzm
i paschalno$¢ w modlitwach i wypowiedziach, eklezjalny wymiar duchowosci
meczennikéw, a nastgpnie postawy i gesty liturgiczne. W zakonczeniu wysuniete
zostang wnioski i postulaty teologiczno-pastoralne.

Liturgiczny profil pierwszych wspélnot
chrzescijanskich

W starozytnym Kosciele trudno o okreslenie ,,duchowo$¢ liturgiczna”, podobnie
jak i,liturgia”, natomiast zazwyczaj postugiwano si¢ terminami ,sakrament”
lub ,znak”, a najcze¢éciej uzywano nazw wlasnych oznaczajacych chrzest,
namaszczenie Duchem i ,tamanie Chleba”, czyli Eucharysti¢. Poszukujac naj-
wezesniejszych oznak duchowodci liturgicznej, Lorenzo Artuso wskazuje na dwa
ctapy jej rozwoju w dziejach Kosciota: zapowiedzi (I preludi) oraz potwierdzenia
(laffermazione), kiedy ta duchowos¢ stata si¢ rozpoznawalna w duchowosci
chrzes’cijanina7. W niniejszym opracowaniu interesuje nas pierwszy okres,
kiedy mozemy méwi¢ jedynie o poczatkach zycia duchowego zakorzenionego
i rozwijajacego si¢ w kontekscie sakramentéw, czyli — jak dzisiaj moglibysmy
powiedzie¢ — w liturgii i z liturgii. Dokonywalo si¢ to w harmonijnej jednosci
i spojnosci kultu publicznego oraz poboznosci prywatnejs. Jedno$¢ teologii,
liturgii i ascetyki’ byta nierozerwalna i oczywista dzigki pasterzom-mistagogom,
ktérymi byli dwezeéni biskupi, dzisiaj uznawani za ojcéw Kofciola, i dzicki
liturgii, ktéra stanowita podstawowa tres¢ zycia duchowego. Wiasciwie nie
mozna sobie bylo wyobrazi¢ duchowosci poza wspélna celebracja przezywana
w tacznosci z braémi i siostrami. Swigto$¢ pierwszych chrzescijan dojrzewata
w sprzyjajacym klimacie licurgii®® i mocno docierata do serc poszczegdlnych
ludzi, ktérzy $wiadomie i écisle wiazali si¢ z Chrystusem i czerpali z liturgii
inspiracj¢ do osobistego zycia i $wiadectwa, ktére bezwiednie i z wyjatkowym
autentyzmem oddziatywalo na innych.

Srodowisko, w keérym zyli pierwsi chrze$cijanie, nie mogto przejs¢ obok nich
obojetnie, a nawet w pewnym sensie moglo odczuwa¢ zagrozenie z ich strony,
ktére polegalo na wzbudzaniu niepokoju sumienia, czgsto racjonalizowane

Por. Artuso, Liturgia e spiritualitd, 46.
Por. Braso, Liturgy and Spirituality, 30.
Por. Bogustaw Migut, Teologia liturgiczna szkoty rzymskiej (Lublin: Wydawnictwo KUL,

2007), 37.
»[...] ripened in the warmth of the liturgy” (Braso, Liturgy and Spirituality, 31).



138 Adelajda Sielepin

w strong oskarzania chrzescijan o wprowadzanie zametu spolecznego i kontestacji
panujacego porzadku. To stalo si¢ w efekcie jedna z przyczyn przesladowania
chrzeécijan, niezrozumienia ich, podobnie jak Jezusa, ktérego posadzano o to,
czego nie czynil. Lecz chrze$cijanie nie dziwili si¢ temu, pamigtajac, ze ,nie
jest uczen nad Mistrza” (Mt 10,24).

Pomimo przeciwnosci i nieufnosci otoczenia, wierno$¢ Chrystusowi owoco-
wata bogactwem charyzmatéw, wyraznie widocznych i charakterystycznych dla
chrze$cijanstwa. Ideat dziewictwa, zarliwo$¢ mitosci Chrystusa, ktéra udzielata
sic meczennikom, subtelno$¢ braterskiej mitosci tworzacej pierwsze wspélnoty
»jednego serca i jednego ducha” (Dz 4.32), wielkie pragnienie osobistej relacji
z Bogiem, ktére przejawialo si¢ w sercach pierwszych pustelnikéw i mnichéw
Egiptu i Azji Mniejszej, rodzily sie i ksztattowaty w liturgicznych celebracjach.
Dowody $cistej wiezi i wptywu liturgii na duchowos¢ znajdujemy w zyciu
wspdlnot chrzeécijaiskich epoki patrystycznej“, a takze w zrodlach dziejow
Ko$ciotéw orientalnych®. Zapowiedz paschy zyciowej wywotywata w nich
ducha wiary i nadziei, dzigki ktérym mogli meznie stawi¢ czota okrutnym
wyzwaniom i zlozy¢ ofiar¢ juz w duchu zmartwychwstania.

Starozytne martyrologia ukazuja wzniostego ducha pierwszych chrzeécijan,
a proste opisy ich meczenstwa odstaniajg ich wrazliwe, poruszone mitoscia serca,
gotowe do najwyzszych aktéw oddania i wierno$ci umitowanemu Bogu. W tego
rodzaju pismach nie mamy do czynienia z traktatami mistycznymi lub teolo-
gicznymi, ale czgsto z krétkimi wyznaniami wyrazonymi w okrzykach lub
aktach strzelistych z ostatnich momentéw ich zycia przed meczenska $miercia.
Stynne stowa wyznawcéw z Abiteny w Numidii (304), gdy w czasie przeslado-
wan odpowiedzieli prokonsulowi na pytanie, dlaczego si¢ gromadza pomimo
zakazéw: ,Bez niedzieli nie mozemy” (Sine dominico non possumus), unaocznia
jednoznacznie istotg zycia chrzescijan — byla nig Eucharystia. Te bardzo wezesna
$wiadomo$¢ rangi Eucharystii w zyciu Ko$ciota wyeksponowat Benedykt X VI
w swojej adhortacji Sacramentum caritatis”, przywotujac niezwykte zdanie
$w. Ignacego Antiochenskiego z Listu do Magnezj;mm, w ktérym okreslit on
chrzedcijan jako tych, ktérzy zyja ,na sposéb dnia Panskiego” (iuxta dominicam
viventes). Wyrazenia te s3 dla nas cenniejsze niz relikwie, bo odkrywaja dusz¢
Kosciota zjednoczonego z Chrystusem i $wiadomego wyjatkowej, catkowitej
i realnej komunii z Nim jako warunkiem ich tozsamosci i istnienia. Papiez
—

12

13
14

Por. Dekkers, “Liturgie et vie spirituelle aux premiers siecles,” 33.

Por. Le Guillou, “Liturgie et vie spirituelle dans les Eglises d’Orient,” 85—98.

Por. Benedykt XVI, Adhortacja apostolska Sacramentum Caritatis, nr 72.

Ignacy z Antiochii, List do Magnezjan 9,1 (PG s, 670), cyt. za Benedykt X VI, Adhortacja
apostolska Sacramentum Caritatis, nr 72.



Symptomy duchowoéci liturgicznej w Kosciele antycznym 139

wyjasnia w swojej adhortacji, ze Zycie ,na sposdb dnia Paniskiego” oznacza zycie
w $wiadomosci odkupienia, a doktadnie — ,realizowanie wlasnej egzystencji
jako ofiary sktadanej Bogu z samego siebie, aby Jego zwycigstwo objawiato si¢
w pelni wszystkim ludziom poprzez postepowanie odnowione wewnetrznie”".
Zdanie to bezposrednio wprowadza nas w tematyke kolejnej czesci artykutu
dotyczacej paschalnosci.

Chrystocentryzm i paschalnos¢ w modlitwach
i wypowiedziach

Liturgia jest szczegdlnym uobecnieniem paschalnego misterium Chrystusa
(KL 6-7), co wyrazaja euchologie i aklamacje wypowiadane w czasie celebracji.
Odnosza si¢ one do zbawczej $mierci i zmartwychwstania Chrystusa, a takze do
szcze$cia zbawionych w komunii z Bogiem. Droga do tej petni jest zazwyczaj
krzyz, rozumiany jako cierpienie duchowe i fizyczne, nie wykluczajac $mierci.
Smier¢ jednak nie jest ostatnim stowem, lecz eschatologiczne $wiatto Bozej
chwaty, w ktérej wierni maja udzial, jedli sg zjednoczeni z Chrystusem. Lite-
ratura patrystyczna pozwala nam przypuszczaé, ze zardwno stowa, jak i gesty
meczennikéw w sytuacjach wyznania wiary, czy to podczas sadu, czy tuz przed
meczenstwem, mialy swoje Zrodio wlasnie w tak rozumianej liturgii. Byty to
czgsto wyrazenia, ktére wypowiadali, i gesty, keére znali, poniewaz wykony-
wali je podczas $wigtego zgromadzenia na Eucharystii. Czgstg odpowiedzia
na wyrok $mierci byla wdzigczno$¢ wywotana $wiadomoscig, co on oznacza
w $wietle wiary. Fileasz, biskup Thmuis, miat zareagowa¢ tymi stowami: ,,Ja
sktadam cesarzom i prezesowi wielkie dzieki, ze stalem si¢ wspétdziedzicem
Jezusa Chrystusa”. Eucharystia, bedac dzigkczynieniem przez Ducha Swiete-
go, przenika umysty i pozwala rozumie¢, ze najwickszym i koniecznym darem,
ktérego powinni$my pragna, jest Chrystus, bo tylko On, przyjmowanie Jego
Ciala i Krwi, daje zycie wieczne (por. ] 6,33-34). Dzi¢gkczynienie za ten dar
Kosciot wyraza w kazdej Mszy Swictej, zwlaszcza w modlitwie po Komunii.
Udzial w dziedzictwie Chrystusa rozpoczyna si¢ w sakramencie chrztu”,

Benedyke XV, nr 72.
Ewa Wipszycka and Marek Starowieyski, eds., “Meczenistwo Fileasza biskupa Tmuis, 8”
in Meczennicy, Ojcowie Zywi 9 (Krakéw: Spoleczny Instytut Wydawniczy Znak, 1991),
412.
Por. kolekta z Mszy przy udzielaniu chrztu (Mszal rzymski dla diecezji polskich [Poznan:
Pallottinum, 1986]). W modlitwie tej wystepuja elementy ze starszych zrédet, por. Leo
Cunibert Mohlberg, Leo Eizenhofer, and Peter Siffrin, eds., Sacramentarium Veronense



140 Adelajda Sielepin

a dopetnia si¢ w komunii eucharystycznej, antycypujac spotkanie z Nim juz
bez zastony — po $mierci w wymiarze eschatologicznym®. W swietle tych zrédet
liturgii Kosciota lepiej mozemy zrozumieé wiar¢ meczennikéw, ktdrzy wigcej
niz o stracie zycia mysleli o realizmie Eucharystii i bliskosci Chrystusa, ktory byt
dla nich najwi¢kszym dobrem. Dzi¢ckowali za nie z géry, rozumiejac w wyroku
niejako znak zblizajacego si¢ dla nich spotkania z Panem.

Jak podaje tradycja19, Cyprian, biskup Kartaginy, po ustyszeniu wyroku
$mierci mial powiedzie¢: ,Bogu niech bedg dzigki” (zostat sciety 14 IX 258 1. za
panowania cesarza Waleriana). Z przekazéw wiadomo, ze przezywal egzekucje
bardzo $wiadomie i spokojnie. Modlac si¢ na kolanach, jakby w kaptanskim
akcie oddania, tuz przed $miercia z wiara dat jasne $wiadectwo swojego rychte-
go spotkania z Chrystusem. Widzac nadchodzacego kata, poprosit obecnych
chrzescijan, by dali katowi 25 sztuk zlota®, gdyz ten wlasnie byt sprawca owej
taski petnego spotkania meczennika z Chrystusem.

Postawa ta potwierdza stanowisko $w. Cypriana, ktéry w swoim traktacie De
mortalitate, napisanym dla umocnienia wiernych przed zagrozeniem $miercia
podczas panujacej w Kartaginie zarazy, tak zapisal:

dla stug Bozych wtedy dopiero nastaje pokdj i odpoczynek niezamacony i peten
swobody, kiedy z poéréd wirédw Swiata tego wyrwani, do portu wiecznosci zdazaja
i kiedy Smierc¢ zwyciezywszy do nieSmiertelnosci dochodza. Tam to bowiem praw-
dziwy pokdj i cisza nieprzerwana; tam trwate, silne i wieczne bezpieczer'\stw021.

(Cod. Bibl. Capit. Veron. LXXXV [§0]) 210, 2nd ed., Rerum Ecclesiasticarum Documenta.
Series Major. Fontes 1 (Rome: Herder, 1966). Szerzej na ten temat, por. m.in. Adelajda
Sielepin, Rola Ducha Swigtego w ksztattowanin nowego czlowieka: Studium liturgiczno-
-teologiczne tekstéw Mszatu Pawta VI (Krakéw: Unum, 2008), 108.

Wsréd wielu euchologii na ten temat warto zwrdci¢ uwage na kolekte z czwartku 1.
tygodnia Adwentu, ktdra jest prosba o taske niejako przyspieszenia tego, ,co nasze grzechy
opézniajg’, czyli komunii z Chrystusem, a w ostatecznosci Paruzji.

Por. Ewa Wipszycka and Marek Starowieyski, eds., “Akta prokonsularne §w. Cypriana,”
in Mgczennicy, Ojcowie Zywi 9 (Krakéw: Spoleczny Instytut Wydawniczy Znak, 1991),
398; por. J6zef Boubée, “Stowo wstepne,” in O $miertelnosci (De mortalitate), Sw. Cyprian
(Krakéw: Ultra Montes, 2020), 18.

Por. Wipszycka and Starowieyski, “Akta prokonsularne §w. Cypriana,” 398; Jézef Boubée,
“Przed Kongresem Eucharystycznym w Kartaginie. Sw. Cyprjan, biskup kartaginski,”
Niedziela, no. 7 (1930), 30.

Sw. Cyprian z Kartaginy, O smiertelnosci, accessed January 28, 2024, hteps://www.
ultramontes.pl/cyprian_o_smiertelnosci.hem.

19

20

21



Symptomy duchowodci liturgicznej w KosSciele antycznym 141

Z tego tez powodu i $mier¢ meczenska mozna bylo przezywaé jako pewnego
rodzaju wyzwolenie. Formuta Deo gratias, ktéra na liturgii chrze$cijanie witali
stowo Boze jako objawienie Jego woli, przyjmowali wyrok skazujacy ich na
$mier¢ meczensky jako wole Pana zapowiadajacg rychle spotkanie z Nim juz
bez doczesnych ograniczen.

Natrafiamy tez na modlitwy meczennikéw inspirowane modlitwa euchary-
styczng, ktére wypowiadali w chwili swojej rozpoczynajacej si¢ ofiary. Modlitwa
ta jako dziedzictwo hebrajskiej berakah ma charakter wielbigco-dzigkezynny
(eulogijno-dzigkczynny)®. Jest to ekspresja Bozego blogostawiefistwa przez
Chrystusa w Duchu Swietym, ktérego przywoltujemy w epiklezie. Za owo
blogostawienistwo wyrazone w dzietach zbawczych dzigkujemy i uwielbiamy
Boga, wspominajac te dzieta (anamneza) zwieiczone przez Chrystusa w Duchu
Swietym i proszac o duchowe owoce tych dziet w sercach ludzkich z ufnoscia,
ze si¢ stanie to mozliwe dzicki komunii z Chrystusem. Dlatego anafora jest
jednoczesnie akcjg i wykracza swojg trescig poza forme samej modlitwy stowne;.
Znaczenie tej modlitwy pomaga nam zrozumie¢, jak gleboko éwezesni chrzes-
cijanie przeniknigci byli tre$ciami liturgii i jak gleboko zanurzeni byli w realia
misterium Chrystusowej Paschy, jak bliskie bylo dla niech zycie w Chrystusie
i uczestnictwo w trynitarnej relacji Boga. Swiadomos¢ ofiary paschalnej Chry-
stusa i pragnienie pelnego w niej uczestnictwa, a tym samym ksztaltowanie
zycia w duchu tej ofiary jest typowym rysem duchowosci eucharystyczne;j,
ktérg okreslamy takze mianem duchowosci liturgicznej”. Swiadectwo $w. Afry
z Augsburga™ przywotuje klimat duchowosci tej meczennicy, ktéra niejako
odzwierciedlata w swoim ciele liturgiczna ofiar¢ Chrystusa. Pascha Chrystusa

2 Por. Michael Kunzler, Liturgia Kosciola, trans. Lucjan Balter (Poznan: Pallottinum, 1999),

364—6s; Stanistaw Czerwik, “Modlitwa eucharystyczna,” in Msza swigta, ed. Wactaw
Swierzawski (Sandomierz: Wydawnictwo Diecezjalne i Drukarnia, 2012), 313-18; Bogu-
staw Nadolski, “Eucharystyczna modlitwa,” in Leksykon liturgii, ed. Bogustaw Nadolski
(Poznan: Pallottinum, 2006), 436; Joseph Ratzinger, Swi;to wiary: O teologii mszy swigtej,
2nd ed. (Krakéw: Salwator, 2021), 61, 68—75.

Na temat ofiarniczego aspektu duchowosci eucharystycznej por. Zbigniew Glowacki,
“Duchowos$¢ eucharystyczna,” Roczniki Teologiczne 65, no. 8 (2018), 27-38, hteps://doi.
org/10.18290/rt.2018.65.8-2. Takze: Rudolf Pierskata, “Duchowo$¢ eucharystyczna,” in
Liturgia culmen et fons vitae missionisque Ecclesiae, ed. Ireneusz Celary (Katowice: Ksie-
garnia $w. Jacka, 2023), 159—60.

Bruno Krusch, ed., “Conversio et passio Afrae,” in Passiones vitaeque sanctorum aevi Me-
rovingici et antiquiorum aliguot, vol. 3 of Monumenta Germaniae Historica. Scriptorum
rerum Merovingicarum (Hannoverae: Impensis Bibliopolii Hahniani, 1886), 63, accessed
March 17, 2024, https://www.dmgh.de/mgh_ss_rer_merov_3/index.htm#page/(III)/
mode/1up.

23

24



142 Adelajda Sielepin

staje si¢ pascha osobista w jej wlasnych realiach zycia. Zachowat si¢ tekst tej
modlitwy®, ktéra ponizej przytaczamy w thumaczeniu whasnym:

.Dziekuje Ci, Panie, Jezu Chryste, ze uznate$ za stuszne przyja¢ mnie jako ofiare
dla chwaty Twojego Imienia. Ty, ktéry zostate$ ofiarowany jako jedyna ofiara na
krzyzu dla zbawienia $wiata, Sprawiedliwy za niesprawiedliwych, Jedyny dobry
za nikczemnych, btogostawiony za odrzuconych, Jedyny stodki za gorzkich,
Jedyny nietkniety przez grzech za grzesznikdéw. Tobie oddaje sie w ofierze,
ktéry z Ojcem i Duchem Swietym zyjesz i krélujesz na wieki wiekéw. Amen”. To
wypowiedziawszy, oddata ducha.

Warto zauwazy¢, ze kazda taka modlitwa konczy si¢ stowem ,,amen”, ktére
w kontekscie tak podniostym izobowigzujacym funkcjonuje jako najkrétsze
wyznanie wiary, potwierdzenie przyjecia Chrystusa i pdjécia za Nim. Stowo
to — zazwyczaj wystepujace w liturgii na zakonczenie modlitw, a takze przed
przystapieniem do Komunii eucharystycznej w momencie przyjmowania Ciata
Chrystusa — mgczennicy wypowiadali tuz przed zlozeniem ofiary z zycia, od-
dajac sie niejako i pieczetujac swoje catkowite ofiarowanie Bogu i uczestnictwo
w paschalnym misterium Chrystusa.

Przytoczone przyktady ukazuja znamienne cechy duchowosci swiadkéw
Chrystusa, ktérych charakteryzowata gleboka $wiadomos¢ obecnosci Chrystusa
Kaptana i uczestnictwa w Jego ofierze nie tylko podczas celebracji, ale w realiach
whasnego zycia. W ich doswiadczeniu ujawnia si¢ paschalnos¢, eschatologiczna
wiara i dzi¢kezynienie za taske spotkania Boga i udzial w Jego zyciu.

Eklezjalny wymiar duchowosci meczennikéw

Liturgia faczy nie tylko z Chrystusem, ale z catym Ko$ciotem powszechnym,
z zywymi i ze $wictymi w niebie (KL 8, 33, 53). Kosciél méwi o jednej liturgii,
sprawowanej przez jednego liturga, ktérym jest Chrystus, aliturgic ziemska
traktuje jako przedsmak (pracgustatio) liturgii niebianiskiej (KL 8). Pojecie to,
jak ijego synonimy - ,zadatek”, ,pierwociny” (pignus, primitiae) wywodza-
ce si¢ z jezyka biblijnego — od starozytnosci znajdowaty swoje zastosowanie

? «Gratias tibi, domine Iesu Christe, qui me dignatus es hostiam habere pro nomine tuo,
qui pro toto mundo solus hostia oblatus es in cruce, iustus pro iniustis, bonus pro malis,
benedictus pro maledictis, dulcis pro amaris, mundus a peccato pro peccatoribus universis.
Tibi offero sacrificium meum, qui cum Patre et Spiritu sancto vivis et regnas in secula secu-

lorum. Amen». Et haec dicens, emisit spiritum” (Krusch, “Conversio et passio Afrae,” 63).



Symptomy duchowodci liturgicznej w KosSciele antycznym 143

w euchologiach mszalnych?, przypominajac, ze w kazdej celebracji wystepuje
caly Kosciét - ziemski i niebianski. Podtrzymywana byla tym samym realna
tacznosé ze $wigtymi. Testimonia starozytnosci dowodzg, ze uczniowie Chry-
stusa od poczatku mieli t¢ $wiadomos¢é. Meczennica Teodozja, jako mloda
dziewczyna, w czasie okrutnych mak naklaniana do zlozenia ofiary bozkom,
miata odpowiedzie¢ oprawcy: ,,Czemu ty si¢ jeszcze tudzisz, czlowiecze? Czy
nie widzisz, ze mam teraz to, o co prositam, bo statam si¢ godng potaczenia
z meczennikami bozymi?”®. Meczeniskg $émieré utozsamia niejako z komunia
ceucharystyczna, dzigki ktérej — jak méwi modlitwa eucharystyczna — uczestni-
czymy w uczcie niebianiskiej calego Koéciota, wlacznie ze $wietymi w niebie™.

Wyznanie znanego meczennika Polikarpa (zm. 155), biskupa Smyrny, wska-
zuje na wywodzace si¢ z liturgii chrztu i Eucharystii zmyst eklezjalny i mitos¢
braterska. Przekazy chrzescijaiiskie méwia, ze $wiety przyprowadzony na
miejsce stracenia wznidst oczy ku niebu i wypowiedzial nast¢pujaca modlitwe:

Ojcze umitowanego i btogostawionego Syna Swego, Jezusa Chrystusa, ktéry
nas nauczyt znac Ciebie! Boze Aniotéw i moc i wszystkiego stworzenia, catego
rodu ludzi sprawiedliwych, ktérzy zyjg przed obliczem Twojem! Btogostawie
Ciebie, ze mnie uczynite$ godnym tego dnia i tej godziny, bym posréd liczby
meczennikdéw miat udziat w kielichu Chrystusa Twego, na zmartwychwstanie do
zywota wiecznego, dusza i ciatem, w nieskazitelnoéci Ducha Swietego. Obym
wsérdd nich dzisiaj stanat przed obliczem Twojem jak ofiara piekna i przyjemna,
tak wtasnie jak mnie przygotowates, i juz naprzéd mi objawites, ijak to spetnites,
Boze niektamliwy i prawdy peten. Za to i za wszystko chwale Ciebie, btogostawie

?® Zwlaszcza w prefacji De pignore aeterni Paschalis, w formularzu Mszy obrzedowej przy

udzielaniu sakramentu bierzmowanie oraz w tekstach euchologijnych Niedzieli Zmar-
twychwstania Panskiego i Adwentu. Na ten temat szerzej por. Sielepin, Rola Ducha
Swigtego w ksztaltowaniu nowego czlowieka, 172~7s; Adelajda Sielepin, Chrystus posrid
was — nadzieja chwaly: Eschatologiczna chwata zbawionych w sakramentach chrzescijasiskiego
wtajemniczenia (Sandomierz: Wydawnictwo Diecezjalne, 1996), 198—99.

Euzebiusz z Cezarei, “Ajdesios — Teodozja 7, 2,” in Historia koscielna. O meczennikach
palestyriskich, Euzebiusz z Cezarel, trans. Arkadiusz Lisiecki, Pisma Ojcéw Kosciota (Po-
znan: Fiszer i Majewski Ksiggarnia Uniwersytecka, 1924.), 502.

Wyrazaja to gléwnie epiklezy komunijne po przeistoczeniu, ktére eksponuja jednoczacy
role Ducha Swigtego w budowaniu komunii eucharystycznej. Por. na ten temat m.in. Kazi-
mierz Matwiejuk, “Epikleza w modlitwach eucharystycznych,” in Modlitwy encharystyczne
Mszalu Rzymskiego, ed. Helmut Jan Sobeczko (Opole: Redakcja Wydawnictw Wydziatu
Teologicznego Uniwersytetu Opolskiego, 2005), 160; Lawrence Feingold, The Eucharist:
Mystery of Presence, Sacrifice, and Communion (Steubenville, OH: Emmaus Academic,
2020), 517.

27

28



144 Adelajda Sielepin

Ciebie i uwielbiam Ciebie, przez wiekuistego Arcykaptana, Jezusa Chrystusa,
umitowanego Syna Twego, przez ktérego Tobie, z Nim razem i Duchem Swietym,
chwata, i teraz, i na przyszte wieki. Amen®’.

Struktura i terminologia tej modlitwy jednoznacznie ujawniaja styl modlitwy
eucharystycznej, w ktérej dominuje aspekt wielbigcy Boga za Jego mitos¢
i dzieta zbawcze, a jednocze$nie wyrazne odniesienie do Chrystusa posrednika
i odkupiciela z uwzglednieniem whasnej gotowosci wlaczenia sie¢ w Jego misje™.
Wyrazaja to stowa anamnezy Memores... offerimus, wskazujac na aktywne
uczestnictwo (participatio actuosa) w Eucharystii (KL 48).

Swiadectwa podaja, ze éw. Polikarp tuz przed wyruszeniem na miejsce me-
czenistwa poprosil o godzing czasu, by si¢ mégt spokojnie pomodli¢, ugo$ciwszy
wezesniej tych, ktdrzy po niego przyszli, jakby rozpoczynajac liturgie, ktéra
pragnat przezy¢ teraz we wlasnym ciele razem z Chrystusem Arcykaplanem.
W tej modlitwie ,,pamigtal o wszystkich znajomych swoich, matych i wielkich,
dostojnych i pospolitych, oraz o calym, po $wiecie rozproszonym Kosciele
katolickim™*'. Ten rodzaj modlitwy przypomina jednoznacznie oratio fidelium,
ktére zapoczatkowuje modlitwe wiernych w czasie Eucharystii, oraz embolizm
o charakterze wstawienniczym w modlitwie eucharystycznej. Taka modlitwa,
spotykana u wielu meczennikdéw, $wiadczy, ze nie pamigtali wtedy o sobie, ale
w kaplanskim akcie ofiary obejmowali wstawiennictwem wszystkich, ktérych
znali i nie znali. W podniostym i decydujagcym momencie oddania zycia za
wiare zachowywali si¢ jak prawdziwi chrzeécijanie objawiajacy Koscidt, keory
w bélach rodzi nowe dzieci Boze. Benedykt X VI stwierdza, ze ,,meczenistwo jest
zrédlem zycia” i ze w ten sposéb meczennicy wehodzili w tajemnice Eucharystii™.
Swiadczy to takze o ich uwaznym uczestnictwie w liturgii, ktéra wpoita w nich
pewien model modlitwy i ksztattowala intencje, ale takze — w nie mniejszym
stopniu — poczucie przynaleznoéci do Kosciota oraz mito$¢ do jego czlonkéw.

? Ewa Wipszycka and Marek Starowieyski, eds., “Meczenstwo $w. Polikarpa 15, 3335,

in Mgczennicy, Ojcowie Zywi 9 (Krakéw: Spoleczny Instytut Wydawniczy Znak, 1991),
168—69.

Por. Feingold, The Eucharist, 426.

Wipszycka and Starowieyski, “Me¢czenstwo $w. Polikarpa 15, 15,” 165.

»Wlaczenie si¢ w ciato Chrystusa pokonato potege $mierci, meczennik zyje i daje zycie,
daje zycie whasnie przez swa $mier¢ i w ten sposéb on sam wszedt w tajemnice Euchary-
stii” (Joseph Ratzinger, Teologia liturgii: Sakramentalne podstawy zycia chrzescijanskiego,
ed. Krzysztof G6zdz and Marzena Goérecka, trans. Wiestaw Szymona, Opera Omnia 11
[Lublin: Wydawnictwo KUL, 2012}, 392).

30
31
32



Symptomy duchowodci liturgicznej w KosSciele antycznym 145

Swiety Pawel z Gazy przed $miercig dtugo modlit si¢ za chrzescijan, Zydéw,
Samarytan, pogan, rzadzacych, a takze za tych, ktérzy wydali okrutny wyrok
$mierci, i za wykonawcédw tego wyroku. Euzebiusz z Cezarei relacjonuje tymi
sfowami:

Jakzez bede mdgt godnie opowiedzieé nastepujace potem meczenstwo trzykroc
btogostawionego Pawta! W tej samej chwili zostat i on objety tym samym wyro-
kiem $mierci. W ostatnim momencie zycia zwrdcit sie do kata, ktéry juz miat go
scinad, z proéba, by mu jeszcze darowat krétka chwile. Gdy ja uzyskat, wznidst do
Boga gto$no i dobitnie najserdeczniejsze btaganie najpierw za swoich rodakéw
o pojednanie, proszac, by co predzej raczyt da¢ im wolnos$¢. Nastepnie modlit sie
za Zydéw, by przez Chrystusa zostali przywiedzeni do Boga. Potem o te sama
taske btagat dla Samarytan i prosit, aby ci sposréd pogan, ktérzy zyja w btedzie
i nie znaja Boga, do poznania Go doszli i prawdziwa przyjeli religie, przy czym
i o tych pamietat, ktérzy sie ttumnie dokota niego cisneli. Po tych wszystkich, —
wielka i niewystowiona dobroci serca! — modlit sie za sedziego, ktéry wydat na
niego wyrok Smierci, za najjasniejszych cesarzy, a nawet za tego, ktéry za chwile
miat mu gtowe ucia¢, takze on sam i wszyscy mogli to styszeé. Prosit Boga wszech
rzeczy, btagajac Go, by im zupetnie nie poczytywat tej zbrodni, jakiej na nim sie
dopuszczali. Te i tym podobne modlitwy zanosit donoénym gtosem, a prawie
wszyscy wzruszyli sie do litoéci i do tez, jako ze ginat niewinnie®.

Swiety Fruktuoz, biskup Tarragony, idac na meczenistwo, podobnie modlit sie
za wszystkich na Wschodzie i Zachodzie: ,Ja musz¢ pamigtaé o calym Kosciele
katolickim od wschodu az po zachéd”**. Modlitwa wstawiennicza polaczona
z aktem ofiary z zycia oddawanej w obronie wiary w Chrystusa i dla zbawienia
ludzi $wiadczy o kaplanskim powolaniu chrzescijan i determinacji, by taczy¢
si¢ z oftarag Chrystusa, z Nim i w Jego Duchu, a przez Niego modli¢ si¢ za siebie
wzajemnie. Postawa wstawiennicza, rodzqca si¢ na liturgii, jest tez waznym
czynnikiem budujacym jedno$¢ wspdlnoty we wszystkich okolicznosciach zy-
cia. Pius XII w swojej przetomowej dla liturgii encyklice Mediator Dei (1947)
dostrzegat kaplaniski wymiar uczestnictwa Ludu Bozego w Eucharystii*. Nauka
soborowa kontynuuje ten rys, méwiagc o powszechnym kaplanstwie wiernych

33 . R s ) .y .
Euzebiusz z Cezarei, Historia Kosciota: O meczennikach palestyriskich, trans. Arkadiusz

Lisiecki (Warszawa: Fronda, 2022), 424-25.

Ewa Wipszycka and Marek Starowieyski, eds., “Akta $wigtych meczennikédw biskupa
Fruktuoza i diakonéw Auguriusza i Eulogiusza,” in Mgczennicy, Ojcowie Zywi 9 (Krakéw:
Spoleczny Instytut Wydawniczy Znak, 1991), 303.

Pius X11, Encyklika Mediator Dei (1947), nr 86.

34

35



146 Adelajda Sielepin

i kaplanskiej misji realizowanej najpierw w Eucharystii, a potem w zyciu (KL 14,
48); ksztattuje tym samym wazny rys duchowosci chrzescijaniskiej™.

Nie tylko same modlitwy bezposrednio poprzedzajace meczenistwo swiadceza
o liturgicznej duchowosci pierwszych chrzescijan. Swiadomosé eucharystycz-
na przenikata wypowiedzi wyznawcéw Chrystusa zdajacych sobie sprawe
z zagrozenia zycia lub czekajacego ich juz wyroku. Cenili sobie ten stan i ten
czas przygotowania, wykorzystujac go w formacji pozostatych braci i si6str.
Odzwierciedlaja to zwlaszcza listy duszpasterskie duchownych. Swiety Ignacy
z Antiochii w swoim Liscie do Rzymian prosi wrecz swoich podopiecznych, by
nie prébowali go ratowaé, lecz docenili ten zaszezyt, jaki biskup poczytywat
sobie za najwyzsze wyrdznienie — spetni¢ dostownie kaptanska ofiar¢ takze
w ciele. Stosujac eucharystyczna metafore, pragnatl, by przez meczenstwo od
dzikich zwierzat mégt staé si¢ pszenica dla Eucharystii i przyczynié si¢ w ten
sposdb do budowania jednosci Kosciota:

Oddajcie mi przystuge najwieksza i pozwélcie mi ztozy¢ siebie samego Bogu
w ofierze, jako ze ottarz juz jest przygotowany. Wy tedy mitosciag przepojeni,
stancie chérem, i Spiewajcie w Chrystusie Jezusie Ojcu na chwate ze Bég biskupa
Syrji raczyt wyszuka¢, i zawezwac go ze Wschodu na Zachéd... Pozwélcie mi by¢
zerem dzikich zwierzat, bo przez nie dojde do Boga. Jestem pszenicg boz3 i na
make mnie $cierajg zeby dzikich zwierzat, bym sie stat czystym chlebem Chry-
stusa... Ptynie we mnie tylko ,woda zywa", i méwi, i odzywa sie w sercu moim:
,P6jdz do Ojca!”... Pragne Chleba Bozego, to znaczy Ciata Jezusa Chrystusa...
Ajako napoju pragne Krwi Jego, to znaczy Mitosci Nieskazitelnej®".

Byla to swoista forma nasladowania Chrystusa, a dzigki liturgii nasladowanie
to nabiera szczegdlnej intensywnosci. Jak pisze David W. Fagerberg, misteria
celebrowane liturgicznie staja si¢ misteriami umitowanymi i przezywanymi.
Rodzi si¢ jednos¢ liturgii sakramentalnej z liturgia osobista™, czyli Chrystus
uobecniany w liturgii zyje w naszym zyciu i tak spelnia si¢ Pawtowe ,,juz nie ja
zyje, lecz zyje we mnie Chrystus” (Ga 2,20).

W innych listach $w. Ignacy pisal o wyjatkowym i centralnym znaczeniu
Eucharystii, ktéra jednoczy z Chrystusem: ,,Starajcie si¢ wigc o to, by si¢ cz¢$-
ciej gromadzi¢ na Eucharysti¢ Boza i na modlitwe pochwalna. Gdy si¢ bowiem

36

- Por. Feingold, The Eucharist, 428—29.

Por. Sw. Ignacy z Antiochii, “Do Kosciota w Rzymie 11, 1; IV, 1,” in Pierwsi swiadkowie,
ed. Marek Starowieyski, trans. Anna Swiderkéwna, Ojcowie Zywi 8 (Krakéw: Spoteczny
Instytut Wydawniczy Znak, 1988), 157—58.

*® Por. Fagerberg, Liturgical Mysticism, 89.



Symptomy duchowodci liturgicznej w KosSciele antycznym 147

czgsto schodzicie, stabng sily szatana, i zgubna moc jego kruszy sie jednoscia
wiary waszej” .

Stowa te méwia same za siebie, obnazajac stabo$¢ ducha ciemnosci wobec
komunii mitoéci, boskiej agape wypetniajacej serca wiernych i jednoczacej ich
z Chrystusem i ze sobg wzajemnie. Duch chrzedcijaiski uwydatnia si¢ przede
wszystkim w Komunii eucharystycznej oznaczajacej komunie z Chrystusem
i komunie os6b, stanowiac tym samym podstawowa r¢kojmie pokoju zakorze-
nionego w Chrystusie.

W liscie do bp. Polikarpa widzimy zache¢te do wiernego kontynuowania tro-
ski o powierzony Ko$ciodl ze wzgledu na przymierze z Bogiem oraz wynikajace
z tego faktu zobowiazania i sposéb zycia: ,,Chrzest niech wam bedzie jakby
tarcza, wiara — hetmem, mito$¢ — wldcznia, a cierpliwosé zbrojq”m. Duchowos¢
liturgiczna okazuje si¢ by¢ duchowoscia pokoju, ktéra nie postuguje si¢ rodkami
tego $wiata, lecz dzigki sakramentom, czerpiac ze Zrédta zycia Bozego, odznacza
sic fagodng, madrg miloécia, rodzaca postawy mezne, wyrozumiate, niemajaca
w sobie nic z metod tego $wiata, do ktérych nalezy pospieszny osad, dzielenie,
odrzucenie, podejrzliwo$é, agresja, bron i eksterminacja. Joseph Ratzinger
w jednej ze swoich homilii méwi o zyciu chrzescijaniskim zakorzenionym w Eu-
charystii jako o ,,ruchu pokoju”. Jest to uwarunkowane obecnoscig Chrystusa,
ktéry sam jest naszym pokojem (Ef 2,14), dlatego $wigto Eucharystii nazywano
»Pokojem”. Ratzinger, uzasadniajac, pisat dalej: ,,Eucharystia byla przeciez
obecnoscig Chrystusa, a tym samym plaszczyzng nowego pokoju, ptaszczyzna
przekraczajacej granice goscinnosci, gdzie kazdy wszedzie byt u siebie w domu”*.

Przywolanie powyzszych §wiadectw, pochodzacych z réznych regionéw
i tradycji dwezesnego Kosciola, pozwala zauwazyd, ze taczy je wszystkie wiara
zrodzona na chrzcie i podtrzymywana Eucharystia. Jest to duchowos¢ prze-
niknieta i nasycona liturgia, keorej $lady sa wyczuwalne w sformutowaniach
teologicznych prosto i bezposrednio wyrazanych przez chrzeécijan réznego stanu,
swieckich i duchownych. Przemawiaja za tym takie pojecia, jak: ofiara, zertwa,

¥ Sw. Ignacy z Antiochii, “Do Kosciota w Efezie X111, 1,” in Pierwsi swiadkowie, ed. Marck

Starowieyski, trans. Anna Swiderkéwna, Ojcowie Zywi 8 (Krakow: Spoleczny Instytut
Wydawniczy Znak, 1988), 139.

Por. Sw. Ignacy z Antiochii, “Do Polikarpa VI, 2,” in Pierwsi swiadkowie, ed. Marek
Starowieyski, trans. Anna Swiderkéwna, Ojcowie Zywi 8 (Krakow: Spoleczny Instytut
Wydawniczy Znak, 1988), 179.

Por. Joseph Ratzinger, “Chrzedcijaniska wiara jako ruch pokoju,” in Encharystia — Bdg
blisko nas, Joseph Ratzinger, ed. Stephan Otto Horn and Vinzenz Pfniir, trans. Monika
Rodkiewicz (Krakéw: Wydawnictwo M, 2005), 135.

Por. Ratzinger.

40

41

42



148 Adelajda Sielepin

Eucharystia, komunia, oddanie, jedno$¢ braci i sidstr, stowo Boze, zbawienie,
oczyszczenie z grzechdw, przebaczenie, pokdj. Meczenstwo chrzescijan nigdy
nie bylo oderwane od ofiary Chrystusa, z ktérym wtedy szczegdlnie si¢ jedno-
czyli, dodatkowo jeszcze przez doswiadczenia cielesne upodabniali si¢ do Niego,
oddajac si¢ z miloscig za innych, by i oni przejrzeli i wytrwali przy Chrystusie.

Postawy i gesty liturgiczne

Najwazniejsze w zyciu duchowym to usposobienie serca i wewnetrzny stan duszy
odpowiedzialny za intencje mysli i czynéw. Najstarsze zrodla chrzedcijaniskie
podkreslaja znaczenie autentyzmu duchowego, czyli spéjnosci petnego i $wiado-
mego uczestnictwa w liturgii z etyka. To wlasnie $wiadomos¢ wiary byta wery-
fikowana przez akty zewngtrzne, postawa duchowa uksztaltowana w spotkaniu
z Chrystusem miala by¢ potwierdzona w agapicznej postawie wobec bliznich,
ale takze przez form¢ modlitw i aktéw kultycznych. W Didache mamy stynny
hymn dzickezynny, ktéry byt modlitwa po Komunii eucharystycznej, czgsto
dzisiaj $piewany w czasie liturgii: ,Dzickujemy Ci, Ojcze nasz”®. Dowiaduje-
my si¢ z niego, ze wszystko, za co chrze$cijanin dzigkowal Bogu, otrzymywat
w Chrystusie, ktérego przyjmowat w liturgicznym pokarmie: Zycie, wiara,
poznanie, zbawienie, pokarm ziemski i duchowy, zycie wieczne™ — wszystko
to, co stanowi caloksztalt egzystencji cztowieka, bylo darem otrzymywanym
w Jezusie Chrystusie eucharystycznym. Dlatego Eucharystia jawi si¢ jako Zrédto
zycia cztowicka, a w szczeg6lnosci chrzescijanina.

Eucharystia podtrzymuje zycie ochrzczonych i stanowi racj¢ bytu dla odro-
dzonych w Chrystusie, karmiac ich nieustannie nowym zyciem Zbawiciela. Zycie
w komunii z Chrystusem uzdalnia do pokoju i milosci, dlatego autor Didache
zabrania gromadzenia si¢ na Eucharystii tym, ktérzy si¢ Chrystusowym darem
nie kieruja i pozostaja w konflikcie z innymi®.

# Calos¢ hymnu znajduje si¢ w Marek Starowieyski, ed., “Nauka (Didach¢) Dwunastu
Apostotéow IX-X,” in Pierwsi swiadkowie, trans. Anna Swiderkéwna, Ojcowie Zywi 8
(Krakéw: Spoleczny Instytut Wydawniczy Znak, 1988), 45—48.

Starowieyski, “Nauka (Didach¢) Dwunastu Apostoléw IX-X, 45-48”.

»W dzien Panski zgromadzajcie si¢, tamcie chleb i czyncie dzigki, wyspowiadawszy si¢ pierwej
z grzechdw swoich, azeby czysta byta ofiara wasza. A zaden, ktéry zyje w nieporozumieniu
z swym towarzyszem, niech si¢ z wami nie gromadzi, dopdki si¢ nie pojednaja, azeby si¢
nie splamila ofiara wasza” (Starowieyski, “Nauka [Didach¢] Dwunastu Apostotéw XIV,
1-2,” 50).

44
45



Symptomy duchowodci liturgicznej w KosSciele antycznym 149

Gesty liturgiczne byty gleboko zakorzenione w $wiadomosci wyznawcow
Chrystusa, ktérzy niejako odruchowo kojarzyli swoje aktualne do$wiadczenia
cierpien wynikajacych z przesladowania Kosciota z liturgicznym uobecnieniem
ofiary Chrystusa. Opisy megczenstw czesto przywolujg sceny, kiedy to skazani
chrzescijanie modlili si¢ przed oddaniem Zycia z rgkami roztozonymi jak ramio-
na krzyza. Wyrazali ducha ofiary w jednosci z ukrzyzowanym Panem, jak to
przezywano na kazdej Eucharystii, rwniez wyrazajac to gestem wyciagnietych
ramion, jedli tylko nie byly one zwigzane. Biskup Terragony Fruktuoz, ktéry
zostat skazany na spalenie wraz z dwoma diakonami — Auguriuszem i Eulo-
giuszem, w taki sposéb oddawat swoje zycie w ptomieniach:

Gdy sptonety im sznury, ktérymi mieli skrepowane rece, wtedy Fruktuoz pa-
mietajac o modlitwie Panskiej, zgodnie ze swym codziennym zwyczajem, ufny
w zmartwychwstanie, z radoscig padt na kolana i przyjmujac pozycje znaku
zwyciestwa Pana [krzyza], modlit sie do Niego™.

Niektérzy, jak podaja pewne opracowania®, mieli faske oddaé zycie w czasie Eu-
charystii, kiedy mogli jeszcze $cislej i dostownie jednoczy¢ si¢ z ofiarg Chrystusa,
a niektdrzy, jak $w. Melania, mieli mozno$¢ odchodzi¢ z tego $wiata, styszac
nawet glos kaptana wypowiadajacego modlitwy kanonu, co istotnie pomagato im
w przejsciu z tego $wiata i radosnym spotkaniu z Chrystusem w tajemnicy $mierci.

Wymownym gestem byt pocatunck pokoju (osculum pacis) przekazywany
przed ofiarg z zycia jako znak mitosci wzajemnej w Chrystusie. ,, Tak wigc chrzes-
cijanie podniesli si¢ i o whasnych sitach przeszli tam, dokad zadat lud. Wezesniej jeszcze
ucalowali si¢ nawzajem, aby tym uroczystym pocatunkiem pokoju przypiecz¢towaé
swoje meczefistwo” ",

Chrzescijanie byli tak przeniknigci znaczeniem sprawowanej Eucharystii, ze
w sytuacjach granicznych spontanicznie ujawniali najglebsze odczucia i gesty
wyrazajace ich rozumienie zycia, zbawienia, relacji, mitosci, wiernosci i czysto-
$ci. Szczegolne znaczenie miata Eucharystia jako wyjatkowe zrédto komunii
i pojednania, pokoju Chrystusa, co nadal stanowi istotng ceche duchowosci
eucharystycznej”. Byla ona lekarstwem na odstgpstwa i podtrzymywata

*® Wipszycka and Starowieyski, “Akta éwietych meczennikéw biskupa Fruktuoza i diakonéw

Auguriusza i Eulogiusza 4,” 304.

Por. Braso, Liturgy and Spirituality, 34-3s.

Ewa Wipszycka and Marek Starowieyski, eds., “Meczenstwo Perpetuy i Felicyty 21,” in
Megczennicy, Ojcowie Zywi 9 (Krakéw: Spoteczny Instytut Wydawniczy Znak, 1991), 268.
Por. np. Migut, “Duchowo$¢ eucharystyczna jako duchowo$¢ komunii,” 86-89; Pierskata,
“Duchowo$¢ eucharystyczna,” 161-62.

47
48

49



150 Adelajda Sielepin

wierno$¢ Chrystusowi, a przede wszystkim byla miejscem doswiadczenia ko-
munii w Chrystusie, czego wymowny symbol stanowit liturgiczny znak pokoju
wyrazany pocalunkiem.

W ramach widzialnych przejawéw wrazliwosci liturgicznej trzeba wspomnie¢
wizerunki w katakumbach, ktére przedstawiaja motywy eucharystyczne, ale
i chrzcielne, ukazujace braterska wspdlnote milosci w sferze zbawionych. Litur-
giczny akcent mozna stwierdzi¢ w obyczaju umieszczania relikwii meczennikéw
w oftarzu. Oznaczal on jedno$¢ miedzy ofiarg Chrystusa i ofiarg meczennika,
keére spotykajg sie w liturgii eucharystycznej™, ale takze komunie swietych®"
Ten znak przypomina, ze istotg chrzescijariskiego zycia jest catkowite oddanie
i mito$¢ Chrystusa obecnego i zyjacego w czlowieku, a w sposdb szczegélny
objawiajacego si¢ w zyciu i czynach meczennika, w pelnej ofierze mitoséci
i komunii Ko$ciota. Eucharystia byla rozumiana jako misterium uobecniajace
nature chrzedcijanstwa i ozywiajace go, jak zaczyn konstytuujacy i formujacy
ludzka kondycje ochrzczonych. Z tych faktéw iich $wiadomosci tworzyt sie
sposdb zycia uczniéw Chrystusa, czyli duchowo$¢ zakorzeniona w liturgii.

Oprécz $wiadectw zycia chrzescijan mamy tez wielki dziat $wiadectw pisa-
nych, reprezentujgcych oficjalne nauczanie Koéciota pierwszych wiekéw. Prob-
lematyka wptywu liturgii na zycie stanowila gtéwny watek katechez, homilii
i méw 6wezesnych pasterzy Kosciota. Zakres ten jednak wychodzi poza obszar
niniejszego opracowania, ktdre skupia si¢ przede wszystkim na testimoniach
meczennikéw i prowadzi do ponizszej konkluzji.

Whioski

Pierwsze wieki chrze$cijanstwa odznaczajy si¢ spdjnoscia zycia liturgicznego
i codziennej egzystencji. Zycie chrzescijaiiskie koncentrowalo sie wokét kate-
chumenatu i Eucharystii, nawigzywato do motywéw inicjacji chrzescijanskie;
i braterskiej zgape w Chrystusie. Pomimo przesladowan w poczatkowym okresie
chrze$cijanstwa, duchowo$¢ nabierata specyficznych ryséw chrystologicznych
i eklezjalnych, ktére jednoznacznie odzwierciedlaty doswiadczenie misterium
liturgii. Dla pierwszych chrzeécijan liturgia stata si¢ naturalng szkola duchowo-
$ci, a duchowos¢ chrzcielna i eucharystocentryczna — zasadniczg duchowoscia

> Por, Kunzler, Liturgia Kosciota, 253—54; Bogustaw Nadolski, Encharystia, vol. 4 of Liturgika

(Poznati: Pallottinum, 1992), 117.
Por. Joseph Ratzinger, Duch liturgii, trans. Eliza Pieciul (Poznan: Klub Ksiazki Katolickiej,
2002), 71.

51



Symptomy duchowodci liturgicznej w KosSciele antycznym 151

uczniéw Chrystusa. Podjete studium jest uzasadnione tym bardziej, ze to
wiasnie do tego okresu siegneli pionierzy ruchu liturgicznego, szukajac inspi-
racji do duchowej odnowy Kosciota, a Sobér Watykanski II skorzystat z tych
propozycji, promujac liturgie jako ,zrédlo iszczyt” chrzescijanskiego zycia.
Lektura $wiadectw Kosciota antycznego pozwala zrozumieé szczegdly tego
wplywu liturgii na relacje z Bogiem i etyke chrze$cijan. Mozemy w nich roz-
pozna¢ istotne symptomy duchowosci liturgicznej. Tym bardziej jest to celowe
przy badaniu okresu, w ktérym to pojecie nie funkcjonowato w §wiadomosci
Ko$ciota, natomiast rodzita si¢ rzeczywisto$¢ jednoznacznego wyznawania
wiary w duchu liturgicznego do$wiadczenia.

Stowa, gesty, postawy wyrastajace z liturgicznej celebracji potwierdzaty
usposobienie serca ksztaltowane przez spotkanie z Chrystusem w sakramen-
tach zaréwno w stosunku do Boga, jak i do blizniego. Symptomy duchowosci
liturgicznej okazuja si¢ petni¢ funkeje zrddla i istoty, swoistego arche ducho-
wosci, ktdrej kanony zostaly ustalone pod wptywem uczestnictwa w celebracji
sakramentéw, gtéwnie chrztu i Eucharystii. Analizowany material pozwala na
wyszczegdlnienie takich cech duchowosci, jak: $wiadome uczestnictwo w pas-
chalnym misterium Chrystusa, kaptaniska ofiarno$¢, wlacznie z gotowoscia
oddania zycia, pami¢¢ wstawiennicza, chrystocentryzm, eschatologiczna wizja
Ko$ciota, komunia z Chrystusem i Ko$ciolem, wiacznie ze $wigtymi w niebie
(m(;czennicy), dzigkczynienie, otwarte wyznawanie wiary i przyjmowanie
okolicznosci jako przejaw Bozej woli. Siegniecie do autentycznych $wiadectw
braci i siéstr w wierze okazuje si¢ by¢ szczeg6lnie motywujacym $wiatlem,
inspiracja i umocnieniem w zyciu wiara, nie wspominajac juz o realnym ore-
downictwie pierwszych $wigtych Kosciota.

Bibliografia

Artuso, Lorenzo. Liturgia e spiritualitd: Profilo storico. Padova: EMP, 2002.

Augé, Matias. Spiritualita liturgica. Milano: San Paolo, 1998.

Bartocha, Waldemar. “Liturgia w relacji do duchowosci i mistyki chrze$cijanskiej.” Studia
Efckie, no. 23 (2021): 305—26. hteps://doi.org/10.32090/SE.23031s.

Benedykt XVI. Adhortacja apostolska Sacramentum Caritatis. 2007.

Boubée, Jozef. “Przed Kongresem Eucharystycznym w Kartaginie. Sw. Cyprjan, biskup kar-
taginski.” Niedziela, no. 7 (1930): 29-31.

Boubée, Jézef. “Stowo wstepne.” In O $miertelnosci (De mortalitate), Sw. Cyprian. Krakéw:
Ultra Montes, 2020.

Braso, Gabriel M. Liturgy and Spirituality. Translated by Leonard J. Doyle. Collegeville,
MN, 1960.



152 Adelajda Sielepin

Cervera, Jesus Castellano. “Liturgia e Spiritualith.” In Liturgia fondamentale. Vol. 2 of Scien-
tia liturgica, edited by Anscar J. Chupungco, 63-82. Casale Monferrato: Piemme, 1998.

Chmielewski, Marek. “Posoborowe koncepcje teologii duchowosci.” Roczniki Teologiczne 43,
no. s (1996): 21-37. i

Czerwik, Stanistaw. “Modlitwa eucharystyczna.” In Msza swigta, edited by Wactaw Swie-
rzawski. Sandomierz: Wydawnictwo Diecezjalne i Drukarnia, 2012.

Dekkers, Eligius. “Liturgie et vie spirituelle aux premiers si¢cles.” La Maison-Dieu 69 (1962):
29-38.

Duggan, Robert D. “Liturgical Spirituality and Liturgical Reform.” Spiritual Life 27, no. 1
(1981): 46-53.

Euzebiusz z Cezarei. “Ajdesios — Teodozja.” In Historia koscielna. O meczennikach palestyiiskich,
Cezarei, Euzebiusz z, translated by Arkadiusz Lisiecki, so1—2. Pisma Ojcéw Kosciota.
Poznan: Fiszer i Majewski Ksiggarnia Uniwersytecka, 1924.

Euzebiusz z Cezarei. Historia Kosciota: O mgczennikach palestyiskich. Translated by Arkadiusz
Lisiecki. Warszawa: Fronda, 2022.

Fagerberg, David W. Liturgical Mysticism. Steubenville, OH: Emmaus Academic, 2019.

Feingold, Lawrence. The Eucharist: Mystery of Presence, Sacrifice, and Communion. Steuben-
ville, OH: Emmaus Academic, 2020.

Franciszek. List apostolski Desiderio desideravi. 2022.

Glowacki, Zbigniew. “Duchowos¢ eucharystyczna.” Roczniki Teologiczne 6s, no. 8 (2018):
27-38. https://doi.org/10.18290/rt.2018.65.8-2.

Irwin, Kevin W. Liturgy, Prayer, and Spirituality. New York: Paulist Press, 1984.

Jan Pawet I1. Adhortacja apostolska Ecclesia in Europa. 2003.

Jan Pawet I1. Encyklika Ecclesia de Eucharistia. 2003.

Krusch, Bruno, ed. “Conversio et passio Afrae.” In Passiones vitaeque sanctorum aevi Merovin-
gici et antiquiorum aliguor. Vol. 3 of Monumenta Germaniae Historica. Scriptorum rerum
Merovingicarum, 41-64. Hannoverae: Impensis Bibliopolii Hahniani, 1886. Accessed March
17, 2024. https://www.dmgh.de/mgh_ss_rer_merov_3/index.htm#page/(I1I)/mode/1up.

Kunzler, Michael. Liturgia Kosciota. Translated by Lucjan Balter. Poznan: Pallottinum, 1999.

Le Guillou, Marie-Joseph. “Liturgie et vie spirituelle dans les Eglises d’Orient.” La Maison-
-Dieu 72 (1962): 85—98.

Matwiejuk, Kazimierz. “Epikleza w modlitwach eucharystycznych.” In Modlitwy euchary-
styczne Mszatu Rzymskiego, edited by Helmut Jan Sobeczko, 147-65. Opole: Redakeja
Wydawnictw Wydziatu Teologicznego Uniwersytetu Opolskiego, 200s.

Migut, Bogustaw. “Duchowo$¢ eucharystyczna jako duchowos¢ komunii.” Roczniki Liturgiczno-
-Homiletyczne 59, no. 3 (2012): 81-90.

Migut, Bogustaw. “Eklezjotwérczy charakter Eucharystii jako ofiary.” Seminare 23 (2006): 11-28.

Migut, Bogustaw. “Eucharistic Dimension of Christian Spirituality.” Questions Liturgiques
103, nos. 1-2 (2023): 75-89. https://doi.org/10.2143/QL.103.1.3291655.

Migut, Bogustaw. Teologia liturgiczna szkoly rzymskiej. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2007.

Mohlberg, Leo Cunibert, Leo Eizenhdéfer, and Peter Siffrin, eds. Sacramentarium Veronense
(Cod. Bibl. Capit. Veron. LXXXV [$0]). 2nd ed. Rerum Ecclesiasticarum Documenta.
Series Major. Fontes 1. Rome: Herder, 1966.

Mszat rzymski dla diecezji polskich. Poznan: Pallottinum, 1986.



Symptomy duchowoéci liturgicznej w Kosciele antycznym 153

Nadolski, Bogustaw. “Duchowos¢ Liturgii godzin.” In Mirabile laudis canticum. Liturgia
Godzin: Dzieje i teologia, edited by Helmut Jan Sobeczko, 191-200. Opole: Redakeja
Wydawnictw Wydziatu Teologicznego, 2008.

Nadolski, Bogustaw. Eucharystia. Vol. 4 of Liturgika. Poznani: Pallottinum, 1992.

Nadolski, Bogustaw. “Eucharystyczna modlitwa.” In Leksykon liturgii, edited by Bogustaw
Nadolski, 430-46. Poznan: Pallottinum, 2006.

Neunheuser, Burghardt. “Spiritualité liturgique.” In Dictionnaire encyclopédique de la litur-
gie, edited by Domenico Sartore, Achille M. Triacca, and Henri Delhougne, 2:416-17.
Turnhout: Brepols, 200-.

Pierskata, Rudolf. “Duchowo$¢ eucharystyczna.” In Liturgia culmen et fons vitae missionisque
Ecclesiae, edited by Irencusz Celary, 151-65. Katowice: Ksiegarnia $w. Jacka, 2023.

Pius XII. Encyklika Mediator Dei. 1947.

Prétot, Patrick. “Benchmarks for a History of Liturgical Formation.” Studia Liturgica 46,
nos. 1-2 (2016): 14-38. hteps://doi.org/10.1177/00393207160461-203.

Ratzinger, Joseph. “Chrzedcijaniska wiara jako ruch pokoju.” In Eucharystia — Bdg blisko nas,
Ratzinger, Joseph, edited by Stephan Otto Horn and Vinzenz Pfniir, translated by Monika
Rodkiewicz, 134-35. Krakéw: Wydawnictwo M, 200s.

Ratzinger, Joseph. Duch liturgii. Translated by Eliza Pieciul. Poznani: Klub Ksiazki Katoli-
ckiej, 2002.

Ratzinger, Joseph. Su/z'gto wiary: O teologii mszy swigtej. 2nd ed. Krakéw: Salwator, 2021.

Ratzinger, Joseph. Teologia liturgii: Sakramentalne podstawy zycia chrzescijanskiego. Edited by
Krzysztof G6zdZz and Marzena Gérecka. Translated by Wiestaw Szymona. Opera Omnia
11. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2012.

Savart, Claude. “Vie spirituelle et liturgie au 19¢ siecle.” La Maison-Dien 69 (1962): 67-77.

Sielepin, Adelajda. Chrystus posréd was — nadzieja chwaly: Eschatologiczna chwata zbawionych
w sakramentach chrzescijariskiego wtajemniczenia. Sandomierz: Wydawnictwo Diecezjalne,
1996.

Sielepin, Adelajda. “Duchowos¢ liturgiczna — ukryty postulat Vaticanum I1.” Roczniki Teo-
logiczne 68, no. s (2021): 35—53. https://doi.org/10.18290/rt.21685-2.

Sielepin, Adelajda. Migdzy ,,2rédtem” a ,szczytem’: Szkice z duchowosci liturgicznej. Krakow:
Wydawnictwo Karmelitéw Bosych, 2004.

Sielepin, Adelajda. Rola Ducha fwi;tego w ksztaltowanin nowego czlowieka: Studium liturgiczno-
-teologiczne tekstdw Mszatu Pawta VI. Krakéw: Unum, 2008.

Stomka, Jan. Historia duchowosci: Czas Ojcdw Kosciota. Katowice: Wydawnictwo Uniwer-
sytetu Slaskiego, 2017.

Starowieyski, Marek, ed. “Nauka (Didach¢) Dwunastu Apostoléw.” In Pierwsi swiadkowie,
translated by Anna Swiderkéwna, 39—52. Ojcowie Zywi 8. Krakéw: Spoleczny Instytut
Wydawniczy Znak, 1988.

Sw. Cyprian z Kartaginy. O $miertelnosci. Accessed January 28, 202 4. hetps://www.ultramontes.
pl/cyprian_o_smiertelnosci.hem.

Sw. Ignacy z Antiochii. “Do Koéciota w Efezie.” In Pierwsi swiadkowie, edited by Marek Sta-
rowieyski, translated by Anna Swiderkéwna, 132—43. Ojcowie Zywi 8. Krakéw: Spoleczny
Instytut Wydawniczy Znak, 1988.



154 Adelajda Sielepin

Sw. Ignacy z Antiochii. “Do Kosciota w Rzymie.” In Pierwsi swiadkowie, edited by Marek
Starowieyski, translated by Anna Swiderkéwna, 156-62. Ojcowie Zywi 8. Krakéw: Spo-
teczny Instytut Wydawniczy Znak, 1988.

Sw. Ignacy z Antiochii. “Do Polikarpa.” In Pierwsi swiadkowie, edited by Marek Starowieyski,
translated by Anna Swiderkéwna, 176-81. Ojcowie Zywi 8. Krakéw: Spoleczny Instytut
Wydawniczy Znak, 1988.

Swierzawski, Waclaw. Mistrzu, gdzie mieszkasz?: Czlowiek istota mistyczna. Sandomierz:
Hodie, 1994.

Swierzawski, Wactaw, ed. Msza swigta. 2nd ed. Mysterium Christi 3. Zawichost: O$rodek
Formacji Liturgicznej; Sandomierz: Wydawnictwo Diecezjalne i Drukarnia, 2012.

Vandenbroucke, Francois. “Liturgie et piété personnelle. Les prodromes de leur tension 4 la
fin du Moyen-Age.” La Maison-Dieu 69 (1962): 56-66.

Wipszycka, Ewa, and Marek Starowieyski, eds. “Akta prokonsularne §w. Cypriana.” In Me-
czennicy, 394-99. Ojcowie Zywi 9. Krakéw: Spoleczny Instytut Wydawniczy Znak, 1991.

Wipszycka, Ewa, and Marek Starowieyski, eds. “Akta $wigtych meczennikéw biskupa Fruk-
tuoza i diakonéw Auguriusza i Eulogiusza.” In Mgczennicy, 299—306. Ojcowie Zywi 9.
Krakéw: Spoleczny Instytut Wydawniczy Znak, 1991.

Wipszycka, Ewa, and Marek Starowieyski, eds. “Meczenstwo Fileasza biskupa Tmuis.” In Mg-
czennicy, 400—413. Ojcowie Zywi 9. Krakéw: Spoleczny Instytut Wydawniczy Znak, 1991.

Wipszycka, Ewa, and Marek Starowieyski, eds. “Meczeristwo Perpetuy i Felicyty.” In Me-
czennicy, 24 4—68. Ojcowie Zywi 9. Krakéw: Spoteczny Instytut Wydawniczy Znak, 1991.

Wipszycka, Ewa, and Marek Starowieyski, eds. “Meczenstwo §w. Polikarpa.” In Mgczennicy,
186-202. Ojcowie Zywi 9. Krakéw: Spoteczny Instytut Wydawniczy Znak, 1991.

Zadlo, Andrzej. “Liturgia szczytem i zrédlem modlitwy uczniéw Chrystusa w Kosciele staro-
zytnym.” Teologia i Czlowiek s3, no. 1 (2021): 135—56. https://doi.org/10.12775/ticz.2021.007.

ADELAJDA SIELEPIN CHR (PROF. DR HAB.) - jadwizanka, profesor nauk teologicznych,
liturgistka. Autorka publikacji z dziedziny teologii liturgicznej, chrzescijariskiej inicjacji, for-
magji liturgicznej, pneumatologii i eschatologii liturgicznej. Uczestniczy w formacji dorostych
w katechumenacie i formacji oséb konsekrowanych. Jest kierownikiem sekcji Teologii Zycia
Konsckrowanego w Polskim Towarzystwie Teologicznym.



TEOLOGIA PASTORALNA

Wroctawski Przeglad Teologiczny

Do | WroziaL 33(2025) 1, 155-171 WROCLAWSKI
TEOLOGICZNY wroctaw Theological Review x ’?ERéEgI(-SI.}gZNY
DOI: 10.52097/wpt.9220
Jerzy Adamczyk

Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawta Il, Polska
ksjerzyad@wp.pl
ORCID: 0000-0003-1415-7378

Wymagania prawne dotyczace budowy
kosciotéw: zezwolenie biskupa diecezjalnego
(kan. 1215 Kodeksu Prawa Kanonicznego)

Legal Requirements for the Construction of Churches:
Consent of the Diocesan Bishop
(Canon 1215 of the Code of Canon Law)

ABSTRACT: The subject of this article is the consent of the diocesan bishop to build
anew church. In the first paragraph the canonical definition of a church is analyzed in
the light of canon 1214. The evolution of the term “church” used to represent a sacred
building is shown against the current canonical definition of “church” and its three
essential elements. The second paragraph deals with the need for permission from
the diocesan bishop to build a new church, which can only be granted by the dioce-
san bishop and those equivalent to him by law. The consent of the diocesan bishop,
necessary for the legality of church construction, must be written, express and prior.
The third paragraph was devoted to the conditions for issuing the church building
consent: it can only be given after the diocesan bishop, having heard the opinion of
the presbyteral council and the rectors of the neighboring churches, judges that the
new church can serve the good of the faithful and that there will be no shortage of
funds necessary to build the church and perform divine worship. The author of the
article concludes that the conditions that the legislator imposes on the bishop before
granting the church building permit are intended to prevent arbitrary and erroneous
decisions, as well as to ensure that the church that is to be built will truly meet the
needs of the faithful and the pastoral ministry.

KEeEYwoRrDS: Church, chapel, diocesan bishop, consultation, presbyteral council,
church building permit, rector, parish priest, construction

ABSTRAKT: Przedmiotem artykutu jest zagadnienie dotyczace zezwolenia biskupa
diecezjalnego na budowe nowego kosciota. W paragrafie pierwszym dokonano analizy
kanonicznej definicji kodciota z kan. 1214. Ukazano ewolucj¢ pojecia ,,kosciol” uzywa-
nego na przedstawienie budynku sakralnego. Podano aktualna, kanoniczng definicje

Licencje Creative Commons BY-SA 4.0 © Papieski Wydziat Teologiczny we Wroctawiu
— BY SA



156 Jerzy Adamczyk

»kosciota” oraz trzy istotne elementy tego okreslenia. W paragrafie drugim zajeto si¢
konieczno$cia zgody biskupa diecezjalnego na budowe nowego kosciota. Zezwolenia
na budowe kosciota moze udzieli¢ wytacznie biskup diecezjalny i ordynariusze z nim
zréwnani. Zgoda biskupa diecezjalnego, konieczna do legalnosci budowy kosciota,
musi by¢: pisemna, wyrazna i uprzednia. Trzeci paragraf zostal poswigcony warunkom
wydania zezwolenia na budowe ko$ciola. Biskup diecezjalny nie powinien udzielaé
zezwolenia, jesli, po wystuchaniu zdania rady kaplaniskiej i rektoréw sasiednich
ko$cioldw, nie uzna, ze nowy kosciét moze stuzy¢ dobru wiernych i ze nie zabraknie
$rodkéw koniecznych na wybudowanie kosciola i sprawowanie kultu Bozego. Autor
artykulu stwierdza, iz warunki, jakie prawodawca stawia biskupowi przed wydaniem
decyzji o budowie nowego kosciota, maja zapobiega¢ arbitralnym postanowieniom
iuchroni¢ przed decyzjami blednymi, a takze sprawié, ze wybudowany ko$ciét bedzie
rzeczywiscie potrzebny i bedzie owocnie stuzyt duszpasterstwu.

SLowA KLUCZOWE: koscidl, kaplica, biskup diecezjalny, konsultacja, rada kaptariska,
zezwolenie, rektor, proboszcz, budowa

Wstep

hrystus przez swoje misterium paschalne stal si¢ prawdziwa i doskonala

$wiatyniag Nowego Przymierza i zgromadzit lud $wigty, ktéry zebrany
w jednosci Ojca, Syna i Ducha Swigtego, jest Kosciolem, tzn. éwigtynia Boga,
zbudowana z zywych kamieni, gdzie Ojciec odbiera cze$¢ w Duchu i prawdzie.
Trafnie wigc od dawna nazywa si¢ ,kosciolem” takze budynek, w ktérym gro-
madzi si¢ wsp6lnota chrzescijanska, aby stucha¢ stowa Bozego, wspdlnie si¢
modli¢, przyjmowad sakramenty oraz sprawowaé Eucharysti¢. Jako widzialna
budowla dom ten jest szczegélnym znakiem Ko$ciota pielgrzymujacego na ziemi
i obrazem Kosciota w niebie’'.

Koscidl jako budynek przeznaczony wytacznie i na stale do gromadzenia sie
ludu Bozego i sprawowania liturgii nalezy po$wigci¢ Bogu poprzez uroczysty
obrzed. Najpierw jednak nalezy kos$ciél wybudowaé zgodnie z tym, czego
wymaga jego natura, czyli powinien by¢ on przystosowany do sprawowania
$wietych obrz¢déw, odznaczaé si¢ szlachetnym pigknem, bez przepychu, by przez
to stal si¢ prawdziwym symbolem i znakiem rzeczywistosci nadprzyrodzonej”.

Zaplanowanie, lokalizacja i budowa kosciota jest sprawa bardzo odpowie-
dzialna, wymaga wielkiej roztropnosci i konsultacji z przewidzianymi przez
prawo gremiami i osobami. Za powyzsze kwestie odpowiedzialny jest biskup

Por. Obrzedy poswigcenia kosciola i oftarza, Wydanie wzorcowe (Katowice: Ksiggarnia
$w. Jacka, 2001), nr I, 1-2.
Por. Obrzgdy poswigcenia kosciola i oftarza, nr, 3.



Wymagania prawne dotyczace budowy koéciotéw... 157

diecezjalny, od ktérego prawodawca kodeksowy wymaga wyraznego zezwolenia
wydanego na pismie’.

Powstaja zatem pytania: Jaka jest kanoniczna definicja kosciota i jakie sg jej
elementy? Dlaczego do budowy nowego kociota czy przeksztalcenia budynku
swieckiego na koscidl potrzebna jest zgoda biskupa diecezjalnego? Jakie bytyby
skutki prawne wybudowania kosciota bez zgody biskupa? Jakie warunki stawia
prawodawca biskupowi, aby ten legalnie wydat wspomniang zgode?

Problematyce podjetej w niniejszym artykule nie poswigcono dotychcezas
wickszej uwagi. Zajmowal si¢ tym zagadnieniem Péter Erd6, ktéry opublikowat
dwa artykuly, i cz¢$ciowo Mario Mosconi, ktéry wydat jeden artykut. Pozycje te
umieszczono w bibliografii. Inni autorzy traktuja te kwestie w wielkim skrécie.
Na gruncie polskim nikt nie podejmowal wprost powyzszej problematyki.

Kanoniczna definicja kosciota

Nazwa ,ko$ciol” (fac. ecclesia) zostata w pierwszych wickach chrzedcijanstwa
przyjeta najpierw na oznaczenie wspolnoty wiernych, a nastgpnie takze miejsca,
w ktérym gromadza si¢ wierni, aby stucha¢ stowa Bozego, sprawowaé Euchary-
sti¢ i przyjmowac sakramenty. Nazwe te wprowadzono miedzy I aIV w. celem
odréznienia miejsca gromadzenia si¢ chrzescijan od poganiskiej i izraelskiej
nazwy templum ($wiagtynia). W nastgpnych wickach okreslenie ecclesia weszto
do powszechnego uzytku®,

> Codex Iuris Canonici: Auctoritate loannis Pauli PP. I promulgatus (Citta del Vaticano:
Libreria Editrice Vaticana, 1989), kan. 1215 § 1; tekst polski: Kodeks Prawa Kanonicznego,
Stan prawny na dzien 18 maja 2022 roku. Zaktualizowany przektad na jezyk polski (Poznar:
Pallottinum, 2022) (dalej: KPK).

Jézef Krukowski, “Miejsca i czasy swicgte,” in Ksigga IV. Uswigcajgce zadanie Kosciola,
vol. 3.2 of Komentarz do Kodeksu Prawa Kanonicznego, ed. Jozef Krukowski (Poznan:
Pallottinum, 2011), 434-35. Prawdziwe terminy techniczne okreslajace kosciét jako bu-
dowle¢ pojawiaja si¢ dopiero w IIT w., kiedy to chrzedcijanie zaczeli spotykad sie w domach
przeznaczonych dla réznych dziatait wspdlnoty, a przede wszystkim dla liturgii euchary-
stycznej. Na poczatku chrzeécijanie odbywali spotkania w zwyczajnych domach. Ale juz
przed erg Konstantyna, tu i dwdzie, a zwlaszcza za panowania Galiena (253-68), budowano
prawdziwe koscioty, czasem, jak si¢c wydaje, do$¢ duze i wazne. Jedli prawdziwe terminy
techniczne na okreslenie kosciota pojawiaja si¢ do$¢ pézno, to nie tylko z powodu kon-
kretnych okolicznosci, czg$ciowo uwarunkowanych przesladowaniami, ale takze z powodu
czynnikéw duchowych. Pierwszy tekst, w ktorym w jezyku facinskim uzywa si¢ w sposéb
dos¢ naturalny - jako technicznego terminu — stowa ecclesia na oznaczenie budynku, to
fragment z Historia Augusta Flaviusa Vopiscusa z Syracuz o zyciu cesarza Aureliana, gdzie
autor cytuje nastgpujace sfowa Aureliana: ,Miror vos, patres sancti, tamdiu de aperiendis

4



158 Jerzy Adamczyk

Kodeks Prawa Kanonicznego z 1983 r. w kan. 1214 podaje kanoniczng definicje
kosciota: ,,Nazwa kosciét oznacza budowlg $wietg przeznaczong do sprawowania
kultu Bozego, do ktérej wierni maja prawo wstepu w celu wykonywania w niej
kultu, zwlaszcza publicznego” (,,Ecclesiae nomine intellegitur aedes sacra divino
cultui destinata, ad quam fidelibus ius est adeundi ad divinum cultum praeser-
tim publice exercendum”). Ta, zmodyfikowana nieco w stosunku do Kodeksu
Prawa Kanonicznego z 1917 >, definicja wyrdznia w pojeciu ,kosciota” trzy
istotne elementy: materialny — budowl¢; formalny — przeznaczenie budynku
do kultu; oraz funkcjonalny - stuzbe wszystkim wiernym. Podkreslenie tego
trzeciego elementu — odrézniajacego kosciét od kaplicy — sprawilo, ze nowe
pojecie kosciota zostalo nieco poszerzone, a w rezultacie obejmuje ono te miejsca
$wigte, ktére dawne prawo okreslato dwiema réznymi nazwami, a mianowicie
skosciolem” i ,kaplicg publiczng”. Dotychczasowa kaplica publiczna, ktéra
wedtug KPK/17 miala by¢ réwniez dostgpna dla wszystkich wiernychs, stala
sie wiec w nowym prawie automatycznie kosciotem’.

Tak zatem istnieja trzy niezbedne warunki prawne, ktére musza by¢ spetnione
jednoczesnie, aby mozna méwic o kosciele: a) budynek sakralny, b) jego prze-
znaczenie dla kultu Bozego, ¢) prawo wiernych do wstepu w celu wykonywania
w niej kultu, zwlaszcza publicznego. Jesli brakuje cho¢by jednego z tych trzech
warunkow, to dana budowla nie jest kanonicznie ko$ciotem. Jest albo kaplica
(oratorium), kaplica prywatng lub inng strukturg, ktéra w jezyku potocznym
ludzie nazywaja kosciotem®.

Sibyllinis dubitasse Libris, proinde quasi in Christianorum ecclesia, non in templo deorum
omnium tractaretis” (,,Jestem zdumiony, $wigci ojcowie, ze tak diugo wahalidcie si¢ nad
kwestig otwarcia ksiag Sibilii, tak jakbyscie debatowali w chrzescijaniskim kosciele [ecclesial,
a nie w $wiatyni wszystkich bogdéw”). Jesli zalozymy, ze korzystanie z terminu ecclesia siega
Vopiscusa, a nie Aureliana, to okaze si¢, ze w 330 r. w Syrakuzach pojecie ecclesia kodcidl-
-budynek bylo tak powszechne, ze poganin mégt zapozyczy¢ to stowo od chrzedcijan,
podkreslajac réznice migdzy $wiatynia poganiska (templum), a kosciotem chrzedcijariskim
(ecclesia). Christine Mohrmann, “Les dénominations de I’église en tant qu’Ediﬁce en grec
et en latin au cours des premiers si¢cles chrétiens,” Revue des sciences religieuses 36 (1962),
155—57, 159—60.

Codex Iuris Canonici, Pii X Pontificis Maximi iussu digestus Benedicti Papae XV auctoritate
promulgatus (Romae: Typis Polyglottis Vaticanis, 1917), can. 1161 (dalej: KPK/17).
KPK/17, can. 1188 § 2, nr 2.

Jézef Bakalarz, “Miejsca i czasy $wigte,” in Komentarz do Kodeksu Prawa Kanonicznego,
ed. Piotr Hemperek, vol. 3 (Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 1986), 38s.

Pawet Malecha, “La riduzione di una chiesa a uso profano non sordido alla luce della
normativa canonica vigente ¢ delle sfide della Chiesa di oggi,” JusOnline, no. 3 (2018),
177, accessed November 22, 2020, https://jusvitaepensiero.mediabiblos.it/news/allegati/
Malecha%20-%20]Jusonline%203-2018.pdf.



Wymagania prawne dotyczace budowy koéciotéw... 159

Okreslenie ,,budynek” (zedes) nie stwarza zadnych trudnosci interpreta-
cyjnych i wskazuje jedynie na konstrukcje architektoniczng przeznaczong do
uzytku mieszkalnego lub innego uzytku publicznego lub prywatnego. Nalezy
zauwazy¢, ze budynek jest konstrukcjg materialna, o stabilnym charakterze, ktéra
jest przymocowana do podioza; dlatego tez nie jest to konstrukeja ruchoma,
jak maszyna poruszajaca si¢ po ulicy, statek na morzu czy latajacy samolot’.

Prawodawca pod nazwg ,,ko$ciél” rozumie ponadto budynek sakralny. W kan.
1214 nie jest to wigc zwykla budowla, lecz budynek $wiety (sakralny). Innymi
stowy, nie kazdy budynek moze by¢ kosciotem, ale tylko ten, ktdry jest $wiety,
czyli jawi si¢ jako co$ innego niz profanum, jest przeciwietistwem profanum.
Wynika z tego, ze budynek $wicty nalezy do ludu Bozego, wérdd keédrego Pan
jest obecny. Jego $ciany, dach, plan sa na ustugach zgromadzenia; rzeczywiscie
mozna powiedzied, ze jego $ciany tworza — i to nie tylko materialnie — zgro-
madzenie chrzeécijaniskie, poniewaz oddzielaja je od tego, co jest profanum.
Budynek $wigty wskazuje wigc na konstrukeje materialng, o stabilnym cha-
rakterze, ktdra jest $wigta, poniewaz w niej wierni gromadza si¢ w imie Pana®.

Kosciét jest budowlg przeznaczona dla kultu Bozego przez poswiccenie czy
blogostawienstwo, z wylaczeniem celéw $wieckich. Aby budynek $wiety byt
kosciotem, nie moze by¢ przeznaczony do jakiegokolwick kultu, ale tylko do
kultu Bozego, ktéry uznaje transcendencje Boga, a zatem nalezyte poddanie
si¢ Jego woli. Naturalnie katolicyzm widzi owa transcendencj¢ w jedynym
prawdziwym Bogu w trzech réwnych i odrebnych Osobach. Kosciot petni swoja
misje przez liturgi¢ i inng dziatalnos¢, a przez to oddaje chwale Bogu i uswigca
ludzi. Nalezy réwniez zaznaczyé, ze w przypadku kosciota idzie o katolicki kult
Bozy, a nie o jakikolwiek chrzescijariski kult Bozy czy kult jakiejkolwiek innej
religii. Katolicki kult Bozy moze by¢ publiczny lub prywatny".

Wreszcie trzeci warunek kanoniczny dla budynku, aby byt kosciotem, to
prawo wiernych wstepu do niego w celu wykonywania w nim kultu, zwlaszcza
publicznego. Prawo to nalezy do wszystkich wiernych, bez réznicy, i odréznia
kosciol” od oratorium® i kaplicy prywatnej™. W rzeczywistosci whasciwe
i wyrdzniajace si¢ kryterium tych budynkéw odnosi si¢ do wiernych, ktérzy
maja prawo do korzystania z nich. Omdéwiony element definicji kosciota —
prawo wiernych wstgpu do niego w celu wykonywania w nim kultu, zwlaszcza

Malecha, 178.
Malecha, 178-79.
Malecha, 179.
KPK, kan. 1214.
KPK, kan. 1223.
KPK, kan. 1226.



160 Jerzy Adamczyk

publicznego — jest dla niego charakterystyczny i odréznia go przede wszystkim
od kaplic. Jesli to prawo przystuguje wszystkim wiernym bez réznicy, to mamy
wtedy do czynienia z kosciolem; jedli przystuguje ono okreslonej wspdlnocie
lub grupie wiernych, to jest to kaplica; wreszcie, jesli dotyczy jednej lub kilku
okreslonych 0séb lub rodziny, to wtenczas jest to kaplica prywatna. Podsumo-
wujac, jesli chodzi o ko$cioly, nalezy zaznaczy¢, ze wierni maja prawo wstepu
do nich zaréwno dla celéw kultu publicznego, jak i prywatnego15.

Koniecznos$¢ zgody biskupa diecezjalnego
na budowe kosciota

Gdy chodzi o powstanie ko$ciota to mozna bra¢ pod uwage rézne sytuacje.
Moze chodzi¢ zaréwno o budowe od podstaw kosciola, jak i wykorzystanie
istniejacego budynku jako kosciota. W zwigzku z tym nalezy zauwazy¢, ze
bioragc pod uwage wykorzystanie istniejacego budynku jako kosciota, moga
zaistnie¢ dwie sytuacje. Pierwsza sytuacja dotyczy budynku, ktéry wezesniej
byt ko$ciotem, ale z réznych powoddéw stracit swoje przeznaczenie dla kultu
publicznego i rzeczywiscie stracit sakralnos¢. Chodzi np. o ko$cioty w krajach,
gdzie przez dziesiatki lat zabierano budynki kultu prawowitym wiascicielom,
jak to miato miejsce w krajach Europy Wschodniej. Powszechnie wiadomo, ze
w tych krajach Kosciét byt ofiarg przesladowarn i z tego powodu w niektérych
z nich, jak na przyktad w Zwiazku Radzieckim, wiele budynkéw kultu zostato
przeksztalconych w muzea, kina, teatry, sklepy, magazyny itp. Oprécz tych
przypadkéw istnieja koscioty przeznaczone przez biskupa diecezjalnego do
uzytku $wieckiego, ale nie niewtasciwego, ktére teraz, z réznych powodéw,
chce si¢ ponownie otworzy¢ dla kultu Bozego. Druga sytuacja dotyczy bu-
dynkéw, ktére nigdy nie byty kosciotami. Chodzi o oratorium lub prywatna
kaplice, ktéra chee sie legalnie przeksztalci¢ w koscidl, albo o budynek, keéry
jest przeznaczony do uzytku $wieckiego (np. sala gimnastyczna lub inna sala)

15 . . . e .
Malecha, “La riduzione di una chiesa,” 180; zob. Tadeusz Pawluk, “Micjsca $wigte w $wietle

Kodeksu Jana Pawta II,” Wiadomosci Urzedowe Diecezji Opolskiej 41, nos. 1-2 (1986),
29-30. Kosciol jest budynkiem publicznym. Jest to whasciwos¢ koscioléw, do kedrych —
w przeciwienstwie do kaplic i prywatnych oratoriéw — moga wejs¢ wszyscy wierni, aby
uczestniczy¢ w kulcie liturgicznym. Kosciol (budynek) ma w rzeczywistosci istotny wplyw
na zycie liturgiczne Ko$ciola (wspélnoty). Wplyw ten jest trwaly, poniewaz po wybudo-
waniu kosciota musi by¢ on jak najszybciej poswigcony lub przynajmniej pobtogostawiony.
Péter Erdé, “I presupposti giuridici della costruzione delle chiese: il permesso del vescovo,”
Folia Canonica 13-14 (2010—2011), 188.



Wymagania prawne dotyczace budowy koéciotéw... 161

i zamierza si¢ go zakupi¢ dla kultu Bozego, czyli przeksztalci¢ w kosciol. Nalezy
zauwazy¢, ze przypadki adaptacji istniejacego budynku sg bardzo rzadkie, nawet
jesli w prakeyce istnieja”®. W niniejszym artykule chodzi wylacznie o budowe
nowego kosciota, od podstaw. Kan. 1215 § 1 (,Nulla ecclesia aedificetur sine
expresso Episcopi dioecesani consensu scriptis dato”), bedacy podstawowym
zrédlem niniejszej pracy, méwi o budowie ko$ciota, na ktéra biskup diecezjalny
koniecznie musi wyda¢ wyrazne, pisemne zezwolenie".

Budowa nowego kosciota jest doniostym wydarzeniem dla publicznego zycia
koscielnego. Stad osad w tej sprawie nalezy do biskupa diecezjalnego. Kan. 1215
§ 1 postanawia zdecydowanie, ze zaden kosciét nie moze by¢ zbudowany bez
wyraznej i pisemnej zgody tegoz biskupa diecezjalnego®.

Zezwolenia na budowe ko$ciota moze udzieli¢ wylacznie biskup diecezjalny
1 ordynariusze z nim zréwnani". Nie moga za$ tego uczynic: wikariusz gcneralny,
wikariusz biskupi czy administrator apostolski ustanowiony na okreslony czas,
chyba ze otrzymali na to specjalne zlecenie®. Obowiazek uzyskania zezwolenia

Pawet Malecha, Edifici di culro nella legislazione canonica e concordataria in Polonia, Tesi
Gregoriana, Serie Diritto Canonico (Roma: Pontificia Universitd Gregoriana, 2000),
93-94. Zezwolenie biskupa diecezjalnego jest wymagane réwniez na przeksztalcenie lub
przeznaczenie istniejagcego budynku na funkcje koscielne. Erdé, “I presupposti giuridici
della costruzione delle chiese,” 186.

Normy zawarte w kan. 1215 dotycza zaréwno budowy nowego kosciola, jak i kanonicznego
powstania kosciota w miejscu, gdzie istnieje juz oratorium lub kaplica. John M. Huels,
“Sacred Places and Times: Canons and Commentary,” in New Commentary on the Code
of Canon Law, ed. John P. Beal (New York: Paulist Press, 2000), 1429.

»Kiedy czy to instytuty zakonne i stowarzyszenia zycia apostolskiego, czy instytucje lub
inne osoby chca wybudowaé kosciét na terenie diecezji, musza otrzyma¢ pisemne zezwo-
lenie biskupa” (Congregatio pro Episcopis, Direttorio per il ministero pastorale dei vescovi
Apostolorum Successores” [22 febbraio 2004] [Citta del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana,
2004], nr 215; tekst polski: Kongregacja do spraw Biskupow, Dyrektorium o pasterskiej
postudze biskupow ,, Apostolorum Successores” [Kielce: Jedno$é, 2005] [dalej: AS]). W czasie
rewizji KPK zasugerowano, aby decyzj¢ biskupa o budowie kosciota nazwaé ,,zezwoleniem”
(licentia) zamiast ,zgoda” (comsensus). Konsultorzy preferowali stowo ,,zgoda”. Pontificia
Commissio Codici Iuris Canonici Recognoscendo, “Adunatio IV adie 4 octobris 1979
habita,” Communicationes 12 (1980), 334; por. Mario Mosconi, “Chiesa e chiese: le norme
canoniche relative alla costruzione di una nuova chiesa,” Quaderni di diritto ecclesiale 13,
no. 3 (2000), 251.

KPK, kan. 1215 § 1. KPK/17 w kan. 1162, § 1 zastrzegal t¢ kompetencje dla ordynariusza
miejsca, podczas gdy nowy Kodeks zastrzega ja jedynie dla biskupa diecezjalnego; zob.
Stanistaw Bista, “Przepisy prawa kanonicznego w zakresie budownictwa koscielnego,”
Ruch Biblijny i Liturgiczny 37, no. 3 (1984), 220, https://doi.org/10.21906/rbl.1303.

KPK, kan. 134 § 3. Na mocy kan. 134 § 3 KPK wikariusz generalny i wikariusz biskupi
moga wyrazi¢ zgode na budowe kociola jedynie na podstawie specjalnego mandatu biskupa

20



162 Jerzy Adamczyk

od biskupa diecezjalnego dotyczy wszystkich i wszelkiego rodzaju ko$ciotéw
(mulla ecclesia) na terenie Kosciofa partykularnego. Wazna modyfikacja prawna
odnosi si¢ tu jedynie do kleryckich instytutéw zakonnych. Zgodnie z kan. 611,
nr 3 (,pro institutis clericalibus habendi ecclesiam, salvo praescripto can. 1215
§ 3, et sacra ministeria peragendi, servatis de iure servandis”) zezwolenie biskupa
diecezjalnego na zalozenie domu zakonnego jakiego$ instytutu kleryckiego za-
wiera w sobie prawo do posiadania kosciota oraz wykonywania $wietych postug
zgodnie z przepisami prawa. W ten sposob prawodawca gwarantuje kleryckiemu
instytutowi zakonnemu podmiotowe uprawnienie do posiadania kosciota,
ktére biskup ma obowiazek respektowaé. Jednakze uprawnienie to jest jeszcze
determinowane przepisem kan. 1215 § 3, zgodnie z ktérym wspomniany instytut
musi otrzymac¢ od biskupa zezwolenie na budowe ko$ciota w écisle okreslonym
miejscu. Celem tego zezwolenia jest przede wszystkim zatwierdzenie ,,pewnego
i okreslonego miejsca™, czyli lokalizacji majacej powsta¢ §wiatyni. Wszystkie
inne instytuty zycia konsekrowanego musza otrzyma¢ od biskupa diecezjalnego
formalne zezwolenie na budowe kosciota wedtug ogélnych norm prawa®.
Nalezy zauwazy(, ze zgoda na budowe musi by¢ wyrazona i wydana na pi§mie.
Wynika z tego, ze zgoda domniemana (milczaca lub domyslna) lub ustna musi
by¢ uznana za niewazna i niebyla. Tak wigc zgoda biskupa diecezjalnego musi
by¢: pisemna, wyrazna i uprzednia. Gdy chodzi o promotora budowy kosciota, to
ustawodawca nie ustanawia zadnych ograniczeri. W konsekwencji promotorem
budowy moze by¢ kazdy: jednostka, grupa wiernych, wspélnota itp.23 Tak wigc
kazdy, kto chce budowa¢ nowy koscidl, tzn. zaréwno osoba fizyczna, jak i osoba
prawna, powinien uzyska¢ zgodg biskupa diecezji, na ktérej terenie ko$ciot ma
by¢ budowany24. Oczywiscie moze si¢ zdarzy¢, ze to sam biskup diecezjalny

diecezjalnego. Réwniez administrator diecezjalny nie moze udzieli¢ takiej zgody, chyba
ze otrzyma specjalne upowaznienie od Stolicy Apostolskiej w przypadku, gdy sytuacja
oprdznionej stolicy biskupiej ulegnie przedtuzeniu w czasie. Natomiast wspomniana zgoda
moze by¢ udzielona, biorac pod uwage kan. 134 § 3, przez wszystkich, ktérzy sa w prawie
zréwnani z biskupem diecezjalnym (kan. 368, 381 § 2). Por. Malecha, Edifici di culto nella
legislazione canonica, 94—95; Erdé, “1 presupposti giuridici della costruzione delle chiese,”
186; por. Péter Erdé, “Il consenso del vescovo richiesto per la costruzione delle chiese.
Osservazioni al can. 1215 CIC,” Periodica 101 (2012), 614.

KPK, kan. 1215 § 3; por. Huels, “Sacred Places and Times: Canons and Commentary,” 1429.
Bakalarz, “Miejsca i czasy $wiete,” 386-87; por. Malecha, Edifici di culto nella legislazione
canonica, 98.

Malecha, 9s.

»Kiedy czy to instytuty zakonne i stowarzyszenia zycia apostolskiego, czy instytucje lub
inne osoby chcg wybudowaé ko$ciét na terenie diecezji, muszg otrzyma¢ pisemne zezwo-

lenie biskupa” (AS 215).

21
22

23
24



Wymagania prawne dotyczace budowy koéciotéw... 163

podejmie inicjatywe budowy kos$ciota. Nawet w takich przypadkach wyraza
zgode, lecz nie na podstawie inicjatywe innych oséb, ale swojej. Niezbedne
warunki zgody maja réwniez zastosowanie w tym przypadku®.

Rozpoczecie budowy kosciota bez pisemnej zgody biskupa diecezjalnego
byloby nielegalne®. Zgodnie z kan. 10 KPK jedynie te ustawy nalezy uznaé za
uniewazniajace lub uniezdalniajace, ktére wyraznie postanawiaja, ze akt jest
niewazny albo osoba niezdolna (,,Irritantes aut inhabilitantes eac tantum leges
habendae sunt, quibus actum esse nullum aut inhabilem esse personam expresse
statuitur”). Trzeba jednak doda¢, ze KPK, w stosunku do prawodawstwa $wie-
ckiego, zawiera niewielka liczbe przepiséw kanonicznych majacych charakter
uniewazniajacy. Kan. 1215 § 1, traktujacy o zezwoleniu biskupa diecezjalnego na
budowe kosciola, nie jest ustawa uniewazniajaca. Bytoby czym$ absurdalnym,
gdyby kosciét wybudowany bez zezwolenia biskupa czy na podstawie zezwolenia
wydanego bez zachowania przepisanej procedury, nalezato zburzyé. Wszystkie
czynnosci prawne dokonane wbrew ustawom, ktére nie s3 uniewazniajace lub
uniezdalniajace, to jest te, ktére nie sg wyraznie usankcjonowane przez prawo
jako niewazne, s3 niclegalne (niezgodne z prawem), ale skuteczne, poniewaz nie
traca swoich skutkéw prawnych. Sprawcy tych bezprawnych aktéw moga by¢
upomniani, zganieni, a nawet ukarani przez wladz¢ ko$cielna, w zaleznosci od
powagi dokonanego aktu i uporu sprawcy, ale nie oznacza to, ze nielegalne akty
prawne zostaly pozbawione skutecznosci prawnej. Wtadza koécielna stwierdza
niewazno$¢ lub nieskuteczno$¢ tych aktéw prawnych tylko wtedy, gdy sq one
sprzeczne z przepisami prawa uniewazniajacego czy uniezdalniajqcegon. Tak
wiec istnieje zakaz budowy kosciota bez uprzedniego zezwolenia biskupa diece-
zjalnego oraz bez zachowania przez tego ostatniego przepisanej procedury. Stad
wzniesienie kosciota bez wypelnienia wymienionych warunkéw jest nielegalne,
niezgodne z prawem, ale ,wazne”. Stad w niniejszym artykule, kiedy méwi si¢
o niewazno$ci zachowania procedury przez biskupa przed budowg ko$ciota, ma
sic na mysli jedynie nielegalno$¢ wzniesienia wspomnianej budowli.

Powstaje pytanie: Dlaczego do budowy nowego kosciota czy przeksztalcenia
budynku $wieckiego na ko$ciét potrzebna jest zgoda biskupa diecezjalnego?

25 ., .. . .
Por. Erdd, “Il consenso del vescovo richiesto per la costruzione delle chiese,” 622.

Por. Krukowski, “Miejsca i czasy $wiete,” 437—38; por. Mosconi, “Chiesa e chiese: le norme
canoniche relative alla costruzione di una nuova chiesa”, 251.

Por. Alejandro W. Bunge, Las claves del Cédigo: El Libro I del Cédigo de derecho candnico
(Ciudad Auténoma de Buenos Aires: Editorial San Benito, 2006), 72—73. Jézef Bakalarz
(“Micjscai czasy $wiete,” 387) stusznie zauwaza, ze forma pisemna zgody biskupa diccezjal-
nego na budowe kosciola wymagana jest do godziwosci aktu, jest potrzebna ze wzgledéw
dowodowych i ma wykluczy¢ wszelkie watpliwosci co do legalnosci budowy.

27



164 Jerzy Adamczyk

Dlatego ze zycie liturgiczne Ko$ciota lokalnego (partykularnego), a zwlaszcza
sprawowanie Eucharystii, jest $cisle zwiazane z biskupem diecezjalnym. Do
jego kompetencji nalezy m.in. wydawanie norm w sprawach liturgicznych?®.
Eucharystia i liturgia maja generalnie w Kosciele charakter publiczny (lub
w pewnym sensie oficjalny). Dlatego tez wladza i osobliwa teologiczna rola bi-
skupa diecezjalnego w jego diecezji rozciaga si¢ szczegélnie na dziedzine liturgii.
Z tego faktu wynika prawo i obowiazek biskupa do okreslenia miejsca liturgii.
W zgromadzeniu eucharystycznym lud Bozy jest zapraszany do gromadzenia
si¢ pod przewodnictwem biskupa lub prezbitera zaleznego od jego wiadzy,
dziatajacego w osobie Chrystusa®. Czyms$ najbardziej charakterystycznym dla
kosciotéw jest ich charakter publiczny, gdyz do nich — w przeciwienstwie do
kaplic i prywatnych oratoriéw — moga wejs¢ wszyscy wierni, aby uczestniczy¢
w kulcie liturgicznym. Ko$ciét (budynek) ma w rzeczywistodci istotny wplyw
na zycie liturgiczne Kosciota (wspSlnoty). Wplyw ten jest trwaly, poniewaz
raz zbudowany kosciét musi by¢ jak najszybciej poswigcony lub przynajmniej
poblogostawiony. W zwiazku z tym zasada, zgodnie z ktéra wydanie zezwolenia
na budowe kosciota jest zadaniem i kompetencja biskupa diecezjalnego, jest
szczegdlnie dobrze uzasadniona™.

Warunki wydania zgody na budowe kosciota

Biskup diecezjalny nie moze wyda¢ zezwolenia na budowe kosciota, zanim si¢
nie upewni, ze nowy kosciél jest w danym miejscu potrzebny ze wzgledu na
dobro duchowe wiernych. Wyktadnikiem tego dobra sg réznorodne i wazne
racje duszpasterskie, przemawiajace za budowa nowej $wigtyni’’. Drugim
uwarunkowaniem wspomnianego zezwolenia jest roztropne przewidywanie
biskupa co do wystarczalnosci tzw. uposazenia ko$ciota, czyli materialnej bazy
dla egzystencji koéciota: jego budowy, utrzymania i konserwacji, a takze dla
sprawowania w nim kultu Bozego. Osad biskupa w tej sprawie nie musi si¢

28 KPK, kan. 838 § 4: ,Ad Episcopum dioecesanum in Ecclesia sibi commissa pertinet, intra

limites suae competentiae, normas de re liturgica dare, quibus omnes tenentur”.

KPK, kan. 899 § 2. Biskup diecezjalny, w powierzonym mu Kosciele partykularnym, wy-
konuje funkcje rzadzenia w imieniu Chrystusa, a nie jako wikariusz Biskupa Rzymskiego.
Erdd, “Il consenso del vescovo richiesto per la costruzione delle chiese,” 616.

Por. Erdé, “I presupposti giuridici della costruzione delle chiese,” 187-88.

Nickt6rzy kanonisci uwazaja, ze bliska obecnos¢ kosciota parafialnego od planowanej
budowy nowego kosciota jest wystarczajacym powodem do odmowy wydania takiego
pozwolenia. Erdd, “Il consenso del vescovo richiesto per la costruzione delle chiese,” 615.

29

30
31



Wymagania prawne dotyczace budowy koéciotéw... 165

opiera¢ na uprzednim zapewnieniu konkretnego uposazenia (np. fundacja), ale
wystarcza tu jedynie roztropne przewidywanie, ze ofiarno$¢ wiernych w danej
okolicy umozliwi nalezyte funkcjonowanie nowej $wigtyni*.

W odniesieniu do ko$cioléw zakonnych powyzsze wymogi nalezy inter-
pretowaé w kontekscie przepiséw o uprzedniej zgodzie biskupa na zatozenie
domu zakonnego™ oraz o pierwszorzednej odpowiedzialnosci wladz instytutu
zakonnego za stan majatkowy wilasnych doméw i dziet. Wydaje sie, ze uposa-
zenie kosciota wolno w tym wypadku domniemywa¢ w ramach uposazenia
domu zakonnego™.

Z ragji roztropnosci duszpasterskiej udzielenie zgody na budowe podlega
warunkom wymienionym w kan. 1215 § 2 (,,Episcopus dioecesanus consensum
ne praebeat nisi, audito consilio presbyterali et vicinarum ecclesiarum rectoribus,
censeat novam ecclesiam bono animarum inservire posse, et media ad ecclesiae
aedificationem et ad cultum divinum necessaria non esse de futura”). Biskup
winien wyrobi¢ sobie w miare obiektywny osad co do potrzeby nowego kos-
ciola ze wzgledu na dobro duchowe wiernych oraz co do wystarczalnosci jego
wyposazenia czy wystarczajacej liczby szafarzy. Aby biskupowi diecezjalnemu
w tym pomdc, ustawodawca wymaga od niego uprzedniego wystuchania opinii
proboszczéw i rektordéw okolicznych koscioléw, a takze rady kaptaniskiej. Rada
kaptanska wyraza i reprezentuje ogélne dobro diecezji, podczas gdy rektorzy
sasiednich ko$cioléw sg wyrazicielami przede wszystkim lokalnych intereséw
duszpasterskich®.

Koniecznos$¢ wystuchania opinii rady kaptanskiej jest wymogiem nowym,
ktéry nie wystepowal w przepisach KPK /17, Wymog ten zostal dodany do
tekstu kanonu podczas prac nad rewizja poprzedniego Kodeksu.

Wypada doda¢, ze Dyrektorium Ecclesiae imago sugeruje, iz biskup diecezjal-
ny, w celu utatwienia mu osadu co do budowy kosciota, moze powota¢ w diecezji
komisj¢ lub specjalny staty urzad, ktérego zadaniem bedzie zajmowanie si¢, wraz
z radg kaplanska i innymi zainteresowanymi komisjami, wszystkimi kwestiami
dotyczacymi zaréwno erekeji nowych parafii, jak i budowy nowych kosciotéw.

32 KPK, kan. 1215 § 2; Bakalarz, “Miejsca i czasy $wigte,” 387. ,Dla podjecia decyzji w tej

sprawic [budowy kosciota — przyp. J.A.] biskup wystucha zdania rady kaptariskiej i pro-
boszczéw pobliskich koscioléw oraz bedzie musial ocenié, czy nowy kosciol bedzie stuzyt
dobru wiernych i czy inicjatorzy przedsiewzigcia maja wystarczajaca liczbe szafarzy oraz
srodki potrzebne do budowy i sprawowania kultu” (AS 215).

KPK, kan. 609-11.

KPK, kan. 634—40. Bakalarz, “Miejsca i czasy $wigte,” 387.

Por. AS 215. Erdé, “Il consenso del vescovo richiesto per la costruzione delle chiese,” 620.
KPK/17, kan. 1162 § 3.

33
34
35
36



166 Jerzy Adamczyk

Komisja ta powinna by¢ reprezentatywna dla calej diecezji”’. Podobnie stwierdza
sic w Dyrektorium o pasterskiej postudze biskupéw Apostolorum Successores:

Dla opracowania zagadnien zwigzanych z erekcja nowych parafii i budowa kos-
ciotdw mozna powotac do istnienia biuro lub komisje, ktdéra wspdtpracowataby
z innymi zainteresowanymi tymi zagadnieniami komisjami diecezjalnymi. Do pracy
w tym biurze lub komisji nalezatoby powotac tak duchownych, jak i §wieckich,
wybranych ze wzgledu na kompetencje zawodowe™,

Natomiast biorgc pod uwage drugi wymag (konsultacje z rektorami sasiednich
koscioléw), nalezy stwierdzi¢, ze do kaptanéw kierujacych pobliskimi koscio-
tami, z ktérymi biskup ma si¢ konsultowa¢, nalezy przede wszystkim zaliczy¢
proboszczéw parafii zainteresowanych budows nowego kosciota™.

Pojawia si¢ pytanie odnos$nie do rektoréw sasiednich kosciotéw: Ktdre koscio-
ly maja by¢ uwazane za bliskie (sasiadujace) lub graniczace? Nalezy zauwazy¢, ze
parafia (z zasady posiada terytorium) moze graniczy¢ z terytorium innej parafii,
podczas gdy koscioty nieparafialne, nieposiadajace terytorium, moga by¢ tylko
blisko sicbie. W $wietle tego okazuje si¢, ze z pewnoscia nalezy szuka¢ opinii
proboszcza tej parafii, na terenie ktérej budowany jest nowy kosciét. Zapewne
za bliskie mozna uzna¢ rowniez koécioly parafialne parafii sasiadujacych z ta,
na terenie ktdrej ma powstaé nowy koscidl, jak i inne koécioty znajdujace si¢ na
terenie tej samej paraﬁi4°. Wyrazenie ,koscioly sasiednie” nalezy interpretowaé
Scisle, poniewaz zaniechanie konsultacji z rektorami tych kosciotéw skutkuje
nielegalnoscia zezwolenia biskupiego™'. Przepisy ograniczajace korzystanie z praw

37 . L ary . oo Co
Sacra Congregatio pro Episcopis, “Directorium Ecclesiae imago de pastorali ministerio

Episcoporum (22 februarii 1973),” in Enchiridion Vaticanum, vol. 4 (Bologna: Edizioni
Dchoniane Bologna, 1997), nr 1945-2328; tekst polski: Edward Sztafrowski, ed., Posobo-
rowe prawodawstwo koscielne, vol. 6.1 (Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1975),
nr 10370-11035 (dalej: EI); por. Malecha, Edifici di culto nella legislazione canonica, 96.
AS 215.

Malecha, Edifici di culto nella legislazione canonica, 95—96. W tym miejscu warto zauwazy¢,
ze w kontekscie kan. 1215 § 2, termin ,,rektor” oznacza zaréwno proboszczéw, przetozonych
zakonnych, kapelanéw, jak i rektoréw ko$ciotéw, to znaczy wszystkich kaptandw, kedrzy
odpowiadaja za jakis kosciél, a nie tylko rektoréw z kan. s56. Huels, “Sacred Places and
Times: Canons and Commentary,” 1429.

Por. Erdé, “I presupposti giuridici della costruzione delle chiese,” 189. Sasiednie koscioty
to tylko te w sensie kan. 1214, a nie oratoria, sanktuaria czy kaplice prywatne. Por. Huels,
“Sacred Places and Times: Canons and Commentary,” 1429.

KPK, kan. 127 § 2, nr 3.

38
39

40

a1



Wymagania prawne dotyczace budowy koéciotéw... 167

s3 bowiem interpretowane écisle™. Co wigcej, w watpliwosci prawnej ustawy
nie obowiazuja, nawet te uniewainiajqce“.

Biskup diecezjalny, zgodnie z normami zawartymi w kan. 127 § 2, nr 2
(»si consilium exigatur, invalidus est actus Superioris easdem personas non
audientis; Superior, licet nulla obligatione teneatur accedendi ad earundem
votum, etsi concors, tamen sine praevalenti ratione, suo iudicio aestimanda,
ab earundem voto, praesertim concordi, ne discedat”), ma $cisty obowigzek
wystucha¢ opinii zaréwno rektoréw i proboszczéw okolicznych kosciotéw, jak
i rady kaptanskiej, poniewaz w przeciwnym razie akt zezwolenia bytby nielegalny.
Wprawdzie nie jest on obowiazany p6jé¢ za rada swych konsultantéw, jednakze
bez waznego powodu nie powinien odstepowaé od ich zgodnego zdania. Nie-
mniej jednak opinia 0séb konsultowanych pomaga biskupowi diecezjalnemu
ocenié, po pierwsze, czy nowy kosciél bedzie stuzyt dobru dusz, a po drugie,
czy nie zabraknie §rodkéw na wzniesienie nowej budowli sakralnej dla kultu
Bozego. Poniewaz prawo nie okresla w tym wypadku formy konsultacji, biskup
moze ja przeprowadzi¢ w sposéb, jaki w danym wypadku uzna za odpowiedni,
czy to na pismie, czy tez ustnie®’,

To prawda, ze osoby konsultowane przez biskupa maja jedynie glos doradczy.
Wprawdzie biskup nie ma zadnego obowiazku p6js¢ za ich zdaniem, chociazby
bylo zgodne, jednakze bez przewazajacego powodu — przez siebie ocenianego —
nie powinien odst¢gpowa¢ od wyrazonego przez nich zdania, zwlaszcza gdy jest
zgodne®. Jan Dyduch pisze:

gtos doradczy to zyczliwa i kompetentna rada, to zarazem wtasciwa opinia,
poprzedzona doktadnym i wszechstronnym rozeznaniem sytuacji. Gtos dorad-
czy posiada ogromne znaczenie dla podejmowania decyzji, jest poniekad jej
przygotowaniem. Warto przytoczy¢ zdanie Kard. Wojtyty na temat znaczenia
gtosu doradczego, ktére wypowiedziat, zamierzajac ustanowi¢ Rade Kaptanska:
.Wiadomo bowiem ile w zyciu ludzkim — bardziej jeszcze w zyciu spotecznym —
zalezy od wtasciwego concilium: od rozeznania, od opinii, od naswietlenia
spraw, ktérymi zyje dana spotecznos¢ idla ktérych dziata. Bez tej funkgji ani
prawa stanowione, ani podejmowane decyzje, ani tez ich wykonywanie nie
moze by¢ gteboko zakorzenione w zyciu wspélnym”. Zadaniem wiec wiernych,

42
43
44

KPK, kan. 18; por. Erd8, “Il consenso del vescovo richiesto per la costruzione delle chiese,” 620.
KPK, kan. 14; por. Erdé, “I presupposti giuridici della costruzione delle chiese,” 190.
Malecha, Edifici di culto nella legislazione canonica,s. 96; Bakalarz, “Miejscai czasy $wicte,” 388.
KPK, kan. 127 § 2, nr 2.



168 Jerzy Adamczyk

uczestniczacych w synodzie diecezjalnym, jest przygotowanie ustaw synodalnych:
przez rozeznanie, informacje, opinie, przez to co nazywamy gtosem doradczym“.

Nalezy doda¢, ze wprawdzie nie wéréd warunkéw wymienionych w kan. 1215,
ale w kanonie odrgbnym i szczegdtowym (kan. 1216) znajduje si¢ wymog, aby
podczas budowy i restauracji ko$cioléw — po wystuchaniu ekspertéw — respek-
towano zasady liturgii i sztuki sakralnej. Jesli konkretne plany sa juz dostepne
w momencie sktadania wniosku o aprobat¢ biskupia przed budowg kosciota,
biskup musi je ocenid. Jesli nie sa one jeszcze gotowe, musi o nie poprosi¢ lub
zleci¢ ich przygotowanie (jedli jest to budowa promowana przez sama diecezje),
aby wystucha¢ odpowiednich biegtych przed udzieleniem zezwolenia®.

Ponadto biskup diecezjalny musi zapozna¢ si¢ z planami zabudowy i in-
dustrializacji opracowanymi przez wladze cywilne. Wiedza ta jest niezb¢dna,
aby w planach nie brakowalo miejsc na budow¢ nowych kosciotéw. Biskup
musi zda¢ sobie sprawe z tego problemu w odpowiednim czasie, to znaczy, ze
nie moze dziala¢ zbyt p6ézno, gdy w projektach nie ma juz zadnych obszaréw
nadajacych si¢ do budowy kosciotéw lub gdy wierni w ich nowym osiedlu,
z powodu braku nalezytej opieki duszpasterskiej, odeszli juz od praktyki zycia
chrzescijaniskiego™.

Liczba kosciotéw iich usytuowanie musza by¢ dostosowane do potrzeb
duszpasterskich i wlasnie z tego powodu biskup diecezjalny, w kazdym razie
przy wydawaniu zgody na budowe kosciota, musi wskaza¢ doktadne miejsce,
w ktérym zostanie on zbudowany. Kosciét bowiem nie stuzy do ozdabiania
miast czy osiedli, ale duszpasterstwu. W sytuacji, gdy budowa nowego kosciota
nie jest mozliwa, biskup diecezjalny moze zakupi¢ lub wynajaé, tymczasowo,
pomieszczenia prywatne, ktdre oczywiscie mozna dostosowaé do potrzeb kultu
Bozego™.

a6 Jan Dyduch, “Synod diecezjalny — narzedziem odnowy Ko$ciota partykularnego,” Prawo
Kanoniczne: Kwartalnik prawno-bistoryczny 40, nos. 3—4 (1997), 26.

Por. Erdé, “Il consenso del vescovo richiesto per la costruzione delle chiese,” 62 4.
»Biorac pod uwage rozwdj demograficzny na terenie diecezji, a takze ustalone przez wladze
swieckie plany rozbudowy i industrializacji, biskup zadba o to, aby przewidziano takze
tereny pod lokalizacje przyszlych ko$ciotdw i zatroszezy si¢ o to, by w stosownym czasie
zostal przydzielony odpowiedni areal oraz zostaly dokonane niezb¢dne ustalenia prawne
potrzebne do erygowania nowej parafii, tak aby nie okazalo si¢, ze z powodu zaniedbania
nie ma juz wolnego terenu i mieszkaricy danego rejonu oddalili si¢ od praktyk religijnych,
nie mogac liczy¢ na odpowiednia pomoc w tym wzgledzie. W takich przypadkach do opieki
nad wiernymi lepiej skiecrowaé kaplandw jak najwczesniej, nie czekajac na zakonczenie
prac” (AS 215); por. Malecha, Edifici di culto nella legislazione canonica, 96-97.

Por. EI 180; por. Malecha, Edifici di culto nella legislazione canonica, 97.

47
48



Wymagania prawne dotyczace budowy koéciotéw... 169

Whnioski

1. Kosciot-budowla jest budynkiem publicznym, do ktérego wstep majg wierni
w celu wykonywania w niej kultu, zwtaszcza publicznego. Jest to faktor
istotnie odrézniajacy kosciét od kaplic.

2. Budowa nowego kosciota jest doniostym wydarzeniem dla publicznego zycia
koscielnego, dlatego decyzja w tej sprawie nalezy do biskupa diecezjalnego,
ktéry winien na nig wydaé wyrazng i pisemng zgode.

3. Zezwolenia na budowe kosciola moze udzieli¢ wyltacznie biskup diecezjalny
i ordynariusze z nim zréwnani, a nie wikariusz generalny, wikariusz biskupi
czy administrator apostolski ustanowiony na okreslony czas, chyba ze otrzy-
mali na to specjalne zlecenie.

4. Do budowy nowego kosciola potrzebna jest zgoda biskupa diecezjalnego,
dlatego ze zycie liturgiczne Kosciota lokalnego (partykularnego), a zwlasz-
cza sprawowanie Eucharystii, jest $cisle zwiazane z biskupem diecezjalnym,
on kieruje liturgia w swoim Kosciele partykularnym i on okresla miejsca
celebraciji liturgii.

5. Aby moégl powstaé nowy koscidt, biskup diecezjalny musi dojé¢ do przeko-
nania, ze moze on stuzy¢ dobru wiernych ize nie zabraknie ani srodkéw
koniecznych na wybudowanie kosciota i sprawowanie kultu Bozego, ani
szafarzy w nim postugujacych.

6. Aby biskup diecezjalny méglt wyrobi¢ sobie w miar¢ obiektywny osad
o potrzebie budowy nowego kosciota, musi (do waznosci zgody) uprzednio
wystucha¢ opinii proboszczéw i rektoréw okolicznych koscioléw, czyli
wszystkich kaplandw, ktdrzy odpowiadajg za konkretny kosciol, a nie tylko
rektoréw, o ktérych trakeuje kan. 556, a takze rady kaplanskiej. Maja oni
jedynie glos doradczy, ale biskup winien uwzgledni¢ ich opinie, zwlaszcza
gdy jest zgodna.

7. Biskup ma czyni¢ w odpowiednim czasie starania, aby w planach zagospo-
darowania przestrzennego tworzonych przez czynniki cywilne, znalazlo si¢
miejsce na nowy kosciél.

8. Warunki, jakie prawodawca stawia biskupowi przed wydaniem decyzji
o budowie nowego kosciota, maja zapobiega¢ arbitralnym postanowieniom
i uchroni¢ przed decyzjami btednymi, a takze sprawié, ze wybudowany kos-
ci6l bedzie rzeczywiscie potrzebny i bedzie owocnie stuzyt duszpasterstwu.



170 Jerzy Adamczyk

Bibliografia

Bakalarz, Jézef. “Miejsca i czasy $wigte.” In Komentarz do Kodeksu Prawa Kanonicznego,
edited by Piotr Hemperek, 3:375—429. Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 1986.

Bista, Stanistaw. “Przepisy prawa kanonicznego w zakresie budownictwa koscielnego.” Ruch
Biblijny i Liturgiczny 37, no. 3 (1984): 217-2s. https://doi.org/10. 21906/rbl.1303.

Bunge, Alejandro W. Las claves del Cddigo: El Libro I del Cédigo de derecho candnico. Ciudad
Auténoma de Buenos Aires: Editorial San Benito, 2006.

Codex Iuris Canonici, Pii X Pontificis Maximi iussu digestus Benedicti Papae XV auctoritate
promulgatus. Romae: Typis Polyglottis Vaticanis, 1917.

Codex Iuris Canonici: Auctoritate Ioannis Pauli PP. II promulgatus. Citta del Vaticano: Libreria
Editrice Vaticana, 1989. Tekst polski: Kodeks Prawa Kanonicznego, Stan prawny na dzien
18 maja 2022 roku. Zaktualizowany przeklad na jezyk polski (Poznan: Pallottinum, 2022).

Congregatio pro Episcopis. Direttorio per il ministero pastorale dei vescovi Apostolorum
Successores (22 febbraio 2004). Citta del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 2004. Tekst
polski: Kongregacja do spraw Biskupdw, Dyrektorium o pasterskiej postudze biskupdw
»Apostolorum Successores” (Kielce: Jedno$¢, 2005s).

Dyduch, Jan. “Synod diecezjalny — narzedziem odnowy Kosciota partykularnego.” Prawo
Kanoniczne: [(warm[nikpmwno—bistoryczny 40, 1n0s. 3—4 (1997): 23-36.

Erd8, Péter. “Il consenso del vescovo richiesto per la costruzione delle chiese. Osservazioni
al can. 1215 CIC.” Periodica 101 (2012): 597—-626.

Erd8, Péter. “I presupposti giuridici della costruzione delle chiese: il permesso del vescovo.”
Folia Canonica 13-14 (2010—-2011): 175—93.

Huels, John M. “Sacred Places and Times: Canons and Commentary.” In New Commentary on
the Code of Canon Law, edited by John P. Beal, 1424-48. New York: Paulist Press, 2000.

Kodeks Prawa Kanonicznego. Stan prawny na dzieri 18 maja 2022 roku. Zaktualizowany
przektad na jezyk polski. Poznani: Pallottinum, 2022.

Kongregacja do spraw Biskupdw. Dyrektorium o pasterskiej postudze biskupdw ,, Apostolorum
Successores”. Kielce: Jedno$¢, 200s.

Krukowski, Jozef. “Miejsca i czasy $wicte.” In Ksigga IV. Uswigcajgce zadanie Kosciota. Vol. 3.2
of Komentarz do Kodeksu Prawa Kanonicznego, edited by Jézef Krukowski, 428-76.
Poznan: Pallottinum, 2011.

Malecha, Pawel. Edifici di culto nella legislazione canonica e concordataria in Polonia. Tesi
Gregoriana, Serie Diritto Canonico. Roma: Pontificia Universita Gregoriana, 2000.
Malecha, Pawel. Edifici di culto nella legislazione canonica: Studio sulle chiese-edifici. Roma:

Pontificia Universita Gregoriana, 2002.

Malecha, Pawel. “La riduzione di una chiesa a uso profano non sordido alla luce della norma-
tiva canonica vigente e delle sfide della Chiesa di oggi.” JusOnline, no. 3 (2018): 173-98.
Accessed November 22, 2020. https://jusvitacpensiero.mediabiblos.it/news/allegati/
Malecha%20-%20]Jusonline%203-2018.pdf.

Mohrmann, Christine. “Les dénominations de I’ église en tant qu’Ediﬁce en grec et en latin
au cours des premiers si¢cles chrétiens.” Revue des sciences religienses 36 (1962): 15574

Mosconi, Mario. “Chiesa e chiese: le norme canoniche relative alla costruzione di una nuova
chiesa.” Quaderni di diritto ecclesiale 13, no. 3 (2000): 248-67.



Wymagania prawne dotyczace budowy koéciotéw... 171

Obrzedy poswigcenia kosciota i oftarza. Wydanie wzorcowe. Katowice: Ksiggarnia $w. Jacka,
2001

Pawluk, Tadeusz. “Miejsca $wiete w $wietle Kodeksu Jana Pawta I1.” Wiadomosci Urzgdowe
Diecezji Opolskiej 41, nos. 1-2 (1986): 26—43.

Pontificia Commissio Codici Iuris Canonici Recognoscendo. “Adunatio IV a die 4 octobris
1979 habita.” Communicationes 12 (1980): 334.

Sacra Congregatio pro Episcopis. “Directorium Ecclesiae imago de pastorali ministerio Epis-
coporum (22 februarii 1973).” In Enchiridion Vaticanum, vol. 4, nr 1945-2328. Bologna:
Edizioni Dehoniane Bologna, 1997. Tekst polski: Edward Sztafrowski, ed., Posoborowe
prawodawstwo koscielne, vol. 6.1 (Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1975),
Nr 10370-11035.

Sobdr Watykariski II. Konstytucja o liturgii $wictej Sacrosanctum concilium. 1963.

Sztafrowski, Edward, ed. Posoborowe prawodawstwo koscielne. Vol. 6.1, nr 10370-11035. War-
szawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1975.

JERZY ADAMCZYK (KS. DR HAB.) — prezbiter diecezji radomskiej, doktor habilitowany
nauk prawnych w zakresie prawa kanonicznego, wykladowca prawa kanonicznego w WSD
w Radomiu-KUL. Jest autorem opracowan z zakresu prawa malzenskiego, hierarchicznego
ustroju Kosciota, sakramentéw $wigtych i miejsc $wietych oraz Urzedu Nauczycielskiego
Kosciota.






Wroctawski Przeglad Teologiczny

Do | WroziaL 33(2025) 1, 173-208 WROCLAWSKI
TEOLOGICZNY wroctaw Theological Review x ’?ERéEgI(-SI.}gZNY

DOI: 10.52097/wpt.9447

Dawid Makowski

Papieski Uniwersytet §w. Anzelma w Rzymie, Wtochy
dawid.makowski@anselmianum.com
ORCID: 0009-0003-6007-0393

Emanuel Kwiatkowski

Uniwersytet Mikotaja Kopernika w Toruniu, Polska
emanuel.kwiatkowski@gmail.com
ORCID: 0009-0009-5217-978X

Biskupi europejscy wobec odnowy Swiecen
nizszych. Postulaty dotyczace modyfikacji
dyscypliny koscielnej wzgledem Swiecen
nizszych w okresie przedprzygotowawczym
Soboru Watykanskiego Il (1959-1960) — stowo
wstepu i ttumaczenie

European Bishops and the Reform of Minor Orders:
Vota on the Modification of Ecclesiastical Discipline of Minor Orders
Prior to Vatican Council Il (1959-1960) — Introduction and Translation

ABSTRACT: The presented translation work deals with the European bishops’ vota
sent to the Preparatory Commission of the Second Vatican Council in the years
1959-1960, which significantly influenced the subsequent reform of minor orders.
The first part of the article presents the historical context of the issue in question.
The main part of the article contains excerpts from letters sent by bishops and their
first translation into Polish. They concern minor orders, tonsure, celibacy and the
role of laity in the Church. The third part summarizes the main ideas concerning

Dawid Makowski zebrat postulaty biskupéw i je opracowal, a Emanuel Kwiatkowski do-
konatich thumaczenia z jednoczesnym podkresleniem najcze$ciej wystgpujacych tematow,
istniejacych obok tezy wiodacej, dotyczacej reformy swigcent nizszych. Hipoteza badawcza
obydwu autoréw bylo stwierdzenie, iz nie wszyscy biskupi dobrze rozumieli istote $wigcend
nizszych, co wplywalo na ich odmienne zdania odnosnie do reformy $wiecen. Wniosek,
ktérego autorem jest Dawid Makowski, zostal wysuniety na podstawie wspdlnych studiéw
nad zrédtami obydwu autoréw.

Licencje Creative Commons BY-SA 4.0 © Papieski Wydziat Teologiczny we Wroctawiu
— BY SA



174 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

the reform, which also provided its initial perspectives. The article aims to recognize
both the initial situation for the reform and its original perspectives resulting from
the vota of European bishops.

KEYWORDS: liturgical renewal, Second Vatican Council, minor orders, liturgical
ministries, Vatican II Preparatory Commission, tonsure, celibacy

ABSTRAKT: Prezentowana praca translatorska zostala po§wigcona postulatom
biskupéw europejskich nadsytanym do Komisji Przedprzygotowawczej Soboru Wa-
tykanskiego II w latach 1959-1960, ktére znaczaco wplynely na pdzniejsza odnowe
$wigcen nizszych. W pierwszej czgéci artykutu przedstawiono kontekst historyczny
przedmiotowego zagadnienia. Gléwna cz¢é¢ artykulu zawiera fragmenty listéw
nadestanych przez biskupéw oraz pierwsze ich thumaczenie na jezyk polski. Dotycza
one $wiecen nizszych, tonsury, celibatu i roli $wieckich w Kosciele. W trzeciej czesci
syntetycznie ujeto gléwne idee dotyczace reformy, bedace jednoczesnie jej pierwszy-
mi perspektywami. Artykul ma na celu dostrzezenie zaréwno sytuacji wyjsciowej
dla reformy, jak ijej pierwotnych perspektyw wynikajacych z postulatéw biskupéw
europejskich.

SLOWA KLUCZOWE: odnowa liturgiczna, Sob6r Watykariski II, wigcenia nizsze,
postugi liturgiczne, Komisja Przedprzygotowawcza Soboru Watykanskiego II, tonsura,
celibat

Wstep

Z agadnienie reformy liturgicznej jest dzisiaj czgsto poruszane i omawiane,
jednak nie zawsze w ujeciu calo$ciowym. Zazwyczaj podkredla si¢ jedynie
to, czego dokonano po II Soborze Watykariskim (1962-1965s). Jednak wowczas
mozna tatwo zatraci¢ istot¢ zmian, gdyz modyfikacje nie wynikaty jedynie z do-
kumentdw soborowych, ale mialy Zrédlo réwniez w postulatach formutowanych
przez biskupéw przed obradami soborowymi. Badanie posoborowej reformy
liturgii nie moze si¢ opiera¢ wylacznie na analizie procesu zmian, ale musi by¢
poprzedzone takze namystem nad ich zrédtami. Niewatpliwie naleza do nich
propozycje biskupéw, ktérzy sugerowali pewne modyfikacje w liturgii, ale takze
zwracali uwage na dwczesne problemy liturgiczno-prawno-duszpasterskie.
Niniejsza praca ma charakter translatorski i opiera si¢ na dokumentach
soborowych zawartych w Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano I1
apparando (dalej: ACV) wydawanych w latach 1960-1986. W artykule skupiono
si¢ jedynie na dokumentach biskupéw Europy, gdyz kontekst europejski jest
najblizszy polskiemu czytelnikowi. Pozwala to pozna¢ idee zgtaszane przez
biskupéw Starego Kontynentu, oparte na dwczesnej prakeyce Kosciota oraz
tradycji i mentalnosci ludéw europejskich. Poruszane zagadnienie w polskiej



Biskupi europejscy wobec odnowy $wiecen nizszych. Postulaty dotyczace... 175

literaturze jest stosunkowo nowe, a ponizsza praca jest pierwsza, wktérej za-
warto polskie ttumaczenia tych postulatéw.

Celem artykutu jest zestawienie ze soba propozycji biskupdw europejskich
i na tej podstawie wytyczenie ogélnych perspektyw reformy liturgicznej w za-
kresie tonsury, $wiecen nizszych i subdiakonatu, sugerowanych przez biskupéw
w kontekscie ich dotychczasowych doswiadczen pastoralnych. W badaniach
postuzono si¢ metoda chronologicznego zestawienia zrédet i ich thumaczen na
jezyk polski oraz metodg analityczno-syntetyczna, przedstawiajacy idee refor-
my w kilku gtéwnych punktach. Dalszym celem jest przedstawienie zaréwno
sytuacji wyjsciowej dla posoborowej reformy liturgicznej w aspekcie $wiecent
nizszych, jak ijej pierwotnych perspektyw, wynikajacych z europejskich po-
stulatéw dotyczacych reformy.

Tto historyczne swiecen nizszych

Przed reforma tonsury $wigceni nizszych i subdiakonatu, ktdra zostata dokonana
15 VIII 1972 r. na mocy motu proprio Ministeria Quaedam i motu proprio Ad
pascendum papieza Pawla VI (t1978), duchowienistwo dzielito si¢ wewngtrznie na
dwa stany: nizszy (minores) i wyzszy (maiores)". Ich hierarchia byla nastepujaca:
prezbiterat — diakonat — subdiakonat (§wigcenia wyzsze) — akolitat — egzorcystat
~ lektorat — ostiariat (§wiecenia nizsze)’. Jedynym stopniem, keéry w ciagu
wiekéw zostat przeklasyfikowany z grupy nizszej do wyzszej byt subdiakonat,

zaliczany do ordines maiores od okolo 1163 roku’. Przez wieki (ale nie od po-
' Zob. Codex Iuris Canonici, Pii X Pontificis Maximi iussu digestus Benedicti Papae XV
auctoritate promulgatus (Romae: Typis Polyglottis Vaticanis, 1917), kan. 949.

Zob. Balthasar Fischer, “Der niedere Klerus bei Gregor dem Grof8en. Ein Beitrag zur Ge-
schichte der Ordines Minores,” Zeitschrift fiir katholische Theologie 62, no. 1 (1938), 37-75;
Dawid Makowski, Postugi wspétczesnego Kosciola: Refleksja w pigidziesiqtq rocznice wydania
listu apostolskiego Ministeria quaedam (Krakéw: Wydawnictwo Miles, 2023), 30-63.
Mozna to uzna¢ za swoisty fenomen, gdyz do $wiecen wyzszych, ktére nazywano takze
$wietymi (fac. sacri), nie wlaczano stopni pochodzenia kodcielnego. Trzeba jednak zauwazyé,
ze zaliczenie subdiakonatu do ordines maiores mialo zZrédto w wyréznianiu subdiakonéw
spo$réd innych duchownych nizszych §wigcen: obligowano ich do odmawiania brewiarza,
wymagano od nich wstrzemiezliwosci seksualnej (pézniej tez celibatu), upodabniano ich
w stroju i czynno$ciach do diakonéw czy podkreslano ich range poprzez rozbudowany
obrzed $wiecen. Szeroko na ten temat zob. Dawid Makowski, “From ‘ordines minores’ to
‘ordines maiores’. The Development of the Ordination of the Subdiaconate by the XIII
Century,” Ephemerides Liturgicae 138, no. 2 (202 4), 214~29; Dawid Makowski, “Powstanie
i wezesny rozwdj celibatu duchownych pomigdzy IV a VI wickiem,” Czgstochowskie Studia
Teologiczne so (2023), 205-17, https://doi.org/10.53120/cz5t.2023.205-217; Dawid Makowski,



176 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

czatku) przyjecie tych stopni poprzedzala tonsura, ktéra nie byla $wigceniem,
lecz ceremonia wprowadzenia do stanu duchownego, podczas ktérej kandydat
pretendujacy do duchowienstwa byt do niego wlaczany, co symbolizowalo przy-
ciecie wloséw na glowie oraz przyjecie stroju duchownego®. Cechami kazdego
z tych $wiecen, do ktérych prowadzita tonsura, byty: pochodzenie koécielne,
a nie z Bozego ustanowienia, zarezerwowanie dla duchownych, przypisanie celu
duchowego oraz obiektywna stalos¢’. Mimo ze w teorii $wiccenia nizsze byty
odzwierciedleniem hierarchicznego ustroju Kosciota, w praktyce najczescie;
nie stanowily szczegdlnych stopni. Juz od Soboru w Trydencie (1545-1563)
dostrzegano problemy zwiazane z ich obecnosciag w Kosciele, wzmiankujac
bardzo czesto o jedynie formalnym ich przyjmowaniu. Nic wiec dziwnego, ze
w czasie zaréwno przygotowan do reformy liturgicznej, jak i samego Soboru
Watykanskiego II wielu biskupéw postulowalo, by $wigcenia nizsze, subdia-
konat i tonsura zostaly zmodyfikowane®. Stolica Apostolska zaprosita bowiem
biskupéw z calego $wiata do wspdlpracy izglaszania tematéw, nad ktdrymi
mialby debatowa¢ przyszty sobér’.

Wiele wnioskéw dotyczylo odnowy stopni nizszych, jako ze sytuacja po-
przedzajaca reforme liturgiczng — w kontekscie postug przed diakonatem — byta
wysoce niezadowalajaca. Przede wszystkim sama istota $wigcen nizszych byta
rozumiana nicjednakowo, a czasem nawet niewlasciwie (niniejsze listy wskazuja
bowiem na to, ze nie kazdy biskup wiedzial, czym one byl )%, Subdiakonéw
zastgpowali bowiem czesto duchowni nizszych $wigcen albo sami klerycy po
tonsurze bez $wigcen, co znaczaco wpltywato na obnizenie znaczenia tego
urzedu’. Sami za$ biskupi czgsto nie umozliwiali swoim klerykom spetnienia

“Urzad subdiakonatu jako $wigcenie wyzsze. Perspektywa historyczno-prawna rozwoju
$wigcent subdiakonatu do XIII w.,” Warszawskie Studia Teologiczne 37, no. 1 (2024), 78-92,
https://doi.org/10.30439/wWst.2024.1.4.

Zob. Raphael Molitor, Theologische Vorfragen, Tonsur, Niedere Weihen, vol. 1 of Vom Sa-
krament der Weihe: Erwigungen nach dem Pontificale romanum (Regensburg: Friedrich
Pustet, 1938), 101.

Zob. Libero Gerosa, Prawo Kosciota, trans. Irencusz Pekalski, Amateca. Podreczniki
Teologii Katolickiej 12 (Poznan: Pallottinum, 1999), 327.

Zob. Paulus VI, “Litterac Apostolicae Motu Proprio datac "Ministeria %aedam’ disciplina
circa primam tonsuram, ordines minores et subdiaconatus in Ecclesia Latina innovatur,”
Acta Apostolicae Sedis 64 (1972), s30.

Zob. Katarzyna Sitkowska, “Aspekty organizacyjne i komunikacyjne IT Soboru Watykan-
skiego,” Kultura — Media — Teologia 12 (2013), 11.

Zob. Makowski, Postugi wspétczesnego Kosciota, 79.

Zob. Sacra Rituum Congregatio, “Decretum. De Clerico loco Subdiaconi vel Cappellani
in Missa ministrante,” Acta Sanctae Sedis 39 (1906), 119—21.



Biskupi europejscy wobec odnowy $wiecen nizszych. Postulaty dotyczace... 177

funkgji przypisanych do poszczegélnych stopni, gdyz czgsto udzielali ich zbio-
rowo — jedna osoba otrzymywata kilka na raz". Ogélnie wicc rzecz ujmujac,
w praktyce Kosciota (réwniez w Polsce) te stopnie jawily si¢ jedynie jako wymag
formalny w drodze do kaplafistwa'".

Te sytuacje odzwierciedlaja przedstawione ponizej 62 postulaty ulozone
chronologicznie wedtug dat ich powstania. Tematem tych opinii jest zasadniczo
sakrament $wigcen oraz zagadnienia wprost lub po$rednio z nim zwigzane, m.in.:

* wskazanie na naglaca potrzebe zdefiniowania sakramentu $wigcen;

* dostrzezenie koniecznosci okreslenia roli i misji $wieckich w Kosciele;

* zauwazenie problemdéw zwigzanych z dyscypling celibatu;

* rdznice teologiczne w rozumieniu postug koscielnych;

* podkreslenie znaczenia Akcji Katolickiej oraz innych grup wiernych swieckich.

Mimo ze te tematy nie dotycza wprost reformy $wigcen nizszych, to jednak
poruszane zagadnienie funkcjonowalo w pewnym kontekscie (Scisle hierarchicz-
nym), wigc kazde pytanie o ewentualne udzielanie tych urzedéw $wieckim,
rodzilo pytania z jednej strony o miejsce laikatu Kosciele (a w konsekwen-
cji o eklezjologic), a z drugiej o sakramentologi¢ $wigcen (a w konsekwencji
o dogmatyke). Tre$¢ postulatéw pozwala dostrzec, jak bardzo zlozone prace
czekaty Sobér Watykanski IT oraz posoborowe zespoty zajmujace si¢ odnowa
liturgiczna.

Postulaty biskupéw w sprawie swiecen nizszych

W ponizszej tabeli zawarto 62 postulaty iich ttumaczenie na jezyk polski.
Najwigcej postulatéw pochodzito z Wioch, liczne naptynely tez z Hiszpanii,
Niemiec, Polski, Frangji i Belgii. Po jednym licie nadestali biskupi irlandzcy,
austriaccy, szwajcarscy, holenderscy, norwescy i islandzki. Przewazajaca liczba
gloséw pochodzita z krajéw Europy Zachodnie;.

10

. Zob. Joseph Lécuyer, “Les ordres mineurs en question,” La Maison-Dieu 102 (1970), 97.

Zob. Franciszek Malaczynski, “Wychowanie alumna i kaplana przez liturgie,” Ruch Biblijny
i Liturgiczny 16, nos. 2—3 (1963), 120-21, https://doi.org/10.21906/rbl.2927.



178 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup Tres¢ postulatu Tres¢ postulatu
(kraj) (oryginat) (ttumaczenie)
data tekstu
Paul Con- | Ordo diaconatus necnon forsan Diakonat oraz ewentualnie nizsze
stant Scho- | ordines minores tamquam func Swiecenia wydaja sie petnic¢ funkcje

enmaekers |tiones ordinariae in Ecclesia varias | zwyczajowe w Kosciele, majgce na
(Belgia) |operationesinstaurandividentur. |celu przywrécenie réznych obrze-
18 VI 1959 |Inter quas numerus insufficiens dow. Wsrdd tych wszystkich spraw
sacerdotum tamquam magis ob- | bardziej widoczny zdaje sie jednak
via videtur. Sed minime habenda brak dostatecznej liczby kaptandw.

est ut principalior. Etenim, sicut Jednakze nie nalezy tego uznawac
tempore quo condebatur Actio za gtéwny problem. Podobnie w cza-
Catholica penuria sacerdotum sach, gdy tworzono Akcje Katolicka,

communiter dicebatur ratio prima- | brak kaptanéw byt powszechnie

ria apostolatus a laicis in Ecclesia | uwazany za gtéwny powdd apostol-
exercendi, dum decursu temporis | stwa Swieckich w KoSciele. Z bie-
fundamentum huiusmodi vocatio- | giem czasu stato sie oczywiste, ze
nis imprimis ipsi characteri Baptis- | fundamentem powotania s przede
matis et Confirmationis inhaerere |wszystkim charakter sakramentu
clarius apparuit, eodem modo chrztu oraz bierzmowania. Réwniez
nostris diebus restauratio diaco- w naszych czasach przywrécenie
natus necnon ordinum minorum diakonatu oraz nizszych $wiecen

ex urgenti necessitate adiuvandi | wynika z pilnej potrzeby wsparcia
sacerdotes qui essentialibus mu- | kaptanéw, aby mogli w petni po-
neris sui officiis sese devovere va- | $wieci¢ sie swoim podstawowym
leant originem videtur deducere, | obowiazkom. W rzeczywistoéci jed-
dum revera ex laicorum in Ecclesia | nak potrzeba ta zrodzita sie z coraz
crescentibus in dies apostolicis wiekszego zaangazowania $wieckich
officiis nata est oriri ita ut rite ipsis | w apostolskie obowigzki w Kosciele,
tribuatur titulus qui eidem adne- | co sprawia, ze nalezy im przyznaé
xo munere reapse perfunguntur. | tytut odpowiadajacy rzeczywiscie
Incipiendum videtur ab ordine dia- | wykonywanym przez nich funkcjom.
conatus cui competerent variae et | Nalezy rozpocza¢ od diakonatu,
momentosae functiones liturgicae | ktéry obejmowatby réznorodne

cum labore indolis catecheticae, iistotne funkcje liturgiczne, a takze
caritativae et administrationis. zadania katechetyczne, charytatyw-
Ordines autem minores, simodo | neiadministracyjne. Jezeli nizsze

autonomo instaurandi videntur, Swiecenia majq zostac przywrécone

quoad essentiam immutenturet | w sposdb autonomiczny, konieczne
renoventur; ex illis abrogentur v. g. | jest wprowadzenie zmian i odno-
exorcistatus, aut noviter erigantur | wienie ich istoty. Na przyktad nalezy
V. g. munus cantoris, custodis, or- | rozwazy¢ zniesienie Swiecenia eg-
ganistae, prout functiones revera |zorcysty oraz ustanowienie nowych
exercentur vel non. Clericis qui funkgji takich jak kantor, zakrystia-
sacerdotio aspirant et ab Episcopo | nin czy organista, w zaleznosci od
vocatis, signum distinctivum ipsa | rzeczywistego wykonywania tych
sacra tonsura remanet. obowiazkdw.




Biskupi europejscy wobec odnowy Swiecen nizszych. Postulaty dotyczace...

179

Biskup
(kraj)
data tekstu

Tres¢ postulatu
(oryginat)

Tres¢ postulatu
(ttumaczenie)

Decursu annorum qui in Semi-
nario degunt quatuor recipient
ordines: lectoratum, acolythatum,
subdiaconatum et diaconatum,
cum debitis intervallis ad obeunda
munera eisdem ordinibus afferen-
tia.Ceteri autem clerici, qui sacer-
dotium minime cupiunt autillius
recipiendiimpares reperiuntur,
nec onerentur lege celibatus nec
peculiaris eis mponatur vestitus®.

Dla klerykow, ktdrzy aspiruja do
kaptanstwa i zostali powotani

przez biskupa, charakterystycznym
znakiem pozostaje sama Swieta
tonsura. Podczas lat spedzonych

w seminarium otrzymajg wiec
cztery Swiecenia w ustalonych od-
stepach czasu: lektorat, akolitat,
subdiakonat i diakonat, aby petni¢
obowigzki zwigzane z tymi Swiece-
niami.Pozostali klerycy, ktérzy nie
pragna kaptanstwa lub s do niego
niezdolni, nie powinni by¢ obciagzani
obowiazkiem celibatu ani wyréznia-
jacego stroju.

Achille
Liénart
(Francja)
27 VIl 1959

Identidem accederet in meliore
luce posita organica sacramenti
Ordinis dispositio qualis in prae-
fatiis ad consecrandos episcopos,
presbyteros, diaconos describitur.
Quae faciliori modo perspiceretur
siin usum realem reducerentur
Ordines minores et diaconatus
[...]. In praxi concludendum est
verum et insuperabile limen coeli-
batus obligationis in ordinatione
sacerdotali esse positum, cum
admittat haec Sacra Congregatio
dispensari diaconos vel subdiaco-
nos de hac lege et ad statum lai-
calem reduci si post receptos ordi-
nes aliquod dubium intercesserit
de eorum aptitudine ad ulterius
scrutinium subeundum®.

Nalezy nieustannie dazy¢ do lep-
szego przedstawiania strukturalne-
go utozenia sakramentu Swiecen,
jak opisano w prefacjach do konse-
kracji biskupéw, kaptanéw i diako-
néw. Bytoby to bardziej zrozumiate,
gdyby nizsze Swiecenia i diakonat
zostaty ponownie wprowadzone
do praktyki[...]. W rzeczywistosci
obowigzek celibatu jest formalnie

i nieodwotalnie ustanawiany pod-
czas $wiecer kaptaiskich. Swieta
Kongregacja dopuszcza mozliwosé
zwolnienia diakonéw lub subdia-
konéw z tego obowiazku oraz ich
powrotu do stanu Swieckiego,
jezeli po przyjeciu $wiecenh ujawnia
sie watpliwosci co do ich zdolnosci
dalszego petnienia obowigzkéw.

12
13

Paul C. Schoenmaekers, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 128-29.
Achillis Liénart, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 301, nr 1¢, 303, nr 2.




180

Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup
(kraj)
data tekstu

Tres¢ postulatu
(oryginat)

Tres¢ postulatu
(ttumaczenie)

Marie-
-Ludovic
Morel
(Belgia)
5 VIl 1959

Experientia annorum non pauco-
rum in missionibus edoctus, scio
Missionaries sacerdotes saepe
curis temporalibus distrahiita ut
vires, si supersunt, vix sufficientes
sint ad curam animarum cum fru-
ctu geren dam. Hic rerum status,
nostris in regionibus etiam, sat
frequenter oc currit. Nonne op-
portunum esset quaestionem de
Diaconatu secundum mentem pri-
mitivae ecclesiae considerare? Hi
diaconi possent ,praedicare, bap-
tizare [...] et ministrare mensis”
(cf. Act. VI, 2). Mutatis mutandis,
eadem quaestio pro subdiaconatu
et ordinibus minoribus moveri
posset. Ordines minores praeser-
tim videntlit finem ad quern spec
tant non attingere; satius sit dice-
re eos praeparare vel praeire sa-
cerdotium. Nonne utilius adhiberi
possent tamquam formae (les
cadres) Actionis Catholicae omnis
generis™.

Nauczony doSwiadczeniem wie-

lu lat pracy na misjach wiem, ze
kaptani misjonarze czesto s roz-
praszani troskami doczesnymi, tak
ze ich sity, oile jeszcze pozostaja,
ledwo wystarczajg na owocne spra-
wowanie duszpasterskiej opieki.
Taki stan rzeczy ma miejsce dos¢
czesto, réwniez w naszych rejo-
nach. Czy nie bytoby stosowne roz-
wazyc¢ kwestie diakonatu zgodnie

z duchem pierwotnego Kosciota?

Ci diakoni mogliby ,gtosi¢, chrzci¢

i stuzy¢ przy stotach” (por. Dz 6,2).
Wprowadziwszy odpowiednie
zmiany, to samo pytanie mogtoby
by¢ postawione w odniesieniu do
subdiakonatu i nizszych swiecen.
Nizsze Swiecenia szczegdlnie wyda-
ja sie nie osiagac celu, do ktérego
zmierzaja; lepiej bytoby powiedzie¢,
ze przygotowuja lub poprzedzajg
kaptanstwo. Czy nizsze Swiecenia
nie mogtyby by¢ bardziej uzyteczne
jako wszelkiego rodzaju struktury
organizacyjne Akgji Katolickiej?

losé Maria
Bueno

y Monreal

(Hiszpania)

12 VIII 1959

Tandem, fortasse quoque pertrac-
tari posset opportunitas simplifi
candi Sacras Ordinationes, quum
minores Ordines nonnisi vestigia
antiquae disciplinae revera mane-
ant, absque ulla practica utilitate
et officio; ita ut sufficeret offi-
cium acolithorum, subdiaconatus
et diaconatus [...]".

Na koniec mozna by réwniez rozwa-
zy¢ mozliwo$¢ uproszczenia Swie-
cen, poniewaz nizsze $wiecenia sg
obecnie jedynie $ladem dawnej
dyscypliny bez zadnej praktycznej
uzytecznoscii funkcji. Wystarczyto-
by wiec ustanowi¢ urzedy akolitéw,
subdiakonéw i diakonow [...].

14

Ludovic Morel, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 13536, nr 2.

Toseph M. Bueno y Monreal, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 329.




Biskupi europejscy wobec odnowy Swiecen nizszych. Postulaty dotyczace...

181

disciplinae, loco eos reservandi
tantummodo ad sacer”.

Biskup Tres¢ postulatu Tres¢ postulatu
(kraj) (oryginat) (ttumaczenie)
data tekstu
Rafael Ordines Minores opportunum Bedzie réwniez stosowne, aby
Garcia quoque erit ut a Sacerdotibus nizsze Swiecenia byty nadawane
y Garcia |specialiter delegatis conferantur. |przez specjalnie delegowanych
De Castro |Ordines Minores et Diaconatus kaptanéw. Nizsze Swiecenia i dia-
(Hiszpania) | conferantur, utin primitiva Eccle- |konat powinny by¢ nadawane, jak
15 VIII 1959 |sia, etiam iis qui nunquam ad w pierwotnym Kosciele, takze tym,
Sacerdotium perventurisint, iuxta | ktdérzy nigdy nie zamierzajg dojs¢
necessitates actuales Eccle-siae™. |do kaptanstwa, zgodnie z aktualny-
mi potrzebami Kosciota.
losé Souto |Magna cum sollicitudine providen- | Nalezy zadbac o sytuacje pastoréw
Vizoso | dum est speciali conditioni pasto- |dysydenckich zachodnich KoScio-
(Hiszpania) | rum ecclesiarum occidentalium tow, ktorzy nie zostali waznie wy-
20 V11 1959 | dissidentium, qui valide ordinati | $wieceni. Jesli sa celibatariuszami,
non sunt: si caelibes manent, per | moga podja¢ odpowiednie ksztat-
fFacilitatem ut apte instruantur et |cenieizosta¢ wyswieceni w ob-
ordinentur, si velint, ritu catholico; | rzadku katolickim, o ile tego chca.
sivero coniugati sunt et separari | Jesli sg zonaciinie moga lub nie
ab uxore (separari) nequeant chcarozstad sie z zong, moga petnic
aut nolint, per aliquod sacrum postuge duchowa, na przyktad jako
officium, veluti diaconale, aut per |diakoni, albo przez tonsure i nizsze
tonsuram et minores ordines, Swiecenia, aby wspétpracowac z ka-
ut in ministeriis clericalibus cum ptanamiiw ten sposéb zdobywac
sacerdotibus collaborent et ita $rodki na utrzymanie rodziny.
victum familiarem acquirere va-
leant”.
Friderico |Plene confirmanda lex de coeliba- | Catkowicie nalezy potwierdzi¢ obo-
Pezzullo |tusobligatione, quae incipitasu- |wigzek celibatu od momentu przy-
(Wtochy) |scepta Subdiaconatus Ordinatio- |jecia Swiecer subdiakonatu oraz
21 VIl 1959 | ne, et de habitu clericali servando |prawo dotyczace noszenia stroju
ab iis, qui Presbyteratus ordinem |duchownego przez tych, ktérzy zo-
sunt promoti'™. stali wyéwieceni na prezbiteréw.
Giuseppe |Actionis Catholicae socios ad Cztonkdéw Akgji Katolickiej wzywac
Perniciaro | maiorem cum Clero collaboratio- |do wiekszej wspdtpracy z ducho-
(Wtochy) |nem vocare, conferendo quoque |wienstwem, réwniez poprzez na-
21 VI 1959 | Ordines minores, more antiquac | dawanie nizszych $wiecen, zgodnie

ze starozytnym zwyczajem, zamiast
rezerwowania ich jedynie dla kapta-
noéw.

-
=i

° Raphaél Garcelay Garcfa De Castro, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 1978, nr. X XIIT-XXIV.
TIoseph Souto Vizoso, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 256, nr 7.
Fridericus Pezzullo, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 549, nr I1, s.

Ioseph Perniciaro, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 800, nr 2.




182

Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup Tres¢ postulatu Tres¢ postulatu
(kraj) (oryginat) (ttumaczenie)
data tekstu

Aurelio  |Minime levis habeatur obligatio Niech obowiazek noszenia tonsury

Signora |sacerdotibusin Urbe et in Orbe przez kaptanéw w Rzymie i na ca-

(Wtochy) |coronam seu tonsuram apertam | tym Swiecie nie bedzie traktowany
24 VIl 1959 |semper ferendi (can. 13 6); secus | pobtazliwie (kan. 136); w przeciw-

lex abrogetur®. nym razie prawo powinno zostac
zniesione.

Vittorio |De templorum custodibus praeci- | Gtéwna kwestia dotyczaca kusto-

Longo pua quaestio est ut Congregatio- |széw Swiatyn polega na tym, aby

(Wtochy) |nes, ad ipsum constitutae, videant | Kongregacje, ktore zostaty powota-
25VII11959 [an ,Tonsura” atque ,Ostiariatus” | ne do tego celu, zbadaty, czy nalezy

illis confereantur®'. im nadac tonsure oraz ostiariat.

Benjamin |Canones 124 et ss. de obligatio- Kanony 124 i nastepne dotyczace

De Arriba | nibus clericorum v. gr. circa ton- obowigzkdéw duchownych, np.

y Castro [suram, habitum ecclesiasticum, w kwestii tonsury, stroju kosciel-
(Hiszpania) |simplicem cultum capillorum, nego, prostego uktadania wtoséw,
25 VIII 1959 |adsistentiam spectaculis etc. igno- | uczestnictwa w widowiskach itd.,

rantur aut deridentur a pluribus®. |sa ignorowane lub wySmiewane
przez wielu.

Giuseppe |Quoad vero tonsuram deferen- Co do noszenia tonsury, przepis ten

Garneri  |dam, praescriptio aut confirman- |wydaje sie by¢ albo potwierdzony

(Wtochy) |davidetur (quamvis sanctionum | (cho¢ w Kodeksie Prawa Kanonicz-
25 V11 1959 | de hac re nihil sane exstiteritin nego nie ma w tej kwestii zadnych

Codice I. C. nisi sola verba), auto
omnino abolenda; quod enim

a prope universo Clero imapri-
diem neglecta fuerit, id profecto
imminutae auctoritati futurum
esse potest caeteris praescrip-
tionibus sive parvi sive maioris
momenti®.

sankcji poza samymi stowami), albo
catkowicie zniesiony; poniewaz
bowiem przez niemal cate ducho-
wienstwo zostat on zaniedbany,

co moze realnie ostabic¢ autorytet
pozostatych przepiséw, zaréwno
tych o mniejszym, jak i wiekszym
znaczeniu.

Aurelius Signora, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 760.
Victor Longo, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 863.
Benjamin De Arriba y Castro, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 348, Tie.

Toseph Garneri, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 620.




Biskupi europejscy wobec odnowy Swiecen nizszych. Postulaty dotyczace...

183

Biskup Tres¢ postulatu Tres¢ postulatu
(kraj) (oryginat) (ttumaczenie)
data tekstu
Michael |Sacramentum Ordinis constare Sakrament Swiecen sktada sie
Keller tribus gradibus, diaconatus nem- |z trzech stopni: diakonatu, prez-
(Niemcy) |pe, presby-teratus, episcopatus biteratu i biskupstwa. Réwniez
25 VIII 1959 | definiatur. ltem S. Synodus delibe- | Swiety Synod niech rozwazy, majac
ret, praeoculis habens Decretum |na uwadze Dekret Soboru Tryden-
Concilii Tridentini, Sess. XXIlI, ckiego, Sesja XXIlI, rozdziat XVII,
cap. XVII, utrum minores ordines, |czy nizsze Swiecenia, z wyjatkiem
excepto subdiaconatu, abrogari subdiakonatu, mogga by¢ zniesione,
possint, ,ne (Functiones) ab ha- .aby funkcje te nie byty przez he-
ereticis tamguam otiosae tradu- |retykoéw uwazane za bezczynne”
-cantur” (Cone. Tridentinum I. c.), | (por. Sobér Trydencki, tamze) na
benedictionibus secundum fun- | tle btogostawieristw nowo ustano-
ctiones revera existentes noviter |wionych, zgodnie z rzeczywiscie
constitutis, e. g. lectoris, cantoris, |istniejagcymi funkcjami, np. lektora,
custodis, vel etiam catechetae, kantora, kustosza, a nawet kateche-
quin tamen insinuant statum cle- | ty, nie sugerujacych jednak statusu
ricalem™. duchownego.
Johannes |Quomodo ordines minores, sub- | Jak mozna zreformowac nizsze
Von Rudloff | diaconatus et ipse diaconatus Swiecenia, subdiakonat i diakonat,
(Niemcy) |reformari possint vel potiusin lub raczej przywréci¢ je do pierwot-
26 VIII 1959 | pristinum reduci ita ut constituant | nego stanu, tak aby staty sie trwa-
munera perpetua in Ecclesia nec  [tymi urzedamiw KoSciele, a nie tyl-
tantum praeparatoria ad Ordinem | ko etapem przygotowawczym do
Presbyteratus et liberi manere po- | Swiecen kaptanskich? Chodzi o to,
ssint ab onere et presbyteri libe- | by byty wolne od dodatkowych
rentur ab oneribusiillis reservatis, |obowigzkdw, a prezbiterzy zostali
nimis gravantibus®. odciazeni od zbyt ciezkich zadan
z nimi zwigzanych.
Cornelius |Ordines minores, subdiaconatus | W obecnych czasach nizsze Swiece-
Lucey et diaconatus his temporibus offi- | nia, subdiakonat i diakonat, niosg
(Irlandia) |cia nominalia potiusquam realia ze sobg raczej funkcje nominalne
27 VI 1959 | secumferunt. Forsitan noventur, |niz rzeczywiste. Byé moze zostana

e. g.ita ut apostolatui laicali direc-
te subserviant. In specie in eccle-
siis parochia libus nostris, propter
multitudinem communicantium,

zmienione, na przyktad tak, aby
bezposrednio stuzyty apostolatowi
Swieckiemu. Szczegdlnie w naszych
parafiach, ze wzgledu na liczbe

2:

* Michaél Keller, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 633, nr IV, 2.

Ioannes Von Rudloff, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 689, nr 1, s.




184

Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup
(kraj)
data tekstu

Tres¢ postulatu
(oryginat)

Tres¢ postulatu
(ttumaczenie)

singulis fere diebus requiritur
qui sacerdotem in dispensanda
eucharistia adiuvet: valde conve-
niens esset si Fratres Religionis
Laicalis aut laici, ordine speciali
muniti, mandatum eucharistiam
distribuendi haberent®.

przystepujacych do komunii, pra-
wie kazdego dnia potrzebny jest
kto$, kto pomoze kaptanowi w roz-
dawaniu Eucharystii. Bytoby duza
pomocg, gdyby bracia zakonéw
Swieckich albo inni $wieccy wypo-
sazeni w specjalny mandat mogli
rozdziela¢ komunie $wieta.

Johannes |Sistatus clericalis reducitur so- Jesli status duchowny jest zredu-
Pohlschne- | lummodo ad sacramentum ordi kowany wytacznie do sakramen-
ider nis, tonsura et gradus minores tu Swiecen, tonsura oraz nizsze

(Niemcy) [necnon subdiaconatus, siretinen- |stopnie, jak i subdiakonat, jesli sa

27 VU1 1959 | tur, illis conferantur, qui non in- zachowane, powinny by¢ nadawane
tendunt recipere s. sacramentum |tym, ktérzy nie zamierzaja przyjac
Ordinis®. sakramentu Swiecen.

Fiorenzo |Adomniaincommoda vitanda, Aby unikna¢ wszelkich niedogodno-
Angelini | quae facile praevideriin Semina- |3ci, ktére tatwo mozna przewidzieé
(Wtochy) |riis possunt, ubi clerici caelibatum | w seminariach, gdzie duchowni

28 VIII 1959 |eligere debent, ut ad sacros ordi- | muszg wybrac celibat, aby méc
nes accedere possint, aetas aliqua | przystapi¢ do $wiecen, mozna usta-
statui potest pro iis qui novum nowic jakis wiek dla tych, ktérzy
minorem ordinem sumere inten- | zamierzajg przyja¢ nowy nizszy
dunt?®. stopien.

Luciano | Laicisacristae cum parochis ad- Swieccy zakrystianie wspétpracu-
Marcante |laborantes vix hodie inveniri pos- |jacy z proboszczami sg dzis rzadko
(Wtochy) [sunt. Attamen, ubi numerus sup- |spotykani. Jednakze tam gdzie ich

28 VIII 1959 | petit, regularem congregationem |liczba jest wystarczajaca, warto
ordines minores secumferentem | bytoby utworzy¢ regularne zgro-
pro ipsis instituere, quo facilius madzenie o nizszych Swieceniach,
domus Dei decori provideri possit, | aby tatwiej mozna byto zapewni¢
consentaneum est?. godno$¢ domu Bozego.

Guido To- |Religiosis laicis, saltem quibus- Swieckim zakonnikom, przynaj-
netti dam, v. gr. iis qui sacristiae vel mniej niektérym, np. tym, ktorzy sa

(Wtochy) |educationiiuventutis addicti sunt, | zaangazowani w postuge zakrystii

29 VIII 1959 |accedendi ad ordines minores fa- | lub edukacje mtodziezy, nalezy
cultas fiat™. umozliwi¢ przystapienie do niz-

szych Swiecen.
*® Corneli Lucey, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 73, nr IL.
" loannes Pohlschneider, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 564, nr I1I, 24.
%8 Florentius Angelini, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 881, nr 3.
iz Lucian Marcante, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 712, nr 7.

Guidon Tonetti, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 243, nr II, 10.




Biskupi europejscy wobec odnowy Swiecen nizszych. Postulaty dotyczace...

185

.perpetuum” erit, quando ad
Presbyteratus Ordinem elevantur,
,completo vigesimo quinto aeta-
tisanno™.

Biskup Tres¢ postulatu Tres¢ postulatu
(kraj) (oryginat) (ttumaczenie)
data tekstu
loannes |Alia quaestio quae multis videtur |Inna kwestia, ktéra wielu wydaje sie
Gunnarson | magni momenti est utrum pos bardzo wazna, to czy mogg istnied
(Islandia) |sint esse in Ecclesia «diaconi etiam | w KoSciele ,diakoni réwniez zonaci”,
29 VIII 1959 | nupti», et personae aliquae, sine | oraz czy pewne osoby, bez zamiaru
intentione progrediendi ad sta- przejscia do stanu kaptanskiego,
tum sacerdotalem, possint reci- moga przyjac niektdre nizsze Swie-
pere aliquos ordines minores®'. cenia.
Marcell-Ma- | Quaedam Officia ecclesiastica Czy pewne urzedy koscielne moga
rie-Joseph- | laicis, independenter a sacerdotio, |by¢ powierzane $wieckim niezalez-
-Henri-Paul | commen-dare possunt? Ita, siaga- |nie od kaptanstwa? Tak, jesli chodzi
Dubois | tur de aliquibus minoribus officiis: | o niektére nizsze urzedy: ostia-
(Francja) |de officiis ostiarii, lectoris, acolythi, | riusza, lektora, akolity oraz urzad
29 VIII 1959 | et de officio ,catechistae”. Jkatechisty”.

Prymas |Advestem sacerdotalem quad Jesli chodzi o stréj kaptanski,
Wrtoch attinet, mihi opportunum esse wydaje mi sie stosowne pozwoli¢
(Wtochy) |videtur sacerdotibus permittere |kaptanom na noszenie tego, czego

29 VIII 1959 |ut ea induantur qua in septentrio- |uzywajg duchowniw pétnocnych
nalibus Europae Nationibus sacri | krajach europejskich, oraz uzywa-
administri utuntur; ac talari veste |nie sutanny tylko podczas funkgji
tantum in sacris functionibus uti. |liturgicznych. Nie wydaje mi sie tez
Neque omnino iubendum mihi w petni konieczne, aby zachowywa-
esse videtur ut sacram tonsuram | li tonsure.
con servent®.

Secondo |Item Episcopis plenissimum ius fa- | Réwniez biskupom nalezy przyznac
Chiocca |teatur conferendiordines, etiam |petne prawo nadawania Swiecen,
(Wtochy) | minores, propriis alumnis dioece- |w tym nizszych, wtasnym alumnom

29 VII1 1959 |sanis qui in Seminariis Regionali- | diecezjalnym przebywajacym w se-
bus degunt*. minariach regionalnych.

Alfonso |,Votum castitatis uti temporan- Przyrzeczenie czystoscijako tym-
Castaldo |eum” habeatur pro clericis qui czasowe powinno by¢ sktadane
(Wtochy) |ad Sacrum Subdiaconatus Ordi- przez duchownych, ktérzy sa

30 VIII 1959 | nem admittuntur; quod quidem | przyjmowani do Swiecen subdia-

konatu; to przyrzeczenie stanie sie
JWieczyste”, gdy zostanag podnie-
sieni do Swiecen prezbiteratu po
ukonczeniu dwudziestego pigtego
roku zycia.

31
32
33
34
35

Ioannes Gunnarson, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 528, nr 7.
Marcel M. Dubois, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 225, nr II, 10.
Primus Principi, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 754, nr VL
Secundus Chiocca, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 804, nrs.
Alfons Castaldo, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 419, nr I, G.




186

Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

stolatus aliud non requirat®.

Biskup Tres¢ postulatu Tres¢ postulatu
(kraj) (oryginat) (ttumaczenie)
data tekstu
Augusto |E il caso di mantenere l'obbligo, Czy powinien zostac¢ zachowany
Gianfrance- | oggi generalmente trascurato, di | powszechnie zaniedbywany obo-
schi portare la tonsura?*® wigzek noszenia tonsury?
(Wtochy)
30 VIII1959
Dominic | Tonsura supprimatur, habitus Tonsura powinna by¢ zniesiona,
Da Apre- |ecclesiasticus simplificetur, tunica |stréj koscielny uproszczony, a su-
sentacdo |talaris tantum in ofliciis sacris tanna uzywana jedynie podczas
Fernandes |utatur. Quoad ordines religiosos, |funkgji liturgicznych. Jesli chodzi
(Hiszpania) | habitus simplificentur®. o zakony, stroje powinny zostac
31 VIII 1959 uproszczone.
Emanuele |Etiamsi minimum videatur quod | Nawet jesli kwestie dotyczace
Trindade |praesentiam cleticorum fidelium |obecnosci duchownych i wiernych
Salgueiro |que socialem spectat, magniest |[w zyciu publicznym] oraz ich in-
(Hiszpania) | momenti. luvat notare quoad terakcji spotecznych zdajg sie by¢
31 VIII 1959 | certa minuta, utpote habitum niewielkie, to wistocie sq bardzo
ecclesiasticum tonsuramque, sac- | wazne. Warto zauwazy¢, ze pewne
ros canones adhuc leges Ecclesiae | drobiazgi, takie jak stréj koscielny
esse. Licet opus sit mutationesin- |itonsura, wciaz sq przepisami pra-
troducere iuxta rationem vivendi |wa kanonicznego Ko$ciota. Chociaz
actualem, statutis essentialibus, | konieczne jest wprowadzenie
quid mutandum esset sine charac- | zmian zgodnych z aktualnym stylem
teris specialis Sacerdotis laesione, |zycia, nalezy doktadnie okresli¢,
quiin mundo est, sed non est ex | co powinno zosta¢ zmienione bez
mundo, sicut dixit Dominus, de- naruszania szczegdlnego charakte-
terminate decet™®. ru kaptana, ktéry —jak powiedziat
Pan —zyje w Swiecie, ale nie jest
z tego Swiata.
Florentino |Legem tonsurae pro Clericis miti- |Prawo dotyczace tonsury dla du-
De Andra- | gate convenit vel etiam pruden- | chownych nalezy ztagodzi¢ lub
deySilva |terremittere; usus veto habitus nawet roztropnie znie$¢; natomiast
(Hiszpania) | ecclesiastici asservari debet iuxta |stosowanie stroju koscielnego
31 VIII 1959 | consuetu dines locorum, cum apo- | powinno by¢ zachowane zgodnie

Z miejscowymi zwyczajami, chyba
ze apostolat wymaga inaczej.

6 August Gianfranceschi, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 191.
Dominic Da Apresentagio Fernandes, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 573, nr IIf.
Emmanuel Trinidade Salgueiro, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 586, nr 3d.

Florentin De Andrade y Silva, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 618, nr 4.



Biskupi europejscy wobec odnowy Swiecen nizszych. Postulaty dotyczace...

187

etiam utrum expediat diaconos
coniugatos ecclesiastico munere
fungi*.

Biskup Tres¢ postulatu Tres¢ postulatu
(kraj) (oryginat) (ttumaczenie)
data tekstu
Ireneo Inter quaestiones quae libere ,Wydaje sie, ze nadszedt czas,
Enrico inter theologos disputantur tem- |aby rozstrzygnac szczegdlnie te
Chelucci | pusiam advenisse videtur ut eae | kwestie, ktére sa przedmiotem
(Wtochy) |praesertim dirimantur quae mate- | swobodnych dyskusji teologow,

31 VIII 1959 | riam et formam Sacramentorum | a ktére dotyczg materii i formy
necnon subdiaconatus et mino- sakramentow, jak i subdiakonatu
rum ordi-num, essentiam Sacrificii | oraz nizszych sSwiecen, istoty Ofiary
et Sacramenti Eucharistici, scien- |i Sakramentu Eucharystii, wiedzy
tiam divinam, praedestinationem, |boskiej, predestynacji oraz taski
gratiam actualem respiciunt®. aktualnej.

Charles- | Gestatio tonsurae apud gentes Noszenie tonsury wéréd wielu na-
Marie-Jo- |permultasin desuetudinem abiit. |rodéw wyszto z uzycia. Czy takie
seph-Henri | Talis lex estne retinenda?" prawo powinno by¢ zachowane?

De Proven-

cheres
(Francja)
11X 1959
Mario De minoribus ordinibus et de Sub- | Nizsze Swiecenia oraz subdiakonat
Longo diaconatu et Diaconatu disciplina |i diakonat powinny by¢ lepiej prze-
Dorni melius studio subiiciatur ut ho- studiowane, aby dostosowac je do
(Wtochy) |diernis adiunctis aptetur ad incre- |wspdtczesnych okolicznosci w celu
41X 1959 | mentum servitii Ecclesiae, servatis |liczebnego zwiekszenia stuzby
servandis®. Kosciota, zachowujac to, co nalezy
zachowad.

Giuseppe |Videtur bonum esse maximiface- |Wydaje sie, ze dobrym rozwia-
Amici re votum castitatis emittendum in | zaniem jest nadanie najwyzszej
(Wtochy) | Subdiaconatus Ordinem®. wartosci Slubowi czystosci, ktéry
51X 1959 jest sktadany podczas Swiecen sub-

diakonatu.
Josef Exquirendum erit, utrum utile sit | Nalezy zbada¢, czy wskazane jest
Frings ordines minores reviviscere ut przywrécenie nizszych Swiecen
(Niemcy) |gradus per se existentes et suis jako samodzielnie istniejacych stop-
61X 1959 [singulis muneribus fungentes, ni, spetniajacych swoje odrebne

funkcje, a takze czy jest stosowne,
aby diakoni zonaci petnili postuge
koscielna.

% TIrenaeus Chelucci, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 403—4.

Maro Longo Dorni, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 546, nr IIL, 2b.

4
:1 Carol De Provencheres, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 179, nr I11, 2.
4

TIosephus Amici, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3,384, nr IV, 4a.

4 Toseph Frings, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 617.




188

Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup Tres¢ postulatu Tres¢ postulatu
(kraj) (oryginat) (ttumaczenie)
data tekstu
Luciano | Maioriimpetu irrumpit opinio Coraz silniej rozprzestrzenia sie
Pérez valde propagata quae suppres- opinia opowiadajaca sie za zniesie-
Platero |sionem clericalis tonsurae et niem tonsury i stroju koscielnego
(Hiszpania) |habitus ecclesiastici propugnat. wsérdd duchowienstwa. Niech nie
71X 1959 | Absit cogitate modum vitae nostri | przyjdzie nam na mysl, by sposéb
temporis eiusque circumstantias | zycia naszych czaséw ijego oko-
suadere huius consuetudinis dis- | licznosci sugerowaty zmiane tej
ciplinae transmu-tationem! Firmo | praktyki dyscyplinarnej! Z prze-
animo tene-mus habitum ecclesia- | konaniem stwierdzamy, ze strdj
sticum augere venerationem erga | koscielny zwieksza szacunek wobec
sacerdotes, illos tueri ad multa kaptanéw, chroniich przed wieloma
pericula et nullum impedimentum | niebezpieczenstwamii nie stanowi
opponere dignae dilatationi sacri | przeszkody w godnym rozwoju
ministerii®. Swietej postugi.

Francisco |Habitus ecclesiasticus ac tonsura |Stréj kosScielny i tonsura powinny
M. Da Silva |servanda sint, secundum legiti- by¢ zachowane zgodnie z istnie-
(Hiszpania) | mas locorum consuetudines et jacymi miejscowymi zwyczajami

91X 1959 | Ordinarii loci praescripta, saltem |i przepisami ordynariusza miejsca,

in regio-nibus ubi hoc motivum przynajmniej w rejonach, gdzie nie
discessionis non affert®. jest to problematyczne.
Joseph Peto, ut tractetur quaestio, utrum | Prosze, aby zostata rozpatrzona
Koéstner | laicis masculini generis pro officiis | kwestia, czy mogg by¢ przyznane

(Austria) |ecclesiae vel actionis catholicae nizsze Swiecenia Swieckim mezczy-

101X 1959 | destinatis ordines minores confer- | znom przeznaczonym do urzedéw
ri possint®. ko$cielnych lub innych dziatan o ka-
tolickim charakterze.

Geatano |[Non apparet necessitas nec Nie wydaje sie konieczne ani ko-
Malchiodi |utilitas conferendi Ordines sive rzystne nadawanie $wiecen, ani

(Wtochy) |[Sacros, sive Minores, iis qui ad Sa- | wyzszych, ani nizszych, tym, ktérzy
101X 1959 |cerdotium non tendunt; ut autem |nie dazg do kaptanstwa; jednak aby

Sacerdotibus auxilium praestetur
in quibusdam sacris, nunc ex iure
ecclesiastico sacerdotibus, vel
diacono reservatis (distributio
communionis, baptismum solle-
-mne, ministerio ad altare fungi
uti diaconus et subdiaconus et alia
huiusmodi) poterit concedi

wspiera¢ kaptanéw w niektérych
Swietych czynnosciach, ktére sg
obecnie zgodnie z prawem kano-
nicznym zastrzezone dla kaptanéw
lub diakondw (rozdawanie komunii,
uroczysty chrzest, postuga przy
ottarzu jako diakon i subdiakon oraz
inne tego rodzaju), mozna je

Lucain Pérez Platero, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 158, nr 4.
® Franciscus M. Da Silva, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 624, nr 2a.
Toseph Kostner, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 71, nr A, 5.




Biskupi europejscy wobec odnowy Swiecen nizszych. Postulaty dotyczace...

189

Biskup
(kraj)
data tekstu

Tres¢ postulatu
(oryginat)

Tres¢ postulatu
(ttumaczenie)

quibusdam laicis (sive religiosis,
sive saecularibus) qui, vide, gratia,
votum publicum obedientiae et
castitatis emiserint (etiam tem-
poraria), ut haec ministeria, veste
speciali (ecclesiastica et liturgica)
induti, exerceant*®.

powierzy¢ wybranym laikom (za-
réwno zakonnikom, jak i §wieckim),
ktérzy ztozyli publiczne Sluby po-
stuszenstwa i czystosci (nawet tym-
czasowe), aby wykonywali te postu-
gi w specjalnym stroju (koscielnym

i liturgicznym).

dotis dignitatem aestimandam
multum confert®.

Whtadystaw | In Codice luris Canonici, in parte | Wspdtczesnym wyzwaniem jest
Suszyhski |tertia libri de personis, quae trac- |jasne okreslenie w Kodeksie Prawa
(Polska) |tatde laicis, hodiernis temporibus | Kanonicznego, w trzeciej czesci
101X 1959 | opportunum esset definire locum, | ksiegi dotyczacej oséb, ktdra trak-
quem fideles per characterem tuje o Swieckich, roli, jaka wierni
sacramentalem baptismi et con- | zajmuja w Kosciele jako Mistycznym
firmationis necnon per gratiam Ciele Chrystusa poprzez sakrament
sanctificantem in Ecclesia ut Cor- |chrztuibierzmowania oraz taske
pore Mystico Christi occupant et | usSwiecajaca. Z tego wynikajg obo-
obligationesinde provenientes, |wigzki, takie jak: osobiste uswie-
ut obligatio sanctificationis per- | cenie poprzez nadprzyrodzone
sonalis per media supernaturalia, |$rodki, odpowiedzialnos$¢ za wiare
praesertim vero obligatio re- katolicka i Kosciét Chrystusowy,
sponsabilitatis pro fide catholica |obrona wiary katolickieji praw Kos-
et Ecclesia Christi et cum hacre- |ciota przed wrogami, apostolstwo
sponsabilitate connexa obligatio- |Swieckich, chrzescijanskie wycho-
ne defensionis fidei catholicae et |wanie mtodziezy oraz wspétpraca
jurium Ecclesiae contrainimicos; |$wieckich z KoSciotem i jego hie-
apostolatus laicorum; christianae |rarchig w propagowaniu misji oraz
juventutis educationis; coopera- | w stowarzyszeniach koscielnych.
tionis laicorum cum Ecclesia in
fide per missiones propaganda
necnon cooperationis cum hie-
rarchia et clero in associationibus
ecclesiasticis®.
Stanistaw | Essentialis habitus Clericorum, Podstawowy stréj duchownych,
Czajka tonsura scilicet et ,collate album”, | czyli tonsura i, biata koloratka”,
(Polska) |semper servari debet, quia habi- |powinny by¢ bezwzglednie zacho-
121X 1959 | tus clericalis ad propriam sacer- wane, poniewaz stréj duchowny

w duzym stopniu przyczynia sie do
szacunku dla godnosci kaptana.

*® " Caietan Malchiodi, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 803, nr 4.
? Whadystaw Suszyniski, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 764, nr I11.
Stanistaw Czajka, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 693, nr II, 7.




190

Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup Tres¢ postulatu Tres¢ postulatu
(kraj) (oryginat) (ttumaczenie)
data tekstu
Edmund |De tonsura a clericis deferenda ac | Tonsura powinna by¢ noszona
Nowicki | quidem tertia saltem quavis heb- | przez duchownych i musi by¢ Sci-
(Polska) |domada sub poena suspensionis |nana przynajmniej raz na trzy tygo-
181X 1959 |latae sententiae tondenda, nisi dnie pod grozbg suspensy, chyba ze
Episcopus iusta de causain scrip- | biskup z waznego powodu udzielit
tis dispensaverit®. pisemnej dyspensy.
Paulo Rota | Aliqualiter immutentur quaedam | W okreslony sposdb nalezy zmienic
(Wtochy) |Episcopis ad Subdiaconum com- | pewne uwagi biskupéw dotyczace
201X 1959 |mentationes quae, Deo ferente, |subdiakonatu, ktére dzieki Bozej
nostris temporibus difformes pomocy staty sie w naszych czasach
evaserunt (e. g.: si antea ebriosus, |réznorodne (np.: jesli wczesdniej od-
nunNC... ecc.)”. dawat sie pijanstwu, teraz... itp.).
Marcelino |[Ritusilli, quibus hodie opportu- Te obrzedy, ktore dzisiaj nie maja
Olaechea [nitas deest, videntur esse plane | praktycznego zastosowania, po-
Loizaga |omittendilinmo, etilliritus, qui- | winny by¢ catkowicie pominiete.
(Hiszpania) |bus tale momentum inest, ita fo- | Natomiast te obrzedy, ktdére maja
271X 1959 |rent mutandi, ut, quin amitterent |istotne znaczenie, powinny by¢

id quod mysterii habent, quodque
ritui li turgico per se inhaeret,
perviiintelligentiae perfacile eva-
derent. Inter eos, qui essent omit-
tendi, recensentur v. gr. quatuor
ordines minores et ipsorum col-
latio. Nunc temporis nec ostiarii,
nec lectores, nec exorcistae, nec
acolythi ex officio, vi ordinationis,
dantur. Exorcismi a quibusdam
tantum sacerdotibus, et nonnullis
cautionibus adhibitis, peraguntur.
Acolythorum munus a pueris alta-
ri deservientibus perficitur.

zmienione w taki sposéb, aby bez
utraty ich misteryjnej natury i tego,
co nieodtacznie przynalezy do ob-
rzedu liturgicznego, staty sie tatwo
zrozumiate. Wéréd tych, ktére po-
winny by¢ pominiete, wymienia sie
na przyktad cztery nizsze Swiecenia
i ich nadawanie. Obecnie ani ostia-
riusze, ani lektorzy, ani egzorcysci,
ani akolici nie sq nadawani z urzedu
na mocy $wiecen. Egzorcyzmy s
przeprowadzane tylko przez nie-
ktérych kaptanow, z zachowaniem
pewnych srodkéw ostroznosci.
Postuge akolitéw petnig chtopcy
stuzacy przy ottarzu.

51

Paulus Rota, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 267.

Edmund Nowicki, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 550, nr I, 17.




Biskupi europejscy wobec odnowy Swiecen nizszych. Postulaty dotyczace...

191

Biskup Tres¢ postulatu Tres¢ postulatu
(kraj) (oryginat) (ttumaczenie)
data tekstu
Marcelino |Ostiarius non est nisi aedituus. Ut | Ostiariusz jest nikim innym, jak po
Olaechea |quidergo hiordines? Ipsorum vi- | prostu koScielnym. Jaki wiec jest
Loizaga |deretur obvia existentia, si eorum |sens tych éwiecer? Swiecenia miaty-
(Hiszpania) | officia darentur. Inter eos autem | by sens, gdyby petniono przypisane
27 1X 1959 |ritus, qui mutationi obnoxiiesse  |im funkcje. Wsréd tych obrzedéw,
deberent, recensenturv. gr. exor- | ktére powinny by¢ zmienione, wy-
cismi qui in baptismo fiunt, qui mienia sie na przyktad egzorcyzmy
quidem aptiori ac intelligibiliori wykonywane podczas chrztu, kté-
peragendi essent modo. Pro sale, |re powinny by¢ przeprowadzane
saliva etc. alia essent adhibenda®. |w bardziej odpowiedni i zrozumiaty
sposéb. Zamiast soli, Sliny itp. po-
winny by¢ stosowane inne $rodki.
Ignacy Obligatio coelibatus cleri maxima | Obowigzek celibatu duchowien-
Swirski | cum cura retinenda est, sed non | stwa powinien by¢ zachowany z naj-
(Polska) |videtur necessaria esse eiusdem |wieksza troska, ale nie wydaje sie
281X 1959 |extensio ad subdiaconatum et dia- | konieczne, aby byt on rozszerzany
conatum®. na subdiakonat i diakonat.
Jan Relaxandae sunt leges de habitu | Nalezy ztagodzi¢ przepisy dotycza-
Jaroszewicz | ecclesiastico necnon de tonsura | ce stroju duchownego oraz obo-
(Polska) |deferenda. wigzku noszenia tonsury®.
281X 1959
Ernest Sena | Ideoque, puto expedite ut Sancta |Dlatego uwazam za korzystne,
De Oliveira | Ecclesia, per aliquot annos, et aby Swiety Kosciét przez kilka lat,
(Hiszpania) |aliquando pro semper, poneret az czasem na state, wprowadzit
301X 1959 |in exercitio Ordines Minores et w praktyke nizsze i wyzsze $wiece-

Maiores infra Praesbyteratum,
praesertim autem Diaconatum.
Iltague modo stabili, per aliquot
annos et aliqguando definitive,
Diaconus esset primus Coadiutor
alicuius paroeciae seu aliquarum
paroeciarum, cui cooperationem,
prae sertim in paroeciis maiori-
bus, dare posset Subdiaconus vel
etiam Clerici in Minoribus [...].
Officium eius esset item, praeser-
tim in magnis paroeciis,

nia ponizej prezbiteratu, a zwtasz-
cza diakonat. Dlatego przez ustalo-
ny okres, przez kilka lat, a z czasem
na state, diakon petnitby role gtéw-
nego pomocnika w jednej lub kilku
parafiach. W wiekszych parafiach
subdiakon i duchowni w nizszych
stopniach mogliby wspierac jego
dziatania. Jego obowiazkiem byto-
by réwniez, zwtaszcza w duzych pa-
rafiach, samodzielnie lub z pomoca
duchownych pomocniczych (sub-
diakondéw i nizszych duchownych),

> Marcellin Olachea Loizaga, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 369, nr VI, 2b.
4 Ignacy Swirski, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 672, nr 3.
Jan Jaroszewicz, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 728, nr 2b.




192

Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup
(kraj)
data tekstu

Tres¢ postulatu
(oryginat)

Tres¢ postulatu
(ttumaczenie)

curare de Registro paroe ciali,
speciatim, de processibus ma-
trimonialibus conficiendis, de
catechisandis pueris et etiam
adultis, de visitatione infirmis, de
adsistentia operibus apostolatus,
et beneficentiae, de scholis paro-
ecialibus, etc. Perdurante hoc mi-
nisterio, Diaconi et coeteri Clerici
sese profundius incumberent stu-
dio Theologiae Pastoralis, mode-
rantibus Parochis et Magistris in
reperitis. Praeterea accurate sese
darent rursus videndi ea quae in
Seminario didicerunt. Seminarium
non oblivisceretur Subdiaconos
et Clericos in Minoribus esse filios
ipsius, qui per aliquot tempus
degere debent in exercitio, sed
qui rursus in Seminarium redire
debent [...]. Hoc, ut clarius dicam,
addam: A) Quoad Minoristas, Sub-
diaconos et Diaconos spectat:

a) Alumni Seminarii, a primo anno
theologico, ad Ordines Minores
ascenderent, si signa dedissent di-
sciplinae, probi sensus, bonorum
morum, pietatis et apostolici zeli,
uno verbo, verae vocationis;

b) Studia abrumperent, in fine
primi anni theologici. Perdurante
primo anno, ut dictum manet,
alumni acciperent, saltem, aliquos
gradus Ordinum Minorum. Pone-
rentur ut Minoristae in ministerio,
forsitan per unum annum, in paro-
eciis bene et rite dispositis, quod
esset prima experientia dotuum
Clericorum;

) Postea alumni in Seminarium
redirent ut facerent secundum et
tertium annum cursi Theologici®.

dbac o rejestr parafialny, w szcze-
gblnosci o prowadzenie proceséw
matzenskich, katechizowanie dzieci

i dorostych, odwiedzanie chorych,
wspieranie dziet apostolstwa i do-
broczynnosci, szkét parafialnych

itd. Podczas sprawowania takiej
postugi, diakoni i inni duchowni bar-
dziej zaangazowaliby sie w nauke
teologii pastoralnej pod kierunkiem
proboszczéw i nauczycieli. Ponadto
doktadnie powtérzyliby to, czego
nauczyli sie w seminarium. Dzieki
temu seminarium nie zapominatoby,
ze subdiakoni i duchowni nizszych
stopni sg jego dzie¢mi, ktérzy przez
pewien czas muszg odbywac prakty-
ke, ale ktdrzy musza takze ponownie
wréci¢ do seminarium. Aby wyjasnic¢
to bardziej szczegétowo, dodam: A)
Jesli chodzi o nizszych duchownych,
subdiakonéw i diakonéw:

a) Alumni seminarium od pierwsze-
go roku teologii awansowaliby do
nizszych Swiecen, jesli wykazywa-
liby znaki dyscypliny, dobrej woli,
dobrych obyczajéw, poboznosci

i apostolskiego zapatu, jednym sto-
wem, prawdziwego powotania.

b) Przerywaliby studia pod koniec
pierwszego roku teologii. W trakcie
pierwszego roku, jak wczesdniej wspo-
mniano, alumni otrzymywaliby przy-
najmniej niektére stopnie nizszych
Swiecen. Bytby to okres jednego
roku, podczas ktérego petniliby po-
stuge jako nizsi duchowniw dobrze
zorganizowanych parafiach, co sta-
nowitoby pierwsze doswiadczenie
ich umiejetnosci jako duchownych.
c) Nastepnie alumni wracaliby do
seminarium, aby odby¢ drugi i trzeci
rok kursu teologicznego.

** Ernest Sena De Oliveira, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 582, nr IV, 3 i 5.



Biskupi europejscy wobec odnowy Swiecen nizszych. Postulaty dotyczace...

193

Biskup Tres¢ postulatu Tres¢ postulatu
(kraj) (oryginat) (ttumaczenie)
data tekstu
Rafael Illae vero caerimoniae quae ad or- | Te ceremonie dotyczace Swiecen
Gonzéles |dinationem spectantseorsimsunt | powinny by¢ rozwazane oddzielnie.
Moralejo |considerandae. Reputamus namqgue | Uwazamy bowiem, ze na Soborze
(Hiszpania) |in Concilio statuendum omnino nalezy zdecydowa¢, czy i w jaki spo-
1X 1959 |esse, an et quo modo perdurare séb powinny by¢ zachowane nizsze
debeant minores ordines, etipse- | $wiecenia oraz sam subdiakonat,
met subdiaconatus, an solummodo |czy moze jedynie pierwsza tonsura,
conservanda prima clericalis tonsu- | diakonat i prezbiterat. W kazdym
ra, diaconatus ac presbyteratus. In  |jednak przypadku obrzed Swiecen
quolibet tamen casu, ordinationis | powinien by¢ pozbawiony jak naj-
ritus quam plurimis caerimoniis exu- | wiekszej liczby ceremonii, ktére
idebet, quae nimis praeteritos usus |zbyt mocno odnosza sie do daw-
acmores vere respiciunt, quaeque | nych zwyczajéw i obyczajow, ktdre
significatione et utilitate per se same w sobie nie maja znaczenia
carent, immo, et in terdum inoppor- |i uzytecznosci, a wrecz czasem sg
tunae acinadaequatae adiunctis nieodpowiednie i niestosowne
praesentibus sunt censendae®. w obecnych warunkach.
Henri- Memorant etiam erga Ordines Wspominaja réwniez, ze w odnie-
-René- minores Concilium Tridentinum re |sieniu do nizszych swiecen Sobor
-Adrien  |[stitutionem in usu postulavisse®. |Trydenckizazadatich przywrdcenia
Brault w praktyce.
(Francja)
2 X 1959
Franciscus |Grave periculum nostris sacerdoti- | Duch laicyzmu stanowi powazne za-
Jop bus imminens est spiritus laicismi. |grozenie dla naszych kaptandéw. Nale-
(Polska) |In memoriam revocari et stricte zy przypomnieci$ciSle przestrzegac
10 X 1959 |exsequi debent praescripta Codi- |przepiséw Kodeksu [Prawa Kanonicz-
cis quoad vestes clericales semper | nego] dotyczacych noszenia stroju
deferendas, tonsuram gestandam | duchownego, zachowywania tonsury
ac spectacula et theatra non fre- | oraz unikania widowisk i teatréw [...].
quentanda[...]. Utin ordinatione | W Swieceniach subdiakondw nalezy
subdiaconorum omittantur haec | poming¢ stowa napomnienia: ,Jesli
verba admonitionis: ,si usque dotad byli pijakami, odtad niech
nunc ebriosi, amodo sobrii. Si beda trzezwi. Jesli dotad byli nie-
usque nunc inhonesti, amodo uczciwi, odtad bedj czysci”. Zgodnie
casti”. luxta hodiernas exigentias |z dzisiejszymi wymaganiami Kosciota,
Ecclesiae cum his defectibus, etsi |z tymi wadami, nawet jesli naleza juz
praeteritis, non solum ad ordines, |do przesztosci, nikt nie moze by¢ do-
sed etiam ad clericatum nemo ad- | puszczony nie tylko do Swiecen, ale
mitti potest®. takze do stanu duchownego.

57

Raphaél Gonzéles Moralejo, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 434.
% Henric Brault, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 397.

Franciszek Jop, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 701, nr. 61 28.




194

Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup Tres¢ postulatu Tres¢ postulatu
(kraj) (oryginat) (ttumaczenie)
data tekstu
Biagio Bu- | Maior disciplina exigatur a clcri- Od duchownych wymaga sie wiek-
delacci |cis, quoad usum vcstis talaris, szej dyscypliny w zakresie noszenia
(Wtochy) |tonsurae, ad totius vitae clericalis |sutannyitonsury, aby umocni¢ du-
15X 1959 |spiritum corroborandum®. cha catego zycia duchownego.
Guglielmo | Ordines Minores pristino honori | Nizsze $wiecenia powinny zostac
Motolese |atque disciplinae restituanturad |przywrécone do pierwotnej godno-
(Wtochy) |aedifica-tionem Christifidelium $ciidyscypliny dla budowania wier-
15X 1959 |necnon ad cultum perfectius nych w Chrystusie, doskonalszego
explendum et ad Clerum adiuvan- | sprawowania kultu oraz wsparcia
dum in temporalibus®'. duchowienstwa w sprawach do-
czesnych.
Johan Ruth | Ut praecipue ordo diaconatus Aby przede wszystkim stan dia-
(Norwegia) [immo et ordines minores magis konatu, a nawet nizsze $wiecenia,
16 X 1959 | novi reddantur®. zostaty bardziej odnowione.
Lorenzo |Consulendicausa exiguo numero |Ze wzgledu na niewielka liczbe ka-
Gargiulo |sacerdotum, qui omnia munera ptanow, ktérzy nie sg w stanie wy-
(Wtochy) |ipsis commissa obire nequeunt, petni¢ wszystkich powierzonych im
29 X 1959 |considerate an opportunum sit obowiazkéw, rozwazcie, czy bytoby
conferre iuvenibus aptis et bene | stosowne udzieli¢ odpowiednim
paratis ordines minores vel etiam |i dobrze przygotowanym mtodym
subdiaconatum; et ipsis postea mezczyznom nizszych sSwiecen,
committere munera minoris mo- | a nawet subdiakonatu; i powierzy¢
menti, sine onere tamen coeliba- |im pdZniej zadania o mniejszym
tus®. znaczeniu, jednak bez obowiazku
celibatu.

Julius Omnis gradus S. Ordinis Sacra- Kazdy stopien Swiecer sakramentu
Doepfner |menticonferatur post Evangelium | powinien by¢ udzielany po czytaniu
(Niemcy) |missae. Interruptio missae prae- | Ewangelii. Przerywanie Mszy po
6 X1 1959 | paratoriae, praesertim si diversi czesci przygotowawczej, zwtaszcza

ordines conferuntur, vero symbo-
lismo non pallet®.

gdy udzielane sa rézne Swiece-
nia, nie odpowiada prawdziwej
symbolice.

% Blasius Budelacci, “Litterac,” ACV, vol. 2, bk. 3, 887, nr 7.
Guillelmus Motolese, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 822, nr o.
Ioannes Riith, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 639, nr 4.
Laurentius Gargiulo, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3, 843, nr 7.

Tulius Doepfner, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 587.




Biskupi europejscy wobec odnowy Swiecen nizszych. Postulaty dotyczace...

195

demonstrando, quae ratio inter-
cedat Ordini laicorum cum clero,
non minus strenue confirmari
oportebit, quam arcta necessi-
tudine quamque paribus finibus
ambo Ordines ecclesiastici colli-
gantur in Christo lesu, quod est
Caput Ecclesiae (cf. Eph. 4, 15),

Biskup Tres¢ postulatu Tres¢ postulatu
(kraj) (oryginat) (ttumaczenie)
data tekstu
Michat | Quae vestis talaris deferridebeat  |Sutanna powinna by¢ noszona
Blecharczyk | in omnibus functionibus sacris, podczas wszystkich funkcjach sa-
(Polska) |sivein ecclesia sive extra ecclesiam |kralnych, zaréwno w kosciele, jak
7 X11959 | peragendis, necnon in non nullis i poza nim, a takze w niektoérych
casibus, quando sacerdos extra fun- | przypadkach, gdy kaptan bierze
ctiones liturgicas, officiali tamen udziat w oficjalnych uroczystos-
modo aliquibus sollemnitatibus sive | ciach, zaréwno koscielnych, jak
ecclesiasticis sive civilibusinterest. |i$wieckich. W codziennych rozmo-
In conversatione vero quotidiana et [ wach i w wypetnianiu obowigzkéw
in adimplendis officiis extraliturgicis | pozaliturgicznych kaptani maja pra-
deturipsis facultas utendidecenti | wo nosi¢ odpowiedni stréj swiecki,
vestitu more laicorum, salvis sem- |z zachowaniem zawsze odznak sta-
per distinctoriis status sacerdotalis | nu duchownego, takich jak tonsura
prout tonsura et collate®. i koloratka.

Otto Utrum possibilitas viros et eccle- | Czy w prawie powszechnym powin-
Spulbeck [siae inservientes et bonis moribus | na zosta¢ ustanowiona mozliwo$c
(Niemcy) |instructos et debita scientia pra- |dopuszczenia do nizszych Swiecen
25 X11959 |editos uxorem habentes necnon | mezczyzn stuzacych Kosciotowi,

cursum theologicum non frequen- | o dobrych obyczajach, odpowied-
tantes ad sacros ordines minores | niej wiedzy, posiadajacych zony
admittendiiniure communi con- |oraz nieuczestniczacych w kursie
denda sit®. teologicznym?
Martien |Quattuor Ordines Minores revide- | Cztery nizsze $wiecenia powinny
Antoon |antur, vel forsan ad unam Ordina- |zosta¢ zrewidowane albo ewen-
Jansen |tionem reducantur®. tualnie zredukowane do jednego
(Holandia) ustanowienia.
1 XI111959
Johannes |Ineo Tractatu, quo agetur de W tym traktacie, w ktérym bedzie
Baptist |Ecclesia, praesertim exponatur, mowa o Kosciele, szczegdlnie nale-
Neuhdusler | quae sit natura condicioque chri- | zy wyjasnié, jaka jest natura i sytua-
(Niemcy) |[stifidelis laiciin Ecclesia, quae cja Swieckiego wiernego w Koscie-
2 XI111959 |iura et munerasint ei propria.In |le, jakie sq jego prawa i obowigzki.

Podczas wykazywania, jaka relacja
zachodzi miedzy Swieckimi a du-
chowienstwem, nie mniej stanow-
czo nalezy potwierdzi¢, jak $cistym
zwiazkiem i wspélnym celem oba
stany ko$cielne tacza sie w Chrystu-
sie Jezusie, ktory jest Gtowa Koscio-
ta (por. Ef 4,15),

65

Michat Blecharczyk, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 724, nr 7.

Otto Spulbeck, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 627, nr I1L, 1.
Martin A. Jansen, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, 503, nr B, 4.




196

Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup
(kraj)
data tekstu

Tres¢ postulatu
(oryginat)

Tres¢ postulatu
(ttumaczenie)

ad unam sanctorum communio-
-nem unumaue corpus, quam qua
distinctione inter se differant.
Necnon contendendum erit
Ecclesiam esse communionem et
unum corpus, quod constet ex
hierarchia et laicis, quae sit plebs
Deisancta®.

w jedna komunie Swietych i jedno
ciato, oraz jak odrézniaja sie miedzy
soba. Ponadto nalezy podkreslac,
ze Koscidt jest komunig i jednym
ciatem, ktére sktada sie z ducho-
wienstwa i §wieckich, bedacych
Swietym ludem Bozym.

Domenico |Confcrendi Ordines extra Tem- Udzielanie Swiecen poza okreslo-
Picchinenna | pora, sed diebus dominicis, festis | nymi czasami [gtéwnym czasem
(Wtochy) | duplicis praecepti et festis su- udzielania $wiecen byty Suche Dni
161111959 | ppressis®. cztery razy do roku], ale w niedzie-
le, Swieta obowigzkowe podwdjne-
go rytu oraz Swieta zniesione.
Konferencja | Unde quaeritur, utrum opportu- | Zatem pytanie brzmi: 1) Czy wtasci-
Episkopatu | num sit: 1) ut Ordines minores we jest utrzymanie nizszych swie-
Fuldy retineantut solummodo tamquam | cen jedynie jako stopni prowadza-
(Niemcy) |gradus, quibus ascenditur ads. cych do kaptanstwa, bez wzgledu
271V 1960 |Presbyteratum, sive numerus na to, czyich liczba jest zachowana

eorum servetur sive minuatur;

2) an ut etiam ad Ordines minores
promotiin suo gradu, absque
ascensione ad altiores, permane-
ant ministerioque suo fungantur,
sive sint caelibes sive uxorati, per
primam Tonsuram in statum cle-
ricalem recepti; 3) an quad magis
expedite videtur, ut, Ordinibus
minoribus solis promovendis ad
Presbyteratum reservatis, quae-
dam munera et functiones, per
se Ordinibus minoribus adnexa,
demandentur laicis, sive solis viris
sive etiam mulieribus, adhibito
pio aliquo ritu initiandis (cf. supra
AV 3, pag.4)”

czy ograniczona? 2) Czy osoby z niz-
szymi $wieceniami maja pozostac
na swoim stopniu, bez otrzymywa-
nia wyzszych, i, po przyjeciu pierw-
szej tonsury do stanu duchownego
petni¢ swoje obowigzki bez wzgle-
du na to, czy sg celibatariuszami czy
zonatymi? 3) Czy bardziej celowe
wydaje sie, aby nizsze Swiecenia
byty zarezerwowane jedynie dla
0sbéb zmierzajacych do kaptanstwa,
a niektore zadania i funkcje, z natu-
ry przypisane nizszym Swieceniom,
byty powierzone Swieckim, zaréw-
no mezczyznom, jak i kobietom,
wprowadzanym przy uzyciu odpo-
wiedniego obrzedu?

% Ioannes B. Neuhiusler, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 693.
¥ Dominic Picchinenna, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 3,5, nr A, 1, 7.
Conferentia Episcopalis Fuldensis, “Litterac,” ACV, vol. 2, bk. 1, 766, nr B, 3, 2.



Biskupi europejscy wobec odnowy Swiecen nizszych. Postulaty dotyczace...

197

Biskup Tres¢ postulatu Tres¢ postulatu
(kraj) (oryginat) (ttumaczenie)
data tekstu
Joseph | Ut ordines sacri, etiam ordines Aby Swiecenia, nawet te nizsze,
Freundorfer | s'altem minores, ad statum laicum | byty rozciagniete na stan $wiecki,
(Niemcy) |extendantur, id quod a nonnullis | co jest dyskutowane przez niekté-
29 IV 1960 | discutitur, mihi non opportunum | rych, wydaje mi sie, ze jest niewtas-
esse videtur. Quod ordines ad ciwe. To, ze Swiecenia sg ograniczo-
statum clericalem restringeba- ne do stanu duchownego, wynika
ritur, ex sapientia et experientia |z madrosci i doswiadczenia Kos-
Ecclesiae ita facturri est. Scandala |ciota. Skandale by sie mnozyty. Sa-
augerentur. Sacramentum ordinis |kramentem $wiecen dla Swieckich,
pro laicis, qui ad actionem catho- |[ktérzy angazuja sie w Akcje Katoli-
licam accedunt, sacramentum cka, jest sakrament bierzmowania.
confirmationis est. Sed ego et Ale mysle, ze nalezy rozwazy¢, czy
ipse puto pensitandum esse, an Swieckim, ktérzy z mitoscia i wiel-
non laicis, qui cum amore et stu- | kim zaangazowaniem poswiecaja
dio praecellenti operibus actionis |sie pracom Akcji Katolickiej i maja
catholkae sese dedunt et qui desi- | pragnienie specjalnej konsekracji
derium specialis consecrationis ad |do tej pracy, nie nalezy udzieli¢ ja-
hoc opus habent, ritus missionis | kiego$ uroczystego rytu misyjnego,
alicuius solemnis concedatur, in w ktérym przyjeliby specjalne po-
quo mandatum ecclesiae speciali |lecenie KoSciota i publicznie ztozyli
modo accipiant et votum quod- pewne przyrzeczenie gorliwego
dam fortiter et perseveranter i wytrwatego stuzenia KoSciotowi.
ser viendi Ecclesiae etiam publice
dent”.
Joseph M. | Ordines sive minores sive maiores, | Swiecenia, zaréwno nizsze, jak
Reuss quae consecrationem sacerdotum |iwyzsze, ktére poprzedzaja Swiece-
(Niemcy) |antecedunt, nostra aetate iam nia kaptanskie, w naszych czasach
10V 1960 | nihil sunt nisi gradus, quibus ad sgjuz niczym innym jak stopniami,

ordinem sacerdotalem ascenditur.
Qui rationem certe rectam con-
servat, Christianum unoquoque
ordine ad munus quoddam lesu
Christo et Ecclesiae praestandum
aptum et autorizatum fieri, muta-
tio praxis hodiernae desiderabit,
in qua omnes ordines consecratio-
nem sacerdotalem praecedentes
tamqguam «transeunter» dantur et
solis eis, qui sacerdotium aspirant.

po ktérych wchodzi sie do stanu
kaptanskiego. Ktokolwiek zacho-
wuje wtasciwa racje, uzna, ze kazdy
chrzescijanin na kazdym stopniu
jest odpowiednii upowazniony

do petnienia pewnego zadania na
rzecz Jezusa Chrystusa i KoSciota.
Potrzeba bedzie zmiany dzisiejszej
praktyki, w ktérej wszystkie Swie-
cenia poprzedzajace Swiecenia
kaptanskie sq udzielane ,przejscio-
wo" i tylko tym, ktdrzy aspiruja do
kaptanstwa.

n Ioseph Freundorfer, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, s70-71, nr 8.




198

Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup Tres¢ postulatu Tres¢ postulatu
(kraj) (oryginat) (ttumaczenie)
data tekstu
Joseph M. | Considerandum est, quibus Nalezy rozwazy¢, ktérym chrzesci-
Reuss Christianis ad sacerdotium non janom, niepowotanym do kaptan-
(Niemcy) |vocatis, sed ad nonnulla servitia ~ |stwa, ale gotowym do wykonywa-
10V 1960 |ecclesiastica praestanda paratis | nia pewnych postug koscielnych,

unus alterve ordo minor vel sub-
diaconatus ad munera implenda
conferri potest. Praecipue autem
diligenter examinari opus est,
quomodo diaco natus denuo

tanti aestimari possit, guantum

ei debetur, cum sit re vera gradus
sacramentalis praeter presbytera-
tum et Episcopatum. Porro quae
rendum erit, quomodo - similiter
ac temporibus pristinis Ecclesiae
perseveratio diaconiin suo ordi-
ne, ascensione ad presbyteratum
omissa, in favorem praxis cedere
posset. Ordo diaconatus ah initio
non gradus quo ascenditur ad sa-
cerdotium fuit sicut etiam presby-
teratus non solum gradus est, quo
ad episcopatum transitur. Ut certe
aliquis ad presbyteratum vocatus
esse potest quin ad episcopatum,
ita quoque certum est aliquem vo-
catione ad presbyteratum caren-
tem ad diaconatum vocatum esse.
Etsi unum ordinis sacramentum
tribus gradibus succedentibus
distribuitur, duo gradus priores

i. e. diaconatus et presbyteratus
sine dubio tamquam transeuntes
ad tertium gradum, nempe ad epi-
scopatum ducere possunt, dum-
modo lesus Christus quemlibet

ad dignitatem episcopalem voca-
verit; at essentialiter nequaquam
sunt gradus solum, quibus ad
dignitatem altiorem ascenditur,
sed gradus consecrationis, qui vo
cationi certae respondent. Quam
ob rem disputandum erit, quae et
qualia officia cum munere diaconi
utpote adiutoris sacramentaliter

mozna powierzy¢jeden lub drugi
nizszy stopien swiecen albo subdia-
konat do wypetniania obowigzkdw.
Szczegdlnie jednak nalezy doktad-
nie zbada¢, jak mozna na nowo oce-
ni¢ diakonat na tyle, na ile mu sie

to nalezy, jako rzeczywisty stopien
sakramentalny obok prezbiteratu

i episkopatu. Nalezy réwniez roz-
wazyé, w jaki sposdb — podobnie jak
w dawnych czasach Kosciota — moz-
liwos¢ pozostania diakonem bez
koniecznosci przejscia do prezbite-
ratu moze by¢ uznana za praktyke.
Stopien diakonatu od poczatku

nie byt stopniem prowadzacym do
kaptanstwa, tak jak prezbiterat nie
jest wytacznie stopniem prowa-
dzacym do episkopatu. Tak jak ktos
moze by¢ powotany do prezbitera-
tu, ale nie do episkopatu, tak row-
niez pewne jest, ze kto$ niepowota-
ny do prezbiteratu moze by¢ powo-
tany do diakonatu. Chociaz jedno
Swiecenie jest rozdzielane na trzy
nastepujace po sobie stopnie, dwa
wczesniejsze stopnie, tj. diakonat

i prezbiterat, niewatpliwie moga
prowadzi¢ do trzeciego stopnia,
mianowicie do episkopatu, pod wa-
runkiem, ze Jezus Chrystus powotat
kogo$ do godnosci biskupiej. Za-
sadniczo jednak nie sq one jedynie
stopniami, po ktérych wchodzi sie
do wyzszej godnosci, ale stopniami
konsekracji, ktére odpowiadaja
okreslonemu powotaniu. Dlatego
nalezy przedyskutowad, jakie i kto-
re obowiazki odpowiadaja funkgji
diakona jako sakramentalnego




Biskupi europejscy wobec odnowy Swiecen nizszych. Postulaty dotyczace...

199

Biskup
(kraj)
data tekstu

Tres¢ postulatu
(oryginat)

Tres¢ postulatu
(ttumaczenie)

con secrati episcoporum et sacer-
dotum congruant. Quamquam
profecto dia conatus nunc tem-
poris, ut it dicam ,transeunter”
recipi solet, etiam nunc diaconi
est baptizare, verbum Dei annun-
tiare, s. Eucharistiam distribuere.
Patres Concilii decernere pote-
runt, ut diacono complures novae
potestates et mandata commit-
tantur exempli gratia: matrimoniis
contrahendis assistere, mortuos
sepelire, fidelibus benedicere
cum Sanctissimo Sacramento.
Diaconus talibus potestatibus et
mandatis praeditus adiutor, ut
hac voce utor, ,qualificatus” sa-
cerdotis evadet, etsi pro tempore
totius vitae suae in diaconatu
permaneret, eodem modo, quo
etiam plurimi sacerdotes semper
gradum presbyteratus obtinent et
conservant, remoto episcopatu.
livero, qui sacerdotium anhelant,
per complures annos munere
diaconi fungantur, priusquam ad
sacerdotium admittantur. Officiis,
ut supra, nominatis ad diaconos
delatis et nonnullis muta tionibus
administratoriis facile patratis pe-
nuria sacerdotum qua laboramus
multo diminuetur. Argumentum
vix afferri potest numerum sa-
cerdotum hoc modo minui. Nam
.procedura” supra proposita et
commendata recta esse videtur,
quia non est de natura diaconatus
.gradus ascensionis” esse. Ordi-
nationi huius materiae ut hucus-
que explanatae sine dubitatione
Patres assentiri poterunt, cum
numerus consecratorum, quiin
futurum constabunt ex episcopis,
sacerdotibus, diaconis, omnino
non diminuatur.

pomocnika biskupéw i kaptanow.
Chociaz diakonat w dzisiejszych
czasach, ze tak powiem, przyjmo-
wany jest ,przejsciowo”, to nadal
obowigzkiem diakona jest chrzcié,
gtosic stowo Boze, rozdawac Eu-
charystie. Ojcowie Soboru beda
mogli postanowi¢, aby diakonowi
powierzy¢ wiele nowych uprawnien
i zadan, na przyktad: asystowanie
przy zawieraniu matzenstw, poché-
wek zmartych, btogostawienie wier-
nych Najswietszym Sakramentem.
Diakon wyposazony w takie upraw-
nienia i zadania stanie sie, uzywajac
tego wyrazenia, ,kwalifikowanym”
pomocnikiem kaptana, nawet jesli
przez caty czas swojego zycia po-
zostanie w diakonacie, podobnie
jak wielu kaptanéw zawsze pozo-
staje w stopniu prezbiteratu, nie
0siggajac episkopatu. Ci natomiast,
ktérzy pragna kaptanstwa, przez
kilka lat petnig obowiazki diakona,
zanim zostang dopuszczeni do ka-
ptanstwa. Dzieki powierzeniu dia-
konom obowiazkéw wymienionych
powyzej oraz wprowadzeniu nie-
ktérych zmian administracyjnych,
problem braku kaptandéw, z ktérym
sie borykamy, znacznie sie zmniej-
szy. Trudno przyja¢ argument, ze
liczba kaptanéw mogtaby sie az tak
zmniejszy¢. Proponowana i reko-
mendowana powyzej procedura
wydaje sie wtasciwa, poniewaz nie
lezy w naturze diakonatu, aby byt
,stopniem awansu”. Ojcowie Sobo-
ruz pewnoscig zgodza sie na takie
rozwiazanie, poniewaz liczba wie-
conych, ktéra w przysztosci bedzie
obejmowac biskupow, kaptanéw

i diakonéw, w zadnym wypadku sie
nie zmniejszy.




200

Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Biskup
(kraj)
data tekstu

Tres¢ postulatu
(oryginat)

Tres¢ postulatu
(ttumaczenie)

Diaconis coniugium permittatur,
ita, utin posterum ad legem ca-
elibatus, quae non iuris divini, sed
ecclesiastici est ideoque iurisdic-
tioni Ecclesiae subest, demum ad
presbyteratum promovendi obli-
gentur neve caelibatus cum ordine
subdiaconatus coniungatur. Quad
in favorem sacerdotii et caelibatus
cedet. Nam diaconus liberius et
expeditius caelibatum eliget, si
compluribus annis in cura anima-
rum peractis se illam obligationem
suscipere liceat et si munera hu-
cusque administrata et dia cono
convenientia in posterum obtinere
possit, quin matrimonium contrac
tum eum impediat. Experientia do-
cet non paucos sacerdotes, quam
vis scienter et libere et optima

fide in subdiaconatu caelibatum
susceperint, postea tamen hanc
obligationem aliquatenus «capere»
nequeunt neque sciunt, quo pacto
caelibatum cum sua natura, indole,
ingenio et etiam pietate concilia-
te possint. Obligatio caelibatus
aetate maturiore post aliquot
annos in sacra servitio animarum
elapsos suscepta pie, salubriter,
laete perferretur, si propositum ut
supra approbaretur. Non dubium
est, quin caelibatus ipse fructus
multo uberiores produceret atque
vita et operatio sacerdotalis non
mediocriter ditaretur. Quae muta-
tio, quae diaconos in statu maritali
existentes agnoscit, etiam in ma-
trimonii favorem eveniet. Etenim
si recte attenditur et censetur,
magno emolumento erit, si laid
plerumque in coniugio viventes
comperiunt unum e tribus gradi-
bus consecratorum, qui charactere
indelebili signati sunt, una cum

Diakonom nalezy zezwoli¢ na zawie-
ranie matzenstw, aby w przysztosci
dopiero po przejéciu do prezbite-
ratu byli zobowigzani do przestrze-
gania prawa celibatu, ktére nie jest
prawem Bozym, lecz koécielnym,

a zatem podlega jurysdykcji Koscio-
ta, oraz aby celibat nie byt powia-
zany z subdiakonatem. To bedzie
sprzyjac zaréwno kaptanstwu, jak

i celibatowi. Diakon chetnigj i ta-
twiej wybierze celibat, jesli bedzie
miat mozliwos¢ podjecia tego zo-
bowigzania po kilku latach postugi
duszpasterskiej i jesli bedzie mdgt
kontynuowac¢ wykonywanie dotych-
czasowych obowigzkdw, ktore sg
odpowiednie dla diakona, nawet
jesli zawart matzenstwo. Doswiad-
czenie uczy, ze wielu kaptanow,
chociaz Swiadomie i dobrowolnie
oraz w najlepszej wierze przyjeto
celibat na etapie subdiakonatu,
pdzniej jednak nie jest w stanie
sprostac temu zobowiazaniu ani nie
wie, w jaki sposéb mogg pogodzic
celibat ze swojg natura, charak-
terem, temperamentem i nawet
poboznoscig. Obowigzek celibatu
przyjety w pdzniejszym wieku, byt-
by poboznie, zdrowo i rados$nie zno-
szony po kilku latach Swietej postu-
gi duszpasterskiej, gdyby powyzsza
propozycja zostata zatwierdzona.
Nie ma watpliwosci, ze sam celibat
przynositby o wiele obfitsze owoce
i w znacznym stopniu wzbogacitby
zycie oraz dziatalnos¢ kaptanska. Ta
zmiana, ktéra uznaje diakondw zyja-
cych w stanie matzenskim, réwniez
przyczynisie korzystnie matzen-
stwu. W rzeczywistosci, jesli przyj-
rzymy sie temu doktadnie i ocenimy,
bedzie to wielkim pozytkiem, jesli
Swieccy, ktérzy na ogot zyja




Biskupi europejscy wobec odnowy Swiecen nizszych. Postulaty dotyczace...

201

Biskup
(kraj)
data tekstu

Tres¢ postulatu
(oryginat)

Tres¢ postulatu
(ttumaczenie)

ipsis ratione coniugum ad caelum
ambulate, onera coniugalia porta-
re, eisque iter matrimonii ad Deum
ducens non solum verbis, sed
etiam factis praedicare. Non nisi
obscure indicetur novitatem huius
rei Unioni Christianorum multum
favere™.

w matzenstwie, zobaczg, ze jeden
z trzech stopni 0séb konsekrowa-
nych, ktére zostaty naznaczone
niezatartym charakterem, kroczy
razem z nimi w roli matzonkéw do
nieba, dZzwiga ciezary matzenskie

i naucza ich drogi matzenstwa pro-
wadzacej do Boga nie tylko stowami,
ale takze czyna mi. Zmiana ta moze
by¢ wskazana jedynie w sposdb
0gdlny, jednak przyniostaby wiele
korzysci dla jednosci chrzescijan.

Alfredo
Pacini
(Szwajcaria)
26V 1960

Multum, ultimis temporibus loqu-
itur —ad deficientiam sacerdotum
supplendam —de institutione
.diaconatus” laicorum. Quod, si
pro prio verborum sensu accipitur,
contradictio est in terminis, uti
patet: clerici enim a laicis sunt
distincti. Melius esset, urgentibus
animarum ne cessitatibus, ordines
minores in pristinum vigorem
restituere, et ministris, ita in cle-
rum adlectis, speciales facultates
ordini adnexae vel singulis dele-
gandae tradantur. Munera haec
praealiis eis concredi possunt: ubi
adest sacerdos eum in omnibus
negotiis ita adiuvent ut ipse re-
servetur tantum Sacro Ministerio;
ubi vero sacerdos habitualiter de-
est, eius vicem gerere, sed nonin
rebus quae ordinem sacrum requi-
runt. Posset ergo catecheticam
institutionem sibi adsumere, mor-
tuos sepelire, processiones duce-
re etc. Quinimmo, ex speciali S.
Pontificis concessione, quaedam
sacramenta administrate, ut bap-
tismum, matrimonio adsistere, S.
Commu-nionem distribuere™.

W ostatnich czasach duzo moéwi

sie o wprowadzeniu , diakonatu”
Swieckich w celu zaspokojenia braku
kaptanéw. Jesli jednak przyjmujemy
dostowne znaczenie stéw, jest to
sprzecznos¢ termindw, jak to jasno
wynika: duchowni bowiem sg odreb-
ni od Swieckich. Lepszym rozwigza-
niem bytoby, wobec pilnych potrzeb
duszpasterskich, przywrdécenie niz-
szych Swiecen do dawnej Swietnosci
i powierzenie specjalnych upraw-
nien osobom wtaczonym w stan
duchowny albo delegowanie tych
uprawnien indywidualnie. Moga one
petni¢ nastepujgce obowigzki: tam,
gdzie jest obecny kaptan, wspierac
go we wszystkich czynnoséciach, aby
byt on zarezerwowany wytacznie

do postugi sakramentalnej; tam,
gdzie kaptana brakuje na state, za-
stepowac go, ale nie w sprawach wy-
magajacych Swiecen. Moga zatem
katechizowa¢, pochowac zmartych,
przewodzi¢ procesjom itp. Co wiecej,
na podstawie specjalnego zezwole-
nia Swietego papieza, mogg udzielac
niektérych sakramentéw, takich jak
chrzest, asystowac przy matzen-
stwach, rozdawaé Komunie Swieta.

i Ioseph M. Reuss, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 1, 729, nr II, 6.

73

Alaphridid Pacini, “Litterae,” ACV, vol. 2, bk. 2, ss.




202 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Perspektywy odnowy

Analizujac powyzsze postulaty biskupéw, mozna dojs¢ do bardzo interesuja-
cych wnioskéw na temat pézniejszej odnowy. Za kluczowe dla niej uwazano
pie¢ aspektéw odpowiadajacych gléwnym tematom zawartym w nadestanych
propozycjach. Byly nimi:

1) Zagadnienie reformy $wigceri nizszych i subdiakonatu

Biskupi postulowali uproszczenie lub zniesienie $wigcen nizszych. Uprosz-
czenie rozumieli przede wszystkim jako modyfikacje dyscypliny wzgledem
tych stopni; najczgsciej wskazywali na zawezenie ich liczby do najbardziej
istotnych (akolita i subdiakon). Zniesienie rozumieli przewaznie jako redukcje
wszystkich §wigcen nizszych i uzasadniali ja ich niepraktycznoscig w obecnych
czasach.

2) Zagadnienie celibatu i tonsury

We wnioskach pojawialy si¢ glosy dotyczace modyfikacji obowiazku celibatu
dla subdiakonéw (oraz diakonéw), dopuszczenia zonatych mezezyzn do dia-
konatu i zgczenia celibatu ze $wigceniami prezbiteratu. Biskupi proponowali,
by celibatu nie faczy¢ ze $wieceniami subdiakonatu, gdyz nie wszyscy potrafili
sprosta¢ temu zobowigzaniu jako subdiakoni.

W postulatach widoczna jest réznica zdani odnosnie do tonsury. Ci, ktérzy
wskazywali koniecznos¢ jej zachowania, argumentowali to potrzeba ukazania
godnosci duchowienstwa; ci, ktdrzy postulowali jej zniesienie, wskazywali
przede wszystkim na jej przestarzaly zwyczaj. Inni biskupi proponowali jej
zachowanie z jednoczesnym dostosowaniem przepiséw (zwlaszcza w wymiarze
kanonicznym) do wspélczesnych realiéw.

3) Zagadnienie stroju duchownego

W kwestii stroju duchownego biskupi zajeli dwa odmienne stanowiska: pierwsze
podkreslato koniecznos¢ jego uproszezenia, a zwlaszcza odstapienia od jego
obligatoryjnie ciaglego noszenia przez osoby duchowne i np. ograniczenia tego
obowiazku jedynie do czynnosci liturgicznych; drugie domagato si¢ bezwzglednej
koniecznosci zachowania tego stroju przede wszystkim ze wzgledu na funkcje
wzbudzania szacunku wobec duchowienstwa.



Biskupi europejscy wobec odnowy éwiecen nizszych. Postulaty dotyczace... 203

4) Zagadnienie postugi $wieckich

Biskupi zauwazyli, ze misja 0s6b §wieckich, wynikajaca z sakramentéw chrztu
i bierzmowania, winna by¢ przez nich spetniana we wspétpracy z duchowien-
stwem. Uznali, ze z pozytkiem mozna udzieli¢ im ($wieckim dorostym, jak
i mlodziezy zaangazowanej w dziatalno$¢ koscielna) pewnych stopni postugi
koscielnej, jesliby zmieniono dyscypling wzgledem $wigceni nizszych (propono-
wano dopuszczanie do nich $wieckich na sposéb staly). Dostrzegali potrzebe
zaangazowania $wieckich w te czynnosci liturgiczne, ktére moga by¢ przez
nich sprawowane przy nicobecnosci kaptana (m.in. prowadzenie pogrzebu,
asystowanie przy sakramencie malzenistwa).

5) Praktyczno$¢ wykonywania $wigcent

Obok propozycji usunigcia, modyfikacji czy pozostawienia $wiecent nizszych
oraz subdiakonatu pojawialy si¢ glosy zwigzane z ich praktycznoscia. Biskupi
postulowali, aby osoby posiadajace poszczegdlne stopnie §wigceri mogly rze-
czywiscie wykonywaé przypisane do nich funkcje; proponowali, by kierowa¢
klerykéw na prakeyki parafialne, podczas ktérych mogliby oni nie tylko realnie
wykonywa¢ wladzg $wigcen, ale takze zdobywa¢ wiedzg pastoralng. Postulowali
takze utworzenie nowych postug (np. katechisty), ktdre wpisywalyby sic w realia
wspolczesnego $wiata i wychodzity naprzeciw jego potrzebom.

Wszystkie powyzsze tematy przenika troska biskupéw o Kosciét. Zdiagnozowali
oni problem dotyczacy dwezesnej dyscypliny, obecnoscei tonsury, $wiecert niz-
szych i subdiakonatu i przedstawili rézne, czasem odmienne kierunki reformy,
chociaz nie zaproponowali praktycznych form jej realizacji.

Zakonczenie

Podsumowujac, przedstawione przez biskupéw postulaty, ktérych waznogé
zarysowano w artykule, rzucaja nowe $wiatlo na temat soborowej reformy li-
turgicznej i kontekstu jej rozpoczecia (temat mato znany w polskiej literaturze).
Podkresli¢ nalezy koniecznos¢ unikania skrajnosci: idealizowania przesztosci, jak
tez bezkrytyczne przyjmowanie owocéw reformy. Nalezy tez zauwazy¢, ze aby
w ogdle méwi¢ o pierwotnych zalozeniach reformy liturgicznej, trzeba pozna¢
jej motywacje. Powyzsze postulaty wychodza naprzeciw poszukiwaniom pierw-
szych pastoralnych zrédet reformy, gdyz biskupi formutowali swoje propozycje



204 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

gléwnie na podstawie pastoralnego doswiadczenia éwczesnej rzeczywistodci’ .
Artykut otwiera réwniez pole do dalszych badan, m.in. w kwestii tego, czy
dokonane modyfikacje w liturgii i dyscyplinie koscielnej byty do korica zgodne
z pierwotnymi zalozeniami.

Bibliografia

Amici, losephus. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano Il apparando:
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 383-8s. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Angelini, Florentius. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano Il appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 879-82. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Blecharczyk, Michal. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano I appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 722-28. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Botte, Bernard. I/ Movimento liturgico: Testimonianza e ricordi. Translated by Marco Gallo.
Cantalupa: Effatd, 2009.

Brault, Henric. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano I apparando:
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 391-98. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Budelacci, Blasius. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 886-87. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Bueno y Monreal, Ioseph M. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano 11
apparando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 325-29. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Castaldo, Alfons. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano Il apparan-
do: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 417-22. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Chelucci, Irenacus. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano 11 appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 403—6. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Chiocca, Secundus. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano Il appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 804—s. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Codex Iuris Canonici, Pii X Pontificis Maximi iussu digestus Benedicti Papae XV auctoritate
promulgatus. Romae: Typis Polyglottis Vaticanis, 1917.

Conferentia Episcopalis Fuldensis. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico
Vaticano Il apparando: Series I (Antepraepararoria), vol. 2, bk. 1, 271-78. Typis Polyglottis
Vaticanis, 1960.

Czajka, Stanistaw. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 691—-94. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Da Apresentacio Fernandes, Dominic. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico
Vaticano II apparando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, s72-74. Typis Polyglottis
Vaticanis, 1960.

Da Silva, Franciscus M. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano 11 ap-
parando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 624—25. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Szeroko na ten temat zob. Bernard Botte, I/ Movimento liturgico: Testimonianza e ricords,
trans. Marco Gallo (Cantalupa: Effatd, 2009), 190-20s.



Biskupi europejscy wobec odnowy Swiecen nizszych. Postulaty dotyczace... 205

De Andrade y Silva, Florentin. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Va-
ticano II apparando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 618-19. Typis Polyglottis
Vaticanis, 1960.

De Arriba y Castro, Benjamin. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Va-
ticano II apparando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 344-s2. Typis Polyglottis
Vaticanis, 1960.

De Oliveira, Ernest Sena. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano Il ap-
parando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, s80-8s. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

De Provencheres, Carol. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano 11
apparando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 174-79. Typis Polyglottis Vaticanis,
1960.

Doepfner, Iulius. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparan-
do: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 577-93. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Dubois, Marcel M. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano I appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 219—-28. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Fischer, Balthasar. “Der niedere Klerus bei Gregor dem Grof$en. Ein Beitrag zur Geschichte
der Ordines Minores.” Zeitschrift fiir katholische Theolagie 62, no. 1 (1938): 37-7s.

Freundorfer, loseph. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, s68—71. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Frings, Ioseph. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano Il apparando:
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 611-18. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Garcfa y Garcia De Castro, Raphaél. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico
Vaticano II apparando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 175-78. Typis Polyglottis
Vaticanis, 1960.

Gargiulo, Laurentius. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 842—43. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Garneri, loseph. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano Il apparando:
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 620-21. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Gerosa, Libero. Prawo Kosciota. Translated by Ireneusz Pekalski. Amateca. Podreczniki
Teologii Katolickiej 12. Poznan: Pallottinum, 1999.

Gianfranceschi, August. “Litterac.” In Acta er Documenta Concilio Oecumenico Vaticano Il appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 188—204. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Gunnarson, loannes. “Litterae.” In Acta er Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, s27-29. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Jansen, Martin A. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano Il apparan-
do: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 498—s04. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Jaroszewicz, Jan. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparan-
do: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 728-29. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Jop, Franciszek. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano Il apparando:
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 698—702. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Keller, Michaél. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano Il apparando:
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 629-33. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Késtner, Toseph. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano 11 apparando:
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 61-62. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Lécuyer, Joseph. “Les ordres mineurs en question.” La Maison-Dieu 102 (1970): 97-108.



206 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

Liénart, Achillis. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano 11 apparan-
do: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 298—306. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Loizaga, Marcellin Olachea. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano 11 ap-
parando: Series I (Antepraeparatoria),vol. 2, bk. 2, 364—70. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Longo, Victor. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando:
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 860—6s. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Longo Dorni, Maro. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, s 43— 47. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Lucey, Corneli. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano I apparando:
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 73—74. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Makowski, Dawid. “From ‘ordines minores’ to ‘ordines maiores’. The Development of the
Ordination of the Subdiaconate by the XIII Century.” Ephemerides Liturgicae 138, no.
2 (2024): 214-29.

Makowski, Dawid. Postugi wspdotczesnego Kosciola: Refleksja w pigédziesigtq rocznice wydania
listu apostolskiego Ministeria quaedam. Krakéw: Wydawnictwo Miles, 2023.

Makowski, Dawid. “Powstanie i wezesny rozwdj celibatu duchownych pomiedzy IV a VI
wiekiem.” Czgstochowskie Studia Teologiczne so (2023): 205-17. https://doi.org/10.53120/
CZ5t.2023.205-217.

Makowski, Dawid. “Urzad subdiakonatu jako $wigcenie wyzsze. Perspektywa historyczno-
-prawna rozwoju $wieceni subdiakonatu do XIII w.” Warszawskie Studia Teologiczne 37,
no. 1 (2024): 78-92. hteps://doi.org/10.30439/wst.2024.1.4.

Malchiodi, Caietan. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano 11 appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 802—3. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Malaczyniski, Franciszek. “Wychowanie alumna i kaptana przez liturgic.” Ruch Biblijny i Li-
turgiczny 16, nos. 2—3 (1963): 113—-23. hteps://doi.org/10.21906/rbl.2927.

Marcante, Lucian. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 712-14. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Molitor, Raphael. Theologische Vorfragen, Tonsur, Niedere Weihen. Vol. 1 of Vom Sakrament
der Weihe: Erwdigungen nach dem Pontificale romanum. Regensburg: Friedrich Pustet, 1938.

Moralejo, Raphaél Gonzdles. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vati-
cano II apparando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 430-39. Typis Polyglottis
Vaticanis, 1960.

Morel, Ludovic. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano Il apparando:
Series I (Antepraepararoria), vol. 2, bk. 1, 135-36. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Motolese, Guillelmus. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano Il appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 821-22. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Neuhiusler, Ioannes B. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano 11 appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 690-709. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Nowicki, Edmund. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano 11 appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 604—6. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Pacini, Alaphridid. “Litterac.” In Acta er Documenta Concilio Oecumenico Vaticano Il appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 49—58. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Paulus VI. “Litterae Apostolicac Motu Proprio datae ‘Ministeria Quaedam’ disciplina circa
primam tonsuram, ordines minores et subdiaconatus in Ecclesia Latina innovatur.” Acta
Apostolicae Sedis 64 (1972): 529-34.



Biskupi europejscy wobec odnowy Swiecen nizszych. Postulaty dotyczace... 207

Perniciaro, loseph. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano I apparan-
do: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 8oo—8o1. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.
Pezzullo, Fridericus. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, s47—so. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.
Picchinenna, Dominic. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Qecumenico Vaticano 11
apparando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 3-13. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.
Platero, Lucain Pérez. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 157-60. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.
Pohlschneider, Ioannes. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano 11 ap-
parando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, s61-68. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.
Principi, Primus. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano Il apparan-
do: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 752—58. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.
Reuss, Ioseph M. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano Il apparan-
do: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 724—31. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.
Rota, Paulus. “Litterac.” In Acta er Documenta Concilio Oecumenico Vaticano 11 apparando:
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 263—68. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.
Riith, Ioannes. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando:
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 639. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.
Sacra Rituum Congregatio. “Decretum. De Clerico loco Subdiaconi vel Cappellani in Missa
ministrante.” Acta Sanctae Sedis 39 (1906): 119—21.
Schoenmackers, Paul C. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II ap-
parando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 126~30. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.
Signora, Aurelius. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 3, 758—62. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.
Sitkowska, Katarzyna. “Aspekty organizacyjne i komunikacyjne II Soboru Watykanskiego.”
Kultura — Media — Teologia 12 (2013): 8-21.
Souto Vizoso, loseph. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 255—56. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.
Spulbeck, Otto. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando:
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 624-28. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.
Suszynski, Whadystaw. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano Il appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 763—6s. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.
Swirski, Ignacy. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano Il apparando:
Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, 672—73. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.
Tonetti, Guidon. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano 11 apparan-
do: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 243—4s. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.
Trinidade Salgueiro, Emmanuel. “Litterac.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Va-
ticano II apparando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 2, s86-89. Typis Polyglottis
Vaticanis, 1960.
Von Rudloff, Ioannes. “Litterae.” In Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano 11 appa-
rando: Series I (Antepraeparatoria), vol. 2, bk. 1, 687—90. Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.



208 Dawid Makowski, Emanuel Kwiatkowski

DawIDp MAKOWSKI — student teologii na Papieskim Uniwersytecie §w. Anzelma w Rzymie,
czlonek Komisji Liturgicznej Diecezji Zielonogdrsko-Gorzowskiej, koordynator projektu
»Z pasji do liturgii”.

EMANUEL KwiaTkOoWwWsKI — diakon diecezji torunskiej, student teologii na Wydziale
Teologicznym Uniwersytetu Mikotaja Kopernika w Toruniu (UMK); absolwent studiéw
pierwszego stopnia z filologii klasycznej i studiéw §rédziemnomorskich na UMK.



HISTORIA KOSCIOLA

PAPIESKI Wroctawski Przeglad Teologiczny
WYDZIAL 33(2025) 1, 209-251 WROCLAWSKI
TEOLOGICZNY Wroctaw Theological Review PRZEGLAD

wE wRoCLAWIY TEOLOGICZNY
DOI: 10.52097/wpt.9474

»

Damian Bednarski

Uniwersytet Slaski w Katowicach, Polska
damian.bednarski@us.edu.pl
https://orcid.org/0000-0002-5063-7785

Duchowni wsrod absolwentéw Gimnazjum
Krélewskiego w Bytomiu (1867-1914)

Clergymen Among Graduates of the Royal Grammar School
in Bytom (1867-1914)

ABSTRACT: In this article Silesia, Prussia, and the classical grammar school in
Bytom at the turn of the 20th century, form the background for the presentation of
a typical intellectual formation of young men from the region, many of whom viewed
the school’s exit exam as a gateway to higher education at the University of Wroclaw.
Those who pursued Catholic theology underwent seminary training in Wroctaw and
were ordained priests. The first section of the article outlines the structure of the
educational system in 19th-century Prussia. It then narrows its focus to the grammar
school in Bytom in Upper Silesia. The author provides insights into the typical profile
of the school’s student, including their social background, nationality, and religion.
The section also explores the school’s operational methods and the financial support
available to students through scholarship funds. The article goes on to spotlight
graduates of the Bytom grammar school who chose theology. It details the lives of
those who were ordained and served as priests in the Diocese of Wroctaw. Particular
attention is given to the challenges faced by these clergymen during the turbulent
political and ecclesiastical transformations of the early 20th century (the First World
War, the Upper Silesian plebiscite, and the creation of the Diocese of Katowice). The
article highlights the dilemmas faced by clergy affiliated with Polish and German
communities, which significantly shaped their lives, especially during and after the
Second World War. The timeframe of the study (1867-1914) is deliberately chosen — it
encompasses the period from the establishment of the grammar school to the outbreak
of the First World War. The article draws extensively on archival research, particularly
the school’s annually published reports (known as Jahresbericht). The text offers a novel
perspective, as no comparable studies exist on Silesian grammar schools of this era.

KEYWORDS: Royal Grammar School in Bytom, clergy of the Diocese of Wroctaw,
theological studies, Faculty of Theology at the University of Wroctaw, seminary

Licencje Creative Commons BY-SA 4.0 © Papieski Wydziat Teologiczny we Wroctawiu
— BY SA



210 Damian Bednarski

ABSTRAKT: W prezentowanym artykule Slask, Prusy oraz gimnazjum klasyczne
w Bytomiu na przefomie XIX i XX w. stanowig tlo dla przedstawienia typowej drogi
formacji intelektualnej miodziezy meskiej tego regionu, dla ktérej matura stanowita
przepustke do studiéw na Uniwersytecie Wroclawskim. Dla wybierajacych teologie
katolicka pobyt we Wroclawiu wiazal si¢ z formacja seminaryjna, ktdra wieiczyty
$wigcenia kaplanskie. W pierwszej czgéci tekstu autor przedstawil system o$wiaty
w XIX-wiecznych Prusach. Nastepnie, skupiajac si¢ na Miejskim Gimnazjum Kato-
lickim w Bytomiu, ukazal najpierw sylwetke typowego gimnazjalisty (pochodzenie,
narodowo$¢, wyznanie), styl funkcjonowania placéwki oraz sposéb wspomagania
uczniéw poprzez fundusze stypendialne. W dalszej czesci artykutu zogniskowal uwage
na absolwentach bytomskiego gimnazjum, ktérzy wybierali teologie jako kierunek
studiow. W kolejnej czeéci ukazal losy absolwentow, ktérzy otrzymali $wiecenia
kaptanskie i podjeli prace duszpasterska w diecezji wroctawskiej. Majac na uwadze
sytuacje polityczng i koscielng poczatkéw XX w. (I wojna $wiatowa, plebiscyt na
Gérnym Slasku, powstanie nowej diecezji katowickiej), autor przedstawit réwniez
dylematy duchownych, ktdrzy reprezentowali $rodowiska polskie i niemieckie, co
wplynelo na ich losy, zwtaszcza podczas IT wojny $wiatowej oraz po jej zakonczeniu.
Zakreslone w artykule ramy czasowe (1867-1914) obejmuja okres od powstania placéwki
do wybuchu I wojny $wiatowej. W opracowaniu tekstu duzg role odegrata kwerenda
archiwalna oraz wnikliwa analiza drukowanych corocznie sprawozdan szkolnych (tzw.
Jabresbericht). Artykul ma charakter nowatorski, gdyz dotad nie powstalo podobne
opracowanie dotyczace ktéregokolwiek z gimnazjéw slaskich dziatajacych w tym czasie.

Srowa KLUCzZOWE: Krélewskie Gimnazjum w Bytomiu, duchowieristwo diecezji
wroclawskiej, studia teologiczne, Wydziat Teologiczny Uniwersytetu Wroclawskiego,
seminarium duchowne

Wprowadzenie

imnazja klasyczne, z dodanym w nazwie okre$leniem przymiotnikowym:

~krélewskie”, ,katolickie” lub ,ewangelickie”, stanowily w Prusach prze-
fomu XIX i XX w. przepustk¢ do uniwersytetu. Kto chcial zdoby¢ wyzsze
wyksztalcenie i dyplom, musial wezesniej zda¢ mature. Z kolei uniwersytet
ksztaltowal elity umystowe spoleczenistwa. Stad wychodzili przyszli prawnicy
ilekarze, dyrektorzy kopaln i politycy, nauczyciele i duchowni. W artykule
poddano analizie jedno z przodujacych na Gérnym Slasku gimnazjéw — Miej-
skie Gimnazjum Katolickie w Bytomiu i jego absolwentéw, ktérzy po maturze
podjeli studia na fakultecie teologicznym Uniwersytetu Wroctawskiego. Nie-
przypadkowo przeswicetlono te placéwke. Szkota dziatata na Gérnym Slasku
w ramach paristwa pruskiego, ale jego absolwenci pochodzili w wielu wypad-
kach z rodzin polskich i po 1918 r. ci, ktérzy wybrali studia teologiczne, byli
zmuszeni dokonaé wyboru: duszpasterzowaé w ramach diecezji wroctawskiej
i Republiki Weimerskiej czy przejé¢ do pracy w srodowisku polskim w nowe;



Duchowni wéréd absolwentéw Gimnazjum Krélewskiego w Bytomiu... 211

diecezji katowickiej. Okazuje sie, ze tych, ktorzy w trakcie nauki w gimnazjum
siedzieli nieraz w jednej tawie szkolnej, po latach przedzielita granica.

Gruntowny przeglad sprawozdan rocznych sporzadzanych przez dyrektora
placéwki i kwerenda w Archiwum Paristwowym w Katowicach, gdzie zdepono-
wano akta gimnazjum, pozwolity zmierzy¢ si¢ z tym zagadnieniem i osiagna¢ cel
artykutu, ktérym bylo ustalenie, z jakich doméw wychodzili przyszli duchowni,
jak kompetentnie byli wyksztalceni i jak edukacja gimnazjalna oraz pézniejsze
studia wplynety na ich podejscie do kwestii spolecznych i narodowosciowych.
Przyjete w artykule ramy czasowe nie s3 dowolne, obejmuja bowiem okres od
powstania placéwki do wybuchu I wojny $wiatowej. Podczas dziatan wojennych
wielu uczniéw gimnazjum zostato powotanych do wojska, a po 1918 r. doszto
na tym terenie do plebiscytu, ktérego nastepstwem byty zmiany administra-
cyjne i przylaczenie czesci Gérnego Slaska do Polski. Ukazane zostaly takze
pOzniejsze, niejednokrotnie skomplikowane i dramatyczne, losy absolwentéw
bytomskiego gimnazjum.

Szkolnictwo érednie na Slasku w XIX wieku

Nowozytne szkolnictwo gimnazjalne rozwinglo si¢ na Gérnym Slasku za sprawa
jezuitéw przybytych w 1597 r. do Klodzka. W ciagu kilkudziesieciu lat stworzyli
sie¢ kolegiow. Powstaty szkoly $rednie w Nysie, Opolu, Tarnowskich Gérach
i Piekarach. Ponadto placéwki jezuickie zajely sie ksztalceniem milodziezy
w Cieszynie i Opawie'. Po kasacie zakonu wszystkie szkoly prowadzone przez
jezuitéw przejat Kroélewski Instytut Szkolny’. Nowy etap rozwoju szkolni-
ctwa $redniego przypadl na czas, gdy Gérny Slask zostat przylaczony do Prus.
Dla mtodziezy z tego terenu zamkneta si¢ mozliwo$¢ zdobywania edukacji
w Cieszynie i Opawie, gdy tymczasem ogdlna sytuacja spoleczna domagata si¢
przygotowania szerszych wyksztalconych elit, ktére wzietyby odpowiedzialno$¢
za rézne sfery zycia publicznego. Brakowato placéwek, w ktérych przygotowy-
waliby si¢ do swej profesji duchowni, nauczyciele, lekarze, prawnicy, urz¢dnicy
itp. W szkolnictwo wigczyly si¢ dwa zakony od wickéw dziatajace na Gérnym
Slasku: cystersi z Rud oraz franciszkanie z Glubczyc. Gimnazjum w Rudach

uruchomiono w 174 4 r., a szkote w Glubczycach w 1751 roku. Kolejne reformy
" Ludwik Grzebiet, ed., Encyklopedia wiedzy o jezuitach na ziemiach Polski i Litwy: 1564-1995
(Krakéw: Wydzial Filozoficzny Towarzystwa Jezusowego; Wydawnictwo WAM, 1996), 674.
Kazimierz Dola, Krdlewski Instytut Szkolny na Slasku: Jezuici slgscy po zniesienin Towarzy-
stwa Jezusowego 1773—1776-1800, Z Dziejow Kultury Chrzedcijariskiej na Slasku 123 (Opole:
Redakcja Wydawnicew Wydziatu Teologicznego Uniwersytetu Opolskiego, 2024), 142.



212 Damian Bednarski

zwiazane byly z kasata jezuitéw (w Prusach bylo to w 1776 r.), a nastgpnie z de-
cyzja whadz pruskich o uparistwowieniu katolickiego szkolnictwa na Slasku.
W 1800 r. zniesiono Krélewski Instytut Szkolny, w keérym wielkie wplywy
mieli dawni jezuici. Po kasacie zakonu przyjeli oni status ksiezy diecezjalnych
i pozostali na swych dotychczasowych stanowiskach’. W miejsce Krélewskiego
Instytutu Szkolnego utworzono Krélewsko-Pruska Katolicka Dyrekeje Szkol-
na. Urzad ten miat charakter $wiecki, a podlegat mu Uniwersytet Wroctawski
i gimnazja. Odtad o stanowiska nauczycielskie mieli prawo ubiega¢ si¢ row-
niez $wieccy, a dawni cztonkowie Korporacji Ksiezy Krélewskiego Instytutu
Szkolnego otrzymali status funkcjonariuszy paristwowych. Placowki zakonne
w Rudach i Gtubczycach zostaly zniesione. Szkota w Rudach stata si¢ na powrét
placéwka zakonng. Z kolei gimnazjum w Glubczycach zachowalo swdj status
dzigki umowie miedzy franciszkanami a magistratem miejskim, co wkrétce
doprowadzito do przeksztatcenia szkoly w gimnazjum krélewskie i patronat
nad nim objelo panistwo®.

W 1816 r. zostata utworzona rejencja opolska, ktéra swoim zasiggiem
obejmowata Gérny Slask. Przez krétki czas, w latach 1815-1825, szkolnictwo
podlegato pod protestancki Krélewski Konsystorz dla Slaska. W 1826 r. opie-
ke nad szkolnictwem przejelo kompetentne w tych sprawach Prowincjonalne
Kolegium Szkolne z siedziba we Wroctawiu, ktérym kierowal nadprezydent
prowingji $laskiej. Na poziomie lokalnym udziat w zarzadzaniu szkotami po-
siadaly magistraty, kuratoria lub pokrewne im korporacje, takie jak miejskie
deputacje czy komisje szkolne. Byly one powolywane do zycia na podstawie
ustawy o miastach z 19 XI 1808 r. oraz instrukeji z 26 VI 1811 roku. Placéwki
przeszty gruntowna reforme w duchu neohumanizmu, kt6ry marginalizowat
religie jako przedmiot, a uwypuklal znaczenie autoréw antycznych. Znalazto
to swoje odzwierciedlenie w wynoszeniu nicomal do rangi dogmatu tresci
zawartych w starozytnych poematach oraz wpajaniu idealéw prezentowanych
przez antycznych Grekéw i Rzymian®.

Trzy katolickie szkoty $rednie — w Opolu, Glubczycach i Nysie — utrzymaty
status gimnazjalny. Zamkniecie szkoly $redniej w Rudach zablokowalo dostep do
nauki mtodziezy z pruskich terenéw polozonych po prawej stronie Odry. Byty

®  Ulrich Seng, Die Schulpolitik des Bistums Breslaw im 19. Jahrbundert (Wiesbaden: Har-
rassowitz, 1989), 43.

Jolanta Kwiatek, Szkolnictwo srednie na Gornym Slasku na tle reform oswiatowych w Pru-
sach od potowy XVIII wieku do poczgtkéw XX wieku (Opole: Wydawnictwo Uniwersytetu
Opolskiego, 2011), 43—45.

Georg Michael Pachtler, Die Reform unserer Gymnasien (Paderborn: Bonifacius, 1883),
85—92.

4



Duchowni wéréd absolwentéw Gimnazjum Krélewskiego w Bytomiu... 213

to tereny zamieszkale w duzej mierze przez ludnos¢ polska: okolice Rybnika,
Pszczyny, Gliwic, Bytomia, Strzelec Opolskich i Lublinca. Dzigki staraniom
ks. Stanistawa Siegmunda, proboszcza w Pilchowicach, a zarazem inspektora
szkolnego w okregach toszeckim i bytomskim, w 1816 r. uruchomiono gimnazjum
w Gliwicach. Z kolei w 1818 r. urzadzono w Raciborzu ze srodkéw panstwowych
gimnazjum ewangelickie. Ten stan — pieciu gimnazjum na Gérnym Slasku —
utrzymywal si¢ przez kolejne pot wieku. Rozw6j nowych placéwek zwigzany byt
z dynamicznymi przeobrazeniami spoteczno-gospodarczymi tego terenu. Potem
w ciagu czterdziestu lat powstato kilka kolejnych szkét/gimnazjéw: w Bytomiu
(1867), Paczkowie (1870), Katowicach (1871), Prudniku (1872), Pszczynie (1872),
Kluczborku (1874), Strzelcach Opolskich (1874) i Krélewskiej Hucie (1877)°.

Krélewskie Gimnazjum w Bytomiu

Miejskie Gimnazjum Katolickie w Bytomiu (niem. Stidtisches Katholisches
Gymnasium zu Beuthen O.-S.) zostalo utworzone na mocy decyzji Rady Micj-
skiej w Bytomiu z dnia 29 IV 1867 roku’. Teren pod budowe placéwki poda-
rowal miastu ks. Jézef Szafranek, dwezesny proboszez parafii Wniebowzigcia
NMP w Bytomiu, ktéry juz od dtuzszego czasu zabiegal o utworzenie takiej
placéwki®. Dokonal tego w porozumieniu z kurig wroctawska, ktéra wyrazita
zgode na przekazanie ziemi miastu. Projekt budynku przygotowat Paul Jackisch.
Budowla powstawata w latach 1867-1869. Do uzytku publicznego zostata
udostepniona w pazdzierniku 1869 roku. Do tego czasu zajecia odbywaly sie
w wynajmowanej kamienicy (obecnie ul. Dworcowa 19 w Bytomiu). Byla to
podéwezas jedyna szkota $rednia w miescie. W okresie Kulturkampfu placéwka
przezywala trudne chwile, az wreszcie zostala upanstwowiona 1 IV 1889 roku.
Zabiegal o to — z przyczyn finansowych — bytomski ratusz. Owczesny pruski
minister kultu Robert Bosse przyobiecal, iz gimnazjum zachowa swéj konfe-
syjny katolicki charakter’. Nowa oficjalna nazwa szkoty brzmiata Koniglisches

Kwiatek, Szkolnictwo srednie na Gérnym Slqs/eu, 92.

Jan Drabina, Historia Bytomia: Od Sredniowiecza do wspdlczesnosci 1123—2010 (Bytom:
Towarzystwo Milo$nikéw Bytomia, 2010), 213.

Rajmund Bigdon, “Bytomskie szkolnictwo $rednie i zawodowe w latach 1841-1914,” Studia
Teologiczno-Historyczne Slgska Opolskiego 2 (1970), 252~54.

Macha, Simon. “Handschriftliche Nachtrige zu Gramers Chronik von Beuthen von 1863.”
Aus dem Beuthener Lande 1, no. 24 (1924): 95; Simon Macha, “Handschriftliche Nachtrige
zu Gramers Chronik von Beuthen von 1863,” Aus dem Beuthener Lande 1, no. 25 (192 4), 99.



214 Damian Bednarski

Gymnasium zu Beuthen O.-S. lub Das Koniglische Gymnasium zu Beuthen
O.-S. (pol. Krélewskie Gimnazjum w Bytomiu G. SL)".

Gimnazjum Katolickie w Bytomiu bylo uwazane za jedno z najlepszych
i przodowato w liczbie uczniéw. Ta pozycja placéwki wzmocnita si¢ zwlasz-
cza po tym, gdy dzieki staraniom ks. J. Szafranka w 1887 r. utworzono przy
szkole konwikt katolicki dla chtopcéw™. Na przetomie XIX i XX w. w szkole
uczylo si¢ okoto ss0 uczniéw. W lutym 1915 r. patronem szkoly zostal Paul
von Hindenburg, co podyktowane bylo tym, ze w drugiej potowie wrzeénia
1914 r. Hindenburg przez tydzien stacjonowal w budynku szkoty. Odtad
placéwka nosita nazwe: Koniglisches Hindenburg-Gymnasium zu Beuthen
O.-S. (pol. Krélewskie Gimnazjum im. Hindenburga w Bytomiu G. SL)” Od
konca 1918 r. placéwka funkcjonowata pod nazwa Staatlisches Hindenburg-
-Gymnasium zu Beuthen O.-S. (pol. Paristwowe Gimnazjum im. Hindenbur-
ga w Bytomiu G. SI) Tak bylo do konca jej istnienia, ktérego kres nastapit
w styczniu 1945 roku®.

23 VIII 1824 r. pruski minister o$wiaty wydat rozporzadzenie, zgodnie z kté-
rym szkoly $rednie byly zobligowane do wydawania corocznych sprawozdan
szkolnych. Ustalono, ze kazde powinno zawiera¢ rozpraw¢ naukowa napisana
przez reprezentanta rady pedagogicznej (dyrektora lub starszego nauczyciela)
danej placowki. W drugiej czeéci, sporzadzanej przez dyrektora placéwki
wylacznie w jezyku niemieckim, zamieszczano informacje o funkcjonowaniu
szkoty w minionym roku szkolnym. Podawano wigc plan nauki z siatka go-
dzin, realizacj¢ programu nauczania, wiadomosci o rozporzadzeniach wtadz
zwierzchnich, kronike gimnazjalng, statystyke szkolna (liczbg uczniéw w danej
klasie, liczbg absolwentéw). Ponadto informowano o fundacjach i osobach
prywatnych, czynigcych dary na rzecz szkoly, przekazywano dane o egzaminie
maturalnym oraz terminach naboru nowych uczniéw i rozpoczecia nowego
roku szkolnego". Kolejne wazne rozporzadzenie wydano 7 I 1885 roku. Ustalato

ono, ze cz¢$¢ sprawozdawcza miata zawiera¢ informacje o realizacji programu
0 Jan Drabina, ed., Bytomskie zabytki (Bytom: Towarzystwo Milosnikéw Bytomia, 2001),
116.

Hermann Flaschel, “Beuthen in den letzten 40 Jahren,” in Heimatkunde von Beuthen,
vol. 1 (Beuthen: [s.n.], 1903), 32.

Julian Ziaja, 48. Jahresbericht. Schuljabr 1914/15 (Beuthen O.-S.: M. Jmmerwahr, 1915),
14-15.

Paul Reinelt, ed., “Staatliches Hindenburg Gymnasium,” in Handbuch fiir die Katholiken
von Beuthen OS. und Rossberg (Beuthen: Oberschlesische Zeitung, 1925), 69—70.
Tomasz Chrzanowski, “Jabresberichten jako zrédlo do historii edukacji (na przykladzie
sprawozdan wschodniopruskich szkét $rednich z XIX wieku),” Klio: Czasopismo Poswigcone
Dziejom Polski i Powszechnym 16, no. 1 (2011), 79, hteps://doi.org/10.12775/KLIO.2011.004.

"

12

13

14



Duchowni wéréd absolwentéw Gimnazjum Krélewskiego w Bytomiu... 215

nauczania, przedstawia¢ istot¢ najnowszych rozporzadzen zwierzchnich wladz,
dane statystyczne, szkolng kronike, poszerzanie zbioréw pomocy naukowych,
dziatalno$¢ fundagji i formy wspierania uczniéw oraz podawaé¢ wiadomosci
skierowane do rodzicéw i uczniéw (dotyczace najcz¢éciej termindw egzamindw
koricowych i wstepnych)®.

Kolejne roczniki Jahresbericht zawieraja doktadne dane o funkcjach zajmo-
wanych przez poszczegélnych nauczycieli w radzie pedagogicznej (od dyrektora
poprzez starszych nauczycieli, nauczycieli zwyczajnych, nauczycieli pomocni-
czych, nauczycieli realizujacych swéj prébny rok, nauczycieli technicznych, po
nauczycieli szkdt przygotowawczych, jesli takie istniaty przy szkolach éred-
nich), wychowawstwie klasowym, jak i prowadzonych przez danego nauczy-
ciela przedmiotach nauczania. W kronice szkolnej odnotowywano biogramy
nowo zatrudnionych pedagogéw, w ktérych informowano o miejscu urodze-
nia, edukacji i dotychczasowej karierze zawodowej. Ze wzgledu na oficjalny
iurzedowy charakter omawianych publikacji z reguly najwyzej zdawkowo
informowano o karach naktadanych na nauczycieli. Sprawozdania przynosza
takze szczegdlowe informacje na temat ucznidéw. Najczgéciej podawano dane
na temat frekwencji szkolnej, doktadne wiadomosci o liczbie uczniéw w kaz-
dym z oddziatéw klasowych, ich wyznaniu, pochodzeniu, statusie spolecznym.
Odnotowywano informacje o absolwentach gimnazjéw: o ich pochodzeniu,
wieku, statusie spofecznym, wyznaniu oraz okresie spedzonym w danej szkole
sredniej. Odnotowywano réwniez informacje na temat istniejacych funduszy
stypendialnych™.

Bez watpienia pierwszoplanowg role w ksztattowaniu charakteru placéwki
i windowaniu jej poziomu odgrywal kazdorazowy dyrektor”. W Bytomiu te
funkcje od zatozenia szkoty do zakonczenia pierwszej wojny $wiatowej petnili
kolejno: Wilhelm Carl Kayser (1867-1875)", Herman Wentzel (1875-1879)",

Adolf Beier, Die hoheren Schulen in Preussen: (fiir die méinnliche Jugend) und ibre Lebrer
(Halle: Buchhandlung des Waisenhauses, 1909), 456-57.
Chrzanowski, “Jabresberichten jako zrédto do historii edukaciji,” 77-93.
“Anstellung des Direktors der Anstalt,” sygn. 12/684/0/2/14, Panstwowe Gimnazjum im.
Hindenburga w Bytomiu, Archiwum Panstwowe w Katowicach Oddzial w Katowicach
(dalej: AAP Katowice, Gimnazjum w Bytomiu).
“Kayser, Wilhelm Carl,” CERL Thesaurus, accessed December 11, 202 4, https://data.cerl.
org/thesaurus/cnpo1075698.
“Herman Wentzel,” in Deutsche Digitale Bibliothek. Kultur und Wissen online, accessed
December 11, 2024, https://www.deutsche-digitale-bibliothek.de/person/gnd/10299074ss.



216 Damian Bednarski

Carl Briill (1879-1884)%, Wilhelm Schulte (1884-1898), Johannes Robert

23

Buchholz (1898-1906)* i Julian Ziaja (1907-1919)*.

Kadr¢ pedagogiczng gimnazjum zasilali absolwenci pruskich seminariéw
nauczycielskich. Liczyta ona pomiedzy 20 a 30 0s6b™. W jej sktad wchodzili
wylacznie mezezyzni. Chyba najdtuzej pracowal w bytomskiej placéwee ks. dr
Karl Flockner — nauczyciel religii, kt6ry zatrudniony zostal w 1867 r. (krétko
po uruchomieniu szkoly) i pozostal na swoim stanowisku do 1906 roku®.
Byl on wigc nauczycielem religii dla prawie wszystkich pézniejszych ksigzy,
o ktérych traktuje niniejszy artykut. W zwigzku z tym, ze w szkole byly takze
lekeje religii ewangelickiej i zydowskiej, w skiad rady pedagogicznej wchodzit

réwniez rabin i pastor.

Uczniowie bytomskiego gimnazjum

Gimnazja na terenie Prus w XIX w. byly zasadniczo 6-klasowe, ale nauka
w nich trwala 9 lat. Zwigzane to bylo z tym, ze klasy od seksty do kwarty
byly roczne, pozostale — od tercji do prymy — dwuletnie®. Gimnazja mialy
charakter placéwek, w ktérych ksztalcili si¢ zaréwno katolicy, protestanci, jak

20 Jahresbericht des Konigl. Katholischen Gymnasiums zu Neisse fiir das Schuljabr 1898-99

(Neisse: [s.n.], 1899), 14.

Wilhelm Schulte, Achtzebnter Jabresbericht des Stidtischen Katholischen Gymnasiums zu
Beuthen O.-S. iiber das Schuljahr 1884—8s (Beuthen O.-S.: B. Wylezol & Co., 1885), 20;
Benedykt Zientara, “Schulte Wilhelm,” in Encyklopedia historii gospodarczej Polski do roku
1945, ed. Antoni Maczak, vol. 2 (Warszawa: Wiedza Powszechna, 1981), 257; Franz Xaver
Seppelt, “Pater Lambert Schulte OFM,” Zeitschrift des Vereins fiir Geschichte Schlesiens s 4
(1920), 121-55.

Robert Buchholz, Einunddreissigster Jabresbericht des Koniglichen Gymnasiums zu Beuthen
O.-S. iiber das Schuljabr 1897-98 (Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1898),
11; Georg Lithr, Die Abiturienten des Braunsberger Gymnasiums von 1860 bis 1916 (Brauns-
berg: Ermlindischen Zeitungs- und Verlagsdruckerei, 1916), 17.

Mitteilungen des Beuthener Geschichts- und Museumsvereins (Beuthen; Dortmund, 1911), 3;
(1954), 855 (1962), 59; Jan Drabina, “Ziaja Julius, Julian,” in Bytomski stownik biograficzny,
ed. Jan Drabina (Bytom: Towarzystwo Milosnikéw Bytomia, 2004), 285—86.
“Nachweisungen von Verinderungen im Lehrkollegium,” sygn. 12/684/0/2/15, AAP
Katowice, Gimnazjum w Bytomiu.

Jan Drabina and Eugeniusz Klin, “Fléckner Karl, Carl,” in Bytomski stownik biograficzny,
ed. Jan Drabina (Bytom: Towarzystwo Milo$nikéw Bytomia, 2004), 53.

Zdzistaw Surman, “Polityka szkolna. Szkolnictwo ludowe, $rednie i wyzsze,” in Historia
Slgska, ed. Stanistaw Michalkiewicz, vol. 3, bk. 1 (Wroctaw: Zaktad Narodowy im. Osso-
linskich, 1972), 491-92.

21

22

23

24

25

26



Duchowni wéréd absolwentéw Gimnazjum Krélewskiego w Bytomiu... 217

i mlodziez z rodzin zydowskich. I tak np. w Bytomiu w 1870 r. sposréd 465
uczniéw katolikami bylo 232, ewangelikami — 69, a wyznawcami judaizmu -
164°". Z kolei w 1882 r. w placéwee ksztalcilo si¢ 396 uczniéw: 147 katolikéw,
83 ewangelikow i 166 Zydéw™®. W 1890 r. bylo 207 katolikéw, 57 ewangelikéw
i 87 Zydéw, czyli razem 351 uczniéw”. Réwniez w 1900 r. te proporcje uktadaty
si¢c podobnie. Uczylo si¢ w gimnazjum 569 ucznidw, z czego 398 katolikdw, 82
ewangelikéw i 89 Zydéw30. Ponadto, okreslajac pochodzenie ucznidw, dzielo-
no ich na ,swoich” i ,obcych” (spoza Prus) i tak w 1901 r. bylo 264 ,,swoich”
(einheimische) oraz 302 ,z zewnatrz” (auswirtige)”. W 1914 r. sposréd 620
uczniéw ewangelikéw bylo 96, katolikéw — 478, a Zydéw — st (wszyscy z Prus,
zadnych cudzoziemcédw). Wyliczono tez, ze 354 mieszkalo w Bytomiu, a 266
pochodzito spoza miasta. Podczas liczenia uczniéw 1 II 1915 r. stwierdzono,
ze zostalo 545 uczniéw. Sposrdd 237 ucznidw, ktdrych rodzice mieszkali poza
miastem szkolnym: s9 mieszkalo w petnych internatach w miescie szkolnym
(49 z nich w Konwikcie Chlopcéw Ksigcia Biskupa i 10 w prywatnych inter-
natach), a pozostalych 178 docieralo kolejg panstwowa, elekeryczng lub pieszo
z okolicznych miejscowosci™.

Edukacja gimnazjalna nie byta tania. Stad tez wielu uczniéw rozpoczynato
nauke od wyzszej klasy, by w ten sposdb zmniejszy¢ koszty wyksztatcenia. Odpo-
wiednim przygotowaniem adeptéw gimnazjum najcz¢éciej zajmowali si¢ czesto
proboszczowie badz ksi¢za emeryci. Jednym z cenionych wychowawceéw miodych
ludzi na Gérnym Slasku w drugiej potowie XIX w. byt ks. Teodor Christoph
z Miasteczka Slaskiego, ktéry przygotowywal do egzaminéw zdolnych chlop-
cow, ktérzy mysleli o formacji do kaplaristwa i studiach teologicznych. Ocenia
sie, ze 6w skromny kaptan mégt w ten sposéb utorowaé droge do gimnazjum
okoto 200 chtopcom, w tym wielu pézniejszym duchownym™. Nie dziwi fake,

7" Wilhelm Carl Kayser, Vierter Jahresbericht des Stadtischen Kathol. Gymnasiums zu Beuthen

O.-S. fiir das Schuljahr 18691870 (Beuthen O/S: Moritz Bshm, 1870), 36.

Carl Brilll, Sechzebnter Jahresbericht des Stidtischen Katholischen Gymnasiums zu Beuthen
O.-S. iiber das Schuljahr 188283 (Beuthen O.-S.: B. Wylezol, 1883), 1s.

Robert Buchholz, Vierundzwanzigster Jahresbericht des Koniglichen Gymnasiums zu
Beuthen O.-S. iiber das Schuljahr 1890—91 (Beuthen O.-S.: Haenel und Comp., 1901), 11.
Buchholz, 19.

Buchholz, 19.

Julian Ziaja, 48. Jahresbericht. Schuljahr 1914/15 (Beuthen O.-S.: M. Jnmerwabhr, 1915), 17.
Alojzy Kozielek, Stuga Bozy Teodor Christoph, swigtobliwy proboszcz slgski (Siemianowice:
Drukarnia Siemianowicka, 1947), 8.

28

29

30
31
32
33



218 Damian Bednarski

ze wielu maturzystéw gimnazjalnych wybieralo jako kierunek studiéw teologie,
gdyz wielu juz z tym przekonaniem rozpoczynalo nauke w szkole $redniej™.

Waznym elementem ksztalcenia gimnazjalnego, obok solidnego poznawania
jezykow tacinskiego i greckiego oraz kultury klasycznej, bylo nauczanie religii.
Zaznaczy¢ nalezy, ze niezaleznie od tego czy gimnazjum miato charakter kato-
licki czy ewangelicki, dbano o to, zeby zapewni¢ lekeje religii uczniom wywo-
dzacym si¢ z rodzin katolickich, protestanckich oraz zydowskich. Tygodniowo
przeznaczano na nauke religii dwie lub trzy jednostki lekcyjne. Zatrudniano
duchownego katolickiego, pastora oraz rabina. Jesli chodzi o program nauczania
religii katolickiej to w pierwszej klasie gimnazjum (sexza) zapoznawano uczniow
z prawdami wiary i obowiazkami chrzescijanina, w klasie drugiej (guinta) prze-
rabiali material odnoszacy si¢ do sakramentéw. Na kolejnym poziomie (quarta)
nauczania wiele miejsca po$wiecano rozwojowi terminologii religijnej, gtéwnym
religiom ludzko$ci oraz krétkiej historii religii chrzescijaniskiej. W ramach
tercji uczono o historii zbawienia i dziejach Ko$ciota katolickiego. Wreszcie na
poziomie secundy i primy przedstawiano zagadnienia z teologii moralnej oraz
zajmowano si¢ analiza wybranych fragmentéw Ewangelii w jezyku oryginalnym™.
Wazna role w ksztalceniu, ale i wychowaniu gimnazjalistéw spetnial nauczyciel
religii. W Bytomiu byt nim przez wiele lat niezwykle ceniony ks. K. Flockner.
Pracowat on w bytomskim gimnazjum w latach 1867-1906 i miat trudny do
przecenienia wplyw na uczniéw, gdyz towarzyszyl im przez caly okres nauki
w gimnazjum. Ponadto cieszyt si¢ niepodwazalnym autorytetem. Jeden z wy-
chowankéw, ks. Tomasz Reginek, wspominat go w stowach:

Powtarzat czesto ten mity katecheta: ,Doskonale zna tajemnice religii tylko
Bdg, ja staram sie je poznac dobrze, a wy starajcie sie poznac je przynajmniej
wystarczajgco”. Mimo niektérych stabostek, wynikajacych z jego sedziwego
wieku, byt on bardzo lubiany i cate gimnazjum otaczato go wielka czcig jako
zastepce dyrektora36.

Mieszkal on na plebanii parafii Wniebowzigcia NMP w Bytomiu u boku
ks.J. Szafranka, a potem ks. Norberta Bonczyka. PéZniej na pewien czas

** Takim uczniem byt m.in. przyszty blogostawiony Jézef Czempiel. Zob. Jacek Kurek and

Zbigniew Hojka, Slgski Machabeusz: Ksigdz Jézef Czempiel i jego parafia (Chorzéw Batory;
Wielkie Hajduki: Parafia pw. Whniebowzigcia NMP, 1997), 19.

Festschrift des Koniglichen St. Matthiasgymnasiums zur Jahrbundertfeier 18111911 (Breslau:
Meisenbach Riffarth, 1911), 268.

Tomasz Dobrzynski [Tomasz Reginek], Proboszcz slgski: Wspomnienia (Londyn: [s.n.],
1952), 35.

35

36



Duchowni wéréd absolwentéw Gimnazjum Krélewskiego w Bytomiu... 219

przenié6st si¢ do parafii Tréjcy Swietej (1898), by po czterech latach wréci¢ do
parafii Mariackiej i zamieszka¢ u boku ks. Buchwalda™. To otoczenie, zwlasz-
cza kontakt z ksi¢zmi Szafrankiem i Bonczykiem, znanymi z troski o kulture
polska, zapewne oddziatywato na styl jego pracy, w ktérej takze staral si¢ sza-
nowa¢ przekonania narodowe uczniéw. O tym, ze w gimnazjum bytomskim
zdobywato wyksztalcenie wielu mlodziencéw wywodzaceych si¢ z polskich
rodzin $wiadczy chocby przypadek Tomasza Reginka. Rozpoczat on nauke
w Prudniku. Ale szykanowany za swe polskie pochodzenie przenidst si¢ do
Bytomia. W tym miescie przewazata ludnos¢ polska, tu byta liczna inteligencja
polska z polska drukarnia i wychodzily tu najwicksze gazety polskie. Kreslac
sylwetke dyrektora gimnazjum w Bytomiu, ktérym byl wéweczas J. R. Buchholz,
T. Reginek napisat we wspomnieniach:

Dzielny, sprawiedliwy i bardzo energiczny dyrektor postawit gimnazjum naukowo
i moralnie bardzo wysoko. Przyczynit sie do tego izespdt profesordw, ktorzy
przywigzywali wieksza uwage do postepu i zdolnosci uczniéw niz do ich pocho-
dzenia narodowego. W tym sie réznito to gimnazjum od tylu innych gimnazjéw
na Gérnym Slasku, gdzie wprowadzono szowinistyczna, arcy-pruska polityke
anti-polska, stynng w Poznanskim®®.

Po ks. Flocknerze nauczycielem religii w Bytomiu byl przez 33 lata ks. Paul
Reinelt (1906-1939)”. Zatrudnieni przez szkote duchowni oprécz prowadzenia
lekeiji religii odpowiadali za prowadzenie w szkole codziennych nabozenstw
oraz przygotowanie mlodziezy do sakramentu bierzmowania®.

Na podstawie corocznych sprawozdan z dziatalnoéci gimnazjum sktadanych
do wydziatu szkolnego przez dyrektora udato si¢ sporzadzi¢ wykaz absolwen-
téw gimnazjum z lat 1867-1914". Z tej listy wydobyto tych, ktérzy stali sie

> Drabina and Klin, “Flockner Karl, Carl,” s3.

% Dobrzynski, Proboszcz slgski: Wspomnienia, 32—3 4.

39 Jan Drabina, “Reinelt Paul,” in Bytomski stownik biograficzny, ed. Jan Drabina (Bytom:
Towarzystwo Milo$nikéw Bytomia, 2004), 218-19.

Wspominajg o tym coroczne sprawozdania dyrektora szkoly. Zob. np. Wilhelm Carl Kay-
ser, Siebenter Jahresbericht des Stidtischen Kathol. Gymnasiums zu Beuthen O.-S. iiber das
Schuljabr 1872-1873 (Beuthen O/S: Moritz Bohm, 1873), 27. W biografii bp. Maksymiliana
Kallera réwniez znajdujemy zapis o tym, ze jako uczen bytomskiego gimnazjum przyjat sa-
krament bierzmowania 3 maja 1894 r. z rak kard. Georga Koppa. Zob. Pawel Pyrchata, Rodem
2 Bytomia: Biskup Maksymilian Kaller (Katowice: Drukarnia Archidiecezjalna, [2008]), 14.
Jesli chodzi numery 656-79, z lata 1914 roku, jest zapis: wstapil do wojska. By¢ moze
niektérzy z nich potem wrécili, by si¢ ksztalci¢, ale trudno to ustalié.

40

41



220 Damian Bednarski

przedmiotem prezentowanego artykutu — absolwentdw, ktérzy podjeli studia
teologiczne.

Uwage zwracaja ich zréznicowane pochodzenia. Dzi¢ki temu, ze w spra-
wozdaniach odnotowano zawody ich ojcéw fatwo mozna si¢ zorientowad, jaki
status posiadaty ich rodziny. Wéréd podanych zawodéw sa przedstawiciele
inteligencji i urzgdnicy (nauczyciel, ksiggowy, sekretarz, kancelista sagdowy,
poborca podatkowy), kolejarz, kilku gérnikéw i robotnicy (robotnik w fabryce,
kotlarz, kamieniarz, $lusarz, hutnik, waciarz), rzemie$lnicy (mistrz krawiecki,
mistrz szewski, mistrz masarski, mistrz pickarski, stolarz), kupcy, wlasciciele
karczm, restauracji i mtyna, posiadajacy wlasne gospodarstwa rolne, ogrodnik
i le$niczy. Ponadto wsréd ojcdéw gimnazjalistéw znaleZli si¢: postaniec gminny,
konwojent pocztowy, agent pocztowy, tester stebra, handlarz meblami, zandarm.
Osiemnastu w chwili zdawania matury juz nie miato ojcéw. To naturalnie wia-
zalo si¢ z wigkszym obciazeniem finansowym dla rodziny, dlatego osieroceni
starali si¢ o zdobycie stypendium naukowego badz socjalnego.

Najwigcej gimnazjalistéw pochodzito z Bytomia i okolic, bo az 31. Zreszta
z tamtych stron w ogéle wywodzito si¢ najwigcej uczniéw tej placéwki. Z pobli-
skich wigkszych miast — Gliwice i Katowice — nie pochodzit zaden z bytomskich
maturzystéw. Wynikato to prawdopodobnie z tego, ze w tych miastach dziataty
podobne placéwki. Bylo po kilku mlodzieicéw z okolic Rybnika (10), Opola
(10), Pszczyny (6), Tarnowskich Gér (12), Kozla (7), Strzelec Opolskich (11)
i Zabrza (6). Pojedynczy uczniowie przybyli z innych okregéw prowingji slaskiej.

Specyfika Gérnego Slaska bylo to, ze teologie wybierali gtéwnie mtodzi
wywodzacy si¢ z srodowisk: chlopskiego, robotniczego, rzemie$lniczego i co
najwyzej synowie wiejskich nauczycieli oraz technikéw zajmujacych skromne
stanowiska w gérnictwie i przemysle™. Te z kolei rodziny byty najsilniej zwigzane
z tradycjami polskimi. Nie mieli w bytomskim gimnazjum mozliwosci edukacji
w zakresie jezyka polskiego, historii i kultury ojczystej. Ale niektdrzy z nich byli
uczestnikami tajnych kétek samoksztalceniowych, ktére rozwijaly si¢ pod auspi-
cjami zwiazanej z endecja studenckiej organizacji o nazwie Zwiazek Mlodziezy
Polskiej ,Zet”. Dzialali w nich akademicy z wroctawskiej grupy ,,Zet”, wérdd
ktérych mozna takze odnalez¢é dawnych wychowankéw gimnazjum bytomskiego
(Jézef Czempiel, Augustyn Kozlik czy Stefan Szwajnoch). Organizowali oni
edukacje patriotyczng dla mlodszych kolegéw™. Zdarzalo sie, ze uczestnicy tych
konspiracyjnych spotkan byli relegowani ze swoich macierzystych szkét i byli
zmuszeni szuka¢ mozliwosci dokoriczenia nauki w innym gimnazjum. Dzialo

? Kwiatck, Szkolnictwo srednie na Gérnym Slgsku, 116,
Kwiatek, 129.



Duchowni wéréd absolwentéw Gimnazjum Krélewskiego w Bytomiu... 221

si¢ tak zresztg na calym Gérnym Slasku. Taki los spotkal m.in. Jézefa Gawline,
ktérego wyrzucono z gimnazjum w Raciborzu i mature zdobyt w Rybniku™*.

Czasem, paradoksalnie, niech¢é do polskosci okazywana przez nauczycieli
wzmacniala patriotyczne aspiracje mlodziezy. Wojciech Korfanty, ktéry co
prawda nie w Bytomiu, a w Katowicach, ale w analizowanym okresie, pod
koniec XIX w., takze byl gimnazjalista, tak wypowiedziat si¢ w tej kwestii na
forum sejmu pruskiego:

Ja sam nie bytbym moze dzi$ Polakiem, gdyby nauczyciele moi nie byli budzili na
kazdym kroku we mnie Swiadomosci, ze jestem polskiego pochodzenia. Takich
jak ja, byto wielu moich przyjaciét, pracujacych dzi$ nad narodowym odrodze-
niem naszego ludu bedacego na najlepszej drodze do zgermanizowania sie™.

Podobnie jak on reagowato wielu gimnazjalistéw, gdyz — jak zapisano w zycio-

rysie Adolfa Pojdy -

pruskie gimnazja w paradoksalny sposéb utrwalaty w uczniach wyniesiony
z domu polski patriotyzm. Wyktadowcy tak krytykowali, tak szkalowali wszystko
co polskie, ze wywotywato to skutek przeciwny niz chcieli — budzili w uczniach
naturalng w tym wieku przekore i opér“.

Z niczym nieporéwnywalng role w ugruntowywaniu przekonan o wyborze
studiéw teologicznych przez uczniéw gimnazjum spetniat istniejacy w Bytomiu
konwikt biskupi. Zastanawiajacy si¢ nad wyborem drogi kaptanskiej mogli
w sprzyjajacych warunkach zdobywa¢ wiedzg, spetniaé prakeyki religijne,
ksztaltowa¢ swoj charakter, a takze uczestniczy¢ w zyciu organizacji istnie-
jacych w mieécie. Zadaniem prowadzacego konwike ksiedza prefekta, oprocz
zarzadzania i prowadzenia instytucji, bylo formowanie wychowankéw pod
wzgledem duchowym. Reginek wspominat, ze konwikt biskupi

[...] prowadzony byt bardzo wzorowo. Na czele jego stat mtody prefekt, wytrawny
pedagog i gteboko religijny kaptan [...]. Wychowankowie jego w konwikcie byli

44

i Jozef Gawlina, Wspomnienia, ed. Jerzy Myszor (Katowice: Ksiggarnia $w. Jacka, 2004), 17-18.

Mieczystaw Tobiasz, Wajciech Korfanty: Odrodzenie narodowe i polityczne Slaska (Katowice:
»Ognisko”, Spétdzielnia Ksiegarska, 1947), 111.
AleksandraJ. Ostroch, Ks. Adolf Pojda: Kaplan i cztowick (Czerwionka-Leszezyny: Agencja

Reklamowo-Wydawnicza ,Vectra”, 2007), 16.

46



222 Damian Bednarski

do niego bardzo przywiazani. tagodny, cho¢ stanowczy i sprawiedliwy, potrafit
sobie wsréd studiujacej mtodziezy wyrobi¢ wysoki autorytet47.

Zycie wspélnotowe pomagalo we wzajemnym mobilizowaniu si¢ do zaangazo-
wania w organizacjach patriotycznych:

W gimnazjum bytomskim dziatato takze Towarzystwo Alojzjanskie oraz potlegalne
kétka samoksztatceniowe, wzorujace sie na stowarzyszeniu Filomatdéw i Filare-
téw. Dopuszczalne byto samoksztatcenie, ale wzorowanie sie na Filaretach to
juz nie. Zakazane byto czytanie polskich ksigzek i czasopism, nawet ukazujacego
sie w tymze Bytomiu «Katolika». Jeszcze w1911 r., kiedy istnienie ,Filomatow”
wyszto na jaw, uczniowie zostali oskarzeni o zorganizowanie , partii politycznej”
i przestuchiwani w wytoczonym procesie48.

Reginek przywotuje we wspomnieniach tzw. sprawe bytomska®.
Najzdolniejszych gimnazjalistéw nagradzano stypendiami. W bytomskiej
szkole istnialo kilka, a na poczatku XX w. nawet kilkanascie réznych fundu-
szy stypendialnych. Kwerenda przeprowadzona w Archiwum Panistwowym
w Katowicach, gdzie znajdujg si¢ akta gimnazjum bytomskiego, a w nim
teczki poszczegdlnych funduszy, pozwala wyprowadzi¢ wniosek, ze przyszli
duchowni katoliccy byli uczniami najczeséciej honorowanymi stypendiami. To
moze sugerowac, ze nalezeli do najpilniejszych i najbardziej zdolnych uczniéw.
I tak np. w1890 r. stypendium Wilhelma, kréla Prus, otrzymat Theodor Ge-
bauer®®. W 1892 r. stypendium Purkopa przyznano Paulowi Kasperczykowi,
stypendium Schaffgotscha otrzymatl Walther Gonska®. W tym roku ustalono
takze stypendium jubileuszowe z okazji 25-lecia krdla, ktére w 1893 zdobyt Paul
Kasperczyk™. Czasem fundator stypendium precyzowal, do jakiej grupy uczniéw
jest skierowane. I wowczas moglo ono mie¢ takze charakter socjalny, wspiera-
jacy niezamoznych uczniéw. Gdy w 1893 r. ustanowiono fundacj¢ stypendialng
47

48
49

Dobrzynski, Proboszcz slgski: Wspomnienia, 3 4.

Ostroch, Ks. Adolf Pojda: Kaplan i czlowick, 16.

Kwiatek, Szkolnictwo srednie na Gérnym Slqsku, 130.

Buchholz, Vierundzwanzigster Jahresbericht des Koniglichen Gymnasiums zu Beuthen O.-S.
iiber das Schuljabr 1890-91, 1.

Wilhelm Schulte, Sechsundzwanzigster Jahresbericht des Koniglichen Gymnasinms zu
Beuthen O.-S. iiber das Schuljabr 1892—93 (Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann,
1893), 22; “Purkop und Wilhelm-Stipendium,” sygn. 12/684/0/7/184, AAP Katowice,
Gimnazjum w Bytomiu.

Wilhelm Schulte, Siebenundzwanzigster Jahresbericht des Koniglichen Gymnasiums zu Beuthen
O.-S. iiber das Schuljahr 1893—94 (Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1894), 18.

50

51

52



Duchowni wéréd absolwentéw Gimnazjum Krélewskiego w Bytomiu... 223

Karola Rudzkiego z kapitalem 3000 marek, w jej statucie zapisano, ze odsetki
od tego stypendium maja by¢ przyznane dwém potrzebujacym rzymskokatoli-
ckim uczniom gimnazjum bytomskiego, ktérzy zamierzaja studiowa¢ teologie
katolickg. Stypendium mialo by¢ przekazywane kazdego roku w dniu 4 XI,
czyli dniu wspomnienia $w. Karola, a uprzywilejowani maja by¢ potomkowie
karczmarza Matthiasa Rudzkiego z Paniéw oraz bioracy udzial w lekcjach
hebrajskiego w gimnazjum. W kwestii wyboru kandydata do otrzymania
stypendium dyrektor miat si¢ konsultowaé z nauczycielem religii®. W 1893 .
jako pierwszy otrzymal to stypendium Georg Kammel™. W 1894 o stypendium
ubiegali si¢: Franz Dlugosch, Karl Hiller, Karl Leszczyk, August Strzybny,
aotrzymali — Kammel i Edmund Groebner. Inny charakter mialo stypendium
Schaffgotscha. Ono promowalo najzdolniejszych uczniéw. W 1894 r. otrzymat
je Walther Gonska™, a rok pézniej ubiegali si¢ o nie: Karol Leszczyk, August
Strzybny, Karl Hiller, Ryszard Horoba, Paul Lopatta. Ostatecznie przypadlo
prymusom Karlowi Hillerowi oraz Augustynowi Strzybnemu®. W 1895 r.
stypendium Kohlera przypadto Karolowi Wilkowi®'. W 1896 r. stypendium
Purkopa otrzymal Johannes Zwior, stypendium Schaffgotscha otrzymat
Walther Gonska, stypendium Solgera — Karl Wilk®, a stypendium ks. Leo-
polda Nerlicha — Eduard Sobek™. W 1897 r. kolejne stypendium ufundowal
Friedrich Hofrichter, proboszcz z Goduli. Wyptacane mialo by¢ 28 VI w dzierd
urodzin fundatora. Uprzywilejowani mieli by¢ spokrewnieni z fundatorem
oraz nalezacy do parafii w Goduli®. Z kolei w 1897 r. stypendium Purkopa
otrzymal Joseph Czempiel, stypendium Solgera — Paul Lopatta, stypendium
Rudzkiego — Paul Drosdek, a stypendium Nerlicha — Franz Janik®. W 1898 r.

> Schulte, 18; “Karl Rudzki Stipendiumstiftung,” sygn. 12/684/0/7/195, AAP Katowice,

Gimnazjum w Bytomiu.

Schulte, Siebenundzwanzigster Jahresbericht des Koniglichen Gymnasiums zu Beuthen O.-S.
iiber das Schuljabr 1893-94, 19.

Wilhelm Schulte, Achtundzwanzigster Jahresbericht des Koniglichen Gymnasiums zu Beuthen
O.-S. iiber das Schuljabr 1894~95 (Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1895), 21.
“Schaffgotsch und Wlodarski Stipendium,” sygn. 12/684/0/7/179, AAP Katowice, Gim-
nazjum w Bytomiu.

Wilhelm Schulte, Neunundzwanzigster Jahresbericht des Koniglichen Gymnasiums zu Beuthen
O.-S. iiber das Schuljahr 1895—96 (Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1896), 19.
“Solger-Stipendium,” sygn. 12/684/0/7/182, AAP Katowice, Gimnazjum w Bytomiu.
Wilhelm Schulte, Dreissigster Jahresbericht des Koniglichen Gymnasiums zu Beuthen O.-S.
iiber das Schuljabr 1896-97 (Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1897), 21.
Schulte, 21-22.

Buchholz, Einunddyeissigster Jahresbericht des Koniglichen Gymnasiums zu Beuthen O.-S.
iiber das Schuljahr 1897-98, 18.

54

55

56

57

58
59

60
61



224 Damian Bednarski

stypendium Rudzkiego otrzymat Paul Pietryga, stypendium Nerlicha — Franz
Schiwy®. W 1899 r. stypendium Solgera przypadto Wilhelmowi Zurowi, a sty-
pendium Fiebiga otrzymat Otto Loske®. Po 1899 r. nie podawano nazwisk
gimnazjalistéw stypendystéw. Dowiadujemy si¢ jednak kto byt ich fundatorem
iile ich przyznawano. Oto lista funduszy rozdzielanych na poczatku XX w.:
stypendium Purkopa (jeden uczen), magistrat miasta Bytomia przyznal sty-
pendium bp Adriana Wiodarskiego (1), stypendium Wilhelma (1), stypendium
grafa Schaffgotscha (1), jedno stypendium dla ucznia zydowskiego, stypendium
jubileuszowe (1), stypendium Solgera przyznawane przez landrata krélewskie-
go (1), stypendium im. Karola Rudzkiego (1), stypendium Leopolda Nerlicha
(1), stypendium Friedricha Hofrichtera (1), na Boze Narodzenie stypendium
z zasobdw szkolnych, stypendium Fiebiga (1), Bergrat Kochler stypendium (1),
stypendium Prziklinga (1). Ponadto w 1902 r. ksiaze kardynat biskup wroctawski
Georg von Kopp wspart dziesieciu uczniéw kwota 6oo marek i osmiu kwota
450 marek®.

Tab. 1. Miejsce pochodzenia absolwentéw gimnazjum bytomskiego i teologii
na Uniwersytecie Wroctawskim

Okreg Miejscowosci

Bytom (33) Bytom (11), Piekary Slaskie (4), Rozbark (3), Dabréwka Wielka (3),
Krélewska Huta (2), Orzegéw (2), Brzeziny Slaskie, Dabrowa Gérnicza,
Forsthaus Lipka k. Koztowej Géry, Huta Zygmunt, Jézefka, Lipiny,
Ruda, Swietochtowice

Brzeg (1) Brzeg

Gliwice (4) Byczyna, Hanusek, Kopienica, Pyskowice

Katowice (10) | Bogucice, Dab, Huta Jerzego k. Siemianowic Sl., Mystowice, Nowa
Wwies,
Radoszowy k. Kochtowic, Rozdzier, Siemianowice Slaskie, Wirek,
Zateze

Kluczbork (1) | Bakdéw

Kozle (7) Cisowa, Gosciecin, tany, Naczestawice, Roszowicki Las, Stare Kozle,
Stebléw

Lubliniec (4) Liséw, tagiewniki Wielkie, tany, Stara Huta

? Robert Buchholz, Zweinnddreissigster Jahresbericht des Koniglichen Gymnasiums zu Beuthen
O.-S. iiber das Schuljahr 1898-99 (Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1899), 23.
® Robert Buchholz, Dreiunddreissigster Jahresbericht des Koniglichen Gymnasiums zu Beuthen
O.-S. iiber das Schuljahr 1899-1900 (Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1900), 20.
* Robert Buchholz, Fiinfunddreissigster Jahresbericht des Koniglichen Gymnasiums zu Beuthen
O.-S. siber das Schuljabr 1901-1902 (Beuthen O.-S.: Druck von M. Immerwahr, 1902), 24.



Duchowni wsréd absolwentéw Gimnazjum Krélewskiego w Bytomiu...

225

Okreg Miejscowosci

Niemodlin (1) | Narok

Olesno (3) Sowczyce, Sternalice, Uszyce

Olednica (1) Bierutéw

Opole (10) Dobrzen Wielki (3), Krapkowice (2), Groszowice, Gwozdzice, Kom-
prachcice, Opole, Szczedrzyk

Prudnik (5) Borek, Gtogdowek, Kérnica, Pietna, Rozkochow

Pszczyna (6)

taziska Gorne (2), Chetm Wielki, Kobidr, Mikotéw, Teich-Vorwerk
k. Bierunia Starego

Raciborz (1)

Janowice (dzi$ Cyprzandw)

Rybnik (10) Wodzistaw (2), Czerwionka, Gotkowice, Jastrzebie Gérne, Ligocka
KuZnia, Marklowice Dolne, Skrzyszow, Raszowiec k. Rybnika, Ruptawa

Strzelce Ujazd (3), Goj, Jaryszdw, Jemielnica, Klucz, Krepna, Otmuchdw,

Opolskie (11) | Staniszcze Wielkie, Zyrowa

Sycow (1) Nassale

Slask Konradéw Wielki

Austriacki (1)

Tarnowskie Radzionkdw (4), Tarnowskie Gory (3), Nakto (2), Bobrowniki, Koztowa

Gobry (13) Gdra, Piaseczna, Wilkowice

Vajglov (1) Vajglov na Morawach

Zabrze (6) Zabrze (2), Bielszowice, Biskupice, Bujakow, Koniczyce

Ziebice (1) Nowe Miasto k. Ziebic

Zrédto: “Egzaminy koricowe idojrzatoéci-akta ogdlne,” sygn. 12/684/0/5/167, AAP
Katowice, Gimnazjum w Bytomiu; Jahresbericht (1867-1914).

Absolwenci gimnazjum bytomskiego w gronie
studentéw teologii na Uniwersytecie Wroctawskim

Wszystkich maturzystéw bytomskiego gimnazjum z lat 1867-1914 bylo 6ss.
Trzeba rozrdzni¢ dwa terminy, kiedy wypuszczano absolwentéw: na Osterzer-
mins — Wielkanoc oraz Michaelistermins — na $w. Michata (29 IX). Na teologie
wybralo si¢ 225 maturzystéw bytomskiego gimnazjum. Nalezy doda¢, ze opréocz
teologii katolickiej absolwenci gimnazjum bytomskiego wybierali liczne inne
kierunki studiow, takie jak: teologia ewangelicka, teologia zydowska (judai-
styka), medycyna, goérnictwo i hutnictwo, prawo, filologia orientalna, filologia
klasyczna, wojskowo$¢, filozofia, lesnictwo, rolnictwo, inzynier mechanik,
bankowo$¢, historia, weterynaria, architektura, nauki przyrodnicze, szkota



226 Damian Bednarski

oficerska, matematyka, jezyki nowozytne, budownictwo. Byli tez adepci przy-
gotowujacy si¢ do pracy jako kupcy, dentysci, aptekarze, pocztowcy.

W okresie kulturkampfu nastapit drastyczny spadek powotan kaptaniskich,
gdyz zostala przerwana praktyka udzielania $wiecen kaplanskich®. I dopiero
w polowie lat dziewigédziesigtych XIX w., gdy zostalo zmienione ustawodaw-
stwo panstwowe, sytuacja si¢ poprawita. Ewidentnie wida¢ wéwczas takze
wzrost zgloszen do seminarium sposréd absolwentéw gimnazjum z Bytomia®.
Kwestii ksztattu formacji teologicznej i przygotowania do $wiecen kaptanskich
we Wroclawiu poswigcone zostaly dwa rozdziaty ksiazki Jerzego Myszora
Duchowienstwo katolickie na Slgsku 1742-1914°.

Z grona 225 deklarujacych przy maturze zamiar studiowania teologii 131
absolwentéw bytomskiego z lat 18671914 ukonczylo takowe we Wroctawiu
itam przyjelo $wigcenia kaplanskie (tabela 1). Najwiecej 0séb wyswieconych
sposréd uczniéw gimnazjum bylo w latach: 1908 i 1909 — 10 ksiezy, 1899
11903 — 9, 1914 — 8, 1906 — 7, 1902 11907 — 6, 1898, 1904 11913 — 5. Wythek
stanowi Eugen Kinzer spod Glubczyc, ktéry $wigcenia kaptanskie przyjat w Li-
tomierzycach®. Prawie wszyscy postugiwali potem w duszpasterstwie diecezji
wroclawskiej. A gdy w 1922 r. zostata utworzona administracja apostolska na
Gérnym Slasku, ponad czterdziestu duchownych przeszto do pracy w nowo
utworzonej jednostce koscielne;j.

Cz¢$¢ z nich, zwlaszcza wywodzacy si¢ ze wschodnich regionéw prowingji
Slaskiej, juz podezas studiéw wroctawskich identyfikowata si¢ z polskimi da-
zeniami narodowo$ciowymi. Ujawnilo si¢ to tez w seminarium duchownym,
gdy angazowali si¢ w dziatalno$¢ organizacji pielegnujacych polska kulture,
jezyk i tradycje. Jeden z nich, Emanuel Nikel, byl wspétzalozycielem powsta-
lego w1895 r. na Uniwersytecie Wroclawskim ,,Kétka Polskiego”eg. Do tego

®  Erich Kleineidam, Die Katholisch-theologische Fakultit der Universitit Breslan 1811-19.45

(Koln: Wienand-Verlag, 1961), 82-84; Jerzy Myszor, Duchowiesistwo katolickie na Slgsku
1742-1914: 7 dziejéw duszpasterstwa w diecezji wroctawskiej (Katowice: Ksiegarnia $w. Jacka,
2011), 123.

Wskazuja na to liczby absolwentéw bytomskiego gimnazjum, ktérzy swoje kroki po ma-
turze kierowali na Wydzial Teologiczny Uniwersytetu Wroctawskiego i do tamtejszego
seminarium duchownego.

Myszor, Duchowienstwo katolickie na Slgsku 1742—1914, s9-130.

Catalogus venerabilis cleri saecularis et regularis dioeceseos Litomericensis pro anno 1909 (Li-
tomericii: In Commissione Cancellariac Concistorii Episcopalis Litomericensis, 1909), s2.
Franciszek Szymiczek, Stowarzyszenia akademickie polskiej mtodziezy gornoslgskiej we
Wroctawin 1863-1918 (Wroctaw: Zaktad Narodowy im. Ossoliriskich, 1963), 75-93; Antoni
Mtotek, Teologia karolicka na Uniwersytecie Wroclawskim ze szczegdlnym nwzglednieniem
dzicjow teologii moralnej (Wroctaw: Papieski Fakultet Teologiczny, 1998), s7—58.

66

67
68

69



Duchowni wéréd absolwentéw Gimnazjum Krélewskiego w Bytomiu... 227

stowarzyszenia nalezeli tez m.in. Lorenz Pucher, Antoni Danecki, Alojzy Lazar,
Antoni Lindner, Augustyn Kozlik, Franciszek Macherski, Walter Gonska.
Gdy w 1906 r. rozwigzano ,, K6tko Polskie” wowcezas Jozef Czempiel wszedt
w kontakt z tajnym Zwigzkiem Mlodziezy ,Zet” i wkrétce potem zalozono
nowg organizacje polskich studentéw pod nazwa ,,Swoi”. Jej cztonkami zostali
m.in. Augustyn Kozlik, Stefan Szwajnoch, Jan Szymata i Piotr Kowolik™.

Niektérzy musieli przerwa¢ studiowanie ze wzgledu na wybuch I wojny
$wiatowej. Kilku znalazlo si¢ w wojsku, np. Jan Opperskalski” czy Jan Jarza-
bek, keéry walczyl w Gregji, Turcji i Francji, a studia dokonczyt po powrocie
z wojska i $éwiecenia kaplanskie otrzymal w 1921 roku™. Studia przerwal takze
Jozef Markusik, by walczy¢ na frontach rosyjskim i francuskim”.

Tab. 2. Duchowni absolwenci bytomskiego gimnazjum w latach 1869-1914™

Matura | Imie i nazwisko | Data i miejsce urodzenia Swiecenia Status i miejsce
kaptanskie | zamieszkania ojca
1869 | Andreas 27.11.1844, Piekary Slaskie 1873 brak danych
Schwider
Franz Wrébel | 30.11.1844, Piekary Sla- 1873 brak danych
skie
1874 | Franz Powollik | 12.09.1854, Bobrowniki 1879 brak danych
1887 |Karl Abramski |03.11.1866, Bytom 1891 mistrz szewski,
Bytom
Theodor 08.11.1867, Bytom 1891 nauczyciel, Bytom
Flascha
1888 |Richard 17.02.1868, Bytom 1893 mistrz szewski,
Kohlsdorfer Bytom
1891 | Eugen Kinzer 26.12.1869, Goj 1899 restaurator,
Gtubczyce

" Miotek, 58—59.

71 Jézef Knosala, Parafja radzionkowska: Jej dawniejsze i dzisicjsze stosunki (Katowice: Ksig-
garnia i Drukarnia Katolicka, 1926), 224.

Franciszek Maron, “Sp. Ks. Jan Jarzabek,” Wiadomosci Diecezjalne [Katowice], nos. 7-8
(1966), 107.

Edward Nalepa, ed., Kaplani wyswigceni do 1922 roku, vol. 1 of Zmarli kaptani Kosciola
Katowickiego (Katowice: [s.n.], 1999), 265.

Sprawozdanie dyrektora z roku 1915 zawiera informacje o jeszcze jednym maturzyscie, kedry
wybrat teologi¢. Byt nim Max Miiller, ur. 20.11.1895 r. w Szombierkach, syn miejscowego
kupca; $wiccenia kaplanskie przyjal w 1919 roku. Poza tym brak informacji, by w kolejnych
latach I wojny $wiatowej z placéwki wyszli kandydaci na teologie.

72

73

74



228

Damian Bednarski

Matura | Imie i nazwisko | Data i miejsce urodzenia | Swiecenia | Status i miejsce
kaptanskie | zamieszkania ojca
1892 | Franz Friedrich | 15.08.1869, Bytom 1896 + mistrz szewski,
Bytom
Theodor 10.08.1872, Ruptawa nauczyciel
Gebauer w szkole elemen-
tarnej, Raszczyce
1894 | Johann Banasch | 11.05.1871, Nakto 1898 + pbétkmied, Nakto
Paul 29.05.1872, Tarnowskie 1898 + mistrz szewski,
Kasperczyk Gory Tarnowskie Gory
Emanuel Nikel |24.12.1871, Zabrze 1898 dozorca maszyn,
Pawtow
Joseph Patas 17.03.1870, Marklowice 1898 + ogrodnik,
Dolne Marklowice Dolne
Ludwig 21.08.1873, Kobior 1899 + poborca podat-
Penschior kowy, Kobiér
Pietryga 08.12.1871, Cisowa 1898 nauczyciel, Psary
Seraphin
1895 | Franz 08.01.1874, tany 1899 + wiasciciel go-
Dlugosch spodarstwa, tany
Edmund 16.11.1873, Ujazd 1899 mistrz krawiecki,
Groebner Biskupice
Franz Haiduk 16.01.1873, Kdrnica 1899 karczmarz,
Kérnica
Georg Kammel |01.02.1875, Vajglov (Mo- 1899 kupiec, Bytom
rawy)
Robert Musiot |30.05.1872, Konczyce k. 1899 wtasciciel domu,
Zabrza Konczyce
Joseph Pyka 04.05.1874, tagiewniki 1899 + nauczyciel,
Wielkie Sadéw
August Spyra 25.08.1873, Rozbark 1899 wtaéciciel domu,
Rozbark
Paul 03.12.1871, Bytom 1899 wtasciciel domu,
Thomaschik Bytom
1896 | Karl Hiller 17.10.1875, Stebléw 1900 zwrotniczy, Pokdj
Richard Horoba | 09.12.1878, Wilkowice 1901 nauczyciel, Wilko-
wice
Karl Leszczyk 07.09.1876, Stare Kozle 1900 nadzorca prac

stolarskich, Stare
Kozle




Duchowni wsréd absolwentéw Gimnazjum Krélewskiego w Bytomiu...

229

Matura | Imie i nazwisko | Data i miejsce urodzenia $wiecenia Status i miejsce
kaptanskie | zamieszkania ojca
1896 | Paul Spyra 14.11.1876, Rozbark 1901 wtasciciel domu,
Rozbark
Eugen Wolko 13.07.1875, Nassale 1900 nauczyciel,
Nassale
1897 | Aurel Bara- 04.04.1876, Gotkowice 1901 +nauczyciel,
basch Gotkowice
Oskar Cichy 29.08.1875, Mikotow 1901 kupiec, Mikotéw
Johann Cygan |16.10.1872, Biskupice 1901 inwalida gérniczy,
Biskupice
Walther Gonska | 04.04.1875, 1901 ksiegowy, Bytom
Siemianowice Sl.
Hugo Piegsa 03.10.1876, Hanusek 1901 karczmarz,
Hanusek
Lorenz Pucher |02.07.1875, taziska Gorne 1901 wtasciciel gospo-
darstwa, taziska
Gérne
August 01.05.1876, Janowice 1901 dzierzawca szyn-
Strzybny (dzis$ Cyprzandéw) ku, Janowice
Theodor 16.07.1875, Byczyna 1901 nauczyciel, Stare
Winkler Kozle
1898 | Konstantin 19.12.1875, tany 1902 posiadacz gruntu
Kubitza wtoécianskiego,
tany
Paul Lopatta 25.01.1877, Wodzistaw SL. 1902 mistrz stolarski,
Wodzistaw
Julius Merkel 16.03.1877, Staniszcze 1902 nauczyciel, Ra-
Wielkie dzionkéw
Joseph Niestroj | 18.12.1877, Bytom 1902 wtasciciel domu,
Bytom
Karl Rudzki 27.11.1876, Szczedrzyk 1902 rencista,
Szczedrzyk
Franz Strzyz 04.10.1876, Zyrowa 1902 nauczyciel,
Zyrowa
1899 |Franz Bromm 01.12.1877, Zabrze 1903 inwalida hutnik,
Biskupice
Anton Danetzki | 09.01.1876, Dabréwka 1903 chatupnik,

Wielka

Dabréwka Wielka




230

Damian Bednarski

Matura | Imie i nazwisko | Data i miejsce urodzenia $wiecenia Status i miejsce
kaptanskie | zamieszkania ojca
1899 |Franz Drosdek |24.09.1874, Ujazd 1903 fabrykant waty,
Ujazd
Paul Drosdek 11.01.1878, Ujazd 1903 waciarz, fabry-
kant waty, Ujazd
Emanuel Faf- 26.12.1878, Hut@ Jerzego 1903 agent pocztowy,
flock k. Siemianowic Sl. Tarnéw Opolski
Erich Franiel 17.05.1879, Piekary Sla- 1903 sztygar goérniczy,
skie Bytom
Franz Janik 01.09.1876, Sowczyce 1903 ogrodnik, Sow-
czyce
Max Kaller 10.10.1880, Bytom 1903 kupiec, Bytom
Johann 21.10.1878, Naczestawice 1903 posiadacz gruntu
Michaletz wtoscianskiego,
Naczestawice
1900 |KarlBorinski” |26.01.1879, Krapkowice 1904 mistrz szewski,
Paul Pietryga 22.01.1880, Pyskowice 1904 Slusarz,
Pyskowice
Eduard Sobek | 11.11.1878, Forsthaus Lip- 1904 + ledniczy
ka k. Koztowej Géry
Wilhelm Zur 05.04.1878, Lipiny + robotnik fa-
bryczny, Lipiny
Franz Sittek 23.03.1878, Skrzyszow 1904 wtasciciel gospo-
darstwa, Skrzy-
szow
1901 | Heinrich Rduch |24.07.1878, Jastrzebie 1905 wtasciciel gospo-
Gérne darstwa, Jastrze-
bie Gérne
Franz Schiwy 03.02.1881, Huta Zyg- 1905 kotlarz, Huta
munt Hubertus (potem
Huta Zygmunt)
Georg Wischka | 17.04.1880, Krélewska 1905 wozowy Mysto-
Huta wice
Johannes Zwior | 22.05.1879, Jemielnica 1905 + kupiec, Jemiel-
nica
1902 |Franz Bialas 05.07.1879, Krepna 1906 straznik kolejowy,
Rokicie k. Raszo-
wej
Leo Brisch 20.09.1880, Koztowa Géra 1906 nauczyciel, Zyglin

75

Von der miindlichen Priifung befreit (zwolniony z egzaminu ustnego).




Duchowni wsréd absolwentéw Gimnazjum Krélewskiego w Bytomiu...

231

Matura | Imie i nazwisko | Data i miejsce urodzenia $wiecenia Status i miejsce
kaptanskie | zamieszkania ojca
1902 |Franz Haase 08.01.1882, Narok 1906 gospodarz, Narok
Karl Jaschik 19.03.1881, Borek 1906 chatupnik, Borek
Paul Pucher 16.05.1883, taziska Gorne 1906 wtasciciel gospo-
darstwa, taziska
Goérne
Franz 08.10.1877, Orzegdéw 1906 gornik, Orzegdéw
Schymczyk
Arthur 30.04.1882, Czerwionka 1906 +zandarm,
Spielvogel Czerwionka
1903 |Franz Gojny 02.07.1881, Roszkowicki 1907 nauczyciel, Ro-
Las szowicki Las
Franz 30.03.1882, Jaryszéw 1907 nauczyciel
Joachimsky w szkole podsta-
wowej, Jaryszéw
Otto Loske 02.01.1884, Chetm Wielki 1907 kierownik maga-
zynu materiatéw,
Bytom
Paul Schmidt 31.05.1881, Mystowice 1907 Slusarz kolejowy,
Mystowice
Karl Wilk 27.01.1882, Piekary Sla- 1907 rebacz, Piekary
skie Slaskie
Adolf Pojda 12.06.1881, Ligocka Kuz- 1907 chatupnik,
nia Ligocka Kuznia
1904 | Joseph 21.09.1883, Jozefka 1908 rebacz, Jézefka
Czempiel
Georg Hoinka 02.02.1882, Krapkowice 1908 mistrz szewski,
Krapkowice
Johann Janotta | 15.07.1883, Teich-Vor- 1908 gajowy, Teich-
werk k. Bierunia Starego -Vorwerk k. Bieru-
nia Starego
Oswald 10.10.1883, Kopienica 1908 gtéwny nauczy-
Kolodziey ciel, Kopienica
Aloys Lazar 11.06.1884, Pietna 1908 dozywotnik (wy-
guZnik), taziska
Srednie
Wilhelm 24.01.1884, Bakdw 1908 + nadlesniczy
Nowack
Viktor Otremba | 13.12.1882, Bogucice 1908 kierowca mtota,

Bogucice




232

Damian Bednarski

Matura | Imie i nazwisko | Data i miejsce urodzenia $wiecenia Status i miejsce
kaptanskie | zamieszkania ojca
1904 |RobertPlonka |25.05.1883, Rozdzien 1908 + hutnik
Karl Schier 01.02.1883, Krélewska 1908 dozorca maszyn,
Huta Chorzéw
Georg Woitzik |24.03.1882, Dabréwka 1908 mistrz masarski,
Wielka Dabréwka Wielka
Ernst Kudelko |04.12.1882, Wirek 1910 sekretarz, Wirek
1905 |Anton Lindner |[17.01.1884, Gtogdwek 1909 chatupnik, Gtogé-
wek
Viktor 14.10.1883, Uszyce 1909 mistrz krawiecki,
Woschnitzok Uszyce
Arthur 08.12.1882, Bytom 1909 sekretarz w urze-
Gabiersch dzie miejskim,
Bytom
August Koslik | 21.03.1884, Groszowice 1909 + mistrz piekarski
Franz 04.10.1883, Dab 1909 wtasciciel domu
Macherski
Franz Nowak 27.09.1885, Tarnowskie 1909 gornik starszy,
Gory Miechowice
Johannes 29.08.1886, Radzionkdéw 1909 inwalida gorniczy,
Opperskalski Radzionkdéw
Bernhard 20.08.1884, Stara Huta 1909 gornik, Piekary
Hartlik Slaskie
Reinhold Scholz | 12.07.1884, Brzeziny Sla- 1909 sztygar, Brzeziny
skie Slaskie
Georg Schulz 10.04.1884, Bytom 1909 handlarz mebla-
mi, Bytom
1906 | Viktor 10.12.1884, Rozbark 1911 mistrz kowalski,
Mathejczyk Bytom
Karl Stottko 13.10.1884, Opole 1910 kancelista sado-
wy, Krapkowice
1907 |Johann Jarczyk |27.01.1886, Bujakéw 1911 wtasciciel gospo-
darstwa, Bujakéw
Max Woitas 29.09.1886, Bytom 1911 kierowca parowo-
zu, Freiwenheim,
Kr. Bingen
Franz Wycislik | 04.06.1886, Radoszowy 1911 inwalida gérniczy,

k. Kochtowic

Radoszowy k. Ko-
chtowic




Duchowni wsréd absolwentéw Gimnazjum Krélewskiego w Bytomiu...

233

Matura | Imie i nazwisko | Data i miejsce urodzenia $wiecenia Status i miejsce
kaptanskie | zamieszkania ojca
1908 |Stephan 31.08.1886, Bielszowice 1912 wtasciciel domu
Schweinoch
Johann Symalla | 21.11.1886, Dobrzen 1912 dozywotnik, wy-
Wielki cuznik
1909 |Max Elsner 06.08.1888, Lisow 1913 + gtéwny nauczy-
ciel, Lisow
Alfons 06.07.1888, Ruda 1913 zastepca zwrotni-
Krawczyk czego, Ruda
Adrian 11.02.1890, Dabrowka 1913 nauczyciel, Zabo-
Ochmann Wielka rze, pow. zabrski
Thomas 07.03.1887, Dobrzen 1914 gospodarz,
Reginek Wielki Dobrzen Wielki
Franz Schulz 06.10.1887, Radzionkéw 1913 gospodarz, Ra-
dzionkéw
Anton 09.09.1887, Otmuchdéw 1914 wtasciciel gospo-
Thomeczek darstwa, Otmu-
chéw
Franz Wilhelm |29.03.1887, Sternalice 1913 wtasciciel mtyna
1910 | Paul Adamus 29.10.1889, Piaseczna 1914 tester srebra, Pia-
seczna
Thomas 15.02.1888, Gwozdzice 1914 robotnik fabrycz-
Gambietz ny, Krapkowice
Albert Himmel |06.08.1889, GosSciecin 1914 gospodarz
August 27.07.1886, Dabrowa 1914 gérnik, Rozbark
Mrugalla Goérnicza
Karl Poser 23.02.1890, Tarnowskie 1914 kierowca paro-
Gory wozu, Tarnowskie
Gory
Albert 22.04.1889, Zateze 1914 dozorca maszyn,
Scholthyssek Zateze
1911 | Georg 29.12.1888, Nowa Wie$ 1915 nauczyciel, Wirek
Bonczkowitz
Hubert 04.07.1891, Rozkochéw 1915 ledniczy, Czarny
Demczak Las k. LubliAca
Peter Kowolik |22.02.1888, Komprachci- 1915 gospodarz, Kom-
ce prachcice
Stanislaus 08.11.1889, Raszowiec 1915 chatupnik, Raszo-
Smieja k. Rybnika wiec




234

Damian Bednarski

Matura | Imie i nazwisko | Data i miejsce urodzenia $wiecenia Status i miejsce
kaptanskie | zamieszkania ojca
1911 | Josef Wache 18.03.1890, Orzegbéw 1917 postaniec gminny,
Orzegéw
1912 | Josef Christen |25.08.1892, Konradéw 1916 + kamieniarz,
vyielki Pszczyna
(Slask Austriacki)
Ignaz Jany 05.08.1891, Nakto 1918 sztygar, Nakto
Heinrich Kreis | 11.05.1893, Brzeg 1916 + nauczyciel,
Brzeg
Adolf 16.06.1892, Radzionkdéw 1917 inwalida gérniczy,
Nolewaika Radzionkdéw
Johann Osyra | 05.05.1891, Bytom 1916 kowal kopalniany,
Bytom
Kaspar Reginek |03.01.1892, Dobrzen 1920 + gospodarz,
Wielki Dobrzen Wielki
Bruno Pattas 22.10.1891, Wodzistaw $l. 1917 starszy konwo-
jent pocztowy,
Katowice
1913 | Josef 28.02.1893, Radzionkdw 1920 rebacz,
Markuschik Radzionkdéw
Walter Poche 04.05.1893, Bierutéw 1917 wyzszy pracownik
kolei, Tarnowskie
Gory
1914 | Johann 10.12.1891, Swietochto- 1921 wtasciciel domu,
Jarzombek wice Swietochtowice
Bruno Fronober | 30.05.1891, Nowe Miasto 1921 gospodarz, Nowe
k. Ziebic Miasto
Hugo Makosch [09.02.1893, Klucz 1921 rolnik, Klucz

Zrédto: Jahresbericht (1867-1914).

Losy duchownych absolwentéw bytomskiego
gimnazjum po Swieceniach kaptanskich

Po $wicceniach kaptariskich mlodzi duchowni postugiwali najcz¢sciej jako
wikarzy i katecheci. Niektdrzy, zwlaszcza ci, ktorzy $wigcenia przyjeli krétko
przed wybuchem I wojny $wiatowej, zostali wystani na front pruski jako sanita-
riusze. Ksiadz Tomasz Reginek, wyswiccony w 1914 r., postugiwal jako kapelan



Duchowni wéréd absolwentéw Gimnazjum Krélewskiego w Bytomiu... 235

wojskowy i sanitariusz w Szczecinie™. Ks. Albert Szoltysek jako mlody wikariusz
w 1915 1. zostal powotany do wojska i przez pie¢ miesiccy byt kapelanem w obozie
jeticéw whoskich w Cottbus. Podobnie bylo z ks. Stanistawem Smieja, ktéry
$wiecenia kaptariskie otrzymat w 1915 1., a wkrétce potem zostal zmobilizowany
do odbycia stuzby wojskowej w charakterze sanitariusza w wojsku pruskim.
Srodowisko, w ktérym sie wychowywali, zycie na pograniczu dwéch kul-
tur — polskiej i niemieckiej, jak tez kontakt z zywymi na tym terenie dgzeniami
do usamodzielnienia si¢ tego fragmentu Slaska niewatpliwie mialy wplyw
na postawe duchownych. Wielu z tych, ktérzy pochodzili z Opolszczyzny
i najbardziej na wschod wysunietych przyczétkéw pruskich, nie kryli swych
sympatii propolskich. Inni wrecz przeciwnie sprzyjali opcji niemieckiej. Na ile
im pozwalaty é6wczesne realia i prawo koécielne, angazowali si¢ w dziatalnos¢
polityczna. I tak np. ks. Karol Abramski (matura w 1887 r.; $wiecenia kaplanskie
w 1891 1.), przez lata proboszcz parafii Podwyzszenia Krzyza SwiQtegO w Opolu,
byl dziataczem partii Centrum i jawnie krytykowal polskie dazenia narodo-
we na Gérnym Slasku. W 1905 r. zostal postem do sejmu pruskiego z okregu
opolskiego. Podobnie ks. Andrzej Swider, pierwszy absolwent bytomskiego
gimnazjum, ktéry zostal duchownym (matura w 1869 r.), bedac proboszczem
w Siemianowicach Slaskich, zwiazal si¢ z partig Centrum i na poczatku XX w.
popadt w konflikt z parafianami popierajacymi polityke Wojciecha Korfantego''.
Szczegdlny czas proby i weryfikacji postaw narodowo$ciowych nadszed?
wraz z zakoficzeniem I wojny $wiatowej i ogloszeniem na Gérnym Slasku ple-
biscytu. Niektorzy czynnie wiaczyli si¢ w akcje plebiscytows albo jako kapelani
postugiwali wérdd powstaricéw $laskich. Jeden z nich, ks. Augustyn Strzybny,
w tym goracym czasie, gdy jeszcze decydowaly si¢ losy terendw Gornego Slaska,
31 X 1921 1. zostal zamordowany przez bojéwki niemieckie™. Inny, ks. Johann
Cygan, bedac proboszczem w Brynicy, znany byt z zaangazowania w obrong
jezyka polskiego, nauczat dzieci po polsku, i z tej przyczyny podczas plebiscytu
nachodzity go bojéwki niemieckie. Jawnie wspierali polskie aspiracje takze
ksi¢za: Karl Jaschik, Alojzy Lazar, Jan Jarczyk, Stefan Szwajnoch, Max Elsner,

" Jerzy Myszor, “Udzial slaskiego duchowienistwa rzymskokatolickiego w I wojnie §wiatowej,”

in 1 wojna swiatowa na Slasku: Historia — Literatura — Kultura, ed. Grazyna Szewczyk
and Ryszard Kaczmarek (Oswiecim: Wydawnictwo Napoleon V, 2016), 5 4.

Herbert Gawlik et al., eds., Pickarzanie: Leksykon mieszkascow Piekar Slaskich (Piekary
Slaskie: Drukarnia Archidiecezjalna, 2010), 243.

Andrzej Hanich, Martyrologium duchowienstwa Slaska Opolskiego w latach IT wojny swiato-
wej (Opole: Wydawnictwo i Drukarnia Swigtego Krzyza, 2009), 16-17; Benedykt Motyka,
“Strzybny Augustyn,” in Raciborzanie tysigclecia: Stownik biograficzny, ed. Katarzyna Gru-
chot and Grzegorz Wawoczny (Racibérz: Odrodek Wydawniczy »Augustana’, 2002), 153.

77

78



236 Damian Bednarski

Jan Szymata, Albert Szoltysek i Augustyn Kozlik. Z kolei ks. T. Reginek, wraz
z bratem dr. Janem Reginkiem, byt zwolennikiem autonomii Slaska w postaci
wolnego panstwa goérnoslaskiego, kontrolowanego przez Lige Narodéw. Juz
27 X1 1918 r. powolali oni Komitet Gérnoslaski, ktdry zaczal przewodzié
ruchowi niepodlegtosciowemu. W styczniu 1919 r. komitet przeksztalcono
w organizacj¢ pod nazwa Zwiazek Gérnoslazakéw (Bund der Oberschlesien).
W czasie akeji plebiscytowej ks. Reginek nawiazat tacznos¢ z Polskim Komisa-
riatem Plebiscytowym i stworzyt Wydziat Opieki Spolecznej”. Inny duchowny,
ks. Antoni Lindner, byt uczestnikiem I powstania slaskiego i musial w ostatnich
dniach sierpnia 1919 r. uchodzi¢ ze Slaska. Wrécit po dwoch tygodniach. Z kolei
ks. Albert Szottysek, ktéry bedac wikarym w Goduli publicznie manifestowat
swoje polskie uczucia narodowe, w 1919 r. zostal aresztowany przez Grenzschutz,
ale dzi¢ki stanowczej interwencji swojego proboszcza ks. Franza Strzyza zdotal
unikna¢ dtuzszego pobytu w wiezieniu. Takze inny duchowny, ks. Maksymilian
Elsner, pracujacy podczas plebiscytu w Mystowicach angazowal si¢ w pomoc
organizacjom polskim®. Ks. Adolf Pojda, ktéry od 1917 r. byl proboszczem
w Stupsku, gdy tylko zaczely si¢ przygotowania do plebiscytu, podjat starania
o wyjazd na glqsks1. Ciekawym byl przypadek ks. Artura Spielvogela, proboszcza
w Jankowicach Rybnickich. Byl on zdeklarowanym Niemcem, ale po 1918 .
zmienito si¢ jego nastawienie i w okresie kampanii plebiscytowej agitowal za
przyltaczeniem Slaska do Polski®. O to, by ich parafie znalazly si¢ na terenie
przydzielonym po plebiscycie Polsce, walczyli ksi¢za: Jan Bana$ z Lubowic pod
Raciborzem, Jézef Czempiel w ngowicach, Franciszek Diugosz w Gostomii,
Walter Gaska w Zabetkowie czy Stefan Szwajnoch w Zabrzu®. O proniemiecks
agitacje podczas plebiscytu oskarzany byt ks. Karol Borinski. Znany byt zreszta
juz weze$niej jako germanizator84.

™ Janusz Wrycisto, “Reginek Tomasz,” in Stownik biograficzny karolickiego duchowietistwa

Slgskiego XIX i XX wieku, ed. Mieczystaw Pater (Katowice: Ksiegarnia $w. Jacka, 1996),
346—47; Dobrzyniski, Proboszcz slgski: Wspomnienia, 15-19. Pod pseudonimem ukrywal
si¢ ks. Tomasz Reginek.

Hilary Gwézdz, “Udzial duchowieristwa $laskiego w akeji plebiscytowej i powstaniach
(1919-1921),” Slgskie Studia Historyczno-Teologiczne 15 (1982), 183.

Ostroch, Ks. Adolf Pojda: Kaplan i czlowick.

Norbert Niestolik, Zabytki Jankowic na tle dziejéw wsi (Rybnik-Jankowice: Zarzad Gminy
Swierklany, 1996), 77-78.

Michal Piela, Udziat duchowienistwa w polskim zyciu politycznym w latach 1914-1924
(Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 1994), 116-17; Gwézdz, “Udzial duchowienstwa
slaskiego w akeji plebiscytowej i powstaniach (1919-1921),” 180, 182, 184, 197.
Mieczystaw Pater, Duchowieistwo katolickie wobec spraw polskich na Gérnym Slgsku
(1891-1914) (Katowice: Ksiggarnia $w. Jacka, 2004), 247.

80

81
82

83

84



Duchowni wéréd absolwentéw Gimnazjum Krélewskiego w Bytomiu... 237

Po plebiscycie i ustaleniu granicy, gdy czes¢ Gérnego Slaska znalazlta sie
w strukturach administracyjnych Polski, doszto do przesuni¢é personalnych,
m.in. ks. Antoni Danecki przeszed! z parafii Turze do Bobrownik, ks. Jana
Bana$ z Lubowic do Lubecka, ks. Jézef Czempiel z quowic do Hajduk Wiel-
kich, ks. Franciszek Drozdek z Wotczyna do Dabréwki Wielkiej, ks. Walter
Gaska z Zabetkowa do Koszgcina, ks. Augustyn Kozlik z Gliwic do Katowic,
ks. Alojzy Lazar z Zaborza do Niedobczyc™. Na teren administracji apostolskiej
w Katowicach przenidst si¢ takze ks. Piotr Kowolik®. Z kolei ks. Franz Janik,
proboszcz z Otmetu, nieskrywajacy swoich polskich przekonan, po plebiscycie
pozostat po stronie niemieckiej, ale nie przenidst si¢ do administracji apostolskice;
zarzadzanej przez ks. Augusta Hlonda. Byly tez relokacje ze strony przyznanej
Polsce na niemiecka: ks. Hugo Piegsa, proboszcz z Ornontowic, przenidst sie
do parafii Kujawy, ks. Edward Sobek, proboszcz w Lubliricu, przeniést si¢ do
Rozmierza, a potem do Gliwic, ks. Henryk Rduch, kuratus w Makoszowach,
przeni6st sie do Ractawiczek. Teren administracji apostolskiej na Gérnym Slasku
opuscil w 1922 r. réwniez ks. Franz Haase, kt6ry z Bobrownik przeniést si¢ na
strone niemiecka. Ks. Georg Schulz, ktdry byt proboszczem w Wetnowcu, po
plebiscycie duszpasterzowat w Raciborzu®.

Gdy w 1922 r. powstala Administracja Apostolska na Gérnym Slasku,
aw 1925 r. erygowano nowg diecezj¢ katowicka ($laska), 43 ksiezy z tej grupy
zaczeto postugiwaé w nowej diecezji. Jeden z nich, ks. Jézef Markusik, po kilku
latach pracy w diecezji katowickiej w 1926 r. poprosit o ekskardynacj¢ i zostat
przyjety do diecezji wroctawskiej*. W tabeli 3 zamieszczono wykaz absolwen-
téw bytomskiego gimnazjum, ktérzy zasilili szeregi duchowienstwa diecezji
katowickiej (najwigcej sposrdd absolwentéw rocznikéw: 1904 — 5, 1897 — 4
11909 — 4). Oprécz roku ukoniczenia gimnazjum wynotowano rok $wiecen
kaptanskich, najwazniejsza postuge petniong w trakcie zycia oraz datg $mierci
(w nicktérych wypadkach takze okolicznosci $mierci, jesli chodzi o osoby
zmarle podczas wojny).

8 Henryk Olszar, Duchowienstwo katolickie diecezji slgskiej (katowickiej) w Drugiej Rzeczy-

pospolitej (Katowice: Kuria Metropolitalna, 2000), 74—7s; Henryk Olszar, “Wymiana
ksiezy slaskich w okresie plebiscytu i powstan $laskich,” in Koscioly i zwigzki wyznaniowe
a konflikt polsko-niemiecki na Gérnym Slgsku w latach 1919-1921, ed. Zbigniew Kapata and
Jerzy Myszor (Bytom: Muzeum Gérnoslaskie w Bytomiu, 2005), 204-s.

Wanda Musialik, “Duchowienstwo katolickie wobec aspiracji narodowych Gérnoslazakow
w okresie przelomu po I wojnie $wiatowej,” Studia Slgskie 52 (1993), 142.

Olszar, “Wymiana ksi¢zy $laskich w okresie plebiscytu i powstan $laskich,” 195—209.
Knosata, Parafja radzionkowska, 225.

86

87
88



238

Damian Bednarski

Tab. 3. Absolwenci bytomskiego gimnazjum w szeregach duchowieristwa

diecezji katowickiej*

(Borinski)

i Betku

Matura | Nazwiskoiimie® | Swiecenia Funkcja Data
kaptanskie i okolicznosci
$mierci
1894 | Jan Banas 1898 proboszcz w Lubecku, 27.08.1953
(Banasch) wizytator religii
1895 | Franciszek Dtugosz 1899 proboszcz w Studzionce | 06.06.1940,
(Dlugosch) Dachau
1896 | Ryszard Horoba 1901 komorant 09.06.1961
w Ornontowicach
1897 | Oskar Cichy 1901 katecheta i wizytator 06.06.1965
nauki religii
Walter Gaska 1901 proboszcz w Zabetko- 02.12.1943,
(Gonska) wie i Koszecinie wiezieniu we
Wroctawiu
Wawrzyniec 1901 proboszcz w Piekarach 19.10.1941
Pucher Slaskich
Teodor Winkler 1901 proboszcz 2.10.1938
w Dziec¢kowicach
1898 | Konstanty Kubitza 1902 proboszcz w Krzyzowi- 25.09.1940
cachiDebiensku
Merkel Juliusz 1902 proboszcz w Godowie 13.05.1944
Franciszek Strzyz 1902 proboszcz w Goduli, wi- | 03.06.1942
(Strzyz) kariusz generalny diece-
zji katowickiej podczas
okupacji niemieckiej
1899 | Antoni Danecki 1903 proboszcz 14.09.1942
(Danetzki) w Bobrownikach
Franciszek Drozdek 1903 proboszcz w Dabréwce 30.08.1940
(Drosdek) Wielkiej
Pawet Drozdek 1903 proboszcz w Jedrysku 05.01.1945,
(Drosdek) wiezieniu
w Magdeburgu
1900 | Karol Borinski 1904 proboszcz w Orzegowie | 07.01.1959

89

w czasach gimnazjalnych.

90

wali w diecezji katowickiej.

W nawiasach podano zapis nazwiska w jezyku niemieckim, ktérym ksi¢za postugiwali si¢

Imiona i nazwiska podano w wersji spolszczonej uzywanej przez duchownych, gdy praco-



Duchowni wsréd absolwentéw Gimnazjum Krélewskiego w Bytomiu...

239

Matura | Nazwiskoiimie | Swiecenia Funkcja Data
kaptanskie i okolicznosci
Smierci
1902 | PawetPucher 1906 proboszcz 09.10.1946
w tagiewnikach
Artur Spielvogel 1906 proboszcz w Jankowi- 15.01.1932
cach Rybnickich
1903 | Karol Wilk 1907 proboszcz w Bieruniu 28.04.1957
Starym i Mikotowie
Adolf Pojda 1907 proboszcz 20.05.1942,
w Leszczynach Dachau
1904 | Jozef Czempiel 1908 proboszcz w Hajdukach 19.06.1942,
Wielkich Dachau
Jan Janota 1908 proboszcz w Wyrach 15.06.1968
(Janotta)
Alojzy Lazar 1908 proboszczw Niedobczy-| 09.02.1956
cachiw Podlesiu Sl.
Wiktor Otreba 1908 proboszcz w Swieto- 12.09.1948
(Otremba) chtowicach
Ernest Kudetko 1910 proboszcz 05.06.1947
(Kudelko) w Nakle Slaskim,
po wojnie wysiedlony
do Niemiec
1905 | AntoniLindner 1909 proboszcz w Zawodziu 19.08.1942
Augustyn Kozlik 1909 proboszcz}w Siemia- 30.08.1952
(Koslik) nowicach Slaskich
i Chorzowie Starym
Franciszek 1909 kapelan siéstr boro- 31.10.1940,
Macherski meuszek w Jastrzebiu Dachau
Zdroju
1906 | Wiktor Matejczyk 1911 proboszcz w Murckach 02.07.1937
(Mathejczyk)
1907 |JanJarczyk 1911 proboszcszakle 10.02.1969
Slaskim
Maksymilian 1911 proboszcz w Dabrowce 16.09.1962
Wojtas Matej
Franciszek Wycislik 1911 proboszcz w Zyglinie 23.12.1957
(Wycislik)
1908 | Stefan Szwajnoch 1912 proboszcz w Chorzo- 24.03.1945,

(Schweinoch)

wie Starym i Katowi-
cach, pracownik kurii
katowickiej

Bergen-Belsen




240

Damian Bednarski

Matura | Nazwiskoiimie | Swiecenia Funkcja Data
kaptanskie i okolicznosci
Smierci
1908 Jan Szymata (Sy- 1912 proboszcz w Nowym 22.01.1967
malla) Bytomiu
1909 Maksymilian Elsner 1913 proboszcz w Imielinie 04.12.1933
Tomasz Reginek 1914 proboszcz w Rybniku, 27.01.1974
duszpasterz emigra-
cyjny
Franciszek Szulc 1913 proboszcz w Kochtowi- 24.08.1958
(Schulz) cach
Franciszek Wilhelm 1913 proboszcz w Miasteczku |  05.11.1945
Slaskim
1910 Woijciech Szottysik 1914 proboszczwtaziskach 10.03.1956
(Scholtyssek) Srednich i Debie
1911 Piotr Kowolik 1915 proboszcz w Korczy- 26.10.1957
cach, wikariusz general-
ny diecezji katowickiej
podczas wygnania bi-
skupdéw katowickich
Stanistaw Smieja 1915 proboszczw Brzezinach | 20.10.1977
(Smieja) Slaskich
1912 Jan Osyra 1916 proboszcz w Tychach 10.10.1955
Kasper Reginek 1920 proboszcz w Lubomi 29.08.1961
1913 Jézef Markusik 1920 wikariusz w Swietochto- 17.07.1976
(Markuschik) wicach;
w 1926 r. ekskardyno-
wany z diecezji katowi-
ckiej, wrécit do diecezji
wroctawskiej
1914 Jan Jarzabek 1921 proboszcz w Jejkowi- 03.12.1965
(Jarzombek) cachiRadlinie

Zrédto: Myszor, Stownik biograficzny duchowieristwa (archi)diecezji katowickiej 1922—
2008; Nalepa, Kaptani wyswieceni do 1922 roku, 265.

Zaznaczy¢ nalezy, ze w okresie miedzywojennym wielu duchownych kato-
lickich postugujacych na terenie diecezji katowickiej z powodzeniem faczyto
duszpasterstwo polskie i niemieckie, m.in. Pawet i Wawrzyniec Pucherowie”".

Lech Krzyzanowski, Kosciél katolicki wobec mniejszosci niemieckiej na Gornym Slgsku
w latach 1922-1930 (Katowice: Wydawnictwo Uniwersytetu Slaskiego, 2000), 131.




Duchowni wéréd absolwentéw Gimnazjum Krélewskiego w Bytomiu... 241

Ks. Juliusz Merkel, proboszez w Godowie (1907-194.4), w okresie migdzywo-
jennym, cho¢ nie ukrywat tego, ze jest ducha niemieckiego i przez wladze sanacyjne
Drugiej Rzeczypospolitej podejrzewany byl o sprzyjanie niemczyznie i ,,lekcewa-
zenie tego, co polskie”, nie opuscit swojej parafii, cho¢ kilka razy zostat napad-
niety, aresztowany i wygnany z parafii za to, ze nie chcial przytaczy¢ si¢ do obozu
polskiego. Nazywano go ,germanem”, ,wrogiem Rzeczypospolitej”; prowadzono
przeciwko niemu akcje poméwien i oskarzeri. On sam staral si¢ o to, zeby jego
przekonania narodowosciowe nie wplywaly na ksztalt jego pracy duszpasterskiej™.

W 1923 r. wladze polskie sporzadzily spis duchownych obywateli niemie-
ckich, ktérych sprawdzano pod katem udziatu w akcjach politycznych wro-
gich panstwowosci polskiej. Na tej liscie znalezli si¢ m.in. ks. Ernest Kudetko
z Nakta oraz ks. Pawet Drozek z Jedryska™. Niemieckie zapatrywania miat
takze ks. Franciszek Strzyz, co podczas II wojny $wiatowej ujawnito si¢, gdy
po wygnaniu biskupéw katowickich zostat wybrany przez wtadze okupacyjne
wikariuszem generalnym wakujacej diecezji™.

Konsekwencja propolskiego zaangazowania niektérych z tych duchownych
staly si¢ przesladowania podczas II wojny $wiatowe;. I tak ks. Franciszek Ma-
cherski, ktory w ramach kazania na Boze Narodzenie 1939 r. mial powiedzie¢
pod adresem witadz okupacyjnych, ze inni tez byli pod Moskwa, a jednak
wojne przegrali, zostal wkrétce potem aresztowany i zginat w Dachau 31 X
1940 roku®. Podobny los dotknat ks. Jézefa Czempiela, proboszcza z Hajduk
Wielkich. Wigziony w Mauthausen-Gusen i Dachau, zginat naJprawdopodobme)
W maju 1942 r. wywieziony z obozu w tzw. transporcie inwalidéw i zagazowany™.
W Dachau zginal réwniez ks. Franciszek Dtugosz, proboszcz ze Studzionki”".
Z kolei ks. Stefan Szwajnoch juz na poczatku II wojny $wiatowej w wyniku

*2 Henryk Olszar, Ludzie tej ziemi: Sylwetki kaplandw spoczywajgcych na cmentarzach w deka-

nacie gorzyckim: Studium biograficzne (Krzyzanowice: Oficyna Wydawniczo-Poligraficzna
HALEGG, 2013), 25—27.

Jarostaw Macata, Duszpasterstwo a narodowos¢ wiernych: Koscidt katolicki w diecezji karowi-
ckiej wobec mniejszosci niemieckiej 1922—1939 (Wroctaw: Uniwersytet Wroclawski. Centrum
Badan Slaskoznawczych i Bohemistycznych; Katowice: Societas Scientiis Favendis Silesiac
Superioris — Instytut Gérnoslaski, 1999), 28.

Jerzy Myszor, Stosunki Koscidt-paristwo okupacyjne w diecezji katowickiej 1939-1945, 2nd
ed. (Katowice: Ksiggarnia $w. Jacka, 2010), 57.

Jerzy Myszor, “Macherski Franciszek,” in Stownik biograficzny katolickiego duchowieristwa slg-
skiego XIX i XX wickn, ed. Mieczystaw Pater (Katowice: Ksiggarnia $w. Jacka, 1996), 251-52.
Kurek and Hojka, Slaski Machabeusz: Ksigdz Jozef Czempiel i jego parafia, 170-71.
Leonard Smotka, “Dtugosz Franciszek Juliusz,” in Stownik biograficzny katolickiego ducho-
wienstwa slgskiego XI1X i XX wicku, ed. Mieczystaw Pater (Katowice: Ksiggarnia $w. Jacka,
1996), 87-88.

93

94

95

96
97



242 Damian Bednarski

denuncjacji zostal zaaresztowany przez gestapo w Katowicach i wydalony do
Generalnej Guberni. Najpierw przebywat w Krakowie, a potem byt kapelanem
bp. Czestawa Kaczmarka i thumaczem w kurii kieleckiej. Tam zostat ponownie
aresztowany z powodu rzekomo znalezionej w czasie rewizji mapy, na ktdrej
mial wyznaczy¢ granice przysztej Polski, daleko wysunigte na zachéd. Wraz
z innymi ksi¢zmi kieleckimi zostal przetransportowany do obozu koncentracyj-
nego w Auschwitz, nastepnie do Oranienburga, a ostatecznie do Bergen-Belsen,
gdzie zmart 24 I 1945 roku™.

Kilku innych ksiezy takze bylo wigzionych w obozach, ale szcz¢sliwie zostali
z nich zwolnieni lub doczekali korica wojny, m.in. ks. Pawet Pucher (Dachau,
Mauthausen-Gusen), Reinhold Scholz (Dachau), ks. Franciszek Szulc (Dachau,
Gusen), ks. Pawel Adamus (Dachau), ks. Piotr Kowolik (Dachau i Gusen)™.
Ciekawg droge przeszedl réwniez ks. Stanistaw Smieja. Ten $wigcenia przyjal
w 1915 1., ale jako mlody kaptan zostal zmobilizowany do odbycia stuzby woj-
skowej w charakterze sanitariusza w wojsku pruskim. W 1939 r. jego nazwisko
znalazto si¢ na tzw. niemieckiej liscie gonczej. Gdy wiec wybuchta wojna
z rozkazu wladz polskich zostat ewakuowany przez Wojsko Polskie na Wegry.
Potem w wyniku zawieruchy wojennej znalazl si¢ na terenie Anglii. W 1943 r.
zostal kapelanem w szkotach junackich w Palestynie, nast¢pnie objal obowiazki
kapelana Armii Andersa w Egipcie. Po wojnie pozostat na Zachodzie i pracowat
wiréd Polonii. Do Polski wrécit dopiero w 1972 r. na pieé lat przed smiercia'®

Represjonowani przez Niemcéw byli takze inni: ks. Robert Plonka byl
w wiezieniu przez siedem miesiccy™’, ks. Wiktor Otreba zostal wyrzucony
z parafii Swigtochlowice'”, ks. Maksymilian Wojtas na poczatku wojny

%8 Henryk Olszar, “Szwajnoch Stefan,” in Stownik biograficzny katolickiego duchowieristwa

Slgskiego XIX i XX wieku, ed. Mieczystaw Pater (Katowice: Ksiegarnia $w. Jacka, 1996),
422-23.

’ Jerzy Myszor, ed., Stownik biograficzny duchowieristwa (archi)diecezji katowickiej 1922—2008
(Katowice: Ksiggarnia $w. Jacka, 2009), 327, 398, 177; Robert Romuald Kufel, 4-G, vol. 1
of Stownik biograficzny ksiezy pracujgcych w Kosciele gorzowskim 1945-1956 (Zielona Goéra:
Agencja Wydawnicza ,PDN”, 2016), 32; “Reinchold Scholz,” in Holocaust Survivors and
Victims Database, accessed December 11, 202 4, https://www.ushmm.org/online/hsv/
, person_ view.php?Personld=2701099.

Myszor Stownik biograficzny duchowienstwa (archi)diecezji katowickiej 1922—2008, 412.

' Wikeor Jacewicz and Jan Wos, Martyrologium polskiego duchowieristwa rzymskokatolickiego
pod okupacjg hitlerowskg w latach 1939-19.45: Wykaz duchownych zmartych, zamordowanych
lub repreyonowanycb przez okupanta |...], vol. 3, Ko$ci6l Katolicki na Ziemiach Polski
w Czasie Il Wojny Swiatowej 5 (Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1978), 200.

% Jacewicz and Wos, Martyrologium polskiego duchowienstwa rzymskokatolickiego pod okupacjg
hitlerowskg w latach 1939-1945, 198.



Duchowni wéréd absolwentéw Gimnazjum Krélewskiego w Bytomiu... 243

zostal aresztowany przez gestapo i osadzony w wi¢zieniu w Katowicach. Po
wypuszczeniu z aresztu otrzymal zakaz dalszego pobytu na Slasku. W poro-
zumieniu z bratem, ks. Eugeniuszem Wojtasem, dokonat zamiany beneficjum
proboszczowskiego i wyjechat do Friesenheim w Nadrenii-Palatynacie. Na Slask
powrécit w1946 roku'”. Podobnie ks. Franciszek Wycislik zostal na pewien
czas wygnany z parafii'”.

Dwoch duchownych zostato zabitych w czasie wchodzenia Armii Czerwo-
nej na Gérny Slask w 1945 r.: 0. Seraphin Pietryga'® i ks. Hubert Demczak™.

O dramatyzmie i skali skomplikowania sytuacji, w jakiej przyszto zy¢ Gor-
no$lazakom, $wiadczy los ks. Pawta Adamusa. Podczas wojny byt osadzony
przez Niemcéw w Dachau, a po wojnie w 1946 r. przesiedlony do Niemiec jako
ten, ktéry jest niemile widziany na terenie Polski przez éwezesne wiadze™™
Podobnie usunieci zostali z terenu Slaska ks. Albert Himmel', ks. Ernest
Kudetko™ i ks. Georg Schulz"™.

Z kolei w okresie PRL-u za swa dzialalno$¢ i niezgode na realia zycia w sy-
stemie komunistycznym byli przesladowani ks. Franciszek Szulc™ i ks. Albert
Szoltysek (Wojciech Szoteysik)™.

Wisr6d wychowankéw bytomskiego gimnazjum bylo takze kilku duchow-
nych, ktérzy postuge kaptanska taczyli z zaangazowaniem na polu naukowym.
Pochodzacy z Zabrza ks. Emanuel Nikel w 1908 r. uzyskal doktorat z jezyko-
znawstwa. W ciekawym opracowaniu Die polnische Mundart des oberschlesischen

103 Henryk Olszar, “Wojtas Maksymilian Michal,” in Stownik biograficzny katolickiego ducho-

wieristwa Slgskiego XIX i XX wieku, ed. Mieczystaw Pater (Katowice: Ksiggarnia $w. Jacka,
1996), 468.

Myszor, Stownik biograficzny duchowienstwa (archi)diecezji katowickiej 19222008, 462.
Informacja o jego zamordowaniu podczas wejécia Sowietéw na Dolny Slask znalazlo sie
w wykazie sporzadzonym i opublikowanym w 1950 roku: Vom Sterben schlesischer Priester
1945/46 — Ein Ausschnitt aus der schlesischen Passion (Miinchen: Kirchlichen Hilfsstelle,
1950), accessed December 11, 202 4, htep://www.denkmalprojekt.org/2020/vl-schlesische-
-priester_1945-49.html.

Jerzy Myszor, “Demczak Hubert,” in Leksykon duchowieristwa represjonowanego w PRL
w latach 1945-1989, ed. Jerzy Myszor, vol. 2, (Warszawa: Verbinum, 2003), 57—58.

Kufel, 4-G, 32.

Andrzej Hanich, Dekanaty i parafie administracji apostolskiej Slqslm Opolskiego w latach
19451946 (Opole: Pafistwowy Instytut Naukowy — Instytut Slaski, 2009), 409.
Myszor, Stownik biograficzny duchowienstwa (archi)diecezji katowickiej 1922—2008, 195.
Hanich, Dekanaty i parafie administracji apostolskiej Slgska Opolskiego w latach 19.45-1946,356.
Jerzy Myszor, “Szulc (Schulz) Franciszek,” in Leksykon duchowieristwa represjonowanego
w PRL w latach 1945-1989, ed. Jerzy Myszor, vol. 1 (Warszawa: Verbinum, 2003), 278-79.
Jerzy Myszor, “Szottysik Wojciech,” in Leksykon duchowierstwa represjonowanego w PRL
w latach 1945-1989, ed. Jerzy Myszor, vol. 2 (Warszawa: Verbinum, 2003), 288-89.

104
105

106

107
108

109

110

m

112



244 Damian Bednarski

Industriebezirks przedstawil mowe mieszkahicow powiatéw Gérnego Slaska,
takze fonetyke i morfologie gwary $laskiej'™. Z kolei ks. Maksymilian Wojtas
w okresie migdzywojennym nalezal do aktywnych cztonkéw Towarzystwa
Przyjaciét Nauk na Slqsku. Publikowat artykuty w Gosciu Niedzielnym, Der
Sonntagsbote, Ruchu Charytatywnym oraz wydawanym we Fryburgu Bryzgowij-
skim pi$mie Caritas. Na podstawie pracy Przynaleznosé diecezji wroctawskiej do
prowingji gnieZnienskiej w 1929 r. otrzymal doktorat z teologii. Ponadto przy-
gotowal i wydat drukiem Akta wizytacji dekanatéw bytomskiego i pszczyrskiego,
dokonanej w 1598 roku z polecenia Jerzego Kardynata Radziwitla, Biskupa Kra-
kowskiego (Katowice 1938). W rekopisie pozostawit studium Aktualne problemy
akcji charytatywnej w diecezji katowickiej™.

Cickawie utozyly si¢ losy ks. Jana Opperskalskiego, ktéry zostal wyswiecony
jako ksigdz diecezjalny, ale po czterech latach wstapit do jezuitéw'™. Podobnie
byto z Maksymilianem Miillerem, ostatnim z listy przedwojennych absolwentéw
bytomskiego gimnazjum, ktéry wybral teologie. Swiecenia kaptanskie przyjat
we Wroclawiu (1919), a w 1923 r. wstapil do jezuitéw. Po II wojnie $wiatowej nie
wniést podania o przyznanie obywatelstwa polskiego i przeniést si¢ do Niemiec™.

Dwaj ksi¢za przez wiele lat petnili postuge jako kapelani wiezienni: ks. Ema-
nuel Nikel (w Plotzensee, Katowicach i Krélewskiej Hucie)"" oraz Seraphin
Pietryga (w Strzegomiu i Brzegu)™.

Z grona absolwentéw wyszedt jeden biskup — Maksymilian Kaller, biskup
warminski (1930-1947). Po zakonczeniu IT wojny $wiatowej za sugestia prymasa
Hlonda zrezygnowal z kierowania diecezjg i wyjechat do Niemiec™. Trwa jego

"™ Emanuel Nikel, Die polnische Mundart des oberschlesischen Industriebezirks (Berlin: [n.s.],
1908); Mirostaw Syniawa, “Dialektorzy w sutannach,” in Z Tej Ziemi. Slgski kalendarz
katolicki na rok 2012 (Katowice: Ksiggarnia $w. Jacka, 2011), 122-26.

Jézef Mandziuk, “Wojtas Michal Maksymilian,” in Stownik polskich teologéw katolickich,
ed. Ludwik Grzebien, vol. 7 (Warszawa: Akademia Teologii Katolickicj, 1983), 426-27.
Grzebien, Encyklopedia wiedzy o jezuitach na ziemiach Polski i Litwy: 1564—1995, 475.
Hanich, Dekanaty i parafie administracji apostolskiej Slgska Opolskiego w latach 1945-19.46,
79-80; Grzebien, Encyklopedia wiedzy o jezuitach na ziemiach Polski i Litwy: 1564-1995, 4 46.
Handbuch des Bistums Breslan und seines Delegatur-Bezirks fiir das Jahr 1900 (Breslau:
Fiirstbischofliche Gemeine Kanzlei, 1900), 31; Handbuch des Bistums Breslau und seines
Delegatur-Bezirks fiir das Jabr 1912 (Breslau: Fiirstbischofliche Gemeine Kanzlei, 1912),
295; Handbuch des Erzbistums Breslau fiir das Jahr 1942 (Breslau: Erzbischofliche Geheime
Kanzlei, 1942), 26.

Handbuch des Bistums Breslan und seines Delegaturbezirks fiir das Jahr 1920 (Breslau:
Firstbischofliche Gemeine Kanzlei, 1920), 96; Handbuch des Bistums Breslau fiir das Jahr
1940 (Breslau: Kanzlei der Erzbischoflichen Kurie, 1940), 23.

Andrzej Kopiczko, “Kaller Maksymilian,” in Leksykon duchowienstwa represjonowanego
w PRL w latach 1945-1989, ed. Jerzy Myszor, vol. 2 (Warszawa: Verbinum, 2003), 105-7.

14

115
16

M7

118

119



Duchowni wéréd absolwentéw Gimnazjum Krélewskiego w Bytomiu... 245

proces beatyfikacyjny i przystuguje mu tytut stugi Bozego™. Z kolei ks. Jézef
Czempiel zostal uznany za meczennika i ogloszony blogostawionym 13 VI
1999 roku™',

Zakonczenie

Goérny Slask to ziemia o skomplikowanej, a zarazem niezwykle ciekawej historii,
na ktérg sktada si¢ cala mozaika czynnikéw narodowos$ciowych, politycznych,
spolecznych, kulturalnych i religijnych. Niewatpliwie wszystkie one mialy wptyw
na ksztalt wychowania i edukacji lokalnych elit oraz wybory, przed ktérymi
stawali absolwenci szké6t srednich i uniwersytetu. Skupiajac si¢ na jednej pla-
codwee — gimnazjum w Bytomiu i biorac pod lupe maturzystow wybierajacych
jako kierunek studiéw teologie katolicka, przenalizowano i ukazano losy jednej
z waznych grup spolecznych, duchowienistwa, ktére jak cate spoteczenstwo
gornoslaskie po plebiscycie z 1921 r. musiato godzi¢ stuzbe Kosciotowi z byciem
lojalnym obywatelem, wybiera¢ Polske lub Niemcy. Te nielatwe wybory znalazty
odbicie w ich wrazliwosci duszpasterskiej, a w niektorych przypadkach zakon-
czyly si¢ oskarzeniem o zdrade, w kilku wypadkach ukarang aresztowaniem
lub karg $mierci.

Analiza corocznych sprawozdan z funkcjonowania bytomskiego gimna-
zjum oraz kwerenda archiwalna przeprowadzona w Archiwum Panstwowym
w Katowicach dowodza, ze 225 absolwentéw gimnazjum bytomskiego z lat
18691914 wybralo po maturze studia teologiczne. Z tej liczby 131 zostato du-
chownymi pracujacymi w diecezji wroclawskiej. Wychowankami gimnazjum
byli ksi¢za z oddaniem pracujacy wsréd ludnosci polskiej i niemieckiej. Wielu
z nich zaangazowato si¢ w dzialalno$¢ patriotyczna, inni stali si¢ uznanymi
naukowcami, a wigkszo$¢ gorliwymi duszpasterzami pracujacymi w parafiach,
szkotach, szpitalach i wigzieniach. Na ich postawe i ksztatt duszpasterstwa miat
niezaprzeczalnie wplyw charakter placéwki, pedagodzy (zwlaszcza nauczyciel
religii) i dyrekeja szkoly, istniejacy przy gimnazjum konwike biskupi oraz or-
ganizacje miodziezowe. Placéwka z powodzeniem wypetnita misje, jaka stata
u poczatkdw jej utworzenia, a ktéra byta troska bytomskiego proboszcza ks. J6-
zefa Szafranka o to, by wychowa¢ i wyksztalci¢ elite gérnoslaskiej inteligencji.

120 Jerzy Myszor, “Kaller Maksimilian Josef Johann,” in Bytomski stownik biograficzny, ed.
Jan Drabina (Bytom: Towarzystwo Milo$nikéw Bytomia, 2004), 110-12.
Zbigniew Hojka, Jacek Kurek, and Anna Piontek, eds., , Powiedz im, ze o nich nie zapo-
mniatem...”: Blogostawiony Jézef Czempiel (1883—1942): Wybdr zrédet (Katowice: Ksiegarnia
$w. Jacka, 2017), 22.



246 Damian Bednarski

Bibliografia

“Anstellung des Direktors der Anstalt.” sygn. 12/684/0/2/14. Pafistwowe Gimnazjum im.
Hindenburga w Bytomiu, Archiwum Paristwowe w Katowicach Oddziat w Katowicach.

Beier, Adolf. Die hiheren Schulen in Preussen: (fiir die méinnliche Jugend) und ibre Lebrer.
Halle: Buchhandlung des Waisenhauses, 1909.

Bigdon, Rajmund. “Bytomskie szkolnictwo $rednie i zawodowe w latach 1841-1914.” Studia
Teologiczno-Historyczne Slgska Opolskiego 2 (1970): 2 41-58.

Briill, Catl. Sechzehnter Jahresbericht des Stidtischen Katholischen Gymnasinms zu Beuthen
O.-S. iiber das Schuljahr 1882—83. Beuthen O.-S.: B. Wylezol, 1883.

Buchholz, Robert. Dreiunddreissigster Jahresbericht des Koniglichen Gymnasiums zu Beuthen
O.-S. iiber das Schuljahr 1899—1900. Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1900.

Buchholz, Robert. Einunddreissigster Jahresbericht des Koniglichen Gymnasiums zu Beuthen
O.-S. iiber das Schuljahr 1897-98. Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1898.

Buchholz, Robert. Fiinfunddreissigster Jabresbericht des Koniglichen Gymnasiums zu Beuthen
O.-S. iiber das Schuljabr 1901-1902. Beuthen O.-S.: Druck von M. Immerwahr, 1902.

Buchholz, Robert. Vierundzwanzigster Jabresbericht des Koniglichen Gymnasiums zu Beuthen
O.-S. iiber das Schuljahr 1890—91. Beuthen O.-S.: Haenel und Comp., 1901.

Buchholz, Robert. Zweiunddreissigster Jahresbericht des Koniglichen Gymnasinms zu Beuthen
O.-S. diber das Schuljahr 189§-99. Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1899.

Cﬂmlogm venerabilis cleri saecularis et reguldri: dioeceseos Litomericensis pro anno 1909. Li-
tomericii: In Commissione Cancellariae Concistorii Episcopalis Litomericensis, 1909.

Chrzanowski, Tomasz. “Jahresberichten jako zrédlo do historii edukacji (na przykladzie
sprawozdan wschodniopruskich szkét srednich z XIX wieku).” Klio: Czasopismo Po-
Swigcone Dziejom Polski i Powszechnym 16, no. 1 (2011): 77-93. https://doi.org/10.12775/
KLIO.2011.004.

Dobrzytiski, Tomasz. Proboszcz $lgski: Wspomnienia. Londyn: [s.n.], 1952.

Dola, Kazimierz. Krolewski Instytut Szkolny na Slgsku: Jezuici slgscy po zniesieniu Towarzystwa
Jezusowego 1773—1776—-1800. Z Dziejéw Kultury Chrzescijaniskiej na Slasku 123. Opole:
Redakcja Wydawnictw Wydziatu Teologicznego Uniwersytetu Opolskiego, 2024.

Drabina, Jan, ed. Bytomskie zabytki. Bytom: Towarzystwo Milo$nikéw Bytomia, 2001.

Drabina, Jan. Historia Bytomia: Od sredniowiecza do wspdlezesnosci 1123—2010. Bytom: Towa-
rzystwo Milosnikéw Bytomia, 2010.

Drabina, Jan. “Reinelt Paul.” In Bytomski stownik biograficzny, edited by Jan Drabina, 218-19.
Bytom: Towarzystwo Mito$nikéw Bytomia, 2004.

Drabina, Jan. “Ziaja Julius, Julian.” In Bytomski stownik biograficzny, edited by Jan Drabina,
285-86. Bytom: Towarzystwo Milosnikéw Bytomia, 2004.

Drabina, Jan, and Eugeniusz Klin. “Fléckner Karl, Carl.” In Bytomski stownik biograficzny,
edited by Jan Drabina, 53. Bytom: Towarzystwo Milosnikéw Bytomia, 2004.

“Egzaminy koncowe i dojrzatosci-akta ogdlne.” sygn. 12/684/0/5/167. Panistwowe Gimnazjum
im. Hindenburga w Bytomiu, Archiwum Paristwowe w Katowicach Oddziat w Katowicach.

Festschrift des Koniglichen St. Matthiasgymnasinms zur Jabrhundertféier 1811-1911. Breslau:
Meisenbach Riffarth, 1911.

Flaschel, Hermann. “Beuthen in den letzten 40 Jahren.” In Heimatkunde von Beuthen,
1:29—-36. Beuthen: [s.n.], 1903.



Duchowni wéréd absolwentéw Gimnazjum Krélewskiego w Bytomiu... 247

Gawlik, Herbert, Joanna Grajewska-Wrdbel, Leon Wostal, and Zdzistaw Bogacki, eds.
Pickarzanie: Leksykon mieszkasicow Piekar Slgskich. Piekary Slaskie: Drukarnia Archi-
diecezjalna, 2010.

Gawlina, Jozef. Wipomnienia. Edited by Jerzy Myszor. Katowice: Ksiegarnia $w. Jacka, 2004.

Grzebien, Ludwik, ed. Encyklopedia wiedzy o jezuitach na ziemiach Polski i Litwy: 1564-1995.
Krakéw: Wydzial Filozoficzny Towarzystwa Jezusowego; Wydawnictwo WAM, 1996.

Gwoézdz, Hilary. “Udzial duchowieristwa $laskiego w akeji plebiscytowej i powstaniach
(1919-1921).” Slgskie Studia Historyczno-Teologiczne 15 (1982): 171-230.

Handbuch des Bistums Breslau fiir das Jahr 1940. Breslau: Kanzlei der Erzbischoflichen Kurie,
1940.

Handbuch des Bistums Breslan und seines Delegatur-Bezirks fiir das Jahr 1900. Breslau: Furstbis-
chofliche Gemeine Kanzlei, 1900.

Handbuch des Bistums Breslan und seines Delegatur-Bezirks fiir das Jahr 1912. Breslau: Fiirstbis-
chofliche Gemeine Kanzlei, 1912.

Handbuch des Bistums Breslan und seines Delegaturbezirks fiir das Jahr 1920. Breslau: Fiirstbis-
chofliche Gemeine Kanzlei, 192.0.

Handbuch des Erzbistums Breslau fiir das Jahr 1942. Breslau: Erzbischofliche Geheime
Kanzlei, 1942.

Hanich, Andrzej. Dekanaty i parafie administracji apostolskiej S/@ska Opolskiego w latach
1945-19406. Opole: Patistwowy Instytut Naukowy — Instytut Slaski, 2009.

Hanich, Andrzej. Martyrologium duchowieistwa Slaska Opolskiego w latach Il wojny swiatowej.
Opole: Wydawnictwo i Drukarnia Swietego Krzyza, 2009.

“Herman Wentzel.” In Dentsche Digitale Bibliothek. Kultur und Wissen online. Accessed
December 11, 202 4. https://www.deutsche-digitale-bibliothek.de/person/gnd/10299074ss.

Hojka, Zbigniew, Jacek Kurek, and Anna Piontek, eds. ,, Powiedz im, ze o nich nie zapomnia-
tem...”: Blogostawiony Jozef Czempiel (1883-1942): Wybdr #rddet. Katowice: Ksiegarnia
$w. Jacka, 2017.

Jacewicz, Wiktor, and Jan Wos. Martyrologium polskiego duchowienstwa rzymskokatolickiego
pod okupacjg hitlerowskg w latach 1939-1945. Vol. 3. Warszawa: Akademia Teologii Ka-
tolickiej, 1978.

Jahresbericht des Konigl. Katholischen Gymnasiums zu Neisse fiir das Schuljabr 1898-99.
Neisse: [s.n.], 1899.

“Karl Rudzki Stipendiumstiftung.” sygn. 12/684/0/7/195. Panistwowe Gimnazjum im. Hin-
denburga w Bytomiu, Archiwum Paristwowe w Katowicach Oddziat w Katowicach.
“Kayser, Wilhelm Carl.” CERL Thesaurus. Accessed December 11, 202 4. https://data.cerl.

org/thesaurus/cnpo1075698.

Kayser, Wilhelm Carl. Sichenter Jahresbericht des Stidtischen Kathol. Gymnasiums zu Beuthen
O.-S. iiber das Schuljahr 1872—1873. Beuthen O/S: Moritz Bohm, 1873.

Kayser, Wilhelm Carl. Vierter Jabresbericht des Stidtischen Kathol. Gymnasiums zu Beuthen
O.-S. fiir das Schuljahr 1869—1870. Beuthen O/S: Moritz Bohm, 1870.

Kleineidam, Erich. Die Katholisch-theologische Fakultir der Universitit Breslan 1811-1945.
Koln: Wienand-Verlag, 1961.

Knosala, Jozef. Parafja radzionkowska: Jej dawniejsze i dzisiejsze stosunki. Katowice: Ksiegarnia
i Drukarnia Katolicka, 1926.



248 Damian Bednarski

Kopiczko, Andrzej. “Kaller Maksymilian.” In Leksykon duchowieristwa represjonowanego
w PRL w latach 1945-1989, edited by Jerzy Myszor, 2:105—7. Warszawa: Verbinum, 2003.

Kozietek, Alojzy. Stuga Bozy Teodor Christoph, swigtobliwy proboszcz slgski. Siemianowice:
Drukarnia Siemianowicka, 1947.

Krzyzanowski, Lech. Koscid? katolicki wobec mniejszosci niemieckiej na Gérmym Slasku w latach
1922-1930. Katowice: Wydawnictwo Uniwersytetu Slaskiego, 2000.

Kufel, Robert Romuald. 4-G. Vol. 1 of Stownik biograficzny ksigzy pracujacych w Kosciele
gorzowskim 1945-1956. Zielona Géra: Agencja Wydawnicza ,PDN7, 2016.

Kurek, Jacek, and Zbigniew Hojka. Slq:ki Machabeusz: Ksigdz Jozef Czempiel i jego parafia.
Chorzéw Batory; Wielkie Hajduki: Parafia pw. Wnicbowzigcia NMP, 1997.

Kwiatek, Jolanta. Szkolnictwo srednie na Gérnym Slqs/eu na tle reform oswiatowych w Prusach
od potowy XVIII wieku do poczqtkéw XX wieku. Opole: Wydawnictwo Uniwersytetu
Opolskiego, 2011.

Lithr, Georg. Die Abiturienten des Braunsberger Gymnasiums von 1860 bis 1916. Braunsberg:
Ermlindischen Zeitungs- und Verlagsdruckerei, 1916.

Macata, Jarostaw. Duszpasterstwo a narodowos¢ wiernych: Koscidt katolicki w diecezji katowickie
wobec mniejszosci niemieckiej 1922—1939. Wroclaw: Uniwersytet Wroctawski. Centrum
Badan Slaskoznawczych i Bohemistycznych; Katowice: Societas Scientiis Favendis Silesiae
Superioris — Instytut Gérnoslaski, 1999.

Macha, Simon. “Handschriftliche Nachtrige zu Gramers Chronik von Beuthen von 1863.”
Aus dem Beuthener Lande 1, no. 24 (1924): 94—95.

Macha, Simon. “Handschriftliche Nachtrige zu Gramers Chronik von Beuthen von 1863.”
Aus dem Beuthener Lande 1, no. 25 (1924): 99—100.

Mandziuk, Jézef. “Wojtas Michat Maksymilian.” In Stownik polskich teologdw katolickich,
edited by Ludwik Grzebieni, 7:426-27. Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1983.

Maron, Franciszek. “Sp. Ks. Jan Jarzabek.” Wiadomosci Diecezjalne [Katowice], nos. 7-8
(1966): 107.

Mitteilungen des Beuthener Geschichts- und Museumsvereins. 28 vols. Beuthen; Dortmund,
1911-1962.

Miotek, Antoni. Teologia katolicka na Uniwersytecie Wroctawskim ze szczegdlnym nwzgled-
nieniem dziejéw teologii moralnej. Wroctaw: Papieski Fakultet Teologiczny, 1998.

Motyka, Benedyke. “Strzybny Augustyn.” In Raciborzanie tysigclecia: Stownik biograficzny,
edited by Katarzyna Gruchot and Grzegorz Wawoczny, 153. Racibdrz: Osrodek Wydaw-
niczy ,Augustana’, 2002.

Musialik, Wanda. “Duchowienistwo katolickie wobec aspiracji narodowych Gérnoslazakéw
w okresie przefomu po I wojnie $wiatowej.” Studia Slgskie 52 (1993): 135-56.

Myszor, Jerzy. “Demczak Hubert.” In Leksykon duchowieristwa represjonowanego w PRL
w latach 19451989, edited by Jerzy Myszor, 2,57—58. Warszawa: Verbinum, 2003.

Myszor, Jerzy. Duchowierstwo katolickie na Slgsku 1742—1914: Z dziejéw duszpasterstwa
w diecezji wroctawskiej. Katowice: Ksiggarnia $w. Jacka, 2011

Myszor, Jerzy. “Kaller Maksimilian Josef Johann.” In Byromski stownik biograficzny, edited
by Jan Drabina, 110-12. Bytom: Towarzystwo Milo$nikéw Bytomia, 2004.

Myszor, Jerzy. “Macherski Franciszek.” In Stownik biograficzny katolickiego duchowieristwa
Slgskiego XIX i XX wieku, edited by Mieczystaw Pater, 251-52. Katowice: Ksiegarnia
$w. Jacka, 1996.



Duchowni wéréd absolwentéw Gimnazjum Krélewskiego w Bytomiu... 249

Myszor, Jerzy, ed. Stownik biograficzny duchowieristwa (archi)diecezji katowickiej 1922—2008.
Katowice: Ksit;gamia Sw. Jacka, 20009.

Myszor, Jerzy. Stosunki Koscidl-paristwo okupacyjne w diecezji katowickiej 1939—1945. 2nd ed.
Katowice: Ksiegarnia $w. Jacka, 2010.

Myszor, Jerzy. “Szoltysik Wojciech.” In Leksykon duchowienstwa represjonowanego w PRL
w latach 19.45-1989, edited by Jerzy Myszor, 2:288—89. Warszawa: Verbinum, 2003.

Myszor, Jerzy. “Szulc (Schulz) Franciszek.” In Leksykon duchowieristwa represjonowanego
w PRL w latach 1945-1989, edited by Jerzy Myszor, 1:278~79. Warszawa: Verbinum, 2003.

Myszor, Jerzy. “Udzial slaskiego duchowienstwa rzymskokatolickiego w I wojnie $wiatowej.” In
T wojna Swiatowa na Slgsku: Historia — Literatura — Kultura, edited by Grazyna Szewczyk
and Ryszard Kaczmarek, 48—61. O$wigcim: Wydawnictwo Napoleon V, 2016.

“Nachweisungen von Verinderungen im Lehrkollegium.” sygn. 12/684/0/2/15. Paristwowe
Gimnazjum im. Hindenburga w Bytomiu, Archiwum Panstwowe w Katowicach Oddziat
w Katowicach.

Nalepa, Edward, ed. Kaplani wyswigceni do 1922 roku. Vol. 1 of Zmarli kaptani Kosciota
Katowickiego, 168. Katowice: [s.n.], 1999.

Niestolik, Norbert. Zabytki Jankowic na tle dziejéw wsi. Rybnik-Jankowice: Zarzad Gminy
Swierklany, 1996.

Nikel, Emanuel. Die polnische Mundart des oberschlesischen Industriebezirks. Betlin: [n.s.], 1908.

Olszar, Henryk. Duchowienstwo katolickie diecezji slgskiej (katowickiej) w Drugiej Rzeczypo-
spolitej. Katowice: Kuria Metropolitalna, 2000.

Olszar, Henryk. Ludzie tej ziemi: Sylwetki kaptandw spoczywajgcych na cmentarzach w deka-
nacie gorzyckim: Studium biograficzne. Krzyzanowice: Oficyna Wydawniczo-Poligraficzna
HALEGG, 2013.

Olszar, Henryk. “Szwajnoch Stefan.” In Stownik biograficzny katolickiego duchowieristwa
Slgskiego XIX i XX wieku, edited by Mieczystaw Pater, 422-23. Katowice: Ksiegarnia
$w. Jacka, 1996.

Olszar, Henryk. “Wojtas Maksymilian Michal.” In Stownik biograficzny karolickiego du-
chowieristwa slgskiego XIX i XX wiekn, edited by Mieczystaw Pater, 467-68. Katowice:
Ksiggarnia $w. Jacka, 1996.

Olszar, Henryk. “Wymiana ksiezy $laskich w okresie plebiscytu i powstan slaskich.” In Koscioly
i zwigzki wyznaniowe a konflikt polsko-niemiecki na Gérnym Slasku w latach 1919—r1g21,
edited by Zbigniew Kapata and Jerzy Myszor, 195—209. Bytom: Muzeum Gérno$laskie
w Bytomiu, 200s.

Ostroch, Aleksandra J. Ks. Adolf Pojda: Kaptan i cztowick. Czerwionka-Leszczyny: Agencja
Reklamowo-Wydawnicza ,Vectra”, 2007.

Pachtler, Georg Michael. Die Reform unserer Gymnasien. Paderborn: Bonifacius, 1883.

Pater, Mieczystaw. Duchowienstwo katolickie wobec spraw polskich na Gérnym Slasku (1891-1914).
19. Katowice: Ksiggarnia $w. Jacka, 2004.

Piela, Michal. Udzial duchowienstwa w polskim zyciu politycznym w latach 1914—1924. Lublin:
Redakcja Wydawnicew KUL, 1994.

“Purkop und Wilhelm-Stipendium.” sygn. 12/684/0/7/184. Pafistwowe Gimnazjum im.
Hindenburga w Bytomiu, Archiwum Paristwowe w Katowicach Oddzial w Katowicach.

Pyrchala, Pawel. Rodem z Bytomia: Biskup Maksymilian Kaller. Katowice: Drukarnia Ar-
chidiecezjalna, [2008].



250 Damian Bednarski

“Reinchold Scholz.” In Holocaust Survivors and Victims Database. Accessed December 11,
2024. https://www.ushmm.org/online/hsv/person_view.php?Personld=2701099.

Reinelt, Paul, ed. “Staatliches Hindenburg Gymnasium.” In Handbuch fiir die Katholiken von
Beuthen OS. und Rossberg, 69—70. Beuthen: Oberschlesische Zeitung, 1925.

“Schaffgotsch und Wlodarski Stipendium.” sygn. 12/684/0/7/179. Patistwowe Gimnazjum im.
Hindenburga w Bytomiu, Archiwum Paristwowe w Katowicach Oddziat w Katowicach.

Schulte, Wilhelm. Achtundzwanzigster Jahresbericht des Koniglichen Gymnasiums zu Beuthen
O.-S. iiber das Schuljahr 1894-95. Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 189s.

Schulte, Wilhelm. Achtzehnter Jahresbericht des Stidtischen Katholischen Gymnasiums zu
Beuthen O.-S. iiber das Schuljahr 1884—8s. Beuthen O.-S.: B. Wylezol & Co., 188s.

Schulte, Wilhelm. Dreissigster Jabresbericht des Koniglichen Gymnasiums zu Beuthen O.-S.
iiber das Schuljahr 1896—97. Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1897.

Schulte, Wilhelm. Neunundzwanzigster Jahresbericht des Koniglichen Gymnasiums zu Beuthen
O.-S. iiber das Schuljabr 1895—96. Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1896.

Schulte, Wilhelm. Sechsundzwanzigster Jahresbericht des Kiniglichen Gymnasiums zu Beuthen
O.-S. iiber das Schuljabr 1892—93. Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1893.

Schulte, Wilhelm. Siebenundzwanzigster Jahresbericht des Koniglichen Gymnasiums zu Beuthen
O.-S. iiber das Schuljahr 1893—94. Beuthen O.-S.: Druck von Haenel & Stratmann, 1894.

Seng, Ulrich. Die Schulpolitik des Bistums Breslau im 19. Jahrbundert. Wiesbaden: Harras-
sowitz, 1989.

Seppelt, Franz Xaver. “Pater Lambert Schulte OFM.” Zeizschrift des Vereins fiir Geschichte
Schlesiens 54 (1920): 121-55.

Smotka, Leonard. “Dtugosz Franciszek Juliusz.” In Stownik biograficzny katolickiego du-
chowieistwa slgskiego XIX i XX wieku, edited by Mieczystaw Pater, 87-88. Katowice:
Ksiggarnia $w. Jacka, 1996.

“Solger-Stipendium.” sygn. 12/684/0/7/182. Pafistwowe Gimnazjum im. Hindenburga w By-
tomiu, Archiwum Paistwowe w Katowicach Oddzial w Katowicach.

Surman, Zdzistaw. “Polityka szkolna. Szkolnictwo ludowe, $rednie i wyzsze.” In Historia
Slqs/m, edited by Stanistaw Michalkiewicz, vol. 3, bk. 1, 463-500. Wroclaw: Zaklad
Narodowy im. Ossolinskich, 1972.

Syniawa, Mirostaw. “Dialektorzy w sutannach.” In Z Tej Ziemi. Slaski kalendarz katolicki na
rok 2012, 122—26. Katowice: Ksiegarnia sw. Jacka, 2011.

Szymiczek, Franciszek. Stowarzyszenia akademickie polskiej mlodziezy gornosigskiej we Wroc-
tawin 1863-1918. Wroctaw: Zaklad Narodowy im. Ossoliniskich, 1963.

Tobiasz, Mieczystaw. Wojciech Korfanty: Odrodzenie narodowe i polityczne Slqska. Katowice:
Spoétdzielnia Ksiggarska ,,Ognisko”, 1947.

Vom Sterben schlesischer Priester 1945/46 — Ein Ausschnitt aus der schlesischen Passion. Miinchen:
Kirchlichen Hilfsstelle, 1950. Accessed December 11, 202 4. http://www.denkmalprojekt.
org/2020/vl-schlesische-priester_1945-49.html.

Wycisto, Janusz. “Reginek Tomasz.” In Stownik biograficzny katolickiego duchowiertstwa
Slgskiego XIX i XX wieku, edited by Mieczystaw Pater, 346-47. Katowice: Ksi¢garnia
$w. Jacka, 1996.

Ziaja, Julian. 48. Jahresbericht. Schuljahr 1914/15. Beuthen O.-S.: M. Jmmerwahr, 1915.

Zientara, Benedykt. “Schulte Wilhelm.” In Encyklopedia historii gospodarczej Polski do roku
1945, edited by Antoni Maczak, 2:257. Warszawa: Wiedza Powszechna, 1981.



Duchowni wéréd absolwentéw Gimnazjum Krélewskiego w Bytomiu... 251

DAMIAN BEDNARSKI (KS. DR HAB.) — profesor Uniwersytetu Slaskiego, wyktadowca
historii Ko$ciota na Wydziale Teologicznym US, redaktor naczelny czasopisma Slgskie
Studia Historyczno-Teologiczne, postulator w procesie kanonizacyjnym bl. ks. Jana Machy.
Prowadzi badania naukowe w zakresie: aktywnosci duszpasterskiej duchowienstwa diecezji
$laskiej w latach miedzywojennych i powojennych; martyrologium duchowienstwa diecezji
katowickiej podczas II wojny §wiatowej oraz w latach komunizmu; historii duszpasterstwa
emigracji polskiej; dziejéw diecezji katowickiej, powstan $laskich oraz plebiscytu na Gérnym
Slasku w $wietle ake Archiwum Watykanskiego.






PAPIESKI Wroctawski Przeglad Teologiczny
WYDZIAL 33(2025) 1, 253-280 WROCLAWSKI
TEOLOGICZNY Wroctaw Theological Review PRZEGLAD

wE wRoCLAWIY TEOLOGICZNY
DOI: 10.52097/wpt.9096

»

Mieczystaw Kogut

Papieski Wydziat Teologiczny we Wroctawiu, Polska
mkogut@pwt.wroc.pl
ORCID 0000-0002-0713-9887

Wroctawski biskup Jan IIl Romka (+1301).
Epigon czy odwazny reformator?

Bishop Jan Il Romka of Wroctaw (+1301):
An Epigone or a Spirited Reformer?

ABSTRACT: The article is dedicated to the life and activities of alittle-known per-
sonality of the Wroclaw Church: Bishop Jan Romka. At the beginning, the author
presents the education of the then would-be bishop. In the Middle Ages a solid
education was a prerequisite to pursue a successful career and the final stage of the
career ladder was the office of bishop. The following paragraphs depicts Jan Romka
as a faithful clerk in the chancellery of Bishop Tomasz II, and then as his successor.
The author points out Jan Romka’s weaknesses, which became apparent when he
came to hold the office. Bishop’s faithfulness to meet the requirements of his office
was not accompanied by courage and shrewdness. In the second part of the article, the
author explores particular events and behaviors of Bishop Jan in the face of emerging
disputes and conflicts with representatives of the political authorities. The analysis
of the events allowed the following conclusions to be drawn: Bishop Jan Romka
was properly educated for his office; in ecclesiastical and political disputes, he tried
to follow in his predecessor’s footsteps and was merely an epigone in terms of both
the realization of goals and adopted methods; his activities were basically limited to
defending the 1290 privilege granted to the Wroctaw Church.

KEYWORDS: Silesia, Wroctaw, Racibérz, canon, bishop, Sulima coat of arms, Jan
Romka, Tomasz II Zaremba, Jan Muskata, Jakub Swinka, Henry IV Probus

ABSTRAKT: Artykul jest poswigcony postaci i dzialalnosci dotad malo znanej oso-
bistosci Ko$ciota wroclawskiego — bp. Janowi Romce. Na poczatku autor przedstawit
proces edukacji przyszlego biskupa. Solidne wyksztalcenie bylo bowiem warunkiem
wspinania si¢ po szczeblach kariery, kedrej szczytem w $redniowieczu byt urzad biskupa.
W dalszej czgéci autor prezentuje Jana Romke jako wiernego urzednika w kancelarii
bp. Tomasza II, a nastepnie jako jego nastepce. Wskazal na jego stabosci, ktdre ujaw-
nily si¢ na zajmowanym urzedzie. Wiernosci urzedniczej bp. Jana nie towarzyszyta

Licencje Creative Commons BY-SA 4.0 © Papieski Wydziat Teologiczny we Wroctawiu
BY SA



254 Mieczystaw Kogut

odwaga i przebiegtos¢. W drugiej czedci artykutu autor przeanalizowal poszezegdlne
wydarzenia i zachowania bp. Jana wobec powstajacych sporéw i konfliktéw z przed-
stawicielami wiadzy politycznej. Przeprowadzona analiza wydarzen pozwolifa na
wyciagniecie nastepujacych konkluzji: bp Jan posiadat dobre wyksztatcenie do pel-
nienia piastowanego urzedu; w ko$cielno-politycznych sporach probowat is¢ szlakiem
swojego poprzednika; byt tylko jego epigonem tak co do realizacji wytyczonych celéw,
jak i metod dzialania; jego dziatalno$¢ ograniczata si¢ w zasadzie do obrony nadanego
Ko$ciotowi wroctawskiemu przywileju z 1290 roku.

SEOWA KLUCZOWE: Slqsk, Wroctaw, Racibérz, kanonik, biskup, Sulima, Jan Romka,
Tomasz II, Jan Muskata, Jakub Swinka, Henryk IV Probus

O statnie lata XIIT w. stanowity szczegdlny okres w dziejach $laskiej diece-
zji. W ciagu zaledwie kilkudziesigciu lat nastapita kumulacja wydarzen,
ktére bez watpienia mozemy uzna¢ za dramatyczne. Wywarty one dalekosi¢zny
wplyw na dalszy pomyslny rozwdj Kosciota, co byto wynikiem nieugi¢tosci
Slaskich biskupéw w systematycznym zdobywaniu przywilejéw immuniteto-
wych, ale takze w nastepstwie przeprowadzanej wewnetrznej reformy w duchu
postanowient IV Soboru Lateraniskiego z 1215 roku. Wroctawscy biskupi To-
masz [ i Tomasz II, cechujacy si¢ woéwczas uporem nad ich wprowadzeniem,
niejednokrotnie heroicznym, doprowadzili w konsekwencji do uniezaleznienia
sic Kosciola od wladzy $wieckiej i rozszerzenia jego przywilejéw majatkowych
na terenie wielkiej, $laskiej wlasnosci koécielnej. Podkreslona cecha heroicznosci
$wiadczy, ze ten proces nie przybieral zawsze fagodnej formy, ale prowadzit
czgsto do ostrych sporéw miedzy ksigciem a biskupem. Jeden z takich sporéw
toczyt Tomasz Iz synami Henryka II Poboznego, a drugi, doprowadzajacy
do wieloletniej niemal wojny domowej, ksigze wroctawski Henryk IV Prawy
z biskupem wroctawskim Tomaszem II'. Wraz ze $émiercig Tomasza Il w 1292 .
i wyborem Jana Romki na ordynariusza $laskiej diecezji sytuacja diametralnie
sic zmienifa. Nie spotykamy juz tak bolesnych sporéw. Analizujac zachowany
material Zrédlowy, mozemy przesledzi¢ poszczegdlne etapy jego kariery, aby
w koncowej fazie naszych dywagacji zada¢ pytania: Czy bp Romka odwaznie

' Zob. np. ostatnio wydane dziclo: N. Jerzak, Wiclki spor biskupa Tomasza II z ksigciem
Henrykiem IV Probusem o nalezne kosciotowi prawa w latach 1272-1287 (Wroctaw: Papieski
Wydzial Teologiczny we Wroclawiu, 2022); zob. tez: Roman Grodecki, “Dzieje polityczne
Slaska do roku 1290,” in Od najdawniejszych czaséw do roku 1400, vol. 1 of Historia Slaska,
ed. Stanistaw Kutrzeba (Krakéw: Polska Akademia Umiejetnosci, 1933), 297—98; Tadeusz
Silnicki, “Rola dziejowa Kosciota polskiego na Slasku w wiekach XI-XII1,” in Z dziejéw
Kosciota w Polsce, Tadeusz Silnicki (Warszawa: Instytut Wydawniczy ,,Pax”, 1960), 235—26.



Wroctawski biskup Jan Il Romka (11301). Epigon czy odwazny reformator? 255

kontynuowal reformy rozpoczete przez wielkich poprzednikéw? Czy tez byt
ich tylko epigonem?

Dla wielu historykéw wiek XIII stat si¢ przedmiotem pogtebionych studiow
nad dziejami biskupstwa wroctawskiego. Wszyscy biskupi tego okresu zostali
dostrzezeni w literaturze. Jednak wyczerpujacej biografii nie posiada biskup
tego okresu Jan Romka, chociaz mamy do dyspozycji material Zrédtowy odno-
szacy si¢ do jego dzialalnosci, ktéry znajduje si¢ w Schlesische Urkundenbuch.
Wypetniajac t¢ historyczna luke, chee przyblizyé postaé biskupa na podstawie
zachowanych Zrédet.

Pochodzenie

O pochodzeniu Jana Romki z rodu Suliméw dowiadujemy sie z relacji Dtugosza,
ktory w 1468 r. sporzadzit Katalog biskupéw wroctawskich®. Ponadro stwierdzit
jego polskie pochodzenie: ,,Hic natione Polonus, genere nobilis de domo et fa-
milia Szulimitarum, qui mediam aquilam nigram et tres lapides in campo rubeo
deferunt™. Przydomek Romka, wedtug pigtnastowiecznego kronikarza, nadano
mu od imienia ojca (,,patronymicum cognomen Romka ex patre sortitus”)4.
Zdaniem Macieja Maciejowskiego mozemy méwi¢ w danym przypadku jedy-
nie o przydomku rodzinnyms, gdyz na ziemiach polskich w XIII w. wlasciwe
nazwy poszczegélnych rodéw nie byly jeszcze wyksztalcone®. W tym czasie réd
Romkéw nalezat do mato zamoznej grupy rycerskiej, a swoje zabezpieczenie ma-

terialne opieral prawdopodobnie na stuzbie biskupom wroctawskim, od ktérych
2 Kompletny wykaz wydan zob. Wojciech Mrozowicz, “Die mittelalterliche Geschichtsschrei-
bung in Schlesien: Stand und Bediirfnisse im Bereich der Quelleneditionen,” in Die Ge-
schichtsschreibung in Mitteleuropa: Projekte und Forschungsprobleme, ed. Jarostaw Wenta
(Torun: Wydawnictwo Uniwersytetu Mikotaja Kopernika, 1999), 203-27.

Jan Dlugosz, Catalogus episcoporum Wratislaviensium, ed. Ignacy Polkowski and Zegota
Pauli, vol. 1 of Joannis Diugossii Senioris Canonici Cracoviensis Opera omnia, ed. Aleksander
Przezdziecki (Krakéw, 1887), 464; na te kwestie zwrécil uwage Aleksander Semkowicz,
Krytyczny rozbidr Dziejéw polskich Jana Diugosza (do roku 1384) (Krakéw: Akademia
Umiejetnodci, 1887), 314.

Dtugosz, Catalogus episcoporum Wratislaviensium, 464.

Maciej Maciejowski, Orientacje polityczne biskupdw metropolii gniegniesiskiej 1283—1320
(Krakéw: Avalon, 2007), 49; Maciej Macicjowski, “Droga Jana Romki do biskupstwa
wroclawskiego,” Studia z Dziejow Sredniowiecza: Mieszczanie, wasale, zakonnicy 10 (2004),
97-99.

Janusz Bieniak, “Heraldyka polska przed Dlugoszem. Uwagi problemowe,” in Polskie
rycerstwo Sredniowieczne: Wybdr pism, Janusz Bieniak (Krakéw: Towarzystwo Naukowe
»Societas Vistulana”, 2002), 104—9.



256 Mieczystaw Kogut

otrzymywal w lenno posiadloéci ziemskie'. W literaturze zwraca si¢ uwage na
to, ze wejscie poszczegdlnych cztonkéw tego rodu w szeregi duchowienstwa
wynikato nie tylko z powoddw religijnych lub checi poglebienia wiedzy, ale
przede wszystkim z mozliwosci pozyskania pewnego statusu ekonomicznego.
Objecie urzedu biskupa wroctawskiego lub wejscie w sktad kapituly katedralnej
stwarzaly mozliwo$¢ korzystania z atrakcyjnego zaplecza finansowego do korica
zycia. Chociaz urzad biskupa stanowit kres kariery ko$cielnej, to jednak stwa-
rzal mozliwosci do promowania innych cztonkéw rodu. Nepotyzm bp. Romka
widzimy na przyktadzie awansu jego braci, ktérzy pojawili si¢ w jego otoczeniu
dopiero wtedy, gdy ten zaczal petni¢ godnos¢ ordynariusza diecezji wroctawskiej”.
Obecno$¢ Teodoryka u boku swego brata odnotowujemy juz w dokumencie
226 VII 1293 1.,” a na urzedzie kasztelana biskupiego zamku w Otmuchowie
juz 21 XII 1293 roku". Szeéé lat pézniej spotykamy go w Nysie jako kasztelana
biskupiej twierdzy Kaldenstein". W dokumencie z 31 VII 1298 r. odnajdujemy go
posrod $wiadkéw w Otmuchowie, kiedy to biskup wroctawski zezwala wojtowi
nyskiemu Janowi na wybudowanie kaplicy w ogrodach parafii $w. Jakuba®. Po
raz ostatni wspomina o nim Ksigga fundacyjna biskupstwa wroctawskiego jako
uzytkujacego wies biskupia”. Pozostali bracia Jana Romki — Maciej i Grzegorz
— wystepuja wylacznie posrdd nazwisk osob towarzyszacych przy powstawaniu
dokumentéw, czyli swiadkéw wystawianych przez biskupa wroctawskiego™.

Zob. analogie w Jacek Macicjewski, “Pochodzenie i kariera biskupa lubuskiego Wilhel-
ma Iz Nysy (1252-1273),” Roczniki Historyczne 68 (2002), 89.
Tomasz Jurek, Dziedzic Krdlestwa Polskiego: Ksigzg glogowski Henryk (1272-1309) (Poznan:
Wydawnictwo Poznariskiego Towarzystwa Przyjaciét Nauk, 1993), 25, przyp. 86.
Winfried Irgang, ed., Schlesisches Urkundenbuch, vol. 6 (Kéln: Béhlau, 1998), nr 116 (dalej:
SUB VI).
SUB VI, 137.
SUB V1, 376 (15 II 1299); 410 (13 X 1299). W miedzyczasie pojawia sie réwniez u boku
biskupa wroctawskiego 18 V 1299 r. we Wroclawiu: SUB VI, 389.
SUB VI, 358.
Hermann Markgraf and Johann Wilhelm Schulte, eds., Liber Fundationis Episcopatus
Vratislaviensis, Codex Diplomaticus Silesiae 14 (Breslau: Josef Max, 1889), 21: ,,Borek
villa Theoderici fratris domini Iohannis dicti Ronicze episcopi Wratislaviensis habet XII
mansos, tabernam”.
SUB VI, 116; 358; Grzegorz: SUB V1, 116, 389, 410; Colmar Griinhagen and Konrad
Wutke, eds., Regesten zur schlesischen Geschichte 1301-1315, Codex Diplomaticus Silesiae
16 (Breslau: Josef Max, 1892), nr 2631.

10
"

12
13

14



Wroctawski biskup Jan Il Romka (+1301). Epigon czy odwazny reformator? 257

Studia

Mecenasem studiéw Jana Rombki byl biskup wroctawski Tomasz I, ktéry bedac
wyksztatcony, sam ktad} nacisk na to, aby takze inni zdolni posiedli gruntowna
wiedze. Przypuszcza sig, ze jego siostrzeniec Tomasz II korzystal z mecenatu
swego moznego krewniaka, podobnie jak jego nepos, kanonik wroctawski
Tobiasz, odbywajac studia w Bolonii w latach 1267-1269". Tomasz | pomagat
takze w ksztalceniu Jana, bowiem rodziny prawdopodobnie nie staé byto na
tak kosztowng inwestycje w syna. Decydujac si¢ na sfinansowanie jego studiéw,
Tomasz I dostrzegt w nim zdolnego czlowieka, w ktérego warto byto inwestowac.
I nie mylit si¢, bowiem Jan Dtugosz w katalogu docenit walory intelektualne
Jana tymi sfowami: ,,\Vir ingenii singularis, scientiae pontificalis gnarus%. Bolon-
skie studia w zakresie prawa rzymskiego i kanonicznego musiat odby¢ w latach
1261-1267, gdyz mozemy zauwazy¢ przerwe w wystepowaniu w dokumentach
na Slasku". Przyjecie tej drugiej kraicowej daty wynika z fakru, ze od 1268 r.
widzimy go w dokumentach z tytulem magistra®. Zdobyte staranne wyksztal-
cenie w pézniejszym okresie Zycia procentowato u Jana Romki pozyskiwaniem
koscielnych godnosci, np. w wyzej wspomnianym dokumencie z 7 V 1268 r.”
wystepuje takze w roli kanonika wroclawskiego, a w latach 1281-1283 pelnit

funkcje oficjata biskupiego™.

Stopnie kariery

Pewnos¢ o poczatku dziatalnoéei koécielnej Jana Romki $wiadczy dokument
z3 VI 1267 r., gdzie wystepuje z przydomkiem rodowym ,,Johanne Romka” jako

Guido Zaccagnini, ed., Chartularium Studii Bononiensis, vol. 7 (Bologna: Presso I'Istituto
per la storia dell’Universita di Bologna, 1923), nr 2159; Guido Zaccagnini, ed., Chartula-
rium Studii Bononiensis, vol. 8 (Bologna: Presso I'Istituto per la storia dell’Universita di
Bologna, 1927), nr 3229; Guido Zaccagnini, ed., Chartularium Studii Bononiensis, vol. 11
(Bologna: Presso I'Istituto per la storia dell’Universita di Bologna, 1937), nr 4866.
Dtugosz, Catalogus episcoporum Wratislaviensium, 464.

Winfried Irgang, ed., Schlesisches Urkundenbuch, vol. 3 (Koln: Bohlau, 1984), nr 361 (s IX
1261) (dalej: SUB III); Winfried Irgang, ed., Schlesisches Urkundenbuch, vol. 4 (Koln:
Bohlau, 1988), nr 34 (8 XI 1267) (dalej: SUB IV).

SUBIV,s9i6a2.

SUBTY, 9.

SUBLV, 431; Winfried Irgang, ed., Schlesisches Urkundenbuch, vol. s (Kéln: Bohlau, 1993),
nr. 2, 18, 22, 40, 59 (dalej: SUB V).



258 Mieczystaw Kogut

kapelan biskupi”. Ceniony we wroctawskim srodowisku historyk Roscistaw
Zerelik w swoich badaniach datuje jego prace w biskupiej kancelarii o kilkana-
Scie lat wezesniej, utozsamiajac go z Janem, kapelanem i notariuszem biskupa
wroclawskiego Tomasza I. Swa pewnos$¢ opart na dokumencie z 25 II 1251 1.,
gdzie posréd $wiadkéw sporzadzonego dokumentu znajduje si¢ ,lohanne ca-
pellanis curiae nostre et aliis quam pluribus”?. I stusznie, bowiem Jan w latach
12561261 petnit taka funkeje w kancelarii biskupiej. Wierna i dtugoletnia stuzba
biskupowi Tomaszowi I, jak i odbycie studiéw prawniczych przyczynity si¢ do
osiagniecia kolejnej waznej godnosci — kanonika wroctawskiej kapituty kate-
dralnej”. Musialo to nastapié¢ z poczatkiem 1268 r., gdyz 7 V 1268 . Jan Romka
pojawit si¢ jako $wiadek w dokumencie wystawionym przez Wiadystawa, ksigcia
wroctawskiego i arcybiskupa salzburskiego dla kapituty wroctawskiej. Regulowat
on rozbiezne opinie, jakie wynikly miedzy nim a bp. Tomaszem I w sprawie
wojta z NysyM. Na krétko przed $miercig bp. Tomasza I, ktéra miata miejsce
30 V1268 1.7, »magistro lohanne Romca” wyst¢puje w gronie swiadkéw w do-
kumencie z 11 V 1268 1., w ktérym ksiaz¢ Wiadystaw zobowiazuje si¢ w imieniu
swego zmarlego brata ksigcia Henryka I1I Bialego (zm. 1266) do splaty dtugéw
wobec Tomasza I i kapituty®®. Sprawa dotyczyta obietnicy ztozonej 20 XII 1261 r.
przez ksigcia Henryka I1I Bialego bp. Tomaszowi I, ze za krzywdy i straty, jakie
poniost, bedac uwiezionym przez Bolestawa Rogatke, wyplaci¢ w okresie 4 lat
2211 grzywien srebra i grzywne zlota”. Po raz ostatni u boku biskupa ,,Johanne
Romka canonicorum Wratislauiensium” wystepuje w dokumencie z 17 V 1268 r.,”
prawie dwa tygodnie przed jego $miercia.

Po $mierci Tomasza I diecezja wroctawska zarzadzat ksiaze Wiadystaw?™.
Na ten urzad zostal wybrany przez kapitute droga tzw. postulacji, jako ze byt

' SUB IV, 18; zob. Macicjowski, “Droga Jana Romki do biskupstwa wroclawskiego,” 103;

J6zef Mandziuk, Sredniowiecze: (do 1417 rokn), vol. 1, bk. 1 of Historia Kosciota katolickiego
na Slqsku, 2nd ed. (Warszawa: Oficyna Wydawniczo-Poligraficzna ,,Adam”, 2010), 251.
SUB III, 2.

SUBTV, so.

SUBIV, s9.

August Bielowski, ed., “Rocznik Traski,” in Monumenta Poloniae Historica, vol. 2 (Lwéw:
Akademia Umiejetnosci, 1872), 840.

SUB 1V, 62. Roman Stelmach, “Dokumenty i kancelaria ksigcia $laskiego Wiadystawa,
arcybiskupa salzburskiego,” Acta Universitatis Wratislaviensis — Historia 106 (1993), 65-81, 70.
SUB I, 376.

SUBY, 6s.

Na temat tego arcybiskupa zob. Tadeusz Silnicki, Dzieje i ustrdj Kosciota karolickiego na
Slasku do korca w. XIV (Warszawa: Wydawnictwo ,,Pax”, 1953), 159—6.4; Winfried Irgang,
“Die Jugendjahre Herzog Heinrichs IV. von Schlesien (t1290),” Zeitschrift fiir Ostforschung

22
23
24
25

26

27

28
29



Wroctawski biskup Jan Il Romka (11301). Epigon czy odwazny reformator? 259

arcybiskupem salzburskim. Z powodu nieotrzymania prekonizacji papieskiej
diecezja méglt zarzadza¢ tylko jako administrator, uzyskujac jednoczesnie
prawo do korzystania z débr biskupich. Nie bylo to dobre rozwigzanie dla
pomyslnego rozwoju slaskiego biskupstwa, gdyz po $mierci brata Henryka III
Bialego ksigze Wiadystaw objat takze rzady nad ksiestwem wroctawskim. Od tej
chwili arcybiskup potgczyl w swoim reku wladzg panstwowa i koscielng. Mozna
stwierdzié, ze w zarzagdzaniu wroclawskim biskupstwem nie kontynuowat idei
swoich poprzednikéw. Co wigcej, dbat bardziej o interesy swoich braci, Bolesta-
wa Rogatki i Konrada. Nie przeciwstawiat si¢ im nawet wtedy, gdy po zgonie
bp. Tomasza I nie respektowali immunitetu ludnosci w dobrach koscielnych,
naktadajac ci¢zary prawa ksiazecego. Przy takich okolicznosciach nie dziwi
nas fake, ze kanonik wroctawski Jan Romka, bedgcy w obozie zwolennikéw
powickszania przywilejéw dla Kosciota, musial na dtuzszy czas zniknaé z kregu
zaufanych osob arcybiskupa. Rzady arcybiskupa salzburskiego Wadystawa nie
trwaly dtugo. Prawdopodobnie zostat otruty 27 IV 1270 roku™.
Zastanawiajacy stal si¢ fakt nieobecnosci kanonika Jana Romki w dokumen-
tach wydawanych po wyborze bp. Tomasza II, po 1270 r., i to az do roku 1282.
Przeciez nalezat do $cistego grona wspdtpracownikéw biskupa, jak to wskazuja
pozniejsze wydarzenia. Moze w 1274 r. brat udzial ze swym biskupem w Soborze
w Lyonie lub podjat kolejne studia prawnicze? Wachlarz aktywnosci duszpa-
sterskiej lub urzedniczej jest tak szeroki, ze trudno rozstrzygnad, ktéra z nich
bylaby najbardziej prawdopodobna. Istniejace dokumenty jednoznacznie nam
sugeruja, ze ten czas na pewno spozytkowat na poglebienie wiedzy prawniczej
i wejscie w $ciste grono wspotpracownikéw papieza. W dokumentach bowiem
odnajdujemy kanonika Jana Romke z chwily pojawienia si¢ na Slasku legata
Filipa, biskupa Fermo™, ito w gronie ludzi zaufanych. Zapewne znajomos¢
z legatem zapoczatkowana byta juz w czasach studiéw w Bolonii*. Z analizy

35 (1986), 321-34; Jerzy Mularczyk, “Wladystaw ksiaze Slaska, arcybiskup Salzburga
(1237-1270),” Slgski Labirynt Krajoznawczy 6 (1994), 34-3s.
Kazimierz Jasiniski, Piastowie wroctawscy i legnicko-brzescy, vol. 1 of Rodowdd Piastéw
Slgskich. (Wroctaw: Zaktad Narodowy im. Ossolisiskich, 1973), 131.
August Bielowski, ed., “Rocznik cysterséw henrykowskich 970-1410,” in Monumenta
Poloniae Historica, vol. 3 (Lwéw: Akademia Umiejetnoscei, 1878), 702: ,,Anno Domini
1281 Philippus Firmanus episcopus legacione functus est in terra Slezie” (wersja B: pod
1282 rokiem). Pod 1281 rokiem datuje takze przybycie legata na Slask: August Bielowski,
ed., “Rocznik krzeszowski wiekszy,” in Monumenta Poloniae Historica, vol. 3 (Lwdw:
Akademia Umiejetnosci, 1878), 696.
Na ten temat zob. Kazimierz Gotab, “Biskup Filip z Fermo i jego statuty legackie z 1279 1.,”
Roczniki Historyczne 26 (1960), 256; Czestaw Deptuta, “Filip biskup Fermo,” in Encyklo-
pedia katolicka, vol. s (Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 1989), 199-200.

30

31

32



260 Mieczystaw Kogut

zrédta datowanego na 18 VI 1282 r. mozna by bylo przypuszczaé, ze towarzy-
szyl papieskiemu wystannikowi juz od pewnego czasu, gdyz zostat okreslony
w nim jako prawnik legata papieskiego™. Natomiast juz 6 VII 1282 r. tenze
legat obdarzyt go mianem ,,discretus vir”. Miato to miejsce w czasie pobytu Jana
Romki w Henrykowie, gdzie legat zatwierdzit wyrok Jana Romki i archidiakona
wroctawskiego Andrzeja z 18 VI 1282 r. w sprawie sporu miedzy klasztorem
cysterséw w Lubigzu a proboszczem N. z Kamony™. Kolejnym awansem Jana
Romki bylo petnienie w latach 1282-1283 waznej funkeji oficjata® i objecie urze-
du scholastyka w kapitule wroctawskiej*. Te ostatnia godnos¢ petnit w latach
1283-1286", i to w czasie wielkiego sporu pomiedzy bp. Tomaszem I1 a ksigciem
Henrykiem IV Probusem. Lojalni wobec swego ordynariusza kanonicy wraz
z Janem Romka ostatni etap tego sporu spedzili poza stolica diecezji**. Dlatego
o wypelnianiu obowiagzkéw scholastyka w szkole katedralnej we Wroctawiu nie
byto mowy. Nieugieta postawa biskupa, jak i wiernych jemu kanonikéw spoty-
kata si¢ z licznymi represjami ze strony ksigcia i przychylnych mu oséb. Tego
dos$wiadczyt takze sam Romka, bowiem w nocy z 13 na 14 III 1284 r. doszlo do
napasci na jego dom. Natomiast on sam, wedlug stéw biskupa, ratowat zycie,
szukajac azylu w katedrze®. W ostatnim etapie sporu musiat by¢ bardzo blisko
przesladowanego biskupa i stuzyl mu swoja rada. Swiadczy o tym list zelazny
z 8 111 1287 r. wystawiony przez Henryka IV Probusa. W nim ksiaz¢ daje prawo
do swobodnego przejazdu na negocjacje do Opola tylko czterem duchownym
zwolennikom biskupa, a posréd nich widzimy Jana Romke™. Scholastyk Jan
Rombka brat takze udziat w bezpo$rednim zakonczeniu sporu. Dostrzegamy go
wirdd $wiadkéw konczacego spér pojednawczego aktu, ktdrym byla ksigzeca

3 SUB V, 18. O roli Filipa, biskupa Fermo, w krzewieniu kultury prawnej na ziemiach pol-

skich: Krzysztof Skupieriski, “Miejsce notariatu publicznego wsréd srodkéw realizacji
programu politycznego arcybiskupa Jakuba Swinki,” Kwartalnik Historyczny (Warszawa)
96, nos. 3/4 (1989), 68, 70, 82—84.

SUBY, 22.

SUBTIYV, 431; SUBY, 2, 18, 40, 59.

Na urzedzie scholastyka spotykamy Jana Romke juz 19 11283 r.: SUB'V, 4o0.

SUBYV, 40, 43, 48, 81, 86, 104, 113—15, 116, 120, 132, 135, 184, 185, 209, 216, 253.

Od 1 VI1284r. Jan Romka przebywa w otoczeniu Tomasza IT w Otmuchowie: SUB V, 104;
113-15 (26 VI1284), 116 (2 VII 1284), 120 (8 VIII 1284), 132 (29 VI 1284), 135 (30 VII 1284),
184-8s (2 ITI 1285); pdzniej za$ w Raciborzu: SUB'V, 209 (27 IV 1285), 216 (6 V 1285), 253
(27 11286).

SUB'YV, 104. Wbrew grozie bijacej z listu Tomasza I Jan Romka nie odni6st powazniejszych
obrazen, juz 15 III 1284 r. widzimy go bowiem ponownie u boku ordynariusza wroctaw-
skiego: SUB'V, 81.

SUBY, 320.

34
35
36
37
38

39

40



Wroctawski biskup Jan Il Romka (+1301). Epigon czy odwazny reformator? 261

fundacja kolegiaty Swigtego Krzyza we Wroctawiu, z 11 11288 roku®. Ksiaze
w dokumencie fundacyjnym tegoz kosciota zaznaczyl, ze funduje go z mysla
o zbawieniu dusz ludzi, od ktérych doznat duzo dobrego. Natomiast bp To-
masz IT ufundowat w Raciborzu przy kaplicy zamkowej kolegiate jako ckspiacje
za prowadzony spér, a takze z wdzigcznosci dla raciborskiego ksigcia®.

Ostatnia godno$cia Jana Romki przed wyborem na wroclawskiego rzadcg
byto objecie urzedu glogowskiego dziekana, ktéry w tamtym czasie byt dobrze
uposazony”. Przeniesienie Jana Romki ze scholasterii wroctawskiej na dziekanie
glogowska byto wyrazem wielkiej wdzigcznosci biskupa i nagroda za wierne
trwanie przy jego osobie w trudnych chwilach. Z ta godnoscia Jan Romka po
raz pierwszy wystepuje w dokumencie z 8 I1I 1287 roku®’. Prawdopodobnie
nowy dziekan nie rezydowal w glogowskiej kolegiacie, lecz caly czas przeby-
wal we Wroctawiu. Jego obowiazki petnil najpewniej wicedzickan, ktéry byt
jednoczesnie jego wikariuszem™.

Cho¢ wspomniany wielki spor zakonczyl si¢ ugoda z poczatku 1288 r., dajac
wytchnienie ukrywajacemu si¢ biskupowi, to na rzeczywiste, pozytywne jego
efekty nalezato jeszcze poczeka¢ ponad dwa lata. Oto w wicku zaledwie 32 lat
umiera, przypuszcza si¢, ze zostal otruty, ksiaz¢ wroctawski Henryk IV Probus.
W przededniu swojej $mierci, ktéra nastapita 23 VI 1290 r., wezwal do siebie
dostojnikéw $wieckich i duchownych, tzn. bp. Tomasza II wraz z gronem ka-
nonikéw, posréd kedrych byt Jan Romka. W ich obecnosei umierajacy ksigze
kazal sporzadzi¢ dwa dokumenty. Jeden dotyczacy spraw Kosciota wroctawskie-
go, ktéry nadawat biskupowi upragnione uprawnienia ksiagzgce w kasztelanii
nysko-otmuchowskiej, jako zado$¢uczynienie za szkody i wyrzadzone krzyw-
dy*, a drugi natury politycznej — regulujacy kwestie dziedziczenia. Nadany
Kosciotowi przywilej stat si¢ podwalina pod plenum dominium perfectumque

M
42
43

SUBYV, 367.

Zob. Mandziuk, Sredniowiecze, 2.49.

W prowizji papieskiej z 25 VI 1359 r. okreslono dochody prebendy dzickana glogowskiego
na 40 grzywien: Irena Sutkowska-Kurasiowa and Stanistaw Kuras, eds., 1342-1378, vol. 2
of Bullarium Poloniae (Romae: Ecole Frangaise de Rome, 198s), nr 93s.

SUB'V, 320. Poprzednik Jana Romki na dziekanii glogowskiej Aleksander pojawia si¢
ostatni raz 7 [ 1273 r.: SUB IV, 194.

Henryk Getlic, Kapituta glogowska w dobie piastowskiej i jagielloriskiej (1120~-1526) (Gliwice:
Wydawnictwo NOTA, 1993), 45—46.

»Conferentes etiam Wratislaviensi ecclesie dominium, iurisdictionem et facultatem maioris
iudicii supra causis sanguinum, et specialiter super omnibus causis maioribus, que ius ducale
hactenus contingebant, Conferentes eidem libertatem in terra Nizensi predicta et Otma-
chouiensi tam in iudiciis, quam moneta, Valentes, ut Episcopi, qui pro tempore fuerint, in
ibidem plenum dominium perfectumque in omnibus habeant ius ducale” (SUB'V, 4s2).

44

45

46



262 Mieczystaw Kogut

in omnibus jus ducale w przysztym biskupim ksigstwie. Stwarzato to mozliwo$¢
nadania biskupowi wroctawskiemu tytutu ksiazecego, z ktérego Jan Romka
sporadycznie korzystal, natomiast Henryk z Wierzbnej otwarcie wylozyl
swoje credo w wierszu zamieszczonym we wstepie ksiegi rytuatéw katedry
wroctawskiej (Hunc Henricus ego, qui principis ordine dego, librum mente pia
tibi confero, virgo Maria)¥'. Przez to nie pozostawil zadnej watpliwosci co do
rozumienia swej roli, tzn. dysponowania prerogatywami zblizonymi do pozycji
piastowskich ksiagzat dzielnicowych.

Biskup wroctawski Tomasz II* podjat stosowne kroki, aby zabezpieczyé te
wielka zdobycz dla swojego biskupstwa. Swoim dekretem, wydanym za zgoda
kapituty wroctawskiej z 26 VI 1290 r., biskup w uroczystej formie przyjat i za-
twierdzil otrzymany przywilej i zagrozit kara klatwy kazdemu, kto odwazytby
si¢ ten przywilej naruszyé. Rozpoczgto tez starania, aby dla ochrony zdoby-
tego przywileju, pozyska¢ zatwierdzenie Stolicy Apostolskif:j49 oraz synodu
prowincjonalnego metropolity gnieznieriskiego™. Dla potwierdzenia tych
praw bp. Tomasz II zwotal synod na 31 VIII 1290 roku. Przy wspétudziale
duchowienstwa i kapituly katedralnej uroczyscie zostata ogloszona konstytucja
biskupa biorgca w obrong prawa i przywileje nadane Ko$ciotowi wroctawskiemu
przez Henryka IV Probus™. W zatwierdzeniu papieskim dokumentu z 1290 r.

" Michal Kaczmarek, “Henryk z Wierzbna i Przectaw z Pogorzeli — biskupi ordynariusze

czasu przetomu,” in Ludzie slgskiego Kosciota katolickiego, ed. Krystyn Matwijowski
(Wroctaw: Wydawnictwo Uniwersytetu Wroctawskiego, 1994), 19. O aspiracjach Henryka
z Wierzbnej moga $wiadczy¢ rowniez jego pieczecie, na ktérych okresla siebie poprzez
dodanie liczby porzadkowej — za przykladem ksiazat — jako siedemnastego biskupa wroc-
lawskiego (EPS X VII): Marian Gumowski, “Pieczecie $laskie do kodca XTIV wicku,” in Od
najdawniejszych czasow do roku 1400,vol. 3 of Historia Slgska, ed. Whadystaw Semkowicz
(Krakéw: Polska Akademia Umiejetnosci, 1936), 323, tabl. 120, nr. 100 i 101.

O tym biskupie patrz Johann Heyne, Dokumentirte Geschichte des Bisthums und Hochstiftes
Breslau,vol. 1 (Breslau: W. G. Korn, 1868), 537—s5; Colmar Griinhagen, “Thomas II., Bischof
von Breslau 1270-1292,” in Allgemeine Deutsche Biographie, vol. 38 (Leipzig: Duncker et
Humblot, 1894), 69—71; Silnicki, Dzieje i ustrdj Kosciota katolickiego na Slgsku, 16 4—8o.
Gustav Adolf Stenzel, ed., Urkunden zur Geschichte des Bisthums Breslau im Mittelalter
(Breslau: Josef Max, 1854), nr 252 (dalej: Urkunden); zatwierdzenie papieza Mikotaja IV
z9 IX 1290 r. - Urkunden, 253; Augustin Theiner, ed., Vetera monumenta Poloniae et
Lithuaniae, vol. 1 (Romae: Typis Vaticanis, 1860), nr 187.

Urkunden, 254; SUB'V, 480. Uchwala synodu prowincjonalnego gnieZznienskiego z 14 X
1290 roku.

Jakub Sawicki, Synody diecezji wroctawskiej i ich statuty, vol. 10 of Concilia Poloniae: Zridta
i studia krytyczne (Wroctaw: Zaktad Narodowy im. Ossolifiskich, 1963), 57-58. Na temat
tego synodu zob. Maciejowski, Maciej. “Polityczne i koscielne tlo synodu wroctawskiego
w 1290 1.” Studia z Dziejow Sredniowiecza: Kaci, swigci, templariusze 14 (2008): 205-13.

48

49

50

51



Wroctawski biskup Jan Ill Romka (t1301). Epigon czy odwazny reformator? 263

zastosowano interpretacje rozszerzajaca z prawa ksigzecego na prawa ksigcia®™,
dlatego mozna pewnie stwierdzi¢, ze nie bylo to jeszcze wladztwo terytorialn653.

Z zachowanych zrédet mozna wywnioskowad, ze Jan Romka ostatnie lata
swej dziatalnosci przed objeciem kolejnego waznego urzedu spedzit przy boku
Tomasza II we Wroctawiu lub Nysie™’. W Legnicy odnotowujemy jego obecnos¢
tylko raz, gdzie towarzyszy biskupowi w trakcie objazdu diecezji*>. W doku-
mencie z 1 IX 1290 r. pojawit si¢ Jan Romka jako $wiadek. Uporzadkowano
wtedy dochody przystugujace wikariuszom katedralnym z miasta Wirisko™.
31 VIII 1290 r. odnajdujemy dziekana glogowskiego w gronie kanonikéw ka-
pituly, ktdrzy wzigli udzial w zakonczeniu synodu diecezjalneg057.

Wybor na biskupa

Prawie dwa lata po zgonie ksi¢gcia Henryka IV najwigkszy jego antagonista
takze stanal w obliczu $mierci. W wieku 62 lat bp. Tomasz I zmart 15 11l 1292 1.
w Brnie na Morawach, dokad przybyt wraz ze swym dworem na spotkanie
z czeskim krélem Wactawem I1%°. Zostat pochowany posrodku chéru katedry

wroclawskiej. Jego nastepca, Jan Romka, wybrany zostat 24 kwietnia®. Wedtug
> Urkunden, 253; zob. tez Silnicki, Dzieje i ustrdj Kosciota katolickiego na Slqsku, 190; Man-
dziuk, Sredniowiecze, 250.

Zob. Josef Phitzner, Bis zum Beginne der bohmischen Herrschaft, vol. 1 of Besiedlungs-, Verfas-
sungs- und Verwaltungsgeschichte des Breslaner Bistumslandes (Reichenbergi.B., 1926), 143-44;
Zygmunt Wojciechowski, “Ustréj polityczny Slaska,” in Od najdawniejszych czaséw do roku
1400,vol. 1 of Historia Slgska, ed. Stanistaw Kutrzeba (Krakéw: Polska Akademia Umiejetno-
§ci, 1933), 747; Winfried Irgang, “Zur Kirchenpolitik der schlesischen Piasten im 13. Jahrhun-
dert,” Zeitschrift fiir Ostforschung 27, no. 2 (1978), 236, https://doi.org/10.25627/19782723712;
Winfried Irgang, “Heinrich IV. und die Kirche,” in Slgsk w czasach Henryka IV Pra-
wego, ed. Krzysztof Wachowski (Wroctaw: Uniwersytet Wroclawski, 2005), 31-37.
Wroctaw: SUB 'V, 367 (11 11288), 374 (27 111 1288), 399 (31 VIII 1288), 429 (21 X 1289),
445 (7 VI 1290), 472 (2 IX 1290); Nysa: SUB 'V, 446 (10 VI 1290), SUB VI, 2 (12 I 1291),
19 (14 V 1291).

SUBY, 404 (1 XII 1288).

SUBYV, 471.

SUBYV, 470 (31 VIII 1290).

Zob. Wilhelm Wattenbach, “Necrologium des Stifts Heinrichau. 2. Necrologium des Stifts
Kamenz,” Zeitschrift des Vereins fiir Geschichte und Altertumskunde Schlesiens 4 (1862), 285
i318; Wiadystaw Semkowicz, “Nieznany testament Tomasza II biskupa wroctawskiego
(1270-1292),” Collectanea Theologica 17, nos. 1-2 (1936), 265-67.

Colmar Griinhagen, ed., Bis zum Jahre 1300, vol. 3 of Regesten zur schlesischen Geschichte.
Namens des Vereins fiir Geschichte und Alterthum Schlesiens, Codex Diplomaticus Silesiae
7 (Breslau: Josef Max, 1886), nr. 165, 168 (dalej: Regesten).

53

54

55
56
57
58

59



264 Mieczystaw Kogut

opowiadania Dtugosza, ktéry mégt si¢ oprze¢ na nieznanych nam dzisiaj zréd-
tach, byto dwéch kandydatéw: Jan Romka oraz Konrad IT Garbaty®, ksigze
zaganski z glogowskiej linii, prepozyt kapituty, ktérego popierali ksiazeta:
ksiaze glogowski Henryk III, ksiaz¢ wroclawski ilegnicki Henryk V Gruby
oraz ksigze $widnicki Bolko I°. By uniknaé niezgodnego wyboru, kapituta
zgodzila si¢ na form¢ kompromisu, przelewajac swe prawa na trzech sposréd
swego grona, ktérzy zgodnie oddali swe glosy na Romkqsz. Wedtug Dlugosza
byli to®: dziekan Milej*’, kantor Jan Go$win® i kustosz Mikotaj*’. Taka forme
elekeji zastosowano tu z powodu $cierania si¢ w kapitule dwéch frakeji: tej, keéra
sktadata si¢ z duchownych stojacych na strazy zdobyczy Ko$ciota wroctawskiego
i drugiej, reprezentujacej interesy ksiazat. Taka polaryzacja nie doprowadzilaby
do zgodnego wyboru, a nawet zachodzita obawa, ze stronnictwo przegrane
whiesie odwotanie. Wewnetrzna umowa i scedowanie elekgji na trzech przed-
stawicieli dawaly pewnos¢, ze zadna ze stron nie bedzie si¢ czuta pokrzywdzo-
na®’. Nie ulega watpliwosci, ze zastosowany przez kapitule wybieg przyczynit
sic do porazki ksiaz¢cego kandydata. Poprzez zmniejszenie liczby elektoréw
zneutralizowano presje ze strony zwolennikéw Konrada®. Bardzo trafnie w tej
kwestii odpowiedzial M. Maciejowski historykowi Tomaszowi Jurkowi, gdy
ten ostatni poddat krytyce Dlugoszowa liste ksiazat wspierajacych prepozyta
wroctawskiego. Jurek byt zdania, ze wobec skiécenia ich ze soba, trudno byto

% Na jego temat zob. Julius Blaschke, Geschichte der Stadr Glogau und des Gloganer Landes
(Glogau: Verlag der Buchhandlung Hellmann, 1913), 64—70; Janusz Chutkowski, Dzieje
Glogowa, 2nd ed., vol. 1 (Legnica: Towarzystwo Przyjaciét Nauk, 1991); Kazimierz Jasiniski,
Piastowie Swidniccy, Zigbiccy, Glogowscy, Zagasscy o Olesniccy, vol. 2 of Rodowdd Piastéw
Slgskich (Wroctaw: Zaklad Narodowy im. Ossoliiskich, 1975), 82—84; Tomasz Jurek, “Ksie-
stwo glogowskie pod rzadami synéw Konrada I (1273-1290),” Sobdtka 42 (1987), 395—410;
Roécistaw Zerelik, “Dokumenty i kancelaria Konrada II Garbatego, ksiecia zaganiskiego,”
Acta Universitatis Wratislaviensis: Historia 69 (1989), 36—37.

Dtugosz, Catalogus episcoporum Whratislaviensium, 464.

Dtugosz, 464.

Dtugosz, 464,

Robert Samulski, Untersuchungen iiber die persinliche Zusammensetzung des Breslaner
Dombkapitels im Mittelalter bis zum Tode des Bischofs Nanker (1341), vol. 1 (Weimar: Bohlau,
1940), 25.

Samulski, 33.

Samulski, 39.

Stanistaw Zachorowski, Rozwdj i ustrdj kapitut polskich w wickach srednich (Krakéw:
Akademia Umiejetnosci, 1912), 249-50.

J6zef Szymanski, “Czy kanoniczna elekeja biskupa w Polsce w pierwszej potowie XIIT w.
byta wolna?,” in Kultura sredniowieczna i staropolska, ed. Danuta Gawinowa (Warszawa:
Panstwowe Wydawnictwo Naukowe, 1991), 615-23.

61

62
63
64

65
66
67

68



Wroctawski biskup Jan Il Romka (11301). Epigon czy odwazny reformator? 265

moéwic o zgodnym wystapieniu, a kandydaturze Konrada mégt sprzyjaé tylko
Henryk glogowski®”. Maciejowski przypomnial o wspélnym interesie ksigzat
$laskich, majacych na celu zahamowanie procesu rozszerzania przywilejéw
biskupstwa wroctawskiego, ktére si¢ dokonywato kosztem ksiazecych preroga-
tyw, naruszonych przede wszystkim przyznaniem bp. Tomaszowi II wielkiego
immunitetu przez Henryka IV Prawego w 1290 roku. Gdyby Konrad II, ksiaze
zaganski, zostal biskupem wroctawskim, pewnie mégtby zahamowaé powyzszy
proces, podobnie jak miafo to miejsce w okresie administrowania diecezja przez
ksiecia Wadystawa (1268-1270)". Ze tak mogtlo by¢, $wiadczy fakt jego postawy
w czasie wielkiego sporu. Poczatkowo Konrad IT Garbaty byt przez dtuzszy czas
po stronie Tomasza II. Jednak w ostatnim etapie konfliktu znalazt si¢ w obozie
ksigzat $laskich, wrogo nastawionych do zwierzchnika diecezji wroctawskiej".
Juz w pismie z 21 XTI 1286 r. Tomasz II wyrazal ogromny niepokdj z powodu
utrzymywania zywego kontaktu Konrada zaganskiego z Henrykiem IV Pro-
busem’. Przy obecnym stanie badan trudno obicktywnie przedstawi¢ fake
autentycznego zaangazowania si¢ ksiazat w wybér jednego czy drugiego kan-
dydata. W kazdym razie nie znamy w XIII w. przypadkdw, aby biskupem zostal
kandydat jawnie opowiadajacy si¢ przeciw wtadcy. Dlatego Jan Romka musiat
mie¢ poparcie ksigzat, i to na pewno ksigcia Henryka V Brzuchatego, bowiem
w przeciwnym razie nie zasiadiby na tronie wroctawskiego biskupstwa. Nalezy
tu jeszcze wspomnie¢ o ufomnosci kregostupa, z ktéra Konrad musiat si¢ mie-
rzy¢ kazdego dnia i pogardliwym przydomkiem ,,Koberlegin”73. Ta ufomnoéé¢
Konrada byta takze przyczyna nieuznania jego wyboru na patriarche Akwilei
przez papieza Bonifacego VIII w 1299 roku™. Na otarcie fez oddano mu pre-
pozyture we Wroclawiu, gdzie to kalectwo narazalo go na mniejsze zniewagi75.

Wkrétce po wyborze Jan Romka otrzymat prekonizacje papieska i zatwier-
dzenie metropolity Jakuba Swinki, ktéry miat okazje zetknaé sie z nim w czasie
wielkiego sporu Tomasza II z Henrykiem IV Probusem’. Arcybiskup takze

6 Jurek, Dziedzic Krdlestwa Polskiego, 25—26.

° Szerzej na ten temat zob. Mieczystaw Kogut, Ksigég Wiadystaw (1237-1270) arcybiskup Salz-
burga administrator apostolski we Wroctawin (Wroctaw: Papieski Wydzial Teologiczny, 2017).
Wspomina o tym w pi$mie z 17 sierpnia 1287 r.; SUB 'V, 356.

SUBY, 296.

Te utomnos$¢ wzmiankowano juz w Zygmunt Weclewski, ed., “Kronika ksiazat polskich,”
in Monumenta Poloniae Historica, vol. 3 (Lwéw: Akademia Umiejetnosci, 1878), 536.
Jako Korbirlin wymieniony w August Bielowski, ed., “Nagrobkach ksigzat polskich,” in
Monumenta Poloniae Historica, vol. 3 [Lwéw: Akademia Umiejetnosci, 1878], 713).

Zob. Jasitiski, Piastowie Swidniccy, Zigbiccy, Glogowscy, Zagaiscy o Olesniccy, 82.

SUB V1, 164.

SUBYV, 184-8s, 367.

7
72
73

74
75
76



266 Mieczystaw Kogut

udzielit mu w Gnieznie sakry biskupiej, pomimo, jak podawat Jan Dtugosz,
wywierania na niego nacisku, aby uniewaznit ten Wybér”. Udany wybér Jana
Romki na biskupa wroctawskiego wzmocnit t¢ grupe wroctawskiego duchowien-
stwa, ktéra nalezala do najblizszych wspétpracownikéw zmartego Tomasza I1
i zabiegata o utrzymanie przez Kosciét wroctawski przywilejow zdobytych po
ciezkiej walce”.

Od poczatku swojego pontyfikatu biskup Jan Romka musial mierzy¢ si¢
z wieloma waznymi problemami. Pierwszy z nich to uporzadkowanie spraw
majatkowych biskupstwa. Najpierw zmuszony byl do przeanalizowania zlej
sytuacji materialnej, w jakiej znalazta si¢ wroctawska diecezja. Jego poprzednik
w testamencie zobowiazal swojego nastepce do splaty dlugéw zaciagnictych
w czasie wielkiego sporu z Henrykiem IV Prawym”. W celu pozytywnego
zamknigcia tej kwestii Romka, za zgoda kapituly, sprzedat wsie nalezace do
Kosciota wroctawskiego. 5 I1 1293 r. sprzedano wies Jaszkotle®, 13 IV 1295 1. —
Zagrédekm, a1 VI 1296 r. Goworowie pod Otmuchowem®.

Zatarg z Henrykiem gtogowskim

Drugi zakres aktywnosci bp. Jan Romka dotyczyt utrzymania dobrych relacji
z ksiazetami $laskimi. Tam, gdzie byla taka potrzeba, starat si¢ pokojowo roz-
strzygna¢ spor. A okolicznosci byly o wicle fatwiejsze niz za jego poprzednika,
gdyz zadanie ograniczato si¢ wlasciwie do obrony przywileju z 1290 r. i do
wyciagania z niego konkretnych zobowiazan. Poza tym nie tylko braklo ksigcia
na miar¢ Henryka IV, ale toczone pomigdzy $laskimi ksigzetami nieustanne
walki doprowadzity w konsekwencji do coraz glebszych wewnetrznych podzia-
téw Slaska. Stosunek sit Kosciota do paristwa ulegl wiec zmianie na oczywista
korzy$¢ czynnika koécielnego. Mimo to jednak zyty wérdd ksiazat stare tradycje
czy apetyty, totez w czasie krétkich rzadéw bp. Jana zachodzita dwukrotnie

7

. Dtugosz, Catalogus episcoporum Wratislaviensium, 464.
7

Zob. uwagi w Franz Xaver Seppelt, “Die Anfinge der Wahlkapitulationen der Breslauer
Bischofe,” Zeitschrift des Vereins fiir Geschichte Schlesiens 49 (1915), 192—-222.

SUB V1, 47. Wéréd wierzycieli wymieniono z imienia Jana, plebana z kosciota Mariackiego
w Legnicy, oraz Jana, rektora ko$ciola w Koprzywnicy.

SUB VI, 89 (s II 1293) — Jan Romka wyraznie zaznaczal, ze sprzedaz wsi Jeszkotle wy-
muszona zostata dtugami zaciagnietymi przez Tomasza II: ,per predecessorem nostrum
bone memorie pro defensione bonorum et iurium nostre Wratizlaviensis ecclesie”.

SUB V1, 190.

SUB V1, 262.

79

80

81
82



Wroctawski biskup Jan Il Romka (+1301). Epigon czy odwazny reformator? 267

potrzeba odpierania ich uderzen na wolno$¢ Kosciota wroctawskiego i na wielki
przywilej. Pierwszy zatarg byt z Henrykiem glogowskim, ktéry przez lata potrafit
utrzymaé ugodowe relacje z ludzmi Kosciota. Takze mial pelng $wiadomos¢
szanowania nadanych Kosciotowi przez Henryka IV swobéd i dobrodziejstw®.
Dlatego trudno istotnie odgadnaé, jakie przyczyny sktonity go do popetnienia
naduzy¢ w dobrach i instytucjach koscielnych. Moze chwilowo pozyskane
fundusze miaty zosta¢ przeznaczone na realizacj¢ dotad nieznanego planu.
Z wigkszym prawdopodobieristwem wzmiankowano o osobistej urazie spowo-
dowanej brakiem akceptacji jego brata, prepozyta Konrada, podczas wyboru
na biskupa wroctawskiego®. Zapowiedziana mozliwo$¢ rzucenia ekskomuniki®
spowodowata zmiang postawy ksiccia. Niedtugo potem Henryk glogowski po-
twierdzit dwa przywileje swego ojca z 1253 i 1273 r., wielki przywilej Henryka IV
i wlasna na niego zgode z 2 III 1291 1. zawierajaca powtérzenie tresci. Ta byla
obszerniejsza, bo intertekstualnos¢, obecno$¢ jednego tekstu w drugim, nie
przeszkadzala rozciggnieciu postanowien przywileju na ksigstwo glogowskie, ale
w formie bardziej dla Henryka korzystna, bo nie wedtug brzmienia oryginatu
wynikala, tylko papieskiego zatwierdzenia®. Wydarzeniem potwierdzajacym
fakt zatagodzenia tego sporu bylo pojawienie si¢ 22 11293 r. u boku biskupa
wroctawskiego Konrada IT Garbatego®, a 26 VII 1293 r. w Lubigzu Jan Romka
przyznat ko$ciotowi w Tarnowie Jeziernym koto Nowej Soli, wzniesionemu
przez ksigcia glogowskiego Henryka III, dochody w wysokosci 10 grzywien
srebra pozyskiwane z okolicznych wsi®.

Spér z ksieciem Bolkiem | Swidnicko-jaworskim

Drugi spér dotyczyt osoby Bolka I, ksigcia $widnicko-jaworskiego, miat kon-
kretne polityczne przyczyny i biegt w takich wypadkach zwyczajnym torem.
Poczatkowo ksigze uktadal swoje relacje z biskupem Janem na sposéb poko-
jowy. Na przyktad 18 IX 1292 r. widzimy obecnos$¢ biskupa wroctawskiego
u boku Bolka I'w klasztorze cysterséw w Krzeszowie, gdzie poswiecil kosciot
klasztorny i ottarze®.

® Urkunden, 251

o Regesten, 168.

& Regesten, 2259.

8 Urkunden, 257, 261.

" SUB VI, 8.

zz SUB VI, 116; Jurek, Dziedzic Krdlestwa Polskiego, 25—26.
SUB VI, és.



268 Mieczystaw Kogut

Po pewnym czasie ksigze zaczal podawaé w watpliwos¢ wazno$¢ przywileju
z 1290 1.”°, gdyz ksigze wroclawski w momencie przyznawania immunitetu byt
powaznie chory, co sugerowalo wymuszenie calego aktu®. Ponadto zawarte
w nim postanowienia utrudniaty mu plany obrony kraju przed Czechami. Dla
ich urzeczywistnienia potrzebowat wladzy w ksiestwie biskupim, a zwlaszcza
wladzy wojskowej, gdyz jego ksiestwo rozciagalo si¢ dtuga linig wzdtuz czeskiej
granicy, na ktorej konicu znajdowaty si¢ dobra biskupa wroctawskiego. Poza tym
ksiaz¢ Bolko potrafil dzielnie i skutecznie przeciwstawi¢ si¢ potedze czeskiej,
dlatego w tym celu nie tylko zbroit rycerzy, ale wzniést szereg zamkéw — naj-
lepsza rekojmie niepodleglosci. Mozliwos¢ przedtuzenia tej linii obronnej
o ziemie nysko-otmuchowskie z pewnoscia powigkszytaby wielce jej obronna
warto$¢. Dlatego, nie pytajac biskupa o zgode, sam Bolko poczynit prace nad
umocnieniem otmuchowskiego zamku, drugi zamek odebrat biskupowi, trzeci
wystawil na jego ziemi. Na domiar zlego poczal przejmowa¢ nalezne biskupo-
wi dziesi¢ciny. Dalej zaczat naktada¢ daniny i cta, wypasat faki i wycinat lasy,
ustanawial i usuwal wojtéw, dopuszczal si¢ gwattéw, ale takze wykonywat
w ksiestwie biskupim i w dobrach duchownych rozmaite akty jurysdykcyjne™.
Na wybuch konfliktu nie trzeba bylo dtugo czekaé. W celu uniknigcia ostre-
go zatargu obie strony wyrazily zgod¢ na rozstrzygnicecie sprawy przez sad
biskupa krakowskiego Jana Muskaty, ktéry doskonale znat slaskie problemy®.
O dobrych relacjach z Janem Romka $wiadczy jego obecno$¢ we Wroctawiu za
kazdym razem, kiedy udawat si¢ na Slask lub czynit to przejazdem, jak np. 26 VI
1294 roku”. Po przeprowadzonym procesie biskup krakowski wydal wyrok
13 IV 1296 r.” i nie byt on po mysli ksiecia. Chociaz nie zazagdano od niego
zwrotu wyrzadzonych szkéd, to jednak w sentencji postawiony zostat wymog,
aby ksiaz¢ na przyszlos¢ musiat szanowa¢ immunitet Kosciota i przywilej
Henrykowy. Natomiast co do zamkéw miat obowiazek przywrdcenia dawnego
stanu rzeczy. O bezzwlocznej akceptacji wyroku przez ksigcia $widnickiego
swiadczy fakt pojawienia si¢ na urzedzie kasztelaniskim jednego ze spornych

% »Que libertas, si valeat aut valere debeat, dubitamus® (Urkunden, 60); SUB V1, 204.

*' SUB VL 204 (s VII 1295).

Urkunden, 256, 260. SUB VI, 201 (2 VII 1295).

SUB VI, 2011 204.

Andrzej Rodziewicz, “O dacie elekgji Jana Muskaty na biskupstwo krakowskie,” in Polska,
Prusy, Rus, ed. Blazej Sliwiniski, Gdariskie Studia z Dziejow Sredniowiecza 2 (Gdansk,
1995), 129-36; Jacek Maciejewski, “Czas i okoliczno$ci objecia rzadéw przez biskupa kra-
kowskiego Jana Muskate,” Studia Historyczne 43, no. 2 (2000), 315-26.

Urkunden, 256; SUB V1, 254; Tomasz Pietras, ,, Krwawy wilk z pastoratem” Biskup kra-
kowski_Jan zwany Muskatg (Warszawa: Semper, 2001), 50-51.

92
93
94

95



Wroctawski biskup Jan Il Romka (11301). Epigon czy odwazny reformator? 269

zamkoéw (Kaldenstein) brata biskupa wroctawskiego Teodoryka™. Podjete przez
ksiecia Bolka dzialania — zaréwno prawnej, jak i faktycznej natury — nie tylko
nie obality przywileju, ale przyczynity si¢ do jego utwierdzenia przez usuniecie
watpliwosci i wypelnienie brakéw”. A dokonal tego jeden z najdzielniejszych
ksiazat i stosunkowo najpotezniejszy spomiedzy wspotczesnych. Byt z rodu
wielkich $laskich Henrykéw, a przy tym — co dla biskupstwa przedstawiato
szczegdlne znaczenie — jako ksiaze rzadzil w latach 1296-1301 we Wroctawiu
i byl opickunem dzieci Henryka V. Tu tez widzimy fagodnos¢ i madros¢ samego
biskupa. Nawet w obliczu ostrego sporu z ksigciem jaworsko-§widnickim Bol-
kiem I Jan Romka wysytat pojednawcze gesty. A byty przeciez takze momenty
dramatyczne%. Warto wspomnie¢, ze w zazegnanie tego konfliktu najprawdo-
podobniej zaangazowany byt takze abp Jakub Swinka, ktérego reprezentowat
przeor dominikanéw w Sieradzu Pawet™.

Tragedia na drodze do Trzebnicy

Miata ona miejsce tego samego roku, w ktérym wydany zostat krakowski wyrok.
Przyczynit si¢ on do dalszego jeszcze obwarowania przywileju. Na dzien patrona
klasztoru, $w. Bartlomieja, ksienia cystersek z Trzebnicy zaprosita na uroczysta
celebre bp. Jana. Podczas drogi do Trzebnicy orszak biskupi zostat napadniety,
ograbiony z koni i odziezy, a i samego Jana Romke poraniono: ,,manus iniicere
violentas vulnus corpori nostro usque ad effusionem sanguinis infligendo™.
Sprawcéw nie wykryto'™'. Ten akt napasci odbit sie silnym echem w calej
Polsce. Na synodzie diecezjalnym wroctawskim 22 XI 1296 r. w uchwatach
przypomniano kare ekskomuniki /azae sententiae na tych, co podnosza reke
na duchownych. Jednocze$nie orzeczono ekskomunike i pozbawienie chrzes-
cijaniskiego pogrzebu na winnych rabunku w ziemi nysko-otmuchowskiej i na
gwalcicieli przywileju z roku 1290™. Postanowienia synodu byly ogromnym
sukcesem bp. Jana, gdyz wielki przywilej powoli urzeczywistniat si¢ bez zbroj-
nych walk i usilnych zabiegéw. Zdobyt go wprawdzie Tomasz II, ale Jan Romka

% SUB VL 376 (15 11 1299), 410 (13 X 1299).

o Pfitzner, Bis zum Beginne der bohmischen Herrschaft, 1ss.

*® SUB VI, 201 (2 VII 1295).

*® SUB VI, 2011 204.

"% SUB VI, 170.

01
Regesten, 239, 241.

"% Mortimer de Montbach, Statuta synodalia dioecesana Sanctae Ecclesiae Wratislaviensis,
2. ed. (Wratislaviae: Nischkowsky, 18s5), 5—6.



270 Mieczystaw Kogut

go obronit i nawet rozszerzyl, stwarzajac okoto niego caty dziat dokumentéw
i kar koscielnych. Tym samym torowal droge swemu nast¢pcy, Henrykowi
z Wierzbnej, aby ostatecznie dokonczy¢ budowe ksigstwa biskupiego.

Relacje z episkopatem polskim

Krétkie lata zycia bp. Jana przebiegaty na budowaniu zaréwno Kosciota ducho-
wego, jak i materialnego. Utrzymywal jak najlepsze relacje z klerem parafialnym
i zakonnym. Miat bardzo dobre relacje z arcybiskupem gnieznieniskim Jakubem
Swinka'®, ktéry z zyczliwoscia przypatrywat si¢ wewnetrznym sprawom die-
cezji wroctawskiej'™. W miare potrzeby uwierzytelnial swym poswiadczeniem
i pieczecia przywileje Henryka glogowskiego i Bolka jaworskiego przy wystaniu
ich odpisu do Rzymuws. Na synodzie prowincjonalnym gnieznieriskim, odby-
tym w roku 1296 lub 1298, uchwalono statut de anno gratiae na tle wypadku
prawnego, ktéry powstal w Opolu po $mierci tamtejszego proboszcza'®. Przy
dzisiejszym stanie wiedzy trudno ustali¢ obecno$¢ Romki na odbywajacych sie
synodach prowincjonalnych. Informacje podane przez Diugosza, jakoby bp. Jan
byt przy koronacji Przemystawa w Gnieznie w 1295 1.'” i jakoby ufundowat tam
kolegiate — zapewne $w. Jerzego na zamku'® — nie s3 wiarygodne, podobnie
jego udzial przy koronacji Wactawa czeskiego na polskiego krola w roku 1300'”.
Prawdopodobnie na polecenie arcybiskupa"™ mégt si¢ zjawi¢ 1295 r. w Poznaniu

"% Tadeusz Silnicki and Kazimierz Golab, Arcybiskup Jakub Swinka i jego epoka (Warszawa:
Instytut Wydawniczy ,Pax”, 1956), 88.

Silnicki and Golab, Arcybiskup Jakub Swinka i jego epoka, 25253

Urkunden, 259 i 261.

Romuald de Hube, Antiquissimae constitutiones synodales provincie Gneznensis maxima ex
parte nunc primum e codicibus manu scriptis typis mandatae (Petropoli: Typis II Sectionis
Cancellariae Imperatoris, 1856), 181; Wiadystaw Abraham, Studia krytyczne do dziejéw
Sredniowiecznych synodéw prowincjonalnych Kosciota polskiego, Studia i Materiaty do Hi-
storii Ustawodawstwa Synodalnego w Polsce 5 (Krakéw: Akademia Umiejgtnosci, 1917),
I

Regesten, 217.

Regesten, 240.

Regesten, 287.

Wiele historykéw sugeruje, ze abp Jakub Swinka wymusit na biskupach ich obecnosé na
tej koronacji; zob. Kazimierz Tymieniecki, “Odnowienie dawnego Krélestwa polskiego,”
Kwartalnik Historyczny 34 (1920), 48—49; Silnicki and Gotab, Arcybiskup Jakub Swinka
i jego epoka, 228-29; Kazimierz Tymieniecki, “Jakub Swinka,” in Polski stownik biograficzny,
ed. Wiadystaw Konopczyriski, vol. 10 (Wroctaw: Zaktad Narodowy im. Ossoliiskich, 1990),
349; Henryk Eowmianski, Poczgtki Polski: Polityczne i spoteczne procesy ksztattowanie sig

104
105
106

108
109
110



Wroctawski biskup Jan Il Romka (+1301). Epigon czy odwazny reformator? 271

na koronacji Przemystawa I1. W tej cz¢sci Rocznika kapituly poznasiskiej, ktora
poswiecona zostata koronacji Przemysta II, czytamy:

Zatem w roku panskim 1295 Przemyst I, ksiaze wielkopolski, zostat namaszczony
i koronowany na kréla przez czcigodnych ojcéw, panéw Jakuba, arcybiskupa
gnieznienskiego, Jana Herbicza, biskupa poznanskiego, Wistawa — wtoctawskiego,
Konrada - lubuskiego i Goctawa — ptockiego, biskupéw — za wiedza pandéw Jana
zwanego Romka — wroctawskiego i Jana Muskaty — krakowskiego, biskupéw —
w kosciele gnieznienskim w niedziele najblizsza po dniu $w. Jana Chrzciciela, na
ktéra przypadta uroczystoéé bb. Jana i Pawta [26 czerwca].™

Wsréd wielu historykéw, jak np. Tadeusz Silnicki"™, istnieje przekonanie, ze
Rombka nie byt obecny w Poznaniu. Poniewaz z zachowanych zrédet wynika,
ze na przetomie czerwca ilipca nie opuszczal Wroclawia, musial by¢ zajety
sprawami swojej diecezji'”. Z tego powodu nalezy si¢ zgodzi¢ z opinia tych
historykéw, ktérzy uwazaja obecno$é¢ Jana Muskaty i Jana Romki na gniez-
nieriskiej uroczystoéci za bardzo watpliwa, pomimo ze zapiski w Roczniku
kapituly poznasiskiej wymieniaja tychze biskupéw. Ostatnio T. Jurek, Tomasz
Pietras, M. Maciejowski zgodnie podkreslaja mozliwo$¢ pdzniejszego dopisa-
nia biskupéw Polski potudniowej do listy koronatoréw Przemysta I1, gdyz oni
w niektorych rekopisach nie wystepuja, a uzycie przydomkéw (Romka, Muskata)
nie odpowiada podniostemu charakterowi przekazywanych treéci™. Mozna
przypusci¢, ze kronikarz Rocznika kapituly poznanskiej, dopisujac ich obecnos¢,
chcial podkresli¢ uniwersalny charakter koronacji, ktéry najprawdopodobniej
pragnal jej nada¢ abp Jakub Swinka.

Obecno$¢ bp. Jana Romki na koronacji Wactawa II w Gnieznie tez budzi
pewne watpliwosci, ale o wiele mniejsze niz przy analizowaniu poprzedniego

narodu do poczgtkn wieku X1V, vol. 6, bk. 2 (Warszawa: Paiistwowe Wydawnictwo Nauko-
we, 198s), 871; Stanistaw Zachorowski, “Wiek XIII i panowanie Wladystawa Eokietka,”
in Do roku 1333, vol. 1 of Dzieje Polski sredniowiecznej, ed. Jerzy Wyrozumski (Krakéw:
Towarzystwo Autoréw i Wydawcéw Prac Naukowych ,,Universitas” ,, Platan”, 199s), 365;
Aleksander Swiezawski, Przemyst — krdl Polski (Warszawa: DiG, 2006), 16 4.
Anna Pawlaczyk, ed., “Rocznik kapituly poznaniskiej,” Kronika Miasta Poznania 2 (1995), 98.
Silnicki, Dzicje i ustrdj Kosciota katolickiego na Slaskn,, 196.
SUB VI, 196 (16 czerwca), 200 (30 czerwca), 201-2 (2 lipca).
Tomasz Jurek, “Przygotowania do koronacji Przemysta I1,” in Przemyst II: odnowienie Krd-
lestwa Polskiego, ed. Jadwiga Krzyzaniakowa (Poznan: Instytut Historii UAM, 1997), 179;
Maciejowski, Orientacje polityczne biskupdw metropolii gnieznierskiej 12831320, 193—94.

m
12
13
14



272 Mieczystaw Kogut

wydarzenia. Najprawdopodobniej mialo ono miejsce w listopadzie 1300 roku™

Wedhug przekazu Jana Dhugosza abp. Jakubowi Swince™ asystowali w tym akcie
biskupi: poznaniski — Andrzej Zaremba, wloctawski — Wistaw i wroctawski — Jan
Romka"". Obecno$é¢ ordynariusza poznanskiego Andrzeja Zaremby i biskupa
whoctawskiego Wistawa w trakcie koronacji wydaje si¢ zrozumiala. Pewno$¢
obecnosci tego ostatniego prawdopodobnie wynikata z fakeu, ze obszar podleglej
mu diecezji znajdowal si¢ w granicach monarchii Przemyslidéw'”. Natomiast
do informacji podanych przez Jana Dlugosza o obecnosci bp. Jana Romki
w Gnieznie ustosunkowat si¢ krytycznie T. Silnicki"™, ktéry podaje w watpli-
wos¢ ten fake, nie przedstawiajac szczegdlowego uzasadnienia. Uwazam, ze
do tej sprawy powinni$my podchodzi¢ z duzg ostrozno$cia, poniewaz Romka
nie stronit od wielkiej polityki i w miar¢ mozliwosci utrzymywat z cztonkami
episkopatu dobre relacje. Dlatego sadze, podobnie jak M. Maciejowski, ze nie
mozna wykluczy¢ obecnosci Jana Romki na uroczysto$ciach koronacyjnych
w Gnieznie™. Analizujac zrédta datowane pomigedzy potowy pazdziernika
1300 1. a poczatkiem roku nastepnego, widzimy luke, ktéra mogta by¢ efektem
planu podrézy bp. Jana Romki do Gniezna™.

Romka miat tez dobre relacje z biskupem krakowskim Prokopem. Tenze,
szukajac wsparcia w sporze z czeskim wladca Wactawem II, bynajmniej nie
udat si¢ do Gniezna, co byloby naturalnym kierunkiem, ale na Slask™. We
Wroctawiu u boku Jana Romki odnajdujemy go juz 24 IV 1294 roku™. Jego
obecnosé na Slasku odnotowana w dokumencie z 3 VI 1293 . sugeruje, ze

" Janusz Bieniak, “Wielkopolska, Kujawy, ziemie teczycka i sieradzka: wobec problemu zjed-
noczenia panstwowego w latach 1300-1306,” Roczniki Towarzystwa Naukowego w Toruniu
74, 10. 2 (1969), 133-34.

Franciszek Ksawery Liske, ed., “Katalogi arcybiskupéw gnieznienskich,” in Monumenta
Poloniae Historica, vol. 3 (Lwéw: Polska Akademia Umiejetnosci, 1877), 407.

Dtugosz, Catalogus archiepiscoporum Gnesnensium, 356; Dtugosz, Catalogus episcoporum
posnaniensium, 498.

Obecno$¢ Wistawa na koronacji Wactawa II przyjmuje ostatnio Jacek Maciejewski, “Per to-
tam terram equitando.... Z badan nad itinerarium biskupéw wloctawskich w $redniowieczu.
Cz.1. Do poczatku X1V wicku,” Nasza Przesztosé 90 (1998), 87, przyp. 200, https://doi.org/
10.52204/1p.1998.90.57-93.

Silnicki, Dzieje i ustrdj Kosciola katolickiego na Slqs/eu, 196.

Zob. Macicjowski, Orientacje polityczne biskupdw metropolii gnieznieriskiej 1283—1320, 217.
SUB VI, 450 (18 X 1300): Nysa; Regesten, 2620 (styczen 1301 r.): Karczyn pod Niemcza;
2623 (7 L 1301): pod Wroclawiem.

Tak sugeruje Tomasz Nowakowski, Matopolska elita wladzy wobec rywalizacji o tron kra-
kowski w latach 1288-13006, 2nd ed. (Bydgoszcz: Wydawnictwo Uczelniane WSP, 1993), 82.
SUB VI, 142.

SUB V1, 99.

116

17

18

119
120
121

122

123
124



Wroctawski biskup Jan Il Romka (11301). Epigon czy odwazny reformator? 273

nie tylko zalatwial sprawy zwigzane z patronatem kosciota $w. Malgorzaty
w Bytomiu, ale poszukiwal tutaj skutecznych mediatoréw, ktérzy byliby zdolni
mu pomodc w zatagodzeniu sporu z krélem czeskim.

Rombka byl w stalym kontakcie z lubuskim ordynariuszem Konradem, kté-
ry udawal si¢ niejednokrotnie na Slask ze specjalng misja. Méwi o tym bulla
Bonifacego VIII, wydana 1 II 1296 roku. Papiez nakazat bp. Konradowi oraz
opatowi cystersow w Lubiazu, aby za pomoca kar koscielnych bronili ksigcia
swidnickiego Bolka I przed agresjg kréla czeskiego™, gdyz ten oddat si¢ pod
jego opieke'™. W swej suplice skierowanej do Rzymu Bolko I niewatpliwie
wskazal na Konrada, ktéry wydawat si¢ w tym czasie dobrym kandydatem na
potencjalnego mediatora. Drugim powodem udania si¢ na Slask byta nagta
$mier¢ wielkopolskiego wiadcy Przemysta IT 8 lutego 1296 r. w Rogoznie. Biskup
Konrad utrzymywat bowiem kontakty z dworem Przemyslidéw. Smier¢ tego
wiadcy wymusita na Konradzie ponowng reorientacj¢ polityczna. Prawdopo-
dobnie w tej sprawie udat si¢ na Slask. W kregu bliskich Koéciotowi lubuskiemu
duchownych wroctawskich odbywat spotkania. 2 kwietnia 1296 r. widzimy go
w Nysie u boku ordynariusza wroclawskiego Jana Romki w otoczeniu kanoni-
kéw kapituly lubuskiej: Jana proboszcza z Zigbic, Herberta, Jana proboszcza
ze Slizowa i Jakuba z Paczkowa™, ktéry w pézniejszym czasie na dworze bi-
skupa wroctawskiego wystepowal w roli mediatora z ramienia bp. Konrada™.
O dobrych relacjach obu biskupéw $wiadczy takze fake potwierdzenia nadania
Przemysta I1 z 1295 r.” dla Kosciota lubuskiego, dokonany przez Jana Romke
1 stycznia 1298 r.”°

> Colmar Griinhagen, “Aus Bolkos I. Zeit. Kampfbereitschaft gegen Bohmen 1295, Bez-
wingung Breslaus 1296, Zeitschrift des Vereins fiir Geschichte (und Alterthum) Schlesiens
41 (1907), 315; Bronistaw Wlodarski, Polska i Czechy w drugiej potowie XIII i poczgtkach
X1V wicku (1250-1306) (Lwéw: Towarzystwo Naukowe, 1931), 142—43; Jan Dabrowski,
“Dzieje polityczne Slaska w latach 12901402, in Od najdawniejszych czaséw do roku 1400,
vol. 1 of Historia S[q.vka, ed. Stanistaw Kutrzeba (Krakéw: Polska Akademia Umiejetnosci,
1933), 339.

Theiner, Vetera monumenta Poloniae et Lithuaniae, nr 191.

SUB V1, 248-s0.

SUB VI, 289 (13 1 1297), 298 (9 III 1297), 314 (7 VIII 1297), 318 (16 IX 1297), 368 (15 XII
1298),376 (15 I1 1299). Jakub z Paczkowa byt bratem dziedzicznego wéjta w Paczkowie Jana:
SUB VI, 203 (3 VI 1295). Jako duchowny wywodzacy si¢ z ziem nalezacych do Bolka I by¢
moze podejmowat si¢ mediacji w sporze ksigcia $widnickiego z biskupem wroctawskim.
Antoni Gasiorowski and Henryk Kowalewicz, eds., Zawiera dokumenty nr 401-773 z lat
1401-1415, vol. 6 of Kodeks dyplomatyczny Wielkopolski (Warszawa: Pafistwowe Wydaw-
nictwo Naukowe, 1982), nr 49.

SUB VI, 331.

126
127
128

129

130



274 Mieczystaw Kogut

Wspomniane powyzej spory nie przeszkadzaly pézniej bp. Janowi w dobrych
relacjach ze $laskimi ksiagz¢tami, a im nie przeszkadzato by¢ hojnymi i troskli-
wymi o instytuty koscielne. Toczac spér Bolko I $widnicko-jaworski, fundowat
w roku 1292 klasztor cysterséw w Krzeszowie, w ktérym miaty spoczaé jego
zwloki. Biskup Jan poswigcal tam kosciét klasztorny i jego oftarze™. Juz od
1295 r. w doskonalej zgodzie z biskupem zyl Henryk glogowski. To od niego
i kapituty wyjednat ustanowienie kantorii w glogowskiej kolegiacie™. W tymze
roku odbylo si¢ poswigcenie gérnego i dolnego kosciota Swigtego Krzyza na
Wyspie Tumskiej we Wroctawiu'™, wotywnej kolegiaty Henryka I'V. Budowe
katedry wroctawskiej prowadzono w dalszym ciagu, wznoszac obie wieze.

Zakonczenie

U schytku burzliwego XIII w. do rzadéw nad diecezja wroctawska doszedt
Jan Romka, ktéry godnos¢ biskupa osiagnat juz w podesztym w wieku, okoto
6o lat, co, jak na warunki $redniowiecza, byl to moment rzadko spotykany.
Jego elekcja réwniez odbyta si¢ w dos¢ nietypowych okolicznosciach, a byla
rezultatem kompromisu. Po$réd wielu czynnikéw skiadajacych si¢ na awans
Jana Romki w hierarchii koscielnej chyba jednym z najwazniejszych bylo
do$wiadczenie wiernoéci trwania przy Tomaszu II w czasie jego sporu z ksie-
ciem. Wazng rol¢ odegralo tu takze wyksztalcenie prawnicze, ktére utatwito
mu osiagnigcie urzgdu oficjata. O jego dobrym wyksztatceniu i prawniczemu
pragmatyzmowi $wiadczy fake, ze jako pierwszy na Slasku wprowadzit urzad
rodzimego notariusza publicznego™. Jego pontyfikat cechowal si¢ ugodowoscia
i brakiem angazowania si¢ w dziatalno$¢ polityczna. Z analizy zachowanych
zrédet wynika, ze przede wszystkim byt epigonem swego poprzednika zaréwno
do celéw, jak i do metod dziatania. Miat sytuacje o wiele tatwiejsza, bowiem jego
aktywnos¢ koncentrowata si¢ wokét zachowania zdobyczy wielkiego przywileju
z 1290 roku. Poza tym brakowalo przeciwnika na miar¢ Henryka IV, a po nim
ksigzeta zaczeli migdzy sobg toczy¢ spory, ktérych wynikiem bylo ostabienie
dawnej potegi. Wykorzystujac ten fake, biskup zachowywal wyrazng rezerwe
wobec tych zawirowan politycznych, przez co duzo korzystal™. Poswiecat sporo

131

132
133
134
135

Regesten, 173 i 2241. SUB VI, 87.

Regesten, 2359, 2363.

Regesten, 222.

Skupienski, “Miejsce notariatu publicznego,” 73-74.

Silnicki, Dzieje i ustrdj Kosciola katolickiego na Slgsku, 183; Janusz Bieniak, “Znaczenie
polityczne koronacji Przemysta I1,” in Orzef Bialy herb pasistwa polskiego, ed. Kuczynski



Wroctawski biskup Jan Il Romka (+1301). Epigon czy odwazny reformator? 275

czasu na regulacje kwestii majatkowych biskupstwa wroctawskiego™, na tago-
dzenie sporéw z udziatem $laskiego duchowiefistwa™ i rzetelne wykonywanie
obowiazkéw zwierzchnika diecezji”’. W latach 1293-1296 zauwazamy przy jego
boku nastgpce Henryka z Wierzbnej, co mogtoby $wiadczy¢ o pragmatyzmie
i dalekosieznym spojrzeniu™. Biskup Jan Romka nalezal do grona tych trzy-
nastowiecznych biskupéw wroclawskich, ktérzy starali si¢, aby duchowienstwo
diecezjalne bylo jak najlepiej wyksztalcone. Dowodzi o tym informacja zawarta
w dokumencie jego nastgpcy Henryka z Wierzbnej z 31 XII 1308 roku. Wspo-
mnial w nim, ze odziedziczyt po swoich poprzednikach bogata biblioteke, na
ktérg sktadaty sie prace z zakresu gramatyki, logiki i medycyny'*’. Romka dbal
takze o podniesienie edukacji mlodziezy mieszczanskiej zdobywajacej wiedze
w szkole przy kosciele $w. Elzbiety, dla ktérej udostepnial ksiegozbiér szkoty
katedralnej™.

Biskup Jan Romka zmart w listopadzie 1301 roku'®. Wraz z jego $miercia
zamyka si¢ burzliwa epoka w dziejach kraju i diecezji. Jego nastg¢pca, cho¢ bedzie
kontynuatorem doby minionej, to jednak réznej. Wiek XIII diecezjalnej historii
posiada pod wieloma wzgledami swoje wlasne oblicze. Nastepne stulecie to
zamkniecie olbrzymiego procesu i stworzenie udzielnego ksigstwa i ksiazecego
stanowiska dla wroctawskich biskupéw. Od tej chwili z urz¢du biskup poddany
jest wiadcy wroctawskiemu, ale posiadany tytut z ksiestwa czyni go réwnym.

Bibliografia

Abraham, Wadystaw. Studia krytyczne do dziejow sredniowiecznych synodéw prowincjonalnych
Kosciota polskiego. Studia i Materialy do Historii Ustawodawstwa Synodalnego w Polsce s.
Krakéw: Akademia Umiejetnoscei, 1917.

Stefan Krzysztof (Warszawa: DiG, 1996), 46; Jurck, “Przygotowania do koronacji Prze-
mysta IL,” 178—79.
SUB V1, 87, 89, 116, 137, 153, 190, 196, 202, 206, 225, 226, 251, 262, 289, 291, 298, 331, 358,
361, 368, 376, 389, 395, 407, 410, 413, 424, 427, 436, 438, 442, 445, 450; Regesten, 2623,
2660.
SUB V1, 7o, 136, 181, 193, 208, 219, 253, 265, 267, 271, 315, 318, 332, 338, 351, 406, 430, 431,
432; Regesten, 2651.
SUB VI, 65, 88, 99, 142, 200, 221, 248-50, 264, 288, 371, 396, 416, 451, 456, 457; Regesten,
2620, 2631, 2632, 2633—34, 2635—37, 2638.
SUB VI, 87 (22 [ 1293), 262 (1 VI 1296).
Regesten, 3022.
SUBYV, 122 (26 VI 1293).
Regesten, 15, 16.

136

137

138

139
140
141

142



276 Mieczystaw Kogut

Biclowski, August, ed. “Nagrobkach ksiazat polskich.” In Monumenta Poloniae Historica,
3:710-14. Lwéw: Akademia Umiejetnosci, 1878.

Bielowski, August, ed. “Rocznik cystersow henrykowskich 970-1410." In Monumenta Poloniae
Historica, 3:699—704. Lwéw: Akademia Umiejetnosci, 1878.

Biclowski, August, ed. “Rocznik krzeszowski wickszy.” In Monumenta Poloniae Historica,
vol. 3. Lwéw: Akademia Umiejetnosci, 1878.

Biclowski, August, ed. “Rocznik Traski.” In Monumenta Poloniae Historica, vol. 2. Lwéw:
Akademia Umiejetnosci, 1872.

Bieniak, Janusz. “Heraldyka polska przed Dlugoszem. Uwagi problemowe.” In Polskie rycerstwo
Sredniowieczne: Wybdr pism, Bieniak, Janusz, 166-208. Krakéw: Towarzystwo Naukowe
,Societas Vistulana”, 2002.

Bieniak, Janusz. “Wielkopolska, Kujawy, ziemie teczycka i sieradzka: wobec problemu zjedno-
czenia panistwowego w latach 1300-1306.” Roczniki Towarzystwa Naukowego w Toruniu
74, no. 2 (1969), ss. 34 4.

Bieniak, Janusz. “Znaczenie polityczne koronacji Przemysta I1.” In Orzef Bialy herb paristwa
polskiego, edited by Kuczyriski Stefan Krzysztof, 33-52. Warszawa: DiG, 1996.

Blaschke, Julius. Geschichte der Stadt Glogau und des Gloganer Landes. Glogau: Verlag der
Buchhandlung Hellmann, 1913.

Chutkowski, Janusz. Dzieje Glogowa. 2nd ed. Vol. 1. Legnica: Towarzystwo Przyjaciét Nauk,
1991.

Dabrowski, Jan. “Dzieje polityczne Slaska w latach 1290-1402.” In Od najdawniejszych czaséw
do roku 1400.Vol. 1 of Historia Slgska, edited by Stanistaw Kutrzeba, 327-562. Krakéw:
Polska Akademia Umiejetnosci, 1933.

Deptuta, Czestaw. “Filip biskup Fermo.” In Encyklopedia katolicka, s:199—200. Lublin: To-
warzystwo Naukowe KUL, 1989.

Dtugosz, Jan. Catalogus archiepiscoporum Gnesnensium, Catalogus episcoporum Cracoviensium,
Series episcoporum Plocesium, Camlogus episcoporum Posnaniensium, Camlogus episcopo-
rum Wiladislaviensium, Catalogus episcoporum Whatislaviensium. Ed. Ignacy Polkowski
and Zegota Pauli. Vol. 1 of loannis Dlugossii Senioris Canonici Cracoviensis Opera omnia,
edited by Aleksander Przezdziecki. Krakéw, 1887.

Gasiorowski, Antoni, and Henryk Kowalewicz, eds. Zawiera dokumenty nr 401-773 z lar
1401-1415. Vol. 6 of Kodeks dyplomatyczny Wielkopolski. Warszawa: Panstwowe Wydaw-
nictwo Naukowe, 1982.

Gerlic, Henryk. Kapituta glogowska w dobie piastowskiej i jagielloriskiej (r120-1526). Gliwice:
Wydawnictwo NOTA, 1993.

Golab, Kazimierz. “Biskup Filip z Fermo i jego statuty legackie z 1279 1.” Roczniki Historyczne
26 (1960): 255—64.

Grodecki, Roman. “Dzieje polityczne Slaska do roku 1290.” In Od najdawniejszych czaséw
do roku 1400. Vol. 1 of Historia Slgska, edited by Stanistaw Kutrzeba, 155-326. Krakéw:
Polska Akademia Umiejetnosci, 1933.

Griinhagen, Colmar. “Aus Bolkos I. Zeit. Kampfbereitschaft gegen Bohmen 1295, Bezwin-
gung Breslaus 1296.” Zeitschrift des Vereins fiir Geschichte (und Alterthum) Schlesiens 41

(1907): 311-35.



Wroctawski biskup Jan Il Romka (+1301). Epigon czy odwazny reformator? 277

Griinhagen, Colmar, ed. Bis zum Jabre 1300. Vol. 3 of Regesten zur schlesischen Geschichte.
Namens des Vereins fiir Geschichte und Alterthum Schlesiens. Codex Diplomaticus Silesiae 7.
Breslau: Josef Max, 1886.

Griinhagen, Colmar. “Thomas IL., Bischof von Breslau 1270-1292.” In Allgemeine Deutsche
Biographie, 38:69—71. Leipzig: Duncker et Humblot, 1894.

Griinhagen, Colmar, and Konrad Wutke, eds. Regesten zur schlesischen Geschichte 1301-1315.
Codex Diplomaticus Silesiae 16. Breslau: Josef Max, 1892.

Gumowski, Marian. “Pieczecie $laskie do konica XIV wicku.” In Od najdawniejszych czaséw do
roku 1400.Vol. 3 of Historia Slgska, edited by Whadystaw Semkowicz, 247-440. Krakéw:
Polska Akademia Umicjetnosci, 1936.

Heyne, Johann. Dokumentirte Geschichte des Bisthums und Hochstiftes Breslaun. Vol. 1. Breslau:
W. G. Korn, 1868.

Hube, Romuald de. Antiquissimae constitutiones synodales provincie Gneznensis maxima ex
parte nunc primum e codicibus manu scriptis typis mandatae. Petropoli: Typis II Sectionis
Cancellariae Imperatoris, 1856.

Irgang, Winfried. “Heinrich IV. und die Kirche.” In Slgsk w czasach Henryka IV Prawego,
edited by Krzysztof Wachowski, 31-37. Wroctaw: Uniwersytet Wroctawski, 200s.

Irgang, Winfried. “Die Jugendjahre Herzog Heinrichs IV. von Schlesien (t1290).” Zeitschrift
fiir Ostforschung 35 (1986): 321-4s.

Irgang, Winfried, ed. Schlesisches Urkundenbuch. Vol. 3. Koln: Béhlau, 1984.

Irgang, Winfried, ed. Schlesisches Urkundenbuch. Vol. 4. Koln: Bohlau, 1988.

Irgang, Winfried, ed. Schlesisches Urkundenbuch. Vol. s. Koln: Bohlau, 1993.

Irgang, Winfried, ed. Schlesisches Urkundenbuch. Vol. 6. Koln: Bshlau, 1998.

Irgang, Winfried. “Zur Kirchenpolitik der schlesischen Piasten im 13. Jahrhundert.” Zestschrift
fiir Ostforschung 27, no. 2 (1978): 221-40. https://doi.org/10.25627/19782723712.

Jasiniski, Kazimierz. Piastowie Swidniccy, Zigbiccy, Glogowscy, Zagasscy o Olesniccy. Vol. 2 of
Rodowdd Piastéw slgskich. Wroctaw: Zaklad Narodowy im. Ossolinskich, 1975.

Jasiriski, Kazimierz. Piastowie wroctawscy i legnicko-brzescy. Vol. 1 of Rodowdd Piastéw slgskich.
Wroctaw: Zakltad Narodowy im. Ossoliniskich, 1973.

Jerzak, Norbert. Wielki spor biskupa Tomasza I z ksigciem Henrykiem IV Probusem o na-
lezne kosciotowi prawa w latach 1272-1287. Wroctaw: Papieski Wydzial Teologiczny we
Wroclawiu, 2022.

Jurek, Tomasz. Dziedzic Krélestwa Polskiego: Ksigze glogowski Henryk (1272-1309). Poznari:
Wydawnictwo Poznanskiego Towarzystwa Przyjaciét Nauk, 1993.

Jurek, Tomasz. “Ksigstwo glogowskie pod rzadami synéw Konrada I (1273-1290).” Sobdtka
42 (1987): 395-410.

Jurek, Tomasz. “Przygotowania do koronacji Przemysta I1.” In Przemyst I1: odnowienie Krd-
lestwa Polskiego, edited by Jadwiga Krzyzaniakowa, 167-80. Poznan: Instytut Historii
UAM, 1997.

Kaczmarek, Michal. “Henryk z Wierzbna i Przectaw z Pogorzeli — biskupi ordynariusze czasu
przetomu.” In Ludzie slgskiego Kosciola katolickiego, edited by Krystyn Matwijowski,
15—20. Wroclaw: Wydawnictwo Uniwersytetu Wroctawskiego, 1994.

Kogut, Mieczystaw. Ksigze Wiadystaw (1237-1270) arcybiskup Salzburga administrator apo-
stolski we Wroctawiu. Wroctaw: Papieski Wydzial Teologiczny, 2017.



278 Mieczystaw Kogut

Liske, Franciszek Ksawery, ed. “Katalogi arcybiskupéw gnieznienskich.” In Monumenta
Poloniae Historica, vol. 3. Lwow: Polska Akademia Umiejetnosci, 1877.

ELowmiariski, Henryk. Poczgrki Polski: Polityczne i spoteczne procesy ksztattowanie si¢ narodu do
poczathu wicku XIV.Vol. 6, bk. 2. Warszawa: Panstwowe Wydawnictwo Naukowe, 198s.

Maciejewski, Jacek. “Czas i okolicznosci objecia rzadéw przez biskupa krakowskiego Jana
Muskate.” Studia Historyczne 43, no. 2 (2000): 315-26.

Maciejewski, Jacek. “Per totam terram equitando...’. Z badan nad itinerarium biskupéw wloc-
tawskich w $redniowieczu. Cz. 1. Do poczatku X1V wieku.” Nasza Przeszlosé 9o (1998):
57-93. https://doi.org/10.52204/np.1998.90.57-93.

Macicjewski, Jacek. “Pochodzenie i kariera biskupa lubuskiego Wilhelma I z Nysy (1252-1273).”
Roczniki Historyczne 68 (2002): 85—95.

Maciejowski, Maciej. “Droga Jana Romki do biskupstwa wroctawskiego.” Studia z Dziejow
Sredniowiecza: Mieszczanie, wasale, zakonnicy 10 (2004): 97-125.

Maciejowski, Maciej. Orientacje polityczne biskupdw metropolii gnieznieriskiej 1283—1320.
Krakéw: Avalon, 2007.

Maciejowski, Maciej. “Polityczne i koscielne tio synodu wroctawskiego w1290 1. Studia
z Dziejow Sredniowiecza: Kaci, Swigci, templﬂrimze 14 (2008): 205-13.

Mandziuk, Jozef. Sredniowiecze: (do 1417 roku). Vol. 1, bk. 1 of Historia Kosciota katolickiego
na Slqsku, 2nd ed. Warszawa: Oficyna Wydawniczo-Poligraficzna ,,Adam”, 2010.

Markgraf, Hermann, and Johann Wilhelm Schulte, eds. Liber Fundationis Episcopatus Vra-
tislaviensis. Codex Diplomaticus Silesiac 14. Breslau: Josef Max, 1889.

Montbach, Mortimer de. Statuta synodalia dioecesana Sanctae Ecclesiae Wryatislaviensis. 2. ed.,
Wratislaviae: Nischkowsky, 18ss.

Mrozowicz, Wojciech. “Die mittelalterliche Geschichtsschreibung in Schlesien: Stand und
Bediirfnisse im Bereich der Quelleneditionen.” In Die Geschichtsschreibung in Mitteleuropa:
Projekte und Forschungsprobleme, edited by Jarostaw Wenta, 203-27. Torun: Wydawnictwo
Uniwersytetu Mikotaja Kopernika, 1999.

Mularezyk, Jerzy. “Wiadystaw ksigze Slaska, arcybiskup Salzburga (1237-1270).” Slgski La-
birynt Krajoznawczy 6 (1994): 27-39.

Nowakowski, Tomasz. Matopolska elita wiadzy wobec rywalizacji o tron krakowski w latach
1288-1306. 2nd ed. Bydgoszcz: Wydawnictwo Uczelniane WSP, 1993.

Pawlaczyk, Anna, ed. “Rocznik kapituty poznanskiej.” Kronika Miasta Poznania 2 (1995): 98.

Pfitzner, Josef. Bis zum Beginne der bohmischen Herrschaft. Vol. 1 of Besiedlungs-, Verfassungs-
und Verwaltungsgeschichte des Breslauer Bistumslandes. Reichenberg i.B., 1926.

Pietras, Tomasz. ,, Krwawy wilk z pastoratem™ Biskup krakowski Jan zwany Muskatg. War-
szawa: Semper, 200I.

Rodziewicz, Andrzej. “O dacie elekeji Jana Muskaty na biskupstwo krakowskie.” In Po/ska,
Prusy, Rus, edited by Blazej Sliwinski, 129—36. Gdanskie Studia z Dziejow Sredniowie-
cza 2. Gdansk, 1995.

Samulski, Robert. Untersuchungen iiber die persinliche Zusammensetzung des Breslauer Dombka-
pitels im Mittelalter bis zum Tode des Bischofs Nanker (1341). Vol. 1. Weimar: Bohlau, 1940.

Sawicki, Jakub. Synody diecezji wroctawskiej i ich statuty. Vol. 10 of Concilia Poloniae: Zrédia
i studia krytyczne. Wroclaw: Zakltad Narodowy im. Ossolinskich, 1963.

Semkowicz, Aleksander. Krytyczny rozbidr Dziejéw polskich Jana Diugosza (do roku 1384).
Krakéw: Akademia Umiejetnosci, 1887.



Wroctawski biskup Jan Il Romka (11301). Epigon czy odwazny reformator? 279

»

Semkowicz, Whadystaw. “Nieznany testament Tomasza II biskupa wroctawskiego (1270-1292)
Collectanea Theologica 17, nos. 1-2 (1936): 263-72.

Seppelt, Franz Xaver. “Die Anfinge der Wahlkapitulationen der Breslauer Bischofe.” Zeizschrift
des Vereins fiir Geschichte Schlesiens 49 (1915): 192—222.

Silnicki, Tadeusz. Dzieje i ustrdj Kosciola katolickiego na Slgsku do kosica w. XIV. Warszawa:
Wydawnictwo ,,Pax’, 1953.

Silnicki, Tadeusz. “Rola dziejowa Kosciota polskiego na Slqsku w wiekach XI-XIIL.” In
Z dziejéw Kosciota w Polsce, Silnicki, Tadeusz, 201-s0. Warszawa: Instytut Wydawniczy
»Pax”, 1960.

Silnicki, Tadeusz, and Kazimierz Golab. Areybiskup Jakub Swinka i jego epoka. Warszawa:
Instytut Wydawniczy ,,Pax”, 1956.

Skupieriski, Krzysztof. “Miejsce notariatu publicznego wsréd $rodkéw realizacji programu
politycznego arcybiskupa Jakuba Swinki.” Kwartalnik Historyczny (Warszawa) 96, nos.
3/4 (1989): 63—84. htep://rcin.org.pl/dlibra/publication/edition/ss11.

Stelmach, Roman. “Dokumenty i kancelaria ksiecia $laskiego Wiadystawa, arcybiskupa salz-
burskiego.” Acta Universitatis Wratislaviensis — Historia 106 (1993): 65—81.

Stenzel, Gustav Adolf, ed. Urkunden zur Geschichte des Bisthums Breslau im Mittelalter.
Breslau: Josef Max, 185 4.

Sutkowska-Kurasiowa, Irena, and Stanistaw Kuras, eds. 1342-1378. Vol. 2 of Bullarium Polo-
niae. Romae: Ecole Francaise de Rome, 198s.

Swiczawski, Aleksander. Przemyst — krdl Polski. Warszawa: DiG, 2006.

Szymariski, Jozef. “Czy kanoniczna elekcja biskupa w Polsce w pierwszej potowie XIII w. byta
wolna?” In Kultura sredniowieczna i staropolska, edited by Danuta Gawinowa, 615-23.
Warszawa: Paiistwowe Wydawnictwo Naukowe, 1991.

Theiner, Augustin, ed. Vetera monumenta Poloniae et Lithuaniae. Vol. 1. Romae: Typis Va-
ticanis, 1860.

Tymieniecki, Kazimierz. “Jakub Swinka.” In Polski stownik biograficzny, edited by Wladystaw
Konopczyniski, 10:347-49. Wroctaw: Zaktad Narodowy im. Ossolinskich, 1990.

Tymieniecki, Kazimierz. “Odnowienie dawnego Krélestwa polskiego.” Kwartalnik Historyczny
34 (1920): 30-87.

Wattenbach, Wilhelm. “Necrologium des Stifts Heinrichau. 2. Necrologium des Stifts Kamenz.”
Zeitschrift des Vereins fiir Geschichte und Altertumskunde Schlesiens 4 (1862): 278-337.

Weclewski, Zygmunt, ed. “Kronika ksiazat polskich.” In Monumenta Poloniae Historica,
3:423—578. Lwéw: Akademia Umiejetnosci, 1878.

Wtodarski, Bronistaw. Polska i Czechy w drugiej potowie XIII i poczgthkach XIV wieku
(1250-1306). Lwéw: Towarzystwo Naukowe, 1931.

Wojciechowski, Zygmunt. “Ustréj polityczny Slaska.” In Od najdawniejszych czaséw do roku
1400. Vol. 1 of Historia Slgska, edited by Stanistaw Kutrzeba, s63-804. Krakéw: Polska
Akademia Umiejetnosci, 1933.

Zaccagnini, Guido, ed. Chartularium Studii Bononiensis. Vol. 7. Bologna: Presso I'Istituto
per la storia dell’Universita di Bologna, 1923.

Zaccagnini, Guido, ed. Chartularium Studii Bononiensis. Vol. 8. Bologna: Presso 'Istituto
per la storia dell’Universita di Bologna, 1927.

Zaccagnini, Guido, ed. Chartularium Studii Bononiensis. Vol. 11. Bologna: Presso I'Istituto
per la storia dell’Universita di Bologna, 1937.



280 Mieczystaw Kogut

Zachorowski, Stanistaw. Rozwdj i ustrdj kapitul polskich w wiekach srednich. Krakéw: Aka-
demia Umiejetnosci, 1912.

Zachorowski, Stanistaw. “Wiek XIII i panowanie Wiadystawa Eokietka.” In Do roku 1333.
Vol. 1 of Dzieje Polski sredniowiecznej, edited by Jerzy Wyrozumski, 195—410. Krakéw:
Towarzystwo Autoréw i Wydawcéw Prac Naukowych ,Universitas”; ,,Platan”, 1995s.

Zerelik, Roscistaw. “Dokumenty i kancelaria Konrada II Garbatego, ksi¢cia zaganskiego.”
Acta Universitatis Wratislaviensis: Historia 69 (1989): 33—72.

MieczystAwW KOGUT (KS. PROF. DR HAB.) — profesor nauk teologicznych w zakresie
historii Ko$ciola; wyktadowca historii Ko$ciola w Polsce na Papieskim Wydziale Teologicznym
we Wroctawiu (PWT), gdzie prowadzi réwniez ¢wiczenia z historii Kosciofa oraz semina-
rium naukowe; dyrektor Instytutu Historii Ko$ciota i Teologii Pastoralnej PWT; od 2004 1.
czlonek Komisji Naukowej ds. Najnowszej Historii Archidiecezji Wroctawskiej (IPN). Do
jego gltéwnych zainteresowari naukowych nalezq dzieje duszpasterstwa parafialnego, zycie
religijne wiernych w archidiecezji wroctawskiej oraz dzieje Koéciota w $redniowieczu. Jest
autorem m.in. monografii Duszpasterstwo parafialne w archiprezbiteracie Kqty Wroclawskie
w latach 1738-1945 (Wroctaw 2007).



Wroctawski Przeglad Teologiczny

Bo | Wyoziat 33 (2025) 1, 281-312 WROCLAWSKI
TEOLOGICZNY wroctaw Theological Review x ’?ERéEgI(-SI.}gZNY

DOI: 10.52097/wpt.8836

Rafat Michaelis

Papieski Wydziat Teologiczny we Wroctawiu, Polska
ks.rafal92@gmail.com
ORCID: 0009-0008-5251-1626

Ksigdz Aleksander Zienkiewicz jako rektor
Arcybiskupiego Wyzszego Seminarium
Duchownego we Wroctawiu. Lata 1953-1958

Rev. Aleksander Zienkiewicz as Rector of the Archdiocesan Higher
Seminary in Wroctaw between the years 1953-1958

ABSTRACT: The Stalinist era was a particularly painful experience for the Church in Po-
land. Dozens of priests were murdered and hundreds were imprisoned, including Primate
Stefan Wyszyniski. The activities of the Church were restricted in all areas, and Catholics
were deprived of their civil liberties. The situation was no different in the Apostolic
Administration of Lower Silesia. Difficult times required an unconventional approach
in dealing with state authorities and in managing church institutions. This article aims
then to present the life and work of Rev. Aleksander Zienkiewicz as the second Rector of
the Archdiocesan Higher Seminary in Wroctaw between the years 1953-1958. The author
used materials, collected between 2013 and 2016, from the archives of the Archdiocese of
Wroclaw, available studies, and previously unpublished memoirs of Zienkiewicz’s semi-
nary students. The article discusses the circumstances of Rev. Zienkiewicz’s appointment
to the office of rector, his relations with the governors of the Archdiocese of Wroclaw
(Rev. Kazimierz Lagosz and Bishop Bolestaw Kominek), moderators and professors at
the Higher Seminary in Wroctaw, the organization of the activities of seminary students
as well as their intellectual and spiritual formation. The last part presents issues related
to physical work the seminary students had to undertake and its significance for their
spiritual formation. The summary shows the influence of Rev. Aleksander Zienkiewicz on
the activities of this Higher Seminary. This paper was intended to emphasize Rev. Zienk-
iewicz’s role in the education of priests who became social activists, engaged not only
in their pastoral ministry in the Archdiocese of Wroclaw, but also in promoting social
life in the parish. By highlighting the key role of Rev. Aleksander Zienkiewicz in the
management of the Higher Seminary in Wroctaw after World War II, the article offers
aunique insight into this lesser-known part of the history of the Church in Lower Silesia.

KEywoRDS: Aleksander Zienkiewicz, Archdiocese of Wroctaw, Higher Seminary in
Wroctaw, Kazimierz Lagosz, Bolestaw Kominek, state authorities, rector, formation

Licencje Creative Commons BY-SA 4.0 © Papieski Wydziat Teologiczny we Wroctawiu
— BY SA



282 Rafat Michaelis

ABSTRAKT: Czasy stalinowskie byly szczegélnie bolesnym do$wiadczeniem dla Kos-
ciota w Polsce. Zamordowano kilkudziesieciu kaptandw, kilkuset uwieziono, wlacznie
z prymasem Wyszynskim. Ograniczano dziatalnos¢ Kosciota na wszystkich ptaszczy-
znach, pozbawiono katolikéw swobdd obywatelskich. Nie inaczej byto w Administracji
Apostolskiej Dolnego Slaska. Trudne czasy wymagaly nieszablonowego podejscia w kon-
taktach z wladzami panstwowymi oraz w zarzadzaniu instytucjami koscielnymi. Celem
artykulu jest ukazanie zycia i dziatalnoci ks. Aleksandra Zienkiewicza jako drugiego
rektora Arcybiskupiego Wyzszego Seminarium Duchownego we Wroclawiu w latach
1953-1958. Autor wykorzystal materialy zawarte w aktach Archiwum Archidiecezjal-
nego we Wroclawiu, dostgpne opracowania oraz niepublikowane dotad wspomnienia
klerykéw-wychowankdw ks. Zienkiewicza, ktore zebral w latach 2013-2016. W artykule
oméwione zostaly okoliczno$ci nominacji ks. Zienkiewicza na urzad rektora, jego relacje
z rzadcami archidiecezji wroctawskiej ks. Kazimierzem Lagoszem i bp. Bolestawem Ko-
minkiem, moderatorami i profesorami wroclawskiego seminarium, kwestie organizacji
zaje¢ alumnéw i porzadku ich formacji intelektualnej oraz duchowej. W ostatniej czesci
przedstawiono zagadnienie pracy fizycznej alumnéw i jej znaczenie dla ich formacji du-
chowej. W podsumowaniu ukazano wptyw ks. Zienkiewicza na dziatalnos¢ tej uczelni.
W pracy zaakcentowano jego role w wychowaniu kaptanéw-spotecznikéw, ktérzy poza
praca duszpasterskg w archidiecezji wroctawskiej animowali réwniez zycie spoleczne
skoncentrowane wokol parafii. Artykul, ukazujac kluczowa role ks. Zienkiewicza
w kierowaniu wroctawskim seminarium po II wojnie $wiatowej, co dotad nie docze-
kalo si¢ opracowania, pozwala lepiej poznad t¢ cz¢$¢ historii dolnoslaskiego Kosciota.
Stowa KLUCZOWE: Aleksander Zienkiewicz, archidiecezja wroctawska, seminarium
duchowne we Wroctawiu, Kazimierz Lagosz, Bolestaw Kominek, wladze pafistwowe,
rektor, formacja

K siadz Aleksander Zienkiewicz' zastynal na niwie Kosciola wroctawskiego
jako preznie dziatajacy duszpasterz mlodziezy akademickiej, duchowy

Aleksander Zienkiewicz, ur. 12 VIII 1910 r. w Lembdwece, w latach 1920-1926 uczyt si¢
w szkole podstawowej w Dunitowiczach, nauke¢ kontynuowal w Gimnazjum Biskupim
w Drohiczynie, gdzie w 1931 r. zdal egzamin dojrzato$ci. W latach 1931-1938 studiowat
w Wyzszym Seminarium Duchownym Diecezji Piniskiej. Swigcenia kaplariskie przyjat 3 TV
1938 roku. Jako kaptan petnit funkeje asystenta Akeji Katolickiej, sekretarza bp. Kazimierza
Bukraby. W 1939 r. zostal mianowany rektorem ko$ciola farnego w Nowogrddku i kape-
lanem si6str nazaretanek, pézniejszych meczennic. Petnil funkcje dziekana i wikariusza
generalnego pétnocnej czesei diecezji pinskiej. W 1946 r. zostal wysiedlony do Gorzowa
Wielkopolskiego, nastepnie do Sycowa. W sierpnia 1947 r. zostal przeniesiony do Wroctawia,
gdzie pracowat jako prefekt I Liceum i Liceum Pedagogicznego. W latach 1953-1958 byt
rektorem seminarium duchownego we Wroctawiu, a od 1958 r. — duszpasterzem akade-
mickim i twércg Centralnego O$rodka Duszpasterstwa Akademickiego we Wroctawiu.
Duszpasterstwem mlodziezy zajmowal si¢ do 1994 roku. Zmarl 21 XI 1995 roku. Zob.
Jozef Mandziuk, Stownik ksi¢zy pisarzy archidiecezji wroclawskiej: 1945—1992 (Warszawa:
Wydawnictwo Akademii Teologii Katolickicj, 1997), 380.



Ksiadz Aleksander Zienkiewicz jako rektor... 283

opiekun inteligencji wroctawskiej oraz twérca Centralnego Osrodka Duszpaster-
stwa Akademickiego we Wroclawiu. Jako drugi powojenny rektor seminarium
wywarl réwniez znaczacy wplyw na formacje alumnéw i ksztalt samej instytucji.

Powstalo wiele publikagji i artykutéw dotyczacych zaréwno biografii ks. Zien-
kiewicza, jak tez jego dorobku duszpasterskiego i naukowego. Wiekszos¢ tych
opracowan koncentruje si¢ na dziatalnosci duszpasterskiej wéréd mlodziezy’,
nie dysponujemy jednak szerszym opracowaniem dotyczacym jego wktadu
w istnienie i dzialalno$¢ seminarium duchownego we Wroctawiu. Celem ni-
niejszego artykutu jest wypelnienie tej luki i odpowiedZ na pytania: jakim byt
rektorem? Jak wygladaly jego relacje z wltadzami ko$cielnymi i paristwowymi?
Jaki byt jego wkiad w proces formacji alumnéw?

Artykut opiera si¢ na dotychczasowych opracowaniach, materiatach Archi-
wum Archidiecezjalnego we Wroctawiu oraz Kronice Seminarium Duchownego
we Wroctawiu. Wykorzystano takze niepublikowane zapisy rozméw i ankiety
dotyczace wspomnieni o wroctawskim rektorze, jakie autor przeprowadzit wéréd
jego wychowankéw — éwezesnych klerykéw. W niniejszej pracy postuzono sie
metoda historyczno-krytyczng. W pierwszej cze¢sci przedstawiono kontekst
koscielny i polityczny nominacji ks. Zienkiewicza na stanowisko rektora se-
minarium duchownego we Wroctawiu. W nast¢pnej zarysowano wspétprace
rektora z rzadcami diecezji: ks. Kazimierzem Lagoszem i bp. Bolestawem
Kominkiem. Kolejne dwa paragrafy po$wigcono wspétpracy rektora z mode-
ratorami i profesorami seminarium duchownego. Paragraf piaty dotyczy staran
rektora o formacje¢ duchowa i naukowa alumnéw, a ostatni — prac fizycznych
wykonywanych przez alumnéw seminarium.

Nominacja na rektora
Wyzszego Seminarium Duchownego w 1953 roku

Nominacja ks. A. Zienkiewicza na stanowisko rektora Arcybiskupiego Wyzsze-
go Seminarium Duchownego we Wroctawiu zbiegla si¢ z trudng dla Kosciota
wroclawskiego sytuacja narzucenia przez wladze panstwowe wikariusza kapi-
tulnego ks. Kazimierza Lagosza’. Rzadca archidiecezji wroctawskiej powierzyt

2 Zob.Jézef Swastek, Stuga Bozy ks. Aleksander Zienkiewicz , Wujek”: Patron wychowawcéw

i mlodziezy zagrozonej dyktaturg relatywizmu (Krakéw: Bratni Zew, 2013); publikacja
przygotowana na rozpoczecie procesu beatyfikacyjnego prezentuje calo$¢ zycia i dziatal-
nosci Aleksandra Zienkiewicza.

Ks. Kazimierz Lagosz, ur. 29 11 1888 r. w Krosnie, $wigcenia kaptaniskie przyjat 2 VI 1911 1.
we Lwowie. Od maja 1945 r. byl archiprezbiterem wroctawskim i proboszczem parafii



284 Rafat Michaelis

ks. Zienkiewiczowi funkeje petnigcego obowiazki rektora seminarium duchow-
nego we Wroctawiu 18 XI 1953 roku®. Nominacja nie byla jednak mozliwa bez
akceptacji Wojewddzkiej Rady Narodowej. Dopiero rok po desygnacji wladze
panstwowe wydaly zgode na objecie urzedu przetozonego seminarium duchow-
nego przez ks. Zienkiewicza’.

Walory osobowe i do$wiadczenie w pracy z mtodzieza czynily go odpo-
wiednim kandydatem na to stanowisko. Jego praca w diecezji pinskiej, a po
przesiedleniu w Sycowie i we Wroctawiu dala pozytywne rezultaty. Jako pre-
feke i katecheta w I Gimnazjum we Wroctawiu, I Liceum Ogélnoksztalcacym
i Liceum Pedagogicznym we Wroctawiu oraz duszpasterz mlodziezy i rektor
nizszego seminarium w Zaganiu dal si¢ pozna¢ jako kaptan $wietobliwy i ma-
dry®. Z relacji $wiadkéw wynika, iz ks. Lagosz oswiadczyt ks. Zienkiewiczowi,
Ze sam nie cieszy si¢ zaufaniem ksiezy, dlatego rektor musi by¢ bez zarzutu'.
W pi$mie nominacyjnym rzadca diecezji napisal:

Z radoscia i petnym zadowoleniem stwierdzamy, ze dotychczasowa praca Ksiedza
na stanowisku prefekta w seminarium duchownym data pozytywne rezultaty. Na
wszystkich odcinkach zycia alumnoéw dat sie odczuc roztropnoscia i gorliwoscia
kreowany wptyw Przewielebnosci Waszej, szczegélnie zas stosunek osobisty do
alumnoéw byt wtasciwy i nacechowany ojcowska Zyczliwoécias.

15 lipca 1953 r. ks. Zienkiewicz w obecnosci ks. Nestora Szukalskiego i ks. Jaro-
stawa Chomickiego™ objal protokolarnie urzad rektora oraz zarzad nad catoscia

$w. Bonifacego, a w latach 1951-1956 wikariuszem kapitulnym wroctawskim. Nalezal do ru-
chu ,ksi¢zy patriotéw”. Zmart 20 IX 1961 r. w Warszawie. Zob. Teczki personalne zmartych
kaplanéw, Kazimierz Lagosz. b.p., Archiwum Archidiecezji Wroclawskicj (dalej: AAWT).
Swastek, Stuga Bozy ks. Aleksander Zienkiewicz, 36.

Marian Biskup, “Ksiadz rektor Aleksander Zienkiewicz — wychowawca mlodziezy du-
chownej,” in Ksigdz Aleksander Zienkiewicz — sylwetka duchowa, ed. Maria Lubieniecka
and Jadwiga Wartalska (Krakéw: Bratni Zew, 2006), 62.

Jozef Pucitowski, “Jeszcze o Wujku,” Nowe Zycie 6, no. 15 (1988),10 i 14.

Ankieta IV, ksiadz Stanistaw, ur. 1930 roku, relacja z dnia 23 pazdziernika 2013 roku,
archiwum autora.

Swastek, Stuga Bozy ks. Aleksander Zienkiewicz, 36-37.

Ks. Nestor Szukalski, ur. 1884 r., kaptan diecezji Iwowskiej, proboszcz parafii $w. Stani-
stawa i $w. Doroty we Wroctawiu, wikariusz generalny archidiecezji wroctawskiej; zm.
w 1954 roku. Zob. Teczki personalne zmartych kaptanéw, Nestor Szukalski. b.p., AAWT.
Ks. Jarostaw Chomicki, w 1946 r. przybyt na Dolny Slask do Jaworzyny Slaskiej, od 1962 .
byt proboszczem parafii Bozego Ciata we Wroctawiu oraz radeg kurii wroctawskiej. Zob.

Teczki personalne zmartych kaptanéw, Jarostaw Chomicki. b.p., AAWT.

10



Ksiadz Aleksander Zienkiewicz jako rektor... 285

débr materialnych nalezacych do seminarium duchownego we Wroctawiu'. Byt
on drugim — po ks. Jézefie Marcinowskim"~ powojennym rektorem.

Ksigdz Zienkiewicz kierowal seminarium w czasach bardzo trudnych dla
Ko$ciota w Polsce, na co mialo wptyw uwigzienie prymasa Polski Stefana
Wyszynskiego oraz niektérych rzadcdw, miedzy innymi prawowitego rzadcy
wroctawskiego ks. Karola Milika®, likwidowanie placéwek edukacyjnych pro-
wadzonych przez zakony, zabdr majatkéw koscielnych, stanowigcych podstawe
utrzymania parafii i innych instytucji, pokazowy proces kurii krakowskiej pod
pretekstem wspdlpracy z obcym wywiadem™. Z caly pewnoscig nietatwa byta
wspOtpraca rektora z ks. Lagoszem, ktérego postawy nie mozna jednoznacznie
oceni¢. Nominacja zbiegla si¢ z zaciekta walka, keéra komunisci podjeli przeciw-
ko Kosciotowi. Ich celem bylo totalne podporzadkowanie instytucji koscielnych
wiadzom panstwowym i ograniczenie jej wpltywu na spoteczenstwo. Te dziata-
nia pociagnety za soba negatywne reperkusje. Stan personalny duchowienstwa
diecezjalnego zmniejszyt sic o ponad dwa tysiace, uwi¢ziono siedmiu biskupéw,
a dzieta charytatywne zupetnie zlikwidowano®. Ponadto rozbijano Kosciét od
srodka, tworzac grupy kaptandw zrzeszajacych si¢ w formalnych instytucjach,
np. Zwiazku Bojownikéw o Wolnoé¢ i Demokracje. Ksi¢za ci wywodzili sig ze
srodowisk skonfliktowanych z episkopatem, zwtaszcza z grona dawnych kape-
lanéw Wojska Polskiego™. Istotnym akcentem fali atakéw byt zorganizowany
w grudniu 1951 r. we Wroclawiu zjazd dzialaczy katolickich, w ktérym wzigto
udzial ponad 1,5 tysigca ksiezy tzw. ,,patriotéw”". Czas, w ktérym ks. Zienkie-
wicz obejmowat urzad rektora wroctawskiego seminarium, charakteryzowato

" Stanistaw Turkowski, “Ksiadz Aleksander Zienkiewicz — wychowawca mtodziezy — w mojej

pamicci,” in Ksigdz Aleksander Zienkiewicz, kaptan i wychowawca: Sympozjum w pigrq
roczmicg Smierci, Wroclaw 18~19 listopada 2000 v. Ed. Maria Chomik, Maria Lubieniecka,
and Jadwiga Wartalska (Krakéw: Bratni Zew, 2001), 47.

Ks. Jézef Marcinowski, ur. 1897 r. na Wileniszczyznie, w 1946 r. przybyl do Wroclawia,
gdzie zostal rektorem seminarium duchownego, proboszczem w Niemczy, wikariuszem
generalnym i prepozytem kapituly; zm. w 1980 roku. Zob. Teczki personalne zmartych
kaplanéw, Jézef Marcinowski. b.p., AAWT.

Antoni Dudek and Ryszard Gryz, Komunisci i Kosciét w Polsce (1945-1989) (Krakéw: Znak,
zoog), 66.

Ryszard Terlecki, “Wielki wygnaniec. Metropolita krakowski ksiadz arcybiskup Euge-
niusz Baziak,” in Koscidl w godzinie proby 1945-1989: Nieznane dokumenty i swiadectwa,
ed. Tomasz Balon-Mroczka and Jarostaw Szarek (Krakéw, 2006), 34.

Zygmunt Zieliniski, Koscidt w Polsce 1944—2002 (Radom: Polskie Wydawnictwo Encyklo-
pedyczne, 2003), 62.

Andrzej Nowak, Czas walki z Bogiem, ed. Leszek Sosnowski, Koscidt na Strazy Polskiej
Wolnosci 4 (Krakéw: Biaty Kruk, 2011), 106.

Dudek and Gryz, Komunisci i Koscidf w Polsce, 68.



286 Rafat Michaelis

ogolny ostabienie ducha wsréd kleru, o czym wspominal prymas Wyszynski
w swoich zapiskach. Fala propagandy, ataki, procesy pokazowe tworzyly klimat,
w ktérym dziatania duchownych nie przynosily zamierzonego skucku™.

Kadencja ks. Zienkiewicza na stanowisku rektora to réwniez czas stalej
inwigilacji przez Urzad Bezpieczenstwa. Na skomplikowana dwezesng sytuacije
wskazuje réwniez tres¢ pisma z 24 11956 r. skierowanego do rektora, a podpi-
sanego przez wikariusza kapitulnego™:

Ponownie, tym razem juz pisemnie, zakazujemy ksiedzu Rektorowi gtoszenia
kazan i przemowien w koSciotach i kaplicach bez naszego specjalnego zezwolenia.
Czynimy to dla dobra ksiedza Rektora i dla seminarium, ktérego Przewielebnosé
Wasza jest kierownikiem, a ktére, wobec licznych potrzeb i spraw, musiatoby
nieobecno$¢ Rektora dotkliwie odczuc®.

Stuzby panstwowe kontrolowaly wéwczas tres¢ wyktadéw, pomieszczenia
seminaryjne, prowadzity przestuchania klerykéw*'. Stata obecnos¢ rektora
w seminarium byla zatem konieczna. Nalezy podkresli¢ fake, ze kazania
ks. Zienkiewicza byly nie do przyj¢cia z punktu widzenia wladz panistwowych,
poniewaz akcentowaty prawo do wolnosci, umitowanie ojczyzny o chrzescijan-
skich korzeniach oraz nasycone byly antropologia chrzescijariska, co nie byto
zgodne z propagowanym wowczas materialistycznym §wiatopogladem. By¢
moze powyzsza decyzja ks. Lagosza miala uchroni¢ rektora od aresztowania
lub internowania. Wydarzenia, ktére miaty miejsce w tamtych latach sg dzisiaj
trudne do jednoznacznej oceny.

Wspétpraca ksiedza Aleksandra Zienkiewicza
z rzadcami archidiecezji wroctawskiej

Lata 1951-1956 to dla Kosciota wroctawskiego czas rzaddw ks. K. Lagosza. Wokét
jego osoby i dziatan, ktére podejmowat we Wroctawiu, narosto wiele niedo-
moéwienr”’. Po usunieciu z urzedu administratora apostolskiego we Wroctawiu

18
19
20
21

Jan Zaryn, Dzicje Kosciota katolickiego w Polsce (19.44-1989) (Warszawa: Neriton, 2003), 129.
Biskup, “Ksiadz rektor Aleksander Zienkiewicz,” 62.

Biskup, 62.

Ankieta I1I, ksiadz Witold, ur. 1927 roku, relacja z dnia 18 pazdziernika 2013 roku, archi-
Wwum autora.

Stefan Wojcik, Katechizacja w warunkach systemu totalitarnego: Na przykladzie Administracji
Apostolskiej Dolnego Slaska w latach 1945-1961, Prace Historyczne. Instytut Historyczny

22



Ksiadz Aleksander Zienkiewicz jako rektor... 287

ks. Karola Milika wladze zmusity kapitute katedralna, reprezentowana w tym
czasie przez ks. Franciszka Niedzbale, do wyboru na wikariusza kapitulnego
ks. Lagosza, archiprezbitera i proboszcza parafii $w. Bonifacego we Wroctawiu®.

Wybér ks. Lagosza na tak wazny urzad wywotat fale sprzeciwu i krytyki.
Interweniowano nawet u prymasa Polski, aby nie zatwierdzit wyboru rzadcy
diecezji we Wroctawiu™.

Ocena rzadéw nad ordynariatem wroclawskim przez inf. Lagosza nie jest
tatwa. W swoich dzialaniach wydawal si¢ z jednej strony sprzyja¢ wltadzom
komunistycznym, z drugiej zas — by¢ strézem Kosciota na Dolnym Slqsku.
Z calg pewnoécig prowadzit polityke przeciwng episkopatowi polskiemu. Prymas
Wyszyniski, oceniajac ks. Lagosza jako czlowieka psychicznie wyczerpanego,
ktéry swoje ambicje usprawiedliwiat dobrem diecezji wroctawskiej”, na mocy
nadzwyczajnych uprawnieni postanowit reaktywowa¢ kapitule wroctawska,
ktéra miata ,ograniczaé” szkodliwg dla diecezji dziatalnos¢ ordynariuszazs.
Rzady ks. Lagosza wplynety réwniez negatywnie na prawidtowe funkcjonowa-
nie seminarium. Zwolniono wowczas wybitnych i §wiatobliwych profesoréw,
niewygodnych dla wladz, m.in. ks. Wincentego Urbana®. Rektor Zienkiewicz
wykazal si¢ lojalno$cia wobec ks. Lagosza i nie ujawnial swojego zdania na
temat dwcezesnej sytuacji politycznej Kosciota. Oddat si¢ rzetelnej pracy, bez
wzgledu na okolicznoéci®®. Wikariusz kapitulny widzial w ks. Zienkiewiczu
utalentowanego wychowawce, pelnego autentycznej $wictosci i pokory, ktdry

Uniwersytetu Wroctawskiego 15 (Wroctaw: Instytut Historyczny Uniwersytetu Wroc-
tawskiego, 1995), 38.

Jozef Pater, Z dziejdw wroctawskiego Kosciota (Wroctaw: Muzeum Archidiecezjalne, 1997), 97.
Pater, 39.

Dominik Zamiatala, “Relacje prymasa Stefana Wyszyriskiego z ordynariuszami wroctaw-
skimiw latach 1949-1974,” in Prymas Stefan Wyszytiski i episkopat Polski, ed. Rafal Eatka
and Dominik Zamiatala, Biskupi w Realiach Komunistycznej Wladzy (Warszawa: Instytut
Pamieci Narodowej — Komisja Scigania Zbrodni Przeciwko Narodowi Polskiemu, 2023), 132.
Grzegorz Sokolowski, “Sprawa mianowania ks. Wincentego Urbana biskupem pomoc-
niczym dla Wroctawia,” in Biskupi w rzeczywistosci politycznej Polski ‘Ludowej’, ed. Rafal
Latka, vol. 2 (Warszawa: Instytut Pamigci Narodowej, 2020), 370.

Bp Wincenty Urban, ur. 13 IT 1911 . w Grodzisku Dolnym, kaptan archidiecezji Iwowskiej,
nastepnie wroctawskiej, profesor historii Kosciota i patrologii w seminarium duchownym
we Wroctawiu, dyrektor Archiwum Archidiecezjalnego we Wroctawiu, biskup pomoc-
niczy wroctawski, wychowawca alumnéw; zm. 13 XII 1983 r. we Wroctawiu. Zob. Teczki
personalne zmartych kaptanéw, Wincenty Urban. b.p., AAWT.

Jozef Swastek, “Zycie i duchowo$¢ ksiedza pratata Aleksandra Zienkiewicza na tle historii
archidiecezji wroclawskiej,” in Ksigdz Aleksander Zienkicewicz, kaptlan i wychowawca:
Sympozjum w piqtq rocznicg Smierci, Wroctaw 18—19 listopada 2000 r. Ed. Maria Chomik,
Maria Lubieniecka, and Jadwiga Wartalska (Krakéw: Bratni Zew, 2001), 26.

23
24
25

26

27

28



288 Rafat Michaelis

imponowal studentom wiedza teologiczng, a takze wyrobionym poczuciem
taktu®. Z drugiej strony nie szczedzil mu upokorzeri”. Paradoksalnie w odbiorze
klerykéw ks. Zienkiewicz w tych momentach byt najlepszym wychowaweca, ktéry

uczyl pokory i mitosci do Koéciota™. Byt cztowickiem zdolnym do ponoszenia
ofiar, a swojg prace na stanowisku rektora traktowat jako krzyz, ktéry zostat mu
dany w celu uswigcenia®. Ksigdz Stanistaw — éwczesny alumn — wspomina:

Ks. Zienkiewicz byt dobrym politykiem. Potrafit zarzqdzac¢ seminarium w taki spo-
s6b, aby wtadze panstwowe lub ks. Lagosz nie mogty zgtaszac zadnych zastrzezen.
Dla rektora wigzato sie to z cierpieniem, poniewaz musiat znosi¢ upokorzenia ze
strony wikariusza kapitulnego. Zienkiewicz znosit to cierpliwie, z pokorq, by ratowac
seminarium. Gdyby sie sprzeciwit, to ks. Lagosz — w przyptywie emocji — zwolnitby
go z funkgji rektora, a Stuzba Bezpieczeristwa wesztaby do seminarium na dobre™.

Z relacji $wiadkéw wynika, iz Zienkiewicz niejednokrotnie znosit wybuchy
ztosci i oznaki niezadowolenia ze strony ks. Lagosza. Jak wspomina ks. Witold,
jeden z wychowankéw:

Ks. Zienkiewicz musiat by¢ postuszny. Ks. Lagosz byt niezwykle despotyczny. Nieraz
organizowano nam rézne konferencje w auli, na ktérych wspétpracownicy wikariusza
kapitulnego poruszali tematy z zycia diecezji, ingerujgc w obowiqgzki rektora. Musiato
byc tak jak powiedziat Lagosz“. Ks. Zienkiewicz byt pokorny, wrecz ulegty. Potrafit
dyplomatyzowac, zeby Wikariusza Kapitulnego zadowolié. Ks. Zienkiewiczowi zale-
zato, na tym by seminarium utrzymac bez wiekszych szkod >

Zienkiewicz w ocenie swoich wychowankéw-klerykéw byt cztowiekiem odpo-
wiednim na owe czasy i osobg niezwykle inteligentna:

29

30

31
32

33
34

35

Benedykt Staniszewski, Ksigdz infutar Kazimierz Lagosz jako rzqdca archidiecezji wroc-
ltawskiej w latach 1951-1956, vol. 1 (Wroctaw: Instytut Historyczny Uniwersytetu Wroc-
tawskiego, 2000), 215.

Ankieta VI, ksiadz Jan, ur. 1932 roku, relacja z dnia 20 pazdziernika 2013 roku, archiwum
autora.

Ankieta I'V, ksiadz Stanistaw.

Ankieta I, ksiadz Adam, ur. 1931 roku, relacja z dnia 17 listopada 2013 roku, archiwum
autora.

Ankieta I'V, ksigdz Stanistaw.

Ankieta I, ksiadz Stefan, ur. 1924 roku, relacja z dnia 17 pazdziernika 2013 roku, archiwum
autora.

Ankieta I1I, ksigdz Witold.



Ksiadz Aleksander Zienkiewicz jako rektor... 289

Nigdy nie dawat pretekstu komunistom, nie draznit wtadzy, wiedziat, jakie stosunki
tgczq ks. Lagosza z wtadzq Swieckq, dlatego nie wychylat sie. Dyplomatycznie,
miedzy wierszami, dat nam do zrozumienia, Zze taka jest koniecznos$é, wymuszona
przez sytuacje w diecezji %

Funkcjonowanie seminarium utrudnial takze fakt inwigilowania wyktadéw
przez funkcjonariuszy Urz¢du Bezpieczenistwa oraz konieczno$é przyjmowa-
nia do seminarium klerykéw, ktdrzy za wspotprace z wladzami panstwowymi
zostali usunieci z innych seminariéw, czego ks. Zienkiewicz mial $wiadomos¢.
Ci klerycy zglaszali si¢ najpierw do inf. Lagosza, ktory wykorzystujac swoja
pozycje i wladze, nakazywal ich przyjecie. Zadaniem kandydatéw-agentéw
bylo namawianie alumnéw do wystapienia z seminarium i kompromitacja
srodowiska seminaryjnego”’. Wobec powyzszych dzialari rektor byl bezsilny,
pozostawala tylko perswazja i namowy, aby kandydat sam opuscit semina-
rium. Niestety w takich sytuacjach trudno unikna¢ bledu. Niekiedy w swojej
ocenie ks. Zienkiewicz popetniat blad, podejrzewajaco wspétprace z Urzedem
Bezpieczenistwa lub o nieszczere intencje klerykéw, ktdrzy mieli problemy ze
zdrowiem lub edukacja*. Nawet w takich przypadkach dat si¢ jednak pozna¢
jako cztowiek, kedry potrafi przyznaé si¢ do pomytki i przeprosi¢™.

Ponadto Zienkiewicz musial godzi¢ si¢ na usuwanie z seminarium profesoréw,
ktérzy nie podzielali polityki ks. Lagosza®. Rzadca diecezji wizytowat kazdego
roku seminarium oraz wygtaszat do klerykéw okolicznosciowe konferencje.
Zachgcat w nich do pracowitosci, gospodarnosci oraz wzywat do patriotyzmu.
Podkreslal, ze klerycy, ktérzy nie pracuja fizycznie, beda usuwani z seminarium®.
W relagji z ks. Lagoszem rektor Zienkiewicz potrafit tak kierowa¢ seminarium,
by nie budzi¢ zastrzezen wiadz panstwowych ijednoczesnie zapewni¢ dosta-
teczny poziom formacji alumnéw, zgodny z wymogami Kosciota. Potwierdza
to notatka znajdujaca sic w dokumentach aparatu bezpieczenistwa: ,,Scisle
wykonuje wszelkie dyrektywy Ordynariusza diecezji wroclawskiej ks. Lagosza.
Seminarium wroctawskie obecnie nie jest traktowane jako wyzsza uczelnia,

% Ankicta VI, ksigdz Jan.

¥ Henryk Dominiczak, Organy bezpieczeristwa PRL w walce z Kosciotem katolickim 1944
1990: W swietle dokumentéw MSW, Kulisy Wywiadu i Kontrwywiadu (Warszawa: Dom
Wydawniczy Bellona, 2000), 123.

Ankieta VII, ksiadz Stanistaw, ur. 1926 roku, relacja z dnia 12 lutego 2016 roku, archiwum
autora.

Ankieta I, ksigdz Stefan.

Ankieta II, ksigdz Adam.

Ankieta IV, ksigdz Stanistaw.

38

39
40
M



290 Rafat Michaelis

a jako szkota zawodowa, w ktérej przyzwyczaja si¢ klerykéw do pracy zawodowej
w nalezytej postawie obywatelskiej™*.

Taki klimat wspétpracy wymogta sytuacja polityczna i ekonomiczna Kos-
ciota na Slasku. Ksiadz Zienkiewicz pozostawal wierny Kosciotowi w trudnych
czasach, za$ ks. Lagosz, wykorzystujac sytuacj¢, probowal realizowa¢ osobiste
ambicje, traktujac troske o funkcjonowanie Ko$ciota wroctawskiego i jego insty-
tugji jako sprawe drugorzedna. Tylko dzicki wychowawczej intuicji oraz zmy-
stowi dyplomatycznemu w kontaktach z ks. Lagoszem rektor mégt przygotowaé
klerykéw do podjecia trudnych zadan w Polsce poddanej totalitarnej wladzy™.

Pozytywne zmiany przynidst 1 XII 1956 r., gdy prawowity rzadca archidiece-
zji wroctawskiej bp Bolestaw Kominek™, objat swéj urzad. Zostal mianowany
ordynariuszem wroctawskim jeszcze 28 IV 1951 r.*, a sakre biskupia otrzymat
potajemnie w Przemyslu. Jednak zmiany na tym stanowisku nie byly mozliwe
bez akceptacji ze strony wtadz komunistycznych. Po objeciu rzadéw we Wroc-
tawiu bp Kominek dokonat gruntownych reform personalnych.

Wraz ze zmiang sytuacji politycznej w kraju rysowala si¢ przed ks. Zienkie-
wiczem mozliwo$¢ innej postugi wéréd mlodziezy akademickiej i inteligencji
wroclawskiej*. Juz kilka miesiecy po objeciu urzedu rektora konspiracyjnie
zajmowat si¢ mlodzieza akademicka, tworzac struktury duszpasterstwa akade-
mickiego ,,Idziaki”. Teraz konczyt si¢ okres konspiracji i ks. Zienkiewicz mégt
bez przeszkéd realizowaé sie w pracy akademickiej”’. Jednak ze wzgledu na te
reformy bp. Kominka zostata odlozona o rok w czasie podj¢ta przez ks. Zien-
kiewicza decyzja o ustapieniu z urzedu rektora. Pozostajac na tym stanowisku,
wspierat dziatania nowego ordynariusza jeszcze przez ponad rok™. Wprowadzane

a2 . o . T e s
Stanistaw A. Bogaczewicz, “Osoba i dziatalnos¢ ksiedza Aleksandra Zienkiewicza w $wietle

dokumentéw aparatu bezpieczenstwa,” in Stuga Bozy ks. Aleksander Zienkiewicz — wroctaw-
ski kandydat na oftarze, ed. Waldemar Irek, Jadwiga Wartalska, and Grzegorz Sokolowski,
Sympozja i Sesje Naukowe. Papieski Wydzial Teologiczny we Wroctawiu 25 (Wroctaw:
Papieski Wydzial Teologiczny we Wroctawiu, 2013), 66-67.

Turkowski, “Ksigdz Aleksander Zienkiewicz,” 26.

Bp Bolestaw Kominek, ur. 23 XII 1903 r. w Radlinie, administrator apostolski na §13,sku,
biskup i kardynat wroctawski, uczestnik Soboru Watykanskiego I, autor listu biskupéw
polskich do niemieckich; zm. 10 11l 1974 r. we Wroctawiu. Zob. Katalog IA28a/Bolestaw
Kominek /1258, AAWr.

Bogaczewicz, “Osoba i dzialalnos¢ ksiedza Aleksandra Zienkiewicza,” 71.

J6zef Mandziuk, “Zienkiewicz Aleksander,” in Stowniku polskich teologéw karolickich,
ed. Jézef Mandziuk, vol. 9 (Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Kardynata Stefana
Wyszyiskiego w Warszawie, 2006), 750.

Mandziuk, 72—73.

Mandziuk, 73-74.

43
a4

45
46

47
48



Ksiadz Aleksander Zienkiewicz jako rektor... 291

reformy objety reorganizacie zaje¢ klerykéw, by wigkszy akcent ktasé na nauke
i modlitwe niz na pracg fizyczng. Zostala takze zniesiona kontrola prywatnej
korespondenciji klerykéw™. Ostatecznie 17 VI 1958 r. ks. Zienkiewicz (na whasna
prosbe) zostal przez bp. Kominka zwolniony z funkji rektora, co pozwolito
mu na wigksze zaangazowanie w prace z mlodzieza.

Wspotpracownicy ksiedza rektora Aleksandra
Zienkiewicza. Moderatorzy Wyzszego Seminarium
Duchownego we Wroctawiu

Formacja duchowienstwa nalezy do istotnych zadan Kosciota. Jest ona uwa-
runkowana zaréwno kontekstem kulturowym, jak i spoteczno-gospodarczym
danego kraju®’. W pelnieniu funkcji rektora seminarium duchownego w czasach
stalinizmu ks. Zienkiewicz cieszyt si¢ wsparciem kaptanéw, keérych sylwetki
ZOstana zarysowane ponizej.

Ojcowie duchowni

Funkgje ojcéw duchownych seminarium we Wroctawiu w latach 1953-1958
petnifo kolejno dwéch swiatobliwych kaptandw: ks. mgr Franciszek Sasia-
dek SJ oraz ks. Jozef Pazdur. Ojcowie duchowni nie petnili Zadnych innych
obowigzkéw w seminarium, nie glosowali podczas rad pedagogicznych i nie
zajmowali stanowiska w sprawie dopuszczenia kandydata do $wigcent wyzszych
lub nizszych®.

Ksiadz Sasiadek obowiazki ojca duchownego w seminarium wroctawskim
petnit od 29 XII 1947 r. do 30 IV 1957 roku. Na to stanowisko zostal miano-
wany decyzja ks. Karola Milika, éwczesnego rzadcy diecezji wroctawskiej™. We

49 . . . L w . .
Jan Krucina, “Formaqa teologlczna alumnéw,” in 50 lat Wyzszego Seminarium Dudoownego

we Wroctawiu, ed. Ignacy Dec and Krystyn Matwijowski (Wroctaw: Instytut Historyczny
Uniwersytetu Wroctawskiego; Wroctawskie Towarzystwo Mitosnikéw Historii, 1997), 54-
Jozef Swastek, “Wznowienie dziatalnosci Wyzszego Seminarium Duchownego we Wroc-
tawiu,” in 50 lar Wyzszego Seminarium Duchownego we Wroctawin, ed. Ignacy Dec and
Krystyn Matwijowski (Wroctaw: Instytut Historyczny Uniwersytetu Wroclawskiego;
Wroctawskie Towarzystwo Milo$nikéw Historii, 1997), 1s.

J6zef Mandziuk, Historia Kosciota katolickiego na Slgsku: Czasy najnowsze (Warszawa:
Wydawnictwo Uniwersytetu Kardynata Stefana Wyszynskiego, 2013), 325.
Staniszewski, Ksigdz infutat Kazimierz Lagosz, 216.

50

51

52



292 Rafat Michaelis

wspomnieniach po$miertnych nastepujaco scharakteryzowano jego postawe:
»1rzeba obicktywnie stwierdzi¢, ze nie tylko nigdy nie zawiédt poktadanych
w nim nadziei, ale ze wszystkich swych obowiazkéw izadan wywiazywat si¢
znakomicie i po mistrzowsku, przynoszac chlubg¢ swemu zakonowi, a archidie-
cezji wroctawskiej oddajac nieoceniong i niewymierna przystuge”™.

Do jego zadani nalezalo gloszenie konferencji ascetycznych, prowadzenie co-
miesiecznych dni skupienia, codzienna postuga w konfesjonale, prowadzenie
skrutiniéw z klerykami®*. Warto zaznaczyé, ze ks. Sasiadek rozmowy formacyjne
przeprowadzat bardzo skrupulatnie. Pytal o postepy w zyciu duchowym i wytyczal
kierunki rozwoju. Z kazdym klerykiem spotykat si¢ raz w miesiacu na osobistej
rozmowie™. Pelnit réwniez funkcje wykladowcy teologii ascetycznej i mistyczne;.
Byt pilnym obserwatorem zycia seminaryjnego. Bez skrepowania potrafit wskazaé
niedoskonatosci w pracy przefozonych. Po wprowadzeniu do seminarium obowigz-
kowej pracy fizycznej wstawial si¢ za klerykami, ktdrzy na skutek przemeczenia
odnosili powazne braki w zyciu duchowym i naukowym. Cieszyt si¢ wielkim
autorytetem wsréd klerykéw i przelozonych®. Swiadezy o tym fakt przekazania
mu przez klerykéw memoriatu skierowanego do ks. Lagosza z pro$ba o zlago-
dzenie warunkéw w seminarium. Klerycy mogliby narazi¢ si¢ na konsekwengje,
gdyby sami zaniesli 6w memoriat do kurii, w zwiazku z tym prosili o jego prze-
kazanie czlowieka, ktéremu ufali najbardziej”’. Ksiadz Sasiadek formowat swoich
podopiecznych w duchu mitosci do Matki Bozej, a za wzér ich kaptariskiego
postugiwania stawial Najswictsze Serce Jezusa. Mozna go okresli¢ mianem wiel-
kiego wychowawcy pierwszego pokolenia dolnoslaskich kaptanéw, ktérzy wspo-
magali ksiezy przybylych czesto ze swoimi parafianami z Kreséw Wschodnich®.

Ksiadz Jézef Pazdur od 1955 r. petnit funkcje ojca duchownego pomocniczego
seminarium duchownego, a gtéwnego ojca duchownego od 1957 r. do 1985 r.,
czyli do swojej konsekracji biskupiej, z przerwa na prace duszpasterska w parafii
$w. Jozefa w Swidnicy i Niepokalanego Poczecia Najswictszej Maryi Panny
w Chojnowie”. Przez trzy lata byt bliskim wspétpracownikiem ks. Zienkiewicza.

>3 Jbzef Swastek, “S.p. ksiadz mgr Franciszek Sasiadek TJ,” Wroclawskie Wiadomosci Koscielne

32, nos. 9—10 (1977), 252.

Mandziuk, Historia Kosciola katolickiego na fl;;sku, 325.

Ankieta I'V, ksiadz Stanistaw.

Staniszewski, Ksigdz infutat Kazimierz Lagosz, 216.

Staniszewski, 217-18.

Mandziuk, Historia Kosciota katolickiego na Slgsku, 325.

Ignacy Dec, “Formacja duchowa alumnéw we Wroclawiu po II wojnie §wiatowej,” in
Unxit et misit: Ksigga jubilenszowa ku czci Ksigdza Biskupa Jézefa Pazdura, ed. Ignacy
Dec (Wroctaw: Papieski Wydzial Teologiczny, 2000), 216.

54
55
56
57
58
59



Ksiadz Aleksander Zienkiewicz jako rektor... 293

Wezesniej petnit funkcje zarzadey folwarku w Trestnie i tam stuzyt kaptaniska
postuga klerykom. Jako duchowy opickun alumnéw cieszyt si¢ autorytetem
i milo$cia, co mozna wnioskowa¢ z zachowanych swiadectw:

Wsréd klerykéw ojciec Jozef bardzo szybko zyskat nalezny mu autorytet i sza-
cunek. Stat sie dla nas prawdziwym Ojcem Duchownym. SzliSmy do niego ze
wszystkimi naszymi problemami, smutkami, ale tez rados$ciami. Byt naszym
spowiednikiem i powiernikiem, doradcg. Byt tym, ktéry doskonale nas rozumiat,
tym ktoéry potrafit uspokoi¢ wzburzone, mtode serce. W tamtych czasach byta
to osoba bardzo potrzebna®.

Ksigdz Pazdur mial bardzo przystepne sposoby formowania klerykéw, np. co-
dziennie na korytarzu wywieszal kartke z sentencja, ktéra miata towarzyszy¢
klerykom przez caly dzien, stawala si¢ réwniez motywem przewodnim do
pracy nad soba wdanym dniu®. Byt surowy dla siebie, lecz dla innych fa-
godny®. Dbal o pickno sprawowanej liturgii i nabozenistw. W 1984 r. zostal
zamianowany biskupem pomocniczym wroclawskim. Sakra miata miejsce
12 stycznia 198s r. w archikatedrze wroctawskiej. Podczas ceremonii asystowat
m.in. ks. Zienkiewicz®.

Prefekci

Zadaniem prefekta jest wspieranie rektora oraz bezposrednie towarzyszenie
kandydatom do kaptanstwa. Prefekci mieli bliski kontake z klerykami. Zabie-
gali o przestrzeganie regulaminu dnia seminaryjnego, odpowiadali za prace
fizyczng alumnéw i motywowali do intensywnej nauki®. W latach 1953-1958
urzad prefekta petnito pigciu kaptanéw, wspotpracownikéw ks. Zienkiewicza:
* Stanistaw Turkowski, urodzony 6 X 1919 r. w rodzinie inteligenckiej*. Po

przyjezdzie na Dolny Slask oddat si¢ pracy katechetycznej wsréd dzieci

60 1 ame 1 . . . Y .
Ryszard Mroziuk, “Ojciec Jézef Pazdur,” in Unxit et misit: Ksigga jubilenszowa ku czci

Ksigdza Biskupa Jézefa Pazdura, ed. Ignacy Dec (Wroctaw: Papieski Wydzial Teologiczny,
2000), 105.

Mroziuk, 105-6.

Mroziuk, 33.

Mroziuk, 45—46.

Mandziuk, Historia Kosciota katolickiego na Slgsku, 325.

Stefan Wojcik, Ks. infutat dr Stanistaw Turkowski: Lwowski duszpasterz na Dolnym Slgsku
(Wroclaw: Stefan Wojcik, 1999), 21.

61
62
63
64
65



294 Rafat Michaelis

i mlodziezy®. Zastynat réwniez jako utalentowany kaznodzieja, szczegélnie
ceniono jego konferencje dla rodzicéw po$wigcone wychowaniu. Funkeje
prefekta petnit w latach 1952-1954%".

Bronistaw Maslanka, wyswiccony w Tarnowie w 1942 r., we Wroclawiu pra-
cowat od 1951 roku®®. Urzad prefekta petnit w latach 1953-1955%. Nastepnie
pracowal jako notariusz Sadu Biskupiego. W latach 1956-1958 petnit tez
obowiazki wicerektora Wyzszego Seminarium Duchownego we Wroclawiu.
Czestaw Marusak, urodzony w 1924 r. w Dabrowie Tarnowskiej'’, $wigce-
nia kaptaniskie przyjal w 1951 roku. Byt kapelanem ks. Lagosza’. Funkcje
prefekta petnit wlatach 1953-1955. Byl bardzo zaangazowany w formacje
ludzka alumnéw; organizowat dla nich wycieczki i zawody sportowe. Jako
wychowawca czgsto pomagal im w pracy naukowe;j”.

Michat Kruczek, urodzony w 1914 r., $wiecenia przyjat we Wroctawiu
w 1955 roku”. Prefektem zostal mianowany na prosbe ks. Zienkiewicza. Byt
nie tylko jego wspotpracownikiem, lecz réwniez wychowankiem. Obowiazki
prefekea petnit w latach 1956-1958™.

Jozef Listopad, wyswigcony we Lwowie w 1940 r., obowigzki prefekea pelnit
w latach 1957-1958".

Prokuratorzy

Ksigdz Zienkiewicz kierowat seminarium w bardzo trudnym okresie ekonomicz-
nym, czemu towarzyszy! nie tylko brak podre¢cznikéw i papieru koniecznych do
studiéw. Sprawami gospodarczymi zwigzanymi z funkcjonowaniem seminarium

zajmowali si¢ kaptani zwani prokuratorami’. Ich praca byla trudna, pracochlon-

na i czasochlonna. Musieli czuwaé nad zaopatrzeniem seminarium w artykuty

spozywcze, ktére wowcezas trudno bylo zdobyé¢, oraz troszezyé si¢ o sprawy

66
67
68

69
70
71
72
73
74
75
76

Mandziuk, Stownik ksi¢zy pisarzy archidiecezji wroclawskiej, 323—24.

Staniszewski, Ksigdz infutat Kazimierz Lagosz, 219.

Wincenty Urban, “30-lecie Wyzszego Seminarium Duchownego we Wroclawiu (1947-1977)
Colloquinm Salutis. Wroctawskie Studia Teologiczne 15 (1983), 228.
Staniszewski, Ksigdz infutat Kazimierz Lagosz, 219.

Mandziuk, Stownik ksi¢zy pisarzy archidiecezji wroctawskiej, 22.0.

Urban, “30-lecie Wyzszego Seminarium Duchownego we Wroctawiu,” 229.
Staniszewski, Ksigdz infulat Kazimierz Lagosz, 220.

Urban, “30-lecie Wyzszego Seminarium Duchownego we Wroctawiu,” 230.
Staniszewski, Ksigdz infutar Kazimierz Lagosz, 219.

Staniszewski, 219.

Staniszewski, 220.

»
>



Ksiadz Aleksander Zienkiewicz jako rektor... 295

finansowe, a trzeba zaznaczy¢, Ze w tamtym czasie instytucje koscielne, w tym
seminaria, byly oblozone bardzo wysokimi podatkami’’. Funkcje prokuratora
petnito kolejno trzech kaptanéw: Stanistaw Turkowski — od wrze$nia 1953 r.
do grudnia 1954 r.; Zygmunt Wolochowicz — od grudnia 1954 r. do wrze$nia
1955 1.; Whadystaw Raczka — w latach 1955-1958".

Rektor musial z jednej strony troszczy¢ si¢ o wlasciwa formacje klerykéw,
z drugiej za$ — tworzy¢ z moderatorami jedna lini¢ dzialania zaréwno w sto-
sunku do wladz panstwowych, jak irzadcy diecezji, o ktérego postawie juz
méwiono. Ks. Zienkiewicz w tym okresie potrafit stworzy¢ atmosfere sprzyjajaca
dojrzewaniu powotan; $wiadcza o tym $wiadectwa dwezesnych klerykow: Byf
bardzo zyczliwy dla nas klerykdw, ugrzeczniony, miat wielkg kulture osobistg.
Bronit nas przed nowymi zarzqdzeniami ks. Lagosza. Starvat sig, bysmy mieli czas
i na naukg, i na chwilg odpoczynku”. W opinii klerykéw rektor zapisal si¢ jako
niedespotyczny, ugodowy, uprzejmy w stosunku do swoich wspétpracownikéw,

potrafigcy przyznaé si¢ do bledu, ufajacy ojcom duchownym i prefektom™.

Profesorowie Wyzszego Seminarium Duchownego
we Wroctawiu

Ksigdz Zienkiewicz, bedae rektorem seminarium, pelnit jednoczesnie funkcje
wyktadowcy. Gruntowne wyksztatcenie, ktére zdobyl na Uniwersytecie Wroc-
tawskim, i szeroka znajomo$¢ literatury oraz kultury polskiej — wyniesione
zapewne z Nowogrédka — umozliwialy mu prowadzenie pracy naukowej®'.
W seminarium wykladat katechizm®, zagadnienia wychowawc2683, podstawy
jezyka polskiego, kulture osobista, a takze literature polska™.

Rektorowi Zienkiewiczowi, jak i jego poprzednikowi ks. J. Marcinowskiemu,
zalezalo na zorganizowaniu jak najlepszej kadry naukowej w celu wszechstron-
nego wyksztalcenia klerykéw.

" Rafal Latka and J6zef Marecki, Koscidl katolicki w Polsce rzgdzonej przez komunistéw

(Warszawa: Instytut Pamieci Narodowej — Komisja Scigania Zbrodni przeciwko Narodowi
Polskiemu, 2017), 41.

Staniszewski, 220.

Ankieta III, ksigdz Witold.

Ankieta I, ksigdz Stefan.

Swastek, Stuga Bozy ks. Aleksander Zienkiewicz, 37.

Staniszewski, Ksigdz infutat Kazimierz Lagosz, 223.

Staniszewski, 22 4.

Ankieta IV, ksigdz Stanistaw.

78
79
80
81
82
83
84



296 Rafat Michaelis

Biorac pod uwage nazwiska i dorobek naukowy profesoréw wroctawskiego
seminarium w latach 1953-1958, mozna powiedzieé, ze poziom ksztalcenia
nalezat do najwyzszych w Polsce. Grono profesoréw tworzyli: ks. dr Henryk
Grzadziel, pdzniejszy biskup-sufragan opolski (dogmatyka)ss; ks. dr Stanistaw
Mierzwa (dogmatyka)®, ks. Jézef Pujdak (dogmatyka), ks. dr Jézef Marcinowski,
pierwszy powojenny rektor seminarium wroctawskiego® (teologia poréwnaw-
cza®); mgr inz. Jerzy Sienkiewicz (agronomia)®; ks. dr Ewaryst Debicki (prawo
kanoniczne)®; prof. Tadeusz Sinicki (prawo kanoniczne)™; ks. prof. Michat Wy-
szynski (prawo kanoniczne)*; ks. dr Franciszek Ilkéw-Golab (teologia moralna,
jezyk faciniski)”, ks. mgr Leon Jezierski (teologia moralna, homiletyka, fonetyka,
liturgika i ceremonia)’; ks. dr Wincenty Urban (historia Kosciota, patrologia
i historia sztuki)®’; dr Wlodzimierz Lenkiewicz (historia sztuki)®; ks. dr Jézef
Wojtukiewicz (katechetyka, pedagogika, ¢wiczenia z katechetyki)®’; ks. Broni-
staw Maslanka (katechetyka)®; ks. dr Wiestaw Gawlik (metodologia, historia
filozofii, kosmologia)gg; ks. Stanistaw Zdanowicz (liturgika i rubrycystyka)m;
ks. Czestaw Marusak (patrologia)'”; ks. mgr Franciszek Sasiadek (ascetyka, jezyk
tacinski)™; ks. Eugeniusz Tomaszewski (apologetyka)'; ks. dr Sylwester Baksik
(Nowy Testament)'™*; ks. dr Mikotaj Witkowski (Nowy Testament, archeologia

& Mandziuk, Historia Kosciola katolickiego na S/qs/m, 326.

* " Mandziuk, Stownik ksigzy pisarzy archidiecezji wroclawskiej, 223-2.4.

8 Jézef Marcinowski, “Seminarium wroctawskie w pierwszych latach powojennych” (Wroctaw,
1972), 50.

Staniszewski, Ksigdz infutat Kazimierz Lagosz, 22.4.

Staniszewski, 22.4.

Staniszewski, 22.4.

Staniszewski, 22 4.

Mandziuk, Stownik ksiezy pisarzy archidiecezji wroctawskiej, 374-7s.

Mandziuk, Historia Kosciota katolickiego na Slasku, 328.

Staniszewski, Ksigdz infulat Kazimierz Lagosz, 222-23.

Mariusz Leszczyniski, Ksigza diecezjalni ekspatrianci archidiecezji lwowskiej obrzqdku ta-
cinskiego: Stownik biograficzny, Centralny Projekt Badawczy IPN Wiadze Komunistyczne
Wobec Koscioléw i Zwiazkéw Wyznaniowych w Polsce 1944-1989 (Warszawa: Instytut
Pami(;ci Narodowej, zozo), 843.

Mandziuk, Historia Kosciola katolickiego na flqsku, 223.

Mandziuk, 329.

Staniszewski, Ksigdz infutat Kazimierz Lagosz, 223.

Staniszewski, 222.

Mandziuk, Historia Kosciota katolickiego na Slasku, 329.

Staniszewski, Ksigdz infulat Kazimierz Lagosz, 223.

Staniszewski, 221-223.

Mandziuk, Historia Kosciota katolickiego na Slasku, 328.

Staniszewski, Ksigdz infutat Kazimierz Lagosz, 223.

88
89
90
91
92
93
94
95

96
97
98
99
100
101
102
103
104



Ksiadz Aleksander Zienkiewicz jako rektor... 297

)105'

>

biblijna, wstgp do Starego Testamentu, Stary Testament, jezyk grecki
ks. dr Stanistaw Wéjtowicz (Nowy Testament)"; ks. dr Jan Wierusz Kowalski
(liturgika i ceremonia; archeologia biblijna, wstep do Starego Testamentu, wstgp
ogolny do Pisma Swi;tcgo, Stary Testament, rubrycystyka)1°7; doktor nauk
medycznych Stanistaw Pilczyniski (medycyna pastoralna)'®; ks. dr Stanistaw
Gora (teoria poznania, kosmogonia i teodycea)'”; ks. Leon Pecherek (kultura
muzyczna)m; ks. dr Jan Puzio (metodologia, historia filozofii, kosmogonia,
metafizyka, psychologia, teodycea, etyka)m; ks. dr Kazimierz Kotula (teologia
pastoralna)"™; ks. dr Marian Rzeczewski (homiletyka)™; ks. dr Jézef Jaskotow-
ski (teologia pastoralna)™; ks. Edward Kope¢ (apologetyka)"™. Ponadto nauke
o Polsce wyktadali: mgr Aleksander Kania, red. Stefan Bakinowski oraz Andrzej
Brozek™. Na szczegélng uwage zastuguja profesorowie, ktérzy tworzyli kadre
naukowa w pierwszych latach po wojnie: ks. dr Jozef Jelito, wyksztatcony we
Wroctawiu i Lwowie. Opanowat trudny jezyk akadyjski, wykladat egzegeze
Starego Testamentu'’; o. Albert Wojtczak OFM, pierwszy wicerektor semi-
narium duchownego we Wroctawiu po II wojnie $wiatowej, profesor filozofii,
autor wielu publikacji o tematyce filozoficznej. Biegle wtadal jezykiem niemie-
ckim i francuskim™; ks. dr Hieronim Feicht CM, teolog; habilitacje uzyskat
z muzykologii; jeden z najwigkszych autorytetéw muzycznych w Polsce™;
ks. dr Jézef Uminski, wyswigcony na kaptana w Plocku, studiowal w Rzymie
i Monachium. We Wroctawiu wyktadat histori¢ kosciota™.

105
106
107
108
109
10
m

Staniszewski, 222—-23.

Staniszewski, 223.

Staniszewski, 221-23.

Staniszewski, 223.

Mandziuk, Historia Kosciola katolickiego na Slgsku, 329.

Staniszewski, Ksigdz infutat Kazimierz Lagosz, 221.

Staniszewski, 222.

Staniszewski, 223.

Staniszewski, 222.

Staniszewski, 223.

Staniszewski, 223.

Staniszewski, 223.

Marian Biskup, “Ksztalcenie teologiczne w Wyzszym Seminarium Duchownym we Wroc-
tawiu w latach 1947-1968,” in 300 lat Wydziatu Teologicznego we Wroctawin, ed. Ignacy
Dec (Wroclaw: Papieski Wydziat Teologiczny, 2002), 86.

Urban, “30-lecie Wyzszego Seminarium Duchownego we Wroctawiu,” 227-29.

Biskup, “Ksztalcenie teologiczne w Wyzszym Seminarium Duchownym we Wroctawiu,”
86.

Biskup, 86.

112
113
114
115
116
7

18
19

120



298 Rafat Michaelis

W seminarium uczono réwniez jezykéw obcych nowozytnych. Lektorami
jezyka niemieckiego byli: ks. mgr Michat Kruczek oraz dr Franciszek Jankowski;
jezyk rosyjski wyktadala dr Irena Dabrowska™.

Pomimo powojennych brakéw kadrowych po niespetna siedmiu latach
udalo si¢ ks. Zienkiewiczowi stworzy¢ powazne zaplecze dla rozwoju nauki
w seminarium duchownym we Wroctawiu. Kadra profesorska posiadata wysokie
kwalifikacje zaréwno naukowe, jak i wychowawcze. Wielu z nich mialo powaz-
ny dorobek naukowy. Wspétpraca miedzy gronem profesorskim a rektorem,
keéry cieszyl sie ogromnym szacunkiem i powazaniem wérdd nich, uktadata
sic pomyslnie. Ksiadz Tadeusz Silnicki, europejskiej klasy historyk i kanonista,
podczas jednego z wykladéw miat powiedzie¢, ze jeszcze za zycia wynidstby
Zienkiewicza na oltarze™

Troska o formacje alumnéw

Formacja kandydatéw do kaplanstwa dokonuje si¢ na dwéch plaszezyznach:
duchowej i intelektualnej. Nie ma zadnych racji, dla ktérych kandydat do
przyjecia sakramentu $wigcen mégiby zosta¢ zwolniony z formowania si¢ na
ktérejkolwiek z podanych plaszczyzn. Zadne decyzje nie moga wplywaé ujemnie
ani ogranicza¢ formacji do kaptanstwa, ani czyni¢ mniej waznym keérykolwick
z podanych wyzej aspektoéw. Wychowanie na plaszezyznie duchowe;j i intelek-
tualnej alumnéw seminarium wroctawskiego od 1947 r. przerywane byto ko-
nieczno$cia pracy fizycznej. Wszyscy mieszkaricy Wroclawia zobowiazani byli
woéwczas do odgruzowania powierzonej sobie czesci zrujnowanego miasta. Nikt
nie kwestionowal tej koniecznosci. Sytuacja alumnéw kierowanych do pracy
fizycznej, ktora tez byla cz¢scia formacii, pogorszyta si¢ gdy w 1952 r. inf. Lagosz
nakazat klerykom zatroszczy¢ si¢ o dwa majatki rolne przynalezace do Kurii
Wroctawskiej oraz o odbudowe poszczegélnych budynkéw znajdujacych si¢ na
Ostrowie Tumskim, co nie bylo bez szkody dla formacji naukowej i duchowe;.
Ta kwestia zostanie rozszerzona w kolejnym paragrafie. Dodatkowym utrudnie-
niem byt fakt inwigilacji seminarium przez Urzad Bezpieczenstwa. Komunisci
nie tylko chcieli mie¢ wptyw na stan kadry naukowej, kontrolowali réwniez
wyktady. Zalezato im na stworzeniu w seminarium ,technikum teologicznego”,

1212 Staniszewski, Ksigdz infulat Kazimierz Lagosz, 221.
Swastek, Stuga Bozy ks. Aleksander Zienkiewicz, 37.



Ksiadz Aleksander Zienkiewicz jako rektor... 299

a nie prawdziwej uczelni wyzszej. Ograniczono przydzial Zywnosci oraz pré-
.. . 2123
bowano zastraszy¢ klerykéw grozbami i czestymi kontrolami™™.

Formacja duchowa

Formacja duchowa zmierza do tego, by Zycie duchowe kandydata do kaptanstwa
charakteryzowalo si¢ umiejetnoscia zazylej, przyjacielskiej facznosci z Chrystu-
sem — Kaplanem™. Nad formacja duchowa alumnéw za rzadéw ks. Zienkiewicza
czuwali ks. Sasiadek i ks. Pazdur, o czym juz méwiono.

Droga do osiagniccia przyjazni z Jezusem prowadzi przez prakeyki religijne,
zwlaszcza codzienng Eucharysti¢™. Zgodnie z ustalonym regulaminem klerycy
zobowigzani byli do uczestnictwa w codziennej Eucharystii oraz do spetniania
innych prakeyk religijnych. Co warto podkresli¢, sam rektor swoja poboznos-
cig i rozmodleniem imponowal mlodym alumnom. Zgodnie ze $wiadectwem
jednego z nich: Klerycy zabiegali, by méc stuzyé ks. Zienkiewiczowi do Mszy
Swigtej®. Codzienng Eucharystie dla klerykéw sprawowat sam rektor, keéry
jak juz méwiono, byt stale obecny w seminarium, gdyz ks. Lagosz zabronit
mu gloszenia rekolekcji i kazah w parafiach™. Ttumaczyt swoja decyzje troska
o sprawy wychowawcze seminarium.

Sprawozdania ks. Sgsiadka dostarczaja wiele informacji na temat formacji
duchowej alumnéw seminarium duchownego we Wroclawiu. Zycie wewnetrzne
w seminarium i ¢wiczenia duchowe alumnéw byly $cisle okreslone regulaminem
seminaryjnym. Codziennie rano alumni zobowiazani byli do pétgodzinnego
rozmyslania. Od wieczornych modlitw do zakoriczenia modlitw porannych
obowiazywalo ich réwniez $wigte milczenie. Milczenie byto wymagane takze
podczas obiadu i kolacji. W tym czasie klerycy wstuchiwali si¢ w lekture reli-
gijna lub list pasterski, ktéry odczytywal wyznaczony na dany dzien orator.
Alumni codziennie rano uczestniczyli we Mszy Swictej. Znaczna ich czesé
przystepowata do komunii $wietej, co nie byto wéwczas ich obowigzkiem™.
Klerycy zobowiazani byli do cotygodniowego korzystania z sakramentu pokuty
i pojednania. Spowiedz odbywala si¢ zasadniczo w pigtek, ktdry w seminarium

123 Biskup, “Ksiadz rektor Aleksander Zienkiewicz,” 62—63.

"* Marian Biskup and Aleksander Radecki, eds., Metropolitalne Wyzsze Seminarium Duchowne
we Wroctawin (Wroclaw: Metropolitalne Wyzsze Seminarium Duchowne, 2002), 104.
Biskup and Radecki, 104.

Ankieta I, ksigdz Adam.

Swastek, Stuga Bozy ks. Aleksander Zienkiewicz, 39.

Staniszewski, Ksigdz infutat Kazimierz Lagosz, 218.

125
126
127
128



300 Rafat Michaelis

byt dniem pokutnym, lub w pierwszy czwartek miesigca™. W tym czasie do
dyspozycji klerykéw byto osmiu spowiednikéw seminaryjnych. W prakeyce
jednak spowiedz odbywata si¢ nieregularnie, poniewaz wyznaczone terminy
pokrywaly si¢ z wypelnianiem obowiazku pracy fizycznej. W zwiazku z tym
klerycy korzystali ze spowiedzi w okolicznych kosciotach wroctawskich, co
ujemnie wptywalo na ich rozw6j duchowy, byli bowiem pozbawieni stalego spo-
wiednika. Oprécz zasadniczych prakeyk religijnych klerycy brali udziat réwniez
w wieczornych modlitwach z ogélnym rachunkiem sumienia, potudniowych
modlitwach z rachunkiem sumienia szczegétowym i modlitwa Aniof Pasiski
oraz modlitwie brewiarzowej"’. Alumni uczestniczyli réwniez w konferen-
cjach ascetycznych, ktére miaty na celu wyrobienie w nich ducha poboznosci
i praktyke zycia duchowego, ducha karnosci i pracowitoéci. Celem poglebienia
nabozenstwa do Najswigtszego Serca Pana Jezusa klerycy zobowiazani byli do
odprawienia comiesi¢cznej godziny $wietej. Dwa lub trzy razy w roku organizo-
wano czterodniowe rekolekeje, zazwyczaj w Wielkim Poscie i na poczatku roku
akademickiego. Najcz¢éciej funkeje rekolekcjonistéw petnili ojcowie duchowni,
bardzo rzadko zapraszano kogo$ spoza seminarium. Raz w miesigcu odbywat
si¢ dzien skupienia dla klerykéw. W niedziele i $wigta klerycy brali udziat
w Mszach Swietych w katedrze, gdzie spetniali rézne funkcje. Czgé¢ z nich
byla zaangazowana w asyste liturgiczna, kolejni $piewali w chérze. Formacje
duchowy zaburzat nadmiar pracy fizycznej i zaje¢ dodatkowych™'. Ksiadz Sa-
siadek zwracat niejednokrotnie uwage rektorowi i moderatorom seminaryjnym
na te problemy, pozostawaly one jednak nierozwigzane. Zauwazyl réwniez, ze
wychowanie seminaryjne wyglada raczej na tresure niz autentyczng formacje.
W swoim sprawozdaniu nadmienil, ze wéréd moderatoréw za mato bylo uczué
zyczliwych i milosci wobec klerykéw oraz zrozumienia ich probleméw'™. Taka
atmosfera uniemozliwiala spokojny rozwdj alumndéw, natomiast wywotywala
niezadowolenie i napi¢cie.

Formacja naukowa

Ksiadz A. Zienkiewicz byl rektorem réwniez w najtrudniejszych dotad cza-
sach dla teologicznych o$rodkéw naukowych. Brakowato wyktadowcédw,

129
130
131

Staniszewski, 218.

Mandziuk, Historia Kosciota katolickiego na Slgsku, 331.
Staniszewski, Ksigdz infutar Kazimierz Lagosz, 217.
Staniszewski, 217.



Ksiadz Aleksander Zienkiewicz jako rektor... 301

awroclawskie seminarium musiato korzystaé z pomocy samodzielnych pracow-
nikéw naukowych, stad nastgpowaly cze¢ste zmiany personalne na niektérych
katedrach.

Pomimo brakéw kadrowych seminarium szybko doréwnalo poziomem
pozostatym osrodkom naukowym. Pracowano réwniez nad zmiang systemu
prowadzenia wyktaddw, ktore angazowatyby stuchaczy do czynnej wspétpra-
cy z profesorem podczas zaje¢™. W tym okresie korzystano z regulaminu dla
alumnéw Wyzszego Seminarium Duchownego we Wroctawiu, opracowanego
przez rektoréw seminariéw duchownych na zjazdach, ktére mialy miejsce
we Wroctawiu i Poznaniu w latach 1950-1951"°*. Wcze$niej opierano si¢ na
regulaminie wypracowanym przez seminarium krakowskie. Powojenna dzia-
lalno$¢ seminarium mozna podzieli¢ na trzy okresy: budowania (1947-1951),
cksperymentéw (1951-1956) oraz stabilizacji (od 1956 r.). Czas rzadéw rekeor-
skich ks. Zienkiewicza przypada na drugi okres i cz¢$ciowo na trzeci. Nalezy
zaznaczy¢, ze to wlasnie on najbardziej zabiegal o normalizacj¢ sytuacji semi-
narium duchownego we Wroclawiu, czego przejawem byla reforma formacji
seminaryjnej. W zwiazku z wzrostem liczby kaptanéw ks. Lagosz przedtuzyt
studia z pieciu do szesciu lat™. Pod koniec swoich rzagdéw we Wroctawiu, gdy
nie istniata juz naglaca potrzeba ksztalcenia kaptanéw, wikariusz kapitulny
postanowit przedtuzy¢ studia seminaryjne do lat siedmiu: ,,Z poczatkiem roku
akademickiego 1956/57 Rektorat Seminaryjny doda jeszcze jeden roczny kurs
wstepny, czyli zerowy, ktéry uzupetniaé bedzie wiadomosci humanistyczne
i ogdélne kandydatéw do kaptanstwa, czyli pobyt alumnéw w seminarium
bedzie trwat 7 lat™™®.

Ten zabieg rzadcy diecezji nie zostal zrealizowany z uwagi na ,odwilz paz-
dziernikows”, ktéra pozbawila go urz¢du wikariusza kapitulnego. Wprowadzenie
»roku zerowego” miato na celu uzupetnienie podstawowej wiedzy adeptéw do
kaplanistwa z zakresu jezyka polskiego, historii, literatury i kultury. Owczesne
szkoty $rednie nie zapewnialy dostatecznej formacji ludzkiej, kulturalnej i du-
chowej, tak koniecznej do podjecia formacji kaptanskiej. Nadmiar obowiazkéw
w seminarium uniemozliwial alumnom nadrobienie ewentualnych zaleglosci. Jak
zostalo juz wspomniane, regularne studium uniemozliwialy zajecia dodatkowe
(m.in.: orkiestra deta, teatr, nauka jazdy samochodem, o czym szerzej powie
sic w dalszej czgdci paragrafu) oraz praca fizyczna, keéra wigczana w porzadek

133
134
135

Marcinowski, “Seminarium wroclawskie,” 6.

Urban, “30-lecie Wyzszego Seminarium Duchownego we Wroctawiu,” 2 49.
Staniszewski, Ksigdz infutat Kazimierz Lagosz, 23 4.

Staniszewski, 234.



302 Rafat Michaelis

dnia seminaryjnego, kolidowala z innymi zajeciami, gléwnie wyktadami™’.

Praca przy odgruzowywaniu miasta nie zabierala klerykom czasu przeznaczo-
nego na wyktady, jednak zajmowata popotudnia, czyli czas przeznaczony na
studium osobiste. Natomiast praca w folwarkach rolnych odbierata klerykom
cale tygodnie wyktadéw, co powodowato powazne zalegloéci, ktére musieli
nadrobi¢ samodzielnie™®. Ze sprawozdania ks. Zienkiewicza wynikalo, ze taki
stan rzeczy doprowadzit do fatalnych wynikéw egzaminéw. Najgorzej sytua-
cja przedstawiala si¢ w latach 1953-1954. Dopiero na skutek zabiegéw rektora
alumni w czasie sesji egzaminacyjnej mieli wigcej czasu na studium, problem
pracy zostal rozwigzany w inny sposéb.

Systematyczng prac¢ naukowa uniemozliwialy tez czgste zmiany kadrowe.
Profesorowie, ktdrzy nie cheieli podporzadkowac sie woli wikariusza kapitulnego,
byli zwalniani z petnionych funkji i przenoszeni do pracy duszpasterskiej™.

Kolejnym utrudnieniem byt brak podr¢cznikéw oraz mozliwoéci powielania
skryptéw. Konieczne bylo state spisywanie wyktadéw'. W latach 1953-1958
na 157 studentéw na dwdch kursach podrecznik do historii posiadato zaledwie
22 klerykéw. Podobnie sprawa miata si¢ z innymi przedmiotami'™.

Od 1952 r. funkcjonowal przy seminarium chér chlopigey zainicjowany
przez ks. Lagosza. Zgodnie z jego zarzadzeniem chér mieli wspoteworzy¢ kle-
rycy. Poczatkowo siedziba chéru byta kamienica nr 4 na Ostrowie Tumskim,
a po kilku miesigcach osrodek zostal przeniesiony do gmachu seminarium
duchownego. Udziat klerykéw w chérze byl niematy. W 19ss r. z blizej nie-
znanych powodéw chér chlopigcy zostat rozwigzany'. Nie spowodowalo to
bynajmniej ulgi w porzadku seminaryjnym, poniewaz chér — od tego czasu —
tworzyli wylacznie klerycy.

Od listopada 1954 r. w mysl zarzadzenia wikariusza kapitulnego kazdy kleryk
w ciagu swego studium w seminarium powinien dobrze opanowaé $piew oraz
gre na dowolnym instrumencie, poniewaz wyksztalcenie muzyczne moze by¢
przydatne w przyszlej pracy duszpasterskiej . W tym czasie powstata réwniez
orkiestra smyczkowa'’. Zakupiono nowe instrumenty, ktére byly formg pre-
mii za wykonywang przez alumnéw pracg. Klerycy nalezacy do orkiestr lub

137 . . L .
Marcinowski, “Seminarium wroclawskie,” 74.

Marcinowski, 75.

Ankieta IV, ksigdz Stanistaw.

Urban, “30-lecie Wyzszego Seminarium Duchownego we Wroctawiu,” 251.
Urban, 251.

Urban, 6s.

Urban, 66.

* Ankieta L, ksiadz Stefan.

138
139
140
141
142
143



Ksiadz Aleksander Zienkiewicz jako rektor... 303

chéréw nie byli zwolnieni z prac fizycznych, w zwiazku z czym czas przezna-
czony na nauke gry lub $piew odejmowano z czasu studium. Taki stan rzeczy
musial wprowadzi¢ powazny zamet do trybu studiéw. W praktyce pozosta-
walo studentom na nauke okoto dwéch godzin dziennie. Alumni wroctawscy
byli przetadowani programem zaje¢, wykladéw, ¢wiczen muzycznych i pracy
fizycznej'™. Z relacji ks. Wincentego Urbana, ktéry wizytowal seminarium
w 1954 1., wynika, ze rozktad godzin zaje¢ klerykéw wygladal nast¢pujaco:
»Godz. 8.00-12.20 przedmioty wykladowe, 14.00-18.00 orkiestra, instrukcje
fortepianowe, ¢wiczenia indywidualne, 16.00-18.00 w sobotg chér i $piew.
W tych trudnych eksperymentach alumni zdobywali wiedzg, nie mieli jednak
czasu na jej poglebienie”™*

Nagromadzenie zaj¢é sprawito, ze zaréwno chor, jak i orkiestry nie funk-
cjonowaly nalezycie. Klerycy, cheac zyska¢ czas na studium, zwalniali si¢
z prywatnych zaje¢, jednak brak systematycznosci ¢wiczert muzycznych byt
widoczny podczas préb orkiestry. Gdy sprawa ta dotarfa do ks. Lagosza, ostro
zareagowal i wydat rozporzadzenie naste¢pujacej tresci: ,Jedna godzina dziennie
¢wiczen jest obowiazkiem dla kazdego kleryka z zespotu orkiestry. Absencja
nieusprawiedliwiona pociagnie za soba odpowiednie sankcje™"".

Obrona podjeta przez Zienkiewicza przyniosta rezultaty przeciwne do ocze-
kiwanych: ordynariusz wroctawski zarzadzil, ze klerycy przed ukonczeniem
studiow beda zdawali Scisty egzamin ze $piewu i muzyki, a ci, ktérzy go nie
zdadza, nie otrzymaja $wiecen kaplaniskich'. Rekror staral si¢ zwréci¢ uwage
ordynariusza na fake, ze zadaniem klerykéw jest przede wszystkim dobre przy-
gotowanie si¢ do pracy duszpasterskiej oraz osiagniecie odpowiedniej wiedzy i ze
inne aktywnos$ci moga podejmowaé w czasie wolnym, ktérego i tak maja zbyt
malo™. Wikariusz kapitulny mial jednak inne zdanie na ten temat. Twierdzil,
ze ,,Absolwenci seminarium duchownego we Wroctawiu majg petni¢ na swoich
placéwkach takze misje kulturalng i przyczynia¢ si¢ do umuzykalnienia ludu
polskiego’”so. Ponadto uwazal, ze ,na wyktadach nalezy podad rzeczy najprost-
sze, istotne, a odrzuci¢ drobiazgi. Kazdy profesor powinien nauczaé studenta
na wykladzie tak, by nie musiat juz uczy¢ si¢ w domu™"".

145
146
147
148
149
150
151

Urban, “30-lecie Wyzszego Seminarium Duchownego we Wroctawiu,” 250.
Urban, 250.

Marcinowski, “Seminarium wroclawskie,” 84.

Marcinowski, 8s.

Ankieta III, ksigdz Witold.

Marcinowski, “Seminarium wroclawskie,” 8s.

Urban, “30-lecie Wyzszego Seminarium Duchownego we Wroctawiu,” 2 49.



304 Rafat Michaelis

W okresie eksperymentc')w (1951-1956) nastqpil pewien przerost. Seminarium
stalo si¢ czym$ w rodzaju instytucji ksztalcenia zawodowego, a nie wydziatem
uniwersyteckim152. Rektor Zienkiewicz w tym czasie podejmowat dziatania, ktére
miaty na celu normalizacj¢ sytuacji panujgcej w seminarium. Niejednokrotnie
musial zmaga¢ si¢ z zarzadzeniami ks. Lagosza, ktére z seminarium czynity
oérodek szkolenia zawodowego. Rektor zabiegal, aby w zyciu seminaryjnym
formacja intelektualna, duchowa i prace fizyczne byly zréwnowazone .

Praca fizyczna

Praca naukowa i fizyczna zawsze zajmowata uprzywilejowane miejsce w formacii
kaptanskiej. We Wroctawiu, szczegdlnie po 1947 r., nabrala ona szczegdlnego
wymiaru. Klerycy pracowali nie tylko w celu zdobycia odpowiednich cech
charakteru i do§wiadczenia, jak ci¢zko pracujg ludzie, do ktérych mieli by¢
postani z kaptaniska postuga. Praca fizyczna stanowita podstawe egzystencji
seminarium duchownego po II wojnie §wiatowej, bowiem klerycy prowadzili
gospodarstwa rolne w Wojszycach i Trestnie. Z relacji ks. J. Marcinowskiego
mozemy dowiedzie¢ si¢ o motywach i okolicznosciach pracy klerykéw w ku-
rialnych gospodarstwach.

W maju 1952 roku dowiedzieliSmy sie, ze Kuria Wroctawska przejeta w dzierzawe
od Caritasu 48-hektarowe gospodarstwo rolne [...]. Zaraz tez powiedziat nam
o tym sam wikariusz kapitulny. Zarazem wyjasnit, ze chce, aby klerycy zaprawiali
sie w jakiej$ mierze do pracy fizycznej i na roli. Oczywiscie — ttumaczyt dalej -
trzeba tak zorganizowac te prace — co zalezy od przetozonych seminaryjnych — aby
nauka na tym nie cierpiata. Z poczatku wystarczy tam wystaé codziennie do pracy
o$miu klerykéw. Niech wyjezdzaja rano, a wieczorem wracaja do seminarium.
A kiedy w Trestnie zostanie przygotowane mieszkanie, to beda tam przebywac
i pracowac po tygodniu, tzn. bedzie tam stale osmiu klerykdéw, zmieniajacych sie
co tydzien. [...] Na poczatku maja pan kierownik Trestna upomniat sie o przysta-
nie klerykéw do pracy, prositem go o zwtoke, poniewaz klerykdéw by to bardzo
przygnebito i wptyneto jak najgorzej na wynik egzamindw, ktére w tym czasie
juz byty w toku™*,

2 Urban, 2.49.

153 . L L. . <
s Mandziuk, Historia Kosciota katolickiego na Slgsku, 331.
Marcinowski, “Seminarium wroclawskie,” 74.



Ksiadz Aleksander Zienkiewicz jako rektor... 305

Te blisko so-hektarowe gospodarstwa zapewniaty wyzywienie i byt materialny
klerykom, profesorom i wszystkim potrzebujacym, ktdrzy przychodzili po
pomoc do seminaryjnej furty. Studenci wroctawskiego seminarium wilaczyli
sie réwniez w odbudowe Wroctawia zniszczonego podczas II wojny $wiatowe;.

Pierwsi klerycy, oprécz realizowania programu naukowo-formacyjnego, anga-
zowali sie w odgruzowanie budynku Wyzszego Seminarium Duchownego oraz
pracowali przy wykopie na przewody elektryczne, aby umozliwi¢ doprowadze-
nie na Ostréw Tumski pradu, zwtaszcza do katedry i budynku seminaryjnego.
W okresie tym alumni wtozyli wiele trudu w podniesienie z gruzéw zniszczonej
katedry i sasiednich ulic na Ostrowie Tumskim, ktére ulegty dewastacji na skutek
dziatan wojennych. W tych pierwszych powojennych latach studenci teologii
Wyzszego Seminarium Duchownego wraz z przetozonymi i profesorami swoim
zaangazowaniem dawali $wiadectwo wiernoéci obranemu powotaniu i wielkiej
troski o przysztos¢ tego, co budowali nie tylko dla siebie, ale i dla nastepnych

po|<oler’1155

Do zadan klerykéw nalezato przede wszystkim odbudowanie gmachu semina-
rium duchownego zniszczonego w czterdziestu procentach w wyniku dziatan
wojennych. Zobowiazani byli réwniez do podniesienia z ruin budynku katedry
wroctawskiej oraz — zgodnie z zawartg z wladzami panstwowymi umowa —
musieli odgruzowa¢ plac Katedralny, ulice Katedralna, ulice Wyszyniskiego,
cze$¢ rynku i poszezegdlne ulice przynalezace administracyjnie do Ostrowa
Tumskiego. Rektor Zienkiewicz, znajac wspomnienia alumnéw zwigzane
z okupacjg niemiecky, zdawal sobie sprawe, ze formacje do kaptanstwa nalezy
rozpoczaé od ksztaltowania dobrze pojetego czlowieczefistwa'™. Zachecat za-
tem alumnéw do glebokiej poboznosci i pracowitoéci, wytrwatosci na objetej
drodze i do patriotyzmu. Praca fizyczna wykonywana byta w mys] regulaminu,
w ktérym podkreslano, ze kazdy alumn seminarium duchownego we Wrocta-
wiu obowigzany jest — obok studiéw — pracowac fizycznie™'. Ponadto alumni
musieli zadba¢ o trwalo$¢ wykonanych prac. W tym celu petnili nocne warty
na Ostrowie Tumskim, aby zapobiec dewastacji obicktéw przez szabrownikéw,
jak i ochroni¢ sprzet budowlany™. Do omawianej aktywnosci zobowigzani byli

® Jozef Pater, Ksigdz infutat dr Karol Milik jako rzqdca archidiecezji wroctawskiej w latach
19451951, Rozprawy Naukowe. Papieski Wydzial Teologiczny we Wroclawiu 92 (Wroctaw:
Papieski Wydziat Teologiczny, 2012), 182.

*® Mandziuk, Historia Kosciota katolickiego na Slgsku, 330-31.

157 .
Mandziuk, 333.

®® Mandziuk, 333.



306 Rafat Michaelis

wszyscy alumni bez wyjatku. Mnogos¢ zadan, wykonywanych czgsto kosztem
studium i modlitw, budzita sprzeciw w klerykach, ktérzy informowali o tym
swojego rektora. Wéwczas ks. Zienkiewicz staral si¢ wyjasni¢ im sens tego, co
robia. Zachecal do wytrwatosci i cierpliwosci. Jego charakter, osobista $wigtos¢
i czysto$¢ intencji sprawialy, ze jego wypowiedzi spotykaly si¢ z petnym zro-
zumieniem wychowankéw'™. Ze wspomnien 6wezesnych klerykéw wynika, iz
pracy fizycznej byto duzo:

Poza Ostrowem Tumskim w catosci byta jeszcze ul. Wyszyriskiego, ktora wtedy byta
wagskim przejsciem. Nastepnie miasto az do koSciota Bozego Ciata. Groz tadowali-
smy na wozy i wywoziliSmy. Miejsca, gdzie sie to zwalato, to: hatda naprzeciwko
cmentarza przy ulicy Bardzkiej, nastepnie nad Odrg za kosciotem sw. Wawrzyica
oraz za dworcem gtéwnym PKP. Ksiqgdz rektor Aleksander Zienkiewicz byt bardzo
przeciwny tym pracom, to byt dla niego krzyz. On nie byt oporny, Zzeby pracowac,
ale nie tak ciezko i kosztem nauki. Nadawat pracy wartos¢ duchowq. Miato to byc
¢wiczenie woli, uodpornienie sie na trudnosci, jakie niesie zycie. Ponadto co piec¢
tygodni jeden rocznik wyjezdzat na gospodarstwo. Chor i orkiestra nie zwalniaty
z prac, wyjgtkowo tylko. To byty Wojszyce i Trestno. Ja jezdzitem do Wojszyc. Tam
hodowaliSmy krowy i swinie. Na polach uprawialiSmy buraki, ziemniaki i rozmaite
zboza. Do prac nadzorczych i wazniejszych, takich jak sama uprawa i zasiew, byli
zatrudnieni i wyznaczeni ludzie Swieccy. Przetozonym na miejscu byt ks. Kiwacz.
Obecny byt réwniez ksigdz Jozef Pazdur, ktory petnit role ojca duchownego. Tam
byta kaplica. Codziennie rano mielismy Msze Swietq i modlitwy. Byty dwa miesigce
wakacji i nie byto wolnych sobdt tak jak dzisiaj. Klerycy nie zajmowali sie domem.

160

Byty panie, ktére sprzqtaty i pomagaty w kuchni

Obowigzek pracy fizycznej w takiej formie rozszerzyt dwezesny rzadca diece-
zji. Polecil rektorowi zatroszezy¢ si¢ o stan chodnika przynalezacego do placu
Katedralnego. Po wykonaniu tej pracy zlecat kolejne: klerycy mieli uporzad-
kowa¢ swéj plac Katedralny, to jest dzisiejszy trawnik znajdujacy si¢ po stronie
wschodniej katedry, a przed frontem seminarium duchownego takze wszystkie
cztery chodniki wokét tego placu, czesciowo réwniez i jezdnie. Poczatkowo
klerycy mieli pracowa¢ wylacznie w czasie wolnym, bez szkody dla studium,
stad przyjeli te polecenia za rzecz normalna, bo kazdy wtedy rozumiat potrzebe

porzadkowania miasta. W pézniejszych tygodniach prac zaczelo przybywaé'™.

" Swastek, Stuga Bozy ks. Aleksander Zienkiewicz, 40.
8% Ankieta L, ksiadz Stefan.
16 Marcinowski, “Seminarium wroclawskie,” 69—7o0.



Ksiadz Aleksander Zienkiewicz jako rektor... 307

W pismie skierowanym do Prezydium Miejskiej Rady Narodowej we Wroctawiu
ks. Lagosz napisat:

W 1953 roku alumni Arcybiskupiego Wyzszego Seminarium Duchownego w ra-
mach pracy spotecznej odgruzowali na Wyspie Tumskiej i w pobliskim sasiedz-
twie nastepujace ulice: $wietego Marcina, Najéwietszej Maryi Panny, Swietej
Jadwigi, Szczytnicka, Wieczorka, Pratacka, Katedralng i plac Katedralny, o tacznej
dtugosci 1289 metrow. [...] W roku 1953 uporzadkowali rowniez ogrody przy
gmachu seminarium duchownego i domach kanonickich oraz ogréd i park nad
Odra. Pracujac fizycznie, klerycy osiggneli wysoki poziom etyczny: byli bardzo
punktualni i pracowali wzorowo. Przy odgruzowaniu procowali réwniez ksieza
profesorowie i mieszkancy Wyspy Tumskiej. Ksieza kanonicy kapitulni odgruzo-
wywali koéciot Najéwietszej Maryi Panny'®.

Poczatkowo nadmiar prac fizycznych spotykat si¢ ze sprzeciwem tak klerykéw,
jak i profesoréw. Widzac jednak owoce wspdlnego trudu, Zienkiewicz w spra-
wozdaniu ze stanu seminarium duchownego za rok 1954 napisal, ze zajecia
zwigzane z odgruzowaniem miasta i obstuga gospodarstw rolnych od strony
psychicznej nie przedstawiajg juz trudnosci'®. Alumni podejmowali réwniez
samodzielne inicjatywy zwigzane z aktywno$cig fizyczna, np. z okazji kolejnej
rocznicy $wiecen kaptanskich swojego rektora jako dar jubileuszowy w czasie
wakacji wywiezli 300 furmanek gruzu.

Klerycy angazowali si¢ rowniez w prace remontowe i adaptacyjne na terenie
samego seminarium. Trzy bomby, ktére trafity w budynek seminaryjny, spowo-
dowaly wiele zniszczeni. Niemal w ogdle nie bylo dachu™’. Wszystkie przedsie-
wziecia budowlano-konserwatorskie doprowadzity do powstania krzywdzacych
opinii na temat klerykéw wroctawskiego seminarium duchownego, ktérym
twardo stawial opdr Zienkiewicz.

Obowigzek pracy wpisany byl w oplaty, ktére wnoszono za pobyt w semina-
rium. Bylo to 300 ztotych plus kilogram ttuszczu. Funkcjonowaty tez stypendia
umozliwiajace zwolnienie z oplat lub z prac™®.

Prace prowadzone w seminarium duchownym byly wynikiem koniecznosci
ekonomicznej i historycznej, cho¢ zaburzaty porzadek formacji seminaryjne;j.
Zniszczenia, jakie pozostawita po sobie II woja $wiatowa, wymagaty naprawy

"2 Staniszewski, Ksigdz infutat Kazimierz Lagosz, 229.

s Staniszewski, 229.

s Biskup and Radecki, Metropolitalne Wyzsze Seminarium Duchowne we Wroctawiu, 81.
Ankieta IV, ksigdz Stanistaw.



308 Rafat Michaelis

i uporzadkowania. Klerycy nie mogli uchyla¢ si¢ od obowigzku doprowadzenia
ojczyzny do tadu gospodarczego, kulturowego i duchowego.

Réwniez zajecia w majatkach rolnych byty spowodowane zg sytuacja eko-
nomiczna, dlatego podjecie ich byto konieczne w celu wyzywienia tak wielkiej
liczby alumnéw i profesordw.

Rektor Zienkiewicz, czasem niezrozumiany przez swoich klerykéw, potrafit
stworzy¢ alumnom odpowiedni system aktywnosci, nakazanej przeciez odgérnie,
tak by nie dopusci¢ do strat w zakresie studium i formacji duchowej. Potrafit
wyrobi¢ w klerykach szacunek do ludzi pracy i wpoi¢ im, ze do wielkich rzeczy
doj$¢ mozna tylko wytrwalym dziataniem. Potrafil réwniez twardo zareagowa¢
i broni¢ klerykéw, gdy wyznaczone im zadania byty ponad ich sity i mozliwo-
$ci czasowe. Taki stan rzeczy przynidst paradoksalnie dobre owoce, poniewaz
klerycy po ukonczeniu seminarium posiadali nie tylko wiedze teologiczna,
ale réwniez wiedze z zakresu agronomii i budownictwa. Podejmujac prace na
terenie Archidiecezji Wroctawskiej, stawali si¢ nie tylko duszpasterzami, ale
réwniez animatorami zycia spolecznego.

Podsumowanie

W niniejszym artykule ukazano zycie i dziatalno$¢ ks. Zienkiewicza jako rektora
Arcybiskupiego Wyzszego Seminarium Duchownego we Wroclawiu. Ksiadz
Zienkiewicz, dzigki wezesniejszej pracy wiréd alumnéw nizszego seminarium
duchownego w Zaganiu, zastynal jako wybitny wychowawca i formator, co
predysponowato go do podjecia funkeji rektora. Jego zaledwie s-letnia kadencja
byta czasem zmagania si¢ z wladzami panstwowymi i koscielnymi. W jej trakcie
udalo si¢ rektorowi w znacznej cz¢sci odbudowad kadre profesorska i przywréci¢
wysoki poziom ksztalcenia w seminarium. Godzac studium z naturalnym ryt
mem formacyjnym i pracg fizyczng, wychowat ksi¢zy-spotecznikéw, ktérzy nie
tylko spetniali swoje funkcje kaptanskie na terenie archidiecezji, ale animowali
réwniez zycie spoleczne w $rodowisku parafii.

Ksiadz Zienkiewicz przeprowadzil seminarium przez najtrudniejszy okres
w powojennej historii. Okazal si¢ sprawnym zarzadca, ktéry dzigki sympatii
do miodych ludzi i szacunku, jakim cieszyt si¢ wérdd nich, zaréwno $wieckich,
jak i duchownych, byt réwniez dobrym wychowawca. Bledy personalne, ktére
sic mu zdarzaly, z calg pewnoscia nie wynikaly ze zlej woli rektora, ale byty
skutkiem panujacej sytuacji politycznej w Polsce i w archidiecezji wroclawskiej
zarzadzanej przez wikariusza kapitulnego ks. Lagosza, narzuconego przez
wiadze komunistyczne. Jako rektor potrafil przezwyci¢zy¢ trudnosci zwigzane



Ksiadz Aleksander Zienkiewicz jako rektor... 309

z ingerencja rzadcy diecezji w dziatalno$¢ seminarium, uchronié je przed obnize-
niem poziomu naukowego i jego rangi, nie dopusci¢ do przyjecia $wiecen oséb,
ktére do seminarium wstapity z niestusznych pobudek, chociaz nie sposéb byto
unikna¢ bfedu w polityce personalnej. Dbat by relacje z moderatorami i profe-
sorami uktadaty si¢ poprawnie i nacechowane byty solidarno$cia. Umiejetnie
taczyl formacje duchowsq iintelektualng alumnéw z pracy fizyczng nakazang
klerykom przez wikariusza kapitulnego, minimalizujac szkody wynikajace
z jego decyzji dla dziatania seminarium.

Najlepszym podsumowaniem okresu kierowania seminarium przez ks. Zien-
kiewicza sg stowa alumnéw zapisane w kronice seminaryjnej z okazji jubileuszu

kaptanskiego:

W gtebokich stowach przedstawit nam obraz prawdziwego kaptanstwa Chrystu-
sowego. Nie piekno stow, nawet nie gtebia tresci, wywarty na nas najgtebsze
wrazenie. Za stowem itreécig spotykamy sie codziennie. Wzruszyt nas jednak
autentyzm Jego kaptanstwa i wtasnie za to go cenimy, kochamy i dziekujemym.

Niniejsze opracowanie wpisuje si¢ w zamiar cato$ciowego i szczegétowego przed-
stawienia zycia i dziatalno$ci kaznodziejskiej i dydaktycznej ks. Zienkiewicza
jako wielkiego kaptana i wychowawcy.

Bibliografia

Ankieta I, ksiagdz Stefan, ur. 1924 roku, relacja z dnia 17 pazdziernika 2013 roku, archiwum
autora.

Ankieta II, ksiadz Adam, ur. 1931 roku, relacja z dnia 17 listopada 2013 roku, archiwum autora.

Ankieta ITI, ksiadz Witold, ur. 1927 roku, relacja z dnia 18 pazdziernika 2013 roku, archiwum
autora.

Ankieta IV, ksiadz Stanistaw, ur. 1930 roku, relacja z dnia 23 pazdziernika 2013 roku, archi-
wum autora.

Ankieta VI, ksiadz Jan, ur. 1932 roku, relacja z dnia 20 pazdziernika 2013 roku.

Ankieta VII, ksiadz Stanistaw, ur. 1926 roku, relacja z dnia 12 lutego 2016 roku.

Biskup, Marian. “Ksiadz rektor Aleksander Zienkiewicz — wychowawca mlodziezy duchow-
nej.” In Ksigdz Aleksander Zienkiewicz — sylwetka duchowa, edited by Maria Lubieniecka
and Jadwiga Wartalska, 60-66. Krakéw: Bratni Zew, 2006.

1% Kronika MWSD we Wroclawiu, lata 1962-1984. b.p., Archiwum Metropolitalnego
Wyzszego Seminarium Duchownego we Wroclawiu.



310 Rafat Michaelis

Biskup, Marian. “Ksztalcenie teologiczne w Wyzszym Seminarium Duchownym we Wroc-
tawiu w latach 1947-1968.” In 300 lar Wydziatu Teologicznego we Wroctawiu, edited by
Ignacy Dec, 85—92. Wroctaw: Papieski Wydziat Teologiczny, 200-.

Biskup, Marian, and Aleksander Radecki, eds. Mezropolitalne Wyzsze Seminarium Duchowne
we Wroctawin. Wroctaw: Metropolitalne Wyzsze Seminarium Duchowne, 2002.

Bogaczewicz, Stanistaw A. “Osoba i dziatalno$¢ ksigdza Aleksandra Zienkiewicza w $wietle
dokumentéw aparatu bezpieczenstwa.” In Stuga Bozy ks. Aleksander Zienkiewicz — wroc-
tawski kandydat na oftarze, edited by Waldemar Irek, Jadwiga Wartalska, and Grzegorz
Sokolowski, ss—100. Sympozja i Sesje Naukowe. Papieski Wydziat Teologiczny we Wroc-
tawiu 25. Wroctaw: Papieski Wydzial Teologiczny we Wroctawiu, 2013.

Dec, Ignacy. “Formacja duchowa alumnéw we Wroctawiu po II wojnie $wiatowej.” In Unxit
et misit: Ksigga jubileuszowa ku czci Ksigdza Biskupa Jozefa Pazdura, edited by Ignacy
Dec, 214-26. Wroctaw: Papieski Wydzial Teologiczny, 2000.

Dominiczak, Henryk. Organy bezpieczenstwa PRL w walce z Kosciotem katolickim 194 4-1990:
W swietle dokumentéw MSW. Kulisy Wywiadu i Kontrwywiadu. Warszawa: Dom Wy-
dawniczy Bellona, 2000.

Dudek, Antoni, and Ryszard Gryz. Komunisci i Koscidt w Polsce (1945-1989). Krakéw: Znak,
2003.

Katalog IA28a/Bolestaw Kominek/1258, Archiwum Archidiecezji Wroctawskiej.

Kronika MWSD we Wroclawiu, lata 1962-1984. b.p., Archiwum Archidiecezji Wroclawskiej.

Krucina, Jan. “Formacja teologiczna alumnéw.” In so lat Wyzszego Seminarium Duchownego
we Wroctawin, edited by Ignacy Dec and Krystyn Matwijowski, s1—s7. Wroctaw: Insty-
tut Historyczny Uniwersytetu Wroctawskiego; Wroclawskie Towarzystwo Milo$nikéw
Historii, 1997.

Leszczynski, Mariusz. Ksigza diecezjalni ekspatrianci archidiecezji lwowskiej obrzqdku tacir-
skiego: Stownik biograficzny. Centralny Projekt Badawczy IPN Wiadze Komunistyczne
Wobec Kosciotéw i Zwiazkéw Wyznaniowych w Polsce 194 4-1989. Warszawa: Instytut
Pamigci Narodowej, 2020.

Latka, Rafal, and Jézef Marecki. Koscid! katolicki w Polsce rzgdzonej przez komunistéw. War-
szawa: Instytut Pamieci Narodowej — Komisja Scigania Zbrodni przeciwko Narodowi
Polskiemu, 2017.

Mandziuk, Jézef. Historia Kosciota katolickiego na Slasku: Czasy najnowsze. Warszawa: Wy-
dawnictwo Uniwersytetu Kardynata Stefana Wyszyriskiego, 2013.

Mandziuk, Jozef. Stownik ksigzy pisarzy archidiecezji wroctawskiej: 19.45-1992. Warszawa:
Wydawnictwo Akademii Teologii Katolickiej, 1997.

Mandziuk, Jézef. “Zienkiewicz Aleksander.” In Stowniku polskich teologéw karolickich, edited
by Jézef Mandziuk, vol. 9, 751—53. Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Kardynata
Stefana Wyszyriskiego w Warszawie, 2006.

Marcinowski, Jozef. “Seminarium wroctawskie w pierwszych latach powojennych.” Wroctaw,
1972.

Mroziuk, Ryszard. “Ojciec Jozef Pazdur.” In Unxit et misit: Ksigga jubilenszowa ku czci Ksig-
dza Biskupa Jozefa Pazdura, edited by Ignacy Dec, 107-14. Wroclaw: Papieski Wydzial
Teologiczny, 2000.

Nowak, Andrzej. Czas walki z Bogiem. Edited by Leszek Sosnowski. Kosciél na Strazy Polskiej
Wolnosci 4. Krakéw: Biaty Kruk, 2011.



Ksigdz Aleksander Zienkiewicz jako rektor... 311

Pater, Jzef. Ksigdz infutat dr Karol Milik jako rzgdca archidiecezji wroctawskiej w latach
1945-1951. Rozprawy Naukowe. Papieski Wydziat Teologiczny we Wroclawiu 92. Wroclaw:
Papieski Wydziat Teologiczny, 2012.

Pater, Jézef. Z dziejéw wroclawskiego Kosciola. Wroctaw: Muzeum Archidiecezjalne, 1997.

Pucitowski, Jézef. “Jeszcze o Wujku.” Nowe Zycie 6, no. 15 (1988):10-11.

Sokotowski, Grzegorz. “Sprawa mianowania ks. Wincentego Urbana biskupem pomocniczym
dla Wroclawia.” In Biskupi w rzeczywistosci politycznej Polski ‘Ludowej’, edited by Rafal
Latka, vol. 2, 368-86. Warszawa: Instytut Pamieci Narodowej, 2020.

Staniszewski, Benedykt. Ksigdz infulat Kazimierz Lagosz jako rzqdca archidiecezji wroctawskiej
w latach 1951—1956. Vol. 1. Wroctaw: Instytut Historyczny Uniwersytetu Wroctawskiego,
2000.

Swastek, Jozef. Stuga Bozy ks. Aleksander Zienkiewicz ,, Wujek”: Patron wychowawcéw i mto-
dziezy zagrozonej dyktaturg relatywizmu. Krakéw: Bratni Zew, 2013.

Swastek, Jézef. “S.p. ksiadz mgr Franciszek Sasiadek TJ.” Wroclawskie Wiadomosci Koscielne
32, nos. 9—10 (1977): 250—56.

Swastek, Jozef. “Wznowienie dziatalno$ci Wyzszego Seminarium Duchownego we Wroc-
tawin.” In 50 lar Wyzszego Seminarium Duchownego we Wroctawiu, edited by Ignacy
Dec and Krystyn Matwijowski, 15-23. Wroclaw: Instytut Historyczny Uniwersytetu
Wroctawskiego; Wroctawskie Towarzystwo Milo$nikéw Historii, 1997.

Swastek, Jézef. “Zycie i duchowo$¢ ksiedza pralata Aleksandra Zienkiewicza na tle historii
archidiecezji wroctawskiej.” In Ksigdz Aleksander Zienkiewicz, kaptan i wychowawca:
Sympozjum w pigtq rocznicg Smierci, Wroctaw 18—19 listopada 2000 r. Edited by Maria
Chomik, Maria Lubieniecka, and Jadwiga Wartalska, 19—38. Krakéw: Bratni Zew, 2001

Teczki personalne zmartych kaptanéw, Jarostaw Chomicki. b.p., Archiwum Archidiecezji
Wroclawskiej.

Teczki personalne zmartych kaptanéw, Jézef Marcinowski. b.p., Archiwum Archidiecezji
Wroclawskiej.

Teczki personalne zmartych kaptanéw, Kazimierz Lagosz. b.p., Archiwum Archidiecezji
Wroctawskic;j.

Teczki personalne zmartych kaptanéw, Nestor Szukalski. b.p., Archiwum Archidiecezji
Wroctawskiej.

Teczki personalne zmartych kaptanéw, Wincenty Urban. b.p., Archiwum Archidiecezji
Wroctawskiej.

Terlecki, Ryszard. “Wielki wygnaniec. Metropolita krakowski ksiadz arcybiskup Eugeniusz
Baziak.” In Koscidf w godzinie proby 1945—1989: Nieznane dokumenty i swiadectwa, edited
by Tomasz Balon-Mroczka and Jarostaw Szarek, 30-43. Krakéw, 2006.

Turkowski, Stanistaw. “Ksiadz Aleksander Zienkiewicz — wychowawca mlodziezy — w mojej
pamieci.” In Ksigdz Aleksander Zienkiewicz, kaplan i wychowawca: Sympozjum w pigtq
rocznice Smierci, Wroctaw 18~19 listopada 2000 r. Edited by Maria Chomik, Maria Lubie-
niecka, and Jadwiga Wartalska, 39—62. Krakéw: Bratni Zew, 2001.

Urban, Wincenty. “30-lecie Wyzszego Seminarium Duchownego we Wroctawiu (1947-1977).”
Colloquinm Salutis. Wroctawskie Studia Teologiczne 15 (1983): 201-75.

Wojcik, Stefan. Katechizacja w warunkach systemu totalitarnego: Na prazyktadzie Administracji
Apostolskiej Dolnego Slaska w latach 1945-1961. Prace Historyczne. Instytut Historyczny



312 Rafat Michaelis

Uniwersytetu Wroclawskiego 15. Wroctaw: Instytut Historyczny Uniwersytetu Wroc-
tawskiego, 1995.

Wojcik, Stefan. K. infutat dr Stanistaw Turkowski: Lwowski duszpasterz na Dolnym Slgsku.
Wroctaw: Stefan Wojcik, 1999.

Zamiatata, Dominik. “Relacje prymasa Stefana Wyszy1iskiego z ordynariuszami wroctawski-
mi wlatach 1949-1974.” In Prymas Stefan Wyszyiski i episkopat Polski, edited by Rafal
Eatka and Dominik Zamiatala, 125—44. Biskupi w Realiach Komunistycznej Wladzy.
Warszawa: Instytut Pamieci Narodowej — Komisja Scigania Zbrodni Przeciwko Naro-
dowi Polskiemu, 2023.

Zieliniski, Zygmunt. Koscidt w Polsce 1944—2002. Radom: Polskie Wydawnictwo Encyklo-
pedyczne, 2003.

Zaryn, Jan. Dzicje Kosciota katolickiego w Polsce (1944~1989). Warszawa: Neriton, 2003.

RAFAE MICHAELIS (KS.) — kaptan archidiecezji wroctawskiej; ukoriczyt studia magisterskie
na Papieskim Wydziale Teologicznym we Wroctawiu. Jego obszar badawczy obejmuje dzieje
Koéciota na Sla}sku, azwlaszcza dzialalno$¢ rektoréw wroctawskiego seminarium i wroctaw-
skich biskupéw pomocniczych.



FILOZOFIA

PAPIESKI Wroctawski Przeglad Teologiczny
WYDZIAL 33(2025) 1,313-361 WROCLAWSKI
TEOLOGICZNY Wroctaw Theological Review PRZEGLAD

wE wRoCLAWIY TEOLOGICZNY
DOI: 10.52097/wpt.8724

»

Robert Goczat

Pontifical Faculty of Theology in Wroctaw, Poland
robert.goczal@pwt.wroc.pl
ORCID: 0000-0001-8777-8488

Philosophy and Theology Combined?

The Metaphysical Tradition of Western
Scholasticism in the Field of Reflection on God
Against the Background of St Thomas Aquinas’

Approach to the Concept of God

Potaczenie filozofii i teologii? Metafizyczna tradycja zachodniej
scholastyki i jej refleksja nad Bogiem na tle podejscia Sw. Tomasza
z Akwinu wobec pojecia Boga

ABSTRACT: The paper deals with two seemingly opposing fields pertaining to the
relationship between theology and philosophy, in which the pursuit of apprehending
Divinity through human experience may have divergent meanings. However, such an
assumption only seems apparent in relation to scholastic thought, which turns out to
be closely linked to religious thinking, both in the fields of theology and philosophy,
which do not diverge from each other in sharp contrast. This is demonstrated in
three sections, drawing on the source and supplementary literature, although rather
in a general and opinion-forming approach than in the form of a systematic exegesis
aimed at justifying this coherence. Ialso provided a brief introduction and some
concluding remarks. In the following research, I examine the obvious links between
theology and philosophy that point to the validity of this thesis. I based my thesis
on historical and analytical insight into the leading metaphysical trends of medieval
Western Scholasticism and Aquinas’ concept of Ipsum Esse, as well as comparable
ideas in the second Latin scholastic thought at the turn of the late sixteenth and early
seventeenth centuries, otherwise mainly observable in Francisco Sudrez of the Jesuit
Order. The last issue, I set out more extensively, refers to the Aquinas’ Ipsum Esse, which
is a theory commonly tied to existential metaphysics, less frequently so with theology.
Nevertheless, it can be reasonably demonstrated that Aquinas presumably pointed to
Ipsum Esse as a metaphysical category that may convincingly combine theology with
philosophy by thinking of God as a supreme being manifesting Himself in His inner
nature within reality. Through this approach, Aquinas seems to fill an important gap

Licencje Creative Commons BY-SA 4.0 © Papieski Wydziat Teologiczny we Wroctawiu
— BY SA



314 Robert Goczat

that usually divides these two disciplines. Despite their presumed divergences, they
undoubtedly have something in common. In Aquinas and scholastics who followed
him to a large extent, God turns out to be the primum movens and Ipsum Esse and an
underlying concept for both theology, which operates on the borders of metaphysics,
and metaphysics, which operates on the boundaries of theology, although they are
approaching God from different perspectives in their own respective fields. They seem
to somehow refer to the same object of knowledge, namely by referring to the concept
of God as cither a metaphysical foundation, a doctrinal premise for further inquiries,
or the ultimate climax of the entire system of knowledge.

KEYWORDS: Latin Scholasticism, Renaissance Scholasticism, medieval metaphysics,
God, Ipsum Esse, St Thomas Aquinas, Francisco Sudrez

ABSTRAKT: W niniejszym artykule przedstawiono zagadnienie relacji dwéch pozornie
przeciwstawnych refleksji: teologii i filozofii, ktdre z zalozenia w dwojaki sposéb daza
do uchwycenia Boskosci z perspektywy ludzkiego doswiadczenia. Takie zalozenie
wydaje si¢ jednak pozorne w odniesieniu do mysli scholastycznej, ktéra jest scisle
powiazana z mysleniem religijnym, zaréwno teologicznym, jak i filozoficznym, ktére
w scholastyce nie sg sobie przeciwstawiane, co zostalo wykazane w trzech cz¢sciach,
w oparciu o literature Zrédtows i uzupetniajaca, cho¢ raczej w ujeciu ogdlnym i opi-
niotwdrczym niz w formie systematycznej egzegezy majacej na celu uzasadnienie tej
spéjnosci. Artykul zawiera réwniez krotkie wprowadzenie i kilka uwag koricowych.
W badaniach przedstawiono oczywiste powiazania miedzy teologia a filozofia, ktére
wskazuja na zasadno$¢ tej tezy. Sama teza zostala oparta na historycznych ianali-
tycznych analizach wiodacych metafizycznych nurtéw $redniowiecznej scholastyki
zachodniej, koncepcji Ipsum Esse $w. Tomasza z Akwinu, a takze analogicznych idei
w drugiej tacinskiej mysli scholastycznej na przelomie konica XV1i poczatku XVIIw.,
skadinad widoczne gléwnie u jezuity Franciszka Sudreza. Ostatnim zagadnieniem
w niniejszym artykule jest Ipsum Esse $w. Tomasza z Akwinu, powszechnie wigzane
z metafizyka egzystencjalna, rzadziej z teologia. Niemniej jednak mozna zasadnie
wykaza¢, ze Akwinata przypuszczalnie wskazywat na Ipsum Esse jako kategori¢ me-
tafizyczna, ktéra moze przekonujaco taczy¢ teologie z filozofia, rozwazajac Boga jako
najwyzszy byt objawiajacy swoja wewnetrzna nature w §wiccie materialnym. Dzigki
takiemu podejsciu Akwinata wydaje si¢ wypelniaé wazna luke, kedra zwykle dzieli
te dwie dyscypliny. Pomimo pozornych rozbieznosci, teologia i filozofia maja ze soba
elementy wspdlne. U Akwinaty i scholastykdéw, ktdrzy w duzej mierze poszli w jego
$lady, Bdg okazuje si¢ by¢ primum movens i Ipsum Esse oraz pojeciem lezacym u pod-
staw zaréwno teologii, ktora dziata na pograniczu metafizyki, jak i metafizyki, ktdra
dziala na pograniczu teologii, gdyz obie te refleksje trakeuja o Bogu, cho¢ z réznych
perspektyw, odnoszac si¢ do tego samego przedmiotu poznania, a mianowicie pojecia
Boga jako metafizycznego fundamentu, naukowej przestanki dla dalszych dociekan
albo punktu kulminacyjnego calego systemu wiedzy.

SEOWA KLUCZOWE: scholastyka laciriska, scholastyka renesansowa, metafizyka
$redniowieczna, BSg, Ipsum Esse, $w. Tomasz z Akwinu, Franciszek Sudrez



Philosophy and Theology Combined? 315

Introduction

he relationship between theology and philosophy has been a contentious

field of study for decades among theologians, philosophers, and Christians
alike. With no preconceptions, those interested in medieval thought would not
be surprised that it is plausible to find far-reaching analogies between medieval
Christian theology and the scholastic philosophy, both in their disputed subject
and in the vast frame of references. Such an understanding should come as no
surprise because the ideas of Christian spirituality influenced philosophers of
Neoplatonic and Aristotelian provenance directly or indirectly, hence many
comparative associations can be discerned. This serves merely to indicate the
subject of these considerations.

However, while most non-religious contemporary thinkers have focused
their efforts on proving or disproving the existence of God, few scholars have
ever stopped to ask themselves the question: “Does the relationship between
theology and philosophy presuppose only the reference of faith to reason, or
is it merely the concept of God alone that constrains the divergence between
them?” Presumably, it is not faith alone as a spiritual experience or reason it-
self as a cognitive experience, but the very concept of God, which is otherwise
quite metaphysical in its essence, and constant reference to God that determine
a certain connection between these apparently conflicting fields of human
cognition (e.g. one appeals to faith, the other to sheer reason). As a result,
such a claim may be in tension with a thesis that God is incomprehensible
and without any basis in rationality. Nevertheless, the relationship between
philosophy and theology cannot be reduced solely to reason or faith; rather,
in either field a God-oriented goal ought to be pursued. The purpose of this
article is to demonstrate that theology should not be deprived of metaphysics,
or in other words, natural theology or first philosophy, just as metaphysics
should not be deprived of reaching the theological plane, at least in the field
of reflection directed at the Divine Being as the ultimate cause of existence.
The inclusion of the basic theological premises and truths into the exposition
of metaphysical truths supplements such reasoning with knowledge that aims
to establish a reason (ratio) for all metaphysical doctrine as one that can be
genuinely combined with theology. Significantly, commentators, drawing on
scholastic doctrines, define such natural theology (first philosophy or meta-
physics) as scientia transcendens, which applies equally to created and uncreated



316 Robert Goczat

beings, or to the supreme genus of being.1 The fundamental ontological pre-
mies of scientia transcendens seems to be a fully immanent and infinite being,
a cause by itself (causa sui) and its essential transcendence; in a word — Divine
Being. A supernatural point at the end of metaphysical reflection is presented
by Olivia Blanchette in her monograph on “being,” and other eminent scholars
who point to the direction in which metaphysics is heading.” Quite a similar
position can be observed in Duns Scotus (t 1308), for whom the metaphysical
science of the transcendentals (zomina transcendentalia) was supposed to open
the knower to the aspect of Transcendence or, in other words, was supposed to
reach the supernatural realm within natural theology: “[...] it is a science that
transcends because it deals with transcendentals.” In the preface to his edition
of Scotus’s collected works, Allan Bernard Wolter emphasizes: “Following the
Avicennian interpretation of Aristotelian metaphysics, like Albertus Magnus,
Siger of Brabant, Aquinas and most scholastics of his day, Scotus envisioned
God as the goal of any rational metaphysics whose subject is being gua being.”*
This is a noticeable and rather inevitable trend in the Christian philosophical
teaching, present recurrenced in almost all the metaphysical systems of Scho-
lasticism, and especially visible in its Thomistic branch, namely, the combining
of the subject of theology with the subject of metaphysics, albeit under certain
conditions. What is equally striking is that, although the whole issue seems
to be linked to the problems of onto-theology in the Scholastic period, it is
abold attempt to find, to a reasonable extent, a parallel between metaphysical
reflection on the being with theology on God.”

'ock Ludger Honnefelder, La métaphysique comme science transcendantale entre le Moyen

dge et les temps modernes, trans. Isabelle Mandrella, Chaire Etienne Gilson (Paris: Presses
Universitaires de France, 2002), esp. 29—30.

Cf. Oliva Blanchette, Philosophy of Being: A Reconstructive Essay in Metaphysics (Wash-
ington, D.C.: Catholic University of America Press, 2003), ch. 18 (“The Necessity of Total
Transcendence”), ch. 19 (“Transcendence and Immanence”), esp. subch. 19.3 (“The True
Mystery of Being”), 54351, also subch. 19.4 (“The Necessity of Supernatural”), ss1-s6.
See also Wladystaw Strézewski, “Metafizyka jako nauka,” Studia Mediewistyczne 27, no. 2
(1990), 3-27.

John Duns Scotus, Philosophical Writings, trans., with an introduction, by Allan B. Wolter,
Library of Liberal Arts 194 (Indianapolis, IN: Bobbs-Merrill, 1964), 3. See Rolf Darge,
“Erste Philosophie als Transzendentalwissenschaft gemiff Duns Scotus: Seinswissenschaft
oder ,Onto-Logik?,” Philosophisches Jahrbuch 111, no. 1 (2004), 43-61.

Duns Scotus, Philosophical Writings, 1 (“Preface”); for more, see esp. 1-14 (“Concerning
Metaphysics”), 15-36 (“Man’s Natural Knowledge of God”).

For more on the connections between metaphysics and theology (onto-theology), see
Jeffrey W. Robbins, “The Problem of Ontotheology: Complicating the Divide Between
Philosophy and Theology,” The Heythrop Journal 43, no. 2 (2002), 139—s1, https://doi.org/



Philosophy and Theology Combined? 317

The following considerations, consisting of three main sections, aim to specify
this not entirely transparent relationship in the area of human reflection on
God, both from the perspective of the scholastic metaphysical tradition and
from the perspective of St. Thomas Aquinas, who must rightly be regarded as
one of the greatest experts of sacra doctrina and scholastic philosophy. Hence,
the first two sections appeal to the commonly accepted scholastic thought,
mainly medieval Aristotelian and Thomistic metaphysics, but they also take into
account later Renaissance Scholasticism, associated with the intense revival of
Latin Aristotelianism and Thomism in the Iberian Peninsula. One can hardly
miss here that the obvious nature of medieval and Renaissance Scholasticism
pursued by the iconic names (e.g. Aquinas, Duns Scotus, St. Bonaventure,
St. Robert Bellarmine, Francisco Sudrez) is revealed most evidently in the fact
that such a comparison leads to the conclusion that philosophy and theology
have apparently overlapped and colluded with each other in the field of reflec-
tion on the concept of God. The third section appeals to the concept of God
as Ipsum Esse in St. Thomas Aquinas (T 1274), which was a widespread theory
in subsequent centuries and influenced Christian existential reflection on God
as the supreme being (ens supremum) and source of existence — an idea that
probably continued to be accepted until the modern flowering of neo-Thomism
and neo-Scholasticism.

If we were to look at the background of most medieval theories, we would
likely notice several things that stand out and indicate a fundamental difference
between theology and philosophy, at least as regards the doctrinal foundations
of these sciences. Unlike the metaphysical tradition of the Latin West, which
takes a rationally organized philosophical approach to God as an extrinsic
object for knowledge (meaning, the science is not constituted by God through
supernatural Revelation), for the sacred theology, God is an immediate and

10.1111/1468-2265.00188; Jean-Luc Marion, “Saint Thomas d’Aqiun et l'ontothéologie,” Revie
Thomiste 95, no. 1 (1995), 31-66; Jean-Luc Marion, “Thomas Aquinas and Onto-theo-logy,”
in Mpystics: Presence and Aporia, ed. Michael Kessler and Christian Sheppard (Chicago:
University of Chicago Press, 2003), 38—75; Adriaan Peperzak, “Religion After Onto-The-
ology?,” in Religion After Metaphysics, ed. Mark A. Wrathall (Cambridge: Cambridge
University Press, 2003), 104—22, https://doi.org/10.1017/cb09780511615399.009; Emmanuel
Tourpe, “Différence ontologique et différence ontothéologique,” Revue Philosophique de
Lonvain 93, no. 3 (1995), 331-69, https://doi.org/10.2143/rpl.93.3.541761; Michel Gourinat,
“La querelle de Pontothéologie: Linterprétation de la théologie médiévale par Heidegger,”
Cabhiers de recherches médiévales, no. 2 (1996), 85—93, https://doi.org/10.4000/crm.2486;
Robert Goczal, Onto-teo-logia: Status bytu realnego i mysinego w metafizyce Francisco
Sudreza (Warszawa: Warszawska Firma Wydawnicza, zou), 218—36.



318 Robert Goczat

intrinsic object for knowledge.® This compelling premise flows for theologians
from Divine Revelation itself. On the contrary, the overriding point in phi-
losophy, especially in the form of metaphysics, is reason itself, and the concept
of God as the ultimate crowning achievement is at most a consequence of
the methodical analysis that philosophers pursue without divine support in
Revelation, but rather in the nature of being itself. In turn, based on Reve-
lation as its doctrinal foundation, theology defines nature, power, attributes,
and inflow of God’s grace, and routinely emphasizes the exertion of believers’
faith. Accordingly, it worships God directly as a consistent consequence of the
Revelation accepted from above. Thanks to God, theology radiates the splendor
and sublimity of intellectual science, although it sometimes reflects a mystical
form of His presence or supernatural theophany (Zheofania — derived from
“God appears”), or an objectively unverifiable illumination within the inner
human nature (I//uminatio — derived from “God illuminates”).” In such spirit-
uality, medieval Illuminism concerns all doctrines that consider enlightenment
or Revelation to be the direct perception or knowledge of eternal truth and
God, not due to natural, conceptual or intellectual insight into the essential
structure of things, but to the supernatural light provided in the soul, will or
intellect by God.? In llluminism, the Divine intervention in human cognition
accompanying faith, or, in other words, the God’s supernatural assistance
is considered the most important source for further intellectual knowledge
of Him, which may also happen on the border of mystical c:xperiencc.9 For

6

Cf. John P. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” in Philosophy and Theology
in the Long Middle Ages, ed. Kent Emery, Russell Friedman, and Andreas Speer (Leiden:
Brill, 2011), 571-72.

See Rudi te Velde, Aguinas on God. The ‘Divine Science’ of the Summa Theologiae, Ashgate
Studies in the History of Philosophical Theology (Aldershot: Ashgate, 2006), esp. 18-23
(“Sacred Doctrine and Revelation”); 23—-28 (“The Scientia of Sacred Doctrine”); 28—37
(“The Catholic Truth and Philosophy”).

See Timothy Noone, “Divine Illumination,” in The Cambridge History of Medieval
Philosophy, ed. Robert Pasnau and Christina van Dyke, vol. 1 (Cambridge: Cambridge
University Press, 2009), 369-83.

On theologia mystica and illumination in the philosophical sense, see Roberto Hofmeister
Pich and Andreas Speer, eds., Contemplation and Philosophy: Scholastic and Mystical Modes
of Medieval Philosophical Thought: A Tribute to Kent Emery, Jr., Studien und Texte zur
Geistesgeschichte des Mittelalters 125 (Leiden: Brill, 2018), esp. 157-77 (C. Steel, “What
a Philosopher May Learn from Theologians. Albert the Great on the Principles of Movement
in Humans [De anima 111, 9-11]”); 21631 (S. P. Marrone, “Thomas Aquinas, Roger Bacon
and the Magicians on the Power of Words”); 27690 (B. Gochring, “Henry of Ghent on
Knowledge, Remembrance, and the Order of Cognitive Acts: The Problematic Legacy of
Thomas Aquinas”); 477—527 (G. R. Smith, “Esse consecutive cognitum: A Fourteenth-Century



Philosophy and Theology Combined? 319

example, according to Roger Bacon (t circa 1292), an English Franciscan, also
known as Doctor Mirabilis (Miraculous Doctor), true illumination, thanks
to God’s intervention in the contemplating soul, allows for direct cognition
of eternal truths, existing objectively in the mind of God in the form of ideas
or exemplary forms (forma exemplaris), by means of which God created all
things (entia creata) and through which He can impart Himself in human
knowledge. Bacon distinguished three types of enlightenment: a) natural and
primitive enlightenment, which arises as a result of external sensory experience
(illuminatio primitiva); b) supernatural and extraordinary illumination, which
arises as a result of God’s internal influence on the soul (i/luminatio specialis);
and c) universal enlightenment, which is available to everyone thanks to Revela-
tion from the Holy Scripture (revelatio generalis).” These types of illumination
presuppose, to some extent, the result of & priori acceptance of faith, which,
however, does not require rational pursuits.

In this context, the dogmatics of faith, theology, and religion have their
own intrinsic value of verification and primarily presuppose Divine Revelation
as a substructure for their validity, which consistently constitutes the science
of theology. Despite some mystical background, it has a deeply hidden value
of verifiability incomparable to any other natural science, which illustrates
the testimony of God’s power. Theology appears here as transcendent to all
philosophical meanings, language, speculative methods, etc., although it
also implies metaphysical reasoning and truths within itself. Nevertheless,
according to St. Thomas Aquinas, both God and dogmatics, and the entire
space of believers, the last mentioned mainly praises the reflection on God’s
splendor, constitute on a scientific level the first principles (prima principia) of
sacred theology." Accordingly, neither God nor dogmatics (the first principles

Theory of Divine Ideas”); 599674 (S. M. Metzger, “The Tractatus de mistica theologia by
Ioannes de Indagine, O. Cart. [t1475]”).
See Yael Raizman-Kedar, “The Intellect Naturalized: Roger Bacon on the Existence of
Corporeal Species Within the Intellect,” in Evidence and Interpretation in Studies on
Early Science and Medicine Essays in Honor of Jobn E. Murdoch, ed. Edith Dudley Sylla
and William Royall Newman (Leiden: Brill, 2009), 131-57; Raoul Carton, Lexpérience
mystique de lillumination intérienre chez Roger Bacon, Ftudes de philosophie médiévale 3
(Paris: J. Vrin, 1924), 13-14, 15-69; pt. 1 (“Lillumination”), ch. 1 (“Idée générale de I'il-
lumination”); Stanistaw Bafia, “Bacon Roger,” in Powszechna encyklopedia filozofii, vol. 1
(Lublin: Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, 2000), 459.
Sancti Thomae Aquinatis, “Summa theologiae 13,” in Pars Prima Summae Theologiae:
A quaestione I ad quaestionem XLIX, ad codices manuscriptos Vaticanos exacta, cum
commentariis Thomae de vio Caietani Ordinis Praedicatorum S. R. C. Cardinalis, Opera
omnia iussu impensaque Leonis XIII P. M. Edita 4 (Romae: Ex Typographia Polyglotta



320 Robert Goczat

of theology) are subject to the verification procedures of lower and external
sciences, but directly to God’s Revelation.”

Quite surprisingly, however, it can be assumed that although theology is
thoroughly permeated with mysticism and deep spirituality, Latin Western
theology seems to be combined with philosophy, or more precisely, scholastic
metaphysics considered in its own way. Through this fusion, philosophy itself
seems to resonate, in addition to its intellectual dimension, with the spiritual
and theological dimension. For example, Aquinas’s concept of Ipsum Esse may
appear as a path to philosophical theology and at the same time bring the rational
philosophical knowledge of God closer to its theological counterpart, although
the Ipsum Ejsse is assessed from the perspective of approaching God by reason,
both analogously and externally, not as a direct object of faith.” Despite their
divergent assumptions regarding the subject matter in their respective fields,

S. C. de Propaganda Fide, 1888), q. I, a. 7 [hereafter: Sancti Thomae Aquinatis, Summa
theologiae I9); Sancti Thomae Aquinatis, “Super Boetium De Trinitate,” in Super Boetium
De Trinitate: Expositio libri Boetii: De ebdomadibus, Sancti Thomae Aquinatis, Opera
omnia iussu Leonis XIII P. M. Edita so (Roma: Commissio Leonina; Paris: Editions Du
Cerf, 1992), q. I1, a. 2.

Sancti Thomae Aquinatis, Summa theologiae I, q.1, a. s, ad secundum dicendum, p. 16:
“Non enim accipit sua principia ab aliis scientiis, sed immediate a Deo per revelationem.
Et ideo non accipit ab aliis scientiis tanquam a superioribus, sed utitur eis tanquam infe-
rioribus et ancillis; sicut architectonicae utuntur subministrantibus, ut civilis militari™
Sancti Thomae Aquinatis, Scriptum super Sententiis magistri Petri Lombardi, ed. Pierre
Mandonnet, vol. 1 (Parisiis: P. Lethielleux, 1929), q. 1a. 3, qc. 2, ad 2: “Et ex stis principiis,
non respuens communia principia, procedit ista scientia; nec habet viam ad ea probanda,
sed solum ad defendendum a contradicentibus.” See more Doyle, “St. Thomas Aquinas on
Theological Truth,” s71-89, esp. s71-73; Yves Congar, “Tradition et Sacra doctrina chez
saint Thomas d’Aquin,” in Eglise et Tradition, ed. Johannes Betz and Heinrich Fries (Lyon:
Editions Xavier Mappus, 1963), 157—94; Lawrence J. Donohoo, “The Nature and Grace of
Sacra Doctrina in St. Thomas’s Super Boetium de Trinitate,” The Thomist: A Speculative
Quarterly Review 63, no. 3 (1999), 343—401, hteps://doi.org/10.1353/tho.1999.0015; Joseph
Clifford Fenton, The Concept of Sacred Theology (Milwaukee, W1: Bruce Publishing, 1941),
26-ss (“The Subject Matter”); s6—70 (“The Light of Sacred Theology”); 231-46 (“The
Development of Sacred Theology — The Medieval Period”); 247-56 (“The Development
of Sacred Theology — Post-Tridentine Period”); John F. Boyle, “Aquinas’ Roman Com-
mentary on Peter Lombard,” Anuario Filosdfico 39, no. 2 (2006), 477-96, hteps://doi.org/
10.15581/009.39.29302.

On the controversies surrounding the definition of God as ens supremum in the terms of
primum cognitum, which has emerged in various philosophical systems, especially against
the background of the discrepancies between the Neoplatonic and Aristotelian traditions,
see Agnieszka Kijewska, “Bdg jako Primum Cognitum — dyskusje i kontrowersje (bl. Duns
Szkot, Henryk z Gandawy, $w. Tomasz z Akwinu, $w. Bonawentura, Mikotaj z Kuzy),”
Roczniki Filozoficzne 67, no. 2 (2019), s—30, https://doi.org/10.18290/rf.2019.67.2-1.

13



Philosophy and Theology Combined? 321

both theology and philosophy seem to be predicated on the same idea of reflec-
tion directed towards God or, in other words, towards the supreme principle of
knowledge. This means that in some respect, there are noticeable and relevant
connections between the two Christian traditions of theology and philosophy
of the Latin West, at least in so far as they relate to the intellectual concept of
God, who can be perceived or proven by means of intellectual cognition both
in the realm of Revelation and in a philosophical sense beyond it.

Philosophy and theology in the metaphysical tradition
of Western scholastics

Both the Western tradition of scholastic philosophy and theology differ from
Eastern Christian patristic thought, which tends towards greater spirituality
than enforced rationalism. Although it is not an evolution of the Eastern schools,
and the texts of the Greek Fathers are not quoted in any strict sense, it remains
deeply permeated with metaphysical knowledge and reflection on God." In
most cases, scholastic authors had drawn on the Neoplatonic and Aristotelian
traditions, especially since the " century and starting even earlier, reflecting
the spirit of theological knowledge. The philosophical topics are almost the same
as the theological ones in terms of their subject matter and have a significant
impact on the universal and intellectual doctrine of the Church. A systematic
exposition of the truths of the Catholic faith based on Aristotelianism and set
down very subtly in the 13" century by St. Thomas Aquinas can be envisioned
as a philosophical revolution of the Church in opposition to the Neoplatonic
tradition of previous centuries. Most Christian thinkers before Aquinas, such
as the Cappadocian Fathers, St. Augustine (t 430) or John Scotus Eriugena
(ci. t 877), were influenced by Platonic and Neoplatonic philosophy (Plotinus),

" One can find later Latin versions of the interpretation of the Cappadocians’ philosophical
thought, which are partly derived in the West from writings of medieval thinkers, or at
least are a development of theories originating from outside the tradition of the East.
Certain inaccuracies or impurities in the reading of the Cappadocian Fathers of Neopla-
tonic provenance are certainly the result of the external evolution of their concepts and
thoughts, which the later Western Scholasticism interpreted mainly through De Divinis
nominibus of Pseudo-Dionysius the Arcopagite and De fide orthodoxa of John Damascus
(t ci. 749). Cf. David Bradshaw, Aristotle East and West: Metaphysics and the Division
of Christendom (Cambridge: Cambridge University Press, 2004), 222—25. See also Fran
O’Rourke, “Being and Non-Being in Pseudo-Dionysius,” in The Relationship Between
Neoplatonism and Christianity, ed. Thomas. Finan and Vincent Twomey (Dublin: Four
Courts Press, 1992), s5—78.



322 Robert Goczat

and their thought was considered as an intellectual Christian doctrine.” This
perspective changed radically in the 13" century when the Western world be-
came acquainted with the thought of Aristotle, as well as Arab thinkers and
Jewish philosophy — mainly Moses Maimonides (t 1204), Avicebron Ibn Gabirol
(t ca. 1070), Al-Farabi (t 950), Avicenna (1 1037), along with the writings and
comments by thinkers such as Gerard of Cremona (t 1187), Albert of Cologne
(t 1280) and Robert Grosseteste (1 1253). After the 1204 conquest of Constan-
tinople, in parallel with the initiation of commodity exchanges with Byzantium
and the organization of the Crusades, Greek texts would arrive in Western
Europe practically every year. Even special expeditions to Greece were organized
to obtain more manuscripts. Separate translation centers were established in
Sicily and Toledo, which also contributed to the further development of edu-
cation and culture. Medieval cities grew stronger, gaining a sense of their own
independence and economic stability, and a specific sense of intellectual values
developed among the bourgeoisie and petty bourgeoisie, which, to some extent,
resulted in the pursuit of rationalization of human behaviour and thinking, The
universities of Paris and Oxford also strengthened their positions. New scholastic
centers began to emerge on the Iberian Peninsula with the foundation of the
University of Salamanca in 1218 by King Alfonso IX, king of Leon (Christian
Kingdom), from the Burgundian dynasty. The seven liberal arts (septem artes
liberales) were also taught there. There was a great flowering of Christian
Aristotelianism of the second Scholasticism in Salamanca in the 15" and 16"
centuries (Spanische Barockscholastik or Spitscholastik), which had its origins in
the philosophy of Pedro Martinez de Osma (t ci. 1480)." Quite strikingly, the

" SeeJohn N.D. Kelly, Early Christian Doctrines, sth, revised edition (London: A. & C. Black,
1977), 36, 41-48, 348-57.

Cf. Tomas Carreras y Artau and Joaquin Carreras y Artau, Historia de la filosofia espariola:
Filosofia cristiana de los siglos XIII al XV, vol. 2 (Madrid: Asociacién Espafiola para el Pro-
greso de las Ciencias, 1943), 550, 569. On the second Scholasticism, see Karl Eschweiler, “Die
Philosophie der spanischen Spitscholastik auf den deutschen Universititen des siebzehnten
Jahrhunderts,” in Spanische Forschungen der GorresGesellschaft, vol. 1, Gesammelte Aufsitze
zur Kulturgeschichte Spaniens. Erste Reihe (Miinster: Aschendorff, 1928), 251-325, esp.
262—75 (pt. 2: Die Verbreitung der spanischen Schulphilosophie auf den protestantischen
Hochschulen in Holland und Deutschlandpart); 283-89 (pt. 3: Der Vorsprung der Jesuiten
in der Entwicklung des philosophischen Unterrichtes am Ende des sechzehnten Jahrhun-
derts); 302-18 (pt. 5: Die Philosophie der Sudrez-Schule als normale Universititsphilosophie
des siecbzehnten Jahrhunderts); 318—25 (pt. 6: Philosophiegeschichtliche Probleme in der
spanischen Spotscholastik); Ulrich G. Leinsle, Einfiihrung in die scholastische Theologie,
UTB fiir Wissenschaft 1865 (Paderborn: Ferdinand Schéningh, 1995), 262—342; Paul
Richard Blum, Philosophenphilosophie und Schulphilosophie: Typen des Philosophierens in
der Neuzeit, Studia Leibnitiana 27 (Stuttgart; Steiner, 1998), 117-262; Paul Richard Blum

16



Philosophy and Theology Combined? 323

school Scholasticism treated philosophy as a skill of reasoning within which
the interpretation of the world takes place, but above all, philosophy played the
role of a natural tool in the service of theology (divinae theologiae ministram).
Although I'argue that the passages on the relationship between metaphysics
and sacred doctrine in Sudrez’s Disputationes metaphysicae are consistent with

Aquinas’ assumptions in the Summa theologiae, perhaps nothing in Sudrez’s
work so decisively favors this thesis as the preliminary remark from his most

important metaphysical work:

Day by day, however, | saw more clearly how much that divine and supernatural
theology longed for and required this human and natural theology, so much
so that I did not hesitate to interrupt the work I had begun for a while, in or-
der to give this metaphysical doctrine its place and seat, or rather to restore
it... In this work, I act as a philosopher, so that | always keep in mind that our
philosophy must be Christian, and that | serve divine theology, which aim | set
before myself, not only in the questions to be discussed, but much more in the
selection of opinions, tending to those which seemed more subservient to piety
and revealed doctrine.”

and Vilem Mudroch, “Die Schulphilosophie in den katholischen Territorien,” in Das heilige

Rimische Reich Deutscher Nation, Nord- und Ostmitteleuropa, vol. 4 of Die Philosophie
des 17. Jahrhunderts, ed. Helmut Holzhey and Wilhelm Schmide-Biggemann, Grundriss
der Geschichte der Philosophie (Basel: Schwabe, 2001), 302—91; Martin William Francis
Stone, “Scholastic Schools and Early Modern Philosophy,” in The Cambridge Companion
to Early Modern Philosophy, ed. Donald Rutherford (Cambridge: Cambridge University
Press, 2006), 299-327. On teaching in the Portuguese and Spanish colonies, see John Tate
Lanning, Academic Culture in the Spanish Colonies (Port Washington, NY: Kennikat
Press, 1971), 3-33, 61-92; Kevin White, ed., Hispanic Philosophy in the Age of Discovery,
Studies in Philosophy and the History of Philosophy 29 (Washington, D.C.: Catholic
University of America Press, 1997); Daniel Garber and Michael Ayers, The Cambridge
History of Seventeenth-Century Philosophy, 2 vols. (Cambridge: Cambridge University
Press, 1998), 9—32 (“Institutional Setting”); Ignacio Angelelli, “Sobre la ‘Restauracién’ de
los textos filosoficos ibéricos,” Documentacion Critica Iberoamericana de Filosofiay Ciencias
Afines 2, no. 4 (1965), 423—46; Ernst Lewalter, Spanisch-jesuitische und deutsch-lutherische
Metaphysik des 17. Jahrbunderts: Ein Beitrag zur Geschichte der iberisch-deutschen Kultur-
beziehungen und zur Vorgeschichte des deutschen Idealismus (Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 1967); Max Wundt, Die deutsche Schulmetaphysik des 17. Jahrbunderts,
Heidelberger Abhandlungen zur Philosophie und ihrer Geschichte 29 (Tiibingen: Mohr
[Siebeck], 1939).

“In dies tamen luce clarius intuebar, quam illa divina ac supernaturalis Theologia hanc
humanam et naturalem desideraret ac requireret, adeo ut non dubitaverim illud inchoatum
opus paulisper intermittere, quo huic doctrinae metaphysicae suum quasi locum ac sedem
darem, vel potius restituerem... Ita vero in hoc opere philosophum ago, ut semper tamen



324 Robert Goczat

Sudrez’s remark testifies to the common scholastic belief and is a characteristic
and quite striking aspect of Western Scholasticism, namely, that divine theol-
ogy was treated by almost all Christian thinkers (and even non-Christian) as
the science of sacred things (rerum divinarum scientia), while philosophy, and
especially the one we define as first philosophy (metaphysics), fulfills only its
auxiliary and apologetic function. Philosophy enables insight into the truths of
faith through natural reasoning (ratione naturali), but only those truths that
can be known without any recourse to Revelation.

18

Divine and supernatural theology, although it rests on divine light and principles
revealed by God, since it is truly completed by human discourse and reasoning,
it is aided by the truths also known by the light of nature, and uses them to
complete its discourses and to illuminate divine truths, as ministers and in-
struments. But of all the natural sciences, among them the one which is first
and has been called the first philosophy, is particularly at the service of sacred
and supernatural theology. Both because it comes nearest to the knowledge
of divine things, and because it explains and confirms these natural principles
which embrace all things and, in a certain way, support and sustain the whole
of the science [...]. For these principles and metaphysical truths are so closely
connected with theological conclusions and discourses, that if this science and
perfect cognition be taken away from them, then their knowledge will also be
seriously undermined."®

prae oculis habeam nostram philosophiam debere christianam esse, ac divinae Theologiae
ministram. Quem mihi scopum praefixi, non solum in quaestionibus pertractandis, sed
multo magis in sententiis, seu opinionibus seligendis, in eas propendens, quae pietati ac
doctrinae revelatae subservire magis viderentur.” (Francisco Sudrez, Disputationes meta-
physicae, Editio nova, ed. Carolo Berton, Opera Omnia, 25-26 [Parisiis: Apud Ludovicum
Vives, Bibiopolam editorem, 1866], “Ad lectorem”). Unless otherwise indicated, all Latin
translations in the text are entirely mine.

“Divina et supernaturalis theologia, quamquam divino lumine principiisque a Deo revelatis
nitatur, quia vero humano discursu et ratiocinatione perficitur, veritatibus etiam naturae
lumine notis iuvatur, eisque ad suos discursus perficiendos, et divinas veritates illustrandas,
tamquam ministris et quasi instrumentis utitur. Inter omnes autem naturales scientias, ea,
quac prima omnium est, et nomen primae philosophiae obtinuit, sacrae ac supernaturali
theologiae praecipue ministrat. Tum quia ad divinarum rerum cognitionem inter omnes
proxime accedit, tum etiam quia ea naturalia principia explicat atque confirmat, quae res
universas comprehendunt, omnemque doctrinam quodammodo fulciunt atque sustentant.
[...] Ita enim haec principia et veritates metaphysicae cum theologicis conclusionibus ac
discursibus cohaerent, ut si illorum scientia ac perfecta cognitio auferatur, horum etiam
scientiam nimium labefactari necesse sit.” (Sudrez, Disputationes metaphysicae, Prooemium).



Philosophy and Theology Combined? 325

The particular nature of this framework stands out in no sharp contrast to
the divergence between philosophy and theology when one turns to Aristot-
le’s Metaphysics, in which he rather perceives the former as a specific type of
theology. Aristotle, following the strong tendencies of Plato’s later writings,
understood his “first philosophy” as theology.” More than that, in Alexandria
and Antioch, the very phenomenon of Judeo-Christian monotheism indicated
a certain form of philosophy or a certain type of metaphysical monism. This
type of monism was already known in Greek philosophy as a philosophical
concept for which the explanation of the Universe was possible by reference
to a single substance, which in the era of the Eastern Church Fathers acquired
a significant Christological character as theia ousia (divine substance or divine
essence). In fact, the Greeks encountered the religion of Judaism and the concept
of God as early as the 3" century BC in Alexandria, in the Jewish diaspora.
Researchers of that period point out (esp. Werner Jaeger) that shortly after
Alexander the Great, Greek writers such as Hecataeus of Abdera (ci. IV/III
BC), Megasthenes (ci. III BC) and Clearchus of Soli (ci. IV/III) in Cyprus,
a student of Theophrastus of Eresos (ci. IV/III), who passed on to us the first
impressions of their encounters with the Jewish people, invariably called the
Jews a “nation of philosophers.” They meant that the Jews had already possessed
the idea of the unity of the divine being and had much earlier proclaimed the
first principle of the Universe, which the Greek thinkers had just arrived at.
Similarly, Christianity, as it recognized Judaic monotheism within its own
theology, and thus faith in the God of Israel, undoubtedly has an aspect of
philosophical religiosity, although Christianity is not a philosophy in the strict
sense. The same famous philologist, historian of Hellenism and philosopher
W. Jaeger puts forward an almost identical idea through comparative studies
of the philosophies of the ancient Greeks. He claimed that the form of the
philosophy of Plato and Aristotle fits into the pattern of considering religious
problems that was indispensable for the Greeks. Jaeger even came to the conclu-
sion that in many respects Aristotle’s work has had a form of Christian natural
theology, in which we also encounter an element of philosophical thinking
(i.e. rationalization). Aristotle himself, not knowing the Judeo-Christian idea
of God, claimed that the ancient gods of Greek folk religion were the same as
the idea of the “Unmoved Mover” in his theology. The fundamental divergence
between the rationalism of Aristotle’s metaphysics and the earlier approach by

e Aristotle, Metaphysica, ed. W.D. Ross and J. A. Smith, The Works of Aristotle 8 (Oxford:

Clarendon Press, 1908), 1026a 10-19.



326 Robert Goczat

Homer and Hesiod was the complete rejection of the mythical pantheon of
gods in defining divine origin. Instead, Aristotle outlined his position in the
Metaphysics, where he argued that his First Mover is one in species and num-
ber.?® The First Mover or Unmoved Mover (ho ou kinoumenon kinei — ‘that
which moves without being moved’) from the “Lambda” book of Aristotle’s
Metaphysics — who is the first of all substances and the first source of eternal
motion in the first sphere — moves the world, being not only the primary efficient
cause of motion (poiétikon aition), but above all its final cause (telos), namely
“the end for which a thing was created.”® More than that, in his Metaphysics,
Aristotle concludes in book I that true metaphysical wisdom must focus on the
purpose or final cause, especially the final cause of being, while in book XII he
attests to the primacy of final causality for all metaphysical knowledge about
the first cause of being.”” It can therefore be assumed that there are theoretical
premises allowing for a reasonable hypothesis about a coherent connection
between theology and philosophy, which had existed long before Christianity,
at least with regard to the divine status of the ultimate cause of being, both its
beginning and its end.”

Following these assumptions, one can likely notice a similar tendency to
combine philosophy with theology in later medieval tradition. It cannot be
denied that this also concerned Arab Aristotelianism mingled with Neoplato-
nism among the Mutazilites of Baghdad, as well as other thinkers who tended
towards the anti-Aristotelian philosophy, which, through such eminent names

20 Aristotle, Metaphysica, 1074a 38-b14.

Aristotle, “Physics,” in The Basic Works of Aristotle, ed. Richard McKeon, Modern Library
Classics (New York: The Modern Library, 2001), b. II, 194b, 24-30.

Aristotle, Metaphysica, 982b 105 1072b4.

In this context, it is worth noting one interesting paper concerning Nicholas of Damascus
(Nicolaus Peripatheticus) — the Syrian Peripatetic scholar and author of a compendium of
Aristotle’s philosophy (Peri tés Aristotelous filosofias, De philosophia Aristotelis). There is
a surprising but nonetheless convincing hypothesis that, thanks to the Hebrew translation
of the lost fragments of the writings of Nicholas of Damascus, recently discovered by Mauro
Zonta and discussed by Silvia Fazzo, it is plausibly confirmed that the life of Nicholas of
Damascus should be dated to the period ranging between the 3rd and sth centuries, during
the reign of the Roman Emperor Julian (361-363), and not to the 1st century, as has been
assumed so far. This hypothesis would be supported by the discovered Hebrew translation
of Nicholass discourse on the Christian conception of the Holy Trinity, which he explains
in terms of the Aristotelian doctrine of causes: God is one, in that He is a single substance,
but He is also threefold, in that He is also the efficient, formal and final cause of creation.
See Silvia Fazzo and Mauro Zonta, “Aristotle’s Theory of Causes and the Holy Trinity:
New Evidence About the Chronology and Religion of Nicolaus ‘of Damascus’,” Laval
théologique et philosophique 64, no. 3 (2009), 681-90, https://doi.org/10.7202/037699ar.

22
23



Philosophy and Theology Combined? 327

as Al-Farabi, Avicenna, Al-Ghazali (t 1111), Averroes ( 1198), also had a great
influence on the Latin schools of Neoplatonism and Aristotelianism in its
Thomistic version in Europe, through which the vast majority of the Stagirite’s
writings were made available to the Latin West.”* The significance of the fact
that almost all of Aristotle’s works were published in Arabic between the 10™
and 11" centuries cannot be overestimated. Until the 12" century, only part of
his logic had been available in the West in Latin translation (Cazegories and
Hermeneutics), which, together with Porphyry’s Isagoge (t 305) and some of
Boethius’s writings (1 ci. 526), was collectively known as logica vetus. It was
only between the 12" and 13" centuries that further logical writings by Aristotle
emerged: the First and Second Analytics, the Topics, and On Sophistical Proofs,
and also the translation of Aristotle’s Metaphysics was finally made available to
the Latin world in translation by William of Moerbeke (t 1286), books I-XI1,
and Cardinal John Bessarion (f 1472), books XIII, XIV.”

With the reception of Aristotle’s thought (known as the Corpus Aristoteli-
cum), the first students of his writings were suspected eo ipso of the heresy of
the doctrine of Averroism, the center of which was the Sorbonne University
in Paris. The forerunners of this trend were Siger of Brabant (t 1280), who — to
avoid life imprisonment by the Inquisition — secretly left Paris and moved to
Li¢ge in Belgium, and Boethius of Dacia (1 13th century), who went into retreat
to Orvieto in Italian Umbria, and then joined the Dominicans. Nevertheless,
already in 1277, when Bishop of Paris Etienne Tempier condemned the 219
theses of the Averroists, Siger and Boethius, together with two other supporters
of their views (Goswin la Chapelle and Bernier of Nivelles), were condemned
for promoting Aristotelianism in Averroes’ teachings, which were seen as

24 « . N ALs A
See Robert Goczal, “Status intelektu czynnego w noetyce Al-Farabiego i Awicenny na tle

scholastycznego rozumienia iluminacji i abstrakeji,” in Principia Philosophiae Christianae,
ed. Robert Goczat and Piotr Mrzygléd, vol. 3 (Wroctaw: Papieski Wydziatu Teologiczny,
2022), 69-190, esp. 74—98.

See Shlomo Pines, “Studies in Christianity and Judaco-Christianity Based on Arabic
Sources,” in Studies in the History of Religion, vol. 4 of The Collected Works of Sholomo
Pines, ed. Guy G. Stroumsa (Jerusalem: Magnes Press, 1996), 334-88. The original edition
by William of Moerbeke and Card. Bessarion, see Aristotelis castigatissime recognitum opus
metaphysicum a Clarissimo principe Bessarione Cardinale Niceno latinitate foeliciter donatum,

25

rarum proculdubio et hactenus desideratum opus. Deus optimus qui sub nomine ipsius entis in
hoc opere celebratur... (Parisiis: Apud Henricum Stephanum, 1515); Valentin Garcia Yebra,
ed., Aristotelois ta meta ta physica: Avistotelis mataphysica: Metafisica de Aristdteles, 2nd
revised ed., Biblioteca Hispdnica de Filosofia (Madrid: Gredos, 1990).



328 Robert Goczat

threatening the integrity of the Church’s doctrine.” Most of the theories of
Averroism were in contradiction to the philosophical teachings and dogmatics
of the Church, among others: Averroes’ theory of the eternity of the world; the
mortality of the human soul; the denial of God’s forecknowledge and divine
Providence; God as Intellect without free will; the theory of the independence
of theological and philosophical truths.” Surprisingly enough, some of the
Averroists’ theses were also associated with St. Thomas’ lectures on Aristotle,
to such an extent that from 1282, the Franciscan Order, fearing the errors of
Aquinas’ teaching, ordered its monks to read Correctorium Fratris Thomae
by William de la Mare (1 ca. 1285), an authority in the field of biblical studies
and the author of a collection of editorial and linguistic remarks related to the
Hebrew version of the Holy Scripture (Correctio textus bibliae and De hebraeis
et graecis vocabilis glossarum bibliae). The criticism of Averroes” opinions spread
through the entire Christian world — he was also criticized by St. Bonaventure
(t 1274), St. Albert the Great (t 1280) in De unitate intellectus contra Averroem
(1256) and St. Thomas in De unitate intellectus contra Averroistas (1270), Giles
the Roman (t 1316) in De purificatione intellectus possibilis contra Averroem,”
Raymond Lull (1 1315) in Liber contra errores Boetii et Sigerii (1298), or even Roger
Bacon, who expressed his profound opposition to Averroes. However, Averro-
ism as a philosophical doctrine (not a school or trend) survived in the views of
others, for example the French philosopher John of Janduno (t 1328) and Marsil-
ius of Padua (t 1342), who both studied liberal arts at the Sorbonne in Paris.

It is quite illustrative, albeit justified at the time, that St. Thomas modified
Aristotelianism in order to correctly harmonize it with the teachings of the
Church, and based his fundamental theological work on the systematized lec-
tures presented by Aristotle long before Christianity. Aquinas’ teaching was

26 . , . o .
See Roland Hissette, Enguéte sur les 219 articles condamnés 4 Paris le 7 mars 1277, Philo-

sophes Médiévaux 22 (Louvain: Publications Universitaires; Paris: Vander-Oyez, 1977),
7-14 (Introduction).

See Martin Grabmann, Neu aufgefundene Werke des Siger von Brabant und Boetins von
Dacien (Miinchen: Bayerischen Akademie der Wissenschaft, 1924); Martin Grabmann,
“Neuaufgefundene «Quastionen» Sigers von Brabant zu den Werken des Aristoteles
(Clm. 9559),” in Per la storia della teologia e della filosofia, vol. 1 of Miscellanea Francesco
Ebrle: Scritti di Storia e Paleografia (Roma: Biblioteca Apostolica Vaticana, 1924), 103-47;
Daniel J. Lasker, “Averroistic Trends in Jewish-Christian Polemics in the Late Middle
Ages,” Speculum ss, no. 2 (1980), 294-304, esp. 299-300, https://doi.org/10.2307/2847289;
Zdzistaw Kuksewicz, “Sredniowieczny awerroizm zydowski,” Studia Judaica 8, nos. 1-2
(2005), 15-33.

Giles also criticized Muslim Averroism and numerous errors of Aristotle in his Errores
Philosophorum.

27

28



Philosophy and Theology Combined? 329

recognized centuries later by Pope Leo XIII (t 1903) as a classic philosophical
exposition of Catholic intellectual doctrine. It is not without significance for
the history of philosophy that Aquinas also relied on Arabic interpretations of
Aristotle, especially those of Al-Farabi and Avicenna, and to a critical extent
on Averroes. He rejected the Arabic understanding of the relationship of the
soul to the Active Intellect (intellectus agens). Despite the clear criticism he ex-
pressed, he was well acquainted with the medieval thought of Aristotelianism,
Neoplatonism, emanationism and Arabic Plotinism.” as reflected in his frequent
references to the theory of the soul and intellectual cognition in Al-Farabi and
Avicenna, especially in his Commentary on the Sentences of Peter Lombard and
on Averroes in De unitate intellectus contra Averroistas.

Scholastic metaphysics as Scientia Divina:
The concept of God

In the Thomistic tradition, the formal subject of theology (God as ultimate
existence and Truth) assumes a division into the subject understood i7 esse rei
obiectum quod (through the primary reason of knowledge) and i esse cognosci-
bilis obiectum quo (the reason for knowledge through the cognitive medium).”
This position recognizes the knowability of God through the cognitive medium

> See Arthur Little, “The Platonic Heritage of Thomism,” Review of Metaphysics 8 (1954),

105—24; Robert John Henle, Saint Thomas and Platonism: A Study of the Plato and Pla-
tonici Texts in the Writings of Saint Thomas (Dordrecht: Springer, 1970); Wayne J. Hankey,
“Aquinas and the Platonists,” in The Platonic Tradition in the Middle Ages: A Doxographic
Approach, ed. Stephen Gersh and Maarten J.F.M. Hoenen (Berlin: De Gruyter, 2002),
279-324, https://doi.org/10.1515/9783110908497.279; Fran O’Rourke, “Aquinas and
Platonism,” in Contemplating Aquinas, ed. Fergus Kerr (London: SCM Press, 2003),
247-79; Fran O’Rourke, Psendo-Dionysius and the Metaphysics of Aquinas (Notre Dame,
IN: University of Notre Dame Press, zoos); Fran O’Rourke, “Virtus Essendi: Intensive
Being in Pseudo-Dionysius and Aquinas,” Dionysius 15 (1991), 55—78.

Sancti Thomas Aquinatis, “Commentum in quatuor libros Sententiarum Magistri Petri
Lombardi,” in Sancti Thomae Aquinatis Doctoris Angelici Ordinis Praedicatorum, Opera
Omnia 7.2 (Parmae: Typis Petri Fiaccadori, 1857), d. 49, q. 2, a. 1; Sancti Thomas Aquina-
tis, De unitate intellectus contra Averroistas, ed. LW. Keeler, trans. Roberto Busa (Turini,
1954); or Ralph M. McInerny, Aquinas Against the Averroists: On There Being Only One
Intellect (West Lafayette, IN: Purdue University Press, 1993).

Sudrez similarly addresses the issue in Sudrez, Disputationes metaphysicae, disp. V1L, prol.,
where he points to the cognitive order of secundum esse and secundum rationem.

30

31



330 Robert Goczat

in esse cognoscibilis and the reason for being 7 esse rei.”” This knowledge is
ontological in nature and determines the intrinsic, transcendental essence of
God as areal and Supreme Being. It is not without significance that in his
philosophical writings, St. Thomas made repeated insertions of the Arabic
philosophy (e.g. in his Quaestiones disputatae de veritate), much more than of
the philosophical tradition of Eastern theologians. He referred, by far, most
often to Avicenna’s position on many philosophical issues. For Aquinas, setting
up an adequate subject of knowledge in theology, despite the unquestionable
value of Revelation, is paradoxically also relevant in the whole context of sacred
theology (sacra doctrina), so that theology can be envisioned by the specific
meaning of being a science, as Aquinas emphasizes in the Commentary on the
Sentences of Peter Lombard, in the Compendium theologiae, and in his famed
the Summa theologiae. This approach is inherent in the writings of most
commentators of medieval Thomism, including those from the Iberian school,

Duplex solet distingui objectum formale in potentiis vel habitibus, presertim cognosci-

tivis, scilicet, in esse rei, et in esse cognoscibilis [...]. Ratio ergo formalis objecti in esse rei,
est ratio principaliter cognita; unde vocari solet objectum quod, seu terminativum. Ratio
autem formalis in esse cognoscibilis, est ratio seu medium cognoscendi, et ideo vocatur
objectum quo. Unde fit ut, comparando illas duas rationes inter se, illa qua pertinet ad
esse rei, in objecto materiali comprehendatur; quare de illa hic non tractamus, nam in
precedenti disputatione explicata est. Agimus ergo de ratione formali motiva que solet
etiam vocari ratio sub qua” (Francisco Sudrez, Opus de triplici virtute theologica. Fide,
spe, et charitate. In tres Tractatus, pro ipsarum virtutum numero distributum [Moguntiae:
Hermann Mylius Birckmann, 1622}, 20 [“Tractatus primi de fide theologica”], disp. III
De objecto formali fidei: & quomodo ad illud fiat ultima fidei resolutio, prol.).

“Inter ea vero quae de Deo secundum seipsum consideranda sunt, praecmittendum est,
quasi totius operis necessarium fundamentum, consideratio qua demonstratur Deum esse.
Quo non habito, omnis consideratio de rebus divinis necessario tollitur” (Sancti Thomae
de Aquino, Summa contra gentiles: Ad codices manuscriptos praesertim sancti doctoris au-
tographata exacta et Summo Pontifici Benedicto XV dedicata: Cum commentariis Francisci
de Sylvestris Ferrariensis, 3 vols., Opera omnia iussu impensaque Leonis XIII P. M. Edita,
13-15 [Romae: Typis Riccardi Garroni: Apud sedem commissionis leoninae, 1918], lib. I,
cap. 9). See also Sancti Thomae Aquinatis, Quaestiones disputatae de veritate, vol. 1. Fasc. 2,
QQ 1-7, Opera Omnia iussu Leonis XIII P. M. Edita 22 (Romae: ad Sanctae Sabinae, 1970),
Q- L, a. L, a. 12, ad 10; Avicenna, Tractatus I-IV, vol. 1 of Liber de philosophia prima sive
scientia divina, ed. and trans. Simone van Riet, with an introduction by Gérard Verbeke,
Avicenna Latinus (Louvain: E. Peeters; Leiden: Brill, 1977), tr. I, cap. 5. See also Etienne
Gilson, “Avicenne et les origines de la notion de cause efficiente,” in Azti del XII Congresso
Internazionale die Filosofia, Societa Filosofica Italiana, vol. 9 (Firenze: Sansoni, 1960),
121-30. Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” 574.

33



Philosophy and Theology Combined? 331

such as Domingo Bafez (+ 1604) and Francisco Suarez.” The later Jesuit, who
undoubtedly stands out as one of the last representatives of Scholasticism in its
final stage, draws insightfully from medieval thinkers and efhciently combines
philosophy with theology at the end of the Latin Christianitas, seeming to
purposefully expose the significance of a metaphysics of God. He might be,
without exception, a good example of philosophical syncretism in engaging
the theological and philosophical reasoning ad mentem Divi Thomae, and oc-
casionally ad mentem Scoti, as well as the Arabic heritage. On the other hand,
he is also considered a thinker who breaks with the commenting method of
the Aristotelian tradition.”

Aquinas and other recognized scholastics, especially of the second Scho-
lasticism of the 16" and 17" centuries, were convinced that it is impossible
to autonomously separate the truth of Revelation from the existence of God.
At the same time, they assumed that it was impossible to exclude theology as
a science from the field of study of Revelation because theology always assumes
the existence of God and wants to justify His mystery based on the scientific
point of view, and thus prove the existence of God as a separate subject of its
knowledge. Hence, along with the dogmas and attributes of the Divine in the
sacra doctrina, St. Thomas discerned the need to prove the existence of God
not only in philosophy but also in theology, without going beyond the rational
scope. This is the source of one of his most original thoughts: to maintain the
relationship between religious consciousness and rational, truthful knowledge,
St. Thomas will carry out his proof in theology in an identical way and by us-
ing the same arguments of metaphysical cognition that prove the existence of

Sudrez, Disputationes metaphysicae, disp. XX VII, sec. 3, a. 15: “[...] ens uno conceptu dici
de omnibus sub illo contentis, ideoque posse esse medium demonstrationis, et rationem
entis in creatures inventam posse esse initium inveniendi similem rationem altiori modo in
creatore existentem.” See also Dominici Banes, Scholastica commentaria in Primam partem
Angelici Doctoris D. Thomae, Usque ad sexagesimam quartum Quaestionum complectentia
(Rome: Iacobum Ruffinellum, 1584), 2-13; q. I (“De sacra doctrina. Qualis sit, et ad quae
se extendat”), a. 1.

Cf. “Cimportance de Sudrez provient justement du fait qu’il a été le premier a ériger un
ensemble métaphysique en un temps ot r'on ressentait la necessité de disposer d’autre chose
que d’une série de commentaires aristotéliciens, ou d’une philosophic rhétoricienne a la
Pierre Ramus, ou d’une vague théorie sceptique” (José Ferrater Mora, “Suarez et la philoso-
phie moderne,” Revue de Métaphysique et de Morale 68, no. 1 (1963], 59); “Die Disputationes
metaphysicae des Sudrez bedeuten den Uebergang von den Metaphysikkomentaren zu den
selbstindigen Metaphysiklehrbiichern” (Martin Grabmann, “Die Disputationes Metaphysicae
der Franz Sudrez in ihrer methodischen Eigenart und Fortwirkung,” in Mitzelalterliches
Geistesleben. Abhandlungen zur Geschichte der Scholastik und Mystik, Martin Grabmann,
vol. 1 [Miinchen: Max Hueber Verlag, 1926], 539; more 525-60).

35



332 Robert Goczat

God in philosophy (doctrina philosophorum).”® Beginning with created things
and moving his arguments gradually upwards, that is, to God as the external
cause of being (s#pra ens) and the highest metaphysical principle — not shying
away from theological terminology and spiritual records, which only confirms
his subtle religious intuition — he presents the proof of God’s existence with
a clarity and pure reason proper to philosophical inquiries. Nevertheless, the
entire process takes place within theology. He proves this in a strictly meta-
physical way using the philosophy of being (created and uncreated), which in
turn reveals theology as a metaphysical doctrine that even functions as a literal
metaphysical science on the pattern of philosophy.

Having said that, metaphysics seems to have, in addition to its intellectual
dimension, a spiritual and theological dimension. We see the same thing in
the later tradition of Renaissance Scholasticism. For instance, Sudrez — who
was called an “outstanding and pious doctor” as well as “the pope and the
prince of metaphysicians” (Doctor eximius ac pius and omnium metaphysicorum
princeps ac papa)’ — points out (identically to Aquinas) that God is the utmost
principle, the most fundamental, metaphysical principle of everything knowa-
ble in a theoretical way, within the limits of human capabilities, and in a way
adapted to our recognition. This is possible in relation to the order of the real
world in which we live, which we get to know, which does not precede God’s
will and creation. Hence, creation as a whole is a possible being (ezs possibile)
or a dependent entity in relation to God because the possibilities of the world
and creation are fully conditioned by God’s power (a potentia Dei or a potentia
agente).”® Due to a specific dependence on the existence of the Creator, the order
of created beings is characterized by a certain hypothetical necessity, that is,
a recognized order of internally consistent, transcendental principles inherent

zj Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” s74.

The treatise entitled De immunitate ecclesiastica a Venetis violata (On the Ecclesiastical
Immunity Violated by the Venetians), written by Sudrez on the order of Pope Paul V in
1607, consisting of 150 pages in folio format, earned him a great respect among the most
eminent theologians and the recognition of the pope himself, who in one of his letters
presents Sudrez as an “eminent and pious doctor.” He will go down in history known under
this honorable title as an outstanding theologian and a pious Christian. The treatise De
immunitate was not published at that time. It was published in Brussels and Paris in 1859
by Mgr. Malou under the changed title Francisco Sudrezii opuscula sex inedita. Ct. Raul
de Scorraille, El P. Francisco Sudrez, de la Comparnia de Jesiis, segiin sus cartas, sus demds
escritos inéditos y crecido niimero de documentos nuevos, trans. Pablo José¢ Herndndez, 2 vols.
(Barcelona: E. Subirana, 1917), 122, 126—27. See also Ratl de Scorraille, “Les écrits inédits
de Sudrez,” Etudes Religieuses 64 (1894), 151-76.

Suérez, Disputationes metaphysicae, disp. XXXI, sec. 2, a. 2; disp. XLIII, prol.



Philosophy and Theology Combined? 333

in being (prima principia essendsi), which are reflected in the order of rational
principles of the intellect (prima principia cognoscends).” The same order is also
expressed in the most primary, transcendental principle of being, which is reality
and existence itself because the concept of real being is common to God and
creation.” Similarly, the transcendental order is common to the concepts of
substance and attributes although in a different dimension.” Therefore, being
the highest and most perfect being, God is not only a transcendent cause, but
also, due to the fact of His reality, the transcendental principle of all being, He
is the source of being and reality. In Sudrez, identical to St. Thomas, God is
called Creator (Deus Creator, Creatoris) in reference to His creation,” the Mover
or Cause of creation (Causa),” and finally its Lord (Domini)."* Cognizing God
takes place within the limits of the metaphysical knowledge of His attributes,
as well as ideas and actions, which are multiplied by the diversity of creation.”

Sudrez, disp. XLVII, sec. 3, a. 2, 11-13, 18.

“Prior autem propositio facile a nobis fundari potest, quia, si aliquis conceptus esse potest
communis Deo et creaturis, certe maxime ens, quod facile ex supra dictis de analogia entis
ostendi potest; nam ratio in ente facta habet locum in substantia et in quolibet alio praed-
icato communi; quod si, ea non obstante, daretur aliquod genus univocum, etiam ens esset
univocum Deo et creaturis” (Sudrez, disp. XXX, sec. 4, a. 33). See also Sudrez, Disputationes
metaphysicae, disp. XX VIII, sec. 3, a. 1-22. On the analogy of being (analogia entis) and
the analogy of reality (analogia realis) in Sudrez, sce José Hellin, “Necesidad de la analogia
del ser segun Sudrez,” Pensamiento 1 (194s), 447—70; José Hellin, “De la analogfa del ser
y los posibles en Sudrez,” Pensamiento 2 (1946), 267-94; John P. Doyle, “Suarez on the
Analogy of Being,” The Modern Schoolman 46, no.3 (1969), 219-49, https://doi.org/10.5840/
schoolman196946364; John P. Doyle and, “Suarez on the Analogy of Being,” The Modern
Schoolman 46, no. 4 (1969), 32341, https://doi.org/10.58 40/schoolman1969 46 480; John P.
Doyle, “The Suarezian Proof for God’s Existence,” in History of Philosophy in the Making:
A Symposium of Essays to Honor Professor James D. Collins on his 65th Birthday, ed. Linus
J. Thro (Washington, D.C.: University Press of America, 1982), 105-17. Earline Jennifer
Ashworth, “Sudrez on the Analogy of Being: Some Historical Background,” Vivarium 33,
no. 1 (1995), s0—7s, hteps://doi.org/10.1163/1568534952579768. On the cognitive analogy
in relation to God, see Kazimierz Gryzenia, Analogia w scholastyce nowozytnej: Studinm
z metafizyki Franciszka Sudreza (Lublin: Polskie Towarzystwo Tomaszaz Akwinu, 2019),
201-47.

Sudrez, Disputationes metﬂphy:l’me, disp. XXXII, sec. 2, a. 1-16, esp. a. I1.

Sudrez, disp. XXXIX, sec. 2, a. 75 disp. 47, sec. 15, a. 26.

Sudrez, disp. XLVIII, sec. 4, a. 9.

Sudrez, disp. XXX, sec. s, a. 5; disp. XLVII, sec. 15, a. 26.

Cf. Francisco Sudrez, De Divina Substantia, Editio nova, ed. Carolo Berton, Opera Omnia
1 (Parisiis: Apud Ludovicum Vives, Bibiopolam editorem, 1856), I, cap. 13, a. 2, 3, 5; Sudrez,
Disputationes metaphysicae, disp. XXX, sec. 6, a. 14-16. Cf. also: “Sic distinguimus in Deo
iustitiam a misericordia, quia non concipimus simplicissimam virtutem Dei, prout in se
est et secundum totam vim suam, sed eam conceptibus partimur in ordine ad diversos

4
42
43
44
45



334 Robert Goczat

In other words, God is the most perfect being and, simultaneously, the core
foundation of being, He justifies the unity of metaphysical and theological sci-
ence and truth-knowledge. Considering the above, in metaphysics it is plausible
to refer to two metaphysical tenets that direct our knowledge towards God,
towards the highest cause (i.e. primary efficient and final cause). These are:
1) The principle of cause-and-effect determinism (ontological determinism); and
2) The principle of finality (ontological teleologism). Both the first one, which
is the assumption of knowledge in relation to the first principles of being and
true knowledge, and the second one, which is the point that must be headed in
knowledge, point to the divine and Supreme Being. The presence of these prin-
ciples, which bind the system of metaphysics from within, is also implicit in all
metaphysical arguments. At the same time, these principles determine the legit-
imacy of the claims of metaphysics as a system that is fulfilled not only through
the methodological or content criteria of scientificity, but also through the
interconnection of metaphysics with theology, which complements metaphysics.

This issue resonates with the theory of final causality. As for the question
of finality or final cause, which Aristotle discusses in Physics in book II (194b
23-35), it does not contradict the assumption devoted to the efficient cause that
God reveals Himself to be in relation to creation. Aquinas indicates this when
in the Principles of Nature he even defines the final cause as “the cause of all
causes”™ unde dicitur quod finis est causa causarum, quia est causa causalitatis
in omnibus causis (De principiis naturae, §4, sec. 18—36, esp. sec. 30-33). Both
Aristotle in Physics and Aquinas in De principiis naturae understood causes as
principia. In §3 of De principiis naturae Aquinas claimed that every cause is
a principle and every principle is a cause. In this sense, God is both the prin-
ciple and the supreme cause. Aquinas did, however, exclude the principle of
privation (privatio) as essential to understanding causality. Instead, he defined

effectus quorum est principium illa eminens virtus, vel per proportionem ad diversas vir-
tutes quas in homine invenimus distinctas et eminentissimo modo reperiuntur unitae in
simplicissima virtute Dei” (Sudrez, disp. V1L, sec. 1, a. 5); “Si vero sit sermo de rebus prout
distincte et expresse concipiuntur a nobis, sic illac locutiones falsae sunt; nam mens nostra
per inadaequatos conceptus partitur rem in se omnino indivisibilem, et tunc, quamvis
res in se omnino sit eadem, tamen non cadit sub singulis conceptibus secundum totam
adaequatam rationem suam, et ideo, si reduplicatio fiat in ordine ad conceptus nostros, non
potest uni attribui quod attribuitur alteri, quia non concipitur idem et sub eadem expressa
habitudine per unum et per alium conceptum. Et ob eamdem causam eae locutiones in
omni rigore falsac sunt: Deus per iustitiam miseretur, Pater per voluntatem generat” (Sudrez,
disp. XXX, sec. 6, a. 13). See also Alfred J. Freddoso, “God’s General Concurrence with
Secondary Causes: Pitfalls and Prospects,” American Catholic Philosophical Quarterly 68,
no. 2 (1994), 13156, https://doi.org/10.5840/acpq19946822.4.



Philosophy and Theology Combined? 335

privation as a quasi-principle, but denied it the status of a cause. Privatio can be
considered as a “beginning of a beginning,” from which something comes into
being by virtue of another external cause, but privatio itself is not in any way
the efficient cause (causa efficiens). The theory of causes in a broader framework,
that is, referring to the teleology of the whole creation, namely the final or
eschatological destiny, leads to the conclusion that only God can be perceived
as both the efficient and final cause, and hence everything comes down to de-
pendence on His efficient power, and everything exists in being thanks to His
providence. God as an efficient cause (causa efficiens) is understood by Aquinas
per modum dantis esse, that is, as an agent who gives existence and sustains in
being rather than merely creates per modum moventis et alternatis. He makes
this clear in his commentary on Aristotle’s Metaphysics (In IV Met., lect. 3).
Thus, in metaphysics we necessarily appeal to two regulative principles, which
through created things direct our knowledge to the first cause, which is to be
understood as God, and thus the ultimate cause of all things. It is from this
that the principle of cause-and-effect determinism (ontological determinism)
and the principle of finality (ontological teleologism) follow. They connect the
elements of the entire system of metaphysical knowledge from within.

In exactly the same way as in the Summa theologiae by St. Thomas, God is
constantly present in Sudrez’s Disputationes metaphysicae. Of the 54 disputations,
it is impossible to point out even one in which Sudrez, as a philosopher and
theologian, did not refer to the existence of the Creator. He constantly reflects
on and explains individual problems of metaphysics in the context of the most
perfect knowledge relating to God (perfecta scientia de Deo).*® We can therefore
assume that God, an uncreated being and the goal of metaphysical science, meets
one of the criteria for the true knowledge, along with the transcendental truth
of being because metaphysics does not contradict God’s existence. Actually, it
finds justification in it. Although God is the indirect cause of the pursuit of
knowledge (teleological or concerning purposefulness), especially through created
being, He is the guarantor of meaningfulness and the goal of metaphysics itself.
He is nevertheless a certain extra-logical, transcendent value and goal which
metaphysics only approaches in the cognitive aspect of natural reason (ratione
naturali). Given the above connection with the divine knowledge, metaphysics
in almost all scholastics is the highest and most perfect science in the order of
natural knowledge (suprema omnium scientiarum naturalium).”

Sudrez, Disputationes metaphysicae, disp. 1, sec. 3, a. 2.
Sudrez, disp. I, sec. 3, a. 2, 8.



336 Robert Goczat

It is noticeable that metaphysics is the most noble and general science
(dignissima et universalissima), princely and imperious (princeps et domina),
going beyond the differentiation of individual properties of beings, the ade-
quate subject of which is real being abstracted in the intellect secundum esse
(with respect to existence).*® Metaphysics, however, by considering being in its
fullest, total aspect (ad totum ens eodem modo cognoscendum), provides cog-
nitive unity to science from the perspective of the principles of being (#num
scientiae habitum).” Tt rises above all matter, above physics,50 focusing on the
consideration of being understood as reality conceptually taken, which is the
fundamental transcendental principle of being, namely the reason for entire
real being (ratio entis realis). Metaphysics, therefore, treats existence with an
objective concept (ens obiectivum, intentionally) and examines it not only in
terms of pure cognitive principles, but above all in terms of principles relating
to existence (secundum rationem et secundum esse).” It examines being in two
main aspects: created and uncreated.” To be more precise, it does this on the
plane of rebus materialibus, in which it considers the characteristic essences of
being (categories of being, substance, transcendentals, knowability of being,

48 . . . L
“Ad secundum respondetur quod aliter ens est obiectum Metaphysicae et aliter intellec-

tus. Metaphysicae enim est obiectum prout significat rationem quamdam abstrahentem
a materia secundum esse, unde praescindit a rationibus materialibus; ens vero est obiectum
intellectus ut omnia comprehendit. Unde ens, ut obiectum est Metaphysicae, distinguitur
ab ente mobili; ens vero ut est obiectum intellectus omnia ambit” (Francisco Sudrez, Comz-
mentaria una cum quaestionibus in libros Aristotelis De Anima, ed., with an introduction,
by Salvador Castellote, vol. 3 [Madrid: Fundatién Xavier Zubiri, 1991), disp. VIIL sec. 2,
a.9).

Sudrez, disp. VIII, sec. 2, a. 14.

Sudrez, disp. VIIL, sec. 2, a. 15. Cf. “«metaphysica» dicta est, quasi post physicam, seu ultra
physicam constituta; post (inquam) non dignitate, aut naturae ordine, sed acquisitionis,
generationis, seu inventionis; vel, si ex parte obiecti illud intelligamus, res de quibus haec
scientia tractat dicuntur esse post physica seu naturalia entia, quia eorum ordinem super-
ant, et in altiori rerum gradu constitutae sunt. Ex quo tandem appellata est haec scientia
aliarum «princeps et domina»” (Sudrez, Disputationes metaphysicae, disp. 1, sec. 1, a. 1).
“Metaphysica vero dicitur abstrahere a materia sensibili et intelligibili, et non solum se-
cundum rationem, sed etiam secundum esse, quia rationes entis quas considerat, in re ipsa
inveniuntur sine materia; et ideo in proprio et obiectivo conceptu suo per se non includit
materiam” (Sudrez, disp. L, sec. 2, a. 13).

“[...] huiusmodi sunt ratio entis creati vel increati, substantiae finitae aut infinitae, et sim-
iliter accidentis absoluti vel respectivi, qualitatis, actionis, operationis aut dependentiae
et similium. De quibus observandum est plures posse abstrahi rationes communes rebus
materialibus et immaterialibus, quarum consideratio iuxta principium positum in rigore
deberet ad hanc scientiam spectare, ut est communis ratio viventis, quae abstrahi potest
a rebus materialibus et immaterialibus; [...]” (Sudrez, disp. I, sec. 2, a. 15).

49
50

51

52



Philosophy and Theology Combined? 337

goodness, truthfulness, oneness),”> and on the plane of rebus immaterialibus,
immaterial and supra-sensible, supernatural (having as its object God, angelic
beings or other spiritual beings that do not belong to the order of physical
nature).”* Metaphysics is therefore a science whose subject is the most general
concept of being, which is captured at the highest level of intellectual abstraction
in a final and complete way, and which also refers to God and angels.” Meta-
physics, by being the knowledge of created and uncreated realm, is thus the most
perfect science in the order of natural knowledge.* It can be emphasized that
for philosophical theology in Scholasticism, which can legitimately be called
metaphysics, God is the external and final cause. God, in fact, is the ultimate
goal for metaphysics to the same extent that He is the ultimate cause for all
creation. Such a philosophical theology introduces man to the knowledge of

53 . : . . .. . . .
“Unde, sicut philosophia considerans de variis speciebus substantiarum materialium,

considerat subinde communem rationem materialis substantiae, et adaequata principia,
et proprietates eius; rursusque agens de variis speciebus viventium, considerat communem
rationem viventis ut sic, et propria principia, et proprietates eius; ita scientia humana (ut sic
dicam) considerans varios gradus et rationes entium, necesse est ut consideret communem
rationem entis. Item, cum varias substantias speculetur, et varia accidentia, necesse est ut
consideret communes rationes substantiae et accidentis; hoc autem non praestat, nisi per
hanc universalem et principem scientiam” (Suérez, disp. I, sec. 2, a. 14.).

“[...] atque hoc modo, quia haec scientia considerat de Deo, consequenter in eo considerat
rationem primac causae finalis, efficientis, et exemplaris, et considerans de angelis, inquirit
quam virtutem causandi habeant in reliqua entia, [...]” (Sudrez, disp. L, sec. 2, a. 18); “Itaque
metaphysica humana (de qua tractamus) de his demonstrat et disserit, quantum huma-
num ingenium naturali lumine potest. In rebus autem quae sensibilem aut intelligibilem
materiam seu quantitatem concernunt, non est id simpliciter verum, etiam ex parte ipsius
scientiae, sed quatenus in eis reperiuntur transcendentalia praedicata, vel eis aliquo modo
applicantur metaphysicae rationes et media abstrahentia a materia, ut per ea aliquid de eis
demonstretur. Tertio addere possumus, hanc scientiam agere de omnibus non in se, sed in
causis suis, quia disputat de universalissimis causis rerum omnium, et praesertim de Deo”
(Suérez, disp. I, sec. 5, a. 14.).

“Nam, licet Deus et intelligentiae secundum se consideratae, videantur altiori quodam gradu
et ordine esse constitutae, tamen prout in nostram considerationem cadunt, non possunt
a consideratione transcendentium attributorum seiungi. Unde etiam confirmatur, nam
perfecta scientia de Deo et aliis substantiis separatis tradit cognitionem omnium praedi-
catorum quae in eis insunt; ergo etiam praedicatorum communium et transcendentium”
(Sudrez, disp. I, sec. 3, a. 10).

“At vero scientia de Deo et intelligentiis est suprema omnium naturalium; et ideo nihil
supponit cognitum per altiorem scientiam, sed in se includit quidquid necessarium est
ad sui obiecti cognitionem perfectam, quantum per naturale lumen haberi potest; eadem
ergo scientia, quae de his specialibus obiectis tractat, simul considerat omnia praedicata
quae illis sunt cum aliis rebus communia, et haec est tota metaphysica doctrina; est ergo
una scientia” (Sudrez, disp. I, sec. 3, a. 10).

54

55

56



338 Robert Goczat

something that is eternal and absolute, and at the same time, in the further
order of arguments, brings him closer to that which is the subject of the highest
knowledge, i.c. supernatural theology (supranaturalis theologiae).

Within the framework of this specific metaphysical structure and most of
all, the principles of natural cognition, the so-called principle of efficient cau-
sality involves moving from effects to causes. This is a special principle related
to proving the existence of God in metaphysical knowledge. It resembles the
Alexandrian scheme of metaphysics (the upward path); from lower beings to
higher beings, up to the most perfect being of God at the end. The format of this
proof, having a systemic character, lies at the basis of the argumentation of the
Aquinas’ five ways (quinguae viae), in which the proof of God’s existence is
based both on act and potency, and on the concept of motion and the rela-
tions of dependency (internal and external) between cause and effect.”” This
reasoning comes close to proving the existence of God as the supreme cause
of being, which is in accordance with Aquinas’ formula of arguing for the
existence of God as ens supremum and eficient cause by means of five ways in
the scope of cosmological and ontological frameworks. Nevertheless, despite
its five stages, the demonstrative methods, otherwise taken from Aristotle’s
Organon, are in fact two-part pertaining to those that assume a sequence of
subordinate causes (first and secondary) and their emerging effects: (1) demon-
stratio quia and (2) demonstratio propter quid. Quia — from effects to causes
(@ posteriori) and propter quid — from cause to effects (a priori). Aquinas proves
it in Summa theologz’ae 14, q. 2, a. 3; Summa contra gentz’[es, I1I, cap. 65-66, 70;
Commentum in quatuor libros Sententiarum Magistri Petri Lombardi, d. 1,
q. 1, a. 25 Quaestiones disputatae de potentia Dei, q. s, a. 1.>® These particular

" The philosophical argument for the existence of God includes both cosmological and

anthropological investigations. Medieval theism referred mainly to knowledge about the
material structure of the Universe. These theories were based on terminology related to
Aristotelian physics. The vast majority of medieval philosophical concepts of God had
the character of cosmological arguments (with exceptions in St. Anselm, St. Augustine,
Henry of Ghent). Aquinas’ argumentation was reduced to the “five ways™ from motion
(ex motu), from efficient causality (ex ratione causae efficientis), from what is possible and
what is necessary (ex possibili et necessario), from degrees of being (ex gradibus perfectionis),
from universal expediency (ex gubernatione rerum). See Velde, Aquinas on God. The Divine
Science’ of the Summa Theologiae, 37-65 (“The First Thing to Know: Does God Exist? On
the Five Ways”).

The following works are worth recommending, to name just a few of the vast literature on
the subject in question: Owen Bennett, The Nature of Demonstrative Proof According to
the Principles of Aristotle and St. Thomas Aquinas (Washington, D.C.: Catholic University
Press, 1943); Owen Bennett, “St. Thomas’ Theory of Demonstrative Proof,” Proceedings and

58



Philosophy and Theology Combined? 339

dependencies and convergences between philosophy (doctrina philosophorum)
and theology (sacra doctrina) in Aquinas indicate that the metaphysical prin-
ciple of efficient causality — encompassing a priori and a posteriori procedures,
consistent with the norms expounded by Aristotle in the Second Analytics — is
the most adequate, fundamental method for investigating the nature of the su-
preme metaphysical being, which is God. Moreover, the same method can also
be applied to a theological framework. Thus, the philosophical aspect penetrates
into theology. Nevertheless, this does not deprive theology of its holiness, nor
does it ultimately discredit or undermine the mystery of God.

Since we have already defined God as the subject of both Western metaphys-
ical and theological traditions, we can say that in terms of philosophy or meta-
physics, God is an extrinisic and indirect cause and principle of knowledge, while
for sacred theology He is an intrinsic and direct cause and principle of the entire
doctrine. Nevertheless, both sciences overlap and work together in this field.

Ultimately, the essence of God defies philosophical conceptualization.
However, in the aspect of the metaphysical analysis of Aquinas™ Ipsum Esse
combined with the faith of sacred theology, philosophy seems to bring the
human mind closer to the deepest meaning of intellectual, knowable form of
God. This intentional form indicated by Aquinas offers insight into the prin-
ciple of transcendence in a metaphysical sense. It brings intellectual knowledge
(non-intuitive) closer to knowledge in an almost mystical dimension (theologia
mystica), which St. Thomas called cognitio Dei experimentalis — the experience
of the Divine obtained from a specific knowledge of God. Aquinas supple-
ments this philosophical and theological union with God with an additional
conditional concept, introducing into the terminology the qualitative form of
the soul (forma accidentalis), which, although it is something lower than the
form of sacramental union with God (gratia gratum faciens), nevertheless acts
in the soul as a mystical inspiration. It flows from the power of grace (pre-
suppositio primo afflatu Divino), or is activated in the soul as God’s presence,
accompanying the soul in spiritual and intellectual cognition (coadiutores
Dei).* In this metaphysical-mystical union, meaning the state of subjective and

Addresses of the American Philosophical Association 17 (1941), 76-88; Michael T. Ferejohn,
“Definition and the Two Stages of Aristotelian Demonstration,” Review of Metaphysics
36, no. 2 (1982), 375-9s.

Sancti Thomae de Aquino, Summa Theologiae: Cura et Studio Instituti Studiorum Medi-
evalium Ottaviensis ad textum S. Pii Pp. V Iussu Confectum Recognita: Edidir Commissio
Piana, vol. 1 (Ottawa: Dominican College of Ottawa, 1941), q. 110, a. 2. See more Tomds
de Vallgornera, Mystica Theologia Divi Thomae: Utrinsque Theologiae Scholasticae et
Mpysticae Principis, ed. Joachim Joseph Berthier, vol. 2 (Augustae Taurinorum: Marietti,

59



340 Robert Goczat

objective obviousness of God, as interpreted by Jean Gerson (t 1429) who based
his theories on the Thomistic tradition, the soul does not achieve knowledge
of God through pure intellectual or intuitive cognition, nor through a simple
apprehension of the intellect (simplex apprebensio), and even less so as a result
of axiomatic or deductive argumentation. Only by combining both the activity
of the will — which is filled with the fear of God, purity of thought, faith, truly
pious love for God (per amorem affectionis or per voluntatis amorem) — and
intelligence (raptus mentis or raptus rationis) into one cognitive stream does the
soul achieve a meaningful glimpse of the mystical unity with God.* This proper
light of intellectual knowledge and will along with the internal union with
God (unio mystica), which is more of a metaphysical-mystical union, cannot be
achieved by the soul by means of its own nature, but needs an external Mover.
The necessary condition for the fulfillment of the cognitive act is, on the one
hand, the graciousness of God to make His presence known, and on the other
(on the human side) the intellect united in the love of the human heart with
the will for a sincere enquiry for God. On this plane of mutual relationship
between God and man, the soul gains real insight into the meaning of the
Divine and perceives the ultimate reason for being (its ratio entis), through
which the soul reflects the deepest source of harmonious unity and absolute
existence — the God Himself. Similarly, Duns Scotus expresses this state of
extraordinary metaphysical cognition bordering on theological mysticism with

1911); Thomas de Vallgornera, Mystica Theologia Divi Thomae VI (1890), Kessinger Legacy
Reprints (Kessinger Publishing, 2010); Hans Geybels, Cognitio Dei experimentalis: A Theo-
logical Genealogy of Christian Religious Experience (Leuven: Pecters, 2007); John F. Dedek,
“Quasi Experimentalis Cognitio: A Historical Approach to the Meaning of St. Thomas,”
Theological Studies 22, no. 3 (1961), 36370, https://doi.org/10.1177/004056396102200301.
André Combes, ed., loannis Carlerii de Gerson De mystica theologia, Thesaurus Mundi.
Bibliotheca Scriptorum Latinorum Mediae et Recentioris Aetatis (Lucani: Thesaurus
Mundi, 1958), “De Mystica Theologia Speculativa,” prol, 125.341F 41, 106.23fF; 41, 110.79fF;
35, 39.21fF; 36, 98.481F; esp. 36, 96.124F; 37, 99.41F; 38, 100.31F; 39, 101.3: “Raptus mentis supra
potentias inferiores fit per affectionis scintillam menti cognatam vel appropriatam, que
amor extaticus vel excessus mentis nominatur”; 40, 103.10f: “[...] unio non corporalis sed

60

spiritualis est.” See also Jean Gerson, Oeuvres complétes, ed. Palémon Glorieux, 10 vols.
(Paris: Desclée, 1960-1973), esp. vol. 7, 965—79; Jean Gerson, Selections from A Deo exivit,
Contra curiositatem studentium, and De mystica theologia speculativa, ed., trans., and annot.,
with an introduction, by Steven E. Ozment, Textus Minores 38 (Leiden: E. J. Brill, 1969),
46-73 (“De Mystica Theologia: Tractatus Primus Speculativus”); Steven E. Ozment, Homo
spiritualis: 4 Comparative Study of the Anthropology of Johannes Tauler, Jean Gerson and
Martin Luther (1509—1516) in the Context of their Theological Thought, Studies in Medieval
and Reformation Thought 6 (Leiden: E. J. Brill, 1969), 72-84.



Philosophy and Theology Combined? 341

the term conceptus perfectissimus or inquisitio metaphysica (metaphysical quest),

and Ockham with notitia abstractiva deitatis.®

1

Aquinas’s concept of God as Ipsum Esse

In Aquinas’ metaphysical arguments that frame the primary being as the source

and cause of existence, assuming a theory of efficient causality (g#i4), the middle

term of demonstration is obtained by means of the method separating causes
from effects, through which we learn about causes.” In this case, the middle
term is esse (existence or being), contingently contained in a maximal way in

" See Paul Vignaux, Philosophy in the Middle Ages: An Introduction, trans. E. C. Hall (New York:

62

Meridian Books, 1959), 146—79 (“John Duns Scotus and William of Ockham”), esp. 150—56;
Efrem Bettoni, Duns Scotus: The Basic Principles of His Philosophy, ed. and trans. Bernardine
Bonansea (Washington, D.C.: Catholic University of America Press, 1961), pp. 39-46, esp.
40—44; Philotheus Bohner, “Zu Ockhams Beweis der Existanz Gottes,” Franziskanische Stu-
dien 32 (1950), 50—69, or Philotheus Bohner, “Zu Ockhams Beweis der Existenz Gottes: Texte
und Erklirungen,” in Collected Articles on Ockham, ed. Eligius M. Buytaert (St. Bonaventure,
NY: Franciscan Institute; Louvain: Nauwelaerts; Paderborn: Schéningh, 1958), 399—420.
Sancti Thomae Aquinatis, Summa theologiae I, q. 2, a. 2, ad 2: “[...] cum demonstratur causa
per effectum, necesse est uti effectu loco definitionis causae, ad probandum causam esse,
et hoc maxime contingit in Deo. Quia ad probandum aliquid esse, necesse est accipere pro
medio quid significet nomen non autem quod quid est, quia quaestio quid est, sequitur ad
quaestionem an est. Nomina autem Dei imponuntur ab effectibus, ut postea ostendetur,
unde, demonstrando Deum esse per effectum, accipere possumus pro medio quid significet
hoc nomen Deus.” See also Sancti Thomae Aquinatis, Summa theologiae 14, q. 1, a. 3, a. 43
Q. 4, 2. 2; q. 13, a. 11; Sancti Thomae de Aquino, Summa contra gentiles, lib. 1, cap. 12, 4; lib.
I, cap. 22; Sancti Thomae Aquinatis, Scriptum super Sententiis magistri Petri Lombardsi,
lib. I, dis. 34, g. 1, a. 1; Sancti Thomae de Aquino, “De ente et essentia,” in De principiis
naturae: De aeternitate mundi: De motu cordis: De mixtione elementorum: De operationibus
occultis naturae: De iudiciis astrorum: De sortibus: De unitate intellectus: De ente et essentia:
De fallaciis: De propositionibus modalibus, Sancti Thomae de Aquino, Opera omnia iussu
impensaque Leonis XIII P. M. Edita 43 (Roma: Roma : Editori di San Tommaso, 1976),
cap. 4; Sancti Thomae Aquinatis, Quaestiones disputatae de potentia Dei, vol. 2 of Quaes-
tiones disputatae, 10th ed., ed. Paulus M. Pession (Taurini-Romae: Marietti, 1965), q. 7, a. 2;
Sancti Thomae de Aquino, “Compendium theologiae seu Brevis compilatio theologiae ad
fratrem Raynaldum,” in Compendium theologiae: De articulis fidei et ecclesiae sacramentis:
Responsio de 108 articulis: Responsio de 43 articulis: Responsio de 36 articulis: Responsio de 6
articulis: Epistola ad ducissam Brabantiae: De emptione et venditione ad tempus: Epistola ad
Bernardum abbatem cassinensem: De regno ad regem Cypri: De secreto, Sancti Thomae de
Aquino, Opera Omnia iussu Leonis XIII P. M. Edita 42 (Roma: Editori di San Tommaso,
1979), “De fide (De essentie divine unitate),” cap. 3-35, esp. 11 (“Quod Dei essentia non et
aliud quam suum esse”). Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” s74-7s.



342 Robert Goczat

God as the supreme being (e supremum).*” Beginning with the existence that
is contained in the beings of the natural world, Aquinas goes on to demonstrate
that God is the absolute cause of creation, its Mover and the highest category of
existence, a being with essential identity and unity, and, for this reason, identified
with God as the supreme cause.® This philosophical term related to the eternal
dimension of God, which embraces all perfect attributes of the Divine in one
category, is defined by Aquinas with the phrase: Deus est ipsum esse subsistens.”®
The method of demonstrating God as “pure existence” using the middle term
esse is adopted by almost all philosophical schools of a metaphysical nature.
A similar path is followed by Norberto del Prado and Sudrez, who — although
he turned metaphysics towards essentialism, towards modern ontology66 —in
Disputationes speaks of existence as esse medium demonstrationis.”

& Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” 57s.

* It is not without significance for the history of philosophy that St. Augustine’s theory
of God’s perfection in Divine Unity (i.e. the unification of essentia with esse into one
nature), which was one of the first Christian philosophical concepts of this type, was
also recognized in the writings of Aquinas, although Aquinas’ philosophy undoubtedly
contrasts with the teaching of Augustine both in methodological and conceptual terms.
Cf. Sancti Thomae Aquinatis, Quaestiones disputatae de veritate,vol. 2, QQ 13—20, Opera
Omnia iussu Leonis XIII P. M. Edita 22 (Romae: ad Sanctae Sabinae, 1972), q. XIII, a. 2;
Sancti Thomae de Aquino, Summa contra gentiles, lib. 111, cap. 47, 23, s51; Sancti Thomae
Aquinatis, Summa theologiae 1%, q. XII; Sancti Thomae Aquinatis, “Summa theologiac
[*~Ilae,” in Prima secundae Summae theologiae: A quaestione I ad quaestionem LXX, ad
codices manuscriptos Vaticanos exacta, cum commentariis Thomae de vio Caietani Ordinis
Praedicatorum S.R.C. Cardinalis, Opera omnia iussu impensaque Leonis XIII P. M. Edita 6
(Romae: Ex Typographia Polyglotta S. C. de Propaganda Fide, 1891), q. 175. Cf. Doyle,
“St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” s75-76.

Comparatively, Nicholas of Cusa uses the term Possest or Posse Ipsum as the category most
appropriate for the name of God. Both concepts are intended to express the actualization
of all possibilities, including contingent ones, i.e. an absolute fullness. The word Possest
comes from the contraction of posse and esz. Cf. Nicolai de Cusa, “De apice theoriae,” in De
venatione sapientiae: De apice theoriae, Nicolai de Cusa, ed. Raymond Klibansky and Hans
Gerhard Senger, Nicolai de Cusa Opera Omnia 12 (Hamburg: Meiner, 1982), 123. See also
Peter J. Casarella, “Nicholas of Cusa and the Power of the Possible,” American Catholic Phil-
osophical Quarterly 64,10.1(1990), 7-34, esp. 9—10, https://doi.org/10.58 40/acpqr9906 4141.
Victor Salas, and before him Stanistaw Ziemienski, both argue that the core of Sudrez’s
approach is existential, not essentialist, which most scholars ignore in favor of reducing
Sudrez to a metaphysician of essence, as this might be generally understood. Cf. Stanistaw
Ziemiafiski, “Was Sudrez Essentialist?,” Studies in Logic, Grammar and Rhetoric 15, no. 2.8
(2009), 9~23; Victor Salas, Immanent Transcendence: Francisco Sudrez’s Doctrine of Being
(Leuven: Leuven University Press, 2022).

Sudrez, Disputationes metaphysicae, disp. XX VIIL, sec. 3, a. 15; Norberto del Prado, De veri-
tate fundamentali philosophiae christianae (Friburgi Helvetiorum: Ex Typis Consociationis

65

66

67



Philosophy and Theology Combined? 343

Therefore, it seems that the point of reference for both theology and meta-
physics is the “medium of demonstration,” namely a cognitive medium allowing
for the intellectual and existential grasp of God, whose existence must compa-
rably be expressed in absolute existence. In such a framework, God is defined
as Ipsum Esse — pure existence.®® The Ipsum Esse, the most glorious category or
metaphysical name given to God, is not, however, a hypostatic personification
of God or His essence, nor is it His final definition. We do not know God
directly on the basis of evidence expressing His perfection in its full essence.
We only know what is ultimately contained in created beings (in analogical
beings), through the existence of which, applying the principle of efficient cau-
sality and demonstration of esse, we can only prove the truth of the statement
that “God exists.”” While knowledge arising from the deepest reflection of

Sancti Pauli, 1911), 215-16 (Liber Tertius “De ente per essentiam, quod est Deus,” Prol.) , esp.
217-35 (par. “Ratio suprema, quae praedicatur de Deo, et ratio Esse subsistentiis”; Caput
Primum “Deum esse quinue viis probari potet”); 240-53 (Caput Secundum “Hoc quod et
Ese, est substantia vel natura Dei”); 255-82 (Caput Tertium “Ex identitate essentiae et esse
in Deo assumit D. Thomas praecipua argumenta ad divinas perfectiones demonstrandas”).
Sancti Thomae Aquinatis, Summa theologiae 14, q. 11, a. 4; Sancti Thomae de Aquino,
Summa contra gentiles, lib. 1, cap. 21: “ [...] divina essentia est per se singulariter existens’;
Sancti Thomae Aquinatis, Quaestiones dz’spumme de veritate, vol. 3. Fasc. 1, QQ 21-29, Opera
Omnia iussu Leonis XIIT P. M. Edita 22 (Romae: ad Sanctae Sabinae, 1973), q. 22, 2. 14. On
the Ipsum Esse, see Stephen L. Brock, “On Whether Aquinas’s Ipsum Esse Is Platonism’,”
The Review of Metaphysics 60, no. 2 (2006), 269-303; Velde, Aguinas on God. The Divine
Science’ of the Summa Theologiae, 65—-95; John Cheng Wai-Leung, “The Meaning and
Challenge of St. Thomas’s Metaphysical Concept of God as Ipsum Esse Subsistens Today,”
Fu Jen International Religious Studies 1, no. 1 (2007), 149-70; John Cheng Wai-Leung,
A Comparative Study between St. Thomas Aquinas’s Concept of Ipsum Esse Subsistens and
the Concept of Qi in the Guanzi’s Four Daoist Chapters (Toronto, Ont.: Grace Institute
Press, 2009); John F. Wippel, The Metaphysical Thought of Thomas Aquinas: From Finite
Being to Uncreated Being, Monographs of the Society for Medieval and Renaissance
Philosophy 1 (Washington, D.C.: Catholic University of America Press, 2000); John P.
Doyle, “Ipsum Esse as God-Surrogate: The Point of Convergence of Faith and Reason
for St. Thomas Aquinas,” The Modern Schoolman so, no. 3 (1973), 293-96, https://doi.
org/10.5840/schoolman197350328; Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,”
571-89; Andrzej Maryniarczyk, Realistyczna interpretacja rzeczywistosci, vol. 3 of Zeszyty
z metafizyki (Lublin: Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, 1999), 77-83 (“Odkrycie
Absolutu jako Ipsum Esse”), Robert Goczal, “Sacra Doctrina vs. Doctrina Philosophorum —
Jeden Bég i dwie teologie,” in Wiara teologéw a rozum filozoféw: Rozwazania naukowe
z teologii i filozofii chrzescijarskiej, ed. Robert Goczal (Wroclaw: Papieski Wydzial Teo-
logiczny, 2015), 107-65, esp. 149-63.

Sancti Thomae Aquinatis, Summa theologiae I4, q. 3, a. 2: “Ad secundum dicendum quod
esse dupliciter dicitur, uno modo, significat actum essendi; alio modo, significat compo-
sitionem propositionis, quam anima adinvenit coniungens praedicatum subiecto. Primo

68

69



344 Robert Goczat

reason will never reach the perfection of God’s essence, knowing Him can take
place in many analogous ways, in various ways in which existence manifests
itself in created beings. For God is the absolute cause of existence.” Ipsum Esse
concentrates the highest content of the divine name (or names expressing all
perfections), without separating philosophy from theology, without depriving
theology of its religious value. Some philosophical questions, especially met-
aphysical ones, in reflection on the Ipsum Esse, scem as if they were designed
not to divert man from his proper path of knowledge leading to God, but to
direct him to his culmination of which should be something that at the first
moment seems unbelievable to the human mind. Most likely, this should also
be the goal of philosophy, at least one that deals with causes, especially the
ultimate and final cause of existence.

John P. Doyle, following Aquinas, also takes up this issue more precisely and
enumerates the individual essential properties (quidditas) subjectified in God,
which emerge from the analysis of Ipsum Esse.” Therefore, from the universal
category of existence (esse), we conclude that God is the first cause and an in-
dependently existing Supreme Being. Then, from motion and efficient causality,
we understand God as the absolute cause of motion and hence call Him the
First Mover of all motion. Then, from the path of first and secondary causes,
we define God as the first Absolute Cause of all causes and effects. Then from
the Ipsum Esse we conclude that God must be the most perfect””and goocl.73

igitur modo accipiendo esse, non possumus scire esse Dei, sicut nec eius essentiam, sed
solum secundo modo. Scimus enim quod haec propositio quam formamus de Deo, cum
dicimus Deus est, vera est. Et hoc scimus ex eius effectibus, ut supra dictum est.” Cf. also
Sancti Thomae Aquinatis, q. 3, a. 5: “[...] omnia quae sunt in genere uno, communicant in
quidditate vel essentia generis [...]. Differunt autem secundum esse: non enim idem est esse
hominis et equi, nec huius hominis et illius hominis.” Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on
Theological Truth,” s75-76.

Sancti Thomae Aquinatis, q. 13, a. 5: “Et hoc modo aliqua dicuntur de Deo et creaturis ana-
logice, et non aequivoce pure, neque univoce [...]. Et sic, quidquid dicitur de Deo et creaturis,
dicitur secundum quod est aliquis ordo creaturae ad Deum ut ad principium et causam in
qua praeexistunt omnes rerum perfectiones.” See also Sancti Thomae de Aquino, Summa
contra gentiles, lib. 1, cap. 22; Sancti Thomae Aquinatis, Summa theologiae I, q. 3, a. 4.
Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” 579. In the following paragraphs,
in analysing quidditas I rely textually on Aquinas and comparatively on J. P. Doyle’s enu-
meration. For this reason, I provide references to Aquinas in favor of reliable indications
of the relevant passages in his own texts.

Sancti Thomae Aquinatis, Summa theologiae I, q. 4, a. 2.

Sancti Thomae Aquinatis, q. 6, a. 3.

70

71

72
73



Philosophy and Theology Combined? 345

In this way we conclude that He is infinite,” almigh‘cy,75 eternal,” in absolute
unity and only one.”” As the final cause of being, God is defined as the final
cause of all existing beings, thus making the Ipsum Esse more understandable.”
Thanks to the Ipsum Esse, we learn more about God’s attributes (annitas),
which determine His essential structure (guidditas) in the ontological dimen-
sion. This cognition takes place through an analogical approach with respect
to existence (secundum esse), not an unequivocal one.” The latter is impossible.
Existence is therefore the necessary essence of God (qui sum), although God
does not create existence due to the necessity of His nature, as Spinoza ( 1677)
claimed — meaning ex necessitate Divinae naturae (Ethica ordine geometrico
demonstrata, propositio XVI) — but in a completely free and independent way.
God is a Being whose existence is preceded by nothing, nothing limits Him,
and His essence is pure existence which has no cause beyond itself. In God
the existence and essence are inseparable and necessarily related within Him.
God cannot not exist.

In contrast to created beings, whose essence is not equated with existence
(they do not necessarily exist by their nature), God has neither species nor genus,
nor material composition, and therefore remains a being of the highest unity
and the most transcendental act (an absolutely simple act). All created beings
can only participate in existence itself (participatio in esse). God, however, as
the first Being and final cause of all beings — as infinite and indivisible in His
essence and as pure existence — is an inexpressible being, directly opaque and
indistinct in divine nature. After all, existence itself is something inexpressible,
especially through discursive cognition. Ipsum Esse exceeds the limits of linguis-
tic expression. It belongs to a different sphere of meaning, and it even goes far
beyond the sphere of allegorical meanings. However, everything that is revealed
in created reality has a typological character and points to God in His most
hidden aspect, i.e. in His existence that can be perceived reflectively (the second
level of the judgment operation which is an objectifying reflection). However,

74
75
76

Sancti Thomae Aquinatis, q. 7, a. 1—2.

Sancti Thomae Aquinatis, q. 8, a. 1.

Sancti Thomae Aquinatis, q. 10, a. 2.

Sancti Thomae Aquinatis, q. 11, a. 4.

Sancti Thomae de Aquino, Summa contra gentiles, lib. 1, cap. 22; Sancti Thomae Aquinatis,
Summa theologiae I, q. 3, a. 4.

Sancti Thomae Aquinatis, Summa theologiae I, q. 13, a. 5: “Et hoc modo aliqua dicuntur
de Deo et creaturis analogice, et non aequivoce pure, neque univoce [...]J. Et sic, quidquid
dicitur de Deo et creaturis, dicitur secundum quod est aliquis ordo creaturaec ad Deum
ut ad principium et causam in qua praeexistunt omnes rerum perfectiones.”

77
78

79



346 Robert Goczat

even in such a knowledge of such a perfectly existing Being, when the soul is
equipped with an act structure that can be formulated, the soul does not have
any final expression to grasp the mystery of the true transcendentality of God,
namely the intrinsic source of the essence of His real existence. Nonetheless,
from the existence of created things emerges another divine reality, without
which the analysis of His existence would remain hidden. God’s intelligent
creatures do not have to deny Him in reflection. It is through Ipsum Esse that
we can glimpse the mystery of the Deity itself, completely unapproachable until
the very end, yet deduced per analogiam from created beings and through the
abstraction of esse. In a way, this approach highlights metaphysical cognition as
the deeper meaning of the first cause of everything. In Ipsum esse, it becomes
an almost tangible experience of God’s presence.

What is more, since God is the first and absolute cause of existence, He must
be a living and life-giving God (vivus et animare). Through direct reflection of
the accompanying acts of the intellect (i7 actu exercito), the soul intellectually
realizes that coming into existence requires overcoming the distance between
non-existence and being, or more precisely, overcoming nothingness (this path
has been known since the philosophy of Parmenides). In this metaphysical
sphere, we see that, paradoxically, the interpretation of existence shows a direct
relationship connecting the Creator with the creature, the infinite with the
finite, even though there is no ontic comparison between them. However, we
also realize that only God as Ipsum Esse is able to overcome nothingness and
bring something into existence. Ultimately, the essence of God eludes philo-
sophical conceptualization and only in the aspect of the metaphysical analysis
of Ipsum Esse combined with the faith of holy theology does the soul approach
the deepest intellectual form of God, which allows for a mirror-like insight into
the principle of His transcendence (i.e. esse subsitens).

Ipsum Esse as a philosophical and theological phenomenon is much broader
than just a simple assertion of the fact of existence. In Thomistic metaphys-
ics, God’s attributes are designations of the divine substance.® They point to
anumber of essential characteristics, including that God has a spiritual and
immaterial nature (spiritualis et immaterialis) or that He is a pure act (actus
purus), which means that He is not potency (potentia). What is absolutely sim-
ple has absolute perfection and self-existence. God is the cause of Himself and
a being that exists independently (causa sui et subsistens), which then means that

See Harry Austryn Wolfson, “St. Thomas on Divine Attributes,” in Mélanges offerts a Etienne
Gilson, de [/Académie frangaise (Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies; Paris:
J. Vrin, 1959), 673—700.



Philosophy and Theology Combined? 347

He is not part of something, but exists by Himself (per se). God is indivisible
and unchangeable (indivisibilis et inalterabilis), which in turn means that He is
not a multiplicity, nor a plurality among created things. Therefore, as a simple
act, He is uncreated wisdom (sapientia increata). He is not subject to change
because in God there is no differentiation between feelings and sensations
(passio). And since there is no spiritual-corporeal composition in Him, He has
no species and genus limitations (species et genus). Being an indivisible Supreme
Being, He does not contain an accidental plane, and thus He remains forever
unchanged and identical. As an infinite being (infinitus), He does not have
a closed and determining definition, so the range of denotations of His essence
and referents is also infinite. And since He is an infinite being, He is beyond
time (semper praesens). Finally, externally undetermined in the divine essence,
which identifies itself with existence, He has no cause of existence outside
Himself, and this form of being is a special expression of God’s perfection and
His undeniable power (actus essendi or potentia Dei).

As the final cause of being, God should be defined as the final cause of all
existing beings, that is, the Ipsum Esse. And since we conclude from Ipsum Esse
that in God there is no distinction between essence and existence, between what
God is and the fact that He is, then Ipsum Esse, in the essential concepts of this
doctrine, reveals the authentic value of zegation as a method of auxiliary proof
(apophatic), not a direct proof as opposed to a direct proof. This is justified by
the fact that St. Thomas brings the so-called negative theology (indirect) to the
theological level.* In book I, chapter 13 of Summa contra gentiles, St. Thomas
continues to remain in the space of proving the existence of God directly by
using a philosophical method. Even so, in the next chapter, he states that in
order to get to know God, it is also necessary to use the way of removal (via
remotionis).” In other words, metaphysics cannot know God and prove His

8 cf Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” 577-78.

Sancti Thomae de Aquino, Summa contra gentiles, lib. 1, cap. 14: “Quod ad cognitionem
Dei oportet uti via remotionis”; Sancti Thomae Aquinatis, “In libros Posteriorum Analyt-
icorum expositio,” in Commentaria in Aristotelis libros Peri hermeneias et Posteriorum
analyticorum, Sancti Thomae Aquinatis, ed. Tommaso Maria Zigliara, Opera omnia
iussu impensaque Leonis XIII P.M. Edita 1 (Romae: ex Typographia Polyglotta S.C. de
Propaganda Fide, 1882), lib. 1, lect. |, a. 363: “Sed per scientias speculativas potest sciri
de eis an sint, et quid non sint, et aliquid secundum similitudinem in rebus inferioribus
inventam. Et tunc utimur posterioribus ut prioribus ad earum cognitionem: quia quae
sunt posteriora secundum naturam, sunt priora et notiora quoad nos [...]. Quaccumque
vero cognoscuntur per posteriora, quae sunt prima quoad nos, etsi in seipsis sint simplicia,
secundum tamen quod in nostra cognitione accipiuntur, componuntur ex aliquibus primis
quoad nos.” See also Velde, Aquinas on God. The ‘Divine Science’ of the Summa Theologiae,



348 Robert Goczat

existence directly. Similarly, it is not plausible to fully know God 4 posteriori
from created things because God is an immaterial, most perfect, infinite and
transcending being (supra ens).*> Accessible knowledge of God is possible,
however, by analyzing the abstracted transcendental principles of real being,
including its existence (esse), which in intellectual cognition is a medium of
God’s demonstration (medium demonstrationis), even for Suérez.** Hence, we
do not understand God in a positive way through a direct concept referring
to the essence of God (ad quidditatem Dei) known in se, but in a negative way
through the analogy of attribution.® Therefore, God is not the direct object

7277 (“Knowing what God is Not: Negative theology?”); Doyle, “St. Thomas Aquinas
on Theological Truth,” 577.
Sancti Thomae de Aquino, Super librum de causis expositio, a lectione I ad lectionem
XXXTI, ed. Henri-Dominique Saffrey, Textus Philosophici Friburgenses. Seriem Moder-
atur 4—s (Fribourg: Société Philosophique; Louvain: E. Nauwelaerts, 1954), I, lec. 6: “Et
per hunc modum inducit hanc rationem Dionysius I capitulo de divinis nominibus, sic
dicens: si cognitiones omnes existentium sunt, et si existentia finem habent, in quantum
scilicet finite participant esse, qui est supra omnem substantiam ab omni cognitione est
segregatus. Tertio ostendit quomodo causa prima cognoscitur per effectum. Et dicit quod
causa prima non signiﬁcatur in his quae de ipsa dicuntur, nisi ex causa secunda quac est

83

intelligentia: sic enim loquimur de Deo quasi de quadam substantia intelligente; et hoc
ideo quia intelligentia est suum causatum primum, unde est Deo simillima et per ipsam
maxime cognosci potest.”

Suérez, Disputationes metaphysicae, disp. 1, sec. 2, a. 29: “Deus enim est obiectum scibile, et
de eo demonstrantur attributa, non solum a posteriori, et ab effectibus, sed etiam a priori,
unum ex alio colligendo, ut immortalitatem ex immaterialitate, et esse agens liberum,
quia intelligens est. Alio modo dicitur principium seu causa, id quod est ratio alterius,
secundum quod obiective concipiuntur et distinguuntur; et hoc genus principii sufficit
ut sit medium demonstrationis; nam sufficit ad reddendam veluti rationem formalem, ob
quam talis proprietas rei convenit. Quamvis ergo demus ens in quantum ens non habere
causas proprie et in rigore sumptas priori modo, habet tamen rationem aliquam suarum
proprietatum; et hoc modo etiam in Deo possunt huiusmodi rationes reperiri, nam ex Dei
perfectione infinita reddimus causam, cur unus tantum sit, et sic de aliis.”

Sudrez, disp. XXX, sec. 12, a. 1I: “Respondetur negando primam consequentiam, quia,
licet non concipiamus Deum distincte et secundum propriam repraesentationem eius,

84

85

nihilominus vere concipimus ipsum conceptu directe et immediate repraesentante ipsum,
vel perfectionem aliquam ut propriam eius. Hic tamen conceptus, si sit positivus et abso-
lutus, est valde confusus, non prout confusum dicitur de universali seu communi, quod
vocant totum potentiale, sed prout opponitur conceptui proprie et clare repraesentanti
rem prout in se est. Si vero in illo conceptu includatur negatio, quamvis illa non pertineat
ad quidditatem Dei, sub illa tamen intelligimus fundamentum seu radicem eius, quac est
propria quidditas Dei et non ratio aliqua communis vel analoga; ut, cum concipimus Deum
ut ens infinitum, non intelligimus substratum illi negationi esse ens ut sic, sed quoddam
singulare ens, tantam habens perfectionem, ut terminis non claudatur.”



Philosophy and Theology Combined? 349

of metaphysics, even for Aquinas. In this respect, the cognition of God takes
place exclusively through the metaphysical knowledge of the transcendental
principles of being, which are abstracted from the matter of being and included
in the objective plane of knowledge as universal reasons or tenets of real being
as such (ens reale), and therefore of God as well. Hence, in Aquinas, only “neg-
ative theology,” which is an extension of Aristotelian metaphysics, proves itself
as the last stage of metaphysical knowledge and opens the way in philosophy
to a faith strengthened by intellect and metaphysical premises, constituting
a certain form of cognitive attitude towards what is immaterial and beyond
reason, towards the transcendence of God.

The most important point of the Thomistic doctrine regarding the knowl-
edge of God seems to be that Ipsum Esse (Existence Itself), the absolute unity of
essence and existence in God, turns out to be an abolition, denial, or negation
of the difference between essence and existence that occurs in created bf:ings.86
Negation, which does not mean anything pejorative here, is in God the negation
of the fundamental difference between His existence (esse) and essence (essentia).
In contrast, in all created beings, which are composite substances (substantia
composita) and in which there is a distinction between essence and existence,
areal difference (distnictio realis) is part of the make-up of all beings of this
type. Aquinas’ understanding of God in terms of the indivisible unity of essence
and existence also indicates that He is above all beings (supra ens) and infinitely
transcends all creation.”” No created being can have such an indivisible nature,
much less can it have insight into the essence of God Himself. God derives ex-
istence from His true being, namely from Ipsum Esse, and His essence turns out
to be a mystery to human beings. Therefore, Aquinas also claims that in fact,
the only thing we can know about God through our natural cognition is that
God in Himself and in the essence of the Divine is a completely unknowable
Being.” Moreover, for a complete exposition of metaphysics combined with
supernatural theology, Aquinas methodically inserts [psum Esse into the Mystery

86

o Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” s77-78.

Sancti Thomae de Aquino, Summa contra gentiles, lib. 1, cap. 14: “Nam divina substantia
omnem formam quam intellectus noster attingit, sua immensitate excedit: et sic ipsam
apprehendere non possumus cognoscendo quid est. Sed aliqualem eius habemus notitiam
cognoscendo quid non est.”

Sancti Thomae Aquinatis, Quaestiones disputatae de potentia Dei, q. 7, a. s, ad 14: “Ad
decimumquartum dicendum, quod ex quo intellectus noster divinam substantiam non
adaequat, hoc ipsum quod est Dei substantia remanet, nostrum intellectum excedens, et
ita a nobis ignoratur: et propter hoc illud est ultimum cognitionis humanae de Deo quod
sciat se Deum nescire, in quantum cognoscit, illud quod Deus est, omne ipsum quod de eo
intelligimus, excedere; In omnes S. Pauli Apostoli epistolas commentaria, Ad Romanos,

88



350 Robert Goczat

of the Holy Trinity, which strengthens the metaphysical argument of sacred
theology.*” Since Ipsum Esse expresses in God the lack of difference between
essence and existence, it also expresses the lack of difference between Divine
Intelligence (the Word or Son of God) and Divine Substance (His essence).” It
follows that the Divine Word (the Son) has the same essence, nature and sub-
stance as the Father.” All attributes that we derive from the being of the Father
belong to the being of the Son (consubstantialem or homooiisios in the Eastern
theology). The reason why the Divine Persons can share the Divine Nature in
an essential unity without splitting into a plurality of gods is precisely because
in God understood as Ipsum Esse (Existence Itself), essence and existence are
not differentiated.”” The Divine Persons have a common essence which is the
very Ipsum Esse, therefore they have one and the same absolute existence and
substance.” For God’s existence, we only know what is ultimately contained
in created beings (in analogical beings). Taking their existence (esse) as a me-
dium of God’s demonstration and using the principle of efhicient causality, we
can rather prove the truth of the proposition that “God exists” than definitely
prove or determine His essence.” While knowledge arising from the deepest
reflection of the intellect will never approach the perfection of God’s essence,
knowing God can take place in many analogous ways, in the various ways

cap. 1, lect. 6: Sciendum est ergo quod aliquid circa Deum est omnino ignotum homini
in hac vita.” Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” s79-80.

Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” s81. Aquinas’ understanding of the
Holy Trinity was thoroughly discussed by Gilles Emery, see Gilles Emery, The Trinitarian
Theology of Saint Thomas Aquinas, trans. Francesca Aran Murphy (New York: Oxford
University Press, 2007).

Sancti Thomae Aquinatis, Summa theologiae I, q. 14, a. 4. Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas
on Theological Truth,” s81.

Sancti Thomae Aquinatis, Summa theologiae I, q. 27, a. 25 q. 34, a. 2, ad 1. Cf. Doyle,
“St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” s81.

Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” 582 sqq.

Sancti Thomae Aquinatis, Quaestiones di:putat/,ze de potentia Dei, q. 2, a. 1.

Sancti Thomae Aquinatis, Summa theologiae I, q. 3, a. 2: “Ad secundum dicendum quod
esse dupliciter dicitur, uno modo, significat actum essendi; alio modo, significat compo-
sitionem propositionis, quam anima adinvenit coniungens praedicatum subiecto. Primo
igitur modo accipiendo €sse, NON Possumus scire esse Dei, sicut nec eius essentiam, sed
solum secundo modo. Scimus enim quod haec propositio quam formamus de Deo, cum
dicimus Deus est, vera est. Et hoc scimus ex eius effectibus, ut supra dictum est”; q. 3, a. s
“[...] omnia quae sunt in genere uno, communicant in quidditate vel essentia generis [...].
Differunt autem secundum esse: non enim idem est esse hominis et equi, nec huius hominis
et illius hominis.” Cf. Doyle, “St. Thomas Aquinas on Theological Truth,” 575-76; Doyle,
“Ipsum Esse as God-Surrogate,” 293-96.

89

90

91

92

93
94



Philosophy and Theology Combined? 351

in which existence manifests itself in created beings. Unlike created beings,
God is a unique Being, a simple act and absolute cause of existence. There is
no composition of act and potency in His substance, neither a conjugation of
form and matter nor of essence and existence within Him.

Conclusions

From Aristotle’s natural theology (first philosophy) to Renaissance Scholastics,
that is, the continuity of metaphysical reflection on the concept of God as the
supreme cause or being seems to be obvious. The propositions and previous
arguments I have already explained prove this. The metaphysical tradition of
the Latin West turns out to be reasoning that is not divorced from theology.
Already in ancient times, one can observe the outline of a certain connec-
tion, concurrence, and even a certain kind of dependence of one or the other
(c.g. philosophia ancilla theologiae), e.g. in Philo of Alexandria (f ci. 40) and his
allegorical interpretation of ‘De congressu quaerendae eruditionis gratia’ from
Genesis (16:1-6). Such a motif of general education as enkyklios paideia, which
combined natural sciences, theological and philosophical viewed together, was
of great importance for the later idea of artes liberales and humaniora through-
out the Middle Ages, in Modern times up to the hermeneutics of Hans-Georg
Gadamer.” Without theology, not only would there be no proper context of
practicing metaphysics of God in the Scholastic schools, but above all there would

% The phrase “philosophia ancilla theologiae” has been used since the time of St. Peter Da-

mian (t 1072). Damian was an opponent of Aristotelian dialectics. He questioned secular
sciences, including logic and philosophy. He placed faith above reason. For more on the
connections and differences between Scholastic philosophy and theology, as an exemple
for further studies, see Hent de Vries, “Philosophia Ancilla Theologiae: Allegory and
Ascension in Philo’s on Mating with the Preliminary Studies (De Congressu Quaerendae
Eruditionis Gratia),” Bible and Critical Theory s, no. 3 (2009), 41.1-41.19. See also Dirk
Krausmiiller, “Philosophia Ancilla Theologiae: Plotinus’ Definition of Sensible Substance
and its Adaptation in John Philoponus’ Arbiter,” Vigiliae Christianae 73, no. 2 (2019),
14958, https://doi.org/10.1163/15700720-12341385; Andrzej Maryniarczyk, “Metafizyka
jako ancilla scientiae (nauki przyrodnicze: metafizyka — wiara),” Rocznik Teologii Katol-
ickiej 11, no. 1 (2012), 59-76; Gyula Klima, “Ancilla theologiae vs. domina philosopho-
rum. Thomas Aquinas, Latin Averroism and the Autonomy of Philosophy,” in Was ist
Philosophie im Mittelalter? Akten des X. Internationalen Kongresses fiir Mittelalterliche
Philosophie der Société Internationale pour I’Etude de la Philosophie Médiévale, 2s. bis 30.
August 1997 in Erfurt, ed. Jan A. Aertsen and Andreas Speer, Miscellanea Mediaevalia
26 (Berlin: Walter de Gruyter, 1998), 393—402; David Berger, “Offenbarung und Glaube:
Eine fundamentaltheologische Untersuchung,” Una Voce-Korrespondenz 30, no. 4 (2000),



352 Robert Goczat

be no unifying basis for knowledge, in accordance with the previously accepted
formula that theologia est princeps scientiae. It seems that if it were separated
from theology — which is not overly emphasized by most metaphysicians, such
as Aquinas or Sudrez, who was called “the head of the metaphysicians of his
time” and even “the prince and pope of all metaphysicians™® — philosophical
knowledge of God would not be satisfactorily completed.

As in medieval theology, in which Scholasticism becomes the binding intellec-
tual doctrine for Christendom, so too in Scholastic metaphysics shaped by both
the Franciscan (St. Bonaventure, Duns Scotus) and Dominican (St. Thomas)
schools we can find convergent applications to theology. Philosophy is being
conceived as a field of knowledge on first causes and principles (scientia tran-
scendens) and the supreme cause and principle (Ens Supremum), such as God
Himself. Considering natural philosophy, it largely becomes complementary
knowledge to theology. Philosophy becomes the handy skill of reasoning through
which nature is interpreted, but above all philosophy plays a key role as a nat-
ural science in the service of theology (divinae theologiae ministram). In many
scholastic schools, theology was treated as the science of sacred things (rerum
Divinarum scientia), while philosophy fulfilled its auxiliary and apologetic
function. Theology as a separate science, as a symbol of revealed knowledge,
therefore takes the lead where purely rational knowledge is not enough and
where transcendence and mystery appear.

For St. Thomas, it can be said that metaphysics opens the way to natural
theology and, at the same time, the so-called “negative theology,” which seems
to reach the ultimate knowledge of the supreme being; i.e. to the religious and
revealed aspects of Ipsum Esse. Moreover, it can be said that metaphysics proves
the consistency between faith and rational knowledge. It indicates an additional
perspective for supernatural science, which is foremost based on Revelation.

195-214, esp. 202—6 (“Die Definition der gottlichen Offenbarung nach den vier Ursachen
der scholastischen Philosophie”).

“Omnium metaphysicorum princeps ac papa,” “caput huius saeculi in scholasticis” — these
names were given by Grotius. Cf. Raul de Scorraille, Frangois Sudrez de la Compagnie de
Jésus, daprés ses lettres, ses autres écrits inédits et un grand nombre de documents nonwveanx,
vol. 1 (Paris: P. Lethielleux, 1911), 437. Karl Werner pointed out that if Suarez was not the
first theologian and metaphysician of his time, he was undoubtedly one of the most out-
standing. Cf. Karl Werner, Franz Suarez und die Scholastik der letzten Jahrbunderte, vol. 1
(Regensburg: Manz, 1861), 90. In turn, Alfred Freddoso considers Sudrez second only to
St. Thomas among Christian scholastics: “Sudrez is a brilliant, technically proficient, and
profound metaphysician; to my mind, among the medieval Christian scholastics he ranks
second only to Aquinas.” Cf. Alfred J. Freddoso, “A Sudrezian Model of Efficient Causali-
ty,” 6, accessed February 24, 2025, https://wwws3.nd.edu/~afreddos/papers/effcause.htm.

96



Philosophy and Theology Combined? 353

Metaphysics does this by recognizing the finitude of natural knowledge within
the limits of the existence of created things. Upon closer examination, this al-
lows us to conclude that it is no longer possible to replace supernatural theology
with another form of knowledge, which would involve a further need to appeal
to empirical or entirely different doctrines. In other words, only theology, or
more precisely apophatic theology or “negative theology,” which is, as it were,
an extension of metaphysics, opens the way to faith, which here is understood
intellectually (intellectus fidei).

Metaphysics, being also a certain form of cognitive attitude towards the
transcendence of God, while referring to natural means of cognition, also con-
ditions the possibility of applying supernatural theology within the limits of
natural knowledge. It seems very justified to say that these are two convergent
sciences, or at least they both assume the possibility of knowing God, although
they are different in their assumption and teaching method. It turns out, there-
fore, that classical metaphysics is an attempt to create a synthesis of objective
knowledge about human cognition within the existing realm, which could be
reduced to metaphysical, intellectual, purely rational (logic), volitional-affec-
tive and spiritual activity. It should be noted, however, that metaphysics is not
limited to referring to supernatural factors or purely rational knowledge, but
in fact tries to take into account all areas of human epistemic activity, from
intellectual (including noetic) to spiritual. In this respect, almost the entire
metaphysical tradition comes close to theology, especially that of St. Thomas,
who in his Commentary on Metaphysics seems to acknowledge that metaphysics
(first philosophy) in its objective goal and destiny (final cause) does not differ
significantly from the primary object (efficient cause) of theology:

[...] since this science is a science about first causes and principles, then it follows
that it is also about God [...], because God is understood by everyone in such
a way that He exists in the number of causes and that He is in a certain way the
principle of things (principium rerum). Therefore, a science that deals with God
and first principles speaks either of God Himself, or, if not only of God, then of
Himself in the highest degree.”

7« T . . o .
[...] cum haec scientia sit de primis causis et principiis, oportet quod est de Deo; quia

Deus hoc modo intelligitur ab omnibus, ut de numero causarum existens, et ut quoddam
principium rerum. Item talem scientiam, que est de Deo et de primis causis, aut solus
Deus habet, aut si non solus, ipse tamen maxime habet” (Sancti Thomae Aquinatis, /»
metaphysicam Aristotelis commentaria, ed. Marie-Raymond Cathala [Taurini: Marietti,
1926], 21-22; I, lec. I11, n. 64).



354 Robert Goczat

Bibliography

Angelelli, Ignacio. “Sobre la ‘Restauracién’ de los textos filoséficos ibéricos.” Documentacién
Critica Iberoamericana de Filosofia y Ciencias Afines 2, no. 4 (1965): 423—46.

Avristotelis castigatissime recognitum opus memphysimm a Clarissimo principe Bessarione Car-
libros Argyropyli Byzantii interpretament, rarum proculdubio et hactenus desideratum
opus. Deus optimus qui sub nomine ipsius entis in hoc opere celebratur... Parisiis: Apud
Henricum Stephanum, 1515.

Aristotle. Metaphysica. Edited by W. D. Ross and J. A. Smith. The Works of Aristotle 8.
Oxford: Clarendon Press, 1908.

Aristotle. “Physics.” In The Basic Works of Aristotle, edited by Richard McKeon. Modern
Library Classics. New York: The Modern Library, 2001.

Ashworth, Earline Jennifer. “Sudrez on the Analogy of Being: Some Historical Background.”
Vivarium 33, no. 1 (1995): so—7s. https://doi.org/10.1163/1568534952579768.

Avicenna. Tractatus I-1V. Vol. 1 of Liber de philosophia prima sive scientia divina, edited
and translated by Simone van Riet, with an introduction by Gérard Verbeke. Avicenna
Latinus. Louvain: E. Peeters; Leiden: Brill, 1977.

Bafia, Stanistaw. “Bacon Roger.” In Powszechna encyklopedia filozofti, 1:456—61. Lublin: Polskie
Towarzystwo Tomasza z Akwinu, 2000.

Banes, Dominici. Scholastica commentaria in Primam partem Angelici Doctoris D. Thomae, Usque
ad sexagesimam quartum Quaestionum complectentia. Rome: lacobum Ruffinellum, 1584.

Bennett, Owen. The Nature of Demonstrative Proof According to the Principles of Aristotle and
St. Thomas Aquinas. Washington, D.C.: Catholic University Press, 1943.

Bennett, Owen. “St. Thomas’ Theory of Demonstrative Proof.” Proceedings and Addresses of
the American Philosophical Association 17 (1941): 76-88.

Berger, David. “Offenbarung und Glaube: Eine fundamentaltheologische Untersuchung.”
Una Voce-Korrespondenz 30, no. 4 (2000): 195-214.

Bettoni, Efrem. Duns Scotus: The Basic Principles of His Philosophy. Edited and translated by
Bernardine Bonansea. Washington, D.C.: Catholic University of America Press, 1961.

Blanchette, Oliva. Philosophy of Being: A Reconstructive Essay in Metaphysics. Washington,
D.C.: Catholic University of America Press, 2003.

Blum, Paul Richard. Philosophenphilosophie und Schulphilosophie: Typen des Philosophierens
in der Neuzeit. Studia Leibnitiana 27. Stuttgart: Steiner, 1998.

Blum, Paul Richard, and Vilem Mudroch. “Die Schulphilosophie in den katholischen Territo-
rien.” In Das heilige Romische Reich Deutscher Nation, Nord- und Ostmittelenropa. Vol. 4 of
Die Philosophie des 17. Jabrbunderts, edited by Helmut Holzhey and Wilhelm Schmidt-Big-
gemann, 302—91. Grundriss der Geschichte der Philosophie. Basel: Schwabe, 2001.

Bohner, Philotheus. “Zu Ockhams Beweis der Existanz Gottes.” Franziskanische Studien 32
(1950): s0-69.

Bohner, Philotheus. “Zu Ockhams Beweis der Existenz Gottes: Texte und Erklarungen.” In
Collected Articles on Ockbham, edited by Eligius M. Buytaert, 399—420. St. Bonaventure,
NY: Franciscan Institute; Louvain: Nauwelaerts; Paderborn: Schéningh, 1958.

Boyle, John F. “Aquinas’ Roman Commentary on Peter Lombard.” Anuario Filoséfico 39, no. 2
(2006): 477-96. https://doi.org/10.15581/009.39.29302.



Philosophy and Theology Combined? 355

Bradshaw, David. Aristotle East and West: Metaphysics and the Division of Christendom.
Cambridge: Cambridge University Press, 2004.

Brock, Stephen L. “On Whether Aquinas’s [psum Esse Is "Platonism’.” The Review of Meta-
p/oy:z’a 60, no. 2 (2006): 269-303.

Carreras y Artau, Tomds, and Joaquin Carreras y Artau. Historia de la filosofia espariola:
Filosofia cristiana de los siglos XIII al XV. Vol. . Madrid: Asociacién Espafiola para el
Progreso de las Ciencias, 1943.

Carton, Raoul. Lexpérience mystique de I’illumination intérieure chez Roger Bacon. Erudes
de philosophie médiévale 3. Paris: J. Vrin, 1924.

Casarella, Peter J. “Nicholas of Cusa and the Power of the Possible.” American Catholic
Philosophical Quarterly 64, no. 1 (1990): 7-34. https://doi.org/10.58 40/acpqr99064141.

Combes, André, ed. loannis Carlerii de Gerson De mystica theologia. Thesaurus Mundi.
Bibliotheca Scriptorum Latinorum Mediae et Recentioris Aetatis. Lucani: Thesaurus
Mundi, 1958.

Congar, Yves. “Tradition et Sacra doctrina chez saint Thomas d’Aquin.” In Eglise et Tradition,
edited by Johannes Betz and Heinrich Fries, 157-94. Lyon: Editions Xavier Mappus, 1963.

Darge, Rolf. “Erste Philosophie als Transzendentalwissenschaft gemafl Duns Scotus: Sein-
swissenschaft oder ,Onto-Logik‘?” Philosophisches Jahrbuch 111, no. 1 (2004): 43—61.

Dedek, John F. “Quasi Experimentalis Cognitio: A Historical Approach to the Meaning of St. Thom-
as.” Theological Studies 22, no. 3 (1961): 357-90. https://doi.org/10.1177/004056396102200301.

Donohoo, Lawrence J. “The Nature and Grace of Sacra Doctrina in St. Thomas’s Super Boe-
tium de Trinitate” The Thomist: A Speculative Quarterly Review 63, no. 3 (1999): 343—401.
https://doi.org/10.1353/tho.1999.001s.

Doyle, John P. “Ipsum Esse as God-Surrogate: The Point of Convergence of Faith and Reason
for St. Thomas Aquinas.” The Modern Schoolman 5o, no. 3 (1973): 293-96. hteps://doi.org/
10.5840/schoolman197350328.

Doyle, John P. “St. Thomas Aquinas on Theological Truth.” In Philosophy and Theology in the
Long Middle Ages, edited by Kent Emery, Russell Friedman, and Andreas Speer, 571-89.
Leiden: Brill, 2011.

Doyle, John P. “Suarez on the Analogy of Being.” The Modern Schoolman 46, no. 3 (1969):
219—49. https://doi.org/10.5840/schoolman196946364.

Doyle, John P. “The Suarezian Proof for God’s Existence.” In History of Philosophy in the
Making: A Symposium of Essays to Honor Professor James D. Collins on his 65th Birthday,
edited by Linus J. Thro, 105-17. Washington, D.C.: University Press of America, 1982.

Duns Scotus, John. Philosophical Writings. Translated, with an introduction, by Allan B.
Wolter. Library of Liberal Arts 194. Indianapolis, IN: Bobbs-Merrill, 1964.

Emery, Gilles. The Trinitarian Theology of Saint Thomas Aquinas. Translated by Francesca
Aran Murphy. New York: Oxford University Press, 2007.

Eschweiler, Karl. “Die Philosophie der spanischen Spitscholastik auf den deutschen Univer-
sititen des sicbzehnten Jahrhunderts.” In Spanische Forschungen der GarresGesellschaft,
1:251-325. Gesammelte Aufsitze zur Kulturgeschichte Spaniens. Erste Reihe. Miinster:
Aschendorff, 192.8.

Fazzo, Silvia, and Mauro Zonta. “Aristotle’s Theory of Causes and the Holy Trinity: New
Evidence About the Chronology and Religion of Nicolaus ‘of Damascus’.” Laval théologique
et philosophique 64, no. 3 (2009): 681-90. https://doi.org/10.7202/037699ar.



356 Robert Goczat

Fenton, Joseph Clifford. The Concept of Sacred Theology. Milwaukee, W1: Bruce Publishing,
1941.

Ferejohn, Michael T. “Definition and the Two Stages of Aristotelian Demonstration.” Review
of Metaphysics 36, no. 2 (1982): 375-95.

Freddoso, Alfred J. “God’s General Concurrence with Secondary Causes: Pitfalls and Pros-
pects.” American Catholic Philosophical Quarterly 68, no. 2 (1994): 131-56. https://doi.
org/10.5840/acpqr9946822.4.

Freddoso, Alfred J. “A Sudrezian Model of Efficient Causality.” Accessed February 24, 202s.
hteps://www3.nd.edu/~afreddos/papers/effcause.hem.

Garber, Daniel, and Michael Ayers. The Cambridge History of Seventeenth-Century Philosophy.
2 vols. Cambridge: Cambridge University Press, 1998.

Garcia Yebra, Valentin, ed. Aristotelois ta meta ta physica: Aristotelis mataphysica: Metafisica
de Aristételes. 2nd revised ed. Biblioteca Hispanica de Filosoffa. Madrid: Gredos, 1990.

Gerson, Jean. Oenvres complétes. Edited by Palémon Glorieux. 10 vols. Paris: Desclée, 1960-1973.

Gerson, Jean. Selections from A Deo exivit, Contra curiositatem studentium, and De mystica
theologia speculativa. Edited, translated, and annotated, with an introduction, by Steven
E. Ozment. Textus Minores 38. Leiden: E. J. Brill, 1969.

Geybels, Hans. Cognitio Dei experimentalis: A Theological Genealogy of Christian Religions
Experience. Leuven: Peeters, 2007.

Gilson, Etienne. “Avicenne et les origines de la notion de cause efficiente.” In Arti del XII
Congresso Internazionale die Filosofia, Societa Filosofica Italiana, 9:121-30. Firenze: San-
soni, 1960.

Goczal, Robert. Onto-teo-logia: Status bytu realnego i mysinego w metafizyce Francisco Sudreza.
Warszawa: Warszawska Firma Wydawnicza, 2011.

Goczal, Robert. “Sacra Doctrina vs. Doctrina Philosophorum — Jeden Bég i dwie teologie.”
In Wiara teologéw a rozum filozoféw: Rozwazania naukowe z teologii i filozofii chrzesci-
Jjarkskiej, edited by Robert Goczal, 107-65. Wroctaw: Papieski Wydzial Teologiczny, 201s.

Goczal, Robert. “Status intelektu czynnego w noetyce Al-Faribiego i Awicenny na tle scho-
lastycznego rozumienia iluminacji i abstrakeji.” In Principia Philosophiae Christianae,
edited by Robert Goczal and Piotr Mrzygltéd, 3:69-190. Wroctaw: Papieski Wydziatu
Teologiczny, 2022.

Gourinat, Michel. “La querelle de 'ontothéologie: Linterprétation de la théologie médiévale par
Heidegger.” Cabiers de recherches médiévales, no. 2 (1996): 85—93. hteps://doi.org/10.4000/
crm.2486.

Grabmann, Martin. “Die Disputationes Metaphysicae der Franz Sudrez in ihrer methodischen Ei-
genart und Fortwirkung,” In Mittelalterliches Geistesleben. Abhandlungen zur Geschichre der
Scholastik und Mystik, Grabmann, Martin, 1:525—60. Miinchen: Max Hueber Verlag, 1926.

Grabmann, Martin. Neu aufgefundene Werke des Siger von Brabant und Boetins von Dacien.
Miinchen: Bayerischen Akademie der Wissenschaft, 1924.

Grabmann, Martin. “Neuaufgefundene «Quastionen» Sigers von Brabant zu den Werken
des Aristoteles (Clm. 9559).” In Per la storia della teologia e della filosofia. Vol. 1 of Miscel-
lanea Francesco Ebrle: Scritti di Storia e Paleografia, 103—47. Roma: Biblioteca Apostolica
Vaticana, 192 4.

Gryzenia, Kazimierz. Analogia w scholastyce nowozytnej: Studium z metafizyki Franciszka
Sudreza. Lublin: Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, 2019.



Philosophy and Theology Combined? 357

Hankey, Wayne J. “Aquinas and the Platonists.” In The Platonic Tradition in the Middle Ages:
A Doxographic Approach, edited by Stephen Gersh and Maarten J.F.M. Hoenen, 279-324.
Berlin: De Gruyter, 2002. https://doi.org/10.1515/9783110908497.279.

Hellin, José. “De la analogfa del ser y los posibles en Sudrez.” Pensamiento 2 (1946): 267-94.

Hellin, José. “Necesidad de la analogia del ser segtin Sudrez.” Pensamiento 1 (194s): 447—70.

Henle, Robert John. Saint Thomas and Platonism: A Study of the Plato and Platonici Texts
in the Writings of Saint Thomas. Dordrecht: Springer, 1970.

Hissette, Roland. Enguéte sur les 219 articles condamnés 4 Paris le 7 mars 1277. Philosophes
M¢édiévaux 22. Louvain: Publications Universitaires; Paris: VanderOyez, 1977.

Honnefelder, Ludger. La métaphysique comme science transcendantale entre le Moyen dge et les
temps modernes. Translated by Isabelle Mandrella. Chaire Etienne Gilson. Paris: Presses
Universitaires de France, 2002.

Kelly, John N. D. Early Christian Doctrines. sth, revised edition. London: A. & C. Black, 1977.

Kijewska, Agnieszka. “Bdg jako Primum Cognitum — dyskusje i kontrowersje (bt. Duns Szkort,
Henryk z Gandawy, $w. Tomasz z Akwinu, §w. Bonawentura, Mikolaj z Kuzy).” Roczniki
Filozoficzne 67, no. 2 (2019): s—30. hteps://doi.org/10.18290/rf.2019.67.2-1.

Klima, Gyula. “Ancilla theologiae vs. domina philosophorum. Thomas Aquinas, Latin Aver-
roism and the Autonomy of Philosophy.” In Was ist Philosophie im Mittelalter? Akten des
X. Internationalen Kongresses fiir Mittelalterliche Philosophie der Société Internationale pour
UEtude de la Philosophie Médiévale, 2s. bis 30. August 1997 in Erfurt, edited by Jan A. Aertsen
and Andreas Speer, 393—402. Miscellanea Mediaevalia 26. Berlin: Walter de Gruyter, 1998.

Krausmiiller, Dirk. “Philosophia Ancilla Theologiae: Plotinus’ Definition of Sensible Substance
and its Adaptation in John Philoponus’ Arbiter.” Vigiliae Christianae 73, no. 2 (2019):
149-58. https://doi.org/10.1163/15700720-1234138s.

Kuksewicz, Zdzistaw. “Sredniowieczny awerroizm zydowski.” Studia Judaica 8, nos. 1—2
(2005): 15-33.

Lanning, John Tate. Academic Culture in the Spanish Colonies. Port Washington, NY: Ken-
nikat Press, 1971.

Lasker, Daniel J. “Averroistic Trends in Jewish-Christian Polemics in the Late Middle Ages.”
Speculum ss, no. 2 (1980): 294-304. hteps://doi.org/10.2307/2847289.

Leinsle, Ulrich G. Einfiibrung in die scholastische Theologie. UTB fiir Wissenschaft 186s.
Paderborn: Ferdinand Schoningh, 199s.

Lewalter, Ernst. Spanisch-jesuitische und deutsch-lutherische Metaphysik des 17. Jahrbunderts:
Ein Beitrag zur Geschichte der iberisch-deutschen Kulturbeziehungen und zur Vorgeschichre
des deutschen Idealismus. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1967.

Little, Arthur. “The Platonic Heritage of Thomism.” Review of Metaphysics 8 (1954): 105—24.

Marion, Jean-Luc. “Saint Thomas d’Aqiun et 'ontothéologie.” Revue Thomiste 95, no. 1
(1995): 31-66.

Marion, Jean-Luc. “Thomas Aquinas and Onto-theo-logy.” In Mystics: Presence and Aporia,
edited by Michael Kessler and Christian Sheppard, 38—75. Chicago: University of Chi-
cago Press, 2003.

Maryniarczyk, Andrzej. “Metafizyka jako ancilla scientiae (nauki przyrodnicze: metafizyka -
wiara).” Rocznik Teologii Katolickiej 11, no. 1 (2012): 59-76.

Maryniarczyk, Andrzej. Realistyczna interpretacja rzeczywistosci. Vol. 3 of Zeszyty z metafizyki.
Lublin: Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, 1999.



358 Robert Goczat

Mclnerny, Ralph M. Aquinas Against the Averroists: On There Being Only One Intellect. West
Lafayette, IN: Purdue University Press, 1993.

Mora, José Ferrater. “Suarez et la philosophie moderne.” Revue de Méraphysique et de Morale
68, no. 1 (1963): 57—69.

Nicolai de Cusa. “De apice theoriae.” In De venatione sapientiae: De apice theoriae, Nicolai
de Cusa, edited by Raymond Klibansky and Hans Gerhard Senger, 117-36. Nicolai de
Cusa Opera Omnia 12. Hamburg: Meiner, 1982.

Noone, Timothy. “Divine Illumination.” In The Cambridge History of Medieval Philosophy,
edited by Robert Pasnau and Christina van Dyke, 1:369-83. Cambridge: Cambridge
University Press, 2009.

Norberto del Prado. De veritate fundamentali philosophiae christianae. Friburgi Helvetiorum:
Ex Typis Consociationis Sancti Pauli, 1911.

O’Rourke, Fran. “Aquinas and Platonism.” In Contemplating Aquinas, edited by Fergus Kerr,
247-79. London: SCM Press, 2003.

O’Rourke, Fran. “Being and Non-Being in Pseudo-Dionysius.” In The Relationship Between
Neoplatonism and Christianity, edited by Thomas. Finan and Vincent Twomey, s5—78.
Dublin: Four Courts Press, 1992.

O’Rourke, Fran. Pseudo-Dionysius and the Metaphysics of Aquinas. Notre Dame, IN: University
of Notre Dame Press, 2005.

O’Rourke, Fran. “Virtus Essendi: Intensive Being in Pseudo-Dionysius and Aquinas.” Dio-
nysius 15 (1991): 31-80.

Ozment, Steven E. Homo spiritualis: 4 Comparative Study of the Anthropology of Johannes
Tauler, Jean Gerson and Martin Luther (1509-1516) in the Context of their Theological
Thought. 72—87. Studies in Medieval and Reformation Thought 6. Leiden: E. J. Brill, 1969.

Peperzak, Adriaan. “Religion After Onto-Theology?” In Religion After Metaphysics, edited
by Mark A. Wrathall, 104—22. Cambridge: Cambridge University Press, 2003. https://
doi.org/10.1017/cb09780511615399.009.

Pich, Roberto Hofmeister, and Andreas Speer, eds. Contemplation and Philosophy: Scholastic
and Mystical Modes of Medieval Philosophical Thought: A Tribute to Kent Emery, Jr. Studien
und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 125. Leiden: Brill, 2018.

Pines, Shlomo. “Studies in Christianity and Judaeo-Christianity Based on Arabic Sources.”
In Studies in the History of Religion. Vol. 4 of The Collected Works of Sholomo Pines, edited
by Guy G. Stroumsa, 334-88. Jerusalem: Magnes Press, 1996.

Raizman-Kedar, Yael. “The Intellect Naturalized: Roger Bacon on the Existence of Corporeal
Species Within the Intellect.” In Evidence and Interpretation in Studies on Early Science
and Medicine Essays in Honor of John E. Murdoch, edited by Edith Dudley Sylla and
William Royall Newman, 131-57. Leiden: Brill, 2009.

Robbins, Jeffrey W. “The Problem of Ontotheology: Complicating the Divide Between Phi-
losophy and Theology.” The Heythrop Journal 43, no. 2 (2002): 139~s1. https://doi.org/
10.1111/14.68-2265.00188.

Salas, Victor. Immanent Transcendence: Francisco Sudrez’s Doctrine of Being. Leuven: Leuven
University Press, 2022.

Sancti Thomae Aquinatis. “In libros Posteriorum Analyticorum expositio.” In Commentaria
in Aristotelis libros Peri hermenceias et Posteriorum analyticorum, Sancti Thomae Aquinatis,



Philosophy and Theology Combined? 359

edited by Tommaso Maria Zigliara, 137—324. Opera omnia iussu impensaque Leonis XIII
P.M. Edita 1. Romae: ex Typographia Polyglotta S.C. de Propaganda Fide, 188:.

Sancti Thomae Aquinatis. [ metaphysicam Aristotelis commentaria. Edited by Marie-Raymond
Cathala. Taurini: Marietti, 1926.

Sancti Thomae Aquinatis. Quaestiones disputatae de potentia Dei. Vol. 2 of Quaestiones dispu-
tatae, 10th ed., edited by Paulus M. Pession. Taurini-Romae: Marietti, 196s.

Sancti Thomae Aquinatis. Quaestiones disputatae de veritate. Vol. 1. Fasc. 2, QQ 1-7. Opera
Omnia iussu Leonis XIII P. M. Edita 22. Romae: ad Sanctae Sabinae, 1970.

Sancti Thomae Aquinatis. Quaestiones disputatae de veritate. Vol. 2, QQ 13—20. Opera Omnia
iussu Leonis XIII P. M. Edita 22. Romae: ad Sanctae Sabinae, 1972.

Sancti Thomae Aquinatis. Quaestiones disputatae de veritate. Vol. 3. Fasc. 1, QQ 21-29. Opera
Omnia iussu Leonis XIII P. M. Edita 22. Romae: ad Sanctae Sabinae, 1973.

Sancti Thomae Aquinatis. Scriptum super Sententiis magistri Petri Lombards. Edited by Pierre
Mandonnet. Vol. 1. Parisiis: P. Lethielleux, 1929.

Sancti Thomae Aquinatis. “Summa theologiae I*” In Pars Prima Summae Theologiae: A quaes-
tione I ad quaestionem XLIX, ad codices manuscriptos Vaticanos exacta, cum commentariis
Thomae de vio Caietani Ordinis Praedicatorum S. R. C. Cardinalis. Opera omnia iussu
impensaque Leonis XIII P. M. Edita 4. Romae: Ex Typographia Polyglotta S. C. de
Propaganda Fide, 1888.

Sancti Thomae Aquinatis. “Summa theologiae I*~Ilac.” In Prima secundae Summae theolo-
giae: A quaestione I ad quaestionem LXX, ad codices manuscriptos Vaticanos exacta, cum
commentariis Thomae de vio Caietani Ordinis Praedicatorum S.R.C. Cardinalis. Opera
omnia iussu impensaque Leonis XIII P. M. Edita 6. Romae: Ex Typographia Polyglotta
S. C. de Propaganda Fide, 1891.

Sancti Thomae Aquinatis. “Super Boetium De Trinitate.” In Super Boetium De Trinitate: Ex-
positio libri Boetii: De ebdomadibus, Sancti Thomae Aquinatis, 77-171. Opera omnia iussu
Leonis XIII P. M. Edita so. Roma: Commissio Leonina; Paris: Editions Du Cerf, 1992.

Sancti Thomae de Aquino. “Compendium theologiae seu Brevis compilatio theologiae ad fratrem
Raynaldum.” In Compendium theologiae: De articulis fidei et ecclesiae sacramentis: Responsio
de 108 articulis: Responsio de 43 articulis: Responsio de 36 articulis: Responsio de 6 articulis:
Epistola ad ducissam Brabantiae: De emptione et venditione ad tempus: Epistola ad Bernardum
abbatem cassinensem: De regno ad regem Cypri: De secreto, Sancti Thomae de Aquino, s—205.
Opera Omnia iussu Leonis XIII P. M. Edita 42. Roma: Editori di San Tommaso, 1979.

Sancti Thomae de Aquino. “De ente et essentia.” In De principiis naturae: De aeternitate
mundi: De motu cordis: De mixtione elementorum: De operationibus occultis naturae: De
iundiciis astrorum: De sortibus: De unitate intellectus: De ente et essentia: De fallaciis: De
propositionibus modalibus, Sancti Thomae de Aquino, 315—-81. Opera omnia iussu impen-
saque Leonis XIII P. M. Edita 43. Roma: Roma : Editori di San Tommaso, 1976.

Sancti Thomae de Aquino. Summa contra gentiles: Ad codices manuscriptos praesertim sancti
doctoris autographata exacta et Summo Pontifici Benedicto XV dedicata: Cum commentariis
Francisci de Sylvestris Ferrariensis. 3 vols. Opera omnia iussu impensaque Leonis XIII
P. M. Edita, 13-15. Romae: Typis Riccardi Garroni: Apud sedem commissionis leoninae, 1918.

Sancti Thomae de Aquino. Summa Theologiae: Cura et Studio Instituti Studiorum Medievalium
Ortaviensis ad textum S. Pii Pp. V Iussu Confectum Recognita: Edidit Commissio Piana.
Vol. 1. Ottawa: Dominican College of Ottawa, 1941.



360 Robert Goczat

Sancti Thomae de Aquino. Super librum de causis expositio, a lectione I ad lectionem XXXII.
Edited by Henri-Dominique Saffrey. Textus Philosophici Friburgenses. Seriem Moderatur,
4-s. Fribourg: Société Philosophique; Louvain: E. Nauwelaerts, 195 4.

Sancti Thomas Aquinatis. “Commentum in quatuor libros Sententiarum Magistri Petri
Lombardi.” In Sancti Thomae Aquinatis Doctoris Angelici Ordinis Praedicatorum. Opera
Omnia 7.2. Parmae: Typis Petri Fiaccadori, 1857.

Sancti Thomas Aquinatis. De unitate intellectus contra Averroistas. Edited by LW. Keeler.
Translated by Roberto Busa. Turini, 1954.

Scorraille, Ratl de. “Les écrits inédits de Sudrez.” Etudes Religieuses 64 (1894): 151-76.

Scorraille, Raul de. Frangois Sudrez de la Compagnie de Jésus, d aprés ses lettres, ses autres
écrits inédits et un grand nombre de documents nonveaux. Vol. 1. Paris: P. Lethielleux, 1911.

Scorraille, Radl de. E/ P. Francisco Sudrez, de la Compasnia de Jesiis, segtin sus cartas, sus
demds escritos inéditos y crecido nikmero de documentos nuevos. Translated by Pablo José
Herndndez. 2 vols. Barcelona: E. Subirana, 1917.

Stone, Martin William Francis. “Scholastic Schools and Early Modern Philosophy.” In 7he
Cambridge Companion to Early Modern Philosophy, edited by Donald Rutherford, 299—-327.
Cambridge: Cambridge University Press, 2006.

Strézewski, Wiadystaw. “Metafizyka jako nauka.” Studia Mediewistyczne 27, no. 2 (1990): 3-27.

Sudrez, Francisco. Commentaria una cum quaestionibus in libros Aristotelis De Anima. Edited,
with an introduction, by Salvador Castellote. Vol. 3. Madrid: Fundatién Xavier Zubiri, 1991.

Sudrez, Francisco. De Divina Substantia. Editio nova. Edited by Carolo Berton. Opera Omnia
1. Parisiis: Apud Ludovicum Vives, Bibiopolam editorem, 1856.

Sudrez, Francisco. Disputationes metaphysicae. Editio nova. Edited by Carolo Berton. Opera
Omnia, 25—26. Parisiis: Apud Ludovicum Vives, Bibiopolam editorem, 1866.

Sudrez, Francisco. Opus de triplici virtute theologica. Fide, spe, et charitate. In tres Tractatus, pro
ipsarum virtutum numero distributum. Moguntiae: Hermann Mylius Birckmann, 1622.

Tourpe, Emmanuel. “Différence ontologique et différence ontothéologique.” Revue Phi-
losophique de Lonvain 93, no. 3 (1995): 331-69. https://doi.org/10.2143/rpl.93.3.541761.

Vallgornera, Thomas de. Mystica Theologia Divi Thomae Vr (1890). Kessinger Legacy Reprints.
Kessinger Publishing, 2010.

Vallgornera, Tomés de. Mystica Theologia Divi Thomae: Utrinsque Theologiae Scholasticae
et Mysticae Principis. Edited by Joachim Joseph Berthier. Vol. 2. Augustae Taurinorum:
Marietti, 1911.

Velde, Rudi te. Aquinas on God. The Divine Science’ of the Summa Theologiae. Ashgate Studies
in the History of Philosophical Theology. Aldershot: Ashgate, 2006.

Vignaux, Paul. Philosophy in the Middle Ages: An Introduction. Translated by E. C. Hall.
New York: Meridian Books, 1959.

Vries, Hent de. “Philosophia Ancilla Theologiae: Allegory and Ascension in Philo’s on Mating
with the Preliminary Studies (De Congressu Quaerendae Eruditionis Gratia).” Bible and
Critical Theory s, no. 3 (2009): 41.1-41.19.

Wai-Leung, John Cheng. 4 Comparative Study between St. Thomas Aquinas’s Concept of Ipsum
Esse Subsistens and the Concept of Qi in the Guanzi’s Four Daoist Chapters. Toronto, Ont.:
Grace Institute Press, 2009.

Wai-Leung, John Cheng, “The Meaningand Challenge of St. Thomas’s Metaphysical Concept of God
as Ipsum Esse Subsistens Today.” Fu Jen International Religious Studies 1, no. 1 (2007): 149-70.



Philosophy and Theology Combined? 361

Werner, Karl. Franz Suarez und die Scholastik der letzten Jahrhunderte. Vol. 1. Regensburg:
Manz, 1861.

White, Kevin, ed. Hispanic Philosophy in the Age of Discovery. Studies in Philosophy and the
History of Philosophy 29. Washington, D.C.: Catholic University of America Press, 1997.

Wippel, John F. The Metaphysical Thought of Thomas Aquinas: From Finite Being to Uncreated
Being. Monographs of the Society for Medieval and Renaissance Philosophy 1. Washington,
D.C.: Catholic University of America Press, 2000.

Wolfson, Harry Austryn. “St. Thomas on Divine Attributes.” In Mélanges offerts 4 Etienne
Gilson, de l’Académie frangaise, 673—700. Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval
Studies; Paris: J. Vrin, 1959.

Wundt, Max. Diedentsche Schulmetaphysikdes 17. Jahrbunderts. Heidelberger Abhandlungen
zur Philosophie und ihrer Geschichte 29. Tiibingen: Mohr [Siebeck], 1939.

Ziemiariski, Stanistaw. “Was Sudrez Essentialist?” Studies in Logic, Grammar and Rhetoric
15, no. 28 (2009): 9—23.

ROBERT Goczat (DR.) - philosopher, graduate of the University of Wroctaw; currently
a research and didactic employee of the Pontifical Faculty of Theology in Wroclaw and assis-
tant professor in the Department of Metaphilosophy at the Institute of Christian Philosophy
and Social Sciences. His research covers the Middle Ages and Renaissance philosophy, with
particular emphasis on the so-called Iberian Renaissance scholasticism of the 16th and 17th
centuries and its influence on the development of modern rationalism Collaborates with
Universidade de Lisboa, Universidade de Coimbra, Harvard University, Fordham University
New York, Saint Louis University, Loyola University Chicago, University of Notre Dame, KU
Leuven, as well as Polskie Towarzystwo Filozofii Nowozytnej [the Polish Society of Modern
Philosophy] at the Polish Academy of Sciences in Warsaw. Member of numerous associations
and international organizations in Europe and the USA, including The American Catholic
Philosophical Association, The Society for Medieval and Renaissance Philosophy, Society of
Christian Philosophers, Society for Medieval Logic and Metaphysics.






VARIA

Wroctawski Przeglad Teologiczny

Do | WroziaL 33(2025) 1,363-383 WROCLAWSKI
TEOLOGICZNY wroctaw Theological Review x ’?ERéEgI(-SI.}gZNY

DOI: 10.52097/wpt.8918

Pawet Orzet

Nicolaus Copernicus University in Torun, Poland
pawel.orzel@o365.doktorant.umk.pl
ORCID: 0000-0002-3268-959X

The Ethical and Moral Possibilities of Influencing
Human Decisions Through Solutions Proposed
by Transhumanists: A Perspective on Love
and Human Relationships

Etyczne i moralne mozliwosci wptywania na ludzkie decyzje
poprzez rozwigzania proponowane przez transhumanizm.
Nowe spojrzenie na mitos¢ i relacje miedzyludzkie

ABSTRACT: The transhumanist vision seeks to enhance human decision-making,
particularly in romantic relationships, through methods like “love drugs.” This work
critically evaluates the transhumanist proposal for using “love drugs” and contrasts it
with the Thomistic perspective. The assessment draws on the doctrine of St Thomas
Aquinas, as presented by Polish Dominican Father Jacek Woroniecki, former rector of
the Catholic University of Lublin and professor of moral theology at the Angelicum
College. The analysis is structured into four sections. The first section discusses the
transhumanist proposal of using “love drug.” The second one offers the Thomistic
proposal for analysing the problem of enhancing human love. In the third section, it
is the Thomistic questions about purpose in the context of the transhumanist “love
drug” that come to the fore. Finally, in the assessment of the transhumanist proposal
for enhancing feelings by means of the “love drug” the transhumanist method of
technological enhancement is compared to the Thomistic method of educating hu-
man emotions, while the better approach to align with human well-being and ethical
integrity is evaluated. This study aims to determine whether transhumanist methods
align with human well-being and ethical principles or whether the Thomistic approach
provides a more fulfilling path toward authentic happiness.

KEYWORDS: love, emotions, decision-making process, transhumanism, human en-
hancement, human relationships, St Thomas Aquinas, Thomism, Jacek Woroniecki

ABSTRAKT: Transhumanistyczna wizja dazy do usprawnienia ludzkiego procesu decy-
zyjnego, zwlaszcza w romantycznych zwiazkach, za pomoca srodkéw farmakologicznych

Licencje Creative Commons BY-SA 4.0 © Papieski Wydziat Teologiczny we Wroctawiu
— BY SA



364 Pawet Orzet

(love drugs). Niniejsza praca krytycznie ocenia transhumanistyczng propozycje
stosowania takich $rodkdéw i przeciwstawia ja perspektywie tomistycznej. Ocene
przeprowadzono w oparciu o nauczanie §w. Tomasza z Akwinu w ujeciu polskiego
dominikanina o. Jacka Woronieckiego, bylego rektora Katolickiego Uniwersytetu
Lubelskiego i profesora teologii moralnej w Collegium Angelicum. Podj¢ta analiza
sklada si¢ z czterech czedci. Pierwsza czgé¢ omawia transhumanistyczng propozycje
stosowania $rodkdw farmakologicznych do wzmacniania uczucia milosci. Czeéé¢
druga przedstawia analiz¢ problemu wzmacniania ludzkiej mitosci z perspektywy
tomizmu. W trzeciej czgéci na pierwszy plan wysuwaja si¢ tomistyczne pytania o ce-
lowos¢ wykorzystywania farmakologicznych $rodkéw w kontekscie transhumanizmu.
W ostatniej czesci, na potrzeby oceny transhumanistycznej propozycji wzmacniania
uczud, transhumanistyczna metoda wzmacniania biochemicznego jest poréwnywana
z tomistyczna metoda ksztaltowania ludzkich emocji. Jednoczesnie zbadano, ktére
podejscie jest korzystniejsze dla regulacji ludzkiego dobrostanu i integralnosci etyczne;.
Badanie ma na celu ustalenie, czy metody transhumanistyczne sa zgodne z ludzkim
dobrostanem i zasadami etycznymi, czy tez podejécie tomistyczne zapewnia bardziej
satysfakcjonujaca $ciezke do autentycznego szczgicia.

SEOWA KLUCZOWE: milodé, emocje, proces decyzyjny, transhumanizm, doskonalenie
czlowieka, relacje miedzyludzkie, $w. Tomasz z Akwinu, tomizm, Jacek Woroniecki

Introduction

ew technologies such as smartphones, virtual reality, and artificial intel-

ligence have a significant impact on how people experience their feelings.
These technologies are gaining more and more information about human sensi-
bility and are obtaining increasing abilities to influence it. Joy or sadness, love or
hatred, aggression or calm may soon be controllable by technology. They might be
entirely subjected to the control of reason. Once rationalized, they might cease
to be the uncertain factor in human decision-making processes. Such a vision
of the future raises the question: Are feelings a hindrance in making the right
decisions? Are they a burden for humans, or rather an integral element that
ensures that a decision-making person acts humanely? Where is the ethical-moral
boundary of influencing human decisions by controlling human feelings using
modern technological solutions?

This article will present the transhumanist proposal for enhancing human
morality in the area of experiencing love, which includes both the ability to build
lasting emotional relationships with another person and the ability to make
decisions that lead to the well-being of individuals entering into close and
long-term relationships. One of the sources used to introduce the proposed
solutions will be the article by Julian Savulescu and Anders Sandberg titled



The Ethical and Moral Possibilities of Influencing Human Decisions... 365

“Neuroenhancement of Love and Marriage — The Chemicals Between Us.”
The transhumanist proposal for improving the human decision-making process
will be contrasted with the Thomistic perspective on the virtue of love and
the associated decision-making, which guides a person toward their own good
and happiness. The primary material used to present the Thomistic vision and
assess the transhumanist position will be Jacek Woroniecki’s work Katolicka
etyka wychowawcza.’

Transhumanist proposal of using the “love drugs”

Transhumanism is “the belief in overcoming human limitations through reason,
science, and tcchnology.”3 One significant aspect of transhumanist philosophy
is moral enhancement.

Some bioethicists reject the possibility of moral enhancement, while others
advocate jacking up emotive empathy with the cuddle hormone oxytocin or
improving moral cognition through cognitive enhancement. The bioethicists
and transhumanists contemplating and promoting technologies of radical per-
sonality engineering need to grapple with the virtue traditions [...].4

Transhumanists, as philosophers of the future, foresee various applications of
the achievements of contemporary empirical sciences.” They also investigate
the ethical possibilities of implementing some of them. They wonder whether
it will be possible to use them on a large scale and whether they will bring real
benefits to humans.

Julian Savulescu and Anders Sandberg, “Neuroenhancement of Love and Marriage: The Che-
micals Between Us,” Newuroethics 1, no. 1 (2008), 31-4.4, https://doi.org/10.1007/s12152-007-
9002-4.

Jacek Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, 2nd ed., vol. 1 (Lublin: Redakcja Wy-
dawnictw KUL, 2000); Jacek Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, 2nd ed., vol. 2.1
(Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 2000).

Simon Young, Designer Evolution: A Transhumanist Manifesto (Amherst, NY: Prometheus
Books, 2006), loc. 88.

James Hughes, “Unitarian Universalists as Critical Transhumanists,” in Religious Transhu-
manism and Its Critics, ed. Arvin M. Gouw, Brian Patrick Green, and Ted Peters (Lanham:
Lexington Books, 2022), 87-100.

Stjepan Stivi¢, “What Cyborgization of the Human Body Brings: Conceptual Analysis,
Distinctions, and Clarifications,” in Transhumanism as a Challenge for Ethics and Religion,
ed. Robert Petkoviek and Bojan Zalec (Ziirich: LIT, 2021), 87-94.



366 Pawet Orzet

One of the proposals analyzed by Julian Savulescu and Anders Sandberg
is the neuroenhancement of love. “Love is one of the fundamental aspects
of human existence. It is to alarge part biologically determined. We should
use our growing knowledge of the neuroscience of love to enhance the qual-
ity of love by biological manipulation.”® The problem of human relationship
breakdowns, often related to the inability to control love, increasingly affects
many people. It is painful. It causes, in many cases, human life to be deprived
of happiness. Transhumanists argue that artificially manipulating the feeling of
love could be a way to improve human decision-making, particularly when it
comes to choosing life partners.” “In the near future, as our understanding of
the neuroscience of love grows, there will be more opportunities to modify
lust, attraction, and attachment.”® Perhaps, as Savulescu and Sandberg hope,
it will be possible to create “love drugs” that will help people choose the right
life partners and maintain long, happy relationships with them. But such
a pill could also influence overall human behavior, reducing aggression while
increasing empathy. As transhumanists propose, everyone has the right and
should have the right to freely manage themselves, including their emotional
aspect. In the Transhumanist Declaration (2012), they write that they “favor
morphological freedom — the right to modify and enhance one’s body, cogni-
tion, and emotions.”

“Love drugs” would be a modern, scientific form of the age-old belief that
humans can influence their behavior not only through free will, but also through
external factors. These factors might even transcend the material world, touching
upon the spiritual realm.

We used dances and chants, sweat lodges and fasts, fermented berries and bitter
mushrooms, all to scramble our routine habits of perception and open a door to
transcendence. Since the invention of symbolic culture, we have been praying,
making offerings, and conducting magical rituals in search of healing, eternal
youth, transcendent knowledge, and the powers of flight and transformation.

Savulescu and Sandberg, “Neuroenhancement of Love and Marriage: The Chemicals
Between Us,” 42.

Nick Bostrom, “In Defence of Posthuman Dignity,” Bioethics 19, no. 3 (2005), 202-14,
hteps://doi.org/10.1111/j.1467-8519.2005.00437.X.

Savulescu and Sandberg, “Neuroenhancement of Love and Marriage: The Chemicals
Between Us,” 37.

Max More and Natasha Vita-More, eds., The Transhumanist Reader: Classical and Con-
temporary Essays on the Science, Technology, and Philosophy of the Human Future (Malden,
MA: Wiley-Blackwell, 2013), 55, https://doi.org/10.1002/9781118555927.



The Ethical and Moral Possibilities of Influencing Human Decisions... 367

The oldest surviving written text, the Gilgamesh saga from ancient Sumeria, is
about a man searching for a way to stay young forever. Our religious traditions
are full of visions of better worlds to come, sometimes heavens, and sometimes
a better world here, a New Zion where people are perfected, ennobled, long-
lived, and blessed."

In the case of transhumanists, the belief in the possibility of influencing one’s
behavior in ways other than through acts of will is combined with modern
technological development. Transhumanists are convinced that it is not elixirs
or spells that will make humans happy, but rather technology, which today we
can calmly call nanotechnology." It may become the means to achieve what
is within the realm of our dreams. Robert A. Freitas Jr., Senior Research Fel-
low at the Institute for Molecular Manufacturing in Palo Alto, California, is
convinced that “even if for some reason nearer-term efforts fail to accomplish
similar objectives using biotechnology alone, nanotechnology — via nanomedi-
cine — is almost guaranteed to achieve the desired results.”” However, this does
not change the fact that transhumanists should confront their achievements
with the tradition of shaping human personality through virtues.”

Proposals such as the one outlined above raise many questions and controver-
sies, which are noted by the transhumanists themselves. It is necessary to assess
risk of addiction to such substances. How to behave in case of an attachment
to the wrong person? Can artificially enhanced love still be called love? Would
taking a love drug be a kind of coercion? Is the biological modification of people
the best way to improve their interpersonal relationships? However, as noted
by the authors of the article “Neuroenhancement of Love and Marriage — The
Chemicals Between Us,” the most significant doubt expressed by the opponents
of these types of enhancements is the argument that they are a deception that
makes life meaningless. What makes life meaningful is the sense of fulfillment.
If we eliminate the possibility of unfulfillment from human life, we might
make human life unreal. If you cannot feel sadness, you have never really loved.
When we remove the probability of unfulfillment from human life, we put it
in a dead-end situation without the alternative. One could probably risk say-
ing that we would then take away a person’s freedom of choice. Savulescu and

Hughes, “Unitarian Universalists as Critical Transhumanists,” s.

Artur Andrzejuk, “Personalizm tomistyczny wobec nowoczesnej i ponowoczesnej an-
tropologii,” Studia Theologica Varsaviensia ss, no. 1 (2018), 31, https://doi.org/10.21697/
StV.2017.55.1.01.

Young, Designer Evolution: A Transhumanist Manifesto, loc. 66.

Hughes, “Unitarian Universalists as Critical Transhumanists,” 23.



368 Pawet Orzet

Sandberg dismiss these key concerns by arguing that we live in a probabilistic
world, the effects of which ensure that neuroenhancement will never eliminate
difhiculties or guarantee success in a relationship. In other words, we will never
reach such alevel that we eliminate the possibility of failure in love.

It is worth considering the theoretical possibilities of using the “love drugs”.
Even if they cannot offer the desired results, a feeling of happiness, in every case,
this transhumanist proposal aspires to artificially influence human decisions.
“Transhumanists have a strong interest in alternative means for improving our
decision-making processes.”" The method behind this influence is to technologi-
cally take control of human sentimentality and enhance it. Such action becomes
then a moral action, and it is necessary to reflect on whether it is permissible,
and if so, under what conditions. “The human brain did not evolve to make
complex decisions. The challenges of early human life did not equip us for the
choices of modern, technological life. We learned to use cognitive shortcuts.
These worked well most of the time in simple environments but often fail us
in more nuance.”” The decision-making process involved in building relation-
ships is highly complex. This complexity arises not only because it pertains
to the full richness of another human being, but also because, in addition to
rational elements — which are, to some extent, predictable and calculable - it
also involves the emotional sphere, which by its nature escapes rationality
and, in a way, transcends it. Transhumanists, by proposing the enhancement
of human love, aim to influence the decision-making process related to health
and human life, alongside technological development. In doing so, they seck to
facilitate access to, and the adoption and study of, technologies such as “love
drugs”, either for themselves or for people in general.

Until now, humanity has often relied on the Precautionary Principle when
making decisions. While the concept has historical roots, it was formally ar-
ticulated in various international agreements, including the 1998 Wingspread
Statement." It is based on the belief that the regulations in place up to that
point, which were based on risk assessment, proved ineffective. “Existing en-
vironmental regulations and other decisions, particularly those based on risk
assessment, have failed to adequately protect human health.”” However, Max
More believes that the “Precautionary Principle” is of little use for development

14
15
16

More and Vita-More, The Transhumanist Reader, 2.41.

More and Vita-More, 259.

Wingspread Conference on the Precautionary Principle. “Wingspread Statement on the
Precautionary Principle.” Global Development Research Center, January 25, 1998. Accessed
August 2.4, 202.4. https://www.gdrc.org/u-gov/precaution-3.heml.

More and Vita-More, The Transhumanist Reader, 260.



The Ethical and Moral Possibilities of Influencing Human Decisions... 369

in the transhumanist sense. He argues that this principle only focuses on and
takes into account difficulties. More advocates for a new principle that is more
comprehensive and defends the scientific and technological pursuit of progress.
The previous principle significantly limited the possibilities for development.
The new principle is intended to lead humanity onto new paths of progress.
He calls this new principle the “Proactionary Principle.” He encourages people
not to fear the change it proposes because, as he argues, “stopping progress to
eliminate risk is itself risky.”™

The new principle of progress proposed by More can take different forms.
One of its forms is as follows: “Encourage innovation that is bold and proac-
tive; manage innovation for maximum human benefit; think about innovation
comprehensively, objectively, and with balance.”” For More, the wording is
not the most important aspect, but rather the content it conveys. This content
can be summarized in five key points: 1) Be Objective and Comprehensive,
2) Prioritize Natural and Human Risks, 3) Embrace Diverse Input, 4) Make
Response and Restitution Proportionate, 5) Revisit and Revise.

The first point emphasizes that decisions should be made based not on
emotional predictions, but on objective scientific data. “This means evaluating
risks and generating alternatives and forecasts according to available science,
not emotionally shaped perceptions, using the most well-validated and effective
methods available.”*® The second point highlights that technological devel-
opment should be treated on a par with human and natural environmental
development. Just as we care about the development of ecosystems, we should
equally care about the development of technology. The third point warns that
banning certain technologies or solutions is not effective, as such bans are often
not enforced. Therefore, it is better not to impose them. However, to reduce the
negative impacts of risky solutions, detailed guidelines for their use should be
provided. “A drug that causes birth defects may be tremendously beneficial in
people who aren’t pregnant women.””' Restrictions should only be introduced
when there is a significant risk of serious harm. The fourth point is particularly
important: limitations must be proportional and minimal, but effective. The
fifth point encourages focusing on monitoring the outcomes of decisions and
actions taken. Based on the results, specific elements of the project should be
improved. More asserts that acting in accordance with the proposed principle

¥ More and Vita-More, 264.
More and Vita-More, 265.
More and Vita-More, 265.
More and Vita-More, 266.



370 Pawet Orzet

will ensure the preservation of progress. “As transhumanists, we will face
decisions about using new technologies for ourselves, whether to recommend
them to friends and family, and whether and in what context to advocate for
them. At all these levels, the Proactionary Principle can provide guidance while
protecting the imperative to progrc:ss.”22

In summary, the Proactionary Principle promotes an approach that does
not reject traditional choices of life partners but encourages enriching them
through the conscious and responsible use of new technologies that can sup-
port and enhance human relationships. At the same time, it is an invitation
to use technology to improve our human decisions. This approach is based on
adifferent philosophy of using new technologies than the one that has been
used so far, known as the Precautionary Principle.

The perspective that will be used to evaluate the transhumanist proposal in
this presentation will be ethics derived from the philosophy of Thomism. This
is, after all, one of the most widespread and time-tested ethical systems. At the
outset, it should be said that in Thomism, love is not just a sensory feeling, being
a movement of the body, but love also has a spiritual dimension.”” According
to such an understanding of love, it belongs to the sphere of human morality,
and loving is a specific, human moral action. Transhumanism seems not to
take this distinction into account, as will be shown later.

The Thomistic proposal for analyzing
the problem of enhancing human love

As noted by Jacek Woroniecki in Katolicka etyka wychowawcza, to properly
assess human moral behavior, one must first clearly answer three questions: does
human existence have the last end? what is the end of human existence? what is
the basic relationship of man to this end?* It seems that a specific comparison
and analysis of the answers given by transhumanists and philosophers of the
Thomistic school to the above questions may prove fruitful in evaluating the
ethical and moral possibilities of influencing human decisions by enhancing
human feelings, especially love.

22 More and Vita-More, 267.
Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, vol. 2.1, 196-206.
Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, vol. 1, 61-62.



The Ethical and Moral Possibilities of Influencing Human Decisions... 371

The term “end” refers to the outcome of a specific process, which gives direc-
tion to that process.” The philosophy of the Thomistic tradition clearly states
that there is an end in human existence. This can be seen when examining the
reality that surrounds us. Teleology also exists in human life, but it has a distinct
characteristic. “Indeed, man is the only being in the world capable of recog-
nizing an end he strives for and consciously directing his actions towards it.”**

Transhumanists recognize the end in human existence and action when
considering the need to overcome evolutionary development. Until now, they
argue, human existence has been subject to the laws of evolution, which essen-
tially proceed spontaneously, without a specific end. Human development has
reached a stalemate. However, as the human species, we have now reached such
alevel of development, especially technological, that we can take the initiative
to develop the homo sapiens species. We can give this development a direction
determined by ourselves and aiming for an end defined by us. More, in the
“Letter to Mother Nature,” writes that “we have reached our childhood’s end.
We have decided that it is time to amend the human constitution.””” The end
of human enhancement would be a state characterized by “eliminating diseases
and defects, stopping the aging process, extending life indefinitely, and increasing
intellectual and psychological capabilities.” It seems that in the transhumanist
understanding, humans do not have an ontological end. However, they do have
a moral end. In summary, both streams agree that humans have a specific end
in their lives. However, this end is understood differently.

The Thomistic philosophy, when asked about the end of human existence,
responds that it is the infinite good, otherwise called God. This is the ultimate
end towards which human existence aims. It is an objective end, that is, one
that lies outside the human. Achieving this end is synonymous with achieving
another significant end of human existence, which we could call the subjective
end, and which is human happiness. In Thomistic philosophy, these two ends
determine human existence.”

25
26

Woroniecki, 62.

Woroniecki, 63.

Max More, “A Letter to Mother Nature: Amendments to the Human Constitution,” 1999,
accessed October 18, 2023, https://strategicphilosophy.blogspot.com/2009/05/its-about-
ten-years-since-i-wrote.heml.

Jerzy Kopania and Maria Nowacka, “Od unie$miertelniania cztowieka do $mierci cywi-
lizacji,” in Ulepszanie cztowieka: Perspektywa filozoficzna, ed. Grzegorz Hotub and Piotr
Duchlinski (Krakéw: Wydawnictwo Naukowe Akademii Ignatianum, 2018), 39.
Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, vol. 1, 71-82.

27

28

29



372 Pawet Orzet

The understanding of the purpose of human existence as union with God,
the ultimate principle, and the achievement of personal happiness within
the context of ethics is characteristic of Catholic moral theology, which is
distinguished by its universalism.*® As such, it integrates two different ethical
concepts: deontological and hedonistic. In deontology, the moral value of an
act is not judged based on its consequences but on the very nature of the act
and the moral dignity of the subject performing it. This approach assumes
that certain actions are morally obligatory, regardless of their consequences.
The paramount duty is to fulfill the moral will, derived from principles or
imperatives. An example of this is Kantianism with its categorical imperative.
Immanuel Kant “came to the conclusion that the fulfillment of duty should
be based on the categorical imperative of reason itself and entirely independent
of the desire for happiness; he even went so far as to see in the very concept of
duty a compulsion to something unpleasant.”31 Hedonism, on the other hand,
assesses the morality of an act based on its outcomes. The most well-known
example is utilitarianism, which considers morally right whatever maximizes
happiness or good. In this case, the key factor is the outcomes of an action,
rather than the duty derived from the internal principles of the acting subject.
An example is the thought of Jeremy Bentham, one of the authors of the
concept of utilitarianism, who states that “by utility is meant that property in
any object, whereby it tends to produce benefit, advantage, pleasure, good, or
happiness (all this in the present case boils down to the same thing), or (what
boils down to the same thing as well) to prevent the happening of mischief,
pain, evil, or unhappiness to the party whose interest is considered. If that
party be the community in general, then the happiness of the community; if
a particular individual, then the happiness of that individual.”* Utilitarianism
is a form of consequentialist ethics that focuses on the outcomes of actions.

To properly evaluate moral behavior, one must carefully examine it. The de-
cision-making process according to St Thomas Aquinas is described as a rather
complex mechanism involving the cooperation of intellect and will, supported
by virtues and influenced by emotions. All these elements affect the quality of
the actions taken. “Intellectual knowledge and decisions of the will are deeply
connected with imagination and emotions.”” Artur Andrzejuk, an expert in

% Karol Wojtyta, Elementarz etyczny (Lublin: Redakcja Wydawnicew KUL, 2018).

31 1 .

Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, vol. 1, 8s.
32 . s

Jeremy Bentham, Wprowadzenie do zasad moralnosci i prawodawstwa, trans. Bogdan
Nawroczyniski (Warszawa: Paristwowe Wydawnictwo Naukowe, 1958), 18—21.
Mieczystaw Gogacz, “Przedmowa,” in Uczncia i sprawnosci: Zwigzek uczud i sprawnosci w Sum-
ma Theologiae Sw. Tomasza z Akwinu, Artur Andrzejuk (Warszawa: NAVO, 2006), 9—10.

33



The Ethical and Moral Possibilities of Influencing Human Decisions... 373

philosophy, particularly in the thought of St Thomas Aquinas, presents the
relationship between reason, will, and knowledge as an orderly scheme.

The process begins with a concept that serves as the preparation for a decision.
At this stage, reason, or human intellect, identifies the object of the decision.
This identification results from the capacity for knowledge. Next, the action of
synderesis (the natural disposition of the practical intellect) takes place, which
involves the acceptance — either an inclination toward or rejection by the will -
of the object of the concept. “Inclination is often discussed by St Thomas as the
so-called first movement of desire, for which a person is not responsible when
it occurs solely within the sensory faculties. This first movement, inclination,
has the nature of love — amor. It can occur both in the sensory desire and in
the will. However, it always has the nature of fundamental goodwill, referred
to by the Latin word complacentia.”

The preparation for a decision concludes with the formation or lack of intent
to act. At this stage, reason — the intellect — defines the object of the decision
as a goal to be achieved. The will engages by accepting the concept as some-
thing worth pursuing. Emotions, meanwhile, can either support or hinder the
formation of this intent, requiring the virtue of temperance to appropriately
manage and distance them.

The next stage involves deliberation and the selection of means to achieve
the intended goal. The intellect engages in reflection on all possible means to
realize the intent. The virtue that is essential here is prudence, which enables
the proper consideration of all the “pros” and “cons”. The will then selects the
most appropriate means to achieve the goal, which also requires the virtue of
prudence in relation to the will.

The final, though not the last, element of decision-making is the execution
of the decision. The intellect oversees the implementation of the plan. The will
executes the command, activating the previously prepared course of action. The
desired virtue at this stage is wisdom, which helps to make the final decision
and initiate action.

The last element of decision-making should be the evaluation of the decision
made and executed. The intellect should judge all the steps of the decision-mak-
ing process, assessing their correctness, effectiveness, and moral righteousness.
The will, at this stage, experiences satisfaction or sorrow depending on the
outcome of the decision. The virtue of temperance allows for maintaining the
proper balance in experiencing pleasure or sorrow.

Artur Andrzejuk, “Funkcjonowanie uczué i sprawnoséci w podejmowaniu decyzji,” Studia
Philosophiae Christianae 33, no. 1 (1997), 120.



374 Pawet Orzet

It is important to note in our considerations that, according to St Thomas
Aquinas, emotions accompany both the beginning and the end of the deci-
sion-making process. During the stage of decision preparation, these emotions
manifest themselves as love or aversion, and during the stage of evaluating the
consequences, they appear as joy or sorrow. Joy is the emotion that accompa-
nies a good decision — one that brings a person closer to their ultimate end.
As Woroniecki explains,

All our actions, aimed at specific, temporal, and finite goals, are always subject to
our choice, and the general goal that drives us to make this choice is the desire
for our well-being — the pursuit of complete, perfect happiness. This ultimate
goal is not subject to choice, as it is a necessary and deepest inclination of our
nature, which no one can renounce. In the process that concerns us here, the
goal is something already given or chosen, and now it is about finding and
choosing the means that best suit us under the circumstances in which we find
ourselves. This task is to be carried out by reason, and it should be trained to
match means to the goal properly, to learn to maintain balance, or temperance,
in everything we do.®”

Joy, therefore, is the emotion that expresses happiness, which is the ultimate
end and desire of every human being,

Transhumanism recognizes the state of happiness as the purpose of human
existence, which it associates with longevity devoid of suffering. In this doc-
trine, it is perceived that humans inherently desire eternal life and want their
life to be happy. Therefore, there should be an effort to eliminate everything
that makes a human feel unhappy. Mortality is the primary cause of this.
Further, there is a need to enhance the ability to build lasting interpersonal
relationships: “[a] happy pair bond being one of the most important determi-
nants of happiness.”*® They see an improvement in the ability to create such
relationships through the neuroenhancement of human love. “There are several
strong arguments in favour of the biological enhancement of love.”” It is worth
noting that both approaches agree on the purpose of human existence being
the achievement of happiness. However, a crucial difference lies in the source

of this happiness. In Thomistic philosophy, happiness is derived from the

> Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, vol. 2.1, 21.
Savulescu and Sandberg, “Neuroenhancement of Love and Marriage: The Chemicals
Between Us,” 34.
Savulescu and Sandberg, 37.



The Ethical and Moral Possibilities of Influencing Human Decisions... 375

highest good. In contrast, transhumanism attributes the source of happiness
to the power of the human mind, leading to the technological enhancement
of various aspects of human life.

The philosophy of Thomism defines a human’s relationship to his end by
answering the question: “What should be the primary motive for moral behav-
ior: happiness or duty?”** Hedonism, which is closely related to utilitarianism,
is a philosophy that assigns priority to happiness in assessing what is good and
valuable. An example of a moral law formulated in this doctrine could be: “Act
in such a way as to maximize general pleasure and minimize general suffering.”
Deontology assigns priority to duty in assessing what is good and valuable. An
example of a moral law formulated in this doctrine might be: “Always tell the
truth,” where truthfulness is an intrinsic value, regardless of the consequences
of lying in a given situation. Deontology leads to excluding happiness as an
essential element in evaluating the moral value of an act. Righteous behavior
is only when a person acts according to duty. It does not allow any action
that follows from the desire for happiness. Deontology makes a person, as
Woroniecki would say, a “disinterested sage.”* According to Thomism, neither
happiness nor duty can become the sole motivation for human action. Happi-
ness and duty must be harmonized in human moral behavior. Both elements
should make the basis for evaluating human morality simultaneously. At the
same time, Thomism states that duty should be given precedence. It should
be understood as a commitment to strive for the highest good, i.e., God, who
blesses man with happiness. Here, happiness becomes a natural consequence
of fulfilling one’s duty.*

In the case of the transhumanist proposition, it is not entirely clear by which
criterion the moral behavior is assessed. The goal is to achieve happiness. This
has already been established. However, it seems uncertain whether a person
achieves this goal out of duty or the desire for happiness. What is the foun-
dation of moral law for transhumanists: happiness or duty? They argue that
happiness is inaccessible to humans in their current state of existence. A person
must undergo an enhancement process, starting with moral improvement and
culminating in physical and biological enhancement. The actual impossibility
of achieving happiness in the current phase of human development means that
actions result from duty. “We must also consider our moral responsibilities

Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, vol. 1, 83.
Woroniecki, 84.
Woroniecki, 83—96.



376 Pawet Orzet

towards generations that will exist in the future.”" There is no other option
but to pursue happiness as a duty. It should also be noted, however, that in
transhumanism, the pursuit of happiness plays such a significant role that it
becomes an end in itself. Transhumanists seem to overlook certain categorical
limitations that Catholic moral theology, using the Thomistic philosophical
system, recognizes and takes into account when guiding a person toward
achieving happiness. One such limitation is human nature, which should be
understood as the direct dependence of humans on God, the Creator. Here,
the term “limitation” should be understood as an element that guarantees the
dignity of the human person. Ultimately, it seems that in the transhumanist
vision of the human relationship to its end, happiness can be achieved as a result
of the enhancement process. In the Christian vision, the source of happiness is
a relationship with God that is full of mutual trust and love.

In the context of the “love drugs”, achieving happiness for transhumanists
occurs through fulfilling the human obligation to use all possible means to
achieve this goal. They allow for a neurobiological enhancement of love be-
cause they do not associate it with human will. “[L]ove is not under voluntary
control.”* They regard it as a feeling beyond the control of human will. We
cannot force ourselves to love one person or another through our free will.
We can, and even have a duty, to apply all available means to maintain lasting
relationships with the people we love. “If there is a duty to be faithful to one’s
partner, or a duty to do the best for one’s children (and so remain in a stable
relationship), these could ground a duty to try to influence love through biolog-
ical enhancement.”” The assertion that we have a duty to be faithful to chosen
partners clearly indicates that the source of happiness, which is lasting human
relationships, arises from duty. This duty justifies the use of the “love drugs”,
or, more broadly, the neurobiological enhancement of human feelings. It seems
that in the transhumanist proposal, there is a tension between the egocentric
pursuit of happiness and the rigid, duty-bound obligation to promote devel-
opment through technology, along with the compulsion to enhance humanity
and human love. This tension can lead to a form of ethical paralysis.

“ Baily, Doug et al. “The Transhumanist Declaration,” October 19, 2023. https://www.

humanityplus.org/the-transhumanist-declaration.

Savulescu and Sandberg, “Neuroenhancement of Love and Marriage: The Chemicals
Between Us,” 38.

Savulescu and Sandberg, 38.

42

43



The Ethical and Moral Possibilities of Influencing Human Decisions... 377

Thomistic questions about purpose
in the context of the transhumanist “love drugs”

In the context of questions about the possibility of enhancing human deci-
sion-making processes, for example in the area of choosing life partners through
the use of a “love drugs”, which is a neurobiological enhancement of feelings,
it is necessary to primarily consider the third question and analyze the way
of achieving the goal, which is happiness. Transhumanists, recognizing that
human happiness is his goal, admit that one of its essential elements are lasting
human relationships, which are built, among other things, with the help of love.
They prove that humans have long been using chemical methods to strengthen
love. They give the example of consuming alcohol to stimulate love feelings.
These measures are intended to help strengthen human relations and reduce
tensions in relationships.

Here arises a serious question. Is human moral action only evaluated with
regard to its end, whether the action led to the end, or do the methods used
to achieve this end also matter? In the Thomistic answer, both processes will
be significant. Not only is it important to achieve the end, but also the path
chosen to reach it. However, in transhumanism, the emphasis is on the outcome.
In other words, the methods used to achieve the end are not so important, as
long as they are effective. What is essential is to achieve it. This resonates with
consequentialist ethics, of which utilitarianism is a part. Transhumanists argue
for using the sphere of human feelings instrumentally. Given that we cannot
control love with our will and it can be, as Savulescu and Sandberg write,
like a race of a fat tall man with a skinny small woman with their legs tied
together — a serious impediment to achieving happiness, we have the right to
influence this love in any possible and most effective way for us.** Feelings as
such are excluded from the moral sphere. Love is understood here as a sensory
feeling, without anything spiritual about it, one that is subject to human reason
and will control.

Woroniecki identifies three key perspectives on the role of feelings in hu-
man moral life: the hedonistic, stoic, and Christian approaches. The hedonistic
view prioritizes feelings, suggesting that they should be the primary basis for
moral judgments. In this view, emotions drive actions, with the ultimate end
being the satisfaction of sensory desires — a concept prominently featured in
the sentimentalism of Jean-Jacques Rousseau’s philosophy. In stark contrast,
stoicism advocates for the suppression of feelings, arguing that reason alone

* Savulescu and Sandberg, 41.



378 Pawet Orzet

should govern moral behavior. This perspective was revived in modern times by
Kant, who notably excluded the pursuit of happiness from moral considerations.*
However, the Thomistic tradition, rooted in the philosophy of St Thomas
Aquinas, contends that neither of these extremes is suitable. While feelings
should not wholly dictate one’s actions, they also cannot be entirely dismissed
from moral life. As Irena Grochowska expresses, “In St Thomas’s thought, love
is the adherence of a being to the good. The good of each thing is its purpose,
and the purpose of caritas love is a supernatural friendship with God, which
means orientation toward the Highest Good.”*® This understanding of love goes
beyond a mere emotion, aligning it with a greater moral and spiritual purpose.
St Thomas uses various terms to explain what love is. He employs expressions
such as: “orientation toward the good (intentio), from which the striving toward
it, or desire, is born; the initial transformation of the power of desire by the
object; adaptation; and most frequently, he uses the term ‘delight in the good’
(complacentia boni) to denote love as both a feeling and an act of the will.”* In
this Thomistic view, love is seen as a fundamental force that harmonizes both
emotion and reason, guiding moral decisions in a way that neither fully rejects
the importance of feelings, as in stoicism, nor elevates them above all else, as in
hedonism. Instead, love in the Thomistic sense directs the individual toward
the ultimate good — God - thereby integrating the emotional and rational
aspects of human nature in the pursuit of true moral and spiritual fulfillment.
“Relationships with others through love and friendship, fulfilling one’s own
personality through the acquisition of skills and virtues [...], and involvement
in the development of communities from family to nation constitute the core
of human activity that leads to happiness.”*

45 Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, vol. 1, 16s.

Irena Grochowska, “Milos¢ caritas ijej zwiazek z madroscia wedtug Swietego Toma-
sza z Akwinu,” Kwartalnik Naukowy Fides et Ratio, no. 49 (2022), 1-12, https://www.
stowarzyszeniefidesetratio.pl/fer/2022-1Groch.pdf.

Stanistaw Wierzbicki, “Uczucie mitosci wedtug $w. Tomasza z Akwinu,” Roczniki Filo-
zoficzne 7, no. 4 (1960), 54.

Andrzejuk, “Personalizm tomistyczny wobec nowoczesnej i ponowoczesnej antropologii,”
37.

46

47

48



The Ethical and Moral Possibilities of Influencing Human Decisions... 379

Assessment of the transhumanist proposal
for enhancing feelings using the example
of the “love drug”

Treating love solely as a sensory feeling and placing it outside the sphere of
human will makes it more of an impediment than a help in achieving human
happiness. Due to the lack of direct means to manage love using reason or
will, humans, according to transhumanists, should control this feeling through
neuroenhancements. For example, as proposed by Savulescu and Sandberg,
by using the “love drug.” When assessing the impact of feelings on human
decisions, transhumanists give them a negative rating. Similarly, they view the
entire human body, which, in their perspective, should be improved or even
completely abandoned. “[W]e have certain streams of thought in which the
biological body is derided as “meat” or “mere jelly”, something that ought to be
discarded either in favor of something more physically robust, or perhaps even
no body.”* Feelings, as a typically bodily power, are also subjected to a similar
assessment as the entire human corporeality. Since feelings do not participate
in human moral action because, in the transhumanist interpretation, they are
not subject to will, one can and even should guide them so that they help more
than hinder the achievement of happiness. One must master them and harness
them to cooperate with humans. They should be enhanced using technology.

Transhumanists do not recognize the possibility of influencing human
feelings in any way other than the “despotic” way, as St Thomas Aquinas
described. For transhumanists, this is not only ethically permissible and good
but even necessary, because it helps humans achieve their goal of happiness. If
a person acquires the ability to effectively manage their feelings so that they
become obedient to them, one should take advantage of such an opportunity.

The philosophy of the Thomistic tradition evaluates the role of feelings in
human life differently. Above all, it considers feelings to be an integral and
important part of human nature. “Christian ethics sees feelings as an essen-
tial component, but not the primary or foremost one, but secondary and as
such subordinate to higher intellectual factors.””® Thomistic philosophy, like
transhumanism, believes that feelings should be influenced by human reason.
However, the way it wants to subordinate feelings to human reason is com-
pletely different. Unlike transhumanism, Thomistic philosophy assumes that

* Victoria Lorrimar, “Mind Uploading and Embodied Cognition: A Theological Response,”
Zygon 54, no. 1 (2019), 193, hteps://doi.org/10.1111/2ygo.12 481.
® Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, vol. 1, 166.



380 Pawet Orzet

man naturally has authority over his feelings. This authority is understood in
a specific way. It is not a direct authority, which means that

the mind is to act with feelings not despotically, as with slaves, but politically,
as with the free. [...] It should carefully educate them to learn to efficiently,
willingly, without resistance, and even joyfully execute its commands [...]. The
education of feelings aims to ensure the constant assistance of sensory factors
to intellectual factors by enhancing them with virtues for regular cooperation
with reason and will.”

By recognizing feelings as a sensory power rooted in the human body, they are
considered an integral element of human nature. In contrast to transhumanism,
which believes that the body and its powers are not an essential component
of the human being. “Transhumanist perspectives on the human follow more
closely a Platonic conception of the primary self as mind/spirit enclosed or
imprisoned by a body.”* Transhumanism adopts a position that denies un-
derstanding human nature as a combination of body and spirit. The body is
a prison for the soul. In transhumanism, “there is no fundamental unity or
integrity of the person or of the embodied human being; transhumanism does
not recognize the values of integrity and unity (which are part of embodiment).”*
Thomistic philosophy, by recognizing feelings as an integral element of human
nature, grants them a significant role in the moral life of a person. The argument
that feelings are subject to education suggests that Thomism understands the
human being as a being in which “the body is not just an incidental addition,
but a true collaborator of the soul.”

Conclusions

The possibility of using the “love drugs”, as well as other transhumanist
enhancements of human feelings, stands in contradiction to the Thomistic
conception of human nature. Even if both transhumanists and Thomists agree

51
52

Woroniecki, 172—74.

Steven John Kraftchick, “Bodies, Selves, and Human Identity: A Conversation Between
Transhumanism and the Apostle Paul,” Theology Today 72, no. 1 (2015), 61, https://doi.
0rg/10.1177/0040573614563530.

William Sweet, “Transhumanism and the Metaphysics of the Human Person,” Science et
Esprit, no. 3 (2015), 370.

Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, vol. 1, 17s.

53

54



The Ethical and Moral Possibilities of Influencing Human Decisions... 381

on the need to improve or educate human feelings, the methods to achieve
this goal are completely different. The transhumanist method — technological
enhancement — seems to be in serious conflict with the Thomistic understand-
ing of man as a unity of body and soul. On the other hand, the Thomistic
method — educating human feelings — seems to be not sufficient or entirely
ineffective from a transhumanist perspective. We are dealing with a similar
goal, but different means to achieve it.

In conclusion, consider Woroniecki, who writes in Katolicka etyka wy-
chowawcza that “a good end justifies indifferent means.” The end for both
transhumanists and Thomists is good, but are the means also good or at least
indifferent? Woroniecki further states that a good end can add a positive value
even to dubious good deeds. He specifies that they must be supported by all
circumstances, with particular emphasis on the circumstance “who acts.”

Owing to the transhumanist relinquishment of control over human feelings
to technology, the circumstance of “who acts” becomes unfavorable, as it takes
on an impersonal and inhuman form of exercising power over a person. This
should lead to a negative assessment of transhumanist proposals for improving
human feelings, including the possibility of using the “love drugs”. If the creator
of technology is a human, then in the classical sense, they are responsible for
the results of the application of a specific technology. However, for transhu-
manists, it is not the case. “Ethical constraints no longer matter because tran-
shumanists want to create ethics from scratch [...]. Even when they are guided
by good intentions, they are unable to fully understand the complexities of the
methods they employ...”” The role of humans is limited to applying suitable
technological solutions to themselves. In Thomism, the circumstance of “who
acts” remains under the direct control of the human person, because the hu-
man person itself becomes this circumstance, and therefore it allows for the
recognition of the ethical goodness and appropriateness of feelings education.
The Thomistic ideal of education is not the artificial silencing of feelings, but
their proper and conscious use and introduction to moral life.

Transhumanist manipulation of the feelings of love should not become a way
to enhance human decision-making regarding life partners. The education of
feelings, including love, should be fundamental in secking the right life partner
and in maintaining a relationship with them. Love should be one of the ele-
ments of a person’s free decision to be in a relationship with someone. For this
to be the case, love cannot be artificially induced and enslaved by technology.

Grzegorz Ositiski, Transhumanizm: Retiarius contra Secutor, vol. 2 (Torun: Wydawnictwo
WSKIM, 2021), 332.



382 Pawet Orzet

Bibliography

Andrzejuk, Artur. “Funkcjonowanie uczué i sprawnosci w podejmowaniu decyzji.” Studia
Philosophiae Christianae 33, no. 1 (1997): 118-23.

Andrzejuk, Artur. “Personalizm tomistyczny wobec nowoczesnej i ponowoczesnej antro-
pologii.” Studia Theologica Varsaviensia ss, no. 1 (2018): 19—57. https://doi.org/10.21697/
STV.2017.55.1.01.

Baily, Douget al. “The Transhumanist Declaration,” October 19, 2023. https://www.humanityplus.
org/the-transhumanist-declaration.

Bentham, Jeremy. Wprowadzenie do zasad moralnosci i prawodawstwa. Translated by Bogdan
Nawroczynski. Warszawa: Paristwowe Wydawnictwo Naukowe, 1958.

Bostrom, Nick. “In Defence of Posthuman Dignity.” Bioethics 19, no. 3 (200s): 202—14. https://
doi.org/lo.u11/j.1467-8519.2005.oo437.x.

Gogacz, Mieczystaw. “Przedmowa.” In Uczucia i sprawnosci: Zwigzek uczud i sprawnosci
w Summa Theologiae sw. Tomasza z Akwinu, by Artur Andrzejuk, 9—10. Warszawa:
NAVO, 2006.

Grochowska, Irena. “Milo$é caritas i jej zwiazek z madroscia wedtug Swigtego Tomasza
z Akwinu.” Kwartalnik Naukowy Fides et Ratio, no. 49 (2022): 1-12. hteps://www.
stowarzyszeniefidesetratio.pl/fer/2022-1Groch.pdf.

Hughes, James. “Unitarian Universalists as Critical Transhumanists.” In Religious Transhu-
manism and Its Critics, edited by Arvin M. Gouw, Brian Patrick Green, and Ted Peters,
87-100. Lanham: Lexington Books, 2022.

Kopania, Jerzy, and Maria Nowacka. “Od unie$miertelniania czlowieka do $mierci cywilizacji.”
In Ulepszanie czlowicka: Perspektywa filozoficzna, edited by Grzegorz Hotub and Piotr
Duchlinski, 31-70. Krakéw: Wydawnictwo Naukowe Akademii Ignatianum, 2018.

Kraftchick, Steven John. “Bodies, Selves, and Human Identity: A Conversation Between
Transhumanism and the Apostle Paul.” Theology Today 72, no. 1 (2015): 47-69. hteps://
doi.org/10.1177/0040573614563530.

Lorrimar, Victoria. “Mind Uploading and Embodied Cognition: A Theological Response.”
Zygon 54, no. 1 (2019): 191-206. https://doi.org/10.1111/2yg0.12481.

More, Max. “A Letter to Mother Nature: Amendments to the Human Constitution,” 1999.
Accessed October 18, 2023. https://strategicphilosophy.blogspot.com/2009/05/its-about-
ten-years-since-i-wrote.html.

More, Max, and Natasha Vita-More, eds. The Transhumanist Reader: Classical and Contem-
porary Essays on the Science, Technology, and Philosophy of the Human Future. Malden,
MA: Wiley-Blackwell, 2013. https://doi.org/10.1002/9781118555927.

Osinski, Grzegorz. Transhumanizm: Retiarius contra Secutor. Vol. 2. Toruit: Wydawnictwo
WSKIM, 2021.

Savulescu, Julian, and Anders Sandberg. “Neuroenhancement of Love and Marriage: The
Chemicals Between Us.” Neuroethics 1, no. 1 (2008): 31-44. https://doi.org/10.1007/
SI12152-007-9002-4.

Stivi¢, Stjepan. “What Cyborgization of the Human Body Brings: Conceptual Analysis, Dis-
tinctions, and Clarifications.” In Transhumanism as a Challenge for Ethics and Religion,
edited by Robert Petkovick and Bojan Zalec, 87-94. Ziirich: LIT, 2021.



The Ethical and Moral Possibilities of Influencing Human Decisions... 383

Sweet, William. “Transhumanism and the Metaphysics of the Human Person.” Science et
Esprit, no. 3 (2015): 359-71.

Wierzbicki, Stanistaw. “Uczucie mito$ci wedlug $w. Tomasza z Akwinu.” Roczniki Filozoficzne
7, no. 4 (1960): s1-60.

Wingspread Conference on the Precautionary Principle. “Wingspread Statement on the
Precautionary Principle.” Global Development Research Center, January 25, 1998. Accessed
August 24, 2024. https://www.gdrc.org/u-gov/precaution-3.html.

Wojtyta, Karol. Elementarz etyczny. Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 2018.

Woroniecki, Jacek. “Etyka ogélna.” In Katolicka etyka wychowawcza, 2nd ed., vol. 1. Lublin:
Redakcja Wydawnictw KUL, 2000.

Woroniecki, Jacek. “Etyka szczegdlowa.” In Katolicka etyka wychowawcza, 2nd ed., vol. 2.1.
Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 2000.

Woroniecki, Jacek. Katolicka etyka wychowawcza. 2nd ed. Vol. 1. Lublin: Redakcja Wy-
dawnictw KUL, 2000.

Woroniecki, Jacek. Katolicka etyka wychowawcza. 2nd ed. Vol. 2.1. Lublin: Redakcja Wy-
dawnictw KUL, 2000.

Young, Simon. Designer Evolution: A Transhumanist Manifesto. Amherst, NY: Prometheus
Books, 2006.

Pawet ORZEL (FR.) — Redemptorist, assistant of the Parish Priest of St Joseph in Torus,
Licentiate in Sacred Theology, student at the Doctoral School of Humanities, Theology and
Arts of Nicolaus Copernicus University in Torun, religion teacher, scout instructor.






Wroctawski Przeglad Teologiczny

Do | WroziaL 33(2025) 1, 385-387 WROCLAWSKI
TEOLOGICZNY wroctaw Theological Review x ’?ERéEgI(-SI.}gZNY
. , .
Spis tresci
BIBLISTYKA
WALDEMAR LINKE

Objawienie Boze w $wietle 13 rozdziatu Ksiegi Apokalipsy .......................
Divine Revelation in the Light of Chapter 13 of the Book of Revelation .......

JADWIGA SIEWKO

People’s Houses as Competition for God’s House in the Book of Haggai ..........
Domy ludzi konkurencja dla domu Boga w Ksiedze Aggeusza .................

TEOLOGIA SYSTEMATYCZNA

MARIUSZ JAGIELSKI
Koscidl jako sakrament zbawienia. Jego wymiar dynamiczny w ujeciu

Yvesa CONgara ..o

The Church as a Sacrament of Salvation: Its Dynamic Dimension According

10 YVes CONGAT ...ttt

KRZYSZTOF METLEWICZ
Od Dei verbum do Verbum Domini: ksztaltowanie rozumienia objawienia

w mysli Josepha Ratzingera/Benedykea XVI ...

From Dei Verbum to Verbum Domini: The Shaping of the Understanding

of Revelation in the Thought of Joseph Ratzinger/Benedice XVI ..............

LILIN WU

Jesuit Missionary Matteo Ricci: Bridge Between Faith and Culture ...............
Jezuicki misjonarz Matteo Ricci — pomost migdzy wiarg a kulturg .............

TEOLOGIA DUCHOWOSCI

ADELAJDA SIELEPIN
Symptomy duchowosci liturgicznej w Kosciele antycznym. Studium wybranych

WA ECTW .« ettt et

Signs of Liturgical Spirituality in the Early Church: A Study of Selected

TESTIMONIES v vttt ettt ettt et ettt et e et e et s

31
31

57

57

Licencje Creative Commons BY-SA 4.0 © Papieski Wydziat Teologiczny we Wroctawiu
BY SA



386 Spis tresci

TEOLOGIA PASTORALNA

JERZY ADAMCZYK
Wymagania prawne dotyczace budowy koscioléw: zezwolenie biskupa diecezjalnego
(kan. 1215 Kodeksu Prawa Kanonicznego) .............c.coeuiiiiiiiiiiiiiiiinoa...
Legal Requirements for the Construction of Churches: Consent of the Diocesan

Bishop (Canon 1215 of the Code of Canon Law) «.....vvveiiiiiiiinneeiennnn.

DAWID MAKOWSKI, EMANUEL KWIATKOWSKI
Biskupi europejscy wobec odnowy $wiecen nizszych. Postulaty dotyczace modyfikacji
dyscypliny ko$cielnej wzgledem $wigcent nizszych w okresie przedprzygotowawczym
Soboru Watykanskiego II (1959-1960) - stowo wstepu i tlumaczenie ..............
European Bishops and the Reform of Minor Orders: Vota on the Modification
of Ecclesiastical Discipline of Minor Orders Prior to Vatican Council 11
(1959-1960) - Introduction and Translation ................coiiiiiiiin...

HISTORIA KOSCIOtA

DAMIAN BEDNARSKI
Duchowni wsréd absolwentéw Gimnazjum Krélewskiego w Bytomiu (1867-1914) ...
Clergymen Among Graduates of the Royal Grammar School in Bytom
(I867=1914) . oo

MIECZYSEAW KOGUT
Wroclawski biskup Jan III Romka (+1301). Epigon czy odwazny reformator? ........
Bishop Jan III Romka of Wroctaw (+1301): An Epigone or a Spirited Reformer? . ..

RAFAL MICHAELIS
Ksiadz Aleksander Zienkiewicz jako rektor Arcybiskupiego Wyzszego Seminarium
Duchownego we Wroctawiu. Lata 1953-1958 ...,
Rev. Aleksander Zienkiewicz as Rector of the Archdiocesan Higher Seminary
in Wroctaw between the years 1953-1958 ........oiiiiiiiiiiiiiiii

FILOZOFIA

ROBERT GOCZAL
Philosophy and Theology Combined? The Metaphysical Tradition of Western
Scholasticism in the Field of Reflection on God Against the Background
of St Thomas Aquinas’ Approach to the Concept of God .................ccoit
Polaczenie filozofii i teologii? Metafizyczna tradycja zachodniej scholastyki
i jej refleksja nad Bogiem na tle podejécia $w. Tomasza z Akwinu wobec
pojeciaBoga . ...

155

155

173

173

209

209

253
253

281

281

313



Spis tresci 387

VARIA

PAWELE ORZEL
The Ethical and Moral Possibilities of Influencing Human Decisions Through
Solutions Proposed by Transhumanists: A Perspective on Love and Human
Relationships .. ..ooouneii e 363
Etyczne i moralne mozliwo$ci wplywania na ludzkie decyzje poprzez
rozwiazania proponowane przez transhumanizm. Nowe spojrzenie na milo$¢

i relacje miedzyludzkie .............o oo 363



REVIEWERS OF WROCLAW THEOLOGICAL REVIEW NO. 1/2025

Artur Andrzejuk (Cardinal Stefan Wyszyniski University in Warsaw, Poland)
Rev. Pawet Borto (John Paul II Catholic University of Lublin, Poland)
Rev. Tomasz Duma (John Paul I Catholic University of Lublin, Poland)
Michat Glowala (University of Wroctaw, Poland)
Rev. Piotr Gérecki (University of Opole, Poland)
Rev. Norbert Jerzak (Pontifical Faculty of Theology in Wroctaw, Poland)
Emilio José Justo Dominguez (Pontifical University of Salamanca, Spain)
Rev. Artur Kasprzak (Cardinal Stefan Wyszynski University in Warsaw, Poland)
Rev. Dariusz Klejnowski-Rézycki (University of Opole, Poland)
Rev. Jan Klinkowski (Pontifical Faculty of Theology in Wroctaw, Poland)
Rev. Zbigniew Kubacki (Catholic Academy in Warsaw, Poland)
Rev. Piotr Majer (Pontifical University of John Paul IT in Krakow, Poland)
Rev. Tomasz Moskal (John Paul IT Catholic University of Lublin, Poland)
Rev. Dominik Ostrowski (Pontifical Faculty of Theology in Wroctaw, Poland)
Rev. Pawel Podeszwa (Adam Mickiewicz University in Poznan, Poland)
Rev. Marek Saj (Cardinal Stefan Wyszyniski University in Warsaw, Poland)
Rev. Henryk Seweryniak (Cardinal Stefan Wyszyniski University in Warsaw, Poland)
Sr. Adelajda Sielepin (Pontifical University of John Paul II in Krakow, Poland)
Rev. Roman Stupek (Pontifical Faculty of Theology in Wroctaw, Poland)
Rev. Tomasz Tulodziecki (Nicolaus Copernicus University in Torun, Poland)
Rev. Grzegorz Wejman (University of Szczecin, Poland)
Michal Wyrostkiewicz (John Paul I Catholic University of Lublin, Poland)
Rev. Arnold Zawadzki (John Paul II Catholic University of Lublin, Poland)



