
PAPIESKI WYDZIAŁ TEOLOGICZNY 

we Wrocławiu 
 

 

 

 

 

KS. MGR LIC. PRZEMYSŁAW STANISŁAW GŁUSZEK 

 

 

 

 

PROSTOTA, DOŚWIADCZENIE NIEZROZUMIENIA 

I SZALEŃSTWO W ŻYCIU I DZIAŁALNOŚCI 

ŚWIĘTEGO MAKSYMILIANA MARII KOLBEGO 
 

 

 

 

Rozprawa doktorska 

napisana na seminarium naukowym 

z teologii duchowości kapłańskiej 

i życia konsekrowanego  

pod kierownictwem Księdza Biskupa 

prof. dra hab. J. Kicińskiego CMF 

 

 

 

 

 

Wrocław 2024 



 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 3 

  SPIS TREŚCI 
 

WYKAZ SKRÓTÓW ................................................................................................... 5 
WSTĘP ..................................................................................................................... 7 
ROZDZIAŁ I  MAKSYMILIAN MARIA KOLBE W ŚWIETLE SWOICH CZASÓW ............. 10 

1. PANORAMA CZASÓW, W KTÓRYCH ŻYŁ ŚW. MAKSYMILIAN .................................... 11 

2. ODKRYCIE POWOŁANIA ZAKONNEGO ............................................................... 33 

3. FORMACJA ZAKONNA ................................................................................... 47 

ROZDZIAŁ II  PROSTOTA I DOŚWIADCZENIE NIEZROZUMIENIA ............................. 60 

1. DOŚWIADCZENIE PROSTOTY I NIEZROZUMIENIA U ŚW. FRANCISZKA Z ASYŻU ........... 61 

2. UMIEJĘTNOŚĆ PRZEŻYWANIA PROSTOTY PRZEZ ŚW. MAKSYMILIANA MARIĘ KOLBEGO .... 70 

3. NIEZROZUMIENIE DZIAŁALNOŚCI I POSTĘPOWANIA ŚW. MAKSYMILIANA .................. 77 

ROZDZIAŁ III SZALEŃSTWO ................................................................................... 85 

1. FRANCISZKOWE SZALEŃSTWO ....................................................................... 86 

2. RYCERSTWO NIEPOKALANEJ ......................................................................... 94 

3. ZAKŁADANIE KLASZTORÓW ......................................................................... 105 

4. DZIAŁALNOŚĆ MISYJNA .............................................................................. 118 

ROZDZIAŁ IV AKTUALNOŚĆ PRZESŁANIA ŚW. MAKSYMILIANA MARII KOLBEGO W 
ŚWIETLE NAUCZANIA PAPIEŻA FRANCISZKA ....................................................... 129 

1. ENCYKLIKA LUMEN FIDEI ........................................................................... 130 

2. ENCYKLIKA LAUDATO SI ............................................................................. 140 

3. ENCYKLIKA FRATELLI TUTTI ........................................................................ 145 

4. ADHORTACJA APOSTOLSKA GAUDETE ET EXSULTATE ....................................... 152 

5. ADHORTACJA APOSTOLSKA CHRISTUS VIVIT ................................................... 161 

6. ADHORTACJA APOSTOLSKA AMORIS LAETITIA ................................................. 168 

7. ADHORTACJA APOSTOLSKA EVANGELII GAUDIUM ............................................ 175 

ZAKOŃCZENIE ..................................................................................................... 181 
BIBLIOGRAFIA ..................................................................................................... 184 

I. LITERATURA ŹRÓDŁOWA ...................................................................... 184 

II. LITERATURA POMOCNICZA ................................................................. 190 

III. NETOGRAFIA ...................................................................................... 192 

 

  



 4 

  



 5 

WYKAZ SKRÓTÓW 
 
 
AL Franciszek. Posynodalna adhortacja apostolska Amoris laetitia 

(19.03.2016) 

AN Archiwum Niepokalanowa 

ChV Franciszek. Posynodalna adhortacja apostolska Christus vivit 

(25.03.2019) 

DOV Niemiecki Związek Marchii Wschodniej (Deutscher Ostmarkenverein) 

EG Franciszek. Adhortacja apostolska Evangelii gaudium (24.11.2013) 

FC Jan Paweł II. Adhortacja apostolska Familiaris consortio (22.11.1981) 

FT Franciszek. Encyklika Fratelli tutti (3.10.2020) 

GE Franciszek. Adhortacja apostolska Gaudete et exsultate (19.03.2018) 

LF Franciszek. Encyklika Lumen fidei (29.06.2013) 

LS Franciszek. Encyklika Laudato si’ (24.05.2015) 

MI Militia Immaculatae 

OMK Pisma Ojca Maksymiliana Kolbego 

PDV Jan Paweł II. Posynodalna adhortacja apostolska Pastores dabo vobis 

(25.03.1992) 

  



 6 

  



 7 

Wstęp 
 
 

Święty Maksymilian Maria Kolbe, któremu została poświęcona niniejsza 

praca, pozostawił po sobie wielkie dziedzictwo. Owoce jego działalności zbierają 

kolejne pokolenia – w szczególności ci, którzy wstępowali przez lata do zakonu 

franciszkańskiego. Co prawda ojciec Kolbe kojarzony jest najczęściej 

z wydarzeniami z Oświęcimia, gdzie oddał swoje życie za współwięźnia, jednak 

nie jest to jedyny powód, dla którego tak wielu stara się dzisiaj naśladować tego 

franciszkanina. Już od lat młodzieńczych wzbudzał wielkie uznanie zarówno 

wśród rówieśników, jak i innych ludzi, z którymi przebywał. Dlatego jest to 

postać, o której warto dowiedzieć się więcej. Same fakty znaczą jednak niewiele, 

jeśli nie zna się motywów działania oraz duchowości ojca Kolbego. Dlatego 

w niniejszym opracowaniu autor ukazuje trzy zasadnicze postawy, które 

cechowały całe życie św. Maksymiliana: prostota, niezrozumienie i szaleństwo. 

Stąd też temat rozprawy jest następujący: Prostota, doświadczenie 

niezrozumienia i szaleństwo w życiu i działalności Świętego Maksymiliana Marii 

Kolbego. Jako problem pracy postawiono pytanie: Jak wyglądało życie św. 

Maksymiliana w kontekście kształtowania postawy prostoty, doświadczenia 

niezrozumienia i szaleństwa. 

Podstawowym źródłem pracy są zeznania i świadectwa osób, które znały 

osobiście ojca Maksymiliana. Zostały one wykorzystane dzięki uprzejmości 

wspólnoty franciszkanów z Niepokalanowa, którzy udostępnili materiały 

znajdujące się na co dzień w miejscowym archiwum. W celu dokładniejszego 

opracowania wskazanego tematu posłużono się metodą historyczną oraz metodą 

teologiczną pozytywną; dokonano analizy tekstów, by następnie wyprowadzić 

wnioski. 

W pierwszym rozdziale niniejszej dysertacji zostanie ukazana postać św. 

Maksymiliana Marii Kolbego w odniesieniu do okoliczności i czasów, w których 

przyszło mu żyć. Najpierw przedstawiona zostanie panorama historyczna, 

społeczna oraz polityczna epoki, w której żył ojciec Kolbe. Jest to bardzo istotne 

odniesienie, ponieważ każde działanie należy odpowiednio umiejscowić w czasie. 

Co więcej, nie można zrozumieć posługi św. Maksymiliana bez omówienia 

ówczesnej sytuacji społecznej. Dlatego ta część pracy zajmie się także ówczesną 



 8 

sytuacją polityczną na terenie Polski. Następnie, mając nakreślone ramy czasowe 

i okoliczności działania świętego, zostanie zwrócona uwaga na to, w jaki sposób 

u św. Maksymiliana zostało rozeznane powołanie do życia zakonnego. Ukażemy 

zarówno wpływ domu rodzinnego, jak i wspólnoty parafialnej na życie przyszłego 

świętego. Skupimy się zatem na miejscach i środowisku, które wywarły 

największy wpływ na decyzję Maksymiliana dotyczącą rozpoczęcia życia na wzór 

św. Franciszka z Asyżu. Następnie przedstawimy formację zakonną, którą ojciec 

Kolbe odbywał zarówno w Polsce, jak i we Włoszech. 

W drugim rozdziale rozprawy zostaną wyjaśnione pojęcia prostoty 

i niezrozumienia. Zdając sobie sprawę z mocnego zakorzenienia św. 

Maksymiliana w konkretnej duchowości, trudno jest dokładnie omówić powyższe 

zagadnienie bez odniesienia do założyciela zakonu, św. Franciszka z Asyżu. 

Dlatego najpierw wyjaśnimy, w jaki sposób doświadczenie prostoty 

i niezrozumienia wpłynęło na ziemskie życie św. Franciszka. Ta Zagadnienie to 

ukierunkuje nas w dalszej refleksji, na poszukiwanie podobnych przejawów 

prostoty u św. Maksymiliana.  

W odniesieniu do pojęcia niezrozumienia, ukazane zostaną wydarzenia 

z życia ojca Maksymiliana, w których wspomniane doświadczenie było obecne. 

Ukażemy, że niezrozumienie nie było doświadczeniem odnoszącym się do 

Maksymiliana w sposób bezpośredni (można by wtedy mylnie zarzucić ojcu 

Kolbemu brak odpowiedniej wiedzy), ale pośredni. Zwrócimy zatem uwagę na 

sytuacje, w których ojciec Maksymilian spotkał się z niezrozumieniem, a jego 

działalność z brakiem akceptacji wśród współbraci oraz żołnierzy niemieckich. 

Trzeci rozdział podejmie temat szaleństwa w życiu i działalności św. 

Maksymiliana Marii Kolbego. Ta część dysertacji rozpocznie się od refleksji nad 

tzw. szaleństwem Franciszkowym. Ma ono odniesienie do postaci św. Franciszka. 

Uwaga zatem skupi się przede wszystkim na życiu i okolicznościach nawrócenia, 

którego święty doświadczył. W dalszej części rozprawy odniesiemy się 

bezpośrednio do postaci ojca Maksymiliana. Jego działalność, nosząca 

szczególne oznaki szaleństwa, dotyczyła głównie apostolatu drukowanego. To 

właśnie tej pracy ojciec Kolbe poświęcał najwięcej uwagi. Marzył, aby przy 

pomocy „Rycerza Niepokalanej”, przez ręce Matki Bożej, zdobyć cały świat dla 

Chrystusa. W Niej widział sens i oparcie dla swojej pracy. Maksymilian Kolbe 



 9 

musiał stawić czoła wielu przeciwnościom, by wprowadzić swoje pragnienia 

w czyn. Przedstawimy zatem sytuacje, w których położył na szali swoje życie, 

honor i reputację, którymi się cieszył. W dalszej części tego rozdziału omówione 

zostaną założone przez Maksymiliana klasztory. Przedstawienie tych placówek 

duszpasterskich jest bardzo ważnym elementem niniejszej dysertacji, ponieważ 

podkreślają one charakter życia i wierność św. Maksymiliana wobec założyciela 

zakonu, św. Franciszka z Asyżu. Następnie poruszony zostanie temat 

działalności misyjnej ojca Kolbego. Na ile to możliwe, zaprezentujemy te miejsca, 

do których Maksymilian chciał się udać, aby głosić słowo Boże, ale z różnych 

przyczyn do nich nie dotarł.  

W czwartym rozdziale pracy dokonana zostanie analiza przesłania św. 

Maksymiliana Marii Kolbego w odniesieniu do nauczania papieża Franciszka. 

Podejmiemy zatem próbę udowodnienia tezy, że działanie, a także postawy, 

którymi kierował się w życiu św. Maksymilian, są aktualne bez względu na czasy, 

w których się żyje. 

W zakończeniu pracy przedstawione zostaną wnioski, które są owocem 

prowadzonych badań w zakresie omawianego tematu. 

  



 10 

 

 

 

 

 

 

 

 

ROZDZIAŁ I  

Maksymilian Maria Kolbe w świetle swoich czasów 
 
 
 W niniejszym rozdziale przedstawimy zagadnienia niezbędne dla 

zrozumienia sposobu działalności św. Maksymiliana Marii Kolbego. Dla 

ukazania jego posługi zostaną nakreślone ramy czasowe, w których żył oraz 

posługiwał. Następnie zaprezentowana zostanie kwestia odkrycia powołania 

zakonnego, które otrzymał w darze. W ostatniej części niniejszego rozdziału 

omówimy proces formacji zakonnej, a także przygotowanie do dalszej 

działalności, którą święty pełnił w środowisku franciszkańskim, społecznym 

i narodowym. 

  



 11 

1. Panorama czasów, w których żył św. Maksymilian 
 
 

Opis sytuacji politycznej oraz społecznej Polski, właściwej dla czasu 

posługiwania św. Maksymiliana, należy rozpocząć od roku 1863. Wówczas to, po 

upadku powstania styczniowego, dokonały się największe zmiany w stosunku 

do ludności polskiej. Sytuacja polityczna i społeczna Polaków była bardzo 

trudna. Mieszkańcy kraju pozbawionego niepodległości, kraju, który zniknął 

z mapy świata, doświadczali prześladowań i represji – począwszy od braku 

możliwości kształcenia się w ojczystym języku, po przymusowe wcielanie do 

jednostek wojskowych danego zaboru1. Władcy Imperium Rosyjskiego, rządzący 

terenami dawnej Rzeczypospolitej, prowadzili rządy autokratyczne i absolutne. 

W celu wynarodowienia Polaków stosowano najczęściej politykę asymilacji, 

mającą uczynić z podbitego narodu polskiego – oczywiście w sarkastycznym 

rozumieniu – prawdziwych, lojalnych obywateli i dobrych Rosjan. Używając 

perswazji i przymusu wobec Polaków, zaborcy stosowali metody nacisku 

prowadzące do wynarodowienia. W zaborze rosyjskim władze carskie 

zlikwidowały dotychczasowe instytucje szlacheckiej demokracji i wydały 

rozporządzenie wprowadzające obowiązek służby wojskowej w stałej armii. 

Zastąpiono województwa guberniami oraz wprowadzono scentralizowaną, opartą 

na hierarchii administrację państwową, która miała przede wszystkim uczyć 

i wymagać posłuszeństwa wobec władzy, a wszystko to w celu zrusyfikowania 

Polaków zamieszkujących tereny okupowane przez władze carskie.  

W zaborze zaś niemieckim ludność polska także spotykała się z licznymi 

represjami, szczególnie na tle narodowościowym. W Poznaniu w 1894 roku 

powstał Niemiecki Związek Marchii Wschodniej2, nazywany również przez 

Polaków Hakatą3. Była to organizacja zrzeszająca niemieckich nacjonalistów, 

prowadząca bardzo ostrą propagandę o charakterze ściśle antypolskim. Również 

w Poznaniu, osiem lat wcześniej, sejm pruski uchwalił ustawę o szkolnictwie. 

W szkołach planowano wprowadzenie nauczania religii wyłącznie w języku 

niemieckim, a był to ostatni przedmiot stanowiący ostoję języka polskiego. 

 
1 W 1871 roku na terenie zaboru pruskiego wprowadzono tzw. Kulturkampf. 
2 Tłum. z języka niemieckiego: Deutscher Ostmarkenverein, w skrócie DOV. 
3 Od nazwisk założycieli Hansemanna, Kennemanna, Tiedemanna. 



 12 

Polskie dzieci protestowały, co w konsekwencji zakończyło się strajkiem 

szkolnym w 1901 roku. W celu usprawnienia procesów przesiedleńczych została 

utworzona tzw. Komisja Kolonizacyjna4. Z jej pomocą w zaborze pruskim 

wykupywano od Polaków ziemie i osadzano na nich niemieckich osadników. 

Pomimo protestów ze strony polskiej w czasie powstań wielkopolskich 

w 1846 i 1848 roku, Wielkie Księstwo Poznańskie zostało włączone w skład 

Związku Północnoniemieckiego, przez co uznano je formalnie za kraj niemiecki, 

a wszelkie dobra kulturowe – za zaborczą własność. Otto von Bismarck, twórca 

Rzeszy, dążył do integracji państwa, co oznaczało między innymi wojnę z polską 

moralnością, tradycją i kulturą, a na proces integracji składała się również walka 

z katolicyzmem. Bismarck czynił starania, aby jak najbardziej ograniczyć 

pozycję, a także wpływy Kościoła rzymskokatolickiego i ludności polskiej 

w Prusach5. Prusacy uważali bowiem, że Kościół stanowi duże zagrożenie 

polityczne i społeczne. Szczególnie widoczny był opór katolików przed 

luteranizacją. Logiczny więc zdaje się być fakt, że prowadzenie germanizacji 

wobec narodu polskiego nie mogło się odbywać bez rozprzestrzeniania 

protestantyzmu.  

Polacy zamieszkiwali trzy prowincje Prus: poznańską, śląską i pomorską. 

Ponieważ tereny te traktowane były przez nacjonalistów jak prastare tereny 

niemieckie, dokonywano częstych reform prawnych, aby jak najbardziej 

uniemożliwić Polakom stabilne funkcjonowanie. Usuwano ich z urzędów 

i zastępowano urzędnikami pruskimi. W 1908 roku przyjęto ustawę, która 

pozwalała siłą usunąć polskiego właściciela z jego gospodarstwa bez żadnych 

prawnych konsekwencji. Wobec narastających buntów Polaków przeciwko 

władzy pruskiej zaborcy rozpoczęli proces deportacji mieszkańców polskich, tzw. 

niepotrzebnych rąk, do innych regionów Prus, a także za ocean. 

Nieco inaczej wyglądało życie w zaborze austriackim, gdzie Polacy cieszyli 

się względnym spokojem. W porównaniu z zaborem pruskim czy rosyjskim na 

tych terenach panowała specyficzna sytuacja. Władze austriackie zostawiły 

miejscowej ludności w Galicji dość dużą swobodę, choć kontrolowano wszystkie 

przejawy polskości. Co prawda rezydował tam namiestnik cesarza austriackiego, 

 
4 Tłum. z języka niemieckiego: Ansiedlungs Kommission. 
5 Por. A. Czubiński, Historia Polski XX wieku, Poznań: Wydawnictwo Poznańskie 2007, s. 11. 



 13 

ale do jego głównych zadań należało pilnowanie porządku, by polityka władz 

lokalnych w żaden sposób nie godziła w interesy monarchii. Galicja była jedynym 

zaborem, w którym Polacy uczestniczyli w rządach; tam też przybywali polscy 

politycy zagrożeni represjami w innych zaborach. Również do Polaków należała 

większość majątków ziemskich Królestwa Galicji i Lodomerii.  

Rozwój naukowy przyczynił się do wykształcenia pokolenia wybitnych 

naukowców oraz artystów, natomiast Kraków i Lwów stały się głównymi 

centrami kultury. Mimo braku środków materialnych Kraków przejmował 

stopniowo funkcję duchowej stolicy Polaków. Odrodził się Uniwersytet 

Jagielloński, rozpoczęły swoją działalność Akademia Umiejętności i Akademia 

Sztuk Pięknych. Również w Galicji nastąpił okres odrodzenia polskiego 

katolicyzmu. Młodzi działacze katoliccy musieli przemyśleć podstawy swojej 

wiary. Właśnie wtedy wśród ogółu społeczeństwa zapanował duch św. 

Franciszka z Asyżu, którego Fioretti (Kwiatki św. Franciszka z Asyżu) ukazały się 

w przekładzie Leopolda Staffa. Dzieło to miało chociaż w najmniejszym stopniu 

zaspokoić potrzebę przywrócenia cnót chrześcijańskich, szczególnie postawy 

prostoty i pokory, w pogańskim świecie6. 

Druga połowa XIX wieku była w Galicji również czasem formowania 

narodowego ruchu niepodległościowego zarówno dla Polaków, jak i dla 

Ukraińców. W Krakowie rozpoczęły swoją działalność Legiony Piłsudskiego7. Tam 

również powstał Związek Strzelecki, na którego czele stanął Władysław Sikorski. 

W 1914 roku polskie organizacje paramilitarne liczyły ponad 12 tys. członków8. 

Galicja była więc ostoją polskości, o czym świadczyła tzw. autonomia galicyjska. 

Chodzi tutaj o całość praw społeczno-politycznych, które Galicja uzyskała 

w latach 1860-1873. Przykładem wspomnianej autonomii było wprowadzenie 

języka polskiego jako urzędowego do administracji i sądownictwa. O ile zaborca 

nie utrudniał Polakom krzewienia wiary oraz pielęgnowania narodowej 

tożsamości, o tyle rozwijały się tendencje antypolskie ze strony Rusinów 

i Ukraińców, którzy stanowili na tych terenach większość społeczeństwa9.  

 
6 Por. N. Davies, Boże igrzysko. Historia Polski, Kraków: Wydawnictwo Znak 2006, s. 704. 
7 Por. tamże, s. 33. 
8 Por. J. Topolski (red.), Dzieje Polski, Warszawa: Polskie Wydawnictwo Naukowe 1975, s. 592. 
9 Por. A. Czubiński, Historia Polski XX wieku, dz. cyt., s. 13. 



 14 

W kontekście nakreślonej sytuacji społecznej i politycznej należy zwrócić 

uwagę na położenie zakonów, które, niestety, było dramatyczne. 

Kasata zakonów na ziemiach dawnej Rzeczypospolitej w latach 1773-1879 

była organizowana zarówno przez władze zaborcze Prus, jak i Rosji, co świadczyło 

o ich skrajnie antypolskim charakterze. Jednak najbardziej przemyślane 

represje przygotował rząd carski. Od 1863 roku panował stan wojenny. W tym 

trudnym okresie represji biskup wileński Adam Krasiński został zesłany w głąb 

Rosji za to, że miał wystąpić do władz zaborczych z propozycją podjęcia funkcji 

mediatora między carem a posłańcami. W taki sam sposób potraktowano 

arcybiskupa warszawskiego Zygmunta Felińskiego, którego ukarano za 

poruszenie kwestii autonomii Polski w prywatnym liście do cara Aleksandra II10. 

Stłumiwszy powstanie w 1864 roku, zaborca rosyjski zastosował dotkliwe 

sankcje przeciw narodowi oraz Kościołowi polskiemu za poparcie, które zostało 

udzielone podczas walki zbrojnej11. W jednym z raportów władz carskich zostało 

zamieszczone stwierdzenie: „[…] aby przeprowadzić skuteczną walkę 

z Kościołem, bezwzględnie trzeba usunąć z widowni życia zakony”12. 

Rok 1864 uważany jest przez historyków za przełomowy w dziejach 

funkcjonowania zakonów na terenie Królestwa Polskiego, ponieważ na 

197 istniejących wtedy klasztorów zniesiono 114. W tej sytuacji zakony nie 

mogły przyjmować nowicjuszy. Niektóre z nich zamknięto całkowicie. Zakazano 

też biskupom kontaktu z Kurią Rzymską. Kluczową rolę w rozwoju Kościoła 

odgrywali wówczas wędrowni ewangelizatorzy, których ścigano i surowo karano 

w najokrutniejszy sposób – śmiercią. Państwo dawało zakonnikom możliwość 

sprawnego powrotu do życia świeckiego albo opuszczenia terenu zaboru 

z dożywotnim prawem pobierania wynagrodzenia za pełnioną posługę. Zaborcy 

zobowiązali się wypłacać wyjeżdżającym 150 rubli, co stanowiło średnią rocznej 

pensji. W chwili kasaty do wyjazdu zgłosiło się niewielu zakonników. Rząd 

natomiast w sposób bardzo konsekwentny dążył do tego, aby jak najwięcej 

z nich, czynnie działających w kraju, opuściło jego granice. Podwyższono nawet 

stawkę do 225 rubli w pierwszym roku pobytu za granicą. Do połowy 1866 roku 

 
10 Por. B. Cywiński, Rodowody niepokornych, Kraków 1970, s. 247. 
11 Por. S. Kieniewicz, Powstanie styczniowe, Warszawa 1972, s. 695. 
12 P. Gach, Kasaty zakonów na ziemiach dawnej Rzeczpospolitej i Śląska 1773-1914, Lublin 
1984, s. 192. 



 15 

z terenu carskiego wyjechało 73 zakonników. Większość z nich udała się do 

Austrii i Prus, a kilku do Francji oraz Włoch13. 

Ograniczenia rządowe dotyczyły również działalności duszpasterskiej 

klasztorów, dlatego diametralnie zmieniły się warunki materialne wspólnot 

zakonnych. Odebrano im majątki klasztorne, które przekazano na rzecz skarbu 

państwa. Prezbiterzy żyjący w konwentach otrzymywali bardzo niskie pensje, 

które nie wystarczały na utrzymanie. Zabroniono też kwestowania. Można 

stwierdzić, że miał to być śmiertelny cios dla życia zakonnego, mimo to nie doszło 

do tak tragicznego zakończenia. Upokarzająca dla uczciwego duchowieństwa 

była też carska praktyka obsadzania stanowisk kościelnych ludźmi 

mianowanymi ze względów czysto politycznych, bez jakiejkolwiek aprobaty 

Rzymu14. Wobec tego, jako znak sprzeciwu, powstawały zgromadzenia zakonne 

niehabitowe. Była to chrześcijańska odpowiedź na próby zniszczenia Kościoła na 

tamtejszych ziemiach. Założycielem wspólnot niehabitowych był bł. Honorat 

Koźmiński. Aby ominąć zakazy wynikające z zarządzeń rosyjskich, zakładał te 

zgromadzenia w Kongresówce, co skutkowało dużą liczbą powołań, szczególnie 

wśród młodych ludzi, w których pragnienie wolności było bardzo mocno 

rozbudzone15. 

W konsekwencji w samej franciszkańskiej prowincji galicyjskiej 

znajdowały się placówki w: Haliczu, Hanaczowie, Horyńcu, Jaśle, Kalwarii 

Pacławskiej, Krośnie, Lwowie, Przemyślu oraz Sanoku. Wspólnoty te dawały 

nadzieję na odnowienie ducha Kościoła rzymskokatolickiego. Stanowiły one 

również zalążek do odrodzenia ducha narodowego. Warto zwrócić uwagę na fakt, 

że rodzice Maksymiliana Marii Kolbego byli tercjarzami, czyli członkami 

Franciszkańskiego Zakonu Świeckich, w którym jeszcze mocniej uwydatniony 

był duch religijny i patriotyczny. Tak ukształtowana świadomość 

narodowowyzwoleńcza stanowiła siłę mentalną, której nie mógł stłumić żaden 

zaborca16. 

 
13 Por. M. Wójcik, Zgromadzenie Sióstr Służek NMPN, Lublin 1978, s. 46. 
14 Por. N. Davies, Boże igrzysko..., dz. cyt., s. 702. 
15 Kongresówka – Królestwo Polskie, państwo utworzone decyzją Kongresu Wiedeńskiego. 
16 Por. J. Domański, Św. Maksymilian Maria Kolbe, Niepokalanów: Wydawnictwo Ojców 
Franciszkanów 1999, s. 7. 



 16 

Dopiero po 1905 roku rząd carski udzielił pozwolenia na posługę misyjną 

zakonnikom z innych zaborów. Wykorzystał to ojciec Peregryn Haczela (ówczesny 

prowincjał zakonu franciszkańskiego), który w 1907 roku otrzymał od rządu 

carskiego pozwolenie na osiedlenie się kilku franciszkanów w Łagiewnikach, co 

otworzyło nowe perspektywy na bardziej owocną i wzmożoną posługę 

ewangelizacyjną17. 

Początek XX wieku przyniósł bardzo poważne zmiany w międzynarodowej 

sytuacji społeczno-politycznej. Zarówno wojna rosyjsko-japońska, jak 

i narastająca wrogość między mocarstwami budziły nadzieje Polaków na 

odzyskanie upragnionej i wyczekiwanej niepodległości. Po utworzeniu dwóch 

grup: trójprzymierza i trójporozumienia, zaborcy znaleźli się w przeciwstawnych 

sobie obozach. Ich polityka wobec ludności polskiej coraz bardziej się zaostrzała. 

W zaborze rosyjskim wprowadzono ustawodawstwo, które dyskryminowało 

Polaków. Dużą rolę w odrodzeniu narodu odegrał Kościół rzymskokatolicki. 

Zdecydowana większość Polaków była wyznania katolickiego obrządku 

rzymskiego, co odróżniało ich od Prusaków (protestanci), a także katolików 

obrządku greckiego (Rosjanie i Ukraińcy)18. 

Kościół rzymskokatolicki na terenach polskich coraz częściej występował 

jako obrońca polskości. Polscy księża stopniowo umacniali w narodzie stereotyp 

Polaka-katolika. Ważną rolę odgrywały pielgrzymki, które organizowano do 

ośrodków kultu religijnego (np. Częstochowa, Gietrzwałd, Góra Świętej Anny). 

W czasie rewolucji rosyjskiej w latach 1905-1907 na terenach Królestwa 

Polskiego powstały zalążki ruchu chrześcijańsko-demokratycznego19. Wobec 

zbliżającej się wojny przedstawiciele ruchu robotniczego, jako reprezentanci 

narodu polskiego, wzięli udział w nadzwyczajnym kongresie w Bazylei. Orzeczono 

na nim, że wojna nie dojdzie do skutku. Jednak w wyniku coraz większych 

napięć i sprzeczności imperialistycznych 28 lipca 1914 roku doszło do jej 

wybuchu. Tragizm i skalę tego konfliktu militarnego bardzo trafnie opisuje Anna 

Achmatowa. W jednym ze swoich wierszy zwraca uwagę na to, że skutkiem wojny 

jest śmierć: 

 
17 Por. A. Wojtczak, Ojciec Maksymilian Maria Kolbe, t. 1, Niepokalanów 1989, s. 14. 
18 Por. A. Czubiński, Historia Polski XX wieku, dz. cyt., s. 44. 
19 Ruchom chrześcijańsko-demokratycznym w czasie rewolucji przewodził ks. Marceli Godlewski. 



 17 

„Czym gorszy jest ten wiek od dawnych – pytam. 

Czy tym, że w kłębach smutku i niepokojów 

On najczarniejszych ran dotykał 

I nie potrafił ich zagoić? 

Wszak jeszcze na Zachodzie ziemskie słońce patrzy 

I dachy miast odblaskiem jego świecą. 

A tutaj już kostucha domy krzyżem znaczy 

I kruki nawołuje, i kruki już lecą”20. 

 

Rzeczywiście, w XX-wiecznej Europie sytuacja była bardziej dramatyczna 

niż dotychczas, a nad kontynentem zawisło widmo barbarzyństwa. Europejczycy 

pozwolili na utworzenie łańcucha konfliktów, który skutkował śmiercią wielu 

ludzi. Totalitarne koszmary faszyzmu i komunizmu powodowały, że człowiek 

zapomniał o swoim człowieczeństwie. Rosnące w siłę ideologie totalitarne 

znajdowały zwolenników nie tylko wśród manipulowanych mas ludności krajów, 

które były dotknięte najboleśniej. Te nieludzkie poglądy znajdowały również 

posłuch wśród wykształconej elity Europy. Nie brakowało bowiem ludzi 

inteligentnych, którzy twierdzili, że należy toczyć wojnę, aby zakończyć wojnę21.  

Początkowo nikt nie wiązał wojny ze sprawą polską. Bardziej skupiano się 

na rywalizacji pomiędzy Niemcami a Francją, Wielką Brytanią i Rosją. Jednak 

destabilizacja polityczna na świecie wlała w serca Polaków nadzieję na 

odzyskanie niepodległości. W pierwszym etapie formowania granic przyszłego 

państwa polskiego prześcigano się w szczodrości obietnic, aby zyskać poparcie 

polskiej ludności. Dowództwa niemieckie oraz austro-węgierskie zwracały się do 

Polaków z hasłami dotyczącymi wolności oraz niepodległości. Zachęcały również 

do zjednoczenia się z tzw. wojskami sprzymierzonymi. W wielu przypadkach były 

to jednak obietnice bez pokrycia. Państwa centralne w żadnym z rozpatrywanych 

przypadków nie miały najmniejszego zamiaru rezygnować z zagarniętych 

wcześniej obszarów, a naród niemiecki wcale nie chciał odbudowywać państwa 

 
20 A. Achmatowa, Poezje, tłum. G. Gieysztor, Warszawa 1986, s. 118-119. 
21 Por. N. Davies, Europa. Rozprawa historyka z historią, Kraków: Wydawnictwo Znak 2010, 
s. 956. 



 18 

polskiego. Co więcej, zagarniając tereny zaboru rosyjskiego, wojska niemieckie 

siały krwawy terror oraz represje wobec zamieszkałej tam ludności polskiej. 

Ludzi kierujących się optymizmem ogarniała radość w związku 

z otwierającymi się perspektywami wolności. Była również grupa, którą 

przerażało przekonanie o nieuchronności bratobójczych walk, ponieważ w każdej 

armii służyły dziesiątki tysięcy młodych żołnierzy polskich. Tak, niestety, się 

stało, ponieważ spośród Polaków zmobilizowanych do trzech armii, na różnych 

frontach zginęło około 450 tys. osób22. Wielu ludzi zmarło również wskutek 

trudnych warunków ewakuacji z terenów Galicji i Królestwa. 

Przełom przyniósł rok 1915 – wówczas car nadał autonomię Warszawie. 

Tego samego roku Rosjanie zaczęli wycofywać się z miasta, z premedytacją 

niszcząc mosty, huty, stacje kolejowe – wszystko po to, aby ograniczyć 

samodzielność polskich przemysłowców. Życzliwość, którą zauważono 

w działalności cara wobec Polaków, zniknęła tak szybko, jak się pojawiła. Miejsce 

wycofujących się Rosjan zajęli żołnierze niemieccy. Ich okupacja trwała do 

13 listopada 1918 roku, jednak właśnie w jej czasie przywrócono język polski na 

Uniwersytecie Warszawskim. Mimo przywrócenia tego ziarna polskości nad 

wszystkim całkowitą kontrolę sprawowały niemieckie władze wojskowe. Zmiana 

stosunku do polskiej sprawy nastąpiła dopiero na przełomie roku 1916 i 1917. 

Konflikt światowy przybrał formę długotrwałej wojny pozycyjnej, podczas 

której cały czas poszukiwano nowych rezerw oraz rozwiązań. Pierwsze takie 

próby podejmowali cesarze Niemiec i Austro-Węgier. Według tych mocarstw 

Polska miała być monarchią dziedziczną z prawem konstytucyjnym. Chodziło 

jednak o to, aby państwo to pod względem gospodarczym, edukacyjnym 

i społecznym było w pełni podporządkowane rządowi niemieckiemu. Podobne 

dążenia miał car Mikołaj II. Opowiadał się za powstaniem odbudowanej 

i zjednoczonej Polski, ale nie miał zamiaru dążyć do jej całkowitej suwerenności. 

Sytuacja zmieniła się dopiero w momencie wybuchu rewolucji w Rosji, kiedy 

obalono carat, a władzę przejął Rząd Tymczasowy Rosji, który uważał, że 

stworzenie niepodległego państwa polskiego jest gwarancją przyszłego pokoju 

 
22 J. Topolski (red.), Dzieje Polski, dz. cyt., s. 607. 



 19 

w Europie23. Jednak i to działanie oznaczało konkretną funkcję Polski w planach 

nowych rosyjskich władz – miała ona stanowić tarczę ochronną przed agresją 

krajów zachodnich. 

W procesie scalania ziem polskich, oprócz wspomnianej działalności na 

początku XX wieku, Kościół rzymskokatolicki, który miał ściśle konserwatywny 

charakter, odgrywał bardzo ważną rolę. W imieniu Kurii Rzymskiej występował 

na ziemiach polskich Achille Ratti (późniejszy papież Pius XI). Kościół stał 

w opozycji nie tylko wobec wschodnich haseł rewolucyjnych, potępiał również 

działalność ugrupowań rewolucyjnych oraz reformistycznych, które w sposób 

destrukcyjny oddziaływały na społeczeństwo. W działalność patriotyczną oraz 

narodowowyzwoleńczą włączyli się także polscy księża wyznania ewangelickiego. 

Natomiast księża Kościoła greckokatolickiego angażowali się w działania ruchu 

ukraińskiego. Miały one charakter antypolski i prowadziły do eskalacji wrogich 

nastrojów Ukraińców i Rusinów wobec narodu polskiego. Jednak 

w przełomowym momencie kształtowania się państwa polskiego nie wywarły one 

żadnego bezpośredniego wpływu.  

Zadanie ponownego zintegrowania społeczeństwa polskiego rozpoczęło się 

po ustanowieniu Drugiej Rzeczypospolitej. Było to trudne zadanie ze względu na 

braki materialne i niski odsetek ludności zamieszkującej miasta. Wykrwawiająca 

się przez wiele lat Rzeczpospolita Polska odrodziła się do życia w 1918 roku. 

Jednak nie był to koniec walk o pokój. Trzeba było bowiem stoczyć szereg 

kolejnych bitew, tym razem w środowisku wewnętrznym24. W latach 1918-1921 

toczyło się aż sześć wojen jednocześnie: ukraińska, wielkopolska, śląska, 

litewska, czechosłowacka, a także polsko-bolszewicka. Każda z nich dotyczyła 

postanowień wersalskich odnośnie do kształtowania się granic, jednak 

największym i najbardziej realnym zagrożeniem dla polskiej suwerenności była 

ta ostatnia. Jej przyczyną było dążenie do utrzymania odzyskanej niewiele 

wcześniej niepodległości na nierosyjskich obszarach wcześniejszego imperium 

carskiego25. 

 
23 Prawdziwą intencją rządu było, aby Polska została nierozerwalnie połączona z Rosją i stanowiła 
tamę przeciw naporowi mocarstw zachodnich. 
24 Por. N. Davies, Boże igrzysko…, dz. cyt., s. 863. 
25 Por. Tenże, Orzeł biały, czerwona gwiazda. Wojna polsko-bolszewicka 1919-1920, Kraków: 
Wydawnictwo Znak 1997, s. 78. 



 20 

Ludność polska nie czekała biernie na decyzję konferencji pokojowej. 

Dynamicznie przeprowadzano organizację władz samorządowych, lokalnych, 

a także administracyjnych. Pierwszy etap kształtowania się odrodzonego 

państwa zamykały wybory do sejmu. Oficjalnego otwarcia sejmu dokonał 

naczelnik państwa Józef Piłsudski. Po ukonstytuowaniu się sejmu zajęto się 

ustrojem i najwyższymi władzami państwowymi. Sejm podjął uchwałę 

o powierzeniu Piłsudskiemu kontynuowania sprawowanego urzędu. Uchwałę tę 

nazwano potocznie Małą Konstytucją26. Przyjęto w niej również wniosek, że 

Polska ma być państwem o ustroju republikańskim. Kraj był podzielony na 

gminy, powiaty, a także województwa. 

Według pierwszego spisu powszechnego, który został przeprowadzony 

w 1921 roku, Polskę zamieszkiwało 27,177 mln osób, w tym również Niemcy, 

Ukraińcy, Białorusini, Żydzi i Rosjanie. Początkowo kraj był podzielony na tzw. 

Polskę A i Polskę B27 – podział ten stawał się coraz bardziej widoczny. Wszystkie 

czołowe osobistości polityczne (począwszy od premiera Wincentego Witosa aż po 

wspomnianego już Józefa Piłsudskiego) przedstawiały radykalne poglądy, co 

prowadziło do wielu wewnętrznych rozłamów. Ugrupowania konserwatywne, 

działające wcześniej wyłącznie na terenie Galicji, zostały zepchnięte na pozycję 

uległości. Do wielu sporów dochodziło na wsiach, gdzie jedną trzecią rolników 

stanowiły mniejszości narodowe. Spory wewnętrzne doprowadziły do tego, że 

niemal przez całe dwudziestolecie międzywojenne panował wielki kryzys 

ekonomiczny, z którym żadna z frakcji politycznych nie była w stanie sobie 

poradzić. Dopiero w 1935 roku doszło do podpisania umów handlowych 

z Niemcami, Gdańskiem, a także z Francją. Wprowadzono ograniczenia 

dewizowo-towarowe i przeprowadzano proces oddłużania rolnictwa. Te działania 

miały nie tylko ożywić polską gospodarkę, ale również zaszczepić ducha 

solidarności wśród wszystkich Polaków. 

Kościół katolicki obrządku rzymskiego nie miał oficjalnych powiązań 

z państwem. Konstytucja marcowa, która weszła w życie 1 czerwca 1921 roku, 

przyznawała jedynie Kościołowi katolickiemu miejsce wśród innych wyznań 

 
26 Por. J. Topolski (red.), Dzieje Polski, dz. cyt., s. 639. 
27 Polska A to tereny zachodnie, bardziej rozwinięte, na wyższym poziomie cywilizacyjnym. Polska 
B obejmowała tereny wschodnie, słabiej rozwinięte, to uboższa część kraju. 



 21 

religijnych. Warstwa rządząca państwem była nastawiona zdecydowanie 

antyklerykalnie28. 19 grudnia 1923 roku prezydent Stanisław Wojciechowski 

powołał do istnienia nowy rząd z Władysławem Grabskim na czele. To właśnie 

ten rząd podjął inicjatywę uregulowania stosunków z Watykanem. 10 lutego 

1925 roku podpisano konkordat. Papież Pius XI ogłosił bullę Vixdum Poloniae 

Unitas, która dostosowywała strukturę organizacyjną Kościoła do ówczesnych 

granic Polski.  

W wyniku podpisania tej bulli Kościół rzymskokatolicki został podzielony 

na 5 archidiecezji i 15 diecezji. Kościół greckokatolicki miał jedną archidiecezję, 

a także dwie diecezje, a Kościół ormiański – jedną archidiecezję. Duchowieństwo 

zostało zwolnione z służby wojskowej, od powództwa w sądach, a także z podatku 

dochodowego. Źródłem funduszy przeznaczonych dla duchowieństwa polskiego 

miały być majątki kościelne, które niegdyś zostały zagarnięte przez rozbiorowe 

mocarstwa.  

W parafiach na coraz szerszą skalę działała Akcja Katolicka. Konferencja 

Episkopatu Polski, która zebrała się w 1936 roku, oraz Międzynarodowy Kongres 

Chrystusa Króla w Poznaniu (w 1937 roku) zdecydowanie opowiedziały się za 

moralnością chrześcijańską wobec mocno szerzącego się ateizmu. Wielkie 

znaczenie miał Katolicki Uniwersytet Lubelski, powstały w 1918 roku 

z inicjatywy ks. Idziego Radziszewskiego, skupiający dużą część polskiej 

inteligencji. Akcja Katolicka, która została powołana do życia w 1928 roku, 

przeżywała swój wielki rozkwit – skupiała około 600 tys. członków. Dużą rolę 

odgrywało wydawanie franciszkańskiego „Rycerza Niepokalanej”, a także 

jezuickiego „Przeglądu Powszechnego”29. Dzięki tym działaniom stosunki między 

Kościołem a państwem stopniowo ulegały polepszeniu. Jednak z chwilą wybuchu 

II wojny światowej wszelkie rozmowy i działania zostały zerwane.  

Suwerenna Polska po odrodzeniu istniała niespełna 21 lat. W tym czasie 

zjednoczono zagrabione wcześniej obszary, ujednolicono administrację, system 

oświatowy oraz wychowawczy. Podejmowano również liczne starania, aby 

zintegrować z Polakami mniejszości narodowe i niespokojne regiony np. Śląsk, 

 
28 Por. J. Barycka, Stosunek kleru do państwa i oświaty: fakty i dokumenty, Warszawa 1934. 
29 J.R. Bar (red.), O. Maksymilian Maria Kolbe, Niepokalanów: Wydawnictwo Ojców 
Franciszkanów 1981, s. 46. 



 22 

gdzie żołnierze niemieccy prowadzili zaczepne działania na granicy, a także 

propagandowe wśród ludności niemieckiej. Niestety, znaczna część Niemców 

mieszkających na Śląsku należała do ugrupowań zmierzających do tego, aby 

oderwać się od Polski i przyłączyć do własnego państwa. Również wielu 

Ukraińców należało do organizacji wzywających do walki o odbudowę własnego, 

niezależnego kraju30.  

Stosunki polityczne, które coraz bardziej ulegały pogorszeniu w całej 

Europie, były również niekorzystne dla Polski. Wiaczesław Mołotow określał 

Polskę jako „potwornego bękarta traktatu wersalskiego”. Józef Stalin 

przepraszał, kiedy nazywał Polskę państwem. Adolf Hitler mówił o niej, że jest to 

„państwo, które wyrosło z krwi niezliczonych pułków żołnierzy niemieckich”. Te 

negatywne odniesienia wskazują bardzo jasno, że podczas kolejnej wojny Polska 

miała zniknąć na zawsze. Był to jeden z głównych celów III Rzeszy oraz Związku 

Sowieckiego: wymazać Polskę z mapy świata na tyle skutecznie, aby już nigdy 

się nie odrodziła. W 1934 roku Józef Beck rozważał zalety wojny prewencyjnej 

z Hitlerem, co zostało mocno skrytykowane przez środowiska francuskie 

i angielskie. W 1939 roku odmówił ustępstw wobec Sowietów, a także nie 

przyjmował awansów, które proponowała mu strona niemiecka. Aneksja 

Czechosłowacji przez Hitlera była dla rządu polskiego wyraźnym sygnałem 

zbliżającego się niebezpieczeństwa. Nawet brytyjski premier Neville Chamberlain 

uważał, że jakiekolwiek dalsze negocjacje z dyktatorem niemieckim według 

monachijskiego modelu nie mają żadnego sensu. 

Początkowo Niemcy podejmowali próbę wciągnięcia Polski we współpracę, 

ale za każdym razem odpowiedź była odmowna. O ile Józef Beck miał 

uzasadnione wątpliwości w stosunku do Adolfa Hitlera i Józefa Stalina, o tyle 

błędem była naiwna ufność w szczerość gwarancji i zapewnień państw 

sprzymierzonych31. Ówczesny minister spraw zagranicznych Józef Beck liczył, że 

Anglia i Francja wywiążą się z obietnicy ochrony polskiej niepodległości. Jednak 

układy mówiły jedynie o gwarancji niepodległości, natomiast o całości granic 

polskich nie było już mowy. W konsekwencji wojska alianckie nie oddały 

w obronie Polski ani jednego strzału. Anglicy ograniczyli się początkowo jedynie 

 
30 Por. A. Czubiński, Historia Polski XX wieku, dz. cyt., s. 178. 
31 Por. E. Kozłowski, Wojna obronna Polski 1939. Wybór źródeł, Warszawa 1968, s. 33-36. 



 23 

do zrzucenia nad Polską ulotek ośmieszających Adolfa Hitlera. Należy podkreślić, 

że Polski Sztab Główny zakładał wyłącznie polsko-niemiecki charakter wojny, 

jednak, jak wynikało z samego położenia geograficznego, nie było to możliwe. 

Niemcy uzyskali przychylność Słowacji, która przyłączyła się do agresji na 

Polskę32. Czesi, przez układ monachijski, zostali wchłonięci przez III Rzeszę. 

Polacy mieli jednak blisko także swoich sojuszników. Agresji odmówili Węgrzy, 

sprzymierzeńcem była także Rumunia, jednak był to sojusznik wyłącznie 

w przypadku agresji ze strony ZSRR, którego stanowisko na samym początku 

było dla polskich władz niejasne. Co więcej, Sowieci zataili radziecko-niemiecki 

pakt o nieagresji z 23 sierpnia 1939 roku. Hitlerowcy dobrze wiedzieli, że Sowieci 

pałają do Polaków nienawiścią oraz pogardą. Stalin przystał na podział kraju, 

w związku z tym Polska została odizolowana od jakiejkolwiek pomocy w razie 

natychmiastowej agresji. Polscy sojusznicy zamiast przygotowywać się do 

wsparcia Rzeczypospolitej, byli gotowi, by zasiąść do nowej konferencji (na wzór 

monachijskiej) i zaspokoić żądania Hitlera w sprawie Gdańska. 

1 września 1939 roku, o godzinie 4.35 Niemcy zbombardowali Wieluń. Tym 

atakiem rozpoczęła się II wojna światowa – bez wypowiedzenia. Lotnictwo bardzo 

szybko zniszczyło lotniska, węzły komunikacyjne oraz poszczególne ośrodki 

miejskie. Jednostki lądowe przekroczyły granice państwa od strony Śląska, 

Moraw, Słowacji, Pomorza oraz Prus Wschodnich33.  

W Polsce, mimo że spodziewano się wybuchu wojny, zaskoczenie było 

bardzo duże. 2 września zwołano posiedzenie sejmu i senatu. Przyjęto nową 

ordynację wyborczą, uchwalono również specjalne odezwy i wezwania do 

społeczeństwa. Niestety, polska obrona została szybko przełamana, co 

spowodowało błyskawiczne przeniknięcie niektórych oddziałów niemieckich na 

tyły wojsk polskich. Ludność cywilna nie chciała uwierzyć, że po zaledwie 

21 latach znowu rozpoczął się dramat wojny. Strona polska liczyła jeszcze na 

pomoc ze strony sowieckiej, szczególnie w zakresie dostarczenia broni. 

Tymczasem 17 września 1939 roku wojska ZSRR zaatakowały Polskę. 

Wykorzystując wiadomość o zdobyciu Warszawy przez Niemców, opracowano 

notę stwierdzającą, że państwo polskie zostało rozbite, rząd polski nie istnieje, 

 
32 Słowacja chciała odzyskać Spisz i Orawę. 
33 Por. J. Topolski (red.), Dzieje Polski, dz. cyt., s. 766. 



 24 

więc Rzeczpospolita przestała istnieć. Sowieci uznali tę notę za argument, aby 

zerwać wszelkie układy łączące Rosję z Polską. Ostatnim oficjalnym zderzeniem 

wojsk polskich z siłami niemieckimi były walki w dniach od 2 do 4 października 

pod Kockiem. W związku z brakiem amunicji generał Franciszek Kleeberg podjął 

decyzję o kapitulacji i ten akt zakończył zorganizowane walki w Polsce w 1939 

roku. Zakończyła się kampania wrześniowa, a generał Kleeberg, jako ostatni 

polski generał, złożył broń. 

Na terenach wcielonych do III Rzeszy wobec ludności polskiej stosowano 

brutalne represje. Branie zakładników, aresztowania i masowe egzekucje 

należały do porządku dziennego. W pierwszej kolejności całkowitej eksterminacji 

mieli podlegać Cyganie i Żydzi (chodzi tutaj o narodowość, nie o wyznawaną 

religię). Kolejnymi nacjami, które miały podlegać eksterminacji, były narody 

słowiańskie, w tym oczywiście Polacy. Jednym ze sposobów na zagładę Żydów 

były getta, a więc zamknięte dzielnice mieszkaniowe. Pierwsze getto 

w Generalnym Gubernatorstwie powstało w październiku 1939 roku 

w Piotrkowie Trybunalskim. W latach 1940-1941 Niemcy utworzyli getta między 

innymi w Częstochowie, Krakowie, Lublinie, Radomiu, Tarnowie, Warszawie 

(największe w 1941 roku liczyło około 450 tys. osób). Na terenach wcielonych do 

Rzeszy największe getto założono w 1940 roku w Łodzi (około 200 tys. osób). 

Najpóźniej getta zakładano na Śląsku i w Zagłębiu Dąbrowskim, niektóre 

powstały dopiero w 1942 roku. Po wybuchu wojny sowiecko-niemieckiej w 1941 

roku założono getta na terenach dawnych województw wschodnich, 

w Białymstoku, Lwowie, Wilnie, Stanisławowie, Drohobyczu, Równem. Ogółem 

na ziemiach polskich istniało około 400 gett, później ich liczbę zmniejszono, 

przesiedlając Żydów z mniejszych gett do większych.  

Getta różniły się stopniem odizolowania od dzielnic polskich. Duże getta 

otaczano murem, nielicznych punktów wylotowych strzegła policja niemiecka, 

mająca do pomocy wewnątrz Służbę Porządkową (tzw. żydowską policję), 

a w Warszawie – również policję polską. Wychodzić i wchodzić do getta można 

było tylko za specjalną przepustka, a liczbę uprawnionych do otrzymania 

przepustek stopniowo zmniejszano. Na granicy getta szczegółowo kontrolowano 

przewożone towary. Mniejsze getta oddzielano tylko parkanami lub zasiekami 

z drutów kolczastych, a czasem w tzw. gettach otwartych granice jedynie 



 25 

zaznaczano. Na getta wybierano dzielnice najstarsze, o najgorszej zabudowie 

oraz infrastrukturze komunalnej i bytowej. Ludność gett była wyniszczana 

głównie przez warunki życia – wielkie zagęszczenie mieszkańców, nędza będąca 

skutkiem przesiedleń, minimalne możliwości zarobkowania i głodowe płace, 

ograniczone przydziały żywności, stanowiące 25% przydziałów ludności polskiej, 

a 8% niemieckiej, katastrofalny stan sanitarny oraz odizolowanie od okolicznej 

ludności (murem, zasiekami, posterunkami policji niemieckiej). Szczególnie 

mocno izolowane było getto w Łodzi. Do pozostałych, mimo trudności, 

w mniejszych lub większych ilościach przemycano żywność (w getcie 

warszawskim stanowiła ona około 80% ogółu dostarczanej żywności), lecz była 

ona droga i niedostępna dla warstw uboższych. Panujące w getcie warunki 

powodowały wysoką umieralność ludności. O ile przed wojną przeciętna 

umieralność Żydów łódzkich wynosiła rocznie 9,6%, o tyle w 1940 roku – 39,2%, 

w 1941 roku – 75,7%, a w 1942 roku – 59,8%34. 

Ze szczególnym okrucieństwem traktowano polską inteligencję. Na 

obszarach uznanych za rdzennie niemieckie polską ludność pozbawiano 

jakiejkolwiek własności, usuwano z mieszkań, wywożono na przymusowe roboty 

do Niemiec bądź do obozów koncentracyjnych. Likwidowano również pomniki 

kultury polskiej. Na terenach zajętych przez Niemców całkowicie zlikwidowano 

polskie szkolnictwo oraz wszelkie ośrodki kulturalno-oświatowe. Stosowano 

również różne formy odbierania godności osobistej. Jednym z wczesnych 

przejawów terroru były pierwsze masowe egzekucje polskich zakładników. 

Represje prowadzone wobec ludności cygańskiej, żydowskiej i polskiej zmierzały 

do jej całkowitej likwidacji – przygotowywano się do tego przez pierwsze dwa lata 

wojny. Po odbyciu defilady w Warszawie w 1939 roku Heinrich Himmler z wielką 

nienawiścią do Polaków i Żydów przystąpił do masowej zagłady tych nacji: 

„Usunięcie przedstawicieli obcych ras z wcielonych do Rzeszy terenów 

wschodnich jest jednym z podstawowych zadań do wypełnienia na niemieckim 

wschodzie […]. Albo zdobędziemy dobrą krew, którą następnie wykorzystamy, 

 
34 Por. Getta żydowskie 1939-1945, https://sztetl.org.pl/pl/slownik/getta-zydowskie-1939-
1945 [dostęp: 23.09.2021]. 

https://sztetl.org.pl/pl/slownik/getta-zydowskie-1939-1945
https://sztetl.org.pl/pl/slownik/getta-zydowskie-1939-1945


 26 

albo tę krew zniszczymy. Dla nas koniec tej wojny będzie oznaczał otwartą drogę 

na wschód”35. 

Równie trudny był los Polaków na terenach zajętych przez Sowietów. 

Władze ZSRR uznały, że tereny te zostały wcześniej podbite oraz skolonizowane 

przez polskich obywateli, dlatego swoją agresję definiowali jako akcję 

wyzwoleńczą uciśnionego proletariatu. Ludzi uważanych za szczególnie wrogich 

władzy komunistycznej deportowano w głąb ZSRR, przeprowadzano także 

masowe likwidacje obozów jenieckich w Katyniu, Kozielsku, Starobielsku, 

Ostaszkowie, mordując przetrzymywanych tam jeńców wojennych. 

Warto nadmienić, że III Rzesza, a także ZSRR widziały realne zagrożenie 

także ze strony Kościoła. Agresorzy zdawali sobie sprawę, że muszą stłumić 

ducha chrześcijańskiego w narodzie. Katolicyzm miał w Polsce prawie 

tysiącletnią historię. Brytyjski historyk Richard Evans napisał, że Kościół 

katolicki był instytucją, która bardziej niż wszystkie inne przyczyniła się do 

zachowania polskiej tożsamości na przestrzeni wieków36. Inwazja nazistowskich 

Niemiec na w przeważającej części katolicką Polskę dała początek II wojnie 

światowej. Wielka Brytania i Francja wypowiedziały III Rzeszy wojnę, zaś Związek 

Radziecki zagarnął wschodnią część Rzeczypospolitej, zgodnie z ustaleniami 

podpisanego wcześniej paktu Ribbentrop–Mołotow.  

Kościół katolicki w Polsce stanął w obliczu prześladowań zarówno ze strony 

nazistów niemieckich, jak i komunistów radzieckich. Najostrzejszą politykę 

przeciwko Kościołowi naziści prowadzili na terenach wcielonych do Rzeszy. Na 

szeroką skalę prowadzono tam akcję niszczenia Kościoła: aresztowano 

przełożonych i urzędników kościelnych, wydalano osoby duchowne, zamykano 

świątynie i klasztory. Wielu duchownych zamordowano. Tereny przyłączone do 

Rzeszy leżały na obszarze katolickich diecezji: poznańsko-gnieźnieńskiej, 

chełmińskiej, katowickiej oraz włocławskiej, a także w części diecezji 

częstochowskiej, kieleckiej, krakowskiej, łomżyńskiej, łódzkiej, płockiej 

i warszawskiej. Zamieszkującą je ludność czekała germanizacja.  

Nie ulegało najmniejszej wątpliwości, że Kościół katolicki miał zostać 

wyeliminowany. Nie brano nawet pod uwagę faktu, że pozwolono na działalność 

 
35 W. Frischnauer, Himmler: the evil genius of the Third Reich, Londyn 1953, s. 135-136. 
36 Por. R.J. Evans, The Third Reich at War, New York: Penguin Press 2009, s. 34. 



 27 

i swobodne osiedlanie się w Rzeszy duchowieństwa i wiernych 

niemieckojęzycznych. Na terenie Prus Zachodnich zostało aresztowanych 460 

polskich duchownych – z 690 pracujących tam przed wybuchem wojny. W roku 

1940 tylko 20 polskich duchownych pozostawało w swoich placówkach. Spośród 

460 aresztowanych 214 zamordowano, pozostałych wywieziono do Generalnej 

Guberni. W diecezji włocławskiej zabito 49,2% duchownych, w chełmińskiej – 

47,8%, w łódzkiej – 36,8%, w poznańskiej – 31,1%. W archidiecezji warszawskiej 

Niemcy zabili 212 duchownych, w wileńskiej – 92, w lwowskiej – 81, 

w krakowskiej – 30, w kieleckiej – 13. Ciężki los dotknął również zakonnice: 400 

sióstr umieszczono w obozach koncentracyjnych. Wielu seminarzystów i osób 

zakonnych zostało przymuszonych do katorżniczej pracy. W Poznaniu 

pozostawiono czynne tylko dwa kościoły, w Łodzi – cztery. W 1939 roku 80% 

duchowieństwa katolickiego i pięciu biskupów z Kraju Warty zostało wysłanych 

do obozów koncentracyjnych37. Część z nich czczona jest w grupie 108 

męczenników II wojny światowej38. Około 1,5 mln Polaków zostało wywiezionych 

na roboty do Niemiec. Traktowani jako niższa rasa, zobowiązani byli do noszenia 

specjalnego oznaczenia na swoim ubiorze. Literą P oznaczano Polaków, 

natomiast Żydzi musieli nosić opaski z gwiazdą Dawida. W obozach, aby 

odczłowieczyć osadzonego, tatuowano na przedramieniu numer. Nie używano 

imion ani nazwisk.  

Szacuje się, że poza Holocaustem polskich Żydów, od 1,8 do 1,9 mln 

polskich cywilów zostało zabitych podczas okupacji niemieckiej. Należy 

podkreślić, że setki polskich duchownych i sióstr zakonnych znajduje się wśród 

ponad 6 tys. polskich katolików uhonorowanych za pomoc w ratowaniu Żydów. 

W marcu 1939 roku, na kilka miesięcy przed wybuchem wojny, następcą 

Piusa XI został Pius XII. Nowy papież spotkał się z agresywną polityką 

zagraniczną nazistowskich Niemiec. Był również świadomy zagrożenia dla 

Europy i Kościoła ze strony sowieckiego komunizmu, jawnie głoszącego ateizm. 

Papież chciał uniknąć wojny. Jego starania zostały jednak zignorowane, gdy 

 
37 Kraj Warty – nazwa regionu administracyjnego utworzonego podczas II wojny światowej na 
terytorium Rzeczypospolitej Polskiej anektowanego przez Trzecią Rzeszę. Chodziło o tereny 
Wielkopolski i okolice Łodzi. Pierwotna nazwa brzmiała: Okręg Rzeszy Poznań, później zmieniono 
na: Okręg Rzeszy Kraj Warty. 
38 Por. 108 błogosławionych męczenników II wojny światowej (pol.), <web.diecezja.wloclawek.pl> 
[dostęp: 23.11.2014]. 



 28 

Niemcy i Związek Radziecki potraktowały Polskę jak kolonię39. W swojej pierwszej 

encyklice Summi pontificatus z 20 października 1939 roku Pius XII odniósł się 

do zajęcia Polski, wymienił nieszczęścia wojny, której nie udało się zapobiec na 

drodze dyplomatycznych wysiłków, a także określił Polaków jest naród 

charakteryzujący się niezłomnością, odwagą i głęboką wiarą. Papież był twórcą 

tajnej organizacji, która w czasie II wojny światowej pomagała Żydom. Ujawnił to 

ostatni żyjący członek tej siatki, włoski ksiądz Giancarlo Centioni. Tajna 

organizacja, działająca pod nazwą Raphael’s Verein (Stowarzyszenie św. Rafała), 

powstała w Niemczech jeszcze przed wybuchem wojny. Zajmowała się 

dostarczaniem rodzinom żydowskim pieniędzy i nowych paszportów40. 

W styczniu 1940 roku Watykan poinformował światową opinię publiczną 

o terrorze, jakiego dopuszczali się naziści względem narodu polskiego. 

W listopadzie tego samego roku Radio Watykańskie donosiło, że katolicy w Polsce 

wciąż są w brutalny i krwawy sposób prześladowani, 400 duchownych zostało 

w poprzednich miesiącach wywiezionych do Rzeszy. W Gdańsku, a także na 

terenie Prus Zachodnich nazistowski gauleiter Albert Forster zezwolił na pracę 

duszpasterską niemieckich księży, licząc, iż Polacy ulegną germanizacji. 

Niemieccy katolicy oraz protestanci w Kraju Warty doświadczając agresywnej 

antypolskiej polityki gauleitera Arthura Greisera, zwrócili się o pomoc do 

Konferencji Episkopatu Niemiec, domagając się reakcji papieża. Stosunek Piusa 

XII do Hitlera był jednoznaczny. Już wcześniej, jako kardynał i sekretarz stanu, 

w latach 1933-1939 wystosował 45 not protestacyjnych.  

Przedstawione wyżej okoliczności polityczne i społeczne pokazują, w jak 

trudnych czasach przyszło posługiwać św. Maksymilianowi. Ponieważ 

szczegółowy opis jego działalności zostanie przedstawiony w dalszej części 

rozprawy, w tym miejscu ważne jest zaprezentowanie jedynie zarysu inicjatyw, 

które w tym czasie podejmował. 

Święty Maksymilian Maria Kolbe rozpoczął życie zakonne w 1910 roku we 

Lwowie, ale większość przygotowań do święceń odbył w Rzymie. 28 października 

 
39 Por. J. Garliński, Poland in the Second World War, Basingstoke: Palgrave Macmillan 1985, 
s. 69-71. 
40 Dramatyczny pontyfikat papieża Piusa XII, 
https://www.polskieradio.pl/39/156/Artykul/950575,Dramatyczny-pontyfikat-papieza-Piusa-
XII [dostęp: 02.03.2024].  



 29 

1917 roku przyjął święcenia diakonatu. Niedługo potem, 28 kwietnia 1918 roku, 

przeżywał swoje święcenia kapłańskie. Otrzymał je w Rzymie, w kościele pw. św. 

Andrzeja della Valle z rąk wikariusza Rzymu kard. Basilio Pompilja41. Za ten 

niezwykły dar kapłaństwa Maksymilian szczególną wdzięczność wyrażał wobec 

Maryi. Mszę prymicyjną odprawił 29 kwietnia 1918 roku w kościele pw. św. 

Andrzeja delle Fratte w Rzymie, przy ołtarzu Objawienia Niepokalanej42.  

Po powrocie do ojczyzny, 23 lipca 1919 roku, ojciec Maksymilian przyjął 

obowiązki wykładowcy filozofii i historii Kościoła we Franciszkańskim Wyższym 

Seminarium Duchownym w Krakowie oraz propagatora Rycerstwa Niepokalanej 

(Militia Immaculatae). W czerwcu 1927 roku dowiedział się o możliwości 

pozyskania od księcia Druckiego-Lubeckiego ziemi w Teresinie pod 

Sochaczewem. 6 sierpnia na polu przeznaczonym pod budowę klasztoru stanęła 

figurka Niepokalanej, a już 7 grudnia dokonano poświęcenia klasztoru.  

Niepokalanów (taka nazwa została nadana na cześć Maryi) miał być bardzo 

prosty i składać się z baraków, których zadaniem było jedynie udzielenie 

schronienia mieszkającym. Wolą ojca Maksymiliana było, aby wszystko, co 

najlepsze wykorzystywać dla Niepokalanej, a dla ludzi nie przeznaczać żadnego 

luksusu, gdyż zakonnicy, zgodnie z myślą św. Franciszka z Asyżu, nie mogą 

przywiązywać się do dóbr tego świata. Była to zapowiedź odrodzenia zakonu 

franciszkańskiego, który przez lata nie mógł w pełni funkcjonować ze względu na 

politykę krajów zaborczych43. Niepokalanów rozwijał się w bardzo szybkim 

tempie – zgłaszali się do niego młodzi mężczyźni, którzy pragnęli podążać tą samą 

drogą, co św. Maksymilian. W związku z tym ojciec Kolbe założył tzw. małe 

seminarium, które miało przygotować przyszłych kapłanów do poświęcenia się 

Bogu w kraju i na misjach. 

W czasie pobytu w Niepokalanowie Maksymilian mieszkał w budynku 

przeznaczonym dla rekonwalescentów. Swoim ojcowskim sercem obejmował 

wszystkich, ponieważ przez wstawiennictwo Maryi chciał zdobyć każdego 

człowieka dla Chrystusa. Ta pobożność maryjna była jego charakterystyczną 

cechą. Ojciec Antoni Ricciardi, postulator generalny zakonu franciszkańskiego, 

 
41 Por. C. Niezgoda, To jest Święty. Rzecz o świętym Maksymilianie Kolbem, Kraków 2004, s. 28. 
42 Por. J. Domański, Św. Maksymilian wobec Eucharystii, Niepokalanów 1987, s. 8. 
43 Por. J. Dobraczyński, Skąpiec Boży, Niepokalanów 2004, s. 40-41. 



 30 

podczas badania cnót Maksymiliana Marii Kolbego zauważył, że źródłem jego 

świętości, której przez całe życie pragnął, było właśnie poświęcenie się Matce 

Niepokalanej44. Do wielkich czynów zawsze pchały go dwie cnoty: nadzieja oraz 

męstwo. Ojciec Kolbe wiernie zachowywał śluby zakonne, przez co zadziwiał 

wszystkich napotkanych ludzi wzorową czystością życia, ubóstwem oraz 

posłuszeństwem wobec hierarchii i przełożonych zakonnych, którym 

podporządkowywał każdą swoją inicjatywę. Mimo wszelkich darów pokora 

nakazywała mu postępować jak najbardziej naturalnie. Chociaż od 28. roku 

życia był czynnym zakonnikiem, nie zaniedbywał swojego życia duchowego. 

Uważał, że nie wolno niczego zaniedbywać z ludzkiego postępu, lecz absolutnie 

wszystko odnosić do Chrystusa, ofiarować mu wszystko przez Matkę 

Niepokalaną45.  

Rozpalony gorliwością w zdobywaniu świata dla Boga z pomocą Maryi, 

zgodnie ze słowami Ewangelii: „Idźcie na cały świat […]” (Mk 16,15), Maksymilian 

postanowił opuścić Niepokalanów polski, aby podobną placówkę założyć 

w innych krajach Europy. W 1930 roku udał się do przełożonego, aby podzielić 

się pragnieniem wyjazdu na misję do Japonii. Ostatecznie ojciec generał 

w Rzymie udzielił mu pozwolenia. Zaledwie po dwóch latach od założenia 

polskiego Niepokalanowa, w 1930 roku ojciec Maksymilian udał się wraz 

z kilkoma braćmi na Daleki Wschód. Chciał zamieszkać kolejno w Chinach, 

Japonii, Indiach, a także w Libanie. Ostatecznie został w Nagasaki w Japonii. 

W 1936 roku, po sześciu latach pobytu w tym mieście, musiał opuścić misję 

i wrócić do kraju, ponieważ przełożeni powierzyli mu nowe obowiązki gwardiana 

w Niepokalanowie. Poprawy wymagał również jego stan zdrowia, czekała go także 

reorganizacja klasztoru – wydawnictwa. 

Celem życia kapłańskiego ojca Kolbego było osiągnięcie świętości – podczas 

pierwszej Eucharystii modlił się dla siebie samego o otrzymanie łaski 

męczeństwa. W konferencji do braci, tuż przed wojną, mówił: „Drogie dzieci, życie 

człowieka składa się z trzech części, przygotowania do pracy, samej pracy oraz 

cierpienia.  

 
44 Por. J. Domański, Św. Maksymilian Maria Kolbe, dz. cyt., s. 30. 
45 Por. R. Gustaw (red.), Hagiografia polska, Poznań – Warszawa – Lublin: Księgarnia 
św. Wojciecha 1971, s. 805. 



 31 

A więc ten trzeci etap życia – cierpienie […] (i chyba teraz on mnie się 

należy) […]. Od kogo, gdzie i jak – Niepokalanej samej wiadomo. Tylko tak po 

rycersku cierpieć, pracować i umrzeć, ale nie śmiercią zwyczajną – ot dostać 

kulką w łeb, by przypieczętować swoją miłość ku Niepokalanej, tak po rycersku 

przelać krew aż do ostatniej kropli dla przyspieszenia zdobycia całego świata dla 

Niej”46. 17 lutego 1940 roku ojcowie Pius Bartosik, Antoni Bajewski, Justyn 

Nazim, Urban Cieślak oraz Maksymilian Kolbe zostali aresztowani i uwięzieni na 

Pawiaku w Warszawie. Zaledwie po trzech miesiącach, 28 maja, ojciec Kolbe 

został przewieziony do Oświęcimia, gdzie musiał zamienić franciszkański habit 

na brudny pasiak o numerze 16 670. Przydzielono go do grupy księży, 

traktowanych gorzej od innych. 

Każdy Polak, który przeżył II wojnę światową, doskonale zdaje sobie sprawę 

z tego, czym w czasach okupacji były Pawiak i obóz koncentracyjny 

w Oświęcimiu. Miejsca te możemy bez wątpienia określić mianem piekła na 

ziemi. Głód, bezustanne poniżanie, ciężka praca i nieludzkie katusze to tylko 

kilka elementów, które składały się na to, co przeżywali więźniowie. Zarówno na 

Pawiaku, jak i w Oświęcimiu ojciec Maksymilian Kolbe dawał świadectwo 

niezłomnej wiary, wytrwałej nadziei i nieskazitelnej miłości. Swym 

postępowaniem dowodził, że te trzy cnoty mogą być realizowane w warunkach 

niezależnych od sytuacji. One bowiem wprowadzają człowieka w stan 

zjednoczenia z innymi ludźmi, ale również z samym Bogiem. Bardzo często 

przekonywał współwięźniów, że kres życia człowieka nie jest tu, na ziemi, że 

czeka go lepszy świat – u Boga. Zachęcał do ufnego oddania się Niepokalanej. 

Hamował jednocześnie nienawiść do ciemiężycieli. Swoją postawą dawał 

współwięźniom do zrozumienia, że jest księdzem i nim pozostanie.  

W sierpniu 1941 roku z powodu ucieczki jednego z więźniów żołnierze 

niemieccy wybrali grupę innych, którzy mieli za to zapłacić życiem w bunkrze 

głodowym. Wśród nich był Franciszek Gajowniczek. Ojciec Maksymilian, widząc 

jego rozpacz, postanowił pójść na śmierć zamiast niego. Z bunkra, z którego 

wcześniej słyszano jedynie przekleństwa, krzyki i płacz, można było usłyszeć 

śpiew oraz modlitwy ku czci Matki Bożej. Ojciec Kolbe do końca pełnił swoją 

 
46 Pisma OMK. Konferencja dla kleryków, AN. 



 32 

posługę kapłańską. Czynił to poprzez spowiedź oraz słowa niosące otuchę 

skazanym na śmierć nieszczęśnikom. Wytrzymał dwa tygodnie bez chleba i wody 

– nawet hitlerowcy nie mogli w to uwierzyć. W wigilię Wniebowzięcia Najświętszej 

Maryi Panny, 14 sierpnia, kiedy pozostali więźniowie już nie żyli, Maksymiliana 

uśmiercono zastrzykiem z fenolu47. Kolejnego dnia jego ciało, wraz z setkami 

innych ciał, zostało spalone w oświęcimskim krematorium, natomiast prochy 

rozsypane na polach.  

Dzień 14 sierpnia 1941 roku można uznać za koniec działalności 

Maksymiliana Marii Kolbego. Pozostawił po sobie wielkie dzieło, które nadal jest 

kontynuowane. W czasach pełnych niepokoju i zezwierzęcenia bardzo potrzebna 

była obecność Chrystusa, którego głosicielem był św. Maksymilian Maria Kolbe: 

„To wam powiedziałem, abyście pokój we Mnie mieli. Na świecie doznacie ucisku, 

ale miejcie odwagę: Jam zwyciężył świat” (J 16,33).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
47 Por. Z. Kijas, Św. Maksymilian – dorastanie do świętości, Kraków 1995, s. 30. 



 33 

2. Odkrycie powołania zakonnego 
 

 

Słowa Jezusa, w których mówi o powołaniu do głoszenia Ewangelii, 

w sposób bardzo przejmujący rozbrzmiewają w sercu mężczyzny wsłuchującego 

się w głos Pana Boga, który daje mu możliwość kroczenia drogą niezrozumiałą 

dla współczesnego świata: „Nie wyście Mnie wybrali, ale Ja was wybrałem 

i przeznaczyłem was na to, abyście szli i owoc przynosili, i by owoc wasz trwał” 

(J 15,16). Kapłaństwo, jak mówił o nim św. Jan Paweł II, jest zarówno darem, 

jak i tajemnicą, której ludzkie serce samo nie jest w stanie pojąć48. 

Kandydat, podejmując drogę kapłańską, musi zdawać sobie sprawę z tego, 

że nie żyje już dla siebie samego, ale dla wszystkich ludzi. Ma wobec nich 

konkretne zadania: umacnia ich świadectwem swojego życia, a także pełnienia 

posługi ewangelizacyjnej. Człowiek, który odpowiada na to zaproszenie 

i pragnienie stania się uczniem Chrystusa, chce Go jednocześnie naśladować. 

Zwraca uwagę na sposób modlitwy, odnoszenia się do spotkanych ludzi, ale 

przede wszystkim sam chce pielęgnować w sobie relację z Jezusem. Powołanie 

kapłańskie nierozerwalnie związane jest z przyjaźnią z Bogiem, z pobożnością, 

żarliwą wiarą i zapałem w czynieniu dobra. Tylko człowiek otwarty na Boga, 

gotowy do poświęceń, pełen zapału do pracy, potrafiący w pokorze służyć, może 

usłyszeć Boży głos wzywający do pójścia za Nim. Powołanie ma charakter bardzo 

intymny i pozostaje dla człowieka niezgłębioną tajemnicą. Bóg pragnie szczęścia 

każdego, dlatego zaprasza nas do życia według Jego planu. Bóg i dzisiaj zaprasza 

wielu mężczyzn, aby byli Jego uczniami49. 

Kiedy mówimy o powołaniu do kapłaństwa, musimy wyraźnie podkreślić, 

że Bóg rzeczywiście powierza człowiekowi ważną misję. Jest ona przeznaczona 

dla zwykłych ludzi, którzy nie wyróżniają się spośród reszty społeczeństwa. Co 

więcej, nie można powiedzieć, że kapłaństwo jest wyróżnieniem – jest raczej 

powierzeniem odpowiedzialności. Powołanie nie jest więc spełnieniem osobistych 

ambicji czy realizacją własnego pomysłu na życie. Ten dar Boga człowiek 

powinien rozpoznać, przyjąć i zrealizować w swoim życiu. Aby dobrze rozeznać 

 
48 Por. Jan Paweł II, Dar i tajemnica, Kraków 1996, s. 7-8. 
49 Por. J. Kiciński CMF, Powołanie – konsekracja – misja, Wrocław 2008, s. 182.  



 34 

powołanie do kapłaństwa, należy szczególnie modlić się o dary Ducha Świętego, 

o łaskę rozpoznania własnego miejsca w świecie, w Kościele, w Bożym planie 

zbawienia. Do podjęcia tej pięknej i bardzo trudnej drogi potrzebna jest odwaga. 

Dzięki odwadze rozwija się wiara, a dzięki wierze – osobista relacja z Chrystusem. 

Ta szczera relacja pozwala na odnalezienie tego, co jest owocem odpowiedzi na 

powołanie, a więc kapłańskiej tożsamości: Jestem księdzem50.  

Coraz częściej spotykamy się z opiniami, że wybór życiowej drogi oddania 

się Panu Bogu i bliźnim to strata czasu. Możemy się zatem zastanawiać, skąd 

wzięła się taka postawa wobec kapłaństwa? Niektóre media prezentują 

kapłaństwo, życie w czystości i służbę dla drugiej osoby jako życie nienormalne, 

nienaturalne,  

w którym liczy się jedynie zbieranie pieniędzy i bazowanie na niewiedzy parafian. 

Jednak osoby szerzące takie poglądy nie rozumieją, że kapłaństwo czy życie 

zakonne to nie slogany. Ksiądz jest tym, który ma prowadzić ludzi do Chrystusa, 

głosić pokój, wlewać nadzieję w ludzkie serca. 

Czy kapłan zastanawia się, dlaczego wybrał właśnie takie życie? Co 

skłoniło go do tego, by zrezygnować z założenia rodziny i zdecydować się na taką 

drogę? Nie ulega wątpliwości, że każdy człowiek jest zaproszony do szukania 

odpowiedzi na pytanie: Co mam robić? Kiedy myślimy o kapłaństwie, 

powinniśmy spojrzeć na pokornego Chrystusa, który swoim uczniom umywa 

nogi. Mistrz służy uczniom. To jest logika Boga. Przez ten gest Jezus pokazuje 

swoje serce, które jest bardzo wrażliwe. Nie zabezpiecza go i nie osłania. 

Wychodzi ku tym, którzy tę wrażliwość zranią. Podobnie niejednokrotnie może 

być zranione serce kapłana, który również może być znieważany i pogardzany 

jak Chrystus. 

Bóg, jako kochający Ojciec, zaprasza każdego chrześcijanina do życia 

w świętości, co jest jego powszechnym powołaniem. Człowiek, poszukując swojej 

drogi, odpowiada na wezwanie Chrystusa lub je odrzuca. Przyjęcie wybranego 

powołania determinuje konkretne działanie. Realizuje się ono na różne sposoby 

poprzez podążanie wybraną drogą życia. Nie można wprowadzić hierarchii 

powołań, bowiem wszystkie są ze sobą ściśle połączone. Nieporozumieniem jest 

 
50 Por. P. Głuszek, Der Heilige Maximilian Maria Kolbe als Beispiel für den zeitgenössischen Klerus, 
„Perspectiva. Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne” 20:2021 nr 1 (38), s. 17-26. 



 35 

stawianie kapłaństwa wyżej niż małżeństwa i odwrotnie, ponieważ jedno wynika 

z drugiego. Nie zabraknie kapłanów, jeśli będą rodziny. Niezależnie więc od tego, 

jaką drogę życia obieramy, mamy taką samą szansę na realizację celu, jakim jest 

świętość, a więc zbawienie.  

Powołanie bardzo często wiąże się tylko z posługą kapłańską, a za mało 

uwagi zwraca się na środowisko, w którym młodzi ludzie dojrzewają do podjęcia 

decyzji o takiej formie życia. Co prawda autorem powołania jest miłujący Bóg 

Ojciec, jednak nawiązywanie dialogu z Nim dokonuje się dużo wcześniej. Jego 

początek ma miejsce w rodzinie, a więc w środowisku, w którym pierwszymi 

nauczycielami są rodzice, w którym dzieci, ucząc się wiary i miłości, mają szansę 

na poznanie Boga i nawiązanie z Nim trwałej relacji. Dlatego bardzo powszechne 

stało się stwierdzenie, że rodzina jest pierwszym seminarium duchownym, 

a także miejscem, w którym poznaje się i przygotowuje do podjęcia życia 

małżeńskiego.  

Św. Jan Paweł II w adhortacji apostolskiej Pastores dabo vobis podkreśla 

bardzo mocno i jednoznacznie: „[…] szczególna odpowiedzialność spoczywa na 

rodzinie chrześcijańskiej, która na mocy sakramentu małżeństwa uczestniczy na 

swój własny i oryginalny sposób w misji wychowawczej Kościoła, Nauczyciela 

i Matki”51. Oczywiście, w rodzinie nie powinno się stosować metod wpływu 

opartych na przymusie. Wręcz przeciwnie, rodzina powinna wychowywać do 

wolności, z której należy mądrze korzystać. Właśnie w duchu tej wolności młody 

człowiek otrzymuje szansę na właściwe odczytanie powołania. 

Aby ten proces przebiegał pomyślnie, rodzina powinna koncentrować się 

na formacji duchowej oraz służyć mądrą radą, pomocą duchową i materialną. 

Na decyzję dotyczącą przyszłości dziecka ogromny wpływ ma sposób życia 

rodziców, którzy dla swoich dzieci mają stawać się świadkami wiary. Dzięki 

trosce rodziców i wyczuleniu na potrzeby dziecka, w atmosferze wzajemnej 

miłości i duchowej wrażliwości, modlitewnej kontemplacji, szczerości intencji, 

ma szansę wyrosnąć przyszły duchowny czy też współmałżonek. Taki wpływ 

rodziców zauważa i podkreśla również św. Jan Paweł II. W dokumencie dla rodzin 

Familiaris consortio papież pisze: „Rodzina winna tak przygotować dzieci do życia, 

 
51 PDV 41. 



 36 

aby każde wypełniło całkowicie swe zadanie, zgodnie z otrzymanym od Boga 

powołaniem”52. 

Budowanie rodziny na Bogu pozwala odkryć, że ta komórka społeczna, 

będąc domowym Kościołem, spełnia powołanie kapłańskie, królewskie 

i prorockie. Jako Kościół domowy rodzina znajduje swoje miejsce we wspólnocie 

Kościoła powszechnego, co szeroko omówione jest w Pastores dabo vobis: „Blisko 

związana z rodzinami jest wspólnota parafialna i oba te środowiska współpracują 

w dziele wychowywania w wierze; ponadto prowadzone w parafii duszpasterstwo 

młodzieżowe i powołaniowe często uzupełnia zadania rodziny”53. 

Czasy, w których żyli Marianna i Juliusz Kolbowie, rodzice Rajmunda, 

przyszłego św. Maksymiliana Marii, oraz jego braci Józefa i Franciszka (Rajmund 

Kolbe miał jeszcze dwóch braci, Walentego, który zmarł rok po urodzeniu, 

i Antoniego, który zmarł w wieku czterech lat54), były bardzo ciężkie. Koniec XIX 

i początek XX wieku to okres, w którym Polska nie widniała na mapie świata.  

W wyniku trzeciego rozbioru (1795 rok) Rzeczpospolita Polska przestała 

istnieć. Jej tereny zostały zajęte przez zaborców, którzy stosowali represje wobec 

Polaków chcących zachować polską kulturę, tradycję, a także wiarę. Swobodne 

wyznawanie wiary było niedozwolone, wiarę bowiem wiązano z ruchami 

narodowowyzwoleńczymi. Zamykano nowicjaty, uniemożliwiając wstępowanie 

chętnym kandydatom do zgromadzeń zakonnych. Pozwalano na wyświęcanie 

kapłanów diecezjalnych, ale dążono do unicestwienia zakonów. Przymusowo 

umieszczano braci zakonnych w klasztorach, w których mieli przebywać aż do 

śmierci55. Dodatkowo, w celu utrudnienia pracy zakonnikom, mocno 

ograniczano ich kontakty z przełożonymi. Represje dotykały również rodzin. 

Język zaborcy stał się językiem nauki w szkole, a także modlitwy. W ojczystym 

języku rozmawiano tylko w domu. W zaistniałych okolicznościach jeszcze 

bardziej potrzeba było rodzin odważnych i silnych Bogiem. To właśnie na tej 

komórce społecznej spoczywał obowiązek przekazywania wiary, a także 

krzewienia wrażliwości niepodległościowej. Z pewnością do takich należała 

rodzina Rajmunda Kolbego. 

 
52 FC 53. 
53 PDV 68. 
54 Por. A. Wojtczak, Ojciec Maksymilian Maria Kolbe, dz. cyt., s. 11. 
55 Por. tamże, s. 13. 



 37 

Juliusz i Marianna wychowywali swoje dzieci w duchu katolickim, co 

w późniejszych latach przyniosło upragnione owoce. Ich dom rodzinny odznaczał 

się wielką pobożnością, a także bogobojnością. Rodzicom zależało na tym, aby 

ustrzec dzieci od zepsucia moralnego56. Państwo Kolbowie należeli do Trzeciego 

Zakonu św. Franciszka, który potocznie nazywano Franciszkańskim Zakonem 

Świeckich. Już ten fakt wskazuje na wychowanie synów w konkretnej 

duchowości, z którą Rajmund był związany przez całe swoje życie. Jego rodzice, 

na wzór św. Franciszka z Asyżu, pragnęli przychodzić z pomocą każdemu 

człowiekowi, bez względu na jego status materialny57. Byli również zaangażowani 

w życie parafialne, dzięki czemu bardzo dobrze znali miejscowych duszpasterzy. 

Marianna Kolbe, z domu Dąbrowska, pochodziła z bardzo ubogiej rodziny. 

Podobnie jak jej mąż, uważała wystawność za dużą przeszkodę na drodze do 

zbawienia. Po przeprowadzce do Pabianic w roku 1897 prowadziła niewielki 

sklepik. Pełniła też obowiązki położnej w tamtejszym szpitalu. Kiedy mało 

rentowny sklep został zlikwidowany, podjęła pracę w fabryce wyrobów 

bawełnianych. Jako młoda dziewczyna Marianna pragnęła wstąpić do zakonu. 

Trudności wynikające z kasaty zakonów, która stanowiła jedno z narzędzi 

represji ze strony zaborców, odczytała jako wolę Bożą, dlatego modliła się 

o dobrego męża, z którym – dzięki wspólnemu życiu – utworzy tzw. Kościół 

domowy. Pragnienie to zostało zrealizowane w kolejnych latach. Marianna Kolbe 

towarzyszyła swoim synom (często hamując ich patriotyczne zapędy przez wzgląd 

na ich bezpieczeństwo), pomagała im w codziennych obowiązkach, np. 

w odrabianiu lekcji. Wykazywała również wielką troskę o ich życie modlitewne. 

We wszystkim kierowała się ufnością, że: „Matka Najświętsza dopomoże […], 

Matka Najświętsza nie opuści […]”58. Troskliwa miłość matki miała niekiedy 

pozory surowości i szorstkości. Zasadą była codzienna obecność w kościele na 

Mszy św. bądź adoracji Pana Jezusa w Najświętszym Sakramencie. Dom 

rodzinny miał największy wpływ nie tylko na rozbudzenie powołania do życia 

zakonnego  u Rajmunda, ale również na postawy i wybory jego braci.  

 
56 Por. Zeznanie Bronisławy Krakowskiej o życiu Kolbów w Pabianicach z dn. 27.07.1949 roku, 
AN. 
57 Por. L. Dyczewski, Święty Maksymilian Maria Kolbe, Warszawa 1984, s. 18. 
58 K. Strzelecka, Maksymilian Maria Kolbe, Kraków: Wydawnictwo Apostolstwa Modlitwy 1982, 
s. 15. 



 38 

Bardzo wiele łączyło ją z najmłodszym synem, Rajmundem. Po wielu latach 

wspominała, że widziała go rozmodlonego przed figurką Matki Bożej, którą kupił 

na rynku za pierwsze zarobione pieniądze. Wspominała też o objawieniu się 

Matki Bożej Rajmundowi. Wtedy nie domyślała się, co może oznaczać widzenie 

jej syna. Wiemy o nim nie bezpośrednio od samego świętego, ale za 

pośrednictwem jego matki, która opowiedziała o tym dopiero po jego śmierci. Na 

wieść o jego męczeństwie napisała do Niepokalanowa list, w którym opisała wizję, 

jakiej doznał w dzieciństwie. Pewnego dnia zauważyła, że jest dziwnie skupiony 

i poważny. Obawiała się, że jest chory, dopytywała więc, co się z nim dzieje: 

„Byłam niespokojna, czy czasem nie jest chory, więc pytam się go, co się z tobą 

dzieje. Zaczęłam więc nalegać […]. Drżąc ze wzruszenia i ze łzami mówi mi: jak 

mama mi powiedziała «co to z ciebie będzie», to ja bardzo prosiłem Matkę Bożą, 

żeby mi powiedziała, co ze mną będzie. I potem, gdy byłem w kościele, to znowu 

ją prosiłem, wtedy Matka Boża ukazała mi się, trzymając dwie korony: jedną 

białą, a drugą czerwoną. Z miłością na mnie patrzyła i spytała, czy chcę te 

korony. Biała znaczy, że wytrwam w czystości, a czerwona, że będę 

męczennikiem. Odpowiedziałem, że chcę […] Wówczas Matka Boga mile na mnie 

spoglądnęła i znikła. Powiedziałem, że chcę obie”59.  

Marianna czuła się odpowiedzialna za powołanie syna, a także za jego 

świętość. W ostatnim liście do matki z 15 czerwca 1941 roku Maksymilian 

zapewniał ją, że jest bezpieczny w rękach Boga: „U mnie wszystko dobrze. 

Kochana Mamo, bądź spokojna o mnie i o moje zdrowie, gdyż dobry Bóg jest na 

każdym miejscu i z wielką miłością pamięta o wszystkich i wszystkim”60. 

Marianna ofiarowała więc dodatkowe modlitwy i umartwienia w intencji 

Rajmunda, prosząc Boga o łaskę wytrwałości i zwycięstwo nad złem uosabianym 

przez niemieckich żołnierzy. 

Juliusz Kolbe, ojciec przyszłego świętego, pochodził ze skromnej rodziny 

tkackiej z Rozomyśla, niegdyś przedmieścia Zduńskiej Woli. Prowadził niewielki 

warsztat tkacki, który przez długi czas stanowił jedyne źródło utrzymania 

rodziny. Po przeprowadzce do Pabianic pracował w fabryce tkackiej. Działał 

 
59 Sanktuarium św. Maksymiliana Marii Kolbego w Pabianicach, 
https://sanktuaria.maps24.eu/item/sanktuarium-sw-maksymiliana-marii-kolbego-w-
pabianicach/ [dostęp:16.04.2024].  
60 List Maksymiliana Marii Kolbego do matki z dn. 15.06.1941 roku, AN. 



 39 

w konspiracji, wraz z przyjaciółmi organizował spotkania o charakterze religijno-

patriotycznym. Ducha miłości do Pana Boga i ojczyzny krzewił także wśród 

swoich synów. Jako członek Franciszkańskiego Zakonu Świeckich oraz 

wspólnoty Żywego Różańca dbał o wartości religijne, które zostały mu 

przekazane w jego domu rodzinnym, a więc pokorę, skromność i uczciwość. 

W wychowaniu kierował się zasadą: Bóg, Honor, Ojczyzna. Osobiście 

przekazywał synom elementarną wiedzę, ponieważ w szkole podstawowej 

prowadzona była rusyfikacja dzieci. Działając w konspiracji, żadnego ze swoich 

synów nie zmuszał do założenia munduru i zbrojnej walki w obronie 

niepodległości. Juliusz organizował niedzielną adorację Najświętszego 

Sakramentu. Był również inicjatorem adoracji przy grobie Pańskim oraz 

współpracował przy tworzeniu biblioteki parafialnej. Ta religijna atmosfera domu 

rodzinnego wpływała na postawę oraz religijność jego synów61. W 1914 roku 

Juliusz Kolbe wstąpił do Legionów Polskich, a swoją walkę o niepodległość 

przypłacił życiem. Został wzięty do niewoli i powieszony.  

Analizując sposób wychowania, który stosowali rodzice Rajmunda, można 

stwierdzić, że właśnie dom rodzinny, czyli pierwszy „dom zakonny”, miał 

największy wpływ na kształtowanie postaw religijnych oraz patriotycznych ich 

synów. Rodzice wiedzieli doskonale, że to Bóg jest pierwszym i zarazem 

najlepszym wychowawcą i z bezgranicznym zaufaniem zawierzyli Mu swoje 

dzieci. Rajmund Kolbe wzrastał w tej atmosferze przez kilkanaście lat, nie może 

więc dziwić fakt, że był gotów – tak jak jego matka, ojciec i brat – do heroicznych 

czynów.  

Kiedy ich synowie wstąpili do zakonu franciszkanów, Marianna 

przyjechała do klasztoru do Lwowa, gdzie bracia odbywali już formację, aby 

oznajmić im, że wraz z mężem postanowili zmienić swoje dotychczasowe życie. 

Marianna Kolbe zamieszkała przy Zgromadzeniu Sióstr Benedyktynek we 

Lwowie, Juliusz Kolbe w 1914 roku wyruszył na front wojenny, z którego już nie 

wrócił. 

Decyzja rodziców Rajmunda po 19 latach wspólnego życia nie należała do 

łatwych dla całej rodziny. Nie oznaczało to jednak, że przestali oni towarzyszyć 

 
61 Por. G.M. Bartosik, Kapłaństwo w promieniach Niepokalanej, Warszawa: Akademia Teologii 
Katolickiej 1999, s. 223. 



 40 

swoim synom w formacji zakonnej. Tę trudną decyzję poprzedziła długoletnia 

próba, o czym w bardzo klarowny sposób pisała matka świętego: „[…] gdyśmy 

już mieli pięciu synów [Bóg] kazał nam żyć w czystości. Jawnie i wyraźnie była 

w tym wola Boża, a w ten czas i nasze tajemnice musiały się odkryć. Po dziesięciu 

latach próby ślubów rocznych byliśmy już przysposobieni do ślubu dozgonnych 

czystości […]. Postanowiliśmy już sobie z mężem (gdy już dzieci będą załatwione) 

resztę życia spędzić w klasztorze. Najpierw przez próbę, czy to jest wola Boża, 

a gdy nam Bóg okazał, że tak jest, to rozłączyliśmy się, robiąc z uczuć ofiarę 

Bogu”62. Z nielicznie zachowanych wypowiedzi kilkunastoletniego Rajmunda 

można wywnioskować, że Kolbowie w pojmowaniu Boga i Jego stosunku do 

człowieka nie odbiegali od ogólnego wzoru, jaki wówczas dominował w religijnej 

świadomości człowieka wierzącego.  

Franciszek i Józef Kolbowie rozwijali zaszczepioną w nich miłość do 

Kościoła i ojczyzny. Mimo że od 1910 roku już wszyscy trzej trwali na drodze 

odkrywania życia zakonnego, to jednak w 1914 roku Franciszek, najstarszy 

z braci, odszedł z zakonu. Uznając, że jego drogą jest obrona ojczyzny, 

zrezygnował z dalszej nauki we Lwowie. Jego decyzja była prawdopodobnie 

spowodowana śmiercią ojca. Najmłodszy z braci, Józef, towarzyszył Rajmundowi 

aż do Niepokalanowa. Był nie tylko jego rodzonym bratem, ale także najbliższym 

współpracownikiem. Stał się dla niego oparciem w trudnych momentach 

późniejszego życia zakonnego, otaczał go miłością i zrozumieniem, wpierał 

w działalności misyjnej i w rozwoju wydawnictwa Rycerstwa Niepokalanej. 

3 grudnia 1930 roku Alfons Maria Kolbe (wcześniej Józef Kolbe) zmarł po 

kilkudniowej chorobie. 

Przykład życia rodzonych braci sprawił, że i Rajmund zaczął poszukiwać 

drogi, którą mógłby podążać. Moment, który szczególnie jest łączony 

z powołaniem do służby kapłańskiej, to wspomniane już wcześniej objawienie 

Maryi z dwiema koronami. Jednak nie miałoby ono większego znaczenia, gdyby 

nie odpowiednie formowanie przez rodziców, a także świadectwo ich wiary. To 

właśnie rodzice wzbudzili w Rajmundzie i jego braciach pragnienie świętości, 

które później zaowocowało podjęciem drogi zakonnej. Sam pisał o tym w taki 

 
62 Cyt. za J.R. Bar (red.), Polscy święci, t. 3, Warszawa 1984, s. 244. 



 41 

sposób: „[…] świętym zostanie ten, kto świętym będzie chciał zostać. Łaskę zaś 

do świętości otrzymujemy przez ręce Matki Najświętszej i tylko przez Jej ręce”63. 

Pragnieniu osobistej świętości towarzyszyła stanowczość, a także naturalność. 

Rajmund nie był również oderwany od rzeczywistości, miał świadomość, że 

człowiek jest słaby i grzeszny. Wyraża to poniższy zapis w Notatkach: „[…] po 

upadku nie upadaj na duchu, bo to większą przykrość czyni Panu Bogu, niż sam 

grzech; a spodziewaj się łask większych niż przed upadkiem”64.  

W domu rodzinnym Rajmund obserwował ogromną pracowitość swoich 

rodziców oraz ich gorliwe życie religijne. Widział swoją matkę, która zostawiała 

obowiązki i szła tam, gdzie cierpiał drugi człowiek. Potrafił dostrzec, że jego 

rodzice, pomimo bardzo skromnych warunków życiowych, wspierali ludzi, którzy 

byli jeszcze biedniejsi od nich. Od najmłodszych lat spotykał ludzi 

charakteryzujących się niezwykłą prostotą, którzy w trudnych sytuacjach 

pomagali sobie nawzajem, a ciężko zapracowany grosz potrafili oddać na cele 

społeczne. Takie postępowanie bliskich osób wyrobiło w tym młodym człowieku 

zdolność wczuwania się w sytuację bliźniego oraz rozumienia jego punktu 

widzenia. 

Maksymilian Kolbe otrzymał w domu rodzinnym cechy, które w przyszłości 

okazały się najcenniejsze w jego działalności apostolskiej. Jako chłopiec 

podziwiał zarówno umiejętność, jak i wytrwałość, z jaką jego rodzice podejmowali 

się organizacji zebrań stowarzyszeń kościelnych. Był obecny przy 

organizowanych zbiórkach na budowę kościoła, obserwował strajki, które były 

częstym zjawiskiem w Pabianicach. Mimo że nie zawsze wszystko rozumiał, 

zapamiętał to, co wydarzyło się w latach jego dzieciństwa. Więź z prostym 

człowiekiem, poznanie jego środowiska było fundamentalne dla jego przyszłej 

działalności na rzecz innych, ponieważ dzięki temu potrafił zrozumieć problemy 

ludzi ubogich. Nauka, wrażliwość, a także wiara, które wyniósł z domu 

rodzinnego, pozostały w nim do końca życia. 

W pojmowaniu Boga i Jego stosunku do człowieka rodzina Kolbych nie 

odbiegała od ogólnego wzoru, jaki wówczas dominował w religijnej świadomości 

 
63 Odpowiedzi na zapytania oraz wskazówki na temat życia wewnętrznego, [w:] Bar J.R. (red.), 
Konferencje świętego Maksymiliana Marii Kolbego, Niepokalanów 2009, s. 45. 
64 K. Strzelecka, Maksymilian Maria Kolbe, dz. cyt., s. 34. 



 42 

osoby wierzącej. Bóg był dla nich przede wszystkim najhojniejszym 

i najmiłosierniejszym Dobroczyńcą, a jednocześnie najbardziej sprawiedliwym 

i najbardziej drobiazgowym Sędzią. Rajmund widząc, że jego rówieśnik w czasie 

nabożeństwa klęczy na jednym kolanie, podszedł do niego, położył rękę na jego 

ramieniu i upomniał go: „Klęcz na dwa kolana, bo gdy będziesz klęczał na jedno 

kolano, Pan Bóg będzie Cię za to sądził”65. 

Taki sposób wychowania, a także nacisk kładziony na wiarę spowodowały, 

że Franciszek i Józef Kolbowie, jeszcze przed Rajmundem, rozpoczęli formację we 

franciszkańskim nowicjacie. Na wzór swoich rodziców, którzy – jak opisano 

wcześniej – należeli do Franciszkańskiego Zakonu Świeckich, odpowiedzieli na 

zaproszenie św. Franciszka: „Jeśli kto z Bożego natchnienia pragnie prowadzić 

to życie i przyjdzie do naszych braci, niech go przyjmą życzliwie […]. A wszyscy 

bracia niech noszą suknie ubogie i mogą je łatać, z błogosławieństwem Bożym, 

lichym płótnem lub innymi kawałkami”66. 

Rajmund bardzo boleśnie odczuwał położenie każdej ubogiej osoby 

i z pewnością często zastanawiał się nad tym, jakie działania należy podjąć, by 

skutecznie polepszyć jej warunki materialne, a przede wszystkim podnieść 

poziom jej życia religijno-moralnego.  

W rodzinie przyszłego świętego nie znajdujemy żadnych rygorów 

wychowawczych. Wszyscy bracia czuli, że wymagania rodziców są podyktowane 

prawdziwą i gorącą miłością, a także wielką troską o ich przyszłość. Rodzice 

pragnęli wyrobić w swoich dzieciach postawę, która skłaniałaby ich do 

naprawiania popełnianych błędów oraz wyrządzonych przez nich krzywd. Nie 

stosowali kar cielesnych, ale tłumaczeniem i prośbą starali się odwodzić synów 

od popełniania zła. Mimo ubóstwa w rodzinie tej panowała zgoda i niczym 

niewymuszona pobożność, w domu pielęgnowano szczególnie nabożeństwo do 

Matki Bożej. Ta naturalna pobożność dawała o sobie znać przez całe ziemskie 

życie św. Maksymiliana. Państwo Kolbe razem podejmowali decyzje, razem 

spędzali wolny czas, razem spożywali posiłki i oczywiście razem się modlili – 

 
65 Zeznanie złożone przez Teodora Nowaka z dn. 29.07.1954 roku, AN. 
66 W. Michalczyk, Z. Styś (red.), Św. Franciszek, św. Klara. Reguły. Testament, Kraków: 
Wydawnictwo M 2002, s. 48-49, p 2. 



 43 

najczęściej przed domowym ołtarzykiem Najświętszej Maryi Panny, na którym 

w środy, soboty, niedziele i święta płonęła lampka oliwna. 

Duży wpływ na kształtowanie sumień młodzieńców, a także rozwój ich 

życia religijnego miała działalność w zamieszkiwanej parafii. Rodzina Rajmunda 

miała ścisły kontakt z duszpasterzami, co skutkowało łatwością 

w podejmowaniu rozmów, a także działalności ewangelizacyjnej.  

Plebania powinna być dla seminarzysty kolejnym domem, w którym ma 

się on uczyć życia we wspólnocie, oddania i niejednokrotnie rezygnacji z samego 

siebie dla dobra wspólnoty kapłańskiej. Przykład i współpraca z księżmi 

posługującymi w parafiach jest ważniejszym czynnikiem wpływającym na 

odkrywanie powołania niż czas spędzony w murach seminaryjnych. Podczas 

formacji oczywiste jest kształtowanie pewnych postaw, dbałość o rozwój 

intelektualny, wszystko to jednak nie powinno być oderwane od życia 

w konkretnej rzeczywistości, ale realizowane we wspólnocie, pośród ludzi. 

Dlatego kolejne grupy, na które należy zwrócić uwagę, to osoby świeckie 

i duchowni. 

W 1907 roku ojciec Peregryn Haczela, jako pierwszy franciszkanin od wielu 

lat, prowadził rekolekcje w Pabianicach67. Przy okazji głoszonych homilii mówił 

o utworzeniu małego seminarium, które miało znajdować się we Lwowie. Pod 

wpływem jego kazań Franciszek jako pierwszy poczuł powołanie do życia 

zakonnego, a jego entuzjazm podzielili również młodsi bracia. Mimo trudności 

wynikających z położenia Pabianic (zabór rosyjski), co przekładało się również 

na większe potrzeby finansowe, Franciszek został przyjęty do seminarium. 

Z powodu ciężkiej sytuacji materialnej rodzice byli przeciwni temu, by wszyscy 

synowie wyjechali do Galicji, aby kontynuować naukę i poznawać życie zakonne. 

Obawiali się również, że na skutek przebywania poza domem w tak młodym 

wieku zrezygnują z drogi prowadzącej do kapłaństwa. Naprzeciw potrzebom 

materialnym rodziny wyszedł ks. Włodzimierz Jakowski, ówczesny wikariusz 

parafii w Pabianicach, który uczył również Rajmunda języka łacińskiego. Pomoc 

zadeklarował także ojciec Peregryn, któremu szczególnie zależało na krzewieniu 

ducha franciszkańskiego. Przekonywał, że nie jest niczym złym, jeśli młody 

 
67 Por. W. Kluz, 47 lat życia, Niepokalanów: Wydawnictwo Ojców Franciszkanów 2016, s. 14. 



 44 

człowiek zrezygnuje z drogi, którą podąża, ważne jest bowiem, aby w swoim 

codziennym postępowaniu zachowywał cnoty mądrości oraz szlachetności. Co 

prawda żaden z braci nie widział wtedy innej drogi niż zakon. Młodzieńczy 

entuzjazm, wpływający na wielkie pragnienie spełnienia marzeń, był związany 

z misją, którą wypełniał ojciec Peregryn. Można stwierdzić, że bracia, 

przynajmniej na tym etapie, pragnęli spełnić marzenia ojca prowincjała 

o odbudowaniu życia zakonnego na ziemiach, na których zaborcy dokonywali 

kasat i represji. Rozmowa z ojcem rekolekcjonistą wydała owoce w postaci 

wysłania Franciszka oraz Rajmunda do Lwowa.  

Juliusz i Marianna stworzyli rodzinę silną Bożą mocą. Rodzinę, w której 

gorliwie praktykowano wiarę. Zaangażowanie religijne Kolbych kształtowało 

wzorce osobowe ich synów. Rajmund Kolbe od najmłodszych lat wykazywał 

gorliwą pobożność wobec Matki Bożej i dawał temu wyraz w dziecięcym 

uwielbieniu. Rajmund dorósł do tego, aby stać się najpierw franciszkaninem – 

Maksymilianem, ojcem duchowym dla współbraci, a następnie pomysłodawcą 

i budowniczym Niepokalanowa oraz świętym męczennikiem, patronem trudnych 

czasów, a w końcu szczególnym darem Juliusza i Marianny dla świata.  

Na powołanie należy odpowiadać każdego dnia, o czym mówił św. 

Augustyn: „Raz wybrawszy, codziennie wybierać muszę”. Rodzi się zatem 

pytanie, dlaczego kryzys ten dotknął właśnie tego, który doświadczył żywego 

spotkania z Maryją? Należy pamiętać, że po wstąpieniu do seminarium 

zakonnego czy diecezjalnego młody mężczyzna styka się z bardzo trudną 

rzeczywistością oraz sposobem życia, który do tej pory był mu obcy. Wstąpienie 

do wspólnoty nieuchronnie wiąże się z akceptacją pewnych ograniczeń, które 

szczególnie młodemu człowiekowi trudno jest przyjąć. Nie wystarczy jedynie 

składać ręce do modlitwy – ważną rzeczą jest również mierzenie się ze swoimi 

słabościami i problemami, które przecież niejednokrotnie mogą zaważyć na 

decyzji o powrocie do życia świeckiego. Dlatego też wielkim darem i pomocą jest 

modlitwa za osoby konsekrowane, a także te które są na etapie rozeznawania 

powołania68. 

 
68 Por. ks. Cz. Parzyszek SAC, Życie konsekrowane w posoborowym nauczaniu Kościoła, Ząbki: 
Wydawnictwo Apostolicum 2007, s. 158. 



 45 

Wstępując do zakonu, Rajmund Kolbe niewątpliwie zderzył się 

z rzeczywistością, która mogła go przerastać. Oczywiście, zainspirowany 

treściami zaczerpniętymi podczas rekolekcji i nadzieją na odbudowanie życia 

zakonnego na terenach zaboru rosyjskiego kroczył drogą pełen idei oraz planów. 

Jednak w pewnym momencie pojawiło się pytanie: Co dalej? Dlatego decyzja 

rodziców, jak i czas, w którym przekazali ją swoim synom, stała się punktem 

zwrotnym w odkrywaniu ich powołania. Maksymilian zdecydował podążać drogą 

zakonną, nie traktując woli rodziców jako przymus, ale jako dar wolności, 

ponieważ odpowiedź na wezwanie Chrystusa zawsze dokonywana jest 

w wolności. W tej wolności, współpracując z łaską Bożą, Maksymilian prosił 

prowincjała o przyjęcie do zakonu św. Franciszka. W ten sposób, w myśl słów 

ojca założyciela, które ten zawarł w swoim testamencie, Maksymilian porzucił 

świat i zaczął kochać to, co świat uważał za gorzkie i bezwartościowe. Dopiero 

z biegiem czasu zrozumiał, jak ważny krok uczynił, pozostając w zakonie. 

„Rodzina musi być na tyle silna Bogiem – czyli miłością wzajemną wszystkich, 

którzy ją tworzą – że potrafi pozostać ostoją dla człowieka podczas wszystkich 

niszczycielskich prądów i bolesnych doświadczeń”69. 

Koleje losów rodziny, w której dorastał Rajmund, wskazują na to, że aby 

wychować ludzi prawych, a nawet bohaterów czy świętych, niepotrzebne są 

szczególne warunki, przywileje i bogactwa. Potrzebna jest natomiast siła, którą 

otrzymać można jedynie od Tego, który sam jest Mocą, od Boga. Życie Kolbych 

potwierdziło jednocześnie, że rodzina oraz panująca w niej atmosfera odgrywa 

największą rolę w odkrywaniu powołania, czy to do życia zakonnego, czy 

małżeńskiego, czy też samotnego. Maksymilian Kolbe dzięki swoim rodzicom 

i braciom nie tylko odkrył zaproszenie do posługi zakonnej, ale potrafił 

świadomie i odpowiedzialnie na nie odpowiedzieć.  

Jest to również przesłanie na dzisiejsze czasy. Podczas formacji młodych 

do życia zakonnego czy kapłańskiego nie wolno zapominać o rodzinie. 

Przeciwnie, to rodzina ma wskazywać te kierunki i wartości w życiu, które 

później, pod opieką mądrych i odpowiedzialnych formatorów, należy rozwijać. 

 
69 Homilia Jana Pawła II wygłoszona w Poznaniu 20 czerwca 1983, 
https://archpoznan.pl/pl/homilia-jana-pawla-ii-wygloszona-w-poznaniu-20-czerwca-1983-1 
[dostęp:11.08.2023]. 

https://archpoznan.pl/pl/homilia-jana-pawla-ii-wygloszona-w-poznaniu-20-czerwca-1983-1


 46 

Poszukując odpowiedzi na poruszony problem, można postawić pytanie, jak 

Rajmund Kolbe i jego bracia odczytali powołanie do życia zakonnego w swojej 

rodzinie? 

Franciszek, Józef i Rajmund Kolbowie pod opieką swoich rodziców 

wzrastali w atmosferze głębokiej i niegasnącej wiary, a także gorącego 

nabożeństwa do Bogarodzicy. Stąd można wysnuć wniosek, że dom rodzinny 

miał bardzo doniosły wpływ na kształtowanie się życia religijnego u każdego 

z nich.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 47 

3. Formacja zakonna 
 

 

W chwili, gdy św. Franciszek z Asyżu rozpoczynał swe pokutnicze życie, 

nikt nie przewidywał, że niewielka wspólnota braci, którzy skupili się wokół 

niego, wkrótce stanie się najbardziej rozpowszechnioną w świecie 

średniowiecznym70. Reguły, według których żył i które przekazywał 

współbraciom, nie były oderwane od rzeczywistości. Nie wypływały również 

z potrzeby zdobycia sławy. Cała działalność brata Franciszka miała swoje 

odniesienie do objawienia Bożego.  

W swoich pismach (regułach, listach, napomnieniach) Franciszek 

przypominał o żywej relacji Boga z człowiekiem, Boga, który od początku 

istnienia świata jest ze swoim stworzeniem. „Ja brat Franciszek, sługa wasz 

najmniejszy, pragnę ucałować wasze stopy, proszę was i zaklinam w miłości, 

którą jest Bóg, abyście zobowiązali się z pokorą i miłością przyjmować, wypełniać 

i zachowywać te i inne słowa Pana naszego Jezusa Chrystusa”71. Postawa pokory 

proponowana przez św. Franciszka z Asyżu determinuje całkowicie inny styl 

życia. Jednocześnie ten nowy styl życia związany jest z rewolucyjnym znaczeniem 

terminu «duchowość», który dla wielu, także i dzisiaj, jest pociągający, choć nie 

do końca odkryty. 

Duchowość Franciszkowa charakteryzuje się wielką fascynacją Bożą 

dobrocią. Dobroć ta przejawia się w wielu znakach zauważalnych w świecie, 

takich jak: instytucja Kościoła, wspólnota braterska, braterstwo stworzeń, 

a także wytrwałość i szacunek dla cierpienia ludzkiego. Świętego Franciszka 

z Asyżu często postrzega się błędnie, sprowadzając jego życie do sielanki opartej 

na przebywaniu wśród zwierząt i natury. Wnikliwsze studium jego życia, a także 

pełne zrozumienie charyzmatu franciszkańskiego pozwala odkryć prawdziwy 

obraz życia według rad ewangelicznych.  

Specyfika czasów i sytuacja społeczna, w której żył św. Franciszek, były 

bardzo zbliżone do tych, w których posługiwał jego duchowy syn, ojciec 

 
70 Por. A. Cabasi (red.), Pisma Świętego Franciszka z Asyżu. Teksty łacińskie i starowłoskie 
w polskim przekładzie, Kraków: Wydawnictwo Bratni Zew 2009, s. 7. 
71 W. Michalczyk, Z. Styś (red.), Św. Franciszek, św. Klara. Pisma, dz. cyt., s. 166. 



 48 

Maksymilian. W krainach, gdzie toczyły się wojny, zagubiono najmniejsze 

chociażby poczucie człowieczeństwa. Franciszek na nowo odkrył piękno Boga 

również w ludziach, którzy doznali krzywdy i pogardy: „Pochwalony bądź, Panie 

mój, ze wszystkimi Twymi stworzeniami […]” – w tej prostej miłości umiał głosić 

innym Chrystusa. Dzięki tej prostocie przyciągnął do Boga wielu wyznawców. 

Franciszek nie kreował się na dobrze wykształconego teologa (nigdy nim nie był). 

Był chrześcijaninem, który rozumiał i stosował słowo objawione maluczkim, 

posługując się, słusznie i dogłębnie, zmysłem duchowym72.  

Święty Franciszek z Asyżu również potrzebował zaproszenia do miłości, 

która później przejawiała się w naśladowaniu Chrystusa. Gdy usłyszał wezwanie: 

„Franciszku, czy nie widzisz, że mój dom jest w ruinie? Idź i napraw go dla mnie”, 

w jego życiu dokonał się wielki zwrot73. Bóg Ojciec wezwał go do umiłowania 

człowieka przez odbudowę Kościoła. To samo przesłanie, które niegdyś było 

kierowane do Franciszka, mieli odczytywać jego duchowi synowie.  

Co robić, aby rozpocząć nowe życie? Po pierwsze, należy umrzeć. Słowa, 

które z jednej strony budzą lęk wewnętrzny, z drugiej niosą nadzieję. Nie można 

rozpocząć nowego etapu życia, jeśli cały czas tkwi się w przeszłości. Dotyczy to 

również formacji zakonnej, wymagającej pełnego otwarcia się na życie, które 

pragnie się przyjąć. Dlatego tę śmierć można definiować jako narodziny do 

nowego etapu. Franciszek często przypominał swoim braciom, aby byli świadomi 

podejmowanych decyzji związanych z obraną przez nich formą życia: „Bracia, 

Pan nam odpowiedział i wskazał nam nasze życie i zasady. Idźcie i róbcie to, 

coście słyszeli”74. 

Jak zostało wspomniane w pierwszym paragrafie rozdziału, w czasie 

zaborów sytuacja Kościoła na ziemiach polskich była bardzo trudna. Miały na to 

wpływ nie tylko kasaty, których celem było wyniszczenie duchowieństwa 

zakonnego, chodziło również o skuteczne przeprowadzenie rusyfikacji 

i germanizacji (co jednocześnie łączyło się z protestantyzacją, a także wzmożoną 

działalnością księży prawosławnych). Szczególnie ważne było wówczas 

kształtowanie sumień ludzkich, a także niesienie nadziei na poprawę sytuacji 

 
72 Por. tamże, s. 27. 
73 Por. Tomasz z Celano, Życiorys drugi św. Franciszka z Asyżu, [w:] S. Kafel (red.), Wczesne 
źródła franciszkańskie, t. 1, Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej 1981, s. 101. 
74 C. Vaiani, Święty Franciszek z Asyżu, Warszawa: Wydawnictwo Promic 2011, s. 23. 



 49 

politycznej, społecznej i moralnej. Dzięki autonomii, jaką Polacy uzyskali 

w Galicji, odradzało się życie zakonne. Jednak aby dobrze przygotować młodych 

ludzi do życia zakonnego, potrzebna była odpowiednia formacja. Każdy jej 

element był zupełnie inny, a wszystko po to, aby młody człowiek, świadomie 

rezygnując ze świata, stał się kapłanem dojrzałym. W wyznaczonych domach 

formacyjnych odbywała się początkowa formacja kandydatów do zakonu 

franciszkańskiego. Ówczesna formacja nie odbiegała swoim kształtem od 

współczesnego modelu przygotowania przyszłych zakonników. 

Postulat to trwający rok pierwszy okres formacji zakonnej. Mimo że 

kandydaci do zakonu nie nosili jeszcze habitu, już nazywani byli braćmi. Bracia 

postulanci, przeżywając ten czas, mieli okazję żyć prawdziwym życiem 

zakonnym. Postulat to bardzo konkretny sposób wejścia w rytm modlitwy i życia 

wspólnotowego, które skupiało się wokół szczególnych miejsc. Pierwszym 

i najważniejszym była kaplica. Właśnie tu kandydaci czerpali siłę do pracy 

i pokonywania codziennych trudności. Centrum każdego dnia była Eucharystia. 

Sprawowana rano umacniała na cały dzień, a wieczorna powodowała, że 

wszystko w ciągu dnia robiło się jak najlepiej, by móc to ofiarować na ołtarzu 

Pana Jezusa. Drugim miejscem istotnym dla budowania wspólnoty był refektarz 

zakonny. Wspólne spożywanie posiłków stwarzało okazję do rozmów i bycia 

razem, podobnie jak w rodzinie. Służyło to budowaniu wspólnoty w czasie 

wolnym. Kandydat w postulacie rozpoczynał albo kontynuował pracę nad swoją 

osobowością. Uczył się dokonywania refleksji nad sobą i swoim rozwojem, 

dostrzegania swoich wad i zalet, rozwijał swoją kulturę, a także pogłębiał 

świadomość religijną i moralną. 

Nowicjat, drugi stopień formacji zakonnej, był czasem właściwego 

rozpoznania swego powołania i charyzmatu franciszkańskiego. Trwał rok 

i rozpoczynał się przyjęciem habitu zakonnego – znaku zakonnej konsekracji 

i poświęcenia się Bogu. W trakcie nowicjatu nie było wyjazdów do domu 

rodzinnego. Roczne odcięcie od dotychczasowych relacji z innymi ludźmi 

pomagało pogłębić i umocnić relację z Chrystusem – fundamentem i centrum 

życia zakonnego. W tym czasie formacja zmierzała ku głębszemu rozwojowi 

duchowemu poprzez modlitwę liturgiczną Kościoła, rozważanie Pisma Świętego 

i praktykę modlitwy indywidualnej. Za formację w nowicjacie odpowiadał 



 50 

magister nowicjatu. Zwieńczeniem tego etapu były pierwsze śluby zakonne: 

posłuszeństwa, ubóstwa i czystości. 

Kolejnym stopniem formacji po zakończeniu nowicjatu był juniorat – 

pięcioletni okres formacyjny dla kandydatów na braci zakonnych. Był to czas 

przygotowania do złożenia wieczystych ślubów. Bracia brali udział 

w codziennych praktykach modlitewnych, a także pracowali fizycznie wraz 

z klerykami. Odbywali też formację intelektualną z wybranych przedmiotów.  

Klerykat to okres formacji, który kończył się przyjęciem święceń 

prezbiteratu. Ten czas trwał sześć lat. Przez pierwsze dwa lata studiowało się 

filozofię, przez kolejne cztery teologię. 

Pobyt w seminarium to dla postulanta czas dalszego rozwoju charyzmatu 

franciszkańskiego, powołania i służby wobec bliźniego. Cała formacja 

seminaryjna dotykała zatem trzech bardzo istotnych sfer życia człowieka: 

ludzkiej, intelektualnej i duchowej. Formacja ludzka polegała na zdobyciu 

dostatecznego stopnia dojrzałości ludzkiej i uczuciowej oraz poznawaniu swoich 

mocnych i słabych stron. Miała za zadanie nauczyć postulantów bezwzględnej 

miłości do drugiego człowieka, a także budowania szczerych i dojrzałych relacji 

z innymi. Formacja ludzka dokonywała się również w relacjach z innymi ludźmi, 

szczególnie z tymi, z którymi żyje się na co dzień we wspólnocie. Wspólnota była 

jednym z podstawowych fundamentów życia franciszkańskiego. Relacje we 

wspólnocie, niezależnie od jej rodzaju, były doskonałym środkiem do 

kształtowania w sobie otwartości na drugą osobę. To okazja do nauki pokory 

i cierpliwości, które są wielkimi cnotami w życiu zakonnym. Modlitwa w życiu 

seminaryjnym zawsze była i jest podstawową przestrzenią, w której dokonuje się 

rozeznanie i rozwój powołania. W czasie modlitwy zakonnik miał łaskę wejścia 

w bezpośrednią relację z samym źródłem i wzorem swego powołania – Jezusem 

Chrystusem. W seminarium zakonnicy zgłębiali również swoją wiedzę poprzez 

studia teologiczne. Nauka o Bogu i poznawanie Go jest bardzo potrzebne do 

przyszłej pracy duszpasterskiej.  

Przedstawiony powyżej proces przygotowania do życia zakonnego jest 

szczegółowym modelem formacyjnym. Nie jest to jednak usztywniony plan 

formacyjny, ponieważ ściśle określonego nie ma. W każdym elemencie formacji 

należy przewidywać również indywidualną pracę z nowicjuszem, ze szczególnym 



 51 

uwzględnieniem jego potrzeb. Obecnie wyszczególnia się trzy główne etapy 

formacji zakonnej: postulat, nowicjat i seminarium. Każdy z nich odbywa się 

w innym miejscu danej prowincji. Mimo uściślenia terminowego, żaden 

z wymienionych punktów przygotowania do życia zakonnego nie został usunięty. 

Będąc w zakonie, bracia nie tylko mają zastanawiać się nad tym, czego Bóg od 

nich oczekuje, ale również starać się odnaleźć w zakonie swoje miejsce. 

Rajmund Kolbe podjął naukę we Lwowie. Seminarzyści franciszkańscy już 

od początku formacji byli przygotowywani do praktyk religijnych. Krzewienie 

i wzbudzanie ducha modlitwy stały się pierwszym celem, który musieli 

zrealizować przełożeni zakonni. W tzw. małym seminarium, poza odpowiednio 

wysokim poziomem nauczania, dbano również o właściwą atmosferę do dobrego 

kształtowania charakterów młodych ludzi. Szczególną okazją było 700-lecie 

zatwierdzenia pierwszego Zakonu Braci Mniejszych, a także 500. rocznica 

śmierci bł. Jakuba Strzemię, pierwszego arcybiskupa Lwowa. Dzięki tym 

wydarzeniom Rajmund Kolbe miał okazję do głębszego poznania charyzmatów 

życia franciszkańskiego75. Przełomowym momentem w jego życiu był rok 1910. 

4 września, wraz ze swoim starszym bratem, rozpoczął nowicjat, otrzymując przy 

obłóczynach imię Maksymilian, od łacińskiego określenia maximus, tzn. 

najwyższy76. Jego brat Józef przyjął imiona Alfons Maria. Przywdzianie habitu 

jest jednocześnie widzialnym znakiem śmierci i życia (stary człowiek umiera, 

a rodzi się nowy)77. Tak oto umarł dla świata Rajmund Kolbe, a narodził się dla 

Boga brat Maksymilian Kolbe78. Przełożeni Niższego Seminarium Duchownego 

przyjęli ich z wielką radością, tym bardziej, że pochodzili oni z terenów zaboru 

rosyjskiego79. Maksymilian podjął drogę nowicjatu pod opieką ojca Dionizego 

Sowiaka, wielkiego ascety franciszkańskiego, wyróżniającego się surowym 

przestrzeganiem ślubów. Pielęgnował on w młodych braciach ducha modlitwy, 

a także bezwarunkowego zaangażowania się w życie wspólnoty zakonnej. O ile 

dla młodego nowicjusza nie stanowiły problemu ubóstwo i czystość, o tyle 

posłuszeństwo było najtrudniejszym elementem życia. Nie tylko dla niego – 

 
75 Por. L. Dyczewski, Święty Maksymilian Kolbe, Niepokalanów 1994, s. 38-39. 
76 Por. J. Domański, Św. Maksymilian Maria Kolbe, dz. cyt., s. 10. 
77 Por. L.J. Bernatek, Żywy święty. Maksymilian Maria Kolbe, [b.m.w.] 1982, s. 4. 
78 Por. A. Wojtczak, Ojciec Maksymilian Maria Kolbe, dz. cyt., s. 17-18. 
79 W zaborze rosyjskim dokonywano kasaty zakonów, uniemożliwiając młodym formację i życie 
we wspólnocie. 



 52 

każdemu człowiekowi trudno jest się na nie zgodzić, szczególnie kiedy pragnie 

się wstrząsnąć całym światem. 

Wraz ze współbraćmi Maksymilian poznawał historię zakonu 

franciszkanów konwentualnych, a także życiorys założyciela, św. Franciszka 

z Asyżu. Nowicjat był okresem skrytego życia oddalonego od świata. Był również 

wyrazem pragnienia oddania się Bogu przez posługę w zakonie, 

w odseparowaniu od ziemskich pragnień i namiętności. Dużą pomocą 

w odkrywaniu i przeżywaniu doświadczenia zakonnego była klauzura, która 

odgradzała od świata, ale pozwalała również na odosobnienie pomiędzy braćmi. 

Wszystko to miało swój konkretny cel: poznać Boga przez życie charyzmatami 

franciszkańskimi. Święty Maksymilian, szczególnie podczas nowicjatu, modlił się 

o najważniejsze zwycięstwo, którego pragnie każdy człowiek przygotowujący się 

do życia zakonnego – o zwycięstwo nad swoim „ja” na korzyść „Ty, Boże”, „Ty, 

Niepokalana”, „Ty, Bliźni”. Pragnął walki, dzięki której zdobyłby cały świat dla 

Maryi, a przez Nią – dla Chrystusa. 

Sam przeżywając kryzysy, Maksymilian wyrażał ogromną wyrozumiałość 

dla doświadczeń duchowych swoich współbraci. Przyczyną tych kryzysów mógł 

być prawdopodobnie rygor nałożony przez prefekta nowicjatu. Ojciec Dionizy 

Sowiak, widząc u swojego podopiecznego sporadycznie pojawiającą się „letniość”, 

wyznaczył mu starszego powiernika, brata Bronisława Strycznego. Dzięki jego 

modlitwie i opiece Maksymilian odnawiał się duchowo80. Podczas roku 

spędzonego w nowicjacie pod kierownictwem ojca Dionizego Sowiaka 

Maksymilian dążył do zjednoczenia z Panem Bogiem przez modlitwę, a także 

ćwiczenie się w radach ewangelicznych. 5 września 1911 roku w pokoju ducha 

i pragnieniu pogłębiania życia zakonnego Maksymilian Maria Kolbe złożył 

pierwsze śluby zakonne81. Od tej chwili, oprócz godzin szkolnych, młodzi 

zakonnicy mogli odmawiać już wszystkie modlitwy z całą wspólnotą klasztorną.  

W czasie nowicjatu Maksymilian zrozumiał, że życie dla świata, jakie wiedli 

jego rówieśnicy, zakończyło się. Rozpoczęło się natomiast życie dla Boga i dla 

Jego chwały. W swoich codziennych obowiązkach starał się jak najściślej 

przestrzegać reguł i konstytucji zakonnych. Twierdził, że żaden stan, nawet 

 
80 Por. K. Strzelecka, Maksymilian Maria Kolbe, dz. cyt., s. 28. 
81 Por. W. Kluz, 47 lat życia, dz. cyt., s. 16. 



 53 

najświętszy, nie zapewni uświęcenia duszy, jeżeli nie będzie się zachowywało 

codziennych obowiązków82. 

Od samego początku życia zakonnego Maksymilianowi przyświecała Matka 

Niepokalana. Miał jej służyć przez swoją prostotę i pokorę do końca życia, 

poprzez codzienne obowiązki, bez spektakularnych wystąpień, bez sławy. To była 

właśnie droga poświęcenia życia dla zbawienia przez służbę Matce Bożej. 

Z biegiem czasu, gdy miłość do Maryi stawała się silniejsza, Kolbe szukał 

sposobu, w jaki jeszcze bardziej mógłby przyczynić się do „pracy” dla Niej. 

Poszukiwał wzorów miłości pośród świętych. „Na klęczniku miałem w celi stale 

obrazek jakiegoś świętego, któremu objawiła się Niepokalana i często modliłem 

się do Niej. Widząc to, ktoś z zakonników powiedział mi, że mam duże 

nabożeństwo do tego świętego”83. 

Po zakończeniu edukacji w nowicjacie Maksymilian udał się do Krakowa, 

aby tam podjąć studia filozoficzne. Jego przełożeni widzieli u niego miłość do 

nauki połączoną z przywiązaniem do ducha zakonnego. Dlatego, decyzją ojca 

prowincjała, brat Kolbe kontynuował studia w Rzymie, gdzie miał pozostać aż do 

końca formacji zakonnej. Początkowo decyzja ta budziła u młodego zakonnika 

duże obawy – ich powodem było jego wątłe zdrowie. Prosił zatem o możliwość 

pozostania w Polsce, jednak po przemyśleniu zgodził się na wyjazd do Rzymu, 

aby tam kontynuować naukę i przygotowywać się do święceń prezbiteratu. Brat 

Kolbe w duchu wielkiego zaufania opuścił ojczyznę, o czym napisał w liście do 

swojej matki: „Proszę o szczególniejszą modlitwę, bo tylko tego mi potrzeba, 

o inne bowiem wszystko stara się sam święty Zakon jak najlepsza matka”84. 

Maksymilian Kolbe, wraz z sześcioma kolegami, rozpoczął studia na 

Uniwersytecie Gregoriańskim. Niestety, studia przerwała wojna. Koledzy 

Maksymiliana musieli wrócić do Polski, on sam, ponieważ pochodził z terenów 

zaboru rosyjskiego, mógł zostać w Rzymie. Pogarszał się jednak stan jego 

zdrowia. Coraz częstsze bóle głowy, żołądka, a w końcu gruźlica pozostały jego 

krzyżem do końca życia.  

 
82 Por. A. Wojtczak, Ojciec Maksymilian Maria Kolbe, dz. cyt., s. 69. 
83 Tamże, s. 19. 
84 Tamże, s. 21. 



 54 

Oprócz św. Franciszka, od którego Maksymilian Maria Kolbe czerpał 

pragnienie wyrzeczenia się wszystkiego, co mogłoby oddalać go od Boga i Maryi, 

stawiał sobie za wzór dwie inne postacie. Pierwszą z nich był Józef Benedykt 

Cottolengo (kanonizowany w 1933 roku przez papieża Piusa XI), który zakładał 

instytucje pełniące dzieła miłosierdzia. Nie posiadał przy tym żadnych pieniędzy, 

liczył jedynie na Bożą Opatrzność. W wielkiej zażyłości Maksymilian był również 

ze św. Teresą od Dzieciątka Jezus (kanonizowana w 1925 roku przez tego samego 

papieża). Czytając Dzieje duszy, uczył się prawdy o tym, że aby stać się wielkim, 

trzeba stać się małym. Modlił się o beatyfikację i kanonizację Teresy w zamian 

za wyproszenie dla niego łaski wytrwania w zakonie i dojścia do kapłaństwa. 

Wzorując się na życiu tych osób, młody zakonnik coraz bardziej doświadczał 

piękna życia zakonnego. Życia, które kontynuował w osamotnieniu. Oddzielenie 

od dotychczasowego świata było mu potrzebne choćby ze względu na to, że jego 

brat, Franciszek, odszedł z zakonu. To oderwanie nie miało jednak polegać na 

wymazaniu rodziny z jego świadomości. Maksymilian zdawał sobie sprawę, że 

skupienie całej uwagi na rodzinie może negatywnie wpływać na jego pokój 

wewnętrzny, a także formację zakonną. Życie w zakonie wiązało się bardzo 

mocno z akceptacją precyzyjnie określonych zasad życia wyrażonych w Regule 

św. Franciszka z Asyżu oraz w konstytucjach. 

W 1914 roku, w uroczystość Wszystkich Świętych, Maksymilian Kolbe 

złożył uroczystą profesję zakonną, przyjmując jednocześnie dodatkowe imię 

Maria.  

W czasie studiów w Rzymie Maksymilian spotkał się ze zjawiskiem 

masonerii. Masoni twierdzili, że skoro Kościół stoi na przeszkodzie rozwoju ich 

poglądów, to trzeba go zniszczyć, a najlepiej dokonać tego przez rozkład moralny 

katolickiego społeczeństwa, aby samo odeszło od Kościoła85. Według nich 

człowiek to król samego siebie, tzn. sam jest Bogiem i panem. W konsekwencji 

nie zależy od woli Boga, ale od swojej woli. Według masonów nie ma grzechu 

pierworodnego, a człowiek jest z natury istotą doskonałą, dlatego nie potrzebuje 

ingerencji Boga. Była to zatem opozycja do trzeciej prośby z Modlitwy Pańskiej. 

Uważali Boga za wielkiego architekta, który zostawia ludzi zupełnie wolnymi 

 
85 L.J. Bernatek (red.), Franciszkowi rycerze, Niepokalanów: Wydawnictwo Ojców Franciszkanów 
1981, s. 29. 



 55 

w kwestiach moralnych, dlatego każde działanie powinno wychodzić 

z wewnętrznej potrzeby człowieka. Postawa masońska zakładała rozwój 

duchowy, któremu należało sprzyjać, gdyż to dzięki niemu człowiek staje się 

w pełni człowiekiem. Stało to jednak w opozycji do rozwoju w odniesieniu do 

Boga. Masoni nie uznawali zewnętrznego ograniczenia ludzkiego postępowania, 

a rozwój, ich zdaniem, wynikał z dojrzałości duchowej. Ówczesny burmistrz 

Rzymu Ernest Nathan prowadził wrogą działalność wobec Kościoła, jego hasło 

przewodnie głosiło: „Diabeł będzie rządził w Watykanie, a papież będzie mu za 

szwajcara”. Na sztandarze, specjalnie stworzonym dla niego, widniała postać 

Lucyfera, który deptał św. Michała Archanioła86.  

Masoneria oficjalnie została potępiona już w XVIII wieku – najpierw przez 

Klemensa XII bullą In eminenti, a następnie przez Benedykt XIV bullą Providas 

romanorum pontificum. Obaj papieże zgodnie podkreślali fakt, że masoneria 

skupiała w sobie ludzi innych religii i sekt, których pozornie „poczciwe działanie” 

było w rzeczywistości działaniem diabelskim. Takie samo stanowisko zajmowali 

kolejni papieże.  

Maksymilian Kolbe widział w tej grupie bardzo realne zagrożenie dla 

Kościoła. Nie potrafił zrozumieć, że można odrzucić miłość Boga do człowieka 

i buntować się przeciw Kościołowi, który dla zbawienia wszystkich ludzi 

ustanowił Chrystus. Uważał masonów za najbardziej nieszczęśliwych ludzi, 

którzy sami pozbawili siebie miłości i dobroci Boga, wybierając zło87. Zdawał 

sobie sprawę z tego, że bez zdecydowanych działań dążących do obrony wiary 

może dojść do tragicznych konsekwencji. Formą obrony okazało się dzieło, które 

wpłynęło na całe życie kapłańskie polskiego zakonnika – było nim Rycerstwo 

Niepokalanej. Młody zakonnik bardzo mocno podkreślał, że w Maryi jest pomoc 

i obrona wobec szerzącego się, dewastacyjnego trendu wolnomyślicielskiego: „Bo 

na cóż objawienie Cudownego Medalika, przez które tylu i tylu już się nawróciło. 

Dusza przejęta miłością ku niej, na pewno stawi opór demoralizacji, tej walnej 

broni masońskiej”88. 

 
86 Por. J. Domański, Św. Maksymilian Maria Kolbe, dz. cyt., s. 12. 
87 Por. K. Pytlarz, Cuda Świętego Maksymiliana Marii Kolbego. Świadectwa i modlitwy, Kraków: 
Wydawnictwo WAM 2018, s. 12. 
88 S. Krajski, Św. Maksymilian Maria Kolbe o masonerii i Żydach, Krzeszowice: Dom Wydawniczy 
Ostoja, s. 11. 



 56 

Święty Franciszek z Asyżu oraz jego duchowi synowie byli szczególnymi 

czcicielami Matki Bożej. Tym śladem podążał również Maksymilian. Maryja 

Niepokalana była dla niego pomocą od początku zakonnego życia – pragnął 

służyć Bogu przez Jej ręce aż do końca życia. Czerpiąc wzór z Jej prostoty 

i pokory, nie szukał sławy, o czym zresztą przypominał w napomnieniach do 

swoich braci św. Franciszek z Asyżu: „Grzeszy ten człowiek, który chce więcej 

otrzymać od swego bliźniego niż dać z siebie Panu Bogu”89. To właśnie Maryi 

Maksymilian zawierzał czas klerykatu i swojej formacji zakonnej. Wiedział, że to 

Ona dawała mu siłę potrzebną do wzrastania w wierze i do walki z masonerią, 

a także do walki z postępującą gruźlicą. Ten maryjny charyzmat był 

charakterystyczną cechą Maksymiliana Marii Kolbego. Miłość i nabożeństwo do 

Bogarodzicy sprawiały, że traktował Ją jak wzór oddania się Bogu i ludziom: „[…] 

niech mi się stanie według twego słowa!” (Łk 1,38). 

Kolejnym etapem, na który czekał każdy seminarzysta, były święcenia 

prezbiteratu. Dla Maksymiliana miał to być moment, dzięki któremu już do 

końca swojego życia zjednoczy się z zakonem św. Franciszka z Asyżu. 

Przygotowanie do tego wydarzenia przeżywał bardzo głęboko. Prawdy wiary były 

przez niego przyjmowane w sposób ściśle ewangeliczny, zgodnie z oficjalnym 

nauczaniem Kościoła90. Święcenia prezbiteratu przyjął 28 kwietnia 1918 roku 

z rąk wikariusza Rzymu kard. Basilio Pompilja w kościele św. Andrzeja della 

Valle. W swojej posłudze pragnął nie tylko oddawać się Maryi Niepokalanej, ale 

również jak najbardziej przylgnąć do franciszkańskiej idei. Reguły i konstytucje 

zakonne zachowywał sumiennie, do dziś są one przekazywane wszystkim 

duchowym synom św. Franciszka z Asyżu: „[…] przecież po tośmy wstąpili do 

zakonu Świętego Franciszka, by go naśladować”91.  

Całe życie duchowe św. Maksymiliana, jak również jego oddanie zakonowi, 

było przeniknięte wyborem dwóch koron, których wizję miał w latach 

dzieciństwa. Celebrując Eucharystię przy ołtarzu na grobie św. Piotra w Rzymie, 

wypraszał dla siebie łaskę męczeństwa. Podobnie uczynił 25 grudnia 1918 roku 

w kościele pw. św. Anastazji w Rzymie. Wróciwszy do Polski, Maksymilian podjął 

 
89 W. Michalczyk, Z. Styś (red.), Św. Franciszek, św. Klara. Pisma…, dz. cyt., s. 85. 
90 Por. J.R. Bar (red.), Polscy święci, dz. cyt., s. 251. 
91 Pisma OMK IV, Do o. Donata Gościńskiego, Niepokalanów 17.01.1941, AN. 



 57 

obowiązki wykładowcy w seminarium franciszkańskim w Krakowie oraz 

propagatora Rycerstwa Niepokalanej. 

Formacja zakonna św. Maksymiliana Marii Kolbego zakończyła się w dniu 

przyjęcia święceń prezbiteratu. Było to jednak zakończenie wyłącznie formalne. 

Całe życie osoby duchownej to czas formacji, która przygotowuje do 

wykonywania czynności i posług. O ile podczas drogi zakonnej w seminarium 

odkrywa się wolę Boga względem człowieka, o tyle kolejny etap to wydawanie 

owoców z tego, co się zdobyło wcześniej. Maksymilian Maria Kolbe przez całe 

ziemskie życie był wierny Regule ojca założyciela. Czas formacji seminaryjnej 

pozwolił mu poznawać Boga, tak jak to było u Franciszka (jednocześnie 

nieustannie wzywającego do nawrócenia i pokuty), dzięki czemu stał się nie tylko 

zakonnikiem, ale również franciszkaninem w praktyce92. Kochając zakon, a także 

jego długą, bo aż siedmiowiekową tradycję, kochał jednocześnie wszystko, do 

czego zakon zachęcał, co polecał oraz co nakazywał. Całe jego życie zakonne było 

umiłowaniem i surowym przestrzeganiem ubóstwa, za które dziękował Maryi 

Niepokalanej i św. Franciszkowi. Świadczą o tym słowa, które w 1933 roku 

skierował do swoich kolegiów zakonu franciszkańskiego. Mówił w nich bardzo 

jasno, że nie było bardziej odpowiedniego środka do zaradzenia złu niż Seraficki 

Zakon, który rozwija ducha św. Franciszka. Takie traktowanie zakonu 

spowodowało, że wielu określało Maksymiliana tytułem Franciscus redivivus – 

Franciszek, który odżył93. 

W zakonie nie chodzi o to, aby zredukować w sobie namiastkę życia 

powszedniego, ale o to, by konfrontować się z faktyczną sytuacją. Można w tym 

miejscu postawić pytanie: Do jakiej konfrontacji przygotowywany był św. 

Maksymilian? Formacja polskiego franciszkanina, jego przygotowania do 

złożenia ślubów wieczystych i święceń prezbiteratu odbywały się w czasie wojny, 

która była nieunikniona. Maksymilian chciał służyć swojej ojczyźnie, ale tutaj 

chodziło o wojnę, w której stawką było zbawienie człowieka. W świecie, w którym 

jego ojczyzna na lata została wymazana z mapy, w świecie zagrożonym 

masonerią, pozbywano się tych, którzy wlewali nadzieję w serca ludzi. A taką 

 
92 Por. A. Wojtczak, Święty Maksymilian M. Kolbe, człowiek – idea, Santa Severa: Centrala Milicji 
Niepokalanej 1982, s. 143. 
93 Por. J. Domański, Św. Maksymilian Maria Kolbe, dz. cyt., s. 26. 



 58 

postacią był właśnie ojciec Kolbe. Ten, który nie był wolny od kryzysów w latach 

kleryckich, potrafił wybierać to, co ważne. Modlił się za prześladowców 

niszczących ludzką godność. To była wojna, w której Maksymilian brał realny 

udział. Wojna, w której rzeczywiście stał się rycerzem. Jak wspomniano 

wcześniej, nie był on wolny od pokus, trudów codziennego życia, ciężkich 

wyborów. Ale dzięki posłuszeństwu i oddaniu rozumiał, że Bóg zawsze prowadzi 

nas do szczęśliwego końca, „[…] abyśmy zawsze poddani i położeni pod stopy 

tego świętego Kościoła, ugruntowani w wierze katolickiej, zachowywali ubóstwo 

i pokorę i świętą Ewangelię Pana naszego Jezusa Chrystusa, jak to stanowczo 

przyrzekliśmy”94. 

 

* * * 

 

Ojciec Maksymilian Maria potwierdził swój wybór, oddając życie za 

współwięźnia w Oświęcimiu. Jednak swoim oddaniem i miłością do zakonu, 

wspólnoty, a także niezachwianą miłością do Jezusa Chrystusa poprzez drugiego 

człowieka wskazał kolejnym franciszkańskim pokoleniom właściwy cel formacji 

zakonnej. Dawać – aby otrzymywać, wybaczać – aby zyskiwać przebaczenie, 

umierać – aby rodzić się do nowego życia i dla Chrystusa, który jest Drogą, 

Prawdą i Życiem. Postawa i przygotowanie do życia zakonnego św. Maksymiliana 

Marii wypływały z działania łaski Bożej w jego duszy, która była niezwykle 

wrażliwa na każde Boże natchnienie. W pracy nad własnym uświęceniem 

pomocne było jego gruntowne wykształcenie teologiczne i wzrastanie 

w atmosferze franciszkańskiego środowiska, które ukochał i w którym trwał aż 

do końca ziemskiego życia. Z tego ostatniego źródła zaczerpnął przede wszystkim 

zamiłowanie do kontemplacji zbawczej woli Boga. Bóg Ojciec przez Swojego Syna 

w Duchu Świętym stwarza, uświęca i zbawia świat. Słowo Wcielone – Zbawiciel 

świata stanowi punkt docelowy Bożej miłości. Tej samej miłości, której 

Maksymilian do dzisiaj uczy kolejne franciszkańskie pokolenia braci, którzy 

 
94 Pisma Świętego Franciszka z Asyżu. Reguły, dz. cyt., s. 92, p. 12. 



 59 

podobnie jak on, wybrali drogę świętych, drogę ubóstwa, czystości 

i posłuszeństwa. „Oddaj się zupełnie Panu Bogu, a będziesz szczęśliwy”95. 

  

 
95 A. Szafrańska, Św. Maksymilian Maria Kolbe. Myśli i rozważania, Warszawa: Instytut 
Wydawniczy PAX 1982, s. 101. 



 60 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ROZDZIAŁ II  

PROSTOTA I DOŚWIADCZENIE NIEZROZUMIENIA 

 

 
 Drugi rozdział pracy podejmie zagadnienie duchowości franciszkańskiej. 

Najpierw przedstawione zostaną jej ogólne założenia, a następnie wyodrębnione 

dwa elementy, które miały szczególne znaczenie w życiu św. Franciszka z Asyżu 

oraz jego duchowych synów. Jednym z tych elementów jest prostota. 

W pierwszym paragrafie zostanie ukazane, w jaki sposób cnota ta przejawiała się 

u Biedaczyny z Asyżu. Po tej analizie porówna się ją z prostotą św. Maksymiliana 

Marii Kolbego. W ostatnim paragrafie rozdziału pochylimy się nad 

doświadczeniem niezrozumienia, jakiego doświadczyli zarówno św. Franciszek 

z Asyżu, jak i Maksymilian Maria. Omówiony zostanie również sposób, w jaki 

cecha ta ujawniła się w ich życiu i posłudze. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 61 

1. Doświadczenie prostoty i niezrozumienia 

u św. Franciszka z Asyżu 

 

 
Święty Franciszek z Asyżu żył w czasach, w których Kościół powszechny 

zmagał się z dużym kryzysem duchowym. Jednym z powodów tego kryzysu był 

fakt, że sami mnisi odrzucali możliwość nawracania się, co już wtedy prowadziło 

do wewnętrznych podziałów w Kościele96. Ewangelia była coraz bardziej 

lekceważona, co skutkowało osłabieniem religijności zarówno osób duchownych, 

jak i świeckich. Dlatego konieczne było działanie prowadzące do odnowy życia 

chrześcijańskiego.  

W tamtych czasach w duchowości zakonnej bardzo mocno 

rozpowszechniona była wizja Boga – Stwórcy wszystkiego. Różnica pomiędzy 

dawnym a współczesnym spojrzeniem polega na tym, że wtedy postrzegano Boga 

również jako potężnego i surowego, co wzbudzało raczej lęk niż miłość i poczucie 

bezpieczeństwa97. Skupiając się bezpośrednio na duchowości franciszkańskiej, 

można ją uznać za jedną z wielu propozycji duchowości ewangelicznych 

powstałych na przestrzeni dwóch tysięcy lat chrześcijaństwa. Zrodziła się ona 

z konkretnej potrzeby, kiedy asyski święty odczytał wolę Bożą wobec siebie 

i formującej się wokół niego grupy współbraci.  

Kształtowaniu się duchowości Franciszkowej towarzyszyło doświadczenie 

nawrócenia. To właśnie ono było źródłem radykalnej przemiany, która miała swój 

czas od więzienia w Perugii aż do zatwierdzenia Reguły przez Stolicę Apostolską. 

W tym czasie dokonała się nim zmiana emocjonalna, a także duchowa, która 

wprowadziła go na nową drogę życia, przez wielu uznawaną za niezrozumiałą 

i niepotrzebną. Ale właśnie to życie, którego widocznym znakiem była rezygnacja 

z rozpusty, szczere ubóstwo, prostota i pokora, stało się dla wielu ludzi dążących 

do spotkania z Bogiem rzeczywistym środkiem do tego celu. Jego droga była 

drogą prawdziwej prostoty, objawiającej się w zwyczajnych, prostych uczuciach, 

medytacjach, a także podejmowanych przez niego inicjatywach. To wszystko 

 
96 Por. J. Aumann, Zarys historii duchowości, Kielce: Wydawnictwo Jedność 2007, s. 163. 
97 Por. M. Chmielewski, Duc in altum! Prelekcje o życiu duchowym wygłoszone w Radio Maryja 
i TV Trwam (6 I 2005-11 I 2007), t. 2, Częstochowa: Wydawnictwo Święty Paweł 2007, s. 461. 



 62 

prowadziło go do pełnego wyrzeczenia się dóbr tego świata. Doświadczeniu 

nawrócenia, które przeżył Biedaczyna z Asyżu, towarzyszyła łaska uświęcająca, 

która wyznaczała mu odnowę Kościoła jako cel apostolstwa98. W ten sposób 

narodziła się idea franciszkańska.  

Jedną z cnót, która do dzisiaj fascynuje wielu teologów, a także ludzi 

świeckich, jest prostota. W sposób bardzo ogólny i najbardziej popularny 

definiowano ją jako jedną z podstawowych cech charakteryzujących człowieka 

skromnego, szczerego, uczciwego. W kontekście teologicznym można definiować 

prostotę jako świadomość człowieka o samym sobie w odniesieniu do Boga. 

Chodzi o to, że człowiek uznaje swoją grzeszność i słabość, mając świadomość 

miłującej obecności Boga w jego życiu. W sensie ścisłym należy mówić o prostocie 

jako o konkretnej postawie wobec Pana Boga oraz Jego poznania: Jestem 

człowiekiem prostym i w taki sposób pragnę Go poznawać. Właśnie ta prostota 

stała się dla Franciszka drogą do poznania Boga. W Pozdrowieniu cnót założyciel 

zakonu stawiał tę wartość jako jedną z naczelnych: „Czysta święta Prostota 

zawstydza wszelką mądrość tego świata i mądrość ciała”99. Prostotę pojmował 

jako powołanie. Bóg powoławszy go do prostoty, wezwał go również do innego 

życia, różniącego się od znanej już wcześniej drogi obranej przez św. Augustyna 

czy św. Bernarda: „[…], bracia moi, Bóg powołał mnie na drogę prostoty i pokazał 

mi drogę prostoty […]”100.  

 Centrum życia Biedaczyny z Asyżu był zawsze Bóg. „Wszechmocny 

Stwórca dobry Ojciec, jest samym, najwyższym Dobrem i Miłością – tak brzmi 

jedna z fundamentalnych myśli teologicznych, prezentowanych przez tzw. 

franciszkańską szkołę duchowości”101, której twórcą jest św. Franciszek. 

Wszystkie byty stworzone, więc także człowiek, stanowią Bożą rodzinę, są braćmi 

i siostrami. Jako pierwszy w sposób najbardziej otwarty i czytelny zrozumiał tę 

prawdę, traktując wszystkie stworzenia bez wyjątku z należnym im szacunkiem, 

czego wyraz dał w przepięknej Pieśni słonecznej. Można tu odnaleźć pewną 

analogię rodziny stworzeń do rodziny ludzkiej, rodziny osób. Wszystkich 

 
98 Por. H.J. Lipiński, Duchowość franciszkańska, Warszawa 1990, s. 382. 
99 A. Cabasi (red.), Pisma Świętego Franciszka z Asyżu, dz. cyt., s. 213. 
100 Przemówienie Świętego Franciszka z Asyżu na kapitule mat, Warszawa 1990. 
101 A. Pompei, Dio, Trinita, Signore, [w:] Dizionario Francescano, Padova: Spiritualitá 1990, s. 365, 
391-395. 



 63 

członków rodziny stworzeń należy kochać, jednak nie w takim samym stopniu, 

co Boga. 

Inicjatywa, która dotyczy wszelkich dzieł zbawczych zawsze należy do Boga 

Ojca, i to w Nim wszystkie ludzkie poszukiwania znajdują swoje wypełnienie. 

Odpowiedzią na dobroć Boga wobec człowieka jest wdzięczność. Franciszek stale 

dziękował Bogu – był wdzięczny przede wszystkim za fakt, że Bóg jest. Następnie 

dziękował Bogu za dar stworzenia, przeznaczenia do przyjaźni z Nim, za dar 

wcielenia i odkupienia, za powtórne przyjście Pana na końcu czasów102. Swe 

dziękczynienia składał Ojcu – Najwyższemu Dobru przez Jezusa Chrystusa, 

ponieważ tylko On może składać Bogu należne dziękczynienie. Jego wypowiedzi 

na temat Boga nie powinny być zatem definiowane jako formułowanie nauki, ale 

jako doświadczenie obecności Boga. To doświadczenie, które stało się udziałem 

świętego, pokazuje, że Bóg, w jego ujęciu nie jest pojęciem. Bóg jest żywy, 

wymodlony, a także uwielbiony, do Niego zwracał się poprzez słowa psalmów.  

Jezus Chrystus był dla Franciszka przede wszystkim Panem, Synem 

Bożym, prawdziwym Bogiem i prawdziwym człowiekiem. W Regule 

niezatwierdzonej czytamy: „[…] i dzięki Ci składamy, że jak stworzyłeś nas przez 

Syna Twego, tak przez świętą miłość Twoją, którą nas umiłowałeś, sprawiłeś, że 

On, prawdziwy Bóg i prawdziwy człowiek, narodził się z chwalebnej zawsze 

Dziewicy, błogosławionej świętej Maryi”103. To proste, w żadnym stopniu 

nieskomplikowane (można twierdzić, że aż „prostacko” proste – w pozytywnym 

słowa znaczeniu) rozpoznawanie Jezusa Chrystusa i Jego posłannictwa wśród 

ludzi zaowocowało u Franciszka konsekwentnym i jasnym wyborem pójścia za 

Nauczycielem, którego on sam później głosił.  

W pierwszych słowach zatwierdzonej Reguły można przeczytać: „Reguła 

i życie braci mniejszych polega na zachowywaniu świętej Ewangelii Pana naszego 

Jezusa Chrystusa przez życie w posłuszeństwie, bez własności i w czystości”104. 

Święty Franciszek i jego bracia w pierwszej kolejności naśladowali Chrystusa 

przez zachowywanie Ewangelii, która stała się stylem ich życia. W ten sposób szli 

po śladach Chrystusa i byli Jego czytelnymi świadkami. Wyrazem świadczenia 

 
102 Por. Michalczyk W., Styś Z. (red.), Św. Franciszek, św. Klara. Pisma…, dz. cyt., s. 115. 
103 Pisma Świętego Franciszka z Asyżu. Pierwsza Reguła niezatwierdzona, Warszawa 1990, s. 34, 
p. 23,3. 
104 Michalczyk W., Styś Z. (red.), Św. Franciszek, św. Klara. Pisma…, dz. cyt., s. 120. 



 64 

o Chrystusie i świadomego przyjęcia wezwania do urzeczywistniania królestwa 

Bożego była realizacja rad ewangelicznych: posłuszeństwa, ubóstwa, czystości. 

Bracia głosili swoim życiem, że Chrystus naprawdę zmartwychwstał i powołał 

wszystkich do siebie.  

Święty Franciszek mówił o prostocie, bowiem sam był prosty. Nie chodzi 

jednak o postawę człowieka prostego w rozumieniu negatywnym105. Był on 

prosty w pojmowaniu wiary, a także w relacjach z drugim człowiekiem. Oznacza 

to, że upodobnił się do zwykłych, współczesnych mu ludzi. Z jego doświadczenia 

miłości Boga wypływał wielki szacunek do każdego człowieka, bez względu na 

jego pochodzenie i status społeczny. Warto zauważyć, że właśnie dzięki takiemu 

stosunkowi do każdego człowieka, dzięki służebnej postawie wobec innych 

zrodziło się określenie «bracia mniejsi», które towarzyszy duchowym synom św. 

Franciszka z Asyżu do dzisiaj. 

Kolejnym zagadnieniem jest kontekst duchowy, który rzeczywiście 

odróżniał go od innych ludzi. Jego życie stało się modlitwą nacechowaną 

prostotą. Miał on głębokie doświadczenie Pana Boga, dla niego wiara była prosta 

i jasna. Dlatego prostota jest głęboko zakorzeniona w Bogu. Franciszek odkrył 

dziecięctwo Boże, a odkrycie prawdy, że jest stworzony na podobieństwo Boga, 

pozwoliło mu zaakceptować słabości, które są konsekwencją grzechu. To 

pokazuje, że życie franciszkańskie nie było oderwane od Boga. Przeciwnie, Bóg 

to źródło wszystkiego, co dobre, a zatem prostotę pojmował jako dar. Podkreślał 

jednak, że na ten dar trzeba sobie zasłużyć, co ujął w Regule niezatwierdzonej: 

„[…] i stara się o pokorę i cierpliwość, czystą prostotę i prawdziwy pokój 

ducha”106.  

Na obecnym etapie rozważań nasuwa się więc jednoznaczny wniosek, że 

Franciszkowa prostota była sposobem przekazu jego doświadczenia Boga, 

a także metodą jego nauczania i miłości Boga Stwórcy do swego stworzenia. Co 

więcej, przeciwstawiała się ona tzw. mądrości świata, w której nie było miejsca 

dla Boga w takim pojmowaniu, jakiego uczył święty z Asyżu. 

 
105 W kontekście negatywnym prostak jest osobą pozbawioną kultury oraz świadomości 
odpowiedniego postepowania. 
106 A. Cabasi (red.), Pisma Świętego Franciszka z Asyżu, dz. cyt., s. 363. 



 65 

 Prostota była również wyrazem chrystocentryzmu. Zjawiskiem najbardziej 

zdumiewającym i najbardziej rzucającym się w oczy w życiu św. Franciszka jest 

naśladowanie Chrystusowej miłości, dzięki której święty zasłużył sobie na miano 

Serafina. Wydaje się nawet, że miał on większą zdolność miłowania niż inni 

ludzie. Była to miłość radykalna, która wszystkich i wszystko widziała 

w Chrystusie, wszystkich i wszystko kochała w Nim i przez Niego oraz 

upodabniała do Niego. Dlatego miłość, którą pałał Franciszek, również była 

prosta. 

Na jego świadectwo prostoty składało się dosłowne wypełnianie wskazań 

Ewangelii, jak gdyby jedynie dla niego została ona napisana. Najważniejsza była 

służba, jako pierwsza zasada współżycia braterstwa franciszkańskiego; dalej 

ewangeliczne braterstwo, pokuta, radykalne zachowywanie ubóstwa i pokory 

oraz głoszenie pokoju i dobra. Świadectwem swojego życia i pobożnością dawał 

do zrozumienia, że należy przyjmować Ewangelię taką, jaka ona w swojej istocie 

jest, a więc bez elastycznego dopasowywania jej do sytuacji politycznej czy 

społecznej. Należy przyjąć i wypełniać słowo Boże tak, jak zostało dane 

człowiekowi. To samo dotyczy również przyjęcia Jezusa Chrystusa. Jezus, jako 

Syn Boży, jest Słowem Ojca, które przyszło na świat, aby obdarzyć go pokojem 

i pojednać z Bogiem oraz nieustannie, wraz z Duchem Świętym, pośredniczyć 

w dialogu człowieka z Bogiem. 

 W czasie swojego ziemskiego życia św. Franciszek nie tylko często 

przypominał współbraciom, aby uczyli się prostoty, ale nalegał również na to, by 

była ona sposobem rozumienia Boga i Jego woli wobec człowieka. W swoim 

testamencie zwracał uwagę na prostotę w kontekście rozumienia Reguły. 

Uważał, że brak prostoty w rozumieniu i przekazie może zamazać relację 

człowieka z Bogiem, która przecież jest fundamentem i glebą dla rozwoju życia 

duchowego: „Lecz jak Pan dał mi prosto i jasno mówić i napisać regułę i te słowa, 

tak prosto i bez objaśnień rozumiejcie ją i przez święte działanie zachowujcie aż 

do końca” 107. 

Święty z Asyżu tłumaczył swoim braciom, że skoro on jest człowiekiem 

prostym i w sposób prosty pojmuje słowa Pana Boga, to również oni powinni być 

 
107 Michalczyk W., Styś Z. (red.), Św. Franciszek, św. Klara. Pisma…, dz. cyt., s. 150. 



 66 

prości. Jego brak wiedzy teologicznej, a raczej wyższość prostoty nad 

posiadanym wykształceniem, można wywnioskować na podstawie słów, 

w których święty mówił o Bogu. Nabierały one wielkiej wagi, ponieważ miały 

ogarnąć Tego, którego imienia żaden człowiek nie jest godzien wymówić108. Co 

więcej, sam uważał siebie za człowieka niewykształconego. Dowodzi tego fakt, że 

wszelkie dzieła, które przypisuje się świętemu, były dyktowane jego sekretarzowi 

bądź słuchaczom, którzy potrafili pisać. Nie tworząc nowej doktryny, wyrażał się 

poprzez czyn, który stanowił znaczący element jego życia oddanego Bogu. 

Oznaką jego prostoty była także większa troska o wychwalanie tajemnicy Boga 

niż o kierowanie do Niego swoich próśb. Wychwalał Boga i dziękował Mu – 

patrząc na całe stworzenie, miał bowiem za co dziękować. W taki sam sposób 

podchodził on do słów zapisanych na kartach Pisma Świętego. Rozumienie Pisma 

Świętego, jakim dysponował, było żywym doświadczeniem Chrystusa – Słowa, 

które stało się Ciałem. Było dla niego ważne, aby sam rozeznawał Ducha Bożego 

w rozważaniach biblijnych. Pozwalało mu to kierować się tym, co rzeczywiście 

należało do Boga. Nie kierował się bowiem chciwością ani ambicją, ale zachęcał 

wszystkich, aby wnikali w orędzie życia zamkniętego w Bożych pismach i czynili 

z niego normę postępowania, ponieważ to słowa Pana są „duchem i życiem”109.  

Dzięki takiemu rozeznawaniu Ducha Pańskiego, poprzez medytację Pisma 

i doświadczenie życiowe Franciszek doszedł do normy, którą stanowi najczęściej 

cytowany przez niego fragment Biblii: „Wszystko, co chcecie, aby wam ludzie 

czynili, wy im czyńcie” (Mt 7,12). To podstawowa zasada, którą stosował, 

odnosząc się do innych ludzi. Tak pojmując Biblię, stawał się rzeczywiście 

prostym Poverello110. Takie było całe jego życie. Dlatego dzisiaj, kiedy poszukuje 

się pewnego rodzaju odnowy życia, często zwraca się uwagę na jego prostotę, 

poprzez którą stał się on dla wielu znakiem nadziei na lepszy świat w ujęciu 

społecznym i moralnym. Dzięki ewangelicznej prostocie, braterstwu i miłości do 

nieprzyjaciół staje się on dla świata ikoną Jezusa Chrystusa, a więc ikoną miłości 

trudnej, wymagającej, ale także miłosiernej, przebaczającej i prostej111. 

 
108 Por. S.C. Napiórkowski (red.), Bóg jako Ojciec według św. Franciszka z Asyżu, Kraków: 
Wydawnictwo Bratni Zew 2012, s. 21. 
109 Por. Michalczyk W., Styś Z. (red.), Św. Franciszek, św. Klara. Pisma…, dz. cyt., s. 114. 
110 Tłum. z języka włoskiego – Biedaczyna. 
111 Por. S. Jaromi, Idea franciszkańska, Kraków: Wydawnictwo Bratni Zew 2018, s. 17. 



 67 

Działalność św. Franciszka z Asyżu zapoczątkowała ruch apostolski 

przypominający o wartościach i cechach, bez których nie można mówić o życiu 

duchowym. Dotyczy to wierności w wierze, posłuszeństwa wobec autorytetu 

Kościoła, a także nawrócenia wszystkich ludzi, niezależnie od pochodzenia czy 

warstwy społecznej112. W Regule, którą zatwierdził papież Innocenty III, 

założyciel zakonu podkreślał rolę prostoty, ubóstwa, pokory i poddania się 

całkowicie autorytetowi Kościoła. Co prawda część braci stała w opozycji wobec 

sposobu jego życia, twierdząc, że był on zbyt surowy i ubogi. Kierowały się tą 

myślą również kościelne autorytety, które były przeciwne udzieleniu pełnej 

aprobaty dla takiego stylu życia. Oczywiście, wzrost liczby braci wymagał 

wewnętrznych reform. Nie można było prowadzić życia zakonnego bez 

odpowiednich regulacji prawnych, trzeba jednak zauważyć, że pewne działania 

przybierały charakter rewolucyjny zamiast ewolucyjnego. Groziło to swoistym 

rozpadem, co rzeczywiście się stało, kiedy niemożliwe było uzyskanie zgody 

między wszystkimi braćmi co do wyboru jednego stylu życia. Wewnętrzne spory 

doprowadziły do podziału zakonu na trzy gałęzie: w 1517 roku doszło do podziału 

na Braci Mniejszych Unii Leoniańskiej (OFM) i Braci Mniejszych 

Konwentualnych (OFM Conv.), a w 1619 roku pełną niezależność uzyskała gałąź 

Braci Mniejszych Kapucynów (OFM Cap.). O ile nie można doszukiwać się różnic 

w Regule (wtedy doszłoby do negacji pochodzenia od ojca założyciela), o tyle 

widać je w konstytucjach, które dotyczyły również regulacji życia wspólnotowego.  

Pierwsi bracia, którzy podążali za św. Franciszkiem, oddawali się posłudze 

kaznodziejskiej. Niektórzy z nich chcieli poświęcić się nauce, jednak 

franciszkanie sprzeciwiali się kształceniu zakonników. Nie chodziło o to, aby 

bracia nie mieli żadnej wiedzy, ale o to, żeby nauka nie była stawiana wyżej niż 

doświadczenie życia duchowego. Dlatego dbał on, aby nie zatracono pierwotnego 

zapału życia duchowego, które miało być jak najbardziej proste – tak jak relacja 

z Panem Bogiem. Trzeba zauważyć, że prostota w jego życiu duchowym i jego 

duchowych synów, jak również w relacji Boga i człowieka była wyznacznikiem 

wszelkich innych cnót, a także charakterystycznych cech, które określały 

duchowość Franciszkową, a w konsekwencji duchowość franciszkańską. 

 
112 Por. J. Aumann, Zarys historii duchowości, dz. cyt., s. 163. 



 68 

Umierając w roku 1226, prosił swoich braci, aby nie zaniechali tego, do czego 

Pan Bóg ich powołał.  

Jak wspomniano, po śmierci założyciela zakonu bracia zaczęli znacznie 

łagodzić pierwotną surowość ubóstwa, co doprowadziło do wewnętrznych 

podziałów. Jednak pierwotna nauka nie została zaniechana. Wskazuje to 

jednoznacznie na potrzebę nawrócenia, a także powrotu do prostego przeżywania 

wiary i doświadczania obecności Boga w życiu codziennym. Jeśli ktoś szczerze 

zagłębi się w lekturę duchowości franciszkańskiej i Franciszkowej, będzie mógł 

zrozumieć, że to, co proste (a więc przyjęcie słowa Bożego takim, jakie jest), jest 

najbardziej potrzebne człowiekowi do żywego spotkania z Bogiem. W całej 

duchowości, a więc w całym doświadczeniu Boga, którym dzielił się ze swoimi 

braćmi, dostrzegalna była pokora i prostota, a także troska o uświęcenie 

współtowarzyszy, którzy podążali jego śladami, aby w taki sam sposób 

doświadczyć obecności Boga. Pokazał, że Bóg nie jest surowym feudałem, tylko 

prawdziwym Ojcem, a świat przez Niego stworzony jest przejawem miłości w Jego 

relacji do człowieka113.  

Analizując życie św. Franciszka, a także dzieła jego duchowych synów, 

można jednoznacznie stwierdzić, że prostota jest darem Boga. Dzięki niej 

zrozumiał, jak wielkim skarbem jest człowiek i całe stworzenie. Pomimo upływu 

wielu wieków, problem człowieka się nie zmienia. Dzisiaj również ludzkości 

towarzyszy zagubienie i samotność, która prowadzi do duchowych tragedii. 

Dzisiaj również jest potrzebna odnowa duchowa. W rozpędzonym świecie 

dążącym do sukcesu i zdobycia pozycji społecznej potrzebne jest zrozumienie, że 

Bóg jest, a dzięki prostocie, którą tak ukochał i żył, można odzyskać poczucie 

szczęścia, które jest zakorzenione w fakcie, że wszyscy jesteśmy dziećmi 

Bożymi114. I to jest dla nas powrót do domu. Bóg o nas pamięta, mimo że my nie 

zawsze pamiętamy o Nim. Dlatego św. Franciszek również współcześnie jest 

nauczycielem prostego egzystowania z Bogiem. Papież Jan Paweł II w liście 

z okazji 800-lecia urodzin św. Franciszka z Asyżu napisał: „Zainteresowanie tą 

postacią nie tylko nie osłabło z biegiem czasu, ale głębiej zapadło w umysły 

i jeszcze bardziej się rozprzestrzeniło. Ludzie dlatego tak podziwiają i miłują tego 

 
113 Por. M. Chmielewski, Duc in altum, dz. cyt., s. 461. 
114 Por. tamże, s. 463. 



 69 

Świętego, że widzą w nim spełnienie – i to w sposób najdoskonalszy – tego, czego 

najbardziej pragną i czego we własnym życiu nie osiągają: radości, wolności, 

pokoju, zgody i pojednania między ludźmi, a także wśród rzeczy tego świata”115. 

Mimo że okres życia Franciszka, popularnie nazywanego Biedaczyną z Asyżu, 

przypada na czasy średniowieczne, to jednak w dalszym ciągu, nieprzerwanie 

duchowość franciszkańska fascynuje kolejne pokolenia, które na nowo starają 

się zgłębić i zrozumieć wszystko, co po sobie pozostawił. 

Tak rozumiana prostota stała się wzorem dla św. Maksymiliana Marii 

Kolbego, który przez wierne zachowywanie Reguły i konstytucji pragnął stać się 

prostym rycerzem wiary, a przez to najmniejszym spośród wszystkich: „[…] 

błogosławiony jest ten sługa, który został wyniesiony wysoko nie z własnej woli 

i pragnie być zawsze pod stopami innych”116. Postawa prostoty we 

Franciszkowym rozumieniu stała się wyraźną drogą, którą podążał św. 

Maksymilian Maria Kolbe.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
115 Jan Paweł II, List na zakończenie jubileuszu osiemsetlecia urodzin św. Franciszka, „Studia 
Franciszkańskie” 1:1984, s. 33. 
116 Michalczyk W., Styś Z. (red.), Św. Franciszek, św. Klara. Pisma…, dz. cyt., s. 86. 



 70 

2. Umiejętność przeżywania prostoty 

przez św. Maksymiliana Marię Kolbego 
  

 

 Na samym początku należy zaznaczyć, że pierwszym wzorem prostoty jest 

Jezus Chrystus, który, przybrawszy postać sługi, opuścił niebo nie dlatego, aby 

Mu służono, ale aby On wszystkim służył. Przykład świętych jest dla nas 

natomiast umocnieniem i pociechą, że mimo ludzkich słabości żaden człowiek 

nie zostaje skreślony przez Boga. Dlatego, szczególnie w kontekście św. 

Maksymiliana Marii Kolbego, w pierwszej kolejności trzeba pochylić się także nad 

prostotą Maryi. 

Ona, która stała się wzorem zawierzenia dla Maksymiliana, całe swoje 

powołanie i misję streściła w jednym zdaniu wypowiedzianym w chwili 

zwiastowania: „Oto ja służebnica Pańska. Niech mi się stanie według twego 

słowa” (Łk 1,38). Temu pozostała wierna do końca: całe Jej życie było trwaniem 

przy Bogu i służbą Jezusowi. Zwłaszcza w chwilach trudu i cierpienia pozostała 

wierna słowom wypowiedzianym w Nazarecie. Skrajne ubóstwo towarzyszące 

narodzinom Jej Dziecka, zbrodnicze prześladowanie ze strony Heroda, 

konieczność pospiesznej emigracji do Egiptu, ubogie życie w niewielkim 

miasteczku galilejskim, cierpliwe znoszenie różnorodnych oskarżeń pod adresem 

Jej Syna aż wreszcie mężne towarzyszenie Jezusowi podczas Jego męki 

i męczeńskiej śmierci – to najtrudniejsze sytuacje, w których sprawdziła się jej 

wierność i męstwo. Nie wyrzekła się swego Syna, gdy oskarżano go o utratę 

zmysłów, o niewierność wobec żydowskiej tradycji czy o największą, zdaniem 

Sanhedrynu, zbrodnię – bluźnierstwo wobec Boga, polegające na przypisywaniu 

sobie atrybutów Bożych. Maryja była wierna Panu Bogu, do końca pozostała 

Jego służebnicą, niezależnie od zaistniałych okoliczności, presji otoczenia, 

upokorzenia; nawet wtedy, gdy wskazywano Ją palcami jako Matkę zbrodniarza, 

który został ukrzyżowany jako bluźnierca. Pozostała służebnicą Pana, chociaż 

ówcześni Żydzi zapewne zupełnie inaczej myśleli o Jej Synu i o Niej. We 

wszystkich wydarzeniach, w których Maryja zostaje przedstawiona na kartach 

Pisma Świętego, można zauważyć jej aktywne uczestnictwo w życiu człowieka – 



 71 

począwszy od zwiastowania, kiedy wypowiadając „Fiat”, zgodziła się na 

interwencję Boga w jej życiu. Stała się wzorem wierności i zaufania Panu117.  

Prostota Maryi polegała na sposobie przeżywania Jej roli w dziejach 

zbawienia ludzkości. Od momentu zwiastowania aż do ukoronowania 

przyjmowała wolę Bożą. Nie stawiała na pierwszym miejscu swoich pragnień, ale 

zgadzała się na to, co zostało dla niej przygotowane. Pozostając poza centrum, 

wskazywała na Jezusa Chrystusa, jako na najważniejszego człowieka w Jej 

życiu. Dobrze znane słowa z Kany Galilejskiej: „Zróbcie wszystko, cokolwiek wam 

powie” (J 2,5b), były i są wezwaniem dla każdego człowieka do wierności wobec 

Boga w odniesieniu do przeżywanego powołania. Było i jest to również 

zaproszenie do bezwarunkowego naśladowania Chrystusa118. Maryja była więc 

tą, która całkowicie przyjęła wolę Bożą. Była kobietą prostą i tej samej prostoty 

poszukiwała w ziemskiej codzienności. Właśnie dlatego, stając się nauczycielką 

prostoty, wskazała tę cnotę jako sposób przyjęcia Ewangelii.  

Przejawem rozwoju życia na wzór Maryi był prywatny ślub, który podczas 

pobytu w gimnazjum we Lwowie nasz święty złożył Matce Bożej. Obiecał, że 

zawsze będzie dla Niej walczył. Jak sam zaznaczył, wówczas tę walkę rozumiał 

jako bojowanie orężem zbrojnym: „[…] w internacie, na chórze, gdzie słuchaliśmy 

Mszy świętej, z twarzą wspartą o ziemię obiecałem Najświętszej Maryi Pannie 

królującej w ołtarzu, że będę walczył dla Niej – jak – nie wiedziałem, ale 

wyobrażałem sobie walkę orężem materialnym”119. 

Drugim wzorem prostoty dla św. Maksymiliana był św. Franciszek. 

Biedaczyna z Asyżu, od momentu swojego nawrócenia, zwracał uwagę na piękno, 

które znajduje się w całym stworzeniu. Dzięki temu mógł otworzyć się na 

działanie Boga takiego, jakim On jest w rzeczywistości. Proste pojmowanie 

Stwórcy pomogło Franciszkowi dzielić się swoją wiarą ze wszystkimi 

napotkanymi ludźmi, co poskutkowało odnową życia duchowego Kościoła. 

 
117 Por. Ks. W. Zyzak, Maryjny rys duchowości prezbitera w nauczaniu Jana Pawła II, 
https://repozytorium.theologos.pl/xmlui/bitstream/handle/123456789/3353/Zyzak_Maryjny
_rys_duchowosci_prezbitera_w_nauczaniu_Jana_Pawla_II.pdf?sequence=1&isAllowed=y 
[dostęp: 09.06.2023]. 
118 Por. P. Piasecki OMI, Maryjna duchowość eucharystyczna, 
https://bazhum.muzhp.pl/media/files/Salvatoris_Mater/Salvatoris_Mater-r2010-t12-
n1_2/Salvatoris_Mater-r2010-t12-n1_2-s92-104/Salvatoris_Mater-r2010-t12-n1_2-s92-
104.pdfhtml [dostęp: 31.05.2023]. 
119 Pisma Ojca Maksymiliana Kolbego franciszkanina, t. 7, Niepokalanów 1970, nr 1105. 

https://repozytorium.theologos.pl/xmlui/bitstream/handle/123456789/3353/Zyzak_Maryjny_rys_duchowosci_prezbitera_w_nauczaniu_Jana_Pawla_II.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repozytorium.theologos.pl/xmlui/bitstream/handle/123456789/3353/Zyzak_Maryjny_rys_duchowosci_prezbitera_w_nauczaniu_Jana_Pawla_II.pdf?sequence=1&isAllowed=y


 72 

Istotnym jest fakt, że nie szukał przez to swojej chwały, nie oczekiwał rozgłosu. 

Zależało mu, aby ludzie mogli doświadczyć, jak wiele Bóg ofiarowuje człowiekowi. 

Oczywiście, w świecie pochłoniętym konfliktami zbrojnymi, a także osłabieniem 

życia duchowego, trudno było mówić o prostocie. Franciszek jednak nie zwracał 

na to uwagi. W zagubionym człowieku widział osobę, która potrzebuje 

nawrócenia. Widział ludzką biedę i cierpienie społeczne oraz moralne. Czując się 

posłanym do każdego, pragnął dzielić się miłością na wzór Chrystusa. Prostota, 

siła i zapał, z którymi mówił o Bogu, wypływały z jego autentyczności. To ona 

pomagała mu przyciągać ludzi do Boga. Dlatego też, mimo trudności, które 

piętrzyły się w jego życiu, nie rezygnował z życia, które dało mu prawdziwą 

radość. Co prawda, dzisiaj zwraca się uwagę na sielankowość codzienności, którą 

miałby wprowadzać święty z Asyżu. Nie jest to jednak prawda. Prostota 

Franciszka przejawiała się w postawie braterstwa wobec każdego człowieka. 

Przez swoją otwartość na Boga i Jego dary, potrafił być blisko każdego człowieka 

tak, jak blisko pragnie być Bóg. Na tym polega piękno Franciszkowej prostoty. 

Fenomen tejże cechy, którą odkrył i doświadczył asyski święty, był dla św. 

Maksymiliana dużą pomocą w jego działalności.  

 Mówiąc o prostocie w rozumieniu męczennika oświęcimskiego, należy 

prześledzić całe życie Maksymiliana. Oczywiście, nie chodzi o wnikliwą analizę 

każdego dnia, ale o to, aby w tych środowiskach, w których przebywał, zaznaczyć 

obecność tej cnoty. Począwszy od domu rodzinnego, przez życie zakonne, posługę 

misyjną aż do najbardziej znanego wydarzenia z jego życia, a więc do pobytu 

w Oświęcimiu i ofiarowania się za drugiego człowieka. 

Pierwszym miejscem, w którym prostota św. Maksymiliana była widoczna, 

stał się dom rodzinny. Jak wspomniano, Rajmund Kolbe z rodzinnego domu 

wyniósł te cechy duchowe, które w przyszłości okazały się najcenniejsze w jego 

pracy apostolskiej120. Jako chłopiec podziwiał zarówno umiejętność, jak 

i wytrwałość, z jaką jego rodzice podejmowali się organizacji zebrań stowarzyszeń 

kościelnych. Ich dom odznaczał się wielką pobożnością i bogobojnością. Zarówno 

Juliusz, jak i Marianna zabiegali o to, aby strzec swoich synów od moralnego 

zepsucia, dlatego dbali o to, aby ich rodzina była silna Bogiem121. 

 
120 Por. L. Dyczewski, Święty Maksymilian Maria Kolbe, dz. cyt., s. 37. 
121 Por. Zeznanie Bronisławy Krakowskiej z dn. 15.06.1954 roku, AN. 



 73 

 Drugim miejscem, w którym Maksymilian Kolbe mógł doświadczyć 

prostoty, stał się zakon franciszkański, a w konsekwencji całe jego życie 

konwentualne według Reguły św. Franciszka z Asyżu. Od początku formacji 

zakonnej Maksymilian starał się rzetelnie traktować każdą pracę, jaka została 

na niego nałożona. Dotyczyło to również decyzji przełożonych odnośnie do 

wysłania go na studia do Rzymu. Zachowując posłuszeństwo wobec ich woli, 

zrozumiał, że dzieło, o którym marzył, będzie rzeczywiście proste, jeśli będzie 

zgodne z radami ewangelicznymi. Dokładnie takie samo odniesienie dotyczyło 

Milicji Niepokalanej (Militia Immaculatae – M.I.). W jego pragnieniu, aby dla Maryi 

zdobyć cały świat, można doszukiwać się szybkiego i nieprzemyślanego działania 

przeciw masonerii. Dopiero głębiej wczytując się w statut Milicji Niepokalanej, 

można zauważyć jej prostotę. Maksymilian nie musiał wymyślać nowych 

strategii. Wskazał na modlitwę jako pierwszy i podstawowy środek prowadzący 

do nawrócenia grzeszników, heretyków i wszystkich, którzy w jakikolwiek sposób 

zagubili swoją drogę do Boga – na tym polegała prostota dzieła, któremu 

Maksymilian oddał całe swoje życie.  

Po przyjęciu święceń prezbiteratu i po zakończeniu studiów, kiedy 

Maksymilian wrócił do Polski, mógł cieszyć się prostotą życia zakonnego. Nie 

chodzi jednak o to, że życie zakonne samo w sobie było proste, ale raczej o sposób 

jego przeżywania. Oddanie drodze, na którą zakonnik zostaje zaproszony, a także 

pragnienie Bożego przeżywania tej drogi, zmieniają jego oblicze. Jeśli zakonnik 

uznaje, że idzie drogą wskazaną przez Boga, z radością przyjmuje ten dar, za św. 

Franciszkiem wyraża pochwałę wobec Boga i Jego miłości do człowieka. Właśnie 

wtedy życie zakonne staje się proste, kiedy przyjmuje się je jako dar od Boga, 

kiedy każdy dzień na nowo oddaje się Panu Bogu. W taki sposób daru 

kapłaństwa, a także daru życia zakonnego doświadczał Maksymilian Maria 

Kolbe. Współbracia w kapłaństwie widzieli w nim nieudawanego sługę 

Chrystusa. Sposób mowy i pewność jego świadectw były atutami zakonnika. 

Jeden z prezbiterów wspominał, że w postawie Maksymiliana oraz w jego 

wypowiedziach uderzał niezwykły pietyzm, z jakim wymawiał imię Maryi 

Niepokalanej122. To był prosty ksiądz o oddanym sercu. Począwszy od posługi 

 
122 Zeznanie księdza Zygmunta Ruszczaka o ojcu Maksymilianie (Rajmundzie) Kolbem, AN. 



 74 

w Grodnie dał się poznać jako pracowity prezbiter, a także człowiek bardzo 

wrażliwy na ludzkie potrzeby. W jednym ze wspomnień zanotowano, że 

Maksymilian, jako spowiednik, potrafił najlepiej zrozumieć ludzką biedę 

i jednocześnie wskazać potrzebującym drogę do najlepszej Opiekunki i Matki – 

Matki Bożej123. Jego życie kapłańskie postrzegane było przez ludzi jako niezwykle 

pokorne i proste.  

 Prostota kierowała św. Maksymilianem również podczas jego posługi 

misyjnej, której poświęcił większość swojej zagranicznej działalności. Należy 

zaznaczyć, że posługa misyjna franciszkanina nie została życzliwie przyjęta przez 

mieszkańców Japonii, a także innych krajów, do których się udał. To, że zyskał 

on przychylność japońskiego biskupa, nie oznaczało powodzenia tej fundacji 

misyjnej. Należy pamiętać, że poważnym problemem dla chrześcijaństwa 

w Japonii był szintoizm, buddyzm oraz konfucjanizm.  

Maksymilian Maria, wyjeżdżając z Polski, nie liczył na sukcesy 

duszpasterskie. Robił to, co do niego należało, a więc głosił Dobrą Nowinę oraz 

przybliżał ludziom Chrystusa przez ręce Najświętszej Maryi Panny. Warunki, 

w których żył, obrazowały prostotę, którą wyznawał, a której uczył się od św. 

Franciszka z Asyżu. Nie chodziło jednak o życie w nędzy i brak środków do 

egzystencji. Chodziło o życie skromne, bez zbędnego przywiązywania się do tego, 

co posiadamy. Maksymilian był dowodem na to, że mimo ludzkiego zmęczenia, 

a także biedy, w jakiej żyli zakonnicy, można być człowiekiem szczęśliwym. 

A wszystko dzięki prawidłowo odczytywanej prostocie. Maksymilian nie skupiał 

się na tym, ile pracy wykonał, ale jak ją wykonał, czuł, że rzeczywiście był 

oddanym narzędziem w rękach Boga. Już na tym etapie można zauważyć, że 

pokora i wiara, którymi kierował się Maksymilian, łączyły się z prostotą, dzięki 

czemu wszystko, co robił ojciec Kolbe, było proste. Tak, jak prosta jest miłość 

Boga do człowieka. 

 Maksymiliana Kolbe prostota charakteryzowała również w miejscu jego 

męczeńskiej śmierci, a więc w niemieckim obozie zagłady w Oświęcimiu. Jest to 

aspekt bardzo ważny, ponieważ właśnie tam w sposób bardzo dosadny dał on 

przykład prostoty zarówno wobec współwięźniów, jak i wobec niemieckich 

 
123 Zeznanie Aleksandry Anny Amerskiej z dn. 2.01.1954 roku, AN. 



 75 

żołnierzy. Męczennik franciszkański był jednym z wielu prezbiterów, którzy 

oddali życie za wiarę. Oświęcim, jak wiadomo, był obozem koncentracyjnym, 

którego zadaniem była eksterminacja ludzi, ale chodziło również o zagładę 

duchową. Oprawcy zdawali sobie sprawę z tego, że dzięki wierze człowiek może 

znieść wszelkie cierpienia. Dlatego żołnierze dążyli do zniszczenia ducha. 

Pacyfikowano wszelkie formy pobożności, konfiskowano i niszczono 

modlitewniki, zabierano krzyżyki i medaliki. Ten wymiar nienawiści był również 

stosowany wobec duchownych przebywających w Oświęcimiu. Celowo kierowano 

ich do najcięższych prac, aby zniszczyć wszelkie wartości, którymi mogliby 

dodawać otuchy innym współwięźniom. Bicie, poniżanie i bluźnierstwa były na 

porządku dziennym.  

Maksymilian Kolbe przybył do obozu 28 maja 1941 roku124. Ciężka praca 

w połączeniu z gruźlicą, na którą chorował, sprawiały, że zakonnik nie wytrzymał 

trudów pracy obozowej. Szybko trafił do obozowego szpitala, jednak nie chciał 

być traktowany lepiej od innych. Będąc w Oświęcimiu, cały czas powtarzał, że 

jest gotowy na śmierć. Zachowywał przy tym wewnętrzną pogodę ducha, a także 

spokój, którego nikt nie mógł zrozumieć125. Przyjąwszy taką postawę, 

przygotowywał się na wypełnienie pragnienia wyrażonego już w latach 

dzieciństwa. Wszelkie cierpienia znosił odważnie, wiedząc, że przecież modlił się 

o męczeństwo126. Mimo cierpienia, którego doświadczał, nie zrezygnował 

z kapłańskiej posługi, nawet w warunkach bardzo skrajnych. Osoby, które 

spotkały franciszkańskiego zakonnika w obozie, przekazały świadectwa mówiące 

o rzeczywistej prostocie w kapłańskiej postawie ojca Kolbego. To, co mówił, było 

głębokie i proste. A głosił przede wszystkim niezachwianą wiarę w zwycięstwo 

dobra: „Nienawiść nie jest siłą twórczą. Siłą twórczą jest miłość. Nie zmogą nas 

te cierpienia, tylko przetopią i zahartują. Wielkich trzeba ofiar naszych, aby 

okupić szczęście i pokojowe życie tych, co po nas będą”127. 

W sierpniu 1941 roku po ucieczce jednego z więźniów niemieccy żołnierze 

podjęli decyzję, że w zamian za jednego uciekiniera dziesięciu więźniów zostanie 

 
124 Por. K. Strzelecka, Maksymilian M. Kolbe: für andere leben und sterben, Freiburg – Basel – 
Wien: Herder 1982, s. 190-191. 
125 Por. Relacje złożone przez Tadeusza Stefańskiego z dn. 30.07.1949 roku, AN. 
126 Por. Wspomnienia z ostatnich chwil o. Maksymiliana Kolbe w Oświęcimiu według opisu 
ks. Konrada Szwedy, byłego więźnia w Oświęcimiu, AN. 
127 Wspomnienia Józefa Stemlera, AN. 



 76 

skazanych na śmierć w bunkrze głodowym. Wtedy ojciec Kolbe, słysząc skargę 

Franciszka Gajowniczka, postanowił zgłosić się za niego do bunkra głodowego. 

W orzeczeniu komendanta obozu wyraźnie zaznaczono, że chodzi o śmierć 

głodową, a więc śmierć w nieludzkich męczarniach, którym Maksymilian chciał 

się poddać dobrowolnie128. Czyn zakonnika był wielki, a zarazem prosty. Prostota 

wynikła z faktu, że wiedział, czego chce. Wiedział, o co się modlił. Co więcej, 

Maksymilian wiedział, jak rozmawiać z tymi, którzy cierpieli i umierali. Jego 

czyny były proste, a więc modlitwa, spowiedź, absolucja. Taką postawą prostoty 

szokował wszystkich. Aż do ostatnich chwil życia Maksymilian nauczał wiary, 

pocieszał, a przede wszystkim nie szukał bohaterstwa. Otrzymał to, o co prosił. 

Na tym polega oświęcimski fenomen prostoty. Jest to również fenomen prostoty 

modlitewnej, której Maksymilian uczył i o której dawał świadectwo swoim 

prostym życiem. 

Opierając się na doświadczeniu prostoty u Maryi, a także u św. Franciszka 

z Asyżu, można zauważyć, że stały się one wzorem dla Maksymiliana Kolbego. 

Oczywiście, można by postawić tezę wskazującą, że każda cnota jest w taki sam 

sposób przeżywana u każdego człowieka. Jest to jednak złudne, ponieważ każdy 

człowiek jest inny. I nawet jeśli kieruje się w życiu pewnym wzorem, nigdy nie 

jest on swoistego rodzaju klonem. Zawsze jest to osobiste doświadczenie w relacji 

Bóg – człowiek. Tak samo było ze św. Maksymilianem. Wzorując się na Maryi 

i na Franciszku, stał się świadkiem prostoty w swoich czasach. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
128 Por. List doktora Władysława Tondosa do Niepokalanowa z dn. 29.04.1954 roku, AN. 



 77 

3. Niezrozumienie działalności i postępowania 

św. Maksymiliana 
 

 

Zagadnienie niezrozumienia, które było obecne w życiu św. Maksymiliana 

Marii Kolbego budzi wiele kontrowersji. Tytułowe niezrozumienie dotyczy 

świętego, ale w sposób pośredni. Poszukując zachowań związanych 

z niezrozumieniem, należy odnieść się do osób, które go znały, a więc rodzinę, 

współbraci zakonnych, spotkanych przez niego ludzi, a także żołnierzy 

niemieckich, którzy również wykazywali się wspomnianym niezrozumieniem.  

Po pierwsze, już sama decyzja o życiu zakonnym opartym na radach 

ewangelicznych, ukierunkowanym na drogę pełną wyrzeczeń i trudów jest dla 

świata niezrozumiała. Mimo to młody Maksymilian poszedł tą drogą. Po drugie, 

obserwujemy doświadczenie cierpienia i męczeństwa wbrew ludzkiemu 

rozumowaniu. Błogosławieństwo to jest trudne do przyjęcia, ale właśnie takie, 

mimo niezrozumienia, przyjęła matka Maksymiliana. Marianna Kolbe sama 

przyznała, że moment aresztowania jej syna, a także brak jakichkolwiek 

informacji o nim miały wpływ na jej zdrowie fizyczne i duchowe. Nie oznacza to, 

że zwątpiła czy też przestała się modlić – przeciwnie, wszystkie cierpienia i trudy, 

których doświadczała, często utożsamiała z Maryją, której cierpienie zapowiadał 

starzec Symeon. Co więcej, Marianna zwróciła uwagę, że największy ból 

sprawiało jej to, że syn nie miał dostępu do Eucharystii129. To pokazuje, jak 

wielką rolę w tej sytuacji odgrywała wiara. Wiara w obecność Boga, a także 

w opiekę Maryi powodowała, że Marianna Kolbe przeżywała inaczej nawet te 

najtrudniejsze momenty. Nie rozumiała (z czysto ludzkiego punktu widzenia), 

dlaczego tak wielkie cierpienia spadły na jej syna, nie wiedziała nic o ostatnich 

chwilach jego życia, lecz nie straciła wiary. Wiara pomagała przyjąć jej również 

doświadczenie cierpienia, które było dla niej bardzo trudne. Dlatego 

niezrozumienie, mające swój wyraz w postawie jego matki, można nazwać 

błogosławionym.  

 
129 Por. Dokumenty o o. Maksymilianie Kolbem, Niepokalanów 1955, s. 26. 



 78 

Maksymilian Kolbe doświadczył również niezrozumienia ze strony 

wspólnoty zakonnej. Trzeba pamiętać, że w swojej posłudze kapłańskiej oddawał 

się całkowicie. Świadczą o tym nie tylko jego czyny na rzecz prowincji 

i wspólnoty, ale także relacja z drugim człowiekiem. Trudności i niezrozumienie, 

których doświadczał ze strony współbraci, dotyczyły jego poświęcenia i pracy nad 

utworzeniem ruchu maryjno-apostolskiego – Rycerstwa Niepokalanej. Dzieło, 

które młody franciszkanin tworzył, nie przekonywało wszystkich współbraci. 

Niektórzy twierdzili, że jest ono niemożliwe do zrealizowania, a swoimi 

działaniami doprowadzi on do kompromitacji zakonu franciszkańskiego130. Kiedy 

w bardzo szybkim tempie wzrastała liczba członków stowarzyszenia, a ich 

kontakt z założycielem był bardzo trudny, czasem wręcz niemożliwy, pojawiło się 

pytanie, co robić, aby to zmienić. Wtedy zrodziła się myśl o utworzeniu 

czasopisma przeznaczonego dla wszystkich członków stowarzyszenia, co jednak 

wiązało się z dużymi kosztami. Problem był bardzo realny, ponieważ poza zgodą 

ojciec Maksymilian nie uzyskał żadnego wsparcia finansowego ze strony 

przełożonych. Ksiądz Roman Tartyłło wspominał w swoich zeznaniach, że mimo 

przeszkód i trudności ojciec Kolbe nie zrażał się, ponieważ miał świadomość 

ingerencji Boga w dzieło wydawnictwa. Jego siłą była modlitwa, która pozwalała 

mu zachować prostotę, pokorę i dawała wielkie pokłady energii do działania131. 

Te wszystkie cnoty pomagały mu podejmować koleje wyzwania, mierzyć się 

z problemami finansowymi, a także zdrowotnymi, mimo że jego oddanie i zapał 

do pracy nie były przez wszystkich akceptowane. Ilość obowiązków 

duszpasterskich nie przytłumiła jego zaangażowania, a także pobożności – 

modlitwie poświęcał wiele czasu i cały jej się oddawał. Nieważne, czy było to 

pozdrowienie Maryja, które szczególnie lubił, czy godzinna adoracja przed 

tabernakulum. Do wszystkich czynów motywowały go nadzieja i męstwo. Jego 

miłość do Boga i bliźniego sprawiała, że dla nieba gotów był zdobyć chociażby 

jedną duszę. 

Ojciec Maksymilian pokładał wielkie nadzieje w Rycerstwie Niepokalanej, 

wierząc, iż dzięki niemu zakon franciszkański niebawem się odrodzi. Ostoją dla 

niego w realizacji tego dzieła był ojciec Stefan Ignudi, który okazał się 

 
130 Por. Zeznanie Eugeniusza Srzednickiego z dn. 9.02.1949 roku, AN. 
131 Por. Zeznanie Księdza Romana Tartyłły z dn. 26.02.1955 roku, AN. 



 79 

człowiekiem surowym, a zarazem zdolnym do poświeceń dla dobra zakonu132. 

Niestety, po upływie roku od pierwszego spotkania stowarzyszenie nie rozwijało 

się – wręcz przeciwnie, nawet sami członkowie między sobą wstydzili się o nim 

mówić, a jeden z kleryków próbował przekonać innych, że całe to dzieło jest 

w ogóle niepotrzebne. Niepokalana jednak chciała inaczej. Zabrała do siebie ojca 

Antoniego Głowińskiego, a 13 dni później brata Manziego, w zamian obdarzając 

Rycerstwo nowymi członkami133. Maksymilian był przekonany, że najbardziej do 

rozwoju wydawnictwa przyczyni się swoim cierpieniem, a nawet ofiarą z własnego 

życia. Wiedział, że Rycerstwo Niepokalanej jest własnością Maryi, dlatego nie 

obawiając się niczego, zaufał Jej bezgranicznie134. Nie szczędził wysiłków, aby 

zrealizować swoje dzieło.  

Poszukiwał najbardziej odpowiedniego miejsca na rozwój wydawnictwa. 

Udało mu się zakupić teren na zboczu góry Hikosan, gdzie miał powstać japoński 

Niepokalanów (nazwany później Mugenzai no Sono, czyli Ogród Niepokalanej). 

Tam właśnie miała powstać kaplica, klasztor i wydawnictwo135. Nie wszyscy 

jednak byli przychylni jego działalności. Ogromne trudności sprawiał mu delegat 

apostolski – wyraźnie przeszkadzało mu dzieło, które polski zakonnik realizował. 

Dopiero po wysłuchaniu zarzutów Maksymilian przedstawił akt erekcyjny Stolicy 

Apostolskiej, który na taką działalność zezwalał.  

To cierpienie psychiczne dawało się we znaki ojcu Kolbemu, który 

w trudnych chwilach wracał myślami do wizji dwóch koron i uświadamiał sobie, 

że koronę męczeńską można zdobywać każdego dnia na różne sposoby, choćby 

słuchając przełożonego, który może się mylić: „Jeśli zaś przełożony wyda 

polecenie niezgodne z sumieniem podwładnego, ten, chociaż go nie posłucha, 

niech go nie porzuca. A jeśli będzie przez kogoś prześladowany, niech go dla Boga 

jeszcze bardziej miłuje […]”136. 

Nie obyło się również bez problemów wynikających z niewłaściwego 

nastawienia współbraci ojca Maksymiliana, również w środowisku polskim. 

Zaczęły się one już w Grodnie. Wyrazem niezrozumienia we wspólnocie zakonnej 

 
132 Por. M. Winowska, Szaleniec Niepokalanej. Ojciec Maksymilian Kolbe, Londyn 1959, s. 37. 
133 Por. Taż, Szaleniec Niepokalanej. Ojciec Maksymilian Kolbe, Niepokalanów 1957, s. 34. 
134 Por. J. Domański, Św. Maksymilian Maria Kolbe, dz. cyt., s. 20. 
135 Por. B. Albrecht, Brüder im Geist, Maximilian Kolbe und Joseph Kentenich, Münster: Verlag 
Butzon und Bercker 1979, s. 46-47. 
136 Pisma Świętego Franciszka z Asyżu. Upomnienia, Warszawa 1990, s. 28-29, p. 3, 7-9. 



 80 

był bunt współbraci na wieść o tym, że Maksymilian chce przyjmować nowych 

braci. Ze strony franciszkanów pojawiły się obawy dotyczące trwałości 

wydawnictwa i możliwości utrzymania w grodzieńskiej placówce większej liczby 

osób. Przykładem jest tutaj ojciec Konstanty137, który nie potrafił przyjąć idei 

działalności, którą podejmował Maksymilian Kolbe (bardziej prawdopodobną 

motywacją była niechęć niż sam brak niezrozumienia). W związku z tym ojciec 

Konstanty często wysyłał listy do Polski, w których oczerniał ojca Kolbego 

i buntował przeciwko niemu kleryków. Jego największym pragnieniem był 

wyjazd z Japonii. Swoje negatywne zdanie na temat tej działalności 

rozpowszechniał wśród zakonników, którzy przebywali w japońskim 

Niepokalanowie. Na tym jednak nie poprzestał. Wysyłał pisma do Stolicy 

Apostolskiej, w których oskarżał ojca Kolbego o chęć stworzenia z polskiego 

i japońskiego Niepokalanowa nowej gałęzi zakonu. Informacje te otrzymywał 

ojciec Peregryn Haczela (ten sam, który przyjmował braci Kolbych do zakonu), 

pełniący wówczas funkcję asystenta generała zakonu franciszkańskiego. Po 

zapoznaniu się z nimi postanowił zakończyć działalność ojca Kolbego w Japonii. 

Ten jednak zaczął bronić swego dzieła, które poświęcił Matce Jezusa Chrystusa.  

W liście do ówczesnego generała zakonu, a później do franciszkańskiej 

młodzieży podkreślał mocny związek i łączność między Rycerstwem Niepokalanej 

a zakonem serafickim.  

Dzięki orędownictwu Niepokalanej udało się przezwyciężyć wszystkie te 

trudności. Po wizytacji, która odbyła się 4 października 1932 roku, pracę ojca 

Maksymiliana uznano za w pełni oddaną duchowi św. Franciszka z Asyżu, przy 

zawierzeniu wszelkich działań Niepokalanej. Wysiłki ojca Kolbego zaczęły 

przynosić obfite owoce. Zakonnikom udało się zbudować nową kaplicę oraz 

utworzyć internat dla przyszłych seminarzystów, dwóch polskich braci przyjęło 

nawet święcenia prezbiteratu. Wszystko to uwieńczył rok 1936, kiedy w maju 

ojciec Kolbe wyjechał do ojczystego kraju na kapitułę138. Po niej już nie wrócił do 

Mugenzai no Sono.  

Początkowo wielu wątpiło w powodzenie działalności misyjnej w Japonii, 

później wielu z wielkim podziwem przyglądało się dziełu polskiego, schorowanego 

 
137 Nazwisko nie jest znane. 
138 Por. J.R. Bar (red.), Polscy święci, dz. cyt., s. 284. 



 81 

zakonnika. Misja rozrastała się bardzo szybko. Ojciec Kolbe pragnął dać Japonii 

Boga, umocnić braci, którzy zostali na misji oraz zyskać nowych wiernych 

katolików w wierze. Nie żałował zatem cierpienia, którego doznał w Azji. Dane 

mu było doświadczyć, że prawdziwej przemiany człowieka można dokonać dzięki 

świadectwu swojego życia139. 

Szczególnym czasem, w którym Maksymilian doznał niezrozumienia wobec 

swojej działalności i postawy był okres wojenny. Wtedy dodatkowo 

niezrozumienie połączyło się z nieludzką nienawiścią zarówno ze strony władz, 

jak i żołnierzy niemieckich. Ten przykład niezrozumienia jest zarazem obrazem 

skutków, jakie ta cecha ze sobą niesie. Kiedy się czegoś nie rozumie, można 

dokonać wyboru i albo zrobić wszystko, aby zrozumieć, albo unicestwić tego, 

kogo się nie rozumie i to, czego się nie rozumie. Tutaj mamy do czynienia 

ewidentnie z eksterminacją. Jednym z przejawów wspomnianej nienawiści, która 

wyrosła z niezrozumienia, był oszczerczy reportaż o Niepokalanowie. W artykule 

pt. Klöster druckte polnische Hetzeitung przedstawiono „Rycerza Niepokalanej” 

jako pismo podburzające ludność przeciw Niemcom, a samego ojca 

Maksymiliana jako agitatora zagrażającego niemieckiemu porządkowi140. Było to 

świadome działanie, mające na celu przekonanie wszystkich, że należy się 

pozbyć wroga systemu. Maksymilian nie był tylko obrońcą wiary, stał się również 

obrońcą prawdy, którą jest Bóg, bronił więc materii, nad którą żaden człowiek 

nie jest w stanie zapanować, co z kolei budziło jeszcze większą frustrację 

żołnierzy niemieckich. 

Już w chwili pierwszego aresztowania ojciec Kolbe spotkał się 

z nienawiścią ze strony Niemców. Sam powód aresztowania, o którym zresztą 

mówił Maksymilian, poruszał ludzkie sumienia: „[…] o ciało moje nie dbam, 

jedynie lękam się o duszę i wiarę. Aresztowano mnie tylko za to, że bez żadnej 

obawy głosiłem wiarę i broniłem jej”141. Podczas pobytu na Pawiaku jeden 

z żołnierzy szarpał za krzyż, który Maksymilian nosił na szyi, stawiał 

zakonnikowi pytanie, czy wierzy i po każdej twierdzącej odpowiedzi bił go po 

twarzy. Widząc zaś, że ojciec Kolbe pozostaje niewzruszony, żołnierz z gniewem 

 
139 Por. tamże, s. 284. 
140 Por. „Warschauer Zeitung” 3.02.1940, nr 28, AN. 
141 Zeznanie Aleksandra Dziuby z dn. 26.06.1962 roku, AN. 



 82 

opuścił celę, trzaskając za sobą drzwiami142. Powyższy opis sytuacji pokazuje, że 

niezrozumienie bardzo łatwo może się przerodzić w nienawiść prowadzącą do 

tragicznych wydarzeń. Tak było w przypadku ojca Maksymiliana. Za sam fakt 

bycia księdzem został pobity przez esesmana i pogryziony przez jego psa143. 

Brutalność ta swoje apogeum osiągnęła w Oświęcimiu, gdzie ojciec Kolbe poniósł 

śmierć męczeńską.  

Jak wiadomo, niemieccy żołnierze liczyli na to, że obozy koncentracyjne 

będą jednocześnie miejscem masowych apostazji, przekleństw i pogwałcenia 

wiary w ludzkich sercach. Tymczasem postawa założyciela Niepokalanowa była 

bronią, której Niemcy nie potrafili zrozumieć. Co więcej, on sam stał się tym, 

który budził sumienia ludzkie. Jego wzrok pełen miłości był dla oprawców 

niezrozumiały. Aby nie toczyć tzw. wojny sumienia, Niemcy zakazywali ojcu 

Kolbemu patrzenia na nich. Już podczas transportu do obozu był inicjatorem 

śpiewu pieśni religijnych i narodowych. Dzięki temu dodawał współwięźniom 

otuchy i siły, by nie tracili wiary, ale ufali w obecność Boga, nawet w tak skrajnie 

trudnych okolicznościach144. Oczywiście, ta niezłomna postawa zakonnika miała 

swoje konsekwencje. Ojciec Kolbe był obarczany większą ilością pracy, a także 

wzmożonymi karami cielesnymi. Mimo to zadziwiał swoim spokojem i zaufaniem 

do Boga i Maryi. U wielu współwięźniów budziło to niezrozumienie, które jest 

głównym punktem rozważań tej części pracy. 

Z relacji więźniów wynika, że to niezrozumienie nie było drogą prowadzącą 

do nienawiści, ale okazją do nawrócenia, również dla kapłanów. Ks. prof. Józef 

Kopczewski w złożonych zeznaniach wspomina ojca Kolbego jako tego, który bez 

względu na okoliczności nauczał, krzewiąc wiarę i nadzieję: „[…] nikt nie słyszał 

nigdy z ust jego narzekania, lub niestosownego słowa. Uważać go należy za 

człowieka prawego z charakterem”145.  

Najsłynniejszym, a zarazem najbardziej niezrozumiałym wydarzeniem było 

oddanie życia za współwięźnia. Ten akt poświęcenia się Maksymiliana Kolbego 

za drugiego człowieka wzbudził podziw i szacunek wśród więźniów, a u władz 

obozowych wywołał konsternację. Był to jedyny taki przypadek w dziejach obozu 

 
142 Por. Zeznanie Edwarda Gniadka z 1947 roku, AN. 
143 Por. Zeznanie Franciszka Gajowniczka z dn. 7.11.1949 roku, AN. 
144 Por. Zeznanie brata Władysława Święsa z dn. 16.02.1947 roku, AN. 
145 Zeznanie ks. prof. Józefa Kopczewskiego z dn. 19.06.1945 roku, AN. 



 83 

oświęcimskiego, że więzień z własnej woli poświęcił życie za bliźniego. Ta 

heroiczna miłość do Boga i bliźniego oraz zdanie się na świętą wolę Boga 

przekraczały wszelkie granice rozumowania146. Niemieccy żołnierze już nie pałali 

nienawiścią – oni byli zszokowani. Nie mogli zrozumieć, co kieruje 

franciszkaninem z Polski. Gdy widzieli jego poświęcenie (mając także 

świadomość niewinności swoich ofiar), wzrastał w nich ukryty podziw dla 

heroizmu, którym wykazał się Maksymilian, czego dowodzi wypowiedziane przez 

nich stwierdzenie: „So einen haben wir hier noch nicht gehabt”147.  

Oczywiście, zjawisko niezrozumienia nie dotyczyło tylko żołnierzy 

niemieckich w Auschwitz, ale było obecne także w innych obozach. W jednym ze 

wspomnień zachowało się wydarzenie z obozu w Amtitz. Jeden z internowanych 

używał przekleństw i wyzwisk wobec Maryi: „O. Kolbe, słysząc te słowa, zerwał 

się ze swego miejsca, podszedł szybko do kłócących się i uniesionym głosem ganił 

tych, którzy ubliżali Matce Bożej […]. Zastanawiając się wówczas nad tym 

wystąpieniem, byłem bardzo zdziwiony i zbudowany takim chrześcijańskim 

postąpieniem”148. Sytuacja przedstawiona powyżej wskazuje na jeszcze inny 

obraz niezrozumienia, mianowicie niezrozumienia miłości do wiary. 

Święty Maksymilian nigdy nie wyparł się wiary, dzięki niej zakochał się 

w Bogu i właśnie to zjawisko budziło u innych niezrozumienie. Nie potrafili pojąć, 

jak można z takim zapałem walczyć o coś, czego nie widać. Walka o Boga 

w ludzkich sercach była niezrozumiała. Miały na to również wpływ okoliczności 

i czas, w którym żył. W świecie ogarniętym wojną i brakiem szacunku dla ludzkiej 

godności brak wiary bądź apostazja często stawały się zjawiskiem „normalnym” 

(w sensie sarkastycznym), natomiast wiara stawała się nienormalna czy wręcz 

niemożliwa. Natomiast ojciec Kolbe swoją postawą świadczył o żywej wierze 

wobec wszystkich współwięźniów, a także wobec żołnierzy, którzy tak często się 

nad nim pastwili. Wielokrotnie przypominał, że śmierć w obronie wiary i godności 

ludzkiej jest koniecznym narzędziem: „Jeśli Matka Najświętsza każe, to i na 

śmierć trzeba iść”149. 

 
146 Por. Zeznanie Franciszka Gajowniczka z dn. 21.05.1962 roku, AN. 
147 Tłum. z języka niemieckiego: Takiego jeszcze nie mieliśmy tutaj. 
148 Zeznanie Stanisława Prokopka z dn. 22.11.1953 roku, AN. 
149 Zeznanie Tadeusza Stefańskiego z dn. 30.07.1949 roku, AN. 



 84 

Opisane wyżej wydarzenia bardzo jasno pokazują, że postępowanie 

naszego świętego dla wielu ludzi było niezrozumiałe. To niezrozumienie miało 

różne podłoże, było motywowane różnymi okolicznościami, począwszy od 

zazdrości, przez brak wiary aż do nienawiści. Przybierało również różne formy. 

Wszystkie wydarzenia prowadzą jednak do jednego konkretnego wniosku: 

każdemu potrzebna jest wiara. Jeśli przeżywa się z wiarą różne doświadczenia, 

wówczas nabierają one zupełnie innego charakteru, otrzymują całkowicie nowy 

sens. Jeśli do wszelkich doświadczeń podchodzi się bez wiary, wiedzie się życie 

bez Boga, wówczas to życie staje się jałowe, pełne pytań i nienawiści.  

 

* * * 

 

Święty Maksymilian Kolbe, spotykając się z postawą niezrozumienia, 

nikogo za nią nie potępiał. Modląc się za ludzi, prosił o łaskę wiary dla nich. 

Zdawał sobie sprawę, że bez wiary nie przyjmie się woli Bożej. Zamiast 

podejmować próby zrozumienia, sam wierzył i takiej postawy uczył. Dzięki tej 

niezłomności nazywany był przez wielu bohaterem i za takiego może być 

uznawany również dziś150. Brat Benedykt Mieczkowski, mówiąc o życiu ojca 

Kolbe, słusznie zauważył, że niezrozumienie nie wiązało się z brakiem wiedzy. 

„Chodziło o to, aby ci, którzy spotkali go na swojej drodze życia, otworzyli oczy 

wiary: wydaje się, że głównej przyczyny, dlaczego nie był on rozumiany, należy 

szukać  w tym, że on żył duchem ofiary, że nie szukał siebie, ale umiał dopasować 

się do wszystkich braci […]. To stanowi największą wartość w ożywianiu 

i kształtowaniu powołań w duchu franciszkańskim”151.  

  

 
150 Por. List do Administracji Rycerza Niepokalanej, napisany przez Brunona Borgowca w dn. 
27.12.1945 roku, AN. 
151 Zeznanie br. Benedykta Marii Mieczkowskiego z dn. 11.02.1969 roku, AN. 



 85 

 

 

 

 

 

 

 

ROZDZIAŁ III 

SZALEŃSTWO 
 
 
 W trzecim rozdziale zostanie rozważony aspekt szaleństwa w życiu 

i działalności św. Maksymiliana Marii Kolbego. Cecha ta miała szczególny 

wymiar w ziemskiej posłudze człowieka, któremu przecież nadano miano 

szaleńca. Przywołane zostaną epizody z jego życia, w których wspomniana cecha 

była najbardziej widoczna. Pierwszym punktem, nad którym warto się 

zatrzymać, jest wielkie dzieło św. Maksymiliana – Rycerstwo Niepokalanej. 

Następnie omówione zostanie zagadnienie powstawania klasztorów zakładanych 

przez ojca Kolbego. W ostatnim paragrafie zostanie przeanalizowana misyjna 

działalność św. Maksymiliana. Zwrócimy uwagę na specyfikę życia misyjnego 

i na okoliczności powstawania dzieła misyjnego. Przedstawione treści mają za 

zadanie ukazać, że tego zakonnika słusznie nazywa się szaleńcem. Co więcej, 

szaleńcem, który swoim uporem zyskał szacunek nawet u tych, którzy go 

nienawidzili. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 86 

1. Franciszkowe szaleństwo 
 
 

Nie można jednoznacznie zdefiniować pojęcia szaleństwa, gdyż szalonym 

jest się tylko w obrębie pewnej rzeczywistości i w relacji ze społecznością. 

Przestrzeń szaleńca nie istnieje tylko w nim samym, lecz między nim a drugim 

człowiekiem i między nim a światem. Podczas gdy w jednym kontekście 

kulturowym ktoś wydaje się chory psychicznie, w innym jest zupełnie normalny. 

Dlatego jedyną i uniwersalną definicją szaleństwa jest odejście od norm 

uznawanych przez dane społeczeństwo i ucieczka w swoje własne wnętrze czy 

też podejmowanie działań mających zmienić istniejący porządek. Dzieje się tak 

w wyniku traumatycznych doświadczeń lub konfliktu jednostki ze światem.  

Przykłady ludzi ogarniętych szaleństwem możemy znaleźć we wszystkich 

epokach, klasach społecznych i obszarach kultury, w tym w literaturze. Mówiąc 

o motywie szaleństwa, nie sposób nie wspomnieć, jak różne może mieć ono 

oblicza. Tak naprawdę trudno je wszystkie wymienić. Tak bowiem jak różni są 

ludzie, tak w różny sposób i z różnych powodów stają się szaleni. Za osobę 

szaloną uznaje się kogoś, kto w odmienny sposób postrzega świat, nie potrafi 

dostosować intensywności przeżywanych emocji do sytuacji, ma również 

trudności w panowaniu nad impulsami i popędami oraz ujawnia niepożądane 

zachowania w sytuacjach międzyludzkich. 

Szaleństwo jest zjawiskiem, o którym niełatwo mówić. To zjawisko smutne, 

przytłaczające i przerażające zarazem. Nigdy nie myśli się dobrze o człowieku 

określanym jako „szaleniec”. Brak dla niego zrozumienia, cierpliwości, miejsca 

w społeczeństwie. Często ludzie uznawani za szalonych wzbudzają w innych 

strach. Mimo to były i nadal są osoby, które nie boją się ludzi uznawanych 

powszechnie za niezrównoważonych i pragną ich poznać. Osoby, które nie 

odrzucają człowieka szalonego, ale chcą dowiedzieć się o nim więcej – i jeśli nie 

zrozumieć, to chociaż ukazać odmienność ludzką i piękno, którego czasem, 

skupieni za bardzo na sobie, nawet nie zauważamy. Szaleństwo, mimo strachu, 

jaki w nas wzbudza, przyciąga. Dlatego powstają filmy, powieści, a także dzieła 

sztuki przesiąknięte motywem szaleństwa. Motywem tak bardzo bliskim ludziom 

i tak dalekim jednocześnie. 



 87 

Pojawia się zatem pytanie, o jakim szaleństwie możemy mówić 

w kontekście św. Franciszka z Asyżu? Trzymając się powyższego opisu, 

należałoby szukać takich momentów w jego życiu, w których zachowaniem 

znacznie odbiegał od przyjętej wówczas normy. Jednak w kontekście Biedaczyny 

z Asyżu należałoby odnieść się do innego rodzaju szaleństwa. Kluczowe jest tutaj 

rozumienie powyższego terminu w kontekście historiozbawczym. Gdybyśmy 

zatrzymali się jedynie na opisie postaw odbiegających od przyjętej wówczas 

normy, trzeba by uznać, że Franciszek był człowiekiem niepełnosprawnym 

psychicznie. Jednak, kiedy patrzymy na jego postępowanie w kontekście historii 

zbawienia, pojęcie szaleństwa nabiera zupełnie innego znaczenia. Jest ono 

przyczyną życia blisko Boga, motywującą Franciszka do pełnienia czynów 

uznawanych za absurdalne.  

Trzeba zauważyć, że w średniowieczu, kiedy wielu marzyło o rycerskich 

zaszczytach i podbojach, zapominano o prostym człowieku. Zaniedbywano 

ubogich, często wykorzystywano ich do ciężkiej pracy. Szaleństwem Franciszka 

było zwrócenie uwagi na ludzi pogardzanych i odartych z godności. Zauważenie 

cierpiącego człowieka, a także uszanowanie jego człowieczeństwa było postawą 

bardzo rzadką. Dopiero po doświadczeniu nawrócenia zrozumiał, jak ważny jest 

drugi człowiek, niezależnie od pochodzenia i historii jego życia. Odkrycie 

wielkiego sensu istnienia ludzkiego stało się dla niego motywatorem zmiany 

życia. Można powiedzieć, że spowodowało przewartościowanie jego życia, aby na 

pierwszym miejscu był Bóg. Ta radykalna zmiana musiała mieć swoje 

odniesienie do rzeczywistości, dlatego musiał zmierzyć się również z samym 

sobą, aby nie tylko mówić o przemianie serca, ale realnie wprowadzać ją 

w codzienność. Doświadczając nawrócenia, niewątpliwie wchodził na drogę 

szaleństwa. Oddając siebie na służbę bliźniemu, oddał własne „ja”. To pozwoliło 

mu patrzeć na innych przez pryzmat kochającego Boga.  

Z pewnością kluczowym działaniem, które sprzyjało takiemu rozwojowi 

duchowemu, była konfrontacja z ojcem, który w przeciwieństwie do swego syna 

najbardziej cenił władzę, wpływy, a także sukcesy zawodowe. Po nawróceniu jego 

syn wybrał łagodność, pokorę i ubóstwo. Takie wartości, skrajnie różne od 

wyznawanych przez ojca, nie mogły zostać zaakceptowane przez Pietro 

Bernardone. Chciał on wyleczyć syna z głupoty, za którą uważał sprzedanie 



 88 

części dóbr dla ubogiego księdza z kościoła św. Damiana. Wydarzenie, które 

przesądziło o rozbieżności poglądów i o uznaniu go za szaleńca, dokonało się na 

ulicach Asyżu. Zaczął żebrać wraz z innymi biedakami. W jednej chwili syn 

najbogatszego mieszkańca Asyżu stał się obiektem drwin i stracił szacunek, 

którym wcześniej był obdarzany. Życie wespół z żebrakami oraz pragnienie 

odbudowywania starych kościołów nie znalazły uznania w oczach mieszkańców 

Asyżu. 

Znamienne, zarówno na podłożu społecznym, prawnym, jak i religijnym, 

było dosłowne obnażenie się Franciszka oraz oddanie ubrań i pieniędzy ojcu. 

Nagość była uznawana za jedną z form upokorzenia oraz zaliczana do pokuty 

publicznej. Gest, którego dokonał, oznaczał pełne odrzucenie wartości 

ziemskich, bogatej przeszłości oraz zadanie sobie pokuty. Ta natomiast, ze 

względu na nagość, przyjmowała najbardziej surową formę sequela Christi, 

a więc naśladowania Chrystusa i pójścia za Jego przykładem152. Jego działanie 

zostało nazwane szalonym. Jednak to szaleństwo było owocem nawrócenia. 

Swoją postawą pokazał, że radykalna zmiana życia, skierowanie go ku Bogu, 

została uznana przez ludzi za szaleństwo. A ta postawa prowadziła go do 

błogosławionego szaleństwa.  

Świętego Franciszka z Asyżu bardzo często nazywano kuglarzem Boga. Już 

samo określenie wskazuje, że traktowano go jak człowieka wystawionego na 

publiczne pośmiewisko. Kuglarz to osoba pozbawiona społecznego uznania 

i szacunku.  W czasach średniowiecza status społeczny kuglarza był na równi ze 

statusem osoby trędowatej. Ponieważ wartość człowieka często była mierzona 

jego zdolnością do wykonywania pracy, chorzy, kalecy oraz kuglarze byli skazani 

na włóczęgę. Należy pamiętać również o tym, że niewątpliwie przełomem w jego 

życiu był pocałunek przekazany trędowatemu, jako akt wyzbycia się siebie. Ten, 

który wcześniej nie mógł myśleć o chorych na trąd, nie czując odrazy, teraz wśród 

nich chciał uczyć się prawdziwego życia na wzór Chrystusa153. Co więcej, 

w osobach chorych na trąd dostrzegał on ucieleśnienie Jezusa. Nie chodzi tu 

o uznanie człowieka chorego za obiekt kultu. Mowa tutaj o nawróconym 

 
152 Por. R. Manselli, Święty Franciszek z Asyżu, Kraków: Wydawnictwo Bratni Zew 2006, s. 139. 
153 Por. E. Stateczny, Żywot św. Franciszka z Asyżu, Poznań: Księgarnia św. Wojciecha 1926, 
s. 27. 



 89 

człowieku, który pomagał innym wypełniać ich służebne powołanie154. 

Przepełniony radością, stał się jednym z pogardzanych. Zamieszkał w azylu dla 

trędowatych, wypełniał cel, który zrealizował sam Chrystus, a więc stał się sługą 

wszystkich. Dostrzegając Boga w cierpiącym i słabym człowieku, sam zaczął 

zauważać swoją nędzę, kruchość i pychę. Widząc swoje słabości, własnym 

życiem pokazywał, że przekroczenie siebie było koniecznym warunkiem, aby móc 

wstąpić na drogę ludzkiego i duchowego rozwoju155.  

Ten rozwój był istotny w procesie dojrzewania do czynów, które były dla 

świata dziwne. Dopiero będąc dojrzałym duchowo, Franciszek stał się szaleńcem 

Bożym. Jego działanie, postawa i stosunek do pogardzanego człowieka, 

w kontekście tego szaleństwa, nabrały nowego sensu. Pokazały jednocześnie, że 

dla świata dziwna i niepoważna jest naturalna wrażliwość ludzka oraz chęć 

niesienia pomocy chorym i ubogim. Jego serce stało się szalone, a on sam został 

uznany za wariata. Takiego szaleństwa również i dzisiaj bardzo potrzeba.  

Podejmując próbę opisania szaleństwa świętego z Asyżu, zauważyć można, 

jak bardzo dominuje ono w całej jego działalności. Co więcej, owe szaleństwo było 

chrystocentryczne, a więc zakorzenione w osobie samego Chrystusa. Jego 

wyrazem stała się miłość do każdego człowieka, bez względu na jego pochodzenie 

i status materialny. Na wzór Jezusa, po swoim nawróceniu uświadomił sobie, 

jak wielkim skarbem jest otaczający go świat i człowiek, który jest 

ukoronowaniem całego stworzenia. To właśnie miłość pozwalała dokonywać 

dzieł, które dla świata były niezrozumiałe. Patrząc na Chrystusa umierającego 

na krzyżu za grzechy całego świata, widzimy również osoby, które z Niego kpiły, 

traktowały Go jak kuglarza, który wobec Piłata nazywał siebie królem. Ci sami 

ludzie, którzy jeszcze tak niedawno byli świadkami Jego cudów, teraz wyśmiewali 

Go i odzierali z godności. Wyszydzenie osiągnęło szczyt na krzyżu, gdzie zamiast 

Mesjasza wielu widziało obiekt drwin. Wystawiono Go na pośmiewisko. Oto obraz 

szalonej miłości, która doprowadziła Franciszka do ukochania tego, co trudne 

i odrażające. Miłości, która wymagała ofiary. Już za jej wyznawanie Biedaczyna 

z Asyżu był wyśmiewany i uważany za szaleńca. Dzięki rozpoznaniu miłości 

 
154 Por. S.G. Testut, Franciszek z Asyżu. Prorok ekstremalny, Warszawa: Wydawnictwo Promic, 
s. 117. 
155 Por. tamże, s. 124. 



 90 

Boga, zaczął kochać człowieka miłością Chrystusa. Żyjąc w taki sposób, był coraz 

bliżej Boga.  

Możemy zatem zauważyć, że to szaleństwo nie było czczym wymysłem 

młodego człowieka, niespełnionego rycerza. Stając się szalonym, Franciszek 

uczył życia, które było skoncentrowane na miłości, a więc na aktywnej obecności 

Boga. To właśnie ona sprawiała, że życie stało się inne, nie było oparte na 

dobrach materialnych, ale na dobru, którym był człowiek. Franciszek, jako 

apostoł swoich czasów, takiego właśnie Boga zanosił każdemu. Oczywiście, 

konsekwencją tego było odrzucenie, którego doświadczył. Ale to szalone 

pragnienie, które niegdyś pozwoliło mu udać się do Rzymu, może i dzisiaj 

przemieniać ludzkie serca.  

Chrystusowe szaleństwo, według którego żył św. Franciszek z Asyżu, stało 

się również wyznacznikiem życia jego duchowych synów. Dotyczyło także św. 

Maksymiliana Marii Kolbego. Po założeniu Niepokalanowa ojciec Kolbe nie 

ustawał w planowaniu kolejnych placówek misyjnych. Od 1927 roku coraz 

śmielej marzył o wyjeździe do Japonii. Inspiracją, aby właśnie tam głosić 

Ewangelię, była podróż pociągiem z Zakopanego, podczas której spotkał 

japońskich studentów. Po krótkiej rozmowie podarował im medaliki, a w zamian 

otrzymał małe metalowe słoniątka. Szczerze zmartwił się, że takimi talizmanami 

posługują się miliony dusz. Poczuł w sercu, że został powołany do tego, aby 

wyruszyć w podróż misyjną. Dowiedziawszy się o jego planach misyjnych, został 

uznany przez wielu ojców za szalonego, uważali, że cały projekt zakończy się 

fiaskiem i przyniesie wstyd prowincji zakonnej. Sprawa była tak trudna, że 

prowincjał wysłał go do Rzymu, do ojca generała. Znów potwierdzenie znalazły 

słowa: „Żaden prorok nie jest mile widziany w swojej ojczyźnie” (Łk 4,24).  

Większość inicjatyw, które ojciec Kolbe podejmował w swoim życiu 

zakonnym, nie znalazła zrozumienia. Zyskał nawet przydomek: Szalony Maksiu. 

Mimo to jego cierpliwość oraz posłuszeństwo wobec przełożonych zaowocowały 

rozkwitem Rycerstwa Niepokalanej. Chociaż nie było mu łatwo znaleźć 

przychylność swoich zwierzchników, nie zrażał się, a wszystkie trudności 

powierzał Maryi. 

Można zatem zauważyć, że szaleństwo rozumiane jako działanie dla 

drugiego człowieka wbrew ludzkiej logice było i jest mocno wpisane w tradycję 



 91 

Franciszkową. Jak niegdyś Chrystusa wyszydzono i wyśmiano, tak również 

potraktowano św. Franciszka. Ten z kolei przekazał swoim duchowym synom, 

aby nad ludzki wstyd stawiali pragnienie oddania się na wzór Chrystusa. 

Wiedział dobrze, że w otaczającym go świecie było wielu szydzących, 

oceniających, gardzących. Wiedział również, że jeśli świat za szalone uznaje to, 

co Boże, dla takiego szaleństwa warto poświęcić wszystko, włącznie z własnym 

życiem.  

Dzisiaj również postawa założyciela zakonu czy jego duchowego syna dla 

wielu jest niezrozumiała. Świat się dziwi, bo żyje bez miłości. Wielkim 

pragnieniem Maksymiliana było to, aby świat został zalany Bożą miłością. Aby 

to się dokonało, ludzkości potrzeba heroldów głoszących słowo Boże 

i karmiących innych Bogiem. Taki właśnie dla sobie współczesnych był Szaleniec 

Niepokalanej. 

Dla zrozumienia motywu Franciszkowego szaleństwa w życiu św. 

Maksymiliana należy szerzej spojrzeć na jego działalność, której poświęcił całe 

swoje zakonne życie. Sięgając do kluczowych momentów życia św. Franciszka 

z Asyżu, można poznać genezę szaleństwa, które w konsekwencji prowadziło do 

świętości i pojednania. To samo szaleństwo w całym dziele rycerskim, które 

tworzył ojciec Kolbe, prowadziło go do odkrywania Boga w potrzebujących, 

żyjących w różnych zakątkach świata. Ze względu na skalę działalności 

oświęcimskiego męczennika każdy z aspektów owego szaleństwa należy 

dokładnie przeanalizować. Dlatego dalsza część niniejszego rozdziału dotyczyć 

będzie dzieła Rycerstwa Niepokalanej, rozpowszechnianego w różnych częściach 

świata.  

Wpatrzony w Chrystusa, oddał życie na służbę ubogim. Wzorując się na 

męce Chrystusa i na poświęceniu św. Franciszka, złożył swoje życie w ofierze 

poprzez szczerą posługę misyjną aż po oddanie życia za drugiego człowieka 

w bunkrze głodowym. Oto właśnie Franciszkowe szaleństwo, jak również 

szaleństwo jego duchowego syna, które wraz z powstaniem pierwszych wspólnot 

stało się wzorem do naśladowania dla późniejszych zakonnych pokoleń, 

drogowskazem dla tych, którzy zrozumieli, ile dobra mogą uczynić z miłości do 

Chrystusa, nazywanej przez świat szaleństwem i głupotą. 



 92 

Szaleństwo, którym charakteryzował się nasz święty, było bardzo mocno 

widoczne w jego działalności wydawniczej i misyjnej. Warto zwrócić uwagę 

również na to, w jaki sposób cecha ta przejawiała się w codziennym 

funkcjonowaniu. W swoim postepowaniu kierował się radykalizmem i tego 

samego uczył swoich podopiecznych. Zarówno w Polsce, jak i na misjach ojciec 

Kolbe był bardzo wymagający wobec współbraci. W liście do kandydata na brata 

zakonnego zwracał uwagę, że wstąpienie do zakonu i posługa w wydawnictwie 

wymaga szczerej chęci poświecenia się Panu Bogu i Matce Najświętszej. Wiedział, 

że całkowite oddanie wymaga konsekwencji. Takie oddanie było nazywane 

szalonym, ale dyktowała je troska o rozwój duchowy współbraci. Przykładem tego 

jest prośba, którą ojciec Kolbe listownie wystosował do ojca Bronisława 

Strycznego. Prosił o spowiednika dla braci, którzy mieli przywdziać habit 

zakonny. Zależało mu na tym, aby z godnością przyjęli ten strój. Ta jego gorliwość 

przez wielu nazywana była szaloną, ale jak można zauważyć, była wierna 

Ewangelii. 

Początkowo jego gorliwość, mimo że bardzo słuszna, nie była akceptowana 

przez przełożonych, którzy obawiali się, że jego działania doprowadzą do 

wystawienia zakonu na pośmiewisko. Dlatego, mimo udzielenia zgody na 

zorganizowanie pierwszego wydawnictwa w Grodnie, mieli nadzieję, że 

zrezygnuje on ze swoich planów. Dążenia do utworzenia konwentu 

w Niepokalanowie również budziły obawy, że zakonnik może chcieć utworzyć 

nową gałąź zakonu. Jednakże działanie to było całkowicie oparte na charyzmacie 

franciszkańskim, pełnym radykalizmu. Skrajne warunki życia były dla 

niektórych braci nie do wytrzymania. Sposób funkcjonowania, jaki proponował 

ojciec Kolbe, często spotykał się z dezaprobatą, czego przykładem była postawa 

ojca Metodego Rejentowicza, który podburzał innych przeciwko Maksymilianowi 

i jego zasadom. Ponieważ nie potrafił się dostosować, ojciec Kolbe poprosił 

o przeniesienie go do innej placówki.  

Trzeba zauważyć, że Maksymilian nie tworzył nowej gałęzi 

franciszkańskiej. Jego działalność podporządkowana była posłuszeństwu, 

o czym świadczy korespondencja między nim a ojcem Kornelem Czuprykiem. 

W listach do niego bardzo dokładnie opisywał swoją posługę, a także 

zaplanowane inicjatywy i wydarzenia. Zależało mu na konsekwencji w życiu 



 93 

duchowym i wierności charyzmatowi. Ta jego szalona gorliwość miała 

odzwierciedlenie w całym życiu ojca Kolbego. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 94 

2. Rycerstwo Niepokalanej 
 
 

 Przez całe swoje życie ojciec Kolbe kierował się zasadą: „Odnowić i dobrze 

wszystko czynić w Chrystusie przez Niepokalaną”156. Do dzisiaj nazywa się go 

szaleńcem. Rzeczywiście, można go uznać za człowieka szalonego. Jednak chodzi 

o inny rodzaj szaleństwa niż to, które powszechnie wyraża ten termin. Właściwe 

jest pojmowanie szaleństwa jako irracjonalnej postawy wobec przyjętych norm 

moralnych i społecznych. Osoba uważana za szaloną nie jest poważnie 

traktowana przez środowisko. Przeciwnie, uważa się ją za pozbawioną zdrowych 

zmysłów, niemogącą wziąć odpowiedzialności za swoje myśli i działania. Powstaje 

zatem pytanie, jakim szaleńcem był nasz święty? Bez głębszego rozeznania, 

pobieżnie przyglądając się jego życiu, można by oskarżyć o ignorancję wszystkich 

tych, którzy mianem szaleńca określali oświęcimskiego męczennika. Takie 

rozumienie szaleństwa wskazuje na irracjonalną, jak na tamte czasy, działalność 

duszpasterską oraz apostolską. 

Należy przypomnieć, że w czasie odbywanej przez niego formacji zakonnej 

rozkwit swojej działalności przeżywała ideologia masońska. Już wtedy, jako 

młody zakonnik, poszukiwał on drogi nawrócenia, którą mógłby wskazać 

zagubionym, żyjącym bez Boga. Kierując się jedną z zasad, aby Niepokalana jak 

najprędzej stała się Królową całego świata, przez Jej wstawiennictwo pragnął 

przybliżać zbłąkanych do Chrystusa157. Maksymilian zdawał sobie sprawę, że 

Kościołowi, szczególnie w tak niespokojnym czasie, potrzeba było rycerzy. Dzięki 

Bożemu natchnieniu i Bożej łasce podjął decyzję o założeniu stowarzyszenia, 

które miało pozbawić ludzi lęku i wlać w nich wiarę w to, że życie blisko Boga 

jest najszczęśliwszym wyborem człowieka. Tym stowarzyszeniem stało się 

Rycerstwo Niepokalanej (Militia Immaculatae – M.I.), znane pod tą nazwą dopiero 

od 1938 roku. Pierwotna nazwa organizacji brzmiała Milicja Niepokalanej. Ojciec 

Kolbe używał jej początkowo po powrocie do Polski, ale ostatecznie nazwał 

stowarzyszenie Rycerstwo Niepokalanej, i taka nazwa obowiązuje do dziś158. Ma 

 
156 Por. Z. Kijas (red.), Aktualność życia i dzieła św. Maksymiliana Marii Kolbego, Kraków 1995, 
s. 18. 
157 Por. tamże, s. 19. 
158 Por. A. Wojtczak, Ojciec Maksymilian Maria Kolbe, dz. cyt., s. 179. 



 95 

ona swoje konkretne przesłanie. Określenie «milicja» dotyczy troski o wspólnotę. 

Milicjant maryjny w pierwszej kolejności miał szukać dobra człowieka 

zagubionego w świecie. Co prawda oddawał się zupełnie na służbę Maryi 

Niepokalanej, ale ta służba miała być walką o zbawienie bliźnich, szczególnie 

tych, którzy zagubili swoją drogę do Chrystusa. Określenie «rycerz» natomiast 

było związane z wielką odwagą i gorliwością. Cnoty te potrzebne są temu, który 

jest gotów do walki. Niewątpliwie troska o dusze jest związana z walką. Każde 

zetknięcie z grzechem czy pokusą zmusza do podjęcia wyboru, a co za tym idzie 

– do walki ze swoimi słabościami. Rycerz nie boi się podejmować wysiłku, by 

codziennie walczyć o swoją świętość, aby później wspierać słabszych braci 

pogrążonych w grzechu. Nazwa, która została nadana temu stowarzyszeniu, 

podkreślała również zapał, jakim kierował się o. Maksymilian. 

 Należy zaznaczyć, że stowarzyszenie, które stało się największym środkiem 

ewangelizacji XX wieku, było jednocześnie bronią wobec niebezpieczeństw 

skierowanych przeciwko ludzkiej moralności i godności. Te zagrożenia to 

masoneria, a także bolszewizm. Ojciec Maksymilian spotkał wielu Żydów 

przebywających w Polsce, którzy porzuciwszy wiarę swoich przodków, przeszli 

na bolszewicką stronę, stając się jednocześnie głównymi prowodyrami konfliktów 

z Polakami159. Masoni, od momentu swojego powstania, pałali nienawiścią do 

chrześcijaństwa, a szczególnie do Kościoła rzymskokatolickiego. Maksymilian 

podkreślał fakt, że należy bronić wiary oraz ojczyzny. Jednak bronią, którą 

chrześcijanie mieli się posługiwać, była miłość i modlitwa, a więc wartości, 

których świat potrzebował, ale jednocześnie nie chciał przyjmować. Maksymilian 

nie miał zamiaru nikogo zabijać. Jego pragnieniem było nawrócenie jak 

największej liczby masonów160. 

Zadaniem Rycerstwa Niepokalanej było pogłębienie świadomego, 

odpowiedzialnego oraz pełnego życia chrześcijańskiego, a także nawrócenie 

i uświęcenie wszystkich pod opieką i za pośrednictwem Maryi. Jak sama nazwa 

wskazuje, to właśnie Matce Bożej zostało poświęcone całe dzieło. Oddanie 

Rycerstwa pod opiekę Maryi było również spełnieniem pragnienia ojca 

 
159 Por. S. Krajski, Św. Maksymilian Maria Kolbe o masonerii i Żydach, dz. cyt., s. 47. 
160 Por. C.R. Foster, Rycerz Maryi. Misja i męczeństwo św. Maksymiliana Marii Kolbego, 
Niepokalanów: Wydawnictwo Ojców Franciszkanów 2007, s. 245. 



 96 

Maksymiliana, związanego z objawieniem dotyczącym dwóch koron. 

Maksymilian pragnął żyć w czystości i umrzeć jako męczennik. Tej czystości 

uczył się właśnie od Maryi, chcąc jej oddać na własność cały świat, dlatego nie 

dziwi fakt, że wszelkie posługi w tym dziele były podejmowane z myślą o stawaniu 

się świętym męczennikiem. 

Rycerstwo Niepokalanej powstało 16 października 1917 roku. Początkowo 

działalność braci polegała na modlitwie prywatnej i rozdawaniu cudownych 

medalików. Jednak to był dopiero zalążek dzieła, które później objęło cały świat. 

Nie chodziło bowiem o stworzenie kolejnej małej grupy jako alternatywnej 

propozycji dla osób świeckich. Charakterystyczną cechą małej grupy jest jej 

lokalny charakter. Co więcej, małe grupy w parafiach mają raczej ograniczony 

zasięg i są przeznaczone tylko dla chrześcijan katolików. Natomiast celem ojca 

Kolbe było, aby cały świat doświadczył, że jest pod opieką Maryi. W związku 

z tym do Rycerstwa mógł należeć każdy człowiek, bez względu na wykonywaną 

pracę. Ważną cechą rycerza Niepokalanej jest kształtowanie swojego życia na 

wzór Maryi. Dlatego Maksymilian zwracał uwagę na pokorę i rzetelność 

w rzeczach małych oraz sumienność w codziennych pracach: „Nie chodzi 

bowiem, by na zewnątrz wiele działać, ale by jak najliczniejsze serca dla 

Niepokalanej pozyskać, serca wszystkich, co są i będą kiedykolwiek do 

skończenia świata”161.  

Wstępując do stowarzyszenia, należało spełnić dwa warunki. Pierwszym, 

najbardziej oczywistym, było pragnienie kształtowania swojego życia na wzór 

Najświętszej Maryi Panny. Drugim było noszenie medalika, jako nawiązanie do 

objawienia siostry Katarzynu Labouré w 1830 roku. Z tak uformowanym 

stowarzyszeniem Maksymilian pragnął zdobyć świat i jak największą liczbę ludzi 

zbliżyć do Chrystusa.  

 Aby rozszerzyć swoją posługę rycerską, posługiwał się słowem 

drukowanym. Wiedział, że w ten sposób będzie mógł sprawniej dotrzeć do tych, 

z którymi nie może spotkać się osobiście. Zdawał sobie również sprawę, że ludzie 

muszą „się karmić czymś zdrowym”. A niestety, nie wszyscy mieli trwały dostęp 

do kapłana, nie było wiec możliwości swobodnego korzystania z sakramentów. 

 
161 Pisma OMK VII, 1139 – ulotka Stowarzyszenia Milicji Niepokalanej, AN. 



 97 

Dlatego ojciec Kolbe nie chciał tworzyć kolejnego pisemka, kolejnej kościelnej 

gazety. Chciał, aby „Rycerz Niepokalanej” był podręcznym katechizmem, do 

którego każdy człowiek będzie mógł sięgnąć. Tę działalność można zatem 

porównać do prekatechumenatu. Ludzie, którzy poznali Boga, będą mieli okazję 

ponownie odkryć sens wiary – ten cel chciał osiągnąć ojciec Kolbe. Jednocześnie, 

wykorzystując formę drukowaną, wcielał w życie wezwanie, które w 1908 roku 

skierował do środowisk piśmienniczych papież Pius X. Wzywał on chrześcijan do 

wykorzystania najważniejszej broni tamtych czasów, za jaką uważał właśnie 

prasę162.  

Maksymilian nie chciał, aby dzieło, które dopiero się kształtowało, było 

wydawane jedynie w Rzymie. Ta posługa miała dotrzeć znacznie dalej, tak aby 

każdy człowiek miał możliwość spotkania Boga przez Maryję. Efekty rozkwitu 

stowarzyszenia zależały od braci, którzy po święceniach prezbiteratu wracali do 

krajów swego pochodzenia. Dotyczyło to również ziem polskich, które po 

odzyskaniu niepodległości potrzebowały szczególnego odrodzenia duchowego 

oraz moralnego. Na tym właśnie polegała nowa ewangelizacja według Kolbego – 

charakteryzowała się ona całkowitym nowatorstwem odnośnie do formy 

i rozmachu163. Jak już wspomniano, problemem był jednak brak pieniędzy. 

Maksymilian szukał więc wsparcia u znajomych i członków Rycerstwa 

Niepokalanej. Liczył się każdy grosz, każdy gest, który przybliżał realizację 

marzenia Kolbego. Dzięki ofiarodawcom i opatrzności Bożej w 1922 roku 

wydrukowano pierwszy numer „Rycerza Niepokalanej” w nakładzie 5 tys. 

egzemplarzy164. 

Słowo drukowane było niezwykle ważnym elementem dzieła, które tworzył 

ojciec Kolbe. Przede wszystkim nie chciał on pisać do wybranych ludzi – innymi 

słowy, nie tworzył kolejnej gazety kościelnej, którą po przeczytaniu rzuci się 

w kąt. Chciał, aby „Rycerz Niepokalanej” był „katechetą”, który będzie docierał 

zarówno do człowieka wierzącego, jak i niewierzącego. Ten „drukowany 

 
162 „Ojciec św. Pius X […] w roku 1908, mówiąc na audiencji do duchownych, wyraził się nawet 
silniej: «[…] Dobrze jest budować kościoły, mówić kazania, zakładać misje i szkoły, ale wszelki 
trud próżny będzie, jeżeli zaniedbamy najważniejszą broń dzisiejszych czasów, to jest prasę»” – 
cytat zamieszczony w referacie wygłoszonym przez o. Maksymiliana między 1919 a 1922 rokiem; 
Pisma II, 885. Skąd to jest. Trzeba podać źródło 
163 Por. I. Kosmana, Maryjny aspekt nowej ewangelizacji w życiu i działalności św. Maksymiliana 
Kolbego, „W nurcie franciszkańskim” 2008 t. 17, s. 234. 
164 Por. Z. Kijas (red.), Aktualność życia i dzieła św. Maksymiliana Marii Kolbego, dz. cyt., s. 22. 



 98 

katecheta” miał mieć nadane cechy osobowe, uwydatniające wyjątkowość dzieła, 

które docierało szczególnie tam, gdzie osobiście ojciec Kolbe nie mógł się pojawić. 

Wreszcie, w jego rozumieniu, czasopismo to miało spełniać rolę głosiciela Dobrej 

Nowiny. Maksymilian bardzo często powtarzał, że nie można zaniedbać prasy, 

ponieważ jest to najsilniejsza broń w czasach współczesnych165, czyli w XX 

wieku.  

Kiedy wrócił do Polski, pragnął z zapałem propagować Rycerstwo 

Niepokalanej. Jego pierwszym zadaniem jako prezbitera było objęcie katedry 

teologii dogmatycznej we franciszkańskim seminarium duchownym w Krakowie. 

W czasie, kiedy ojciec Kolbe prowadził wykłady dla studentów, nadarzyła się 

również okazja do pierwszej polskiej działalności rycerskiej. Podstawowym 

zadaniem było przetłumaczenie statutu z łaciny na język polski, a następnie 

uzyskanie aprobaty biskupiej. Arcybiskup Adam Sapieha udzielił jej 20 grudnia 

1919 roku, co było jednoznaczne z początkiem oficjalnej działalności 

stowarzyszenia. Zatwierdził on Dyplom Milicji Niepokalanej oraz zezwolił na jego 

wydruk. Pierwszy nakład Dyplomu ukazał się 31 grudnia 1919 roku w liczbie 

5 tys. egzemplarzy. Od tej chwili rozpoczęły się zapisy do stowarzyszenia. Na 

pierwszym oficjalnym zebraniu zapisali się do niego wszyscy bracia, a także 

magister ojciec Czesław Kellar.  

Był to dopiero pierwszy krok w propagowaniu dzieła maryjnego szaleńca. 

W kolejnym etapie ojciec Maksymilian skierował swoją posługę do osób 

świeckich. Oprócz grupy, która składała się wyłącznie z zakonników, podjął 

próbę założenia Milicji Niepokalanej mężczyzn. Jej członkowie mieli możliwość 

odkrywania tego, jak należy miłować i jednocześnie posługiwać swoim życiem. 

Stało się to jednocześnie dobrym przygotowaniem dla nich do zawarcia 

sakramentu małżeństwa. Mężczyzna ma kochać swoją małżonkę na wzór 

Chrystusa, który umiłował Kościół.  

Kolejnym krokiem było założenie biblioteki, w której ludzie świeccy mogliby 

zgłębiać swoją wiedzę dotyczącą chrześcijaństwa oraz założonego przez 

Maksymiliana stowarzyszenia. Szybko udało się ten cel osiągnąć, szczególnie 

dzięki hojności osób, które chciały się zaangażować w rozwój tego dzieła. Jak się 

 
165 Por. I. Kosmana, Maryjny aspekt nowej ewangelizacji…, dz. cyt., s. 248. 



 99 

okazało, biblioteka stała się wielkim narzędziem ewangelizacyjnym. Efektem tej 

ewangelizacji były nawrócenia lokalnej ludności, która wcześniej zatraciła Boga. 

Pierwsi członkowie Milicji Niepokalanej spotykali się raz w miesiącu przy 

bazylice franciszkańskiej. Podstawowym celem tych spotkań było głębokie 

uświadomienie religijne, ponieważ zainteresowanie stowarzyszeniem 

wykazywały również osoby innych wyznań. Nie można było zatem prowadzić 

pełnej działalności apostolskiej bez uprzedniego budzenia świadomości 

chrześcijańskiej. Ojcu Maksymilianowi pomagał w tej pracy ojciec Henryk 

Górczany. Wspólnie troszczyli się o każdego człowieka, który stawał się 

członkiem stowarzyszenia. Jednocześnie grupa ta automatycznie stała się grupą 

katechistów niosących wiarę innym ludziom. Na tym polegała wielka rola laikatu 

– nie tylko przyczyniał się do rozwoju Rycerstwa Niepokalanej, ale również 

aktywizował osoby świeckie w codzienne życie Kościoła. Maksymilianowi bardzo 

zależało na pozyskaniu jak największej liczby ludzi spoza murów klasztornych. 

Dobrze wiedział, że również od osób świeckich zależy przyszłość Kościoła. Zdawał 

sobie bowiem sprawę z faktu, że kapłan nie dotrze wszędzie.  

Najpierw jednak trzeba było znaleźć odpowiednie miejsce, które stałoby się 

centralnym punktem stowarzyszenia. Krakowski klasztor okazał się za mały, 

przez co nie stwarzał perspektyw rozwojowych. Co więcej, kolejny raz dał o sobie 

znać zły stan zdrowia ojca Maksymiliana. Ostatecznie władze zakonne w Polsce 

postanowiły wysłać zakonnika do odzyskanego klasztoru w Grodnie. Tam 

rozpoczął swoją posługę 20 października 1922 roku166. 

Pierwszym i podstawowym zadaniem w Grodnie było zorganizowanie 

wydawnictwa Rycerstwa Niepokalanej, połączonego z własną drukarnią. 

Wszystko jednak w duchu franciszkańskiego ubóstwa, bowiem Maksymilian 

w taki właśnie sposób pragnął budzić w ludziach pragnienie duchowego rozwoju. 

Chciał również dotrzeć do najmłodszych. W myśl Chrystusowych słów: 

„Pozwólcie dzieciom przychodzić do mnie […]” (Mk 10,14), zamierzał wydawać 

również wersję pisma dla dzieci. Podobne nadzieje wiązał z wydawnictwem ojciec 

gwardian grodzieńskiego konwentu, który wierzył, że żywa i pełna działalność 

 
166 Por. J.R. Bar (red.), Polscy święci, dz. cyt., s. 258. 



 100 

stowarzyszenia zagwarantuje wspólnocie trwałe zakorzenienie się na tych 

ziemiach, co zaowocuje posługą ewangelizacyjną oraz sakramentalną. 

Pierwszy zespół wydawniczy składał się z trzech osób167. Do użytku 

wydawnictwa oddano cztery nieduże pokoje. Jeden przeznaczono na 

administrację, drugi na drukarnię i zecernię, trzeci – na introligatornię, a ostatni 

– na skład. Na redakcję ojciec Maksymilian przeznaczył własną celę klasztorną. 

Zakupu artykułów potrzebnych do funkcjonowania wydawnictwa dokonywano 

na bieżąco, ponieważ zakonników nie było stać na tworzenie zapasów. Wydawało 

się, że te logistyczne rozwiązania będą wystarczające, aby podjąć pracę przy 

lokalnym rozwoju stowarzyszenia. Jednak aby rozpocząć posługę piśmienniczą, 

należało skonfrontować się z podstawowym problemem ziem odzyskanych – 

zakonnicy musieli zdobyć zaufanie tamtejszych mieszkańców. Czytelnictwo na 

ziemiach wschodnich było słabo rozwinięte, należało zatem przebić się przez 

ścianę analfabetyzmu, który miejscowa ludność „zawdzięczała” rosyjskiemu 

zaborcy.  

Otwarte serce młodego zakonnika, a także empatia, którą emanował 

przekonały miejscową ludność. Efekty były widoczne już dwa lata po przyjeździe 

zakonnika do Grodna. Maksymilian miał świadomość, że aby funkcjonować, 

potrzebne są pieniądze. Spadek wartości pieniądza na skutek długów wojennych 

i obowiązku spłaty wojennych reparacji nie dotyczył tylko Niemiec i Austrii. 

Sięgał również Rosji, a więc dotyczył terenów polskich zajętych wcześniej przez 

wszystkich zaborców168. Mimo dużych trudności finansowych, związanych 

z ewaluacją marki polskiej, a także ograniczonych zasobów ludzkich udało się 

wydać 12 tys. egzemplarzy „Rycerza Niepokalanej”, rok później nakład wzrósł do 

25 tys. egzemplarzy. 

Wydawnictwo „Rycerza Niepokalanej” w Grodnie nie stanowiło jednej, 

spójnej całości z klasztorem. Klasztorem zarządzał ojciec gwardian, 

a wydawnictwem dyrektor w osobie ojca Maksymiliana. Zakonnicy, którzy 

posługiwali w wydawnictwie, byli zobowiązani również do pomocy w konwencie 

(wspólnocie zakonnej). W związku z tym ojciec Kolbe, na równi z innymi, 

 
167 Oprócz o. Maksymiliana swoją pomoc oferował również o. Melchior Fordon, a także br. Albert 
Olszakowski. 
168 Por. C.R. Foster, Rycerz Maryi…, dz. cyt., s. 211. 



 101 

spowiadał w kościele i udawał się do chorych. Zwolniony był jedynie z głoszenia 

kazań i prowadzenia śpiewanych mszy świętych, co było podyktowane jego 

słabym zdrowiem. Bracia utrzymywali porządek w klasztorze, posługiwali 

podczas Eucharystii, rąbali drzewo oraz wykonywali inne codzienne prace. Aby 

zaoszczędzić jak najwięcej pieniędzy, zakonnicy chodzili pieszo, nosząc nieraz 

bardzo ciężkie pakunki z materiałami zakupionymi w Grodnie lub w Warszawie. 

Wzorem wytrwałości dla wspólnoty był sam ojciec Kolbe, który mimo 

słabego zdrowia nigdy nie uskarżał się na dolegliwości, których doświadczał. 

Żaden z zakonników nie narzekał na brak wygód oraz trudności. Przed ich 

oczami jaśniał zawsze wzniosły cel, dla którego poświęcili wszystko. 

Jednocześnie podążali za wezwaniem św. Franciszka z Asyżu, aby miłować to, co 

trudne, aby kochać to, co słabe: „Gdzie jest ubóstwo z radością, tam nie ma ani 

chciwości, ani skąpstwa”169. Niepokalana wlewała w ich serca błogie 

zadowolenie. W swoim posługiwaniu rzeczywiście pokochał święte ubóstwo oraz 

posłuszeństwo i tego samego uczył swoich braci. Chociaż był bezpośrednim 

przełożonym braci pracujących w wydawnictwie, to wszyscy podlegali woli 

miejscowego gwardiana. Konwent był zobowiązany do ich utrzymania, a także 

zaspokojenia ich osobistych potrzeb. 

Ciężka praca w konwencie oraz w drukarni dawała efekty, ale, niestety, 

zbierała również swoje żniwo. W 1926 roku z przepracowania zmarł brat Albert 

Olszakowski. Założyciel Niepokalanowa, przebywający wówczas w Warszawie ze 

względu na zły stan zdrowia, nie mógł uczestniczyć w jego pogrzebie. Ciężka 

praca w Grodnie nadwyrężyła zdrowie również drugiego z jego 

współpracowników, ojca Fordona, który zmarł 28 lutego 1927 roku. W końcu 

sam Maksymilian Kolbe musiał opuścić Grodno. Ojciec prowincjał, widząc wielki 

wysiłek franciszkanów, nakazał wyjechać mu do Zakopanego w celu 

zatroszczenia się o zdrowie. Żeby prowadzić innych do Chrystusa, musiał zadbać 

o siebie. W złych warunkach życiowych podleczona gruźlica dawała o sobie znać, 

znacznie wyniszczając organizm zakonnika. W czasie jego nieobecności 

stowarzyszeniem zajmował się brat świętego, ojciec Alfons Kolbe, jednak często 

 
169 W. Michalczyk, Z. Styś (red.), Św. Franciszek, św. Klara. Pisma…, dz. cyt., s. 88. 



 102 

nie radził sobie ze sprawami wydawniczymi. Podpowiadał mu więc, aby wszystkie 

sprawy oddawał Maryi, by to Ona kierowała tym Bożym dziełem.  

Wyjazd z Grodna oraz przekazanie obowiązków koordynatora bratu były 

wyrazem posłuszeństwa wobec woli przełożonego zakonnego, z którą nie zawsze 

łatwo było się zgodzić170.  

Mimo jego nieobecności prace wydawnicze nie ustawały. Dzięki licznym 

ofiarom przekazywanym ojcom franciszkanom szybko pojawiła się możliwość 

spłaty długów za papier i inne materiały potrzebne do funkcjonowania 

stowarzyszenia. Ale piętrzyły się również kłopoty. Do Grodna docierały kolejne 

maszyny drukarskie, tak że stopniowo zaczęło brakować dla nich miejsca 

w klasztorze. O ile latem nie stwarzało to problemu, ponieważ bracia mogli 

pracować przy wysokich temperaturach, o tyle zimą mróz był nie do 

wytrzymania. Co więcej, odległość z Grodna do Warszawy była znaczna, a bracia 

nie mogli sobie pozwolić na częste podróże pociągiem z uwagi na koszty oraz 

czas. Kolejnym problemem była mała liczba wozów pocztowych dowożących 

pocztę, co sprawiało, że korespondencja była bardzo opóźniona, a to w procesie 

wydawniczym jest niedopuszczalne. Należało więc poszukać innego miejsca, 

które stałoby się domem wspólnoty, ale również centrum rozwoju wydawniczego. 

Maksymilian odbywał więc podróże w poszukiwaniu takiego miejsca, ale przede 

wszystkim oddawał całą sprawę tej, której poświęcił dzieło, a więc Maryi 

Niepokalanej. Dużo czasu spędzał na indywidualnej modlitwie, która w końcu 

została wysłuchana. Miejscem przeznaczonym na rozwój stowarzyszenia okazał 

się Teresin, mała wieś nieopodal Warszawy. Tam właśnie powstał ośrodek, który 

do dzisiaj nazywany jest Niepokalanowem. Temu miejscu – ze względu na jego 

charakter – w niniejszej pracy zostanie poświęcony osobny fragment.  

 Działalność ojca Kolbego w Grodnie odbiła się szerokim echem w całym 

kraju. Jego zaangażowanie dostrzegli również przełożeni zakonni, którzy w 1925 

roku złożyli wizytę grodzieńskiej wspólnocie. Wizytację przeprowadził ojciec 

Peregryn Haczela, prowincjał, którego Maksymilian znał jeszcze z lat dzieciństwa, 

kiedy dopiero dorastał do podjęcia decyzji o życiu zakonnym. Ojciec Haczela 

wyraził radość z powodu rozwoju wydawnictwa i udzielił zezwolenia na kupno 

 
170 „Posłuszeństwo, to zjednoczenie naszej woli z wolą Bożą, to jest istotą świętości” – 
L.J. Bernatek (red.), Franciszkowi rycerze, dz. cyt., s. 35. 



 103 

maszyny. Ponadto zobowiązał się do poparcia i udzielenia pożyczki dla klasztoru 

franciszkanów w Warszawie. Przed wyjazdem z Grodna poświęcił wszystkie 

działy wydawnicze, a po ceremonii poprosił swojego podopiecznego o przyjęcie go 

w poczet członków Milicji Niepokalanej. Ten gest przełożonego zakonnego stał się 

dla niego największą nagrodą za ponoszone trudy. Niezłomna postawa Szaleńca 

Niepokalanej sprawiała, że przełożeni zakonni kierowali pod jego opiekę młodych 

kandydatów, którzy pragnęli żyć blisko Boga na wzór św. Franciszka z Asyżu. 

Pomyślny rozwój wydawnictwa w piątym roku jego istnienia dodawał 

zakonnikom wielkiej otuchy, dzięki czemu ze spokojem spoglądali w przyszłość. 

Nie można jednak zapominać, że „Rycerz Niepokalanej” powstawał i rozwijał się 

w trudnych warunkach, pełnych przeciwności. Należy przy tym podkreślić, że 

cierpienie i trud były wpisane w zakonną drogę, którą podążali bracia. 

Działania związane z krzewieniem wartości stowarzyszenia stały się 

rycerską ścieżką, po której franciszkanie zawsze mieli kroczyć. Ojciec Kolbe 

nigdy nie zamykał drogi młodszym braciom i zachęcał ich do zgłębiania życia 

zakonnego. Otwartość i troska o nowych braci owocowały również odrodzeniem 

życia zakonnego w Grodnie, co dawało nadzieję na intensywniejszą posługę 

wśród okolicznej ludności, tak bardzo gnębionej przez zaborcę. Wspólnotę 

grodzieńskiego klasztoru cechowała bardzo duża ofiarność. Zakonnicy 

radykalnie ograniczali potrzeby dotyczące doczesnego życia, wszystkie możliwe 

środki przeznaczając na rozwój wydawnictwa. Grodno stało się dla Maksymiliana 

ważnym miejscem nie tylko ze względu na usytuowanie tam pierwszego 

wydawnictwa. Pochodził z terenów zaboru rosyjskiego, dlatego odnowienie życia 

społecznego, duchowego oraz moralnego było jego wkładem w odbudowę 

ojczyzny. Apostolat drukowany, który podejmował, traktował jako najbardziej 

skuteczną broń w walce ze złem w świecie rozdartym przez wojnę oraz jako 

pomoc dla ludności potrzebującej odrodzenia171. Szczerze kochając swoją 

ojczyznę, zdawał sobie sprawę, że jeśli chce wypełnić ślub, który złożył przed laty 

(cały świat dla Niepokalanej), podjęte przez niego dzieło musi wychodzić poza 

polityczne dążenia narodów. Jedocześnie czuł się odpowiedzialny za ludzi, do 

których został posłany. Wiedział, że wlewając w ich serca odwagę, wiarę 

 
171 Por. G. Morcinek, Dwie korony. Rzecz o ojcu Maksymilianie Maria Kolbem, Niepokalanów: 
Centrala Milicji Niepokalanej 1948, s. 45. 



 104 

i nadzieję, zdobędzie ich dla Boga przez ręce Maryi. Mimo że to Kraków był 

miejscem, w którym Rycerstwo Niepokalanej oficjalnie rozpoczęło działalność, 

największego rozwoju stowarzyszenie doświadczyło właśnie w Grodnie. Jego 

szybki rozwój w tym mieście okazał się obfitym dorobkiem, przekraczającym 

najśmielsze oczekiwania. Był to również okres wielkich wysiłków, zmagań oraz 

prac często ponad ludzkie siły. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 105 

3. Zakładanie klasztorów 
 
 
Celem nadrzędnym Maksymiliana Marii Kolbego było przyprowadzenie 

ludzi do Chrystusa przez ręce Najświętszej Maryi Panny. Aby ten cel osiągnąć, 

potrzeba było nie tylko siły wewnętrznej, której źródłem jest Bóg Ojciec. Musiał 

wykazać się franciszkańską roztropnością, odpowiedzialnością w działaniu, 

a także pokorą i szacunkiem wobec ludzi, bez udziału których dzieło nie mogłoby 

się rozwijać. Dzięki temu Rycerstwo Niepokalanej w Polsce, a później sam 

Niepokalanów, rzeczywiście stało się centralą dla całego świata, któremu tak 

bardzo potrzebne było wsparcie Boga172. Jak się później okazało, ta droga była 

kluczowa w rozwoju stowarzyszenia. 

Jak wcześniej wspomniano, pierwszym miejscem posługi ojca Kolbego po 

Krakowie stało się Grodno. Była to ważna placówka nie tylko ze względów 

religijnych. Wraz z odradzaniem się życia zakonnego, liczono na wskrzeszenie 

życia moralnego, a także społecznego i narodowego wśród ludności ziem 

odzyskanych. Te oczekiwania zostały spełnione – ludziom przywrócono nadzieję 

na wolne życie we własnej ojczyźnie. Wraz z odnowieniem ducha społecznego 

wzrastało również dzieło poświęcone Matce Bożej.  

We wsi o nazwie Teresin, nieopodal Sochaczewa, powstał pierwszy klasztor 

założony przez ojca Maksymiliana i tam też przeniesiono wydawnictwo z Grodna. 

Ojciec Kolbe otrzymał tę ziemię od księcia Druckiego – Lubeckiego173. Swoją wolę 

książę zawarł w liście skierowanym do władz franciszkańskich w Krakowie. 

Podkreślił w nim chęć pomocy w rozwoju dzieła: „Niniejszym proponuję 

Wielebnym Ojcom objęcie w bezterminowe użytkowanie trzech morgów ziemi 

ornej z majątku mojego Teresin (starostwo sochaczewskie)”174.  

 Dobrze wiedział, jak zrobić użytek z tego terenu. Wszelkie działania, które 

podejmował, nie służyły budowaniu sławy. Nadał temu miejscu nazwę 

Niepokalanów. Chciał w ten sposób uczcić tajemnicę Niepokalanego Poczęcia 

 
172 Por. Z życia Niepokalanowa, AN. 
173 Por. K. Strzelecka, Maksymilian M. Kolbe: für andere leben…, dz. cyt., s. 73. 
174 List księcia Jana Druckiego-Lubeckiego do prowincjała Niepokalanowa z dn. 1.10.1927 roku, 
AN. 



 106 

Maryi175, z którą był związany przez całe swoje życie. Wszystko czynił na chwałę 

Boga, przez ręce Najświętszej Maryi Panny. Nie robił nic dla siebie, nie traktował 

się w sposób wyjątkowy, czego przykładem była wizyta Marianny Kolbe 

w Niepokalanowie w 1929 roku. Maksymilian nie znalazł wówczas czasu na 

spotkanie z matką, tłumacząc się terminami w pracach wydawniczych. 

Wydarzenie to z żalem wspominał jego brat Alfons, który przyznał, że to trudna 

i smutna sytuacja, kiedy w sercu dziecka nie znajduje się miejsce dla mamy, 

której bracia nie potrafili się odwdzięczyć176. 

U początków swojej posługi na nowym terenie Maksymilian i jego 

współbracia żyli w bardzo trudnych warunkach. Nie posiadali budynków, 

w których mogli zamieszkać, więc schronienia udzielili im mieszkańcy, u których 

zakonnicy szybko zyskali aprobatę. Pozwoliło to na sprawne rozpoczęcie prac 

budowlanych. Najpierw bracia wznieśli niewielką kaplicę, gdzie umieszczono 

figurkę Najświętszej Maryi Panny. Następnie rozpoczęli budowę mieszkalnej 

części konwentu, a w kolejnym etapie – budynków, w których miało mieścić się 

wydawnictwo. Mimo wielkich celów, które wymagały dużych nakładów 

finansowych, wszystko miało być tworzone w duchu franciszkańskiego ubóstwa, 

będącego jednocześnie cnotą życia zakonnego. Sam Maksymilian nie 

przywiązywał wagi do swojej celi, w której początkowo stało tylko łóżko. Tym 

właśnie duchem życia bez własności ojciec Kolbe przepoił Niepokalanów, co 

miało służyć łatwiejszemu osiągnięciu zamierzonego celu, jakim było stworzenie 

centrum wydawniczego Rycerstwa Niepokalanej.  

W Niepokalanowie nie było bogactwa, przeciwnie, można było znaleźć 

ukochaną siostrę biedę, dokładnie tak, jak w pierwszych klasztorach 

franciszkańskich. Bracia, pełni zapału i chęci do pracy oraz poświęcenia, służyli 

Matce Bożej w skrajnej nędzy. Swoje osobiste potrzeby, takie jak mieszkanie, 

odzienie i pożywienie, ograniczali do rzeczy koniecznych. Nie szukali wygód ani 

przyjemności, aby tym kosztem umożliwić wydrukowanie jak największej liczby 

egzemplarzy „Rycerza Niepokalanej”. 

 
175 Por. Relacje osób duchownych i świeckich o ojcu Maksymilianie Kolbem, Niepokalanów 1969, 
s. 2. 
176 Por. Notatki o. Alfonsa Kolbego, AN. 



 107 

Maksymilian dążył do tego, aby bracia pracowali w habitach – 

niekoniecznie tych lepszych, ale zawsze w stroju zakonnym. Sam ojciec Kolbe 

często mówił, że gdyby św. Franciszek zszedł teraz na ziemię, to najchętniej 

zamieszkałby w Niepokalanowie, ponieważ kwitło tam prawdziwe 

franciszkańskie ubóstwo. Zimą nie wszyscy zakonnicy mieli płaszcze, gdyż 

wydawnictwa nie stać było na ich kupno. Bracia wymieniali się ubraniami 

w zależności od potrzeb. Brat Maksymiliana Kolbego, ojciec Alfons, w tym 

wielkim poświęceniu widział szansę na to, aby franciszkańskie ubóstwo przeżyło 

na nowo swój rozkwit. Na tym przede wszystkim zależało Maksymilianowi, który 

obawiał się, że w świecie zniszczonym moralnie trudno będzie przyjąć ubóstwo 

jako cnotę177. Ojciec Maksymilian stale przypominał swoim współbraciom, że to 

dzieło nigdy nie będzie własnością człowieka. Wszystko, co powstało, należało do 

Maryi, dlatego to Jej franciszkanie zawierzali swoją codzienną posługę178. Ojciec 

Kolbe często powtarzał, że naturą ubóstwa było i jest nie być przywiązanym do 

rzeczy179. W ten sposób wypełniał również franciszkański charyzmat i cnotę 

ubóstwa. 

Sprzęt, którym posługiwali się zakonnicy, także pozostawiał wiele do 

życzenia. Najczęściej kupowano używane maszyny, gdyż na nowe zakonników 

nie było stać. Z terenów kresów wschodnich sprowadzano drzewo, dzięki 

któremu można było kontynuować budowę. Byli za to odpowiedzialni ojciec 

Alfons Kolbe oraz brat Zenon Żebrowski. Ufność w opatrzność Bożą i opiekę 

Matki Najświętszej dawała o sobie znać poprzez dobrodziejów wydawnictwa. 

Książę Czetwertyński z Zaczepic ofiarował na rozbudowę Niepokalanowa pięć 

wagonów drzewa, bracia Konopaccy z Mostów przekazali dwa wagony dykty 

i pomogli spławić drzewo rzeką Niemen do stacji kolejowej, a fabryka zapałek 

w Błoniu bezinteresownie przetarła kloce. Dzięki tym ofiarom, 

bezinteresownemu oddaniu, a także otwartym ludzkim sercom, dzieło, które było 

pragnieniem Maksymiliana Marii Kolbego, rosło w siłę. 

Poświęcenia klasztoru dokonał ojciec Kornel Czupryk 7 grudnia 1927 

roku. Na początku w klasztorze przebywało 20 zakonników – 2 ojców oraz 

 
177 Por. tamże. 
178 Por. Br. Bernard, Sekretariat M.I. na Niepokalanów, AN. 
179 Por. A. Szafrańska, Św. Maksymilian Maria Kolbe…, dz. cyt., s. 105. 



 108 

18 braci. W związku z wielkim autorytetem, którym cieszył się u młodszych 

współbraci, za zgodą prowincjała utworzono w Niepokalanowie Małe Seminarium 

Misyjne, które w krótkim czasie stało się największym ośrodkiem życia 

franciszkańskiego na świecie180. Celem Niepokalanowa, jako centrali Rycerstwa 

Niepokalanej, od samego początku wskazany było dążenie do nawrócenia 

i uświęcenia wszystkich pod opieką i za pośrednictwem Niepokalanej. 

W 1936 roku liczba braci w Niepokalanowie przekroczyła 500 mężczyzn, 

pochodzących ze środowisk wymagających wielkiej pracy formacyjnej. 

Maksymilian Kolbe czuł dużą odpowiedzialność za współbraci. W tym duchu 

dążył do stworzenia atmosfery rodzinnego życia, a zarazem zakonnego oddania, 

gdzie nie mogło zabraknąć czasu na kontemplację oraz modlitwę mającą 

unormować dzień w konwencie181. Dużo rozmawiał ze współbraćmi 

o posłuszeństwie i właśnie w nim upatrywał klucz do rozwoju stowarzyszenia. 

Ucząc tej cnoty swoich podopiecznych przebywających w nowicjacie, pragnął dla 

nich dobrego wychowania zakonnego. Posłuszeństwo zakonne nie jest bowiem 

ślepym naśladowaniem. Maksymilian postrzegał cnotę posłuszeństwa przez 

pryzmat przykazania miłości, czyli przyjmowania woli przełożonych ufając, że tak 

jak Bóg chce, chcą oni dobra swoich podopiecznych. W posłuszeństwie widział 

również obecność Maryi, która prowadziła go przez życie, ucząc posłuszeństwa 

w działaniu i posłudze zakonnej oraz wydawniczej182. W czasie tej ciężkiej pracy, 

podczas której ojciec Kolbe był jednocześnie gwardianem i redaktorem 

naczelnym w wydawnictwie, bardzo często dawała o sobie znać jego choroba, 

z którą borykał się już od lat. 

Ojciec Alfons Kolbe widząc cierpienie swego brata, bez jego wiedzy napisał 

list do ojca prowincjała, w którym prosił go o dyspensę dla Maksymiliana od 

niektórych praktyk zakonnych. Przełożony zakonu wyraził zgodę, przykładowo 

zamienił odmawianie Liturgii godzin na modlitwę różańcową. To działanie 

w żadnym wypadku nie było podyktowane „poluzowaniem” reguł wobec ojca 

Kolbego. Chodziło tutaj o jego zdrowie i życie. Ojciec Alfons, prosząc o taką 

 
180 Por. J.L. Młodożeniec, Znałem ojca Maksymiliana Kolbego, Poznań – Warszawa: Pallotinum 
1981, s. 15. 
181 Por. K. Strzelecka, Maksymilian M. Kolbe: für andere leben…, dz. cyt., s. 166-167. 
182 Por. Br. Sergiusz Pęsiek, Misyjną drogą św. Maksymiliana. Wspomnienia cieśli 
Niepokalanowa, AN. 



 109 

decyzję, a prowincjał wydając ją, wyrażali troskę o niedbającego o siebie 

zakonnika.  

Swoje oddanie podjętemu dziełu Maksymilian podkreślał w liście 

skierowanym do ojca prowincjała: „Niepokalanów jest placówką o zabarwieniu 

trochę heroicznym, jaką jest i musi być […], jeżeli chcę naprawdę osiągnąć swój 

cel, tj. nie tylko bronić wiary, przyczyniać się do zbawienia dusz, ale 

w brawurowym ataku, nie pamiętając o sobie, zdobywać dla Niepokalanej duszę 

po duszy […]”183.  

Mimo trudności finansowych w Niepokalanowie tętniło życie. Stawał się on 

coraz bardziej samowystarczalny. Bracia posiadali gospodarstwo rolne, 

mleczarnię, mały szpital, a także Straż Pożarną, która służyła pomocą lokalnej 

ludności. Niepokalanów rozwijał się prężnie. W 1936 roku mury zakonne 

przekroczyło 150 młodych mężczyzn, którzy pragnęli iść za Bogiem, 

zainspirowani przykładem ojca Kolbego w oddaniu Maryi Niepokalanej184. 

Maksymilian, widząc tak wielki rozwój, starał się dbać o wszelkie potrzeby 

współbraci. Po powrocie z Japonii ponownie objął funkcję gwardiana konwentu. 

Skoncentrował się wówczas na prowadzeniu administracji.  

Maksymilian pragnął również założyć niepokalanowską stację radiową, ale 

na przeszkodzie stanęła II wojna światowa. W chwili jej wybuchu klasztor liczył 

622 braci, 15 kleryków i 122 uczniów185. W sierpniu 1939 roku wydano ostatni 

numer „Rycerza Niepokalanej”. Na okładce tego szczególnego numeru 

umieszczono postać Matki Bożej Królowej Polski, orła w koronie, a także 

polskiego żołnierza, który stawał w obronie swojego kraju. Zamieszczony w nim 

artykuł, napisany przez Walentego Majdańskiego, miał za zadanie wzbudzać 

w Polakach ducha bogoojczyźnianego, który stanowił siłę narodu: „[…] Gdy grad 

pocisków mierzyć będzie w ciała żołnierskie naszych ojców, synów i braci, grad 

modlitw płynąć będzie od ich dzieciątek, od ich żon i matek – ku niebu”186. 

Na rozkaz władz polskich ojciec Maksymilian wydał współbraciom 

polecenie powrotu do domów rodzinnych oraz zachęcał ich do posługi w Polskim 

Czerwonym Krzyżu. Już w pierwszych dniach wojny niemieccy żołnierze 

 
183 List Maksymiliana Marii Kolbego do ojca prowincjała z dn. 21.12.1928 roku, AN. 
184 Por. C.R. Foster, Rycerz Maryi…, dz. cyt., s. 461–463. 
185 Por. J.R. Bar (red.), Polscy święci, dz. cyt., s. 296. 
186 „Rycerz Niepokalanej” 1939 nr 8, s. 226-229, AN 



 110 

rozmontowali maszyny drukarskie, które znajdowały się na terenie klasztoru. To, 

co pozostawili Niemcy, zrabowali mieszkańcy pobliskich wiosek. Ponieważ 

władze okupacyjne zakazały wydawania „Rycerza Niepokalanej”, 

w pomieszczeniach drukarni urządzono miejscowy przytułek dla wszystkich 

potrzebujących, począwszy od ubogich, a skończywszy na żołnierzach187. Dzięki 

jego postawie Niepokalanów stał się wyspą miłosierdzia. Panowało tam prawo 

miłości, którego niemieccy żołnierze nie znali, mimo że im również franciszkanie 

z Niepokalanowa nie odmawiali pomocy medycznej, a także żywieniowej. Ojciec 

Kolbe zachęcał swoich współbraci, aby nie bali się udzielać pomocy wszystkim, 

którzy tego potrzebowali – na tym polegała przecież zakonna miłość, której uczył 

św. Franciszek z Asyżu: „Błogosławiony sługa, który tak kochałby swego brata 

chorego, który nie może mu oddać przysługi, jak kocha zdrowego, który może 

mu pomóc”188.  

Dopiero w grudniu 1939 roku udało się uzyskać zgodę na wydawanie 

czasopisma, oczywiście pod stałą kontrolą okupanta. Ojciec Maksymilian 

kilkakrotnie zapewniał starostę Sochaczewa, że wydawane pismo nie ma 

zabarwienia politycznego, co zresztą, przyniosło skutek: „Celem jego jest 

szerzenie czci i miłości ku Niepokalanej w duszach”189. Mimo tragicznych 

warunków funkcjonowania wznowił działalność franciszkańskiego nowicjatu, 

jednak ze względów politycznych nie wszyscy bracia mogli wrócić do klasztoru. 

Część z nich całkowicie porzuciła taką formę życia. Powrót reszty braci do 

Niepokalanowa również nie oznaczał sielanki. Klasztor był systematycznie 

inwigilowany, mimo że jego aktywna, a także pełna ducha chrześcijańskiego 

posługa wobec potrzebujących zupełnie stroniła od niemieckiej polityki. 

Pozostawał on solą w oku okupanta, a jednocześnie był źródłem nadziei. Również 

postawa niepokalanowskich zakonników była przepełniona duchem pokory 

i franciszkańskiej służby. Tego okupanci nie potrafili zrozumieć. Maksymilian 

Kolbe robił wszystko, co możliwe, aby utrzymać założony przez siebie konwent. 

Wiedział, że jeśli zaniedba wspólnotę, a także wydawnictwo, całe dzieło zostanie 

zniszczone. 

 
187 Por. A. Wojtczak, Ojciec Maksymilian Maria Kolbe, dz. cyt., s. 263-264. 
188 W. Michalczyk, Z. Styś (red.), Św. Franciszek, św. Klara. Pisma…, dz. cyt., s. 87. 
189 List Maksymiliana Marii Kolbego do Starosty w Sochaczewie, AN. 



 111 

17 lutego 1941 roku położono kres temu, pełnemu ducha, życiu 

wspólnotowemu. Tego dnia aresztowano ojca Maksymiliana. Najpierw 

przewieziono zakonnika do Warszawy, skąd wysłano go do Oświęcimia. Stamtąd 

Maksymilian już nie wrócił.  

Ojciec Kolbe przeczuwał, że nie przeżyje tej wojny, o czym wspominał już 

wcześniej swoim współbraciom w Niepokalanowie. Zrozumiał, że nadchodzi czas 

na otrzymanie czerwonej korony, którą pamiętał z dzieciństwa. Pozostali 

niepokalanowscy franciszkanie podpisali petycję w sprawie powrotu swojego 

przełożonego do konwentu, w zamian ofiarując swoje życie, na nic się to jednak 

zdało – władze niemieckie nie wyraziły zgody. Świadomy swojego losu 

Maksymilian prosił w liście, aby nie przysyłano mu paczek. Zachęcał również 

braci, aby trwali w modlitwie i nie ustawali w wierności Panu Bogu i Maryi, 

a także św. Franciszkowi190. Na ile to było możliwe, informował 

korespondencyjnie współbraci o swoim zdrowiu oraz atmosferze panującej 

w miejscach, w których przebywał. Nigdy się nie uskarżał, każdy dzień życia 

traktował jak dar, dzięki któremu mógł prowadzić misję ewangelizacyjną wobec 

innych więźniów. 15 czerwca 1941 roku ojciec Kolbe napisał swój ostatni list do 

matki. Nie miał on jednak nostalgicznego nastroju, przeciwnie, utwierdzał ją 

w nadziei, że wszystko jest dobrze, a on jest na najlepszej drodze do spotkania 

z Panem: „Kochana mamo, bądź spokojna o mnie […]. Bóg jest na każdym 

miejscu i z wielką miłością pamięta o wszystkich i o wszystkim”191. 

Święty Maksymilian Maria Kolbe idąc na śmierć za współwięźnia, 

niewątpliwie wypełnił testament miłości św. Franciszka z Asyżu, który również 

śmierć cielesną uważał za swoją siostrę. To umiłowanie osiągnęło swój szczyt 

14 sierpnia 1941 roku, w wigilię Wniebowzięcia Najświętszej Maryi Panny. Ojciec 

Kolbe otrzymał drugą koronę i oddał wszystko Niepokalanej Matce. 

Po jego śmierci w Auschwitz klasztor ogarnęło przerażenie, a także obawa, 

co stanie się z dziełem, które tak bardzo ukochał i któremu poświęcił całe życie. 

Wprawdzie Niepokalanów stracił swojego ojca założyciela, ale nie stracił 

wielkiego dziedzictwa, które ten pozostawił. Do dzisiaj jest to miejsce 

 
190 Por. List Maksymiliana Marii Kolbego do współbraci w Niepokalanowie, AN. 
191 List Maksymiliana Marii Kolbego do Matki z dn. 15.06.1941 roku, AN. 



 112 

wypełniające ludzkie serca nadzieją, że w codzienności życia towarzyszy nam 

Maryja, która zawsze czuwa nad swoimi dziećmi.  

Drugim klasztorem założonym przez ojca Maksymiliana był konwent 

w Japonii. Z przedstawicielami tego kraju ojciec Kolbe miał styczność podczas 

Międzynarodowego Zjazdu Misyjnego, zorganizowanego w Poznaniu w 1927 

roku. Zwrócił wówczas uwagę na zainteresowanie postacią Matki Bożej 

japońskich studentów przybyłych do Polski. Wtedy też podjął decyzję o wyjeździe 

na misje. Chciał ewangelizować przez krzewienie działalności stowarzyszenia, 

realizując jednocześnie swoje zamierzenie, aby gdzie to tylko możliwe, zakładać 

wspólnoty, w których będzie wydawany „Rycerz Niepokalanej”. Spełnienie 

pragnienia udania się do Japonii ojciec Maksymilian uzależniał od powodzenia 

pracy w Niepokalanowie. Deklarował wyjazd, ale tylko pod warunkiem, że żaden 

z braci nie zmieni charyzmatu tej polskiej wspólnoty, która charakteryzowała się 

szczególnym oddaniem Najświętszej Maryi Pannie. Po otrzymaniu od generała 

franciszkańskiego zgody na wyjazd do Japonii, zapewnił, że wszystko, co robi, 

czyni przez pryzmat wiary. Jako wyraz dziękczynienia Maksymilian celebrował 

Eucharystię w intencji misji przy ołtarzu, przy którym niegdyś sprawował mszę 

prymicyjną192.  

Wraz z ojcem Kolbem w podróż misyjną udało się czterech zakonników: 

brat Zenon Żebrowski, brat Hilary Łysakowski, brat Zygmunt Król, a także brat 

Seweryn Dagis193. Trudności piętrzyły się od początku misji. Wydawanie pisma 

w języku japońskim nie było rzeczą łatwą. Zakonnicy nie znali dobrze tego języka, 

więc musieli korzystać z pomocy miejscowych, którzy nie zawsze wywiązywali się 

ze składanych wcześniej obietnic. Ojciec Maksymilian pisał artykuły do „Rycerza 

Niepokalanej” w języku łacińskim lub włoskim, a miejscowi duchowni tłumaczyli 

je na język japoński. Z niedowierzaniem patrzyli na rozpoczęte dzieło. Wielu 

pytało, kto będzie czytał to pismo? Kto będzie opłacał prenumeratę? Jak długo 

utrzyma się wydawnictwo? Wątpliwości te były uzasadnione, gdyż 

dotychczasowe próby wydawania czasopism religijnych nie powiodły się. Nadto 

pojawiały się inne trudności: poczta odmówiła wysyłania ryczałtowego; brak było 

źródeł redakcyjnych, zecera japońskiego, noża introligatorskiego, spinaczki, 

 
192 Por. List Maksymiliana Marii Kolbego do braci w Niepokalanowie z dn. 20.01.1930 roku, AN. 
193 Por. C.R. Foster, Rycerz Maryi…, dz. cyt., s. 301. 



 113 

falcówki, a zwłaszcza pieniędzy, a papier był bardzo drogi. To wszystko dotkliwie 

dawało się we znaki194. 

Początkowo, podobnie jak w Grodnie, bracia franciszkanie musieli spać na 

podłodze i spożywać posiłki na drewnianych deskach. Trudność sprawiały 

również urzędowe sprawy dotyczące pozwolenia na pobyt w Japonii. Ponownie 

powróciła też kwestia finansowania klasztoru, a także wydawnictwa. Jednak 

najtrudniejsza do udźwignięcia stała się choroba ojca Kolbego, która kolejny raz 

dała o sobie znać. Nieodpowiednie żywienie i coraz dłuższe dni pracy nadwyrężały 

i tak już ograniczone możliwości fizyczne zakonnika. Doszło w końcu do tego, że 

ojciec Kolbe nie mógł nawet wstać z łóżka na Eucharystię. Niejednokrotnie 

potrzebował pomocy w poruszaniu się. Ciało osłabione przez gruźlicę 

zaatakowała wysypka skórna oraz dokuczliwe wrzody. Mimo próśb współbraci, 

aby ojciec Kolbe nie sprawował Eucharystii ze względów zdrowotnych, ten 

uporczywie stawał przy ołtarzu.  

Problemy codzienne oraz zdrowotne dopełniła tragiczna wiadomość, którą 

przysłano telegramem z Polski. W czasie, kiedy nasz święty kładł podwaliny pod 

Niepokalanów japoński, dzieło założone przez niego w Polsce prowadził jego 

rodzony brat, ojciec Alfons Kolbe. Niestety, jasne wizje rozwoju tego dzieła, które 

zapoczątkował Maksymilian Maria Kolbe, przysłoniła głęboka żałoba. 3 grudnia 

1930 roku, w wieku 35 lat, ojciec Alfons Kolbe, gwardian polskiego 

Niepokalanowa, a zarazem redaktor „Rycerza Niepokalanej”, zmarł w szpitalu 

w Warszawie195.  

To trudne doświadczenie odcisnęło piętno na jego życiu. Pociechą były 

jednak wydarzenia optymistyczne. 12 marca 1931 roku do zakonu wstąpił 

pierwszy Japończyk. Udało się również znaleźć teren pod budowę wydawnictwa 

oraz klasztoru196. Ojciec Kolbe nadał temu miejscu nazwę Mugenzai no Sono, co 

było odpowiednikiem polskiego Niepokalanowa. Warunki życia braci były nad 

wyraz skromne, co zresztą stało się charakterystyczną cechą dzieł ojca Kolbego, 

a co swoje źródło czerpało z franciszkańskiego ubóstwa. W budowie klasztoru 

oraz wydawnictwa brali udział zarówno chrześcijanie, jak i poganie, 

 
194 Por. A. Krzesiński, Miasto Niepokalanej w Japonii, Warszawa – Kraków: Gebert & Wolff 1939, 
s. 206. 
195 Por. C.R. Foster, Rycerz Maryi…, dz. cyt., s. 331. 
196 Por. A. Wojtczak, Ojciec Maksymilian Maria Kolbe, dz. cyt., s. 125. 



 114 

zainspirowani przykładem oraz zapałem polskich misjonarzy. Już ta wspólna 

praca była elementem ewangelizacji prowadzonej przez polskich zakonników. 

Wskazując na wielki wymiar wspólnotowy, współcierpiąc, podejmując wspólny 

wysiłek, dawali świadectwo oraz ewangeliczny obraz przykazania miłości Boga 

oraz bliźniego. Z tą myślą powstawał japoński klasztor. Nie miał on być 

spełnieniem ambicji Maksymiliana, ale środkiem, dzięki któremu ludzie mogli 

spotkać się z Bogiem. Miłość chrześcijańska stała się również drogą do 

nawrócenia tych, którzy przebywali blisko klasztoru lub brali udział w jego 

budowie. Działalność Maksymiliana i jego współbraci miała więc charakter 

ekumeniczny. Zakonnicy, dzięki łasce Boga, trafili również do protestantów, 

szintoistów japońskich, buddystów, hinduistów, a także mahometan197. 

Po rozpoczęciu działalności wydawniczej w Japonii ojciec Maksymilian 

uznał, że jedną z najbardziej aktualnych i ważnych spraw jest założenie tam 

Niepokalanowa (na wzór Niepokalanowa w Polsce), aby stamtąd, poprzez rozwój 

stowarzyszenia, rzucać ziarna ewangelicznej Prawdy w dusze pogańskie. Po roku 

pobytu w Ourze, przy pomocy Maryi Niepokalanej, w której nasz święty 

nieustannie pokładał swoją nadzieję, zakupił teren na przedmieściu Nagasaki, 

w Hongochi, i tam przeniósł redakcję „Rycerza Niepokalanej”. Dokładnie miesiąc 

po przybyciu na nieznany ląd, ojciec Kolbe nadał do Niepokalanowa telegram 

o treści: „Dziś rozsyłamy «Rycerza» japońskiego. Mamy drukarnię. Cześć 

Niepokalanej”198. Było to dla braci z Polski niemałym zaskoczeniem, ponieważ 

wydanie czasopisma w obcym, nieznanym franciszkanom języku i w tak krótkim 

czasie wydawało się niemożliwe. Tak szybkie ukazanie się japońskiego „Rycerza” 

(„Seibo no Kishi”) było też zadziwiające dla mieszkańców Nagasaki. Miejscowy 

ksiądz, Bernard Hatada Hideo, stwierdził, że tego, co uczynił Kolbe, nie da się 

wytłumaczyć po ludzku, trzeba to przyjąć jako działanie Boże. 

Misjonarze rozprowadzali „Rycerza Niepokalanej” różnymi drogami. 

Pierwszy numer rozesłano wraz z pismem diecezjalnym. Było to korzystne dla 

braci, ponieważ kształtująca się redakcja zyskała przy tym wielu adresatów. 

„Rycerz Niepokalanej” był rozsyłany drogą pocztową, ale nie tylko – zakonnicy 

często rozdawali pismo na ulicach Nagasaki, prosząc także o wizytówki 

 
197 Por. J. Braun, O. Maksymilian Kolbe apostoł wiary i miłości, Rzym 1971, s. 8. 
198 Pisma o. Maksymiliana, AN. 



 115 

z adresem, aby móc prowadzić dalszą korespondencję. W lutym 1933 roku 

dotarła do Nagasaki falcówka (maszyna do składnia arkuszy) wysłana z polskiego 

Niepokalanowa. Już wcześniej, 24 września 1932 roku komora celna żądała za 

nią 600 jenów, po długich prośbach obniżono tę kwotę do 120 jenów199. 

Misjonarze bardzo się ucieszyli z nadejścia falcówki, mogli bowiem znacznie 

powiększyć nakład „Rycerza Niepokalanej”, przez co więcej pogan, a także osób 

zagubionych w wierze mogło dowiedzieć się o dobroci i miłości Maryi 

Niepokalanej do człowieka. Od tego czasu przestała „wychodzić misjonarzom 

z palców” tzw. czerwona woda (ich palce od ciągłego pocierania przy ręcznym 

składaniu krwawiły), chociaż i te cierpienia ofiarowywali Niepokalanej na korzyść 

dusz czyśćcowych. Ponownie jednak dały o sobie znać problemy finansowe 

stowarzyszenia. Japońscy zecerzy oczekiwali od Maksymiliana zapłaty za 

wykonaną pracę, a braci zwyczajnie nie było na to stać. Wobec tego ojciec Kolbe 

zadecydował, że miejsce Japończyków zajmą współbracia i to do nich będzie 

należał obowiązek składania czcionek. Było to trudne z powodu bariery 

językowej, którą franciszkanie musieli przełamać.  

W 1933 roku założyciel Niepokalanowa przyjechał do Polski, aby 

uczestniczyć w kapitule prowincjalnej. Tego samego roku pod Warszawą 

przyczynił się do nawrócenia na wiarę katolicką japońskiego dyplomaty 

Hiroyukiego Kawai200. Po kapitule prowincjalnej nowym gwardianem japońskiej 

wspólnoty został ojciec Kornel Czupryk. Dzięki tej decyzji Maksymilian mógł 

swobodnie poświęcić się działalności wydawniczej. Pisał dużo listów do braci 

w ojczyźnie, w których podkreślał wagę działalności japońskiej placówki. 

O swoich polskich współbraciach mówił jako o Bożych narzędziach służących do 

formacji azjatyckich zakonników, którzy w swojej ojczyźnie, wobec swoich 

rodaków, będą mogli skutecznie przeprowadzać proces ewangelizacji. Siebie 

traktował jak narzędzie w rękach Maryi Niepokalanej. To oddanie rzeczywiście 

przynosiło owoce. Braciom udało się zbudować kaplicę, a także internat dla 

kleryków. Japoński konwent rozrastał się bardzo szybko – nie brakowało 

chętnych zarówno do internatu, jak i do zakonu. Dzięki jego oddaniu Azja 

 
199 600 jenów, czyli 1200 złotych według kursu obowiązującego przed wojną. 
200 Por. Maksymilian Maria Kolbe: 1081b – Kwiatki Matki Bożej (Chrzest pana Hiroyuki Kawai 
posła cesarstwa Japonii w Polsce), <niepokalanow.pl> [dostęp: 16.07.2018]. 



 116 

otrzymała Boga. Kiedy po zakończeniu budowy klasztoru w 1936 roku 

przeniesiono tam wydawnictwo, nakład „Rycerza Niepokalanej” podniesiono do 

30 tys. egzemplarzy.  

Miejsce na klasztor na zboczu góry Hikosan było trudno dostępne, jednak 

w roku 1945 jego położenie okazało się być opatrznościowe. Kiedy Amerykanie 

zrzucili na Nagasaki bombę atomową, która zabiła około 70 tys. ludzi, klasztor 

franciszkański ocalał, stracił jedynie szyby w oknach. Tłumacząc ten fakt po 

ludzku, przed siłą wybuchu bomby osłoniło go zbocze góry, jednak patrząc 

oczyma wiary, nie można przeoczyć działania Bożej opatrzności oraz cudownej 

ochrony tego miejsca przez Niepokalaną, dla której tamtejsi misjonarze chcieli 

zdobyć cały kraj201.  

Posługa Maksymiliana w Japonii trwała do 23 maja 1936 roku, wówczas 

franciszkanin przyjechał do Polski na kapitułę zakonną. Po jej zakończeniu do 

Japonii już nie wrócił. I chociaż ojciec Kolbe chciał założyć klasztory w Chinach, 

Indiach i Korei, nie doszło to do skutku. Przełożeni prowincji nie wykazywali 

chęci realizacji tych planów, a i wymienione kraje przejawiały dużą 

nieprzychylność wobec polskich zakonników.  

Każda wspólnota, którą założył twórca Niepokalanowa, opierała się na 

dwóch ważnych filarach. Pierwszym była Boża opatrzność, której polski 

zakonnik bezgranicznie ufał. Drugim okazała się ofiarność ludzi. Poprzez walkę 

z przeciwnościami wskazywał na zbawienie, które jest celem każdego człowieka, 

a skromnym życiem prowadził do Boga przez wstawiennictwo św. Franciszka 

z Asyżu: „[…] i jako pielgrzymi i obcy na tym świecie niech służą Panu w ubóstwie 

i pokorze i z ufnością, nie wstydząc się, niech proszą o jałmużnę, bo Pan dla nas 

stał się ubogim na tym świecie”202.  

Konstatując, ojciec Kolbe, od samego początku uświadamiał swoich braci, 

aby wiernie podążali drogą, na którą zostali powołani, mimo że niejednokrotnie 

była to droga skrajnego ubóstwa. Często uprzedzał ich o tym fakcie, niczego nie 

zatajał, uzmysławiał im, że jest to wielkie poświęcenie. Istotnie, żeby podążać 

taką drogą, trzeba być człowiekiem powołanym. Więcej, trzeba być człowiekiem 

 
201 Por. F. Szczęch, Działalność misyjna św. Maksymiliana Marii Kolbego w Japonii, Częstochowa: 
Wydawnictwo 3DOM 2003, s. 56. 
202 Pisma Świętego Franciszka z Asyżu. Druga Reguła, Warszawa 1990, p. 6, 2-3, s. 92. 



 117 

szalonym. Takim właśnie był św. Maksymilian, wierny rycerz Maryi 

Niepokalanej. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 118 

4. Działalność misyjna 
 
 
Dla Maksymiliana niezwykle ważne stały się słowa Jezusa: „Oto ja was 

posyłam jak owce między wilki. Dlatego gdyby którykolwiek brat chciał udać się 

do Saracenów i innych niewiernych, niech idzie za pozwoleniem swego ministra 

i sługi”203. Takie właśnie pragnienie misyjne odczytywał w sobie ojciec Kolbe. Do 

jego odkrycia przyczyniła się postać papieża Piusa XI, który w swoich 

encyklikach, np. Rerum ecclesiae, kładł duży nacisk na działalność misyjną 

Kościoła i rozwinięcie misji katolickich wśród pogan. Założyciel Niepokalanowa 

zapragnął więc założyć placówki misyjne w Japonii, Chinach oraz w Indiach. 

Krzewiąc wielki kult maryjny, chciał rozkochać w Bogu wszystkich ludzi. Po 

przedstawieniu swojej prośby Kongregacji Rozkrzewiania Wiary, otrzymał 

pozwolenie i błogosławieństwo na owocną posługę zarówno wobec ochrzczonych, 

jak i wobec określanych jako niewierni204.  

Posługa misyjna jest wielkim wyzwaniem, które podejmuje zarówno 

kapłan, jak i osoba świecka decydująca się na działalność ewangelizacyjną poza 

granicami swojej ojczyzny. W poszukiwaniu odpowiedzi na pytanie, co kieruje 

człowiekiem, który chce być misjonarzem, nie sposób pominąć osoby św. 

Maksymiliana Marii Kolbego. Chodzi tu przede wszystkim o aspekt szaleństwa. 

W wielu momentach jego życia traktowano go jak szaleńca. Jednak, jak 

wspomniano na początku rozdziału, to szaleństwo wynikało z bezwarunkowego 

posłuszeństwa wobec woli Boga, a przez to z oddania swego życia przez 

Chrystusa, z Chrystusem i w Chrystusie. 

W duchu tego posłuszeństwa oraz w gorącym pragnieniu bycia narzędziem 

pokoju ojciec Kolbe pragnął wyjechać z Polski, aby jako misjonarz głosić Dobrą 

Nowinę. Należy tutaj wziąć pod uwagę jego stan zdrowia. Wspomniana wcześniej 

gruźlica była przyczyną cierpienia, które nie opuszczało Maksymiliana. Również 

w tej przestrzeni można się doszukiwać szaleństwa, ponieważ nieodzownym 

warunkiem posługi misyjnej jest dobry stan zdrowia. Jednak Maksymilian, 

bardziej niż swoją dyspozycją, martwił się brakiem wiary wśród ludzi. Czuł się 

 
203 Pisma Świętego Franciszka z Asyżu. Reguły, dz. cyt., s. 63, p. 16. 
204 Por. C.R. Foster, Rycerz Maryi…, dz. cyt., s. 296. 



 119 

do nich wezwany jako świadek obecności Pana Boga w świecie. To właśnie ludzi, 

jako adresatów ewangelizacji, stawiał na pierwszym miejscu. Ojciec Kolbe patrzył 

na siebie bardziej przez pryzmat narzędzia, i rzeczywiście takim narzędziem się 

stał. W jego postępowaniu wobec współbraci, a także Rycerstwa Niepokalanej, 

wielu ludzi widziało działanie szaleńcze, pozbawione jakiejkolwiek racjonalności. 

Jednak w swoim fizycznym cierpieniu Maksymilian doświadczał jedności 

z Jezusem Chrystusem, który również poniósł krzyż dla zbawienia człowieka.  

Ojciec Kolbe wziął krzyż, aby jak najwięcej ludzi mogło być zbawionych. 

Również w tym aspekcie naśladował św. Franciszka z Asyżu, który w każdym 

działaniu człowieka zauważał działanie Boga. Tak jak Franciszek, Maksymilian 

widział Boga wkraczającego w historię, roztaczającego w niej swój imponujący 

plan dzieła zbawczego205. Tak rozumiane szaleństwo nabiera zupełnie innego 

znaczenia. Należy tu mówić o zbawczym szaleństwie. Choć nie można odnieść do 

Maksymiliana Franciszkowego określenia simplex et idiota w rozumieniu 

stosowanym wobec założyciela zakonu, to z pewnością można mówić tak 

o motywacji działania ojca Maksymiliana w ramach niezrozumianego przez wielu 

ludzi schematu: Nic dla siebie, wszystko dla Boga.  

Franciszkanie pragnący wraz z Maksymilianem udać się poza granice 

ojczyzny musieli podjąć odpowiednie przygotowania. Na długo przed wyjazdem 

bracia wykorzystywali czas na naukę języka, bez znajomości którego nie można 

podjąć działalności misyjnej. 26 lutego 1930 roku Maksymilian Maria Kolbe, 

wraz z czterema współbraćmi, wyjechał z Niepokalanowa, aby rozpocząć posługę 

misyjną na wschodzie. Jak wspomniano, franciszkanin zafascynował się życiem 

poza granicami ojczyzny. Ta decyzja była również poparta gorącym pragnieniem 

krzewienia misji stowarzyszenia. Zatem posługa misyjna miała konkretne 

zadanie – nawracać ludzi przez ręce Maryi. 

Po 35 dniach podróży, przemierzając Dżibuti i Cejlon, zakonnicy przybyli 

do Szanghaju206. Od początku musieli mierzyć się z dużymi problemami. 

Maksymilian bardzo słabo znał język angielski, oczywiście nie wspominając już 

o językach wschodnich (znał język rosyjski i włoski). Niestety, mimo licznych 

rozmów prowadzonych z miejscowym księdzem biskupem polscy zakonnicy nie 

 
205 Por. W. Michalczyk, Z. Styś (red.), Św. Franciszek, św. Klara. Pisma…, dz. cyt., s. 34. 
206 Por. A. Wojtczak, Ojciec Maksymilian Maria Kolbe, dz. cyt., s. 114. 



 120 

otrzymali zgody na prowadzenie działalności misyjnej. Powodem był nie tylko 

panujący wówczas w Chinach nieprzychylny Kościołowi ustrój polityczny, 

chociaż to też mogło mieć swoje znaczenie. Jednoznacznie trzeba stwierdzić, że 

właśnie w Chinach pojawił się tzw. konflikt interesów. To zjawisko, które nie 

powinno wystąpić we wspólnocie Kościoła, bardzo dobitnie dało do zrozumienia, 

że i tam taki konflikt jest możliwy. Okazało się, że miejscowy biskup był jezuitą, 

i to była przyczyna jego wielkiej niechęci do zakonu franciszkańskiego i jego 

działalności. Uważał, że na terenie, na którym posługiwali duchowni z jego 

zgromadzenia zakonnego, nikt inny nie ma prawa prowadzić działalności 

misyjnej. I chociaż wielu mieszkańców kraju wyrażało chęć pomocy ojcu 

Maksymilianowi w organizacji placówki misyjnej, na nic się to zdało. Jeden 

z mieszkańców chciał nawet ofiarować na cele wydawnicze budynek, który 

wcześniej pełnił funkcję zakładu wychowawczego. Wszystkie jednak działania 

okazały się bezskuteczne207. W zaistniałej sytuacji franciszkanie byli zmuszeni 

opuścić Chiny.  

Ojciec Kolbe szczegółowo przekazywał do Polski informacje dotyczące 

misji. Zwracał uwagę na trudności, które napotykali. Chciał, aby prowincjał miał 

pełny wgląd w sytuację, w jakiej znaleźli się zakonnicy: „Trudności na 

trudnościach […]. Chiny są podzielone terytorialnie między różne zakony 

i kongregacje i tylko one mają prawo pracować”208. 

24 kwietnia 1930 roku twórca Niepokalanowa i jego współbracia dotarli do 

Japonii, do Nagasaki209. Przyjęło się, że jest to również dzień inauguracji 

działalności sekretariatu misyjnego, który początkowo zajmował się 

korespondencją pomiędzy stroną polską a stroną japońską, ponieważ bracia 

mieli utrzymywać stały kontakt z Niepokalanowem w Polsce210. Dopiero później, 

w miarę rozwoju Rycerstwa, jego działalność została rozszerzona. Ostatecznie 

sekretariat miał duży udział w rozwoju pracy misyjnej. Dotyczyło to również 

kwestii finansowych, które były istotne w każdej działalności, niezależnie od jej 

celu.  

 
207 Por. tamże, s. 105. 
208 List Maksymiliana Marii Kolbego do Ojca Prowincjała, AN. 
209 Por. K. Wenzel, Pater Maximilian Kolbe. Ritter der Immaculata, München: Ars Sacra 1971, 
s. 17. 
210 Por. Oświadczenia o rodzinie Kolbów, Niepokalanów 1969, s. 48. 



 121 

W Japonii, po ostatniej kontroli dokumentów zezwalających na pobyt, 

zakonnicy udali się do lokalnej katedry, aby przedstawić się tamtejszemu 

biskupowi, Yanuario Hayasace. Współbracia Maksymiliana zwrócili uwagę, że od 

momentu zejścia na ląd byli dobrze pilnowani. Japończycy śledzili każdy ich 

krok: „[…] w ogóle Japończycy bardzo nas pilnowali. Raz, gdy rozdawałem po 

drodze Rycerza japońskim dzieciom i starszym, podjechał do mnie jakiś cywil, 

zapytał mnie skąd i dokąd idę”211. Dopiero po kilku tygodniach posługi polskich 

franciszkanów Japończycy wyrazili swoje zainteresowanie prowadzonym przez 

nich dziełem ewangelizacji. Początkowo, mimo ogólnej życzliwości, lokalne 

prezbiterium podchodziło do zakonników z dużą ostrożnością. Odmawiano im 

nawet kontaktów z biskupem, chociaż nie wyrażano tego w sposób bezpośredni. 

Kluczem do zaufania lokalnej ludności stała się prostota franciszkanów. 

Wiedzieli oni, że jeśli mają dobrze wykonywać swoje zadanie, muszą postępować 

z franciszkańską prostotą, szczerością i otwartością. Chodziło oczywiście nie 

tylko o prostotę działania, ale również o prostotę człowieczeństwa. Ta natomiast 

złączona jest z prawdą. Japończykom, którzy zauważyli ją u polskich 

zakonników, łatwiej było okazać im zaufanie. Sam Maksymilian Kolbe 

przypominał wielokrotnie, że nie można prowadzić misji bez pokory, a przez to 

bez prawdy: „Chociaż nie wszyscy miłują prawdę, to jednak ona jedna tylko może 

być podstawą trwałego szczęścia”212. 

W przeciwieństwie do duchowieństwa chińskiego, księża japońscy 

wykazali się dużą serdecznością wobec polskich zakonników. Jak wspomniano, 

ta kapłańska serdeczność nie była wyrażana od samego początku. Poprzez 

odpowiednio podejmowany dialog z duchowieństwem japońskim, franciszkanie 

próbowali nawiązać dobry kontakt, a także udowodnić, że zamiary, z jakimi 

przyjechali, nie są wymysłem, ale szczerym pragnieniem misyjnego 

posługiwania. U frontu katedry w Nagasaki można było zauważyć figurę Maryi 

Niepokalanej, co franciszkanie odczytali jako znak od Matki Bożej, a to 

utwierdziło ich w słuszności podejmowanych przez nich działań misyjnych. 

 
211 I.M. Wójcik, Dokumenty o Ojcu Maksymilianie M. Kolbem. Oświadczenia współbraci 
zakonnych, cz. 2, Niepokalanów 1979, s. 203. 
212 A. Szafrańska, Św. Maksymilian Maria Kolbe…, dz. cyt., s. 21. 



 122 

Otwartość oraz chęć współpracy były widoczne również u lokalnego 

biskupa, który skorzystał podwójnie na obecności Polaków w Japonii. Po 

pierwsze, w swojej diecezji mógł posiadać katolickie wydawnictwo, co uważał za 

dobry środek ewangelizacji. Po drugie, podczas rozmowy zaproponował ojcu 

Kolbemu prowadzenie wykładów z filozofii w jego seminarium. Zatem bp 

Hayasaka miał również wzgląd na kleryków, którym chciał zapewnić 

wykładowców. Maksymilian został ustanowiony wykładowcą w lokalnym 

seminarium duchownym, a jednocześnie objął w Nagasaki katedrę filozofii.  

Ubóstwo, które, tak jak Franciszek z Asyżu, ukochali jego duchowi 

synowie, sprawiło, że franciszkanie zyskali dużą życzliwość mieszkańców 

Japonii. Prostota, a także ich oddanie ewangelizacji doprowadziło do licznych 

nawróceń, które, oczywiście, zawdzięczać należy Matce Bożej. Dzięki 

przychylności tamtejszych władz kościelnych, które zobowiązały diecezjalnych 

księży do tłumaczenia tekstów franciszkanina, Maksymilian otrzymał zgodę na 

prowadzenie zajęć akademickich. Dzięki tym zajęciom, a także dobrowolnym 

ofiarom na rzecz rozwoju wydawnictwa franciszkanie mieli fundusze, które 

pozwoliły na działalność Rycerstwa Niepokalanej. Niestety, w świetle 

narastających potrzeb środki te nie były wystarczające. Dlatego z całą pewnością 

trzeba stwierdzić, że rozwijające się wydawnictwo było Bożym dziełem.  

Od samego początku swojej posługi ojciec Kolbe stał się misjonarzem 

w pełnym słowa znaczeniu. Podejmował naukę języka japońskiego. Starał się go 

używać w każdej możliwej sytuacji, aby jak najszybciej go przyswoić213. Mimo że 

ze względu na ilość pracy nie był w stanie nauczyć się go tak szybko, jak tego 

pragnął, to jednak fakt, że z każdym starał się chociaż chwilę porozmawiać 

w języku japońskim był widzialnym znakiem zaangażowania w życie tych, do 

których został posłany razem ze współbraćmi. Nie zaniedbywał przy tym rozwoju 

zarówno na płaszczyźnie intelektualnej, jak i duchowej 

Przez pierwsze tygodnie polscy zakonnicy mieszkali i stołowali się 

w seminarium, nieopodal lokalnej katedry, jednak kiedy tylko pojawiła się 

okazja, wynajęli w Osace opuszczony budynek szpitalny Tomoga, który dał 

początek japońskiemu wydawnictwu. Tam również znajdował się japoński 

 
213 Por. I.M. Wójcik, Dokumenty o Ojcu Maksymilianie M. Kolbem…, dz. cyt., s. 387. 



 123 

konwent misyjny polskich franciszkanów. Budynek z czasem okazał się zbyt 

mały, aby sprostać oczekiwaniom, a także planom rozwojowym misji oraz 

wydawnictwa. Maksymilian został zmuszony do poszukania innego miejsca, aby 

wydajniej i sprawniej prowadzić działalność wśród lokalnej ludności. Pierwotnie 

chciał kupić budynki położone nieopodal ówczesnego miejsca zamieszkania, 

niestety, nie pozwalały na to możliwości finansowe franciszkanów. 

Po kilku miesiącach posługi, w czasie których bracia zamieszkiwali 

w jednym, zrujnowanym budynku, Maksymilianowi udało się zakupić teren na 

zboczu góry Hikosan, gdzie planował założyć japoński Niepokalanów. W tamtym 

właśnie miejscu, zaczynając od kaplicy, poprzez klasztor aż do wydawnictwa, 

miało powstać japońskie centrum maryjne, będące jednocześnie miejscem 

głębokiej ewangelizacji214. Początkowo stanął tam niewielki barak bez okien. 

Dopiero z czasem dostosowano budynek, aby spełniał funkcję klasztoru, a także 

wydawnictwa.  

Mimo skrajnie skromnych warunków franciszkanie nie narzekali. Zdawali 

sobie sprawę z tego, że ich działalność jest dziełem Boga, a także wypełnieniem 

testamentu św. Franciszka, w którym przypominał on swoim braciom o tym, jak 

wielką rolę, szczególnie w życiu zakonnym, odgrywa ubóstwo: „[…] aby na znak 

pamięci na moje błogosławieństwo i mój testament zawsze kochali się wzajemnie; 

aby zawsze kochali i dochowywali wierności naszej Pani, świętemu ubóstwu i aby 

zawsze byli wierni i ulegli dostojnikom i wszystkim duchownym świętej matki 

Kościoła”215. 

Ojciec Kolbe nie wyobrażał sobie klasztoru bez ubóstwa. To samo mówił 

o misjach, twierdząc, że nie jest to czas odpoczynku i swobody, ale życia ubogiego 

wśród bogatych ziemsko, a jednocześnie ubogich duchowo216. W tej codziennej, 

ciężkiej, nieraz mozolnej posłudze wobec Japończyków nie mogło brakować 

miejsca na indywidualną rozmowę z Bogiem. Każdy dzień rozpoczynał się 

adoracją Najświętszego Sakramentu, medytacją, a także mszą świętą. 

Obowiązkowa była również modlitwa Liturgią godzin. Zakonnicy dobrze wiedzieli, 

że aby służyć innym i głosić Ewangelię, sami muszą się nią karmić. Troszcząc 

 
214 Por. B. Albrecht, Brüder im Geist…, dz. cyt. s. 46-47. 
215 W. Michalczyk, Z. Styś (red.), Św. Franciszek, św. Klara. Pisma…, dz. cyt., s. 152. 
216 Por. I.M. Wójcik, Dokumenty o Ojcu Maksymilianie M. Kolbem…, dz. cyt., s. 366. 



 124 

się o duchowe dobro swoich współbraci, przełożony zakonny wygłaszał 

konferencje o Matce Bożej. To przecież za jej orędownictwem zakonnicy głosili 

Dobrą Nowinę: „Bardzo nam potrzeba modlitwy, byśmy tu nie spoganieli, ale 

naprawdę sami wszyscy Niepokalanej się oddali i innych do Niej przywiedli”217. 

Jednym z wielkich owoców posługi misyjnej było utworzenie nowicjatu 

franciszkańskiego. Dzięki temu franciszkanie osiągali w Japonii coraz większą 

stabilizację. Liczyli również na formowanie japońskich mężczyzn, którzy 

pragnęliby żyć charyzmatem franciszkańskim. Powodzenie tego działania 

otwierało kolejną perspektywę tzw. sukcesu misyjnego. Japońscy franciszkanie 

byliby żywym dowodem na to, że obecność polskich zakonników była konieczna 

do odnowienia ducha chrześcijańskiego w tym kraju. Przełożonym nowicjatu był 

ojciec Jerzy Wierdak218. 

W 1933 roku gwardianem japońskiego klasztoru został ojciec Kornel 

Czupryk. Dzięki temu ojciec Maksymilian mógł w pełni oddać się posłudze 

misyjnej, a także działalności wydawniczej. Nowy gwardian konwentu, za 

przykładem swojego poprzednika, podejmował starania, aby zakonnicy byli 

ludźmi mocnego ducha. Ważnym czasem, chociaż bardzo skromnie 

przeżywanym, była rekreacja. Właśnie wtedy bracia mieli okazję, żeby po prostu 

pobyć ze sobą. Był to istotny aspekt życia zakonnego, szczególnie na misjach. 

Bracia mogli odpocząć w swoim gronie, a jednocześnie zatroszczyć się 

o wspólnotę kapłańską. Zakonnicy ofiarowywali sobie to, co pragnęli dać również 

ludziom, do których przybyli, a więc Chrystusa, który objawiał się we wspólnocie. 

Podobnie jak w Grodnie, tak i w Japonii zaczęły napływać listy od Azjatów 

zainteresowanych życiem zakonników.  

Swoją posługę misyjną ojciec Kolbe pełnił do 1936 roku, kiedy podczas 

kapituły prowincjalnej został wybrany gwardianem polskiego Niepokalanowa219. 

25 maja 1936 roku wyjechał z Japonii. Zdawał sobie sprawę, tak jak i jego 

współbracia, że do tej misyjnej wspólnoty już nie wróci. W jednym z listów sam 

przyznał, że nie spotka się więcej ze swoimi towarzyszami: „Drogie dzieci! Gdy 

 
217 List Maksymiliana Marii Kolbego do współbraci w Niepokalanowie, AN. 
218 Por. C.R. Foster, Rycerz Maryi…, dz. cyt., s. 352. 
219 Por. L. Dyczewski, Ten, który oddał życie, Niepokalanów: Wydawnictwo Ojców Franciszkanów 
1989, s. 23. 



 125 

już okręt unosił mnie coraz dalej od wybrzeża, pomyślałem sobie, że może 

rzeczywiście widzę was po raz ostatni na tej ziemi”220.  

Działalność misyjna ojca Maksymiliana była skierowana na stworzenie 

odpowiednika polskiego Niepokalanowa. Poprzez tzw. maryjną propagandę 

rozszerzał swoją inicjatywę, a co za tym idzie, właśnie przez Maryję, której 

zawierzył swoje życie, prowadził żywą ewangelizację, aby nawracać wielu dla 

Chrystusa.  

W Niepokalanowie japońskim widział promień nadziei dla ludzi, którzy 

z różnych względów byli oddaleni od Boga. Swoją działalnością sprawił, że misja 

franciszkańska odmieniła serca ludzkie pogrążone w marazmie i niewierze.  

W 1932 roku podjął działania, aby założyć kolejny, trzeci Niepokalanów. 

Miał on powstać w Indiach, a konkretnie w Ernakulam, na wybrzeżu 

Malabarskim, gdzie uzyskał pozwolenie oraz budynek mieszkalny od 

miejscowego biskupa Pereza Cecili. O stworzeniu placówki indyjskiej założyciel 

Niepokalanowa pisał w jednym z listów do ojca prowincjała: „[…] chciałbym zaraz 

otworzyć silniejszą placówkę w Indiach (dla wszystkich języków Indii) i w Bejrucie 

dla języka arabskiego, […] tureckiego, perskiego i hebrajskiego221. 

Ojciec Kolbe zwrócił się z prośbą o wybranie zakonników z polskiego 

Niepokalanowa, którzy mieliby się podjąć posługi misyjnej, a przez to rozszerzać 

dzieło Milicji Niepokalanej, które chciał tam założyć. Zakonnicy, którzy wyrazili 

pragnienie posługiwania w Indiach, rozpoczęli bardzo gruntowne przygotowania. 

Przez szereg miesięcy zbierali się w celu nauki języka angielskiego, poznawali 

sytuację religijną, społeczną, moralną, kulturalną, a także geograficzną Indii. 

Niestety, mimo licznych prób, inicjatywa ojca Kolbego w Indiach nie została 

zrealizowana. Jednym z powodów okazała się zbyt mała liczba braci zakonnych 

chętnych do posługi na misjach222. Kolejną trudnością był brak dobrego 

przygotowania zakonników. Przełożeni uważali, że nie ma tzw. odpowiedniej 

osoby, która zajęłaby się należycie konwentem w Indiach. 

Podczas swojego pobytu w Japonii ojciec Maksymilian marzył, aby 

prowadzić ewangelizację w pełnym oddaniu Maryi. Zatem całe jego posługiwanie 

 
220 List do braci w Japonii, AN. 
221 List Maksymiliana Marii Kolbego do Ojca Prowincjała, AN. 
222 Por. J. Braun, O. Maksymilian Kolbe apostoł wiary i miłości, dz. cyt., s. 5. 



 126 

miało charakter maryjny. Chciał rozpowszechniać „Rycerza Niepokalanej” 

wszędzie, gdzie tylko było to możliwe. Każde dzieło, które podejmował w duchu 

misyjnym, uzależniał od obecności Maryi. Twierdził, że nawrócenie się ku Maryi 

jest najwyższą nagrodą. Uważał, że każde nawrócenie człowieka jest dziełem 

Matki Bożej, bez obecności której nie można przekazywać wiary w Boga223. 

W swojej misyjnej działalności ojciec Kolbe zachowywał wierność drodze 

franciszkańskiej. Gdy na pierwszy plan wychodziła chwała Boga, a także Maryi 

Niepokalanej, kierował się szalonym rozsądkiem. Szalonym, ponieważ nawet 

współbracia (o czym wspomniano w poprzednim rozdziale) nie potrafili bądź nie 

chcieli zrozumieć jego poczynań224. Jego ofiarna i pełna wyrzeczeń działalność 

była ubogacona modlitwą, która dawała mu siłę do codziennego podejmowania 

walki o każdego człowieka, bez względu na jego wyznanie i religię. Właśnie to 

zwracanie się do Boga, połączone ze świadomością własnej niemocy, stało się 

ważnym aspektem franciszkańskiej misji i  jego sposobu życia225. Swoją postawą 

prostoty, pokory, a także Bożego szaleństwa przyciągał do Boga zarówno osoby 

ochrzczone, jak i pogan. Naturalność, a także towarzysząca mu pobożność 

szybko stała się widzialnym świadectwem dla otaczających go ludzi. Mimo że 

w Japonii nie dochodziło do masowych nawróceń, franciszkanin konsekwentnie 

siał ziarno słowa Bożego w ich sercach: „Nawrócenia z powodu Rycerza coraz 

wyraźniejsze […] – Cześć Niepokalanej”226.  

Obserwując jego sposób pracy misyjnej oraz wydawniczej, można 

jednoznacznie stwierdzić, że pierwszym polem wymagającym ewangelizacji był 

on sam. On pierwszy pragnął doświadczyć pełnego nawrócenia, aby wypełniać 

wolę Boga, a przez to naśladować ojca założyciela, św. Franciszka z Asyżu. 

W związku z powyższym nasuwa się kolejny wniosek, który tutaj nie może zostać 

pominięty. Jest on konsekwencją postawy franciszkanina. Polem misyjnym nie 

były kraje w dosłownym słowa znaczeniu – pierwszym polem misyjnym okazał 

się człowiek. Nie tylko chrześcijanin, ponieważ to by wskazywało na wybiórczość 

zbawienia. Misja była skierowana do każdego człowieka, bowiem każdy ma 

 
223 Por. Relacje osób duchownych i świeckich…, dz. cyt., s. 4. 
224 Por. J.R. Bar (red.), Polscy święci, dz. cyt., s. 271. 
225 Por. B. Bejze (red.), W nurcie zagadnień posoborowych, t. 6: Błogosławiony Maksymilian wśród 
nas, Wydawnictwo Sióstr Loretanek, Warszawa 1972, s. 60. 
226 Świadectwo brata Kasjana Marii Teticha o ojcu Maksymilianie z 28.09.1967 roku, AN. 



 127 

szansę na zbawienie. Tego właśnie pragnął. Chciał szczęścia ludzi, których 

spotykał na swojej drodze, chciał stać się w ich życiu narzędziem Bożego pokoju, 

a przez to apostołować miłością Chrystusa, która zwycięża wszystko. Przez to 

wielkie otwarcie pokazywał również, że służy królestwu Bożemu, które widział 

w każdym napotkanym człowieku227. 

Święty Maksymilian zachęcał wszystkich ludzi do szczerego umiłowania 

Matki Bożej, ponieważ sam bardzo ją kochał. Ta miłość przejawiała się nie tylko 

w słowach, miała swoje odzwierciedlenie również w czynach, bo rzeczywiście był 

człowiekiem czynu. Doświadczony na misjach, obarczony trudnościami 

i niewygodami twierdził, że dla Matki Najświętszej warto cierpieć, a nawet złożyć 

swoje życie w ofierze228.  

Pomimo ciężkiej pracy, którą wykonywał w Japonii, oraz mocno 

nadszarpniętego zdrowia czuwał nad swoim przedsięwzięciem w całym świecie, 

poprzez badanie dalszych możliwości rozwoju, a także szukanie nowych 

inicjatyw. Utrzymywał ciągłą korespondencję z urzędem prowincjalskim 

i polskim Niepokalanowem, gdzie po śmierci swego brata Alfonsa (3 grudnia 

1930 roku) gwardianem został ojciec Florian Kozura. Po nim ster przejął sam 

Maksymilian (został również definitorem wieczystym prowincji). Przebywając 

w Polsce, nadal finansował misję japońską oraz starał się dotrzeć do polonii 

zagranicznej. Wieść o jego posłudze misyjnej odbijała się głośnym echem. 

Pragnął dać Japonii Boga i umocnić jej mieszkańców w wierze. Dlatego nie 

żałował żadnego cierpienia, jakiego doznał w Azji. Dane mu było doświadczyć, że 

prawdziwa przemiana człowieka dokonuje się poprzez świadectwo swojego 

życia229. 

Obserwując działalność założyciela Niepokalanowa, można stwierdzić, że 

jego metodą pracy misyjnej było zwracanie się ku Bogu połączone ze 

świadomością swojej niemocy230. Biskup Paweł Jamaguchi podkreślał: 

„[…] ewangeliczne ziarno gorczyczne szybko rozrosło się w wielkie i silne drzewo, 

 
227 Por. B. Robak, Św. Maksymilian Maria Kolbe: w stulecie urodzin 1894-1994, Niepokalanów: 
Wydawnictwo Ojców Franciszkanów 1994, s. 23. 
228 Por. I.M. Wójcik, Dokumenty o Ojcu Maksymilianie M. Kolbem…, dz. cyt., s. 333. 
229 Por. J.R. Bar (red.), Polscy święci, dz. cyt., s. 284. 
230 Por. B. Bejze (red.), W nurcie zagadnień posoborowych, dz. cyt., s. 60. 



 128 

a fakt ten budzi wrażenie czegoś cudownego u tych, którzy znają warunki, 

w jakich to dzieło się rozwijało, a wszystko za sprawą ojca Kolbego”231.  

 

* * * 

 

Święty Maksymilian Maria Kolbe w całej swojej działalności wykazywał się 

wielkim zaangażowaniem. Zależało mu, aby posługa misyjna, wydawnicza, 

nauczycielska przynosiła jak najobfitsze owoce. Szaleństwo, które tak bardzo 

cechowało jego życie, pozwalało mu dokonywać dzieł, które nie znajdowały 

miejsca w logicznym rozumowaniu. Podjęcie działalności misyjnej, założenie 

wydawnictwa, budowanie nowych klasztorów, często przy braku przychylności 

władz państwowych i zakonnych, rzeczywiście można uznać za szalone. Dlatego 

też przydomek Szaleniec Niepokalanej znalazł swoje uzasadnienie w całym życiu 

i działalności św. Maksymiliana.  

  

 
231 Tamże, s. 68. 



 129 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rozdział IV 

AKTUALNOŚĆ PRZESŁANIA 

ŚW. MAKSYMILIANA MARII KOLBEGO 

W ŚWIETLE NAUCZANIA PAPIEŻA FRANCISZKA 
 
 
 W ostatnim rozdziale spojrzymy na aktualność elementów duchowości św. 

Maksymiliana Kolbego w nauczaniu obecnego papieża Franciszka. W tym celu 

zwrócimy uwagę na oficjalne dokumenty papieża Franciszka – encykliki 

i adhortacje (Lumen fidei, Laudato si, Fratelli tutti, Gaudete et exultate, Christus 

vivit, Amoris laetitia, Evangelii gaudium) – w perspektywie myśli św. 

Maksymiliana. Wskażemy w ten sposób na ponadczasowość jego charyzmatu. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 130 

1. Encyklika Lumen fidei 

 

 

Pierwszym oficjalnym dokumentem papieskim jest encyklika Lumen fidei. 

Pracę nad tym dokumentem rozpoczął już papież Benedykt XVI, natomiast 

kontynuował i ukończył ją papież Franciszek. Encyklika ta została ogłoszona 

29 czerwca 2013 roku. Papież Franciszek, który jest kolejnym następcą św. 

Piotra w długim szeregu biskupów Rzymu, jasno określa cel swojej posługi. Jego 

zadaniem jest utwierdzanie braci w największym skarbie, jakim jest wiara. Ta 

wiara, którą daje Bóg, jest jednocześnie światłem wskazującym człowiekowi 

drogę do Ojca.  

Już na początku dokumentu papież tłumaczy, że tytuł encykliki nie jest 

określeniem nowym, ale mocno zakorzenionym w historii Kościoła: „Kto wierzy, 

widzi; widzi dzięki światłu oświecającemu cały przebieg drogi, ponieważ 

przychodzi ono do nas od zmartwychwstałego Chrystusa”232. Jednocześnie 

uzmysławia, że nie jest to motyw zaczerpnięty z pogańskiego kultu boga Słońca. 

To wyjaśnienie jest bardzo ważne, ponieważ wskazuje czytelnikowi źródło wiary, 

którym jest Bóg, niemający nic wspólnego z pogańskimi wierzeniami. Światło, 

którym jest wiara, ma bardzo ważne zadanie w życiu człowieka: oprócz 

wskazywania drogi do Boga ma również pomóc mu Go poznać, a zatem poznać 

też prawdę o sobie. Jest to jednak przeciwieństwo współczesnych trendów, które 

ograniczają rolę światła. Co więcej, papież zauważa, że nie brak ludzi 

utrzymujących, że jest to światło złudne, ograniczające czy utrudniające 

poznanie i podążanie drogą ku przyszłości; światło, którego nie można uznać za 

obiektywne i wspólne, oświecające drogę. Ludzie błądzą, bo nie mają światła, 

które przecież jest tak bardzo potrzebne. Dlatego nieprzypadkowo ta encyklika 

została napisana w Roku Wiary, który został zainaugurowany w 50. rocznicę 

otwarcia Soboru Watykańskiego II. Papież słusznie zauważa, że wspomniany 

Sobór dotyczył wiary, a jego zadaniem było budzenie świadomości wiary 

w człowieku: „Sobór Watykański II ukazał blask wiary w ludzkim doświadczeniu, 

przemierzając tym samym drogi współczesnego człowieka”233. 

 
232 LF 1. 
233 Tamże 6. 



 131 

Światło wiary, nawiązujące do tytułu dokumentu papieskiego, zostało 

również przekazane św. Maksymilianowi Marii Kolbemu. Chodzi o jedno 

z najbardziej znanych wydarzeń z jego życia, a mianowicie objawienie się Matki 

Bożej z dwiema koronami. Oczywiście, należy pamiętać, że to rodzice zaszczepili 

w sercu Maksymiliana wiarę, która rozwijała się przez lata. Natomiast 

wspomniane wydarzenie miało charakter wskazania drogi, a więc światła. 

Maksymilian zapragnął świętości i śmierci męczeńskiej. Matka Boża wskazała 

mu drogę, a więc stała się światłem. To przecież jej Maksymilian zawierzył całe 

swoje życie. To właśnie Maryi zostało poświęcone dzieło Rycerstwa Niepokalanej. 

Owo światło pomogło odkryć ojcu Kolbemu, jaka jest jego życiowa droga i dokąd 

nią dojdzie. Co więcej, właśnie w Maryi Maksymilian widział światło, które miało 

także mieć wpływ na innych. W Niepokalanej ojciec Kolbe dostrzegał również 

szansę na nawrócenie ludzkości. Dlatego przejawiał tak wielkie oddanie 

i zaufanie wobec Matki Bożej, która stała się dla niego najlepszą przewodniczką 

do nieba. Dzięki orędownictwu Maryi ojciec Maksymilian potrafił iść przez życie, 

nie oczekując niczego, a jedynie ufając Bogu. Tak ugruntowana wiara przyniosła 

swoje skutki w przyszłości, a także w sposobie przeżywania doświadczeń, 

zarówno radosnych, jak i trudnych. Co więcej, wielu właśnie w Maksymilianie, 

dzięki jego świadectwu wiary, widziało tego, który prowadzi ludzi do Chrystusa. 

Warto dodać, że po męczeńskiej śmierci zakonnika jego ciało promieniowało, co 

w istocie świadczy o jego świętości: „Jego ciało było czyściutkie i promieniowało. 

Jego twarz oblana była blaskiem pogody”234. Ten opis martwego ciała, który był 

relacją jednego ze współwięźniów, bardzo dobitnie odzwierciedla, co czyni wiara. 

Szczere oddanie się woli Boga prowadzi do zbawienia – nawet jeśli to droga przez 

ciernie, na końcu czeka upragniona nagroda. Zaufanie i pełne oddanie się Bogu 

cechowało całe życie ojca Maksymiliana. Szczególnie wtedy, gdy trzeba było dać 

świadectwo wiary, również u progu śmierci, do końca trwał w ufności Bogu. 

Trafnie zauważał to jeden ze współwięźniów obozu oświęcimskiego, który przez 

krótki czas miał styczność z ojcem Maksymilianem: „Twierdzę, że sługa Boży 

miłował Pana Boga ponad wszystko, to się przejawiało w każdym jego czynie 

i słowie”235. 

 
234 Zeznanie Brunona Borgowca z dn. 31.10.1946 roku, AN. 
235 Zeznanie Józefa Sobolewskiego z dn. 12.06.1961 roku, AN. 



 132 

W pierwszej części encykliki Lumen fidei papież zwraca uwagę na to, komu 

człowiek ma wierzyć. Oczywiście chodzi o Boga, natomiast wspomniana 

w encyklice relacja jest przedstawiona nieco szerzej. Miłość objawiła się 

człowiekowi, a ten może ją przyjąć lub odrzucić. To objawienie dokonało się 

w Jezusie Chrystusie, w Jego męce, śmierci i zmartwychwstaniu. Nasuwa się 

więc tutaj pewnego rodzaju definicja wiary. Można powiedzieć, że wiara to relacja 

miłości człowieka i Boga, która objawiła się w Jezusie. Jest to relacja bardzo 

zażyła, ponieważ do każdego człowieka Bóg zwraca się w sposób bezpośredni. 

Papież podaje przykład Abrahama, którego Bóg wezwał po imieniu. Ten zwrot 

jest aktem szacunku i godności, którą Bóg daje człowiekowi. Abraham 

odpowiedział, a więc pozwolił na obecność i działanie Boga w swoim życiu. Dzięki 

temu zawierzeniu nie zamknął się w przeszłości, ale był zdolny otworzyć się na 

przyszłość, oświecić przemierzaną drogę. Był ściśle związany z nadzieją236. 

Oprócz wiary Abrahama przedstawiona jest również postawa Izraela wobec Boga. 

Jednak ten obraz jest zupełnie inny. Wiara narodu wybranego jest wątła i słaba. 

Izraelici wierzyli Bogu w zależności od sytuacji. W czasie wyjścia z Egiptu 

wysławiali Go za dar wolności, by za chwilę odwrócić się od Niego z powodu 

doświadczanego głodu. Pojawiają się tu zagrożenia, które zauważa papież 

Franciszek: niewiara i bałwochwalstwo. Izraelici dali temu namacalny dowód 

w momencie, gdy Mojżesz przebywał na górze, a oni ulepili cielca ze złota. 

Oczywiście, nadal wierzyli, ale nie w Boga ani nie Bogu. Wierzyli sobie, a ulepiony 

cielec stał się symbolem bałwochwalstwa, a także pychy, którą okazali. Papież 

Franciszek zwraca uwagę na te grzechy: „Zamiast wierzyć w Boga, człowiek woli 

czcić bożka, którego oblicze można utrwalić i którego pochodzenie jest znane, bo 

został przez nas uczyniony”237. 

Pełnia wiary, której papież poświęcił kolejną część encykliki, zawarta jest 

w Jezusie Chrystusie. To właśnie ziemskie życie Jezusa stało się pełnym 

objawieniem wiarygodności i obecności Boga w świecie. Przez dokonaną ofiarę 

krzyżową, a także chwalebne zmartwychwstanie, Jezus pomaga zrozumieć 

człowiekowi, jak bardzo Bóg kocha świat i całe stworzenie. To właśnie Chrystus 

staje się światłem, przez które objawia się Bóg. Dzięki temu człowiek pewniej 

 
236 Por. LF 9. 
237 Tamże 13. 



 133 

podąża przez życie, spodziewając się radosnego spotkania ze swoim Stwórcą. 

Doświadczył tego św. Paweł, który oślepiony, zaczął widzieć inaczej. Jezus, 

oślepiając Pawła, dał mu jednocześnie wskazówki, gdzie ma się udać. Chrystus 

stał się dla Pawła światłem, które doprowadziło go do spotkania z Bogiem 

i przyjęcia wiary. Papież wskazuje także na kościelny wymiar wiary. „Poza 

jednością Kościoła wiara traci swoją miarę, nie znajduje już swojej równowagi, 

wystarczającej przestrzeni, by się utrzymać”238. Franciszek słusznie zauważa, że 

wiara to nie jest prywatna sprawa jednostki. Wiara zrodzona ze słuchania, 

wypowiadana i przyjmowana włącza człowieka do wspólnoty wszystkich, którzy 

ją przyjęli, a zatem włącza do Kościoła.  

„Nikt nie ma większej miłości od tej, gdy ktoś życie swoje oddaje za 

przyjaciół swoich” (J 15,13) – to ewangeliczne stwierdzenie, które wypełniło się 

w życiu ojca Maksymiliana, ponieważ z miłości do Chrystusa oddał swoje życie 

za drugiego człowieka, Franciszka Gajowniczka. Słowa te pokazują, że miłość 

wymaga ofiary. W związku z tym wiara również wymaga ofiary. Ojciec Kolbe 

rozumiał to doskonale, niewątpliwie jego wiara opierała się na zaufaniu. Należy 

zwrócić uwagę na fakt, że każda jego decyzja była podejmowana w imię 

zakonnego posłuszeństwa, zgodnie z wolą przełożonych. Maksymilian, ufając 

mądrości przełożonych zakonnych, wierzył jednocześnie w Bożą opatrzność, 

która odpowiednio kierowała władzami wspólnoty franciszkańskiej. W ten 

sposób ojciec Kolbe przeżywał wiarę na wzór Abrahama. Nie tylko sam 

przestrzegał reguł zakonnych, ale wiernie je wypełniając, uczył tego współbraci, 

z którymi miał styczność: „Idźcie również, Kochani Bracia, śladami św. 

o. Franciszka. Kochajcie to skrajne ubóstwo, które on tak czcił i cenił. Starajcie 

się być posłuszni swoim przełożonym zawsze i we wszystkim – wreszcie bądźcie 

pokornymi, bo pokora jest wielce Bogu miłą”239. 

Słowa św. Maksymiliana dowodzą ciągłości teologicznej. Abraham jest tym, 

który ufał i słuchał Boga. To samo robił św. Franciszek, on też wyszedł ze swojej 

asyskiej ziemi, jak mu nakazał Pan Bóg, by prowadzić innych ludzi do Niego. 

Podobnie duchowy syn św. Franciszka, Maksymilian, posłuszny woli 

przełożonych wszędzie dostrzegał potrzebujących, dla których mógł się stać 

 
238 Tamże 22. 
239 Wspomnienie br. Ambrożego Marii Chrościckiego z dn. 21.09.1933 roku, AN. 



 134 

światłem prowadzącym do spotkania z Bogiem. Jak Abraham wyszedł ze swojej 

ziemi, tak ojciec Kolbe podążał wszędzie tam, gdzie został wysłany przez swoich 

przełożonych. Bez wahania, bez zbędnego narzekania głosił Ewangelię, 

a w konsekwencji – dzielił się wiarą. Było to widoczne w obozie śmierci, gdzie 

współwięźniowie postrzegali Maksymiliana jako w pełni oddanego Bogu 

i człowiekowi: „Całą duszą kładł, żeby nas modlitwą i nauką pociągnąć do 

Boga”240. Tak przeżywana wiara rzeczywiście stała się wiarą Abrahamową. 

Poszukując analogii do encykliki papieskiej, z pewnością można 

stwierdzić, że św. Maksymilian stał się również „drugim Mojżeszem”, który robił 

wszystko, aby zjednoczyć ludzkość. Wykazując się Mojżeszową wiarą, 

Maksymilian troszczył się o tych, którzy zostali mu powierzeni. Oczywiście, 

Mojżeszową postawę można by połączyć przede wszystkim z oddaniem życia za 

Franciszka Gajowniczka, co jest najbardziej znanym faktem z życia ojca 

Maksymiliana. Troska o powierzonych ludzi przejawiała się jednak przede 

wszystkim w codziennych drobnych rzeczach, począwszy od dzielenia się 

chlebem, poprzez konferencje oraz słuchanie spowiedzi (co w obozie groziło 

dotkliwymi karami cielesnymi). Podobnie jak Mojżesz, który martwił się 

o nieporadny naród Izraela, Maksymilian otaczał opieką każdego napotkanego 

przez siebie człowieka. Podczas jednej z nauk wygłoszonych w uroczystość 

Zesłania Ducha Świętego ojciec Maksymilian Kolbe zachęcał współwięźniów do 

wytrwałości w doświadczanych cierpieniach, twierdząc, że zwyciężą, chociaż nie 

wszyscy przeżyją piekło obozu241. Również w przedwojennym życiu 

Maksymiliana można było zauważyć tę troskę. Jeden ze współbraci przywołał 

wspomnienie z wyjazdu na kongres do Berlina, na który ojciec Kolbe nie dotarł. 

Jak się później okazało, powodem tego było spotkanie w podróży kobiety 

z dzieckiem, która dostrzegając w Maksymilianie osobę, która może jej pomóc, 

poprosiła go o rozmowę. Już sama wypowiedź męczennika oświęcimskiego 

wskazuje na Mojżeszowe serce, które chciało się opiekować każdym: „Drogie 

dziecko, co znaczy cały Kongres wobec jednej duszy?”242. 

 
240 Zeznanie Franciszka Gajowniczka z dn. 21.05.1962 roku, AN. 
241 Por. Zeznanie Mieczysława Kościelniaka z dn. 13.04.1962 roku, AN. 
242 Wójcik I.M., Dokumenty o Ojcu Maksymilianie M. Kolbem…, dz. cyt., s. 4. 



 135 

W drugiej części encykliki papież zauważa kryzys prawdy we 

współczesnym świecie. Przejawia się on tym, że człowiek przestaje pytać 

o prawdę, a w konsekwencji przestaje poszukiwać Boga, bo przecież wiara opiera 

się na prawdzie. Jeśli nie szukamy prawdy, nie szukamy Boga, a jeśli nie 

szukamy Boga, to zamykamy się na wiarę. Wiara opiera się na zaufaniu, które 

prowadzi do miłości, a więc do Boga – jedno nie może istnieć bez drugiego. 

Dlatego do poznania prawdy, a więc poznania Boga, potrzebna jest wiara 

umocniona miłością, która objawiła się w Jezusie Chrystusie. To dzięki wierze, 

miłości i prawdzie można zrozumieć i przyjąć Boży plan zbawczy: „Kto kocha, 

rozumie, że miłość jest doświadczeniem prawdy, że to ona otwiera nasze oczy, 

byśmy mogli zobaczyć całą rzeczywistość w nowy sposób, w jedności z kochaną 

osobą”243. Nie ma wiary bez miłości przeżywanej w prawdzie. Miłość, jeśli jest 

oparta na prawdzie, może przetrwać ulotność chwili i pozostać mocna. Dzięki 

niej można przyjąć prawdę o Bogu i prawdę, którą jest sam Bóg.  

Franciszek zwraca też uwagę na relacje pomiędzy wiarą a rozumem 

i nauką. Jest przekonany, że światło miłości, właściwe wierze, może rozjaśnić 

pytania o prawdę zadawane w naszych czasach. Odwołując się do encykliki św. 

Jana Pawła II Fides et ratio, zaznacza, że wiara wywiera umacniający wpływ na 

naukę. Zaprasza ludzi nauki, aby pozostali otwarci na otaczającą ich 

rzeczywistość z całym jej niewyczerpanym bogactwem. Dzięki temu człowiek 

może przezwyciężać drzemiącą w nim arogancję i uczyć się pokory. Może uznać, 

że potrzebuje pomocy kogoś większego, a więc Boga. W ten sposób w człowieku 

zaczyna budzić się wiara w Boga, który jest wszechmogący. Papież Franciszek 

dokonuje również powiązania wiary z teologią. Zauważa, że teologia nie jest 

możliwa bez wiary. Jasno stwierdza, że teologia jest na usługach wiary, a więc 

pomaga człowiekowi pogłębiać ją i pielęgnować. Papież słusznie zauważa, że całe 

Magisterium Kościoła czerpie ze słowa Chrystusa. Zatem cała teologia jest 

zakorzeniona w wierze.  

Wspomniany kryzys prawdy nie był obcy również św. Maksymilianowi. 

Ojciec Kolbe wiedząc, jak wiele może zdziałać prawda, starał się być jej wierny 

przez całe życie. Wiedział również, że ze względu na prawdę niejednokrotnie 

 
243 LF 27. 



 136 

będzie karcony i wyśmiewany. Zdawał sobie także sprawę z faktu, że prawda daje 

o sobie znać w życiu tych, którzy jej unikają. Chodzi o ludzi, którzy wolą żyć 

w zakłamaniu i grzechu, gdyż tak jest wygodniej. Maksymilian stawał się dla 

nich głosem prawdy, który przemawiał do ich sumień. Było to zauważalne 

w obozie śmierci, gdzie budził sumienia nawet żołnierzy niemieckich: „Wzrok 

o. Kolbe był bardzo przenikliwy. SS-mani go znieść nie mogli i krzyczeli: Schau 

auf die Erde, nicht auf uns!”244.  

Święty Maksymilian Kolbe wyraźnie podkreślał, że trzeba ratować dusze, 

a także oddać je Niepokalanej Maryi245. A dusze ratuje właśnie prawda. To ona 

pomaga nam przyjąć, że jesteśmy grzeszni i nie jesteśmy w stanie zbawić samych 

siebie. Uznając prawdę, uznaję jednocześnie obecność Boga. Po przyjęciu 

obecności Boga należy uczynić kolejny krok, a więc żyć wiarą, nie zatrzymując 

się na poziomie stwierdzenia: wiem, że Bóg jest, ale to nic nie wnosi. Życie wiarą 

oznacza życie w prawdzie, dzięki temu przezwycięża się wspomniany przez 

papieża współczesny kryzys, który dotyczy owej autentyczności. Ta postawa, 

o której mówił już ojciec Maksymilian, jest również odzwierciedlona w encyklice 

Fides et ratio, do której nawiązuje papież Franciszek. Nie wystarczy tylko uznać 

obecności Boga – chodzi o to, aby bez reszty pójść za Nim i pozwolić Mu się 

prowadzić. Maksymilian uznawał prawdę w życiu zakonnym, co szczególnie dało 

się zauważyć w czasie jego formacji. Wtedy, jako brat zakonny, był świadkiem 

odejścia z zakonu swoich współbraci. Stanięcie w prawdzie wymaga również 

pełnego oddania. Jeśli ktoś przyjmuje święcenia albo składa śluby, nie może 

trwać w niewiedzy. Musi być świadomy wynikających z tego obowiązków. Żyjąc 

w kłamstwie, żyje się w iluzji, a takie życie pozbawione jest sensu.  

W trzeciej części omawianej encykliki papież Franciszek powołuje się na 

hasło, które towarzyszyło papieżowi Benedyktowi XVI podczas jego pielgrzymki 

do rodzinnej Bawarii: „Kto wierzy, nigdy nie jest sam”. Te słowa urzeczywistniają 

miejsce człowieka we wspólnocie i jego powołanie. Mianowicie człowiek powołany 

do życia z wiary, którą przeżywa w Kościele, ma za zadanie przekazywać ją swoim 

bliźnim. Co więcej, człowiek nie tylko przeżywa wiarę w Kościele, ale też jej się 

w tej wspólnocie uczy. Dlatego Franciszek nazywa Kościół Matką naszej wiary. 

 
244 Zeznanie Brunona Borgowca z dn. 31.10.1946 roku, AN. 
245 Por. Zeznanie br. Henryka Borodzieja z dn. 7.11.1972 roku, AN. 



 137 

Szczególną rolę w przekazie wiary odgrywają sakramenty. Papież zaznacza 

bardzo wyraźnie, że sakramentalna natura wiary ma swój najwyższy wyraz 

w Eucharystii. Oprócz sakramentów szczególną rolę w przeżywaniu wiary ma jej 

wyznanie – Credo. To właśnie w tej modlitwie człowiek może dostrzec i zrozumieć, 

że prawda nie jest czymś wyimaginowanym, ale jest rzeczywistością, w której się 

uczestniczy. Poza wyznaniem wiary papież podkreśla znaczenie modlitwy 

siedmiu próśb, a więc modlitwy Ojcze nasz, która pomaga człowiekowi 

postrzegać rzeczywistość oczyma samego Chrystusa. Dzięki niej człowiek może 

również zrozumieć, że Bóg jest źródłem miłości, prawdy i dobra, co należy przyjąć 

przez wiarę, która jest jedna, tak jak jeden jest Bóg.  

Hasło, które towarzyszyło papieżowi Benedyktowi, miało również swoje 

odzwierciedlenie w życiu św. Maksymiliana. Warto zauważyć, że w domu 

rodzinnym, w którym uczył się życia w wierze, był otoczony ciepłem kochających 

rodziców. Wstępując do zakonu, powierzył się opiece przełożonych, świętych 

patronów, ale przede wszystkim opiece Maryi Niepokalanej. Żyjąc według 

duchowości Franciszkowej, często wracał do myśli i przekazu wiary ojca 

założyciela. Podczas swojej posługi misyjnej po raz kolejny zawierzył się opiece 

Maryi. Przebywając w obozie zagłady, a następnie w bunkrze głodowym, oddawał 

się Niepokalanej. Dlatego słuszne jest stwierdzenie, że Maksymilian, który 

zawsze wierzył, nigdy nie był sam. W modlitwie, kiedy poszukiwał wyciszenia, 

doświadczał Bożej opieki i siły, która pomagała mu rozumieć i przeżywać Bożą 

miłość, prawdę i dobro. I jak papież Franciszek zwraca uwagę na wartość i siłę 

modlitwy, tak św. Maksymilian często podkreślał jej doniosłość. Ojciec Kolbe 

powtarzał, że kto z wiarą i dobrze się modli, ten się sam zbawi i innym do 

zbawienia dopomoże, a kto zaniedbuje modlitwę, ten na własne życzenie naraża 

się na niebezpieczeństwo utraty zbawienia246.  

W ostatniej części encykliki papież odnosi się do roli wiary w życiu 

społecznym – wiara wszak na nie oddziałuje. Franciszek jasno stwierdza: 

„Pomaga nam ona budować nasze społeczności, tak by zmierzały ku przyszłości 

dającej nadzieję”247. Dzięki prawdziwej wierze pogłębiają się relacje 

międzyludzkie, stają się one trwałe i wiarygodne, a także jednoczą ludzi. Dlatego 

 
246 Por. Wspomnienia o o. Maksymilianie br. Izajasza Godlewskiego, AN. 
247 LF 51. 



 138 

nie wolno oddzielać życia społecznego od wiary, ponieważ są one ze sobą mocno 

połączone. Papież Franciszek dostrzega w wierze źródło prawdziwego braterstwa, 

które ma swoje odniesienie do Ojca. Przez to porównanie mamy zauważyć, że 

w każdym człowieku, będącym moim bratem, oświeca mnie światło oblicza Boga. 

Dzięki temu światłu w każdym bliźnim jestem w stanie dostrzec jego godność. 

Papież przestrzega, że jeśli zniknie fundament życia, którym jest wiara, zniknie 

również zaufanie między ludźmi, co doprowadzi do konfliktów i pogwałcenia 

godności drugiego człowieka. Brak zaufania doprowadzi również do cierpienia 

i rozpaczy. A przecież Bóg nie po to się objawia, aby człowiek cierpiał. Bóg się 

objawia, aby przewyższyć ludzkie słabości i cierpienie. Co prawda nie znikną one 

z tego świata, ale Stwórca nie pozostawi stworzenia samego. Jak słusznie 

zauważa Franciszek, cierpienie może nabrać sensu, może stać się aktem miłości, 

powierzeniem się w ręce Boga, który nas nie opuszcza, i tym samym być etapem 

wzrostu wiary i miłości248.  

Zaangażowanie św. Maksymiliana w życie społeczne jest bardzo mocnym 

wyrazem związku wiary z życiem codziennym, co miało swoje odzwierciedlenie 

już w życiu rodzinnym, kiedy młody Kolbe dorastał do decyzji o wstąpieniu do 

zakonu. Zaangażowanie to widoczne było w dziełach ojca Kolbego. Wspólnota 

polskiego Niepokalanowa była bardzo mocno związana z lokalnymi 

mieszkańcami. Świadczyć może o tym choćby założenie zakonnej straży 

pożarnej, a także zaangażowanie ludzi świeckich w budowę klasztoru. Również 

w przypadku wspólnoty w Japonii polscy franciszkanie musieli podjąć próbę 

asymilacji, aby wejść w mentalność tamtejszych mieszkańców i być traktowani 

na równi z nimi. Bardzo ważny w życiu św. Maksymiliana był czas obozowej 

gehenny, kiedy niejednokrotnie wlewał on nadzieję w serca ludzkie oraz nie 

opuszczał tych, których los był niepewny. Jakże nie wspomnieć tutaj o relacjach 

wewnątrz murów klasztornych, a więc ze współbraćmi zakonnymi. Z chwilą 

wstąpienia do franciszkanów to właśnie oni stali się najbliższą rodziną ojca 

Maksymiliana. We wszystkich grupach społecznych, w których posługiwał, 

zawiązywała się wspólnota. Dzięki otwartemu sercu ojca Maksymiliana 

wszystkie te wspólnoty żyły miłością Boga i trwały w wierze, a więc w tym, co jest 

 
248 Por. tamże 56. 



 139 

przesłaniem również omawianej encykliki. Słusznie zauważył jeden ze współbraci 

ojca Kolbego: „Któż z nas nie zna i nie pamięta świetlanej postaci 

o. Maksymiliana, tego anioła w ludzkim ciele, który przeszedł przez życie dobrze 

czyniąc? Szczęśliwy ten, kto choć z daleka obserwował go, stokroć szczęśliwy ten, 

kto poznał go bliżej”249. 

Szczególną nauczycielką miłości jest Maryja. Również na nią papież 

Franciszek zwraca uwagę w encyklice Lumen fidei. Kończy ją wskazaniem na 

Maryję. Podkreśla fakt, że to właśnie w Niej wypełnia się długa historia wiary, 

gdyż Ona jest doskonałą ikoną wiary. Papież wskazuje na Maryję jako na wzór 

osoby żyjącej z wiary. Nie bała się przyjąć woli Boga, a wręcz ochoczo się nią 

dzieliła. To właśnie Maryja uczy nas patrzeć oczyma Jezusa Chrystusa, będącego 

dla nas światłem na drodze stworzenia do Stwórcy, na drodze człowieka do Boga.  

Św. Maksymilian widział wielką rolę Maryi w dziele zbawczym. Ojciec Kolbe 

sam podkreślał, że Bóg w swojej dobroci uczynił Maryję Najświętszą Skarbniczką 

swych łask, które są przez nią wylewane na świat250. Ojciec Kolbe przyrównywał 

Maryję do matki ziemskiej. Każda matka dobrze wie, jak troskliwej opieki 

potrzebuje jej dziecko. Dotyczy to również Maryi, która troszczy się o wszystkie 

swoje dzieci, a dla każdego człowieka pragnie być światłem, które prowadzi 

ludzkość do Chrystusa. Maksymilian Kolbe w sposób nadzwyczajny i heroiczny 

odznaczał się posłuszeństwem oraz wielką czcią wobec Matki Bożej Niepokalanej.  

Podobnie jak papież Franciszek, a wcześniej papież Benedykt XVI, 

Maksymilian Kolbe wiedział, jak bardzo człowiekowi potrzebna jest wiara. Jej 

źródła nie szukał tylko w książkach, ale w działaniu wśród ludzi. W pełni zaufał 

Bogu i Niepokalanej. Szedł wszędzie tam, gdzie posyłał go Bóg i gdzie miał 

wypełniać Jego wolę. Jak można słusznie zauważyć, encyklika Lumen fidei jest 

odzwierciedleniem sensu wiary, którą wyznawał i przeżywał św. Maksymilian 

Maria Kolbe. 

 

 

 

 

 
249 Wspomnienie br. Stanisława Frejlicha spisane w listopadzie 1941 roku, AN. 
250 Por. Wspomnienie br. Ambrożego Marii Chrościckiego z d. 21.09.1933 roku, AN. 



 140 

2. Encyklika Laudato si 
 
 

Kolejny dokument papieża Franciszka to encyklika Laudato si. Napisana 

24 maja 2015 roku, a zaprezentowana 18 czerwca 2015 roku. Tytuł został 

zaczerpnięty z Pieśni słonecznej św. Franciszka z Asyżu. W tej pochwale 

stworzenia przypomniano wartość otaczającego nas świata. Encyklika 

uzmysławia również odbiorcy, że człowiek jest nieodłączną częścią Ziemi.  

Już na samym początku omawianego dokumentu papież odnosi się do 

wielkiego dziedzictwa, jakie zostawił św. Franciszek w umiłowaniu stworzenia. 

Zwraca również uwagę na to, że ten piękny świat, obraz miłości Boga do 

człowieka, zamiast być otaczany troską, jest niszczony i grabiony. Encyklika jest 

odpowiedzią na coraz to nowsze zjawiska, które bardzo szkodliwie oddziałują na 

naszą planetę. Dlatego zrozumiałe jest kierowane do wszystkich zaproszenie 

papieża do tzw. ekologicznego nawrócenia. Wspomniane nawrócenie ma polegać 

na budzeniu w sobie poczucia odpowiedzialności za otaczający świat. Skutkiem 

zmiany postępowania ludzkości wobec natury ma być dążenie do wspólnej pracy 

na jej rzecz. Ta wspólna praca i zjednoczenie ludzkości w tym celu jest szansą 

na odrodzenie dobrego świata. Dotyczy to zarówno świata stworzonego przez 

Boga, jak również współczesnego spojrzenia na człowieczeństwo. Tę troskę 

papież Franciszek zauważa również w wielu innych wspólnotach 

chrześcijańskich, które coraz mocniej zaczynają odkrywać w sobie ducha wielkiej 

odpowiedzialności za ekologię.  

W omawianej encyklice papież bardzo szeroko omawia obecną sytuację, 

opierając się na osiągnięciach naukowych. W drugiej części dokumentu 

dokonuje konfrontacji z Biblią oraz tradycją judeochrześcijańską, aby na końcu 

zaproponować drogę do owocnej współpracy wszystkich wspólnot na rzecz 

ekologii. Mając świadomość narastających współcześnie problemów, należy 

szukać rozwiązań, które doprowadzą do zjednoczenia ludzkości w misji 

ratowania świata oraz odkrycia na nowo piękna stworzenia. Dlatego papież 

Franciszek sięga do źródeł biblijnych, wskazując na świat jako na Boży dar.  

Ukazując związek św. Maksymiliana z omawianą encykliką, należy 

podkreślić, że zwracał on uwagę na otaczający świat i rozumiał potrzebę dbania 

o przyrodę. Jako franciszkanin, syn tercjarzy franciszkańskich, był przesiąknięty 



 141 

radością życia, którą pałał również Biedaczyna z Asyżu. Byłoby rzeczą dziwną, 

gdyby człowiek żyjący według pewnej reguły szukał czegoś innego, a może nawet 

całkowicie sprzecznego ze swoimi ideałami. Odkrycia naukowe, o których mówi 

papież Franciszek, mają, rzecz jasna, służyć dobru człowieka. Niezależnie od 

czasów i okoliczności nie wolno tego zmieniać. Ojciec Maksymilian, który zawsze 

dążył do pojednania ludzkości i odnowienia świata przez wstawiennictwo Maryi, 

również widział w technologii narzędzie ewangelizacyjne. Sam fakt materii, 

z której korzystał ojciec Kolbe, potwierdza podstawowe założenie papieża 

Franciszka, jakim jest zjednoczenie rodziny ludzkiej. Założenie Milicji 

Niepokalanej, próby utworzenia radia, rozbudowa wydawnictwa – to wszystko 

miało pomóc w osiągnięciu tego celu. Dług ekologiczny, o którym wspomina 

papież Franciszek, ma swoje odzwierciedlenie w pragnieniu odnowienia świata, 

do czego dążył ojciec Maksymilian. Należy przypomnieć, że chodzi nie tylko 

o uwrażliwienie na dobro stworzonego świata: paralelną ideą, poprzez troskę 

o podstawowe potrzeby ludzkie, jest ponowne poszanowanie godności człowieka. 

Okoliczności i ramy czasowe, w których żył św. Maksymilian, a więc zabory oraz 

wojny światowe, rzeczywiście przyczyniły się do zrujnowania wszelkich wartości 

moralnych. Dotyczyło to zarówno sprawiedliwego korzystania z zasobów 

gospodarczych, jak również szacunku do istoty ludzkiej. 

W swojej encyklice papież Franciszek wraca do biblijnych opisów 

stworzenia świata. Poprzez ten zabieg chce przedstawić całościową wizję, która 

ukazywałaby wagę odpowiedzialności człowieka w odniesieniu do stworzenia 

świata. Niemożliwe jest zrozumienie fenomenu świata w historii człowieka, 

szczególnie w jego zbawczym i egzystencjalnym znaczeniu, bez docenienia tego 

Bożego daru. Świat stworzony i dzieje człowieka są ze sobą ściśle połączone, mają 

bowiem jedno źródło – Boga. Bóg Ojciec daje życie i pobudza wszystko do 

istnienia. Grzech natomiast przełamuje równowagę, którą On zaprowadził.  

Papież zauważa potrzebę powszechnej wspólnoty. Światowa rodzina, jaką 

tworzy rodzaj ludzki, stanowi pewnego rodzaju grupę wsparcia, która powinna 

pobudzać siebie nawzajem do wspólnej pracy na rzecz daru stworzenia i życia. 

Rodzina motywuje siebie nawzajem do współpracy i wzajemnej pomocy, aby jako 

całość mogła osiągnąć zamierzony cel. Ludzkość ma dążyć do celu, jakim jest 

troska o otaczający świat, czyli żywy dar Boga, ma cieszyć się tym darem Bożym 



 142 

– nie zaś traktować go jak prywatny folwark, na którym może zarobić. To biblijne 

spojrzenie na otaczający świat i rolę człowieka zakłóca kryzys ekologiczny, 

któremu papież Franciszek poświęcił omówioną część encykliki. 

Święty Maksymilian Maria Kolbe doskonale wiedział, jak wielką rolę 

odgrywa wspólnota w odniesieniu do życia ziemskiego. Świadomość tego 

potwierdzają świadectwa i zeznania złożone przez współbraci, którzy przebywali 

z nim w konwentach. Zarówno we Włoszech, w Polsce, jak również podczas misji 

w Azji ojciec Kolbe wiedział, że bez troski o wspólnotę nie można mówić o trosce 

o ludzkość i świat. Wiedział również, że to szczególnie młodzi ludzie, obdarzeni 

dużą wrażliwością emocjonalną, potrzebują dobrego prowadzenia duchowego 

i ojcowskiej troski. Dlatego troszczył się o to, aby w każdym klasztorze, w którym 

przebywał, panowała atmosfera domu w kontekście wspólnotowym. Mniejsza 

troska Maksymiliana o warunki materialne nie była podyktowana skąpstwem – 

dzięki temu bracia od samego początku uczyli się wdzięczności wobec Boga za 

całe stworzenie i za to, co otrzymują z Jego dobroci. Posługa ojca Maksymiliana 

była mocno zakorzeniona w słowie Bożym, które razem z Regułą ojca założyciela 

stanowiło fundament całej działalności. Gdyby nie odnosił się do Pisma Świętego, 

negowałby również swoje duchowe synostwo w stosunku do św. Franciszka, 

którego życie w całości było oparte na słowie realizowanym przez Boga w historii 

człowieka.  

Przedstawiając problemy, a także wskazując na określone miejsce 

człowieka w dziele stworzenia, papież zwraca uwagę na wspomniany już kryzys 

ekologiczny. Jego przyczyny Franciszek widzi w nieudanym dialogu między 

filozofią a pozostałymi naukami. Jako pierwszy element konfliktu wymienia złe 

wykorzystanie wiedzy i technologii. Jeśli służą one tylko poprawie kondycji 

ekonomicznej poszczególnych krajów, lepiej rozwiniętych ekonomicznie, a także 

wyzyskowi słabszych, wówczas nie służą całej wspólnocie ludzkiej. Takie 

odniesienie do nieodpowiedniego wykorzystania techniki i technologii ma 

również swoje odzwierciedlenie w stosunku do stworzonego świata, a także do 

roli, jaką spełnia w nim człowiek. Ma to swoje odbicie w zjawisku, które papież 

nazywa przerostem antropocentryzmu. Polega ono na tym, że człowiek nie patrzy 

na potrzeby bliźniego, ale jest zainteresowany wyłącznie sobą i zaspokajaniem 

własnych pragnień. Dostrzegając powyższe zagrożenia, papież Franciszek 



 143 

ukierunkowuje ludzi na dwa podstawowe aspekty życia. Pierwszym z nich jest 

praca, drugim postęp naukowy.  

Decydowanie o życiu ludzkim w czasie wojen miało swoje korzenie 

w antropocentryzmie, o którym wspomina papież. Eksperymenty prowadzone na 

ludziach, a także selekcja rasowa i eugenika wiązały się z pojęciami: nadczłowiek 

i podczłowiek. Z takimi działaniami, które mają swoje źródło w grzechu, walczył 

św. Maksymilian Kolbe. Nie chodzi tu tylko o piekło obozu i masowych egzekucji. 

Również w działaniach masonerii, z którymi zakonnik spotkał się we Włoszech, 

można było zauważyć negatywne postawy, o których w swojej encyklice pisze 

Franciszek. Antropocentryzm był dostrzegalny również w czasie działań 

misyjnych, które podejmował ojciec Kolbe. W trzecim rozdziale niniejszej 

dysertacji, gdzie poruszona została kwestia posługi misyjnej, wspomniano 

o sytuacji społecznej krajów, w których posługiwał św. Maksymilian. 

W większości mieszkali tam ludzie bardzo biedni, ważniejsza od pogłębiania 

wiary – co jest naturalne – była dla nich potrzeba zaspokojenia głodu i przeżycia. 

Zatroszczenie się o tych ubogich zaczynało się od zdobycia ich zaufania 

i dzielenia się tym, co zakonnicy sami posiadali.  

Kolejnym zagadnieniem jest kwestia tzw. ekologii zintegrowanej. Jest to 

propozycja nowego wzorca, według którego kluczowe miejsce zajmowałby 

człowiek i jego relacje z otaczającą go rzeczywistością. Papież Franciszek 

przypomina bardzo wyraźnie, że nie da się oddzielić przyrody od rzeczywistości 

ludzkiej. Jest ona integralna z kulturą i sposobem bycia człowieka. Dotyczy to 

również jakości życia ludzi: „Każde naruszenie solidarności i przyjaźni 

obywatelskiej powoduje szkody ekologiczne”251. 

Ojciec Kolbe niewątpliwie jest symbolem walki o godność człowieka, co 

szczególnie uwidoczniło się w jego relacjach ze współwięźniami. Jednak to nie 

relacje są tu najistotniejsze. Ważniejsze jest, z jakiego źródła czerpał ojciec 

Maksymilian. Należy przypomnieć jego pragnienie zdobycia całego świata przez 

ręce Maryi Niepokalanej. Odczytywał to jako zadanie, ale również jako dar od 

Boga. Był wdzięczny Bogu za jego wybór, którego doświadczył za sprawą Maryi. 

Ponieważ chciał dzielić się tym, czego pragnął, wiedział, jak ważne jest szczere 

 
251 LS 142. 



 144 

i pełne zaangażowanie w posługę na wszelkich możliwych płaszczyznach i we 

wszystkich środowiskach społecznych. Taka postawa jest ściśle połączona 

z ekologią integralną, na którą w swoich encyklikach zwraca uwagę papież 

Franciszek.  

Na ludzkiej drodze papież zauważa obecność świętych, którzy stanowią 

pomoc dla człowieka, tak często pogubionego przez własne pragnienia. Naturalne 

jest powoływanie się na św. Franciszka z Asyżu, który od początku swojego 

nawrócenia otaczał opieką to, co delikatne i słabe. Również św. Maksymilian 

Kolbe dostrzegał w swojej posłudze pomoc świętych i błogosławionych. Należy 

przypomnieć, że podczas formacji we Włoszech związał się ze św. Józefem 

Benedyktem Cottolengo, a także ze św. Teresą od Dzieciątka Jezus. Maksymilian 

wiedział, że sam z siebie nie może uczynić wiele, ale wykorzystując swój zapał, 

który rzeczywiście był opatrznościowy, oraz dzięki wstawiennictwu swoich 

patronów nawet w najbardziej zatwardziałych ludziach potrafił dostrzec 

zagubionych i potrzebujących pomocy. Wstawiennictwo świętych oraz wzór ich 

życia pomagały mu na nowo odkrywać Boga i przeżywać Jego miłość. Podobnie 

jak papież Franciszek, tak i ojciec Kolbe podkreślał potrzebę powrotu do wiary 

oraz „otwarcia oczu serca”, a w świecie tak zniszczonym moralnie przez wojny, 

w którym przyszło żyć ojcu Kolbemu, ta wiara w ludzkich sercach musiała rodzić 

się na nowo.  

Również założenia, o których mówi papież Franciszek, a więc edukacja, 

formacja, katecheza, były środkami, którymi posługiwał się ojciec Kolbe. 

Maksymilian, który przecież sam był człowiekiem nauki, widział w niej szansę 

na przemianę ludzkiego spojrzenia na ówczesne problemy społeczne. Oczywiście, 

ta formacja intelektualna nie mogła być oderwana od wiary, bo bez niej całe 

rozważanie byłoby pozbawione sensu. Święty Maksymilian przykładał dużą wagę 

do formacji intelektualnej i duchowej – co podkreśla w swojej encyklice Laudato 

si papież Franciszek – w której wielką rolę odgrywały katechezy głoszone dla 

współbraci, szczególnie dla tych, którzy rozpoczynali formację zakonną.  

 

 

 

 



 145 

3. Encyklika Fratelli tutti 
 
 

 Kolejnym dokumentem papieskim jest encyklika Fratelli tutti, która została 

poświęcona braterstwu i przyjaźni społecznej. Podpisana została 3 października 

2020 roku w Asyżu. Ma ona szczególne znaczenie również ze względu na czas 

powstania, mianowicie okres pandemii COVID-19. 

Jak sama nazwa wskazuje, encyklika papieża Franciszka podejmuje 

tematy dotyczące zjednoczenia społeczeństw oraz dążenia do braterskiej relacji 

całego rodzaju ludzkiego. Dotyczy to nie tylko życia prywatnego, ale również 

środowiska politycznego i wszystkich możliwych instytucji. Dlatego dokument 

papieski został nazywany encykliką społeczną. Wybierając ten tytuł dla swojej 

encykliki, papież czerpał z mądrości patrona, św. Franciszka z Asyżu. Dokonał 

zapożyczenia tytułu Napomnień Biedaczyny z Asyżu, który, używając tych słów, 

proponował swoim braciom i siostrom styl życia zgodny z Ewangelią. Encyklika 

ma na celu promocję światowego dążenia do braterstwa i przyjaźni społecznej. 

Jak zostało wspomniane, dokument papieski powstał w czasie pandemii COVID-

19. Jak papież słusznie zauważa, ta trudna sytuacja globalna ujawniła słabość 

człowieka wobec niebezpieczeństw. Dlatego tym bardziej zachęca, aby dążyć do 

zjednoczenia ludzkości, w której wszyscy jesteśmy braćmi252.  

Analizując encyklikę Fratelli tutti, można w niej znaleźć pewne powiązania 

z życiem św. Maksymiliana Marii Kolbego, a także – co naturalne – z życiem św. 

Franciszka z Asyżu. Posługa ojca Kolbego była ściśle związana z Ewangelią, 

a więc z Dobrą Nowiną. Głosząc ją, dążył do pojednania między zwaśnionymi 

współbraćmi. Również charakter społeczny cechował posługę ojca Kolbego, 

umiejscowioną w konkretnych ramach czasowych, a także w ściśle określonych 

grupach społecznych. Będąc we Włoszech i mając styczność z masonerią, 

widział, jak wiele zła mogą uczynić władza oraz zgubne ideologie. Posługując 

w odrodzonej ojczyźnie oraz w Azji, miał styczność z różnymi warunkami życia, 

na które miały wpływ czynniki społeczne, kulturowe, biologiczne, religijne, 

a często i egzotyczne, jak np. w Japonii i Chinach. Z tego z kolei wynikały różne 

postawy ludzi mających odmienne poglądy. Z tym wszystkim musiał się zmierzyć 

 
252 Por. FT 7-8. 



 146 

ojciec Kolbe, w takiej mozaikowej rzeczywistości się odnaleźć. Z jeszcze 

trudniejszą sytuacją zetknął się podczas wojny. Musiał mierzyć się 

z wynaturzeniem, bezprzykładnym okrucieństwem, brakiem nadziei, które 

należało pokonać, wlewając otuchę i wiarę w serca potrzebujących. Drugim 

znaczącym elementem jest zaangażowanie św. Maksymiliana w życie społeczne. 

Zarówno w Japonii, jak i w Polsce, korzystając z założonego przez siebie 

wydawnictwa, zajmował się również problemami człowieka. W ten sposób dawał 

dowód troski, którą otaczał każdego – bez względu na jego status czy wyznawaną 

religię.  

W omawianej encyklice papież zwraca uwagę na wady współczesnej epoki. 

Zalicza do nich: manipulację oraz deformację pojęć, które dotyczą ludzkiej 

egzystencji, takich jak np. demokracja, wolność, sprawiedliwość. W deformacji 

tej widzi globalny problem, który wpędza ludzkość w strach i samotność. Na tym 

polu papież dostrzega potrzebę działań niosących miłość i miłosierdzie.  

Opisując życie założyciela Niepokalanowa, bardzo często skupiamy się na 

najbardziej znanych wydarzeniach, a więc na założeniu Rycerstwa Niepokalanej, 

a także na oddaniu życia za współwięźnia. Oczywiście, podchodzimy do tych 

faktów z wielkim szacunkiem i podziwem. Ale należy również zwrócić uwagę na 

cechy, które stały się priorytetami w życiu ojca Kolbego. Mowa tutaj o tych 

wartościach, o których wspomina również papież Franciszek, a więc: wierze, 

wolności, sprawiedliwości, dobroci, umiłowaniu ubogiego życia. To właśnie nimi 

kierował się ojciec Maksymilian i właśnie te wartości stały się wyrzutem 

sumienia, z którym nie mogli sobie poradzić niemieccy żołnierze. Jak wspomina 

brat Benedykt Mieczkowski, troszcząc się o podstawowe wartości społeczne, 

Maksymilian stanowił zagrożenie dla totalitarystów niemieckich: „Jego rycerska 

postawa, jego śmiałe występowanie w obronie prawdy w artykule wojennego 

«Rycerza Niepokalanej» upewniło gestapowców, że jest dla nich niebezpieczny”253.  

Troska św. Maksymiliana o drugiego człowieka wynikała z wiary. Wierząc 

w miłość Boga do człowieka, ojciec Kolbe patrzył na bliźniego z miłością, której 

wielu nie rozumiało – bez żadnych uprzedzeń, z otwartym sercem. Oddając siebie 

drugiemu, dawał dowód na to, że nie trzeba żyć w lęku i zagubieniu społecznym. 

 
253 Zeznanie br. Benedykta Marii Mieczkowskiego z dn. 11.02.1969 roku, AN. 



 147 

Budząc poczucie wartości i godności w swoich bliźnich, pokazywał, że jeśli trwa 

się we wzajemnej trosce o siebie, to mimo trudów ziemskich życie może być lepsze 

i stanie się takie, jeśli społeczeństwo, a szczególnie osoby odpowiadające za 

prawo, zatroszczą się o dobro wspólne i sprawiedliwość w swoich krajach.  

Trzeci rozdział papieskiego dokumentu odnosi się do miłości według 

wymiaru uniwersalnego254. Papież słusznie zwraca uwagę na to, że nie można 

służyć człowiekowi, jeśli się w pełni nie zaangażuje. Służba wymaga ofiary, a więc 

pewnego rodzaju wyjścia z siebie. W tym przypadku to „wyjście” polega na 

traktowaniu bliźniego z szacunkiem, empatią i miłością, zgodnie z przykazaniem: 

„Będziesz miłował swego bliźniego jak siebie samego” (Kpł 19,18). Trzeba szukać 

w sobie tego, co najlepsze i tym dobrem dzielić się z innymi. Na tym polega 

również sens solidarności społecznej. Papież wzywa, żeby ten solidarnościowy 

sens rodził się w najważniejszej grupie społecznej, jaką jest rodzina. To właśnie 

powołaniem rodziny jest podstawowa i niezbywalna misja edukacyjna255. 

Nawołuje także do myślenia o tzw. etyce relacji międzynarodowych. Nie można 

bowiem odmawiać pomocy tym, którzy jej potrzebują, a w swojej ojczyźnie nie 

mogą liczyć na wsparcie. 

Przesłanie encykliki Fratelli tutti, a także sposób życia św. Maksymiliana 

są aktualne również w kontekście wojny w Ukrainie, która została wywołana 

przez Rosję 24 lutego 2022 roku. Ukraińcy doświadczają ze strony Rosjan bardzo 

dotkliwych represji. W poszukiwaniu wolności, a także spokojnego życia zostali 

zmuszeni do opuszczenia swojej ojczyzny. Schronienia poszukiwali również 

w Polsce, która dla wielu z nich stała się jedyną bezpieczną przystanią. Osoby 

doświadczające wojny oraz te, które poprzez migrację poszukują lepszego życia, 

potrzebują otwartości ludzkich serc, na czym papież skupia się w czwartej części 

omawianej encykliki.  

Ofiarny wymiar służby był bardzo ważny również w życiu ojca 

Maksymiliana. Wydawnictwo, którego założenia się podjął, wymagało wielkich 

nakładów sił. Ważniejsza jednak była motywacja do działania, na którą należy 

zwrócić uwagę.  

 
254 Por. FT 83. 
255 Por. tamże 114. 



 148 

W odniesieniu do części encykliki, w której papież wyraźnie mówi 

o zaangażowaniu i służbie, trzeba spojrzeć na relacje z ludźmi, którym ojciec 

Kolbe mógł pomóc. Otóż nie można podejmować dzieł charytatywnych bez 

wcześniejszego budowania jedności. Kiedy między ludźmi nawiązuje się więź 

oparta na zaufaniu, wtedy można mówić o wszelkich innych posługach. 

Zawiązanie relacji opiera się na zrozumieniu, wzajemnym wsparciu i dobru 

człowieka. W tym właśnie ukazuje się cel, którym kierował się św. Maksymilian 

przez całe swoje życie – dobro człowieka. Ojcu Kolbemu zależało na tym, aby 

wszyscy ludzie mogli zrozumieć, jak bardzo są ważni dla Boga. Czynił to przez 

wstawiennictwo Niepokalanej, ale, co najważniejsze, jego oddanie i troska 

o człowieka były szczere. Ofiara wynikała ze szczerości życia, dzięki której ojciec 

Kolbe zbudował więź między współbraćmi oraz napotkanymi przez siebie ludźmi. 

Karmił ludzi wiarą i miłością do Boga, a dopiero na dalszym miejscu stawiał 

siebie samego: „Do tych właśnie środków odżywczych należy ofiarny przykład 

ukochanego ojca, z którym pozwalała mi Niepokalana częściej się spotykać, 

a który wskazywał mi właściwą drogę nieustannego zapierania się siebie”256. 

Odnosząc się do kwestii migracyjnej, papież wspomina o ludziach 

biednych, którzy uciekają zarówno przed katastrofami naturalnymi, jak 

i wywołanymi przez człowieka, np. wojną. Właśnie o emigrantach Franciszek 

mówi, że mają rozdarte życie – i rzeczywiście, ma to swoje odzwierciedlenie we 

współczesnym świecie. Człowiek, który nie może bezpiecznie żyć we własnym 

kraju, zmuszony jest zostawić wszystko, cały dobytek, by szukać bezpiecznej 

przystani dla siebie i swojej rodziny. Papież bardzo jasno wskazuje na 

podstawowe zadania, jakie kraje mają wobec migrantów, począwszy od ułatwień 

w udzielaniu wiz, po zapewnienie im bezpieczeństwa, możliwości pracy 

i wolności, zarówno prawnej, jak i religijnej257. Zauważa również potrzebę 

stworzenia globalnych rozwiązań, mających na celu podejmowanie projektów 

zapewniających solidarny rozwój wszystkich, a nie tylko wybranych narodów. 

Wymaga to prowadzenia odpowiedniej polityki, czemu papież poświęca kolejny 

rozdział swojej encykliki. 

 
256 Zeznanie br. Benedykta Marii Mieczkowskiego z dn. 11.02.1969 roku, AN. 
257 Por. FT 129-132. 



 149 

Święty Maksymilian sam był migrantem, dlatego doskonale wiedział, ile 

trudności można napotkać w takiej sytuacji. Doświadczył tego szczególnie 

podczas podróży misyjnych do Azji, gdzie chciał założyć nowe fundacje 

i klasztory. Po pierwsze, podejrzliwość, którą okazywali mieszkańcy Chin 

i Japonii. Brak zaufania wobec przyjezdnych zakonników mógł być podyktowany 

nieznajomością zamiarów, z którymi przybywali. Według wierzeń 

szintoistycznych umiejscowienie klasztoru na południowym zboczu góry było 

niezgodne z naturą. To również budziło sprzeciw lokalnej ludności wobec dzieła, 

którego podjął się ojciec Kolbe. Po drugie, problemy finansowe. Należy 

wspomnieć, że polscy misjonarze zakonnicy żyli w skrajnym ubóstwie, 

a późniejsze prace, których się podejmowali, kosztowały ich dużo wysiłku 

i wyrzeczeń. Musieli zarabiać na utrzymanie swoje i współbraci. Po trzecie, 

kwestia bezpieczeństwa, którego w obcym kraju nikt nie mógł im zagwarantować. 

Ojciec Maksymilian mógł liczyć jedynie na niewielkie wsparcie tamtejszego 

duchowieństwa, a także tej części lokalnej ludności, która nie kierowała się 

uprzedzeniami wobec polskich migrantów. Doświadczając życia poza ojczyzną, 

św. Maksymilian starał się szybko zasymilować, a więc prowadzić życie 

w lokalnych ramach kulturowych, zachowując jednocześnie wolność 

w wyznawaniu wiary oraz w swojej posłudze misyjnej. 

Papież Franciszek z całą stanowczością nawołuje rządzących państwami, 

aby nigdy więcej nie dopuszczali do wojen, a całkowitą likwidację broni jądrowej 

uważa za powinność moralną i humanitarną. Sugeruje, aby z pieniędzy 

przeznaczanych na zbrojenia utworzyć światowy fundusz służący 

wyeliminowaniu głodu258. Papież zwraca również uwagę na problem kary 

śmierci. Stwierdza bardzo jasno, że nie ma i nigdy nie będzie zgody na taką karę. 

Jasno i stanowczo opowiada się za jej zniesieniem.  

Święty Maksymilian bardzo często miał styczność ze śmiercią, szczególnie 

w czasie wojny, po swoim aresztowaniu. Był świadkiem śmierci wielu ludzi, 

którzy stali się po prostu ofiarami zbrodniczej ideologii. Bestialskie zachowanie 

oprawców wojennych pokazało wyraźnie, jak wiele złego może uczynić ludzka 

pycha. To w pysze, która rodzi próżność, kreuje się pragnienie wyższości, 

 
258 Por. tamże 255-262. 



 150 

propagowania ideologii nadludzi i podludzi. Ojciec Kolbe nie dążył do realizacji 

prawa odwetu. Przeciwnie, prawem, którego przestrzegał, było prawo miłości. To 

z kolei prowadziło do przebaczenia. Przez całe życie ufał, że przyjdzie dzień 

sprawiedliwości Bożej. W oczekiwaniu na ten dzień pomoże ludziom trwanie 

w pokoju i dobru. Za nauczycielkę tych cnót uważał oczywiście Maryję 

Niepokalaną, do której modlił się również za swoich oprawców. Widząc duchową 

biedę człowieka, dawał ludziom Boga. Rozumiał bowiem, że mając Boga w sercu, 

łatwiej jest przebaczać i prosić o nawrócenie tych, którzy stają się 

prześladowcami.  

Znamienne jest nawiązanie papieża Franciszka do zbombardowania 

Hiroszimy i Nagasaki. W Nagasaki znajdował się klasztor, który założył ojciec 

Kolbe. Dlaczego ten fakt jest tak ważny? Ponieważ po wspomnianym 

bombardowaniu klasztor pozostał niemal nietknięty. I właśnie zachowanie 

japońskiego Niepokalanowa można odczytać jako nagrodę za wierność i oddanie 

ojca Maksymiliana ludności japońskiej. 

Papież Franciszek podejmuje również temat religii, która ma prowadzić do 

odkrycia na nowo braterstwa społecznego. Zwraca uwagę na fakt, że droga 

pokoju między różnymi religiami jest możliwa, dlatego trzeba z niej korzystać. 

Różnice religijne nie mogą prowadzić do konfliktów, nie mogą też być powiązane 

z jakimikolwiek aktami politycznymi. Papież z całą mocą twierdzi, że religia nie 

ma nic wspólnego z terroryzmem. Religia bowiem nie ma prowadzić do 

morderstw, głodu i cierpienia, tylko do pokoju. Szczególne zadanie papież stawia 

przed Kościołem rzymskokatolickim: „[…] on nie ogranicza swojej misji do sfery 

prywatnej; jego członkowie nie mogą wyrzec się politycznego wymiaru 

egzystencji, który zakłada stałe zwracanie uwagi na dobro wspólne i troskę 

o integralny rozwój człowieka według zasad ewangelicznych”259. Dobro można 

osiągnąć na drodze dialogu – nie można szczędzić czasu na rozmowy, na 

wypracowanie wspólnych rozwiązań, kompromisów i porozumień dla 

zaprowadzenia trwałego pokoju na świecie. Wojna niesie jedynie zniszczenie, 

śmierć i tragedie. Papież przypomina, że wszyscy jesteśmy braćmi, a to 

braterstwo zobowiązuje do zaprowadzenia we wszystkich środowiskach pokoju 

 
259 Tamże 276-278. 



 151 

i jedności oraz dążenia do równości i sprawiedliwości społecznej. W takim 

działaniu widzi słuszne rozwiązanie sporów, w których zawsze dochodzi do 

niepotrzebnych rozłamów.  

Święty Maksymilian Maria Kolbe zdawał sobie bardzo dobrze sprawę 

z braterstwa, które jest wskazaniem na konkretną drogę życia. Żyjąc w trosce 

o drugiego człowieka, odkrywa się na nowo sens ofiary Chrystusa, który oddał 

siebie za grzesznych ludzi. Trzymając się tej Jezusowej drogi, również ojciec 

Kolbe oddał życie za brata. Bardzo zaskakujący był pokój, który Maksymilian 

nosił w swoim sercu, również wtedy, kiedy stawał twarzą w twarz z niemieckimi 

żołnierzami znęcającymi się nad nim. Maksymilian nigdy nie odpowiedział 

nienawiścią. Nie pragnął zemsty. Modląc się o nawrócenie zagubionych 

i zaślepionych dyktatorską ideologią, wyrażał swoją troskę o braci, którzy zeszli 

z drogi prowadzącej do spotkania z Chrystusem. Ta postawa oddania bardzo 

wyraźnie pokazuje, że przesłanie, które zostawił ojciec Maksymilian, jest cały 

czas aktualne. Zemsta nic nie daje człowiekowi – prawdziwy pokój serca daje 

jedynie modlitwa i przebaczenie. Ojciec Kolbe przebaczył swoim oprawcom 

również w godzinie swej śmierci. Tym gestem dał świadectwo swej wiary 

i przekazał nam swój „testament”, abyśmy niezależnie od sytuacji umieli 

wybaczać.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 152 

4. Adhortacja apostolska Gaudete et exsultate 
 

 

Kolejnym dokumentem, do którego chcemy się odnieść, jest adhortacja 

apostolska papieża Franciszka Gaudete et exultate. Tytuł, który w języku polskim 

brzmi: Cieszcie się i radujcie, nawiązuje do Kazania na górze (por. Mt 5,12). 

Adhortacja dotyczy powszechnego powołania do świętości. Papież przedstawia 

również zagrożenia, które mogą pojawić się w realizacji powołania. Odnosząc się 

do Ewangelii, przedstawia cechy świętości obecne we współczesnym świecie. 

Tekst dokumentu został ukończony przez Franciszka 19 marca 2018 roku. 

Już na samym wstępie papież przypomina człowiekowi, że trwając blisko 

Boga, otrzymujemy pełnię życia, która jest równa szczęściu260. Ową pełnią jest 

właśnie świętość. Odnosząc się do powszechnego powołania do świętości, 

zauważa, że współcześnie jest bardzo wielu świadków obecności Boga, którzy 

mają za zadanie pobudzać każdego z nas do odkrywania drogi naszego 

powołania. Jednocześnie są dla nas przewodnikami, dzięki którym możemy 

trwać w wierności Panu Bogu. Papież zwraca uwagę na to, że świętość wymaga 

ofiary. Dowodzi tego proces beatyfikacyjny bądź kanonizacyjny, w czasie którego 

bada się heroiczność cnót, a także wspomniane już ofiarowanie swojego życia. 

Głębokie przyjrzenie się takim postawom podkreśla piękno Kościoła, w którym 

jako chrześcijanie trwamy. Należy podkreślić, że wspólnotę Kościoła tworzą 

ludzie, a więc istoty podatne na grzech. Dlatego słaby człowiek potrzebuje 

obecności Boga, który obdarza go łaską niezbędną do podejmowania świętego 

życia. Pokazuje nam to, że świętość nie jest przeznaczona wyłącznie dla osób 

konsekrowanych. Papież podkreśla fakt, że każdy człowiek może być święty, jeśli 

oczywiście tego pragnie i chce żyć miłością do Boga i bliźniego. Odpowiedzią na 

taką propozycję jest pielęgnowanie w sobie Bożego życia, które zostało 

zaszczepione w człowieku przez sakrament chrztu świętego. Jeśli człowiek 

rzeczywiście chce odkrywać drogę świętości, zaszczepiona w nim łaska będzie 

wzrastać, a pomagać w tym będzie nawrócenie. Pozwala ono zrozumieć 

człowiekowi, że powołanie do świętości nie jest ograniczone do decyzji pójścia za 

 
260 Por. GE 1. 



 153 

Chrystusem. Powołanie do świętości jest misją, której pełny sens objawia się 

w Chrystusie. Dopiero wtedy, po przyjęciu tej prawdy, można odpowiednio 

rozumieć znaczenie powołania.  

W adhortacji papież zwraca uwagę na fakt, że Bóg do każdego człowieka 

kieruje konkretne słowo. W jego zrozumieniu pomagają święci, którzy otrzymali 

już nagrodę za naśladowanie Jezusa Chrystusa w miłości. To naśladowanie 

przejawia się w konkretnych czynach. To właśnie w nich, poprzez szczere 

dawanie świadectwa, wypełnia się misję świętości. Jednak to działanie musi być 

czyste, a więc pozbawione złych intencji. Papież Franciszek zwraca uwagę na to, 

że jeśli za działaniem kryje się niepokój, pycha, pragnienie pokazania się czy chęć 

władzy, wszelkie akcje charytatywne stają się obłudą i kłamstwem. Działanie na 

rzecz bliźniego i dla dobra Kościoła, a także wypełnianie powołania, musi być 

oparte na Ewangelii. Dopiero wtedy będziemy mogli zjednoczyć się z Chrystusem 

i podążać do świętości. Zjednoczenie z Chrystusem pomaga nam odkryć radość 

życia. Chodzi tu jednak o radość, która nie opiera się na przemijających 

uciechach, one bowiem sprawiają, że nie mamy czasu na modlitwę, 

a w konsekwencji – na świętość. Wówczas w miejsce radości wkrada się lęk, 

który nie pozwala nam wejść na drogę proponowaną przez Boga. Papież 

natomiast zachęca do tego, aby nie bać się świętości. Świętość zawsze daje 

radość.  

Życie św. Maksymiliana Marii Kolbego jest odzwierciedleniem słów 

Franciszka. Ofiarował się on dwukrotnie. Za pierwszym razem, kiedy wstąpił do 

zakonu franciszkańskiego. Drugą ofiarą stała się natomiast śmierć w bunkrze 

głodowym. W obu przypadkach, mimo choroby, surowego życia, cierpienia 

i śmierci fizycznej, doświadczył szczęścia. Będąc wierny Bogu, otrzymał życie 

wieczne, a więc pełnię, do której każdy człowiek pragnie dążyć. Jednocześnie dla 

osób, które spotkał w swoim życiu, stał się świadkiem wiary i obecności Boga 

w świecie. Franciszek Gajowniczek, który zawdzięczał mu życie, doświadczył 

w sposób namacalny, że postępowanie polskiego zakonnika nie jest spełnieniem 

własnych ambicji, ale wiarą w szczęście, którego źródłem jest Bóg Ojciec: 

„Koledzy stojący w szeregach spoglądali ze zadziwieniem na o. Maksymiliana 



 154 

Kolbego i na mnie. Mój wybawiciel szedł na śmierć spokojny i z uśmiechem na 

twarzy”261.  

Te słowa pokazują, jak bardzo ludzie potrzebują prowadzenia przez 

mężnych wyznawców Chrystusa, którzy czynią dobro nie dla własnej chwały, ale 

swoim życiem chcą świadczyć o Bogu, który nigdy nie zapomina o człowieku. Jak 

słusznie zauważa papież Franciszek, świat potrzebuje świadków obecności Boga, 

aby przez nich realizował się Boży zamysł względem człowieka: „Każdy święty jest 

misją; jest planem Ojca, by odzwierciedlać, ucieleśniać w danym momencie 

dziejów, pewien aspekt Ewangelii”262.  

Obraz świętości, o którym mówi papież, nie był obcy św. Maksymilianowi. 

Przeciwnie, urzeczywistnił się w jego życiu. Oczywiście, dorastanie do świętości 

i przeżywanie jej na co dzień miało swój konkretny porządek. Pierwszym krokiem 

było pragnienie świętości. W życiu Rajmunda Kolbego pojawiło się ono bardzo 

wcześnie. Już w dzieciństwie, kiedy doświadczył objawienia Matki Bożej, 

obudziło się w nim to pragnienie. Założyciel Niepokalanowa, który był 

wychowywany w nurcie konkretnej duchowości mocno zakorzenionej 

w Ewangelii, właśnie w niej poszukiwał świętości w codzienności życia. Podczas 

rekolekcji zakonnych w 1920 roku młody kapłan napisał: „Muszę być świętym 

jak największym jak największa chwała Boża przez zbawienie i jak 

najdoskonalsze uświęcenie swoje i wszystkich, co są i będą, przez 

Niepokalaną”263. 

Ojciec Kolbe przede wszystkim sam zdecydował o tym, że zdobędzie świat 

dla Boga przez Niepokalaną, zaczynając od własnego uświęcenia. Troskę o wzrost 

swojej świętości przedstawił zdecydowanie w Regulamentum vitae264. Pragnienie 

świętości, jak zauważył św. Jan Paweł II, było największym ideałem św. ojca 

Maksymiliana. Wynikało ono z pełnego zawierzenia, zaufania i chwały Bożej 

przez Maryję265. Szaleniec Niepokalanej sam odważnie napisał: „[…] świętym 

zostanie ten, kto świętym będzie chciał zostać. Łaskę zaś do świętości 

 
261 Zeznanie Franciszka Gajowniczka z dn. 7.11.1949 roku, AN. 
262 GE 19. 
263 P. Sotowski (red.), Św. Maksymilian M. Kolbe. Pisma, cz. 2, Niepokalanów 2008, s. 34. 
264 Por. Z. Kijas (red.), Aktualność życia i dzieła św. Maksymiliana Marii Kolbego, dz. cyt., s. 19. 
265 Por. K. Wojtyła / Jan Paweł II, Patron naszych trudnych czasów, Niepokalanów: Wydawnictwo 
Ojców Franciszkanów 1991, s. 189. 



 155 

otrzymujemy przez ręce Matki Najświętszej i tylko przez Jej ręce”266. Dodał 

również: „Niepokalanej zaufajmy całkowicie i Jej oddajmy się bezgranicznie, 

a szybko, bardzo szybko staniemy się świętymi”267. 

Pragnieniu osobistej świętości ojca Kolbego towarzyszyła stanowczość, 

a także naturalność. Służba człowiekowi absorbowała go do tego stopnia, że nie 

miał czasu na narzekanie czy jakiekolwiek huśtawki nastroju268. Z drugiej 

jednak strony nie był oderwany od rzeczywistości, ponieważ miał świadomość, 

że człowiek jest słaby i grzeszny. Wyraża to poniższy zapis w notatkach: „[…] po 

upadku nie upadaj na duchu, bo to większą przykrość czyni Panu Bogu, niż sam 

grzech; a spodziewaj się łask większych niż przed upadkiem”269.  

Celem w dążeniu do świętości dla ojca Maksymiliana było osiągnięcie 

męczeństwa. Przez całe życie nosił on w sobie pragnienie męczeństwa. Bardzo 

szybko zrealizowały się w niemieckim obozie Auschwitz. Już podczas prymicyjnej 

mszy świętej modlił się dla siebie o łaskę męczeństwa270. W konferencji 

wygłoszonej do braci tuż przed wojną mówił: „Drogie dzieci, życie człowieka 

składa się z trzech części, przygotowania do pracy, samej pracy i – cierpienia. 

A więc ten trzeci etap życia – cierpienie […] i chyba teraz on mnie się należy […]. 

Od kogo, gdzie i jak – Niepokalanej samej wiadomo. Tylko tak po rycersku 

cierpieć, pracować i umrzeć, ale nie śmiercią zwyczajną – ot dostać kulką w łeb, 

by przypieczętować swoją miłość ku Niepokalanej, tak po rycersku przelać krew 

aż do ostatniej kropli dla przyspieszenia zdobycia całego świata dla Niej”271.  

Założyciel Niepokalanowa pragnął być święty, ale nie pragnął sławy. 

Wszystko, co przez jakiś czas posiadał, przekazywał dalej bądź przeznaczał na 

dzieło poświęcone Panu Bogu. Mimo złego stanu zdrowia, pracował z każdym 

człowiekiem. Stał się najmniejszym spośród swoich braci. Ojciec Kolbe zawsze 

usuwał się na bok, zostawiając co lepsze dla swych współtowarzyszy niedoli, 

może nieraz mniej potrzebujących aniżeli on sam272. Wierzył do końca, że stanie 

się z nim to, co zostało mu przeznaczone. Łatwo już na tym etapie zauważyć jak 

 
266 Bar J.R. (red.), Konferencje świętego Maksymiliana Marii Kolbego, dz. cyt., s. 45. 
267 Tamże, s. 174. 
268 Por. B. Robak, Św. Maksymilian Maria Kolbe…, dz. cyt., s. 30 
269 K. Strzelecka, Maksymilian Maria Kolbe, dz. cyt., s. 34. 
270 Por. J. Domański, Św. Maksymilian Maria Kolbe, dz. cyt., s. 55. 
271 Bar J.R. (red.), Konferencje świętego Maksymiliana Marii Kolbego, dz. cyt., s. 318. 
272 Por. Tenże (red.), Polscy święci, dz. cyt., s. 306. 



 156 

bardzo życie naszego świetego było spójne z tym, co papież Franciszek zapisał 

w adhortacji apostolskiej. Począwszy od pragnienia świętości, przez jej źródło aż 

po wierność powołaniu, wszystko to wypełnił ojciec Kolbe. Czerpał radość 

z posługi, którą pełnił, nie oczekując w zamian zapłaty.  

Dalej papież zwraca uwagę na dwa zagrożenia, przez które człowiek może 

całkowicie zrezygnować z drogi do świętości. Te zagrożenia to gnostycyzm oraz 

pelagianizm. Papież przypomina, że gnostycyzm kieruje się przekonaniem 

o pełnej wiedzy na temat Boga i znajomości Ewangelii. Wywyższając wiedzę albo 

doświadczenie, uważa on swoją wizję za doskonałą. Jest to wielkie zagrożenie, 

ponieważ może prowadzić do segregacji ludzi na tzw. lepszych i gorszych. Gdyby 

rzeczywiście tak było, człowiek nie potrzebowałby Boga. Według poglądów 

gnostyków człowiek jest święty dzięki umiejętności wyjaśnienia Boga za pomocą 

logiki. Traktuje siebie wtedy jak tego, który posiadł wszelką możliwą mądrość. 

Już samo założenie jest nieprawdziwe, nie ma bowiem człowieka, który nie 

potrzebuje Boga. Dlatego ograniczenie Boga do poziomu rozumowego jest 

całkowicie bezpodstawne. Gdybyśmy istnienie Boga opierali jedynie na ludzkim 

intelekcie, bez odniesienia do wiary, stworzylibyśmy Jego negację. Bóg 

ograniczony nie byłby Bogiem. 

Drugim zagrożeniem, o którym wspomina papież Franciszek, jest 

pelagianizm. Osoby z tego nurtu zdają sobie sprawę z istnienia Bożej łaski, ale 

nie wyrażają potrzeby korzystania z niej. Pelagianie liczą tylko na własne siły 

i stawiają siebie wyżej od innych, ograniczając się jedynie do przestrzegania 

ogólnie przyjętych norm. Twierdzą, że wszystko można osiągnąć dzięki ludzkiej 

woli, czyniąc z niej w ten sposób swojego bożka. Jest to przyczyna wielkiej 

tragedii, gdyż brak uznania swoich ograniczeń prowadzi do pychy, a ta z kolei do 

życia w grzechu, a nie w świętości. Ma to oczywiście odzwierciedlenie we 

współczesnym świecie. Pragnienie zaistnienia, osiągnięcia prestiżu, a także 

doświadczenie próżności są obrazem pelagianizmu, który nie ma nic wspólnego 

z drogą do świętości, do której zachęca papież. Te nurty są pozbawione miłości, 

w związku z tym nie mogą prowadzić do świętości. Aby kroczyć drogą świętości, 

trzeba trwać w miłości. Aby tę drogę odnaleźć, potrzeba modlitwy o mądre 

i odpowiedzialne rozeznanie powołania, do której zachęca papież. Dzięki temu 

łatwiej będzie można zejść z drogi grzechu i wkroczyć na drogę świętości.  



 157 

Wspomniane wyżej zagrożenia nie są znamienne jedynie dla 

współczesności. Od samego początku istnienia chrześcijaństwo było piętnowane 

przez zwolenników ideologii całkowicie oderwanych od potrzeby miłości 

i świętości, które są rzeczywistymi pragnieniami człowieka. Również w czasach 

ziemskiego życia św. Maksymiliana Marii Kolbego nie brakowało nurtów 

dążących do ograniczenia, a w konsekwencji wyrugowania Boga z życia 

ludzkiego.  

Ideologie, z którymi zetknął się ojciec Kolbe różniły się od wspomnianych 

wyżej, choć można odnaleźć wspólne korzenie. Były to nazizm i komunizm. 

Nazizm, który podkreślał potrzebę segregacji ludzi na lepszych i gorszych, z góry 

wykluczał założenie wspólnoty w kontekście chrześcijańskim. Komunizm, 

którego wyznawcy teoretycznie dążyli do równości, czynili to za pomocą 

rewolucji. Ta natomiast, zamiast równości, prowadziła do śmierci wielu osób. 

Oprócz wspomnianych utopijnych ideologii Maksymilian Kolbe spotkał się także 

z przedstawicielami masonerii. Kilka poglądów tradycyjnie przypisywanych 

wolnomularstwu, takich jak deizm, dążenie do świeckości państwa, zwalczanie 

przekonań głęboko zakorzenionych w katolicyzmie, które bywały i nadal bywają 

nazywane przez wolnomularzy przesądami, kłóci się z teologią i doktryną 

Kościoła katolickiego. To właśnie przeciw masonerii zostało skierowane 

stowarzyszenie Rycerstwo Niepokalanej, w którym Maksymilian zachęcał do 

modlitwy za członków lóż wolnomularskich. Należy przypomnieć, że statut tej 

organizacji jako podstawowy cel działalności wskazywał dążenie do nawrócenia 

grzeszników, heretyków, schizmatyków, a najbardziej masonów, oraz uświęcenie 

wszystkich pod opieką i za pośrednictwem Najświętszej Maryi Panny 

Niepokalanej. Jako taktykę walki Rycerstwa na tych polach wskazywano przede 

wszystkim modlitwę273. Z nazizmem Maksymilian zetknął się już na początku 

wojny, kiedy działalność „Rycerza Niepokalanej” została mocno ograniczona. 

Doświadczył nazistowskiego bestialstwa w czasie aresztowań, a także podczas 

dobrowolnego umierania w obozie zagłady. Ta śmierć stała się namacalnym 

sprzeciwem wobec Niemców, którzy dokonali szatańskiego gwałtu na wszelkich 

wartościach związanych z moralnością i chrześcijaństwem. Określenie 

 
273 Por. Maksymilian Kolbe i zorganizowane zło, 
https://opoka.org.pl/biblioteka/I/IH/m_kolbe_i_zlo.html [dostęp: 11.08.2023] 



 158 

wspomnianej postawy Niemców jako „szatańskiej” nie jest tu przesadą. Jest 

wyrazem pogardy wobec nazistów, którą oni sami wykazali się wobec ludności 

romskiej, polskiej i żydowskiej. Komuniści z kolei walczyli z kultem św. 

Maksymiliana już po jego śmierci. Zwalczali nie tylko żywych, ale również pamięć 

o tych, którzy w poprzednich latach krzewili nadzieję i wiarę w ludzkich sercach. 

Dotyczyło to również założyciela Niepokalanowa.  

Zarówno nurty, o których mówi papież Franciszek, jak i te, z którymi 

zetknął się św. Maksymilian, nie są sobie obce. Po głębszej analizie można 

dostrzec wspólny cel tych wszystkich ideologii: jest nim życie bez Boga. A przed 

taką ziemską wegetacją, bowiem bez Boga nie mamy do czynienia z życiem, 

przestrzegał św. Maksymilian. To samo w XXI wieku czyni papież Franciszek.  

W adhortacji Gaudete et exultate papież podpowiada, jak być świętym i co 

to w ogóle oznacza. Dokonuje tego przez odniesienie do Kazania na górze, 

a konkretnie do błogosławieństw. Jezus zostawił je nam, abyśmy byli świadomi, 

w czym tkwi istota świętości. Otóż tkwi ona w naśladowaniu Chrystusa. Jezus 

posłuszny woli Ojca czyni z siebie ofiarę, dając siebie w darze dla naszego 

zbawienia. Przez tę ofiarę pokazuje również, że przyjęcie błogosławieństw, a więc 

innego stylu życia, jest pójściem pod prąd. Pierwszym warunkiem szczęścia 

pojmowanego jako błogosławieństwo jest ubogie serce, a więc takie, do którego 

może wejść Bóg. To właśnie dzięki temu ubóstwu człowiek staje się prawdziwie 

święty (por. 2 Kor 8,9). Kolejnym krokiem prowadzącym do szczęścia, na który 

papież zwraca uwagę, jest cichość. Franciszek bardzo dobitnie podkreśla, że 

obecny świat jest pełen pychy, zarozumialstwa i próżności274. Ewangeliczna 

cichość polega na dostrzeżeniu i uznaniu swoich słabości. Dzięki niej człowiek 

otwiera się na miłosierdzie i pragnie się nim dzielić z innymi. Kolejnym 

ewangelicznym krokiem do świętości jest smutek. Nie chodzi jednak o smutek 

wynikający z biedy lub grzechu. Stawanie się narzędziem Bożego pokoju – oto 

powołanie każdego człowieka, niezależnie od czasów, w jakich żyje. Postawy, 

które papież przytacza w omawianym dokumencie, są jednak odrzucane przez 

świat. Świat nie chce pokoju i jedności, często wyrzeka się Boga. Dlatego tak 

wielu ludzi ginie męczeńsko w obronie wiary i godności ludzkiej.  

 
274 Por. GE 71. 



 159 

Przybliżenie znaczenia błogosławieństw udowadnia, że niezależnie od 

czasów, są one aktualne. Miały również szczególny wydźwięk w posłudze 

ziemskiej św. Maksymiliana Marii Kolbego. Śledząc dokładnie życie naszego 

męczennika, łatwo można zauważyć, że od najmłodszych lat był on człowiekiem 

żyjącym błogosławieństwami. W ewangelicznej wierności nie szukał ziemskiego 

bogactwa dla siebie, ale wszelkie wysiłki poświęcał Bogu, a dzieła zawierzał 

Najświętszej Maryi Pannie. Widząc smutek i strach jeńców w obozach, w których 

przebywał, stawał się dla nich ojcem, przyjacielem i bratem. Na wzór Jezusa 

Chrystusa, który gorliwie modlił się w ogrodzie Oliwnym, Maksymilian, w imię 

sprawiedliwości, prosił, aby spełniła się wola Boża. Pragnął przez nią zyskać 

świętość, i tak się stało. Okazywanie miłosierdzia przez Maksymiliana Kolbego to 

nie tylko ofiara z życia, którą złożył za współwięźnia. Za przykładem św. 

Franciszka z Asyżu chciał, aby jak najwięcej ludzi spotkało i poznało Boga. 

Miłosierdzie u św. Maksymiliana realizowało się właśnie w tym głoszeniu. Dzięki 

tej drodze błogosławieństw sprzeciwiał się on kolejnemu zagrożeniu, na które 

również zwraca uwagę papież Franciszek. Chodzi tutaj o konsumpcjonizm, który 

w swoim założeniu ma osiągnięcie jak największej ilości dóbr materialnych bez 

względu na koszty społeczne, indywidualne czy ekologiczne. 

Papież akcentuje cechy i postawy, które są charakterystyczne dla 

współczesnej świętości. Jako pierwszą wymienia stałą koncentrację na Bogu. 

Chodzi tutaj o uświadomienie sobie, że idąc przez życie z Bogiem, grzeszny 

człowiek będzie mógł przetrwać wszelkie trudności i kryzysy. Dzięki temu 

kształtuje się w nim wierność, którą przecież każdy pragnie w sobie pielęgnować. 

Już od najmłodszych lat w domu rodzinnym, przepełnionym duchowością 

Franciszkową, w Maksymilianie dojrzewało pragnienie bycia prawdziwie 

radosnym. Czerpiąc wzór do naśladowania z własnych rodziców, zakochał się 

w Bogu. Odkrywał Go przez Maryję, aby w zakonie pozwolić na rozkwit tej 

szalonej miłości. To właśnie ona spowodowała, że posługa kapłańska 

Maksymiliana, mimo że trudna, była radosna, a radość – autentyczna.  

Obraz świętości w życiu zakonnym ojca Kolbego niczym nie różni się od 

tego przedstawionego przez papieża Franciszka. To autentyczne świadectwo dla 

współczesnych pokoleń. Zarówno św. Maksymilian, jak i papież Franciszek uczą, 

że świętość to radość, po którą trzeba sięgnąć i o którą trzeba walczyć, a ich 



 160 

nauka jest wciąż aktualna. Właśnie na walkę i czujność położony jest akcent 

w piątej części adhortacji Gaudete et exultate. 

Papież zauważa, że chrześcijaństwo jest nieustanną walką ze złem, ale to 

zło nie dotyczy tylko słabości ludzkich, a w konsekwencji grzechu. Franciszek 

nie ogranicza się tylko do współczesnych ideologii. Chodzi o walkę z tym, który 

jest źródłem wszelkiego zła, a więc z diabłem. Już samo założenie tej walki jest 

bardzo tożsame z toczonym przez Maksymiliana bojem. We Włoszech ojciec Kolbe 

zetknął się z masonerią, która chciała zniszczyć Kościół i ustanowić szatana 

swoim panem, co w konsekwencji doprowadziłoby do zepsucia duchowego 

i zatracenia duszy. Z tym właśnie trzeba walczyć. I ojciec Kolbe dobrze zdawał 

sobie z tego sprawę. Dlatego powstało Rycerstwo Niepokalanej. Ta, której 

zawierzył całe życie – Matka Boża – ma prowadzić do zwycięstwa nad szatanem. 

To właśnie Maryja pomaga zrozumieć sens świętości, sens pragnienia innego 

życia. To Maryja pomaga odkryć, że radość ma swoje źródło w Bogu, że tą 

radością mamy się dzielić. I to właśnie do Maryi papież Franciszek, tak jak 

wcześniej czynił to nasz święty, zwraca się na zakończenie adhortacji. 

Zawierzenie się Maryi bardzo mocno podkreśla aktualność przesłania, które 

pozostawił św. Maksymilian Maria Kolbe: „Wszystko dla Niepokalanej”.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 161 

5. Adhortacja apostolska Christus vivit 
 
 

Kolejnym dokumentem jest adhortacja apostolska Christus vivit. Stanowi 

ona podsumowanie XV Zwyczajnego Zgromadzenia Ogólnego Synodu Biskupów, 

obradującego od 3 do 28 października 2018 roku na temat: „Młodzi, wiara 

i rozeznawanie powołania”. 

Papież Franciszek zwraca w niej uwagę na sytuację ludzi młodych we 

wspólnocie Kościoła. Przedstawia również zagrożenia, które powodują osłabienie 

życia religijnego aż po całkowite jego zaniedbanie. Uzmysławia jednak odbiorcy, 

że każdy człowiek jest zaproszony przez Boga do wzrastania w świętości i troski 

o własne powołanie. Opierając się na przykładach zawartych w Piśmie Świętym, 

przypomina również, że człowiek nie jest dla Boga obojętny. Od samego początku 

swojego istnienia jest powoływany do życia w komunii z Bogiem. W tej wspólnocie 

młodzieniec powinien się rozwijać i odkrywać, do jakiego rodzaju posługi został 

zaproszony. Jednak na tej drodze potrzebuje pomocy, a także świadectwa życia. 

Dlatego w trosce o kolejne młode pokolenia papież zwraca uwagę na to, aby nie 

zaniedbywać daru, jakim jest posługa w Kościele powszechnym. 

Święty Maksymilian Maria Kolbe jest niewątpliwym wzorem dla młodych 

ludzi, którzy poszukują swojego miejsca we wspólnocie Kościoła. W jego 

duchowości najbardziej zauważalnymi cechami są prostota, niezrozumienie oraz 

szaleństwo. Elementy te, mimo upływu lat, nie straciły na swojej wartości. Do 

dzisiaj są aktualne i widoczne w życiu młodych ludzi, do których zwraca się 

papież Franciszek w swojej adhortacji.  

Prostota w życiu i działalności ojca Kolbego widoczna była na wielu 

płaszczyznach. Jej szczególny wydźwięk można było dostrzec w wierności 

Ewangelii i Regule zakonnej. To właśnie one stały się fundamentem jego życia 

duchowego. Żyjąc słowem Bożym i naśladując św. Franciszka, przyjmował wolę 

Bożą. Nie stawiał Bogu żadnych warunków, ale w swoim rozwoju duchowym 

nieustannie wracał do fundamentu życia. Ta wierność pozwoliła mu odkryć 

fenomen wspólnoty, jaką tworzy Kościół rozwijający się w prostocie.  

W związku z powyższym nie można mówić o wspólnocie, która nie jest 

zakorzeniona w swoich pierwotnych założeniach. Każda wspólnota musi bazować 

na wierności słowu Bożemu oraz sakramentach. Zagrożeniem jest, gdy Kościół 



 162 

staje się dla młodych niedostępny i odseparowany od ich potrzeb. Młodzi czują 

się wtedy odepchnięci od Kościoła oraz niepotrzebni. A Kościół ma pozostać 

otwarty na każdego. Papież Franciszek zauważa problem wspólnot, które 

zamykają się na młodych: „To właśnie ludzie młodzi mogą pomóc Kościołowi, by 

pozostał młody, by nie popadł w zepsucie, by się nie zamykał, nie stawał się 

niezrozumiały, nie zmieniał się w sektę, by był uboższy i zdolny do świadectwa, 

do bycia blisko najmniejszych i odrzuconych, aby walczył o sprawiedliwość 

i pozwolił z pokorą zadawać sobie pytania”275. Kościół stając się prosty w swojej 

misji ewangelizacyjnej, ma większą szansę na to, aby młodzi poszukiwali w nim 

autorytetów, których potrzebują w życiu.  

Należy podkreślić, że młodzież domaga się prostoty od Kościoła. Ma się ona 

przejawiać w cierpliwym słuchaniu dorastających osób. Ta cecha pomoże im stać 

się bardziej ufnymi wobec wspólnoty, a dzięki zaufaniu przekaz prawd 

ewangelicznych stanie się prostszy. Postawa prostoty ma swoje odzwierciedlenie 

w pokorze. Kościół, który nie uznaje potrzeb młodzieży, skupia się jedynie na 

przekazywaniu wiedzy religijnej bez nawiązania relacji z młodym pokoleniem, nie 

jest dla nich autorytetem. Papież zwraca uwagę na to, że dla ludzi wchodzących 

w dorosłe życie bardzo ważna jest większa otwartość bez nieustannego 

osądzania. W adhortacji Christus vivit zauważa, że Kościół może przejawiać 

skłonność do posiadania gotowej recepty na każdą ewentualność. Jest to jednak 

postawa niewłaściwa, ponieważ zamyka drogę do poszukiwania odpowiedzi na 

stawiane przez młodzież pytania. Osobą, która daje przykład dialogu, jest 

Maryja. Papież Franciszek zwraca na Nią uwagę w relacji Kościół – młodzież: 

„Będąc bardzo młodą, Maryja przyjęła zwiastowanie anioła i nie zrezygnowała 

z zadawania pytań. Ale też miała duszę otwartą i powiedziała: «Oto Ja służebnica 

Pańska»”276. Można zatem zauważyć, że od wspólnoty Kościoła nie oczekuje się 

odpowiedzi na wszystko. Pożądane są natomiast wartości fundamentalne, takie 

jak otwartość i zaufanie. Ważna dla młodzieży jest autentyczność i stawanie 

w prawdzie, co pomaga budować autorytety w pokoleniu, które może być 

pogubione duchowo. Te wszystkie wspomniane cechy są pochodnymi prostoty. 

Dlatego Kościół, w swoim posługiwaniu, nie może bez niej funkcjonować. 

 
275 ChV 37. 
276 Tamże 43. 



 163 

Zatracając tę cechę, może znacznie oddalić się od młodego pokolenia, które 

będzie szukało zaufania i wsparcia poza nim. Ta troska o wspólnotę jest istotna 

szczególnie w dobie pluralizmu światów młodzieży, o którym wspomina święty. 

Ten trend może czynić świat bardziej skomplikowanym, a wizerunek Kościoła 

nieprawdziwym.  

Prostota jest bardzo istotna w dobie rozwoju technologicznego, gdzie 

dostęp do informacji jest coraz większy. Bardzo niebezpieczna jest tzw. era fake 

news, o której papież wspomina w adhortacji Christus vivit. Ta era wprowadza 

fałszywy obraz Kościoła, przez który młodzi ludzie odchodzą ze wspólnoty. 

Wpajanie kłamstwa młodemu pokoleniu powoduje, że osoby stanowiące wzór, 

zostają przedstawione jako postacie negatywne. Tak właśnie było ze św. 

Maksymilianem, któremu niesprawiedliwie zarzucono antysemityzm277. 

O nieprawdziwości tego oskarżenia świadczą zeznania ludności żydowskiej, 

która miała styczność z założycielem Niepokalanowa. Na szczególną uwagę 

zasługuje w tym miejscu świadectwo Sigmunda Gorsona: „Kolbe mnie spotkał 

i rozmawiał ze mną. Był dla mnie jak anioł, i jak matka bierze swe pisklęta pod 

skrzydła, tak on mnie wziął w ramiona. Ocierał zawsze moje łzy. Od tego 

momentu wierzę o wiele bardziej w Boga, ponieważ od czasu, kiedy zmarli moi 

rodzice, pytałem siebie nieustannie: «Gdzie jest Bóg?». I straciłem wiarę. Kolbe 

mi ją przywrócił! On wiedział, że byłem Żydem, lecz to nie stanowiło różnicy. Jego 

serce nie czyniło rozróżnienia między osobami i nie miało dla niego znaczenia to, 

 
277 Oskarżenia dotyczące rzekomego antysemityzmu św. Maksymiliana rozpoczęły się po jego 
kanonizacji. W opublikowanym 30 czerwca 1982 roku w „St. Louis Jewish Light” artykule pod 
tytułem Oskarżenia i prawda poruszony został problem „Protokołów Mędrców Syjonu”. To 
właśnie do nich o. Kolbe miałby się odwoływać, uzasadniając twierdzenie o tzw. światowym 
spisku. André Frossard słusznie zauważa: „Nie można osądzać wstecz ojca Kolbego na podstawie 
dowodów, jakich dostarczyła później nienawiść. Niskiego, podłego uczucia antysemityzmu – 
zostało to dowodnie wykazane – nie znał najdrobniejszy atom jego osoby. Żyd był jego bliźnim, 
chciałby, żeby stał się mu jeszcze bliższy, to wszystko. Nigdy, ale to nigdy, nie uchybił miłości”. 
Obrony o. Maksymiliana podejmuje się Jędrzej Giertych. Autor książki pt. Ojciec Kolbe a sprawa 
żydowska za fake news dotyczący antysemityzmu uważa masonerię, która nie mogła pozwolić 
na to, aby ten, który przez całe życie sprzeciwiał się poglądom masońskim, został świętym. 
Oskarżenia o tzw. wściekły antysemityzm Giertych nazwał „wysiłkiem dla dyskredytacji Jego 
osoby”. Masoneria wierzyła, że przez nazwanie Maksymiliana antysemitą wpłynie negatywnie na 
decyzję Jana Pawła II w sprawie jego kanonizacji. We wspomnianej już książce Giertych zauważa: 
„Chcę podkreślić to, że Ojciec Kolbe z pewnością nie był wrogiem Żydów, a już w szczególności 
«rasowym» (rasistowskim), czy «zoologicznym» antysemitą. Widział on w Żydach dusze stworzone 
przez Boga, za które się modlił i którym chciał przyjść z pomocą, gdy były w potrzebie”. 



 164 

czy są żydami, katolikami lub z jeszcze innych religii: on kochał wszystkich 

i dawał miłość, nic innego jak miłość”278.  

Wobec tak wielu zagrożeń, które towarzyszą współczesnej młodzieży, 

Kościół musi stać na straży prostoty zarówno w przekazie Ewangelii, jak również 

w swoich postawach.  

Analizując adhortację Christus vivit, można zauważyć, że papież 

Franciszek zwraca również uwagę na doświadczenie niezrozumienia w życiu 

człowieka. Jest ono bardzo mocno widoczne w okresie dojrzewania. Zagubiony 

człowiek poszukuje pomocy i wzorca, przy którym mógłby realizować swoją 

spontaniczność i pasje. Poprzez rozwój swoich zainteresowań oraz kreatywność 

młodzi ludzie dają Kościołowi nowe tchnienie. Jeśli mogą się realizować we 

wspólnocie Kościoła, czują się w niej dobrze i bezpiecznie. Tworzy się wtedy 

atmosfera domu, która służy ich pozytywnemu rozwojowi. Kiedy brakuje tych 

podstawowych elementów, człowiek doświadcza niezrozumienia i zaczyna szukać 

wsparcia w innych środowiskach. Brak zrozumienia wynika z różnych względów. 

Może być spowodowany sposobem przekazywania prawd wiary, niewłaściwym 

traktowaniem młodzieży ze względu na jej wiek. W takich okolicznościach Kościół 

okrada samego siebie z młodego pokolenia. Dlatego istotny jest sposób 

prowadzenia duszpasterstwa: „Duszpasterstwo młodzieżowe musi nabyć inną 

elastyczność i zapraszać młodych na wydarzenia, które co jakiś czas zaoferują 

im miejsce, gdzie otrzymają nie tylko formację, ale również umożliwiłoby im 

dzielenie się życiem, świętowanie, śpiewanie, wysłuchanie konkretnych 

świadectw i doświadczenie wspólnotowego spotkania z Bogiem żywym”279. 

Papież Franciszek zwraca uwagę, że należy dążyć do zacieśnienia relacji 

między pokoleniami, a przez to między członkami Kościoła. W ten sposób 

przekazuje dalej przesłanie, które pozostawił kolejnym pokoleniom ojciec 

Maksymilian. Sam doświadczając niezrozumienia, nie rezygnował ze 

zjednoczenia. Tak było zarówno w relacji dziecko – rodzic, kiedy przebywał 

jeszcze w domu rodzinnym, jak i w jego kontaktach z przełożonymi zakonnymi. 

Zdawał sobie sprawę z tego, w jaki sposób jego zwierzchnicy traktowali jego 

młodzieńczy entuzjazm, kiedy chciał założyć wydawnictwo w Grodnie. Podobnie 

 
278 Zeznanie Sigmunda Gorsona o Maksymilianie Kolbe, AN. 
279 ChV 204. 



 165 

działo się we Włoszech, kiedy u początku działalności Rycerstwa Niepokalanej 

ojciec Aleksander Basile, kierownik duchowy ojca Kolbego, zabronił 

przyjmowania do stowarzyszenia nowych członków przez okres jednego roku. 

Doświadczył on wtedy niezrozumienia, ale akceptował wszelkie decyzje 

przełożonych i jasno wyrażał motywację swojego działania.  

Niezrozumienie zauważalne było również w relacjach między współbraćmi. 

Młodszym zakonnikom trudno było pojąć i zaakceptować działania św. 

Maksymiliana, a także jego radykalizm wobec Reguły zakonnej. Rodziło to różne 

napięcia, które i dzisiaj są bardzo niebezpieczne dla wspólnoty. Dlatego ojciec 

Kolbe dążył do jedności we współpracy między zakonnikami różnych pokoleń, co 

współcześnie jest także wielkim wyzwaniem. Dążenie do wzajemnego 

zrozumienia pomoże Kościołowi otworzyć się na ludzi młodych poszukujących 

swojego miejsca w teraźniejszości. 

Kolejnym elementem tożsamym z przesłaniem naszego świętego jest 

szaleństwo. Co prawda adhortacja papieska nie odnosi się wprost do niego, ale 

można je utożsamiać z powołaniem. Papież definiuje to doświadczenie jako 

wezwanie Boga i trwanie w przyjaźni z Nim. W tejże przyjaźni młody człowiek 

odkrywa drogę, którą Jezus mu proponuje. Franciszek zaznacza, że powołanie 

to służba dla innych i misja. Oczywiste jest, że duszpasterze, katecheci, osoby 

odpowiedzialne mają towarzyszyć młodym ludziom we właściwym rozeznawaniu 

powołania, ale to w nich ma się rozbudzić pragnienie życia z Bogiem dla innych. 

Bycie dla innych, szczególnie w obecnym czasie, może być rozumiane jako 

rezygnacja ze swoich planów i szczęścia i skupienie się tylko na życiu drugiego 

człowieka. Społeczeństwo nie patrzy na powołanie jako na doświadczenie 

miłości, spełnianie swoich marzeń w przebywaniu we wspólnocie domowej czy 

zakonnej. Świat zachęca do szeroko pojętego indywidualizmu, a także życia bez 

podejmowania decyzji ostatecznych. Papież Franciszek zauważa, że wartości 

podstawowe, takie jak trwałe i wierne małżeństwo, traktowane są przez świat 

jako niemodne. Społeczeństwo nie zwraca jednak uwagi na to, że życie bez 

konsekwencji, według ideologii egoizmu, powoduje lęk przed wejściem w relację, 

a co za tym idzie – samotność. A przecież każdy człowiek, niezależnie od obranej 

drogi życiowej, potrzebuje drugiej osoby, dobra i miłości, które Bóg ofiaruje przez 

bliźniego. Dlatego pierwsze jest powołanie do świętości, a więc trwanie 



 166 

w jedności. W tym kontekście powołanie, niezależnie od tego, do jakiej wspólnoty 

się należy, rzeczywiście staje się szaleństwem. Tak było postrzegane życie św. 

Maksymiliana. 

Ojciec Kolbe, nazywany szalonym, przez całe swoje życie wyrażał troskę 

o realizację powołania do świętości i jedności. Szczególny wydźwięk ta jedność 

osiągnęła podczas pobytu w Rzymie, kiedy spotkał się ze środowiskiem 

masońskim. Wobec tej grupy ideologicznej, która w sposób szczególny zagrażała 

Kościołowi, potrafił zjednać współbraci do wspólnego działania, którego owocem 

stało się Rycerstwo Niepokalanej. Dzięki tej wspólnocie bracia mogli nie tylko 

troszczyć się o swoje własne uświęcenie i duchowy wzrost, ale również bronić 

Kościół przed ideologicznym niebezpieczeństwem. Działanie ojca Maksymiliana 

nader często było porównywane z posługą św. Franciszka z Asyżu, który 

wyruszył do sułtana, aby głosić mu Ewangelię. Mimo że ten nie przyjął 

chrześcijaństwa, Franciszek nie bał się iść w najbardziej niebezpieczne miejsca, 

co również uznawano za szaleństwo. Tak samo traktowano działanie ojca 

Kolbego wobec masonerii. 

Szalona jest również walka o wiarę i drugiego człowieka. Papież Franciszek, 

tak jak św. Maksymilian, zwraca uwagę, że to właśnie młodzież, wykorzystując 

swoje talenty, staje się misjonarzami XXI wieku. Co więcej, przyznaje on, że 

Kościół potrzebuje ludzi młodych: „Kościół potrzebuje waszego zapału, waszych 

intuicji, waszej wiary. Potrzebujemy tego!”280. Rozwijając swoją wieź z Bogiem, 

stając się bogate duchowo, młode pokolenie może dawać świadectwo wiary 

swoim rówieśnikom, dla których chrześcijaństwo jest nudne i niepotrzebne. Chęć 

dzielenia się swoją wiarą wśród ludzi w podobnym wieku wymaga wytrwałości, 

cierpliwości, ale również świadomości, że można zostać odrzuconym. Dlatego 

istotne jest osobiste dojrzewanie w wierze, które pozwoli pozyskiwać innych dla 

Chrystusa, mimo możliwych niepowodzeń. Młodzi ludzie dający świadectwo 

wiary w Jezusa w oczach swoich rówieśników rzeczywiście stają się osobami 

szalonymi, podobnie jak św. Maksymilian. 

Ojciec Kolbe nie rezygnował również z walki o zbawienie bliźnich. Ważne 

było dla niego, aby każdy człowiek dowiedział się o Bogu i Niepokalanej. Stąd 

 
280 ChV 299. 



 167 

jego wysiłki skierowane na budowanie wydawnictwa, tworzenie nowych 

konwentów, posługę kaznodziejską i sakramentalną – wszystko to dla zbawienia 

bliźnich. Mimo zawiści, traktowania go jak człowieka szalonego, stale wykazywał 

troskę o innych, nie zważając na ich pochodzenie. Owocem tej szalonej 

wytrwałości jest stale rozwijające się dzieło Rycerstwa Niepokalanej 

i funkcjonujące do dziś wspólnoty. Szczególnym dziełem, które jest 

konsekwencją jego postaw, jest kaplica Wieczystej Adoracji – Gwiazdy 

Niepokalanej. Oczywiście, miejsce to powstało wiele lat po jego śmierci 

(funkcjonowanie zainaugurowano w 2017 roku), ale gdyby nie jego duchowy 

upór w dzieleniu się maryjną pobożnością i troską o pokój, kaplica ta z pewnością 

nie zostałaby zbudowana. Należy również podkreślić, że projekt tego miejsca 

oparty został na wizji św. Maksymiliana, o której wspomniał w jednym z listów 

z Japonii. 

Można zauważyć, że adhortacja Christus vivit bardzo mocno wpisuje się 

w przesłanie i duchowość św. Maksymiliana. Zwracając uwagę na 

funkcjonowanie młodzieży we wspólnocie, troskę o rozwój ich powołania, a także 

dawanie świadectwa o Chrystusie, papież Franciszek podtrzymuje przesłanie, 

które zostawił nam ojciec Kolbe. Niewątpliwie, wobec atmosfery panującej wśród 

młodego pokolenia, Kościół potrzebuje prostoty. To pokolenie często czuje się 

niezrozumiałe, więc potrzebuje odpowiedniego prowadzenia, cierpliwości oraz 

otwarcia. Wybierając życie z Bogiem, młodzi ludzie mogą być uznawani za 

szalonych, co ma wpływ na ich duchowy rozwój. Wszystko to jest drogą 

kolbiańskiego życia chrześcijańskiego, które do dzisiaj jest aktualne i potrzebne. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 168 

6. Adhortacja apostolska Amoris laetitia 
 

 

Kolejnym dokumentem jest adhortacja apostolska papieża Franciszka 

Amoris laetitia. W tłumaczeniu na język polski jej tytuł brzmi: Radość miłości. 

Jest ona owocem dwóch synodów biskupów (Rzym, 2014 i 2015 rok) dotyczących 

małżeństwa oraz rodziny. Została uroczyście podpisana przez papieża 19 marca 

2016 roku, w Jubileuszowym Roku Miłosierdzia. 

Definicję rodziny, jej naturę, a także rolę w społeczeństwie i Kościele 

bardzo dokładnie przedstawia Katechizm Kościoła Katolickiego. W punkcie 2207 

Katechizmu czytamy: „Rodzina jest podstawową komórką życia społecznego. Jest 

naturalną społecznością, w której mężczyzna i kobieta są wezwani do daru 

z siebie w miłości i przekazywaniu życia”281. Ta definicja stwierdza jasno, że 

skoro rodzina jest podstawową komórką życia społecznego, to jest jednocześnie 

najważniejsza w całej hierarchii społecznej. Ze względu na swoją niezbywalną 

misję w świecie nazywana jest również domową wspólnotą Kościoła. Wobec coraz 

bardziej laickiego podejścia do rodziny i jej wartości adhortacja Amoris laetitia 

jest bardzo dobrym przypomnieniem o tej wspólnocie, w której rozwijamy się 

duchowo, moralnie i fizycznie. 

Papież bardzo mocno podkreśla istotę rodziny w życiu społecznym oraz 

zadania względem jej członków. Odnosząc się do przykładów z niniejszej 

adhortacji, udowodnimy, że papież Franciszek kontynuuje duchowość ojca Kolbe 

w odniesieniu do prostoty, doświadczenia niezrozumienia i szaleństwa.  

Rozważając przeżywanie prostoty, a także jej wymiar w życiu rodzinnym, 

papież zwraca uwagę na podstawowe zadania, które powinny być wypełniane 

w rodzinie. Rodzinę ma cechować nierozerwalność i otwartość na życie. Rodzice 

podejmując się wychowania dzieci w duchu Ewangelii, stają się Kościołem 

domowym. To właśnie rodzina jest szkołą miłości Chrystusa, w której dzieci 

mogą wzrastać fizycznie i duchowo. Franciszek zwraca uwagę na to, że miłość 

jest potrzebna do budowania więzi rodzinnych: „Siła rodziny tkwi zasadniczo 

w tym, że rodzina jest zdolna kochać i uczyć miłości. Niezależnie od tego, jak 

 
281 Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań: Pallotinum 2002, s. 513, p. 2207. 



 169 

dana rodzina może być poraniona, zawsze może się ona rozwijać wychodząc od 

miłości”282. Siłę i wagę miłości w rodzinie papież podkreśla również w swojej 

interpretacji Listu do Koryntian (Hymn o miłości). Zwraca uwagę na to, co 

oczywiste, a więc cierpliwość, łaskawość itd. Troska o relacje rodzinne jest 

odwzorowaniem związku Chrystusa z Kościołem. Dlatego należy zauważyć, że nie 

da się stworzyć rodziny bez miłości, która jest jednym z jej podstawowych 

elementów. Papież zauważa także potrzebę dialogu domowego i pokoleniowego, 

szczególnie wobec coraz bardziej rozwijających się trendów antyrodzinnych. 

Mówi o tym, że odejście od osób starszych, dzielących się swoją radą oraz 

życiowym doświadczeniem, prowadzi do zacierania więzów rodzinnych. Dlatego 

ten dialog pokoleniowy jest bardzo istotny. 

Wymienione elementy są fundamentem, na którym rozwija się życie 

rodzinne. Można zauważyć, że papież zwraca uwagę na to, co powinno być 

normalne. Właśnie w tych podstawowych rzeczach zauważa on rolę prostoty, 

która przejawia się w codziennym, normalnym funkcjonowaniu i w trosce 

o podstawowe wartości.  

Powyższe przykłady z adhortacji wskazują bardzo jasno, że rodzina, 

z samej definicji, domaga się prostoty, a zatem zauważenia i pielęgnowania 

fundamentalnych wartości. Ich zaniedbanie spowoduje zniszczenie tej 

najważniejszej komórki społecznej. Społeczeństwo nie może funkcjonować bez 

rodziny, dlatego należy ją chronić od samych podstaw. Papież Franciszek, 

kontynuując duchowe przesłanie św. Maksymiliana, podkreśla wagę prostoty 

w rozwoju życia rodzinnego. 

W odniesieniu do doświadczenia niezrozumienia, papież zwraca uwagę na 

definicję rodziny oraz jej zadania w świecie współczesnym. Błędne określenie tej 

wspólnoty powoduje, że można doświadczyć rozdźwięku pojęciowego. Błędy 

dotyczą fundamentalnych zagadnień, takich jak rodzina, płeć, małżeństwo, 

miłość. Brak właściwego zrozumienia tych pojęć jest bardzo mocno zakorzenione 

w teraźniejszości, dlatego papież uważa za słuszne przypomnienie tych 

podstawowych terminów.  

 
282 AL 53. 



 170 

Zadaniem państwa jest pomoc w realizowaniu planów dotyczących 

założenia rodziny. Papież zauważa, że współczesne prawodawstwo wielu państw 

traktuje małżeństwo jako staromodne. Przez ten negatywny przekaz wartości, 

takich jak nierozerwalność i otwartość na życie, staje się ono nieatrakcyjne, co 

prowadzi do niewłaściwego rozumienia wspólnoty rodzinnej. Spojrzenie na 

małżeństwo przez pryzmat własnej autonomii neguje jedność rodzinną. 

W 80. punkcie adhortacji czytamy, że małżeństwo jest głęboką wspólnotą życia 

i miłości stanowiącą dobro dla samych małżonków, natomiast seksualność jest 

podporządkowana małżeńskiej miłości mężczyzny i kobiety283. Te słowa 

podkreślają zadanie skierowane do małżonków. Tworząc wspólnotę, obdarowują 

oni siebie miłością we wzajemnej relacji. Kluczowe w tym zdaniu jest 

podporządkowanie seksualności, która nie może być oderwana od miłości. 

W przeciwnym razie trwałość tej wspólnoty zależy od zaspokajania cielesności. 

Jeśli pojawia się jej brak, następuje rozpad. Przedmiotowe traktowanie drugiego 

człowieka, bez jakiejkolwiek odpowiedzialności, jest przeciwne do prawdziwego 

obrazu małżeństwa i rodziny. Papież zwraca uwagę na przeżywanie seksualności 

w małżeństwie, nazywając je zjednoczeniem, ale uświęconym przez sakrament. 

Właśnie wtedy wzajemne oddanie cielesne małżonków staje się misterium 

małżeństwa284. Dlatego przyszli małżonkowie muszą być uświadamiani, czym 

tak naprawdę jest małżeństwo i jaka jest w nim rola seksualności. 

Kolejnym skutkiem niezrozumienia miłości i rodziny są praktyki 

uderzające w godność osoby ludzkiej. Papież zwraca uwagę na przemoc werbalną 

oraz fizyczną, molestowanie, seksizm, dyskryminację ze względu na płeć. Te 

wszystkie tragedie, na które narażone są rodziny, mogą prowadzić do niechęci 

ich zakładania. Aktualny jest również problem ideologiczny. Bardzo mocno 

promowana jest dziś ideologia gender, która prowadzi do zaburzenia tożsamości 

płciowej. Zagrożeniem jest również tzw. rewolucja biotechnologiczna, która ma 

uniezależniać akty poczęcia od współżycia płciowego między małżonkami285. 

Niebezpieczna jest także instrumentalizacja ciała, która swoje odzwierciedlenie 

ma w szerzącej się pornografii. 

 
283 Por. tamże 80. 
284 Por. tamże 74. 
285 Por. tamże 56. 



 171 

Następnym błędem w rozumieniu życia rodzinnego i małżeństwa jest brak 

odpowiedzialności. Może się on przejawiać w narcyzmie czy w lęku przed utratą 

swobody życia. Takie spojrzenie na rodzinę powoduje, że ta wspólnota jest 

demonizowana, przez co młodzi ludzie niechętnie ją zakładają. Rodzina 

traktowana jest bowiem jako pewnego rodzaju ciężar, który trzeba nosić. Dlatego 

istotne jest, aby młodzi ludzie zrozumieli, że małżeństwo nie wiąże się z utratę 

wolności, ale jest miejscem jej odkrywania. 

Papież Franciszek skupia się również na zjawisku, które dotyka relacji 

Kościół – małżonkowie. Chodzi tutaj o radykalizm. Szczególnie może dotyczyć 

pary żyjącej w związku niesakramentalnym. Należy podkreślić fakt, że niektóre 

osoby z powodu różnych doświadczeń życiowych czy też pojawiających się 

nieprawidłowości nie mogą zawrzeć sakramentu małżeństwa. Jeśli okaże się im 

brak zrozumienia, odwrócą się od wspólnoty, a na to nie można pozwolić. 

Zadaniem Kościoła jest naśladowanie Chrystusa w miłości, niejednokrotnie 

wymagające rezygnacji ze wspomnianego rygoryzmu. Takie samo zrozumienie 

i empatia należą się osobom, u których doszło do rozerwania małżeństwa. 

Oczywiście, nie chodzi o to, aby pochwalać grzech. Papież podkreśla natomiast, 

że bez względu na okoliczności i historię życia nie wolno nikogo zostawić bez 

pomocy wspólnoty: „Rozumiem tych, którzy wolą duszpasterstwo bardziej 

rygorystyczne, niepozostawiające miejsca na żadne zamieszanie. Szczerze jednak 

wierzę, że Jezus Chrystus pragnie Kościoła zwracającego uwagę na dobro, jakie 

Duch Święty szerzy pośród słabości: Matki, która wyrażając jednocześnie jasno 

obiektywną naukę, nie rezygnuje z możliwego dobra, lecz podejmuje ryzyko 

pobrudzenia się ulicznym błotem”286. 

Powyższe zagrożenia i złe zrozumienie miłości, małżeństwa i rodziny 

w konsekwencji mogą doprowadzić do zniszczenia wszystkiego, co jest związane 

z rzeczywistym obrazem rodziny. Dlatego niezrozumieniu należy przeciwstawiać 

zrozumienie, co prowadzi do stawania w prawdzie. Dla właściwego pojmowania 

rodziny i małżeństwa potrzebna jest wspólna praca, która będzie miała na celu 

ukazywanie domowej wspólnoty w prawdziwym świetle. Wymaga to świadectwa 

życia rodziców, którzy przykładem będą wspierali swoje dzieci. Nie może 

 
286 Tamże 308. 



 172 

zabraknąć również współpracy ośrodków edukacyjnych z rodzicami. Kolejnym 

elementem jest prawo, które ma umożliwiać następnym pokoleniom warunki do 

życia. Konieczna jest również troska Kościoła lokalnego o właściwy rozwój 

duchowy i sakramentalny wszystkich rodzin. Potrzeba właściwego rozeznania 

duchowego kapłanów, które pozwoli spojrzeć z innej perspektywy na pary 

poranione oraz dotknięte rozerwaniem małżeństwa. Dzięki tej jedności przyszli 

małżonkowie oraz rodzice będą mogli odkryć, czym naprawdę jest wspólnota, 

którą będą zakładać.  

Można zauważyć, że wrażliwość na prawdę i zrozumienie, które 

przedstawia w adhortacji papież Franciszek, jest tożsame z nauczaniem św. 

Maksymiliana. On również wielokrotnie doświadczał niezrozumienia, ale bez 

względu na okoliczności dążył do odkrywania prawdy i jej bronił.  

Duchowość szaleństwa, którą kontynuuje papież Franciszek, zawiera się 

w samym doświadczeniu powołania. Aby odkryć podobieństwo do przesłania ojca 

Kolbego, należy pochylić się nad zaproszeniem do podjęcia drogi życia, którą 

proponuje Bóg. Niezależnie od tego, do czego człowiek jest powołany, to wezwanie 

niewątpliwie jest ofiarą. Szczególnego znaczenia nabiera ona w życiu 

kapłańskim, zakonnym i małżeńskim. Właśnie w tych stanach zauważamy 

oddanie siebie dla drugich. Papież akcentuje fakt, że małżeństwo jest wzajemnym 

darem małżonków. Ten dar jest związany z zamysłem Bożym, w którym dwoje 

ludzi, wypełniając zadania rodzicielskie i wychowawcze, opierając się na wierze, 

nadziei i miłości, tworzy domową wspólnotę Kościoła. Wtedy właśnie rodzina 

staje się wspólnotą życia i miłości. Papież Franciszek zauważa ofiarniczy 

charakter powołania do tworzenia wspólnoty rodzinnej, odnosząc się do relacji 

Chrystus – Kościół: „Małżeństwo chrześcijańskie jest znakiem, który nie tylko 

wskazuje, jak bardzo Chrystus umiłował Kościół w przymierzu 

przypieczętowanym na krzyżu, ale uobecnia tę miłość w komunii małżonków”287. 

Taki sposób życia jest przeciwny do tego, który sugeruje dzisiejszy świat. 

Zamiast wierności i odpowiedzialności kolejnym pokoleniom proponuje się 

przesadny indywidualizm, polegający na poszukiwaniu własnego dobra. Będzie 

to jednak miało tragiczne skutki w przyszłości. Zapatrzenie we własne pragnienia 

 
287 Tamże 73. 



 173 

powoduje rezygnację ze związków, w których młodzi ludzie traktują siebie 

poważnie. To z kolei prowadzi do braku wierności, prawdziwej miłości, spadku 

dzietności, a więc zerwania ze zobowiązaniami małżeństwa sakramentalnego. 

W tym kontekście wszelkie wartości, szczególnie miłość małżeńską, można 

określić mianem kontrkulturowości. Staje ona w opozycji wobec postępującej 

laicyzacji, negującej prawdziwy obraz małżeństwa i rodziny. Dlatego zawarcie 

związku małżeńskiego, podjęcie odpowiedzialności za drugą osobę, za potomstwo 

rzeczywiście staje się szaleństwem.  

Małżeństwo sakramentalne, co akcentuje papież, nastawione jest na 

przebaczenie i pojednanie288. Są to elementy sprzeczne wobec dzisiejszej kultury 

życia. Bardziej zwraca się uwagę na mechanizmy: zdrada – rozejście, krzywda – 

zemsta. Prowadzą one do rezygnacji z walki o współmałżonka i z podjęcia próby 

naprawienia relacji małżeńskich, a konsekwencji do rozstania. Zdając sobie 

sprawę z trudności, które mogą napotkać małżonkowie, Franciszek zachęca do 

wytrwałości i przebaczenia. Oczywiście, jest to proces długotrwały oraz trudny 

w realizacji. Jednak szaleństwo, które towarzyszy życiu rodzinnemu, polega na 

stanięciu w opozycji do tragedii rozstania i podjęciu działań ratujących 

wspólnotę.  

Omówione wyżej przykłady pokazują, że prawdziwa miłość małżeńska jest 

bardzo wymagająca, ale również piękna. Sytuacje, w których po ludzku 

należałoby odejść od drugiej osoby, stają się okazją do jeszcze większego 

świadczenia miłości na wzór Chrystusa i Kościoła. Dlatego papież Franciszek 

bardzo mocno podkreśla, że warto podejmować ten wysiłek, mimo sprzeczności 

ze światową logiką indywidualizmu. Czyni dokładnie to samo, co niegdyś ojciec 

Kolbe.  

Święty Maksymilian przez całe swoje życie kapłańskie wykazywał się 

szaleństwem w swoich działaniach i postawie. Wbrew ludzkiej logice nie pałał 

nienawiścią do środowisk masońskich, ale się za nie modlił. Nie sprzeciwiał się 

przełożonym zakonnym, lecz w cierpliwości przyjmował ich sugestie. Nie ubliżał 

oprawcom w obozie zagłady i na Pawiaku, ale prosił o ich nawrócenie. I mimo 

 
288 Por. tamże 106. 



 174 

trudności, które się pojawiały, zawsze zwyciężał dobrocią, miłością oraz 

wybaczeniem, co uznawano za szaleństwo.  

Można zauważyć, że papież Franciszek, w adhortacji Amoris laetitia bardzo 

dokładnie kontynuuje przesłanie Maksymiliana. Mimo że adhortacja jest 

ukierunkowana na sakrament małżeństwa, nie brakuje w niej doświadczenia 

prostoty, niezrozumienia i szaleństwa, które przeżywał również ojciec Kolbe. 

Można zatem zauważyć, że jego nauczanie jest aktualne oraz obecne we 

współczesnym nauczaniu papieskim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 175 

7. Adhortacja apostolska Evangelii gaudium 
 

 

Ostatnim dokumentem, nad którym się zatrzymamy, jest adhortacja 

apostolska papieża Franciszka Evangelii gaudium (Radość Ewangelii). Jest to 

jego pierwszy dokument. Ogłoszony został na zakończenie Roku Wiary, 

24 listopada 2013 roku w Watykanie, w uroczystość Chrystusa Króla. 

Adhortacja jest owocem zgromadzenia synodu biskupów na temat nowej 

ewangelizacji, które miało miejsce w Rzymie od 7 do 28 października 2012 roku, 

jeszcze za pontyfikatu papieża Benedykta XVI. 

Papież Franciszek zaprasza wszystkich wiernych do rozpoczęcia w swoim 

życiu nowego etapu ewangelizacji, w której nie może zabraknąć radości. Wobec 

współczesnych zagrożeń i sytuacji społecznej zwraca szczególną uwagę na 

funkcjonowanie Kościołów lokalnych. W omawianej rzeczywistości, do której się 

odnosi, można znaleźć powiązania i kontynuację duchowości św. Maksymiliana. 

W kontekście prostoty, która jest jednym z fundamentalnych elementów 

duchowości kolbiańskiej, papież odnosi się do podstawowych cech 

chrześcijańskich, którymi powinien kierować się Kościół. Jedną z nich jest 

radość. To właśnie w niej upatruje się efekt relacji z Ojcem. Jej źródło zawarte 

jest w sercu Chrystusa. Do takiej postawy zachęca Ewangelia. Na niej powinien 

opierać się nieustannie poszukujący świat. Można zatem stwierdzić, że 

chrześcijaństwo jest oparte na radości. Pozwala ona spojrzeć z nadzieją na życie, 

o które troszczy się Bóg. Dlatego ta cecha jest potrzebna do przeżywania więzi 

z Bogiem i umacniania się w wierze. Papież zauważa jednak, że współczesny 

świat staje w opozycji do chrześcijańskiej radości, proponując człowiekowi 

jedynie przyjemność skupioną na materialistycznym podejściu. Radość 

chrześcijańska sięga dużo dalej, ponieważ pomaga czynić serce wierzącym, 

hojnym i prostym, mimo obowiązków dnia codziennego289. Radość ma być 

również elementarną cechą ewangelizatorów, będących świadkami obecności 

Chrystusa w świecie. Pielęgnując ją w sobie, nie tylko w sposób autentyczny 

przeżywają swoją wiarę, ale również tak przekazują ją innym.  

 
289 Por. EG 7. 



 176 

Kolejnym odniesieniem do prostoty jest również treść ewangelizacji, która 

zawsze pozostaje niezmienna. Tą treścią jest Bóg, który w Jezusie Chrystusie 

objawił swoją miłość do stworzenia. Jednocześnie Jezus jest Dobrą Nowiną, 

którą Bóg dał człowiekowi. Troska o przekaz tej podstawowej prawdy jest bardzo 

ważna. Papież Franciszek nazywa ją powrotem do źródeł. Oczywiście, sposób 

przekazu Ewangelii może być bardzo różny, w zależności od czasu i okoliczności, 

ale Dobra Nowina pozostaje niezmienna. Papież zwraca uwagę na fakt, że 

działalność ewangelizacyjna nie może być oderwana od Jezusa. Powołuje się przy 

tym na misyjny nakaz, który niegdyś otrzymali apostołowie. Przez ten nieustanny 

powrót do treści ewangelizacji Franciszek zauważa, że nie wolno odrywać się od 

historii. Ona mówi, kim jesteśmy. A przez powrót do historii pielęgnuje się 

pamięć o początkach naszej więzi z Bogiem. Dlatego słuszne jest stwierdzenie, że 

człowiek wierzący jest również człowiekiem upamiętniającym290. Można zatem 

zauważyć, że kolejnym odniesieniem do prostoty jest wierność treści 

ewangelizacji oraz upamiętnienie historii. Troska o ten wymiar zmniejszy 

zagrożenie odejścia od Ewangelii i przekazywania nauki niezgodnej z Dobrą 

Nowiną.  

Papież Franciszek przypomina człowiekowi, że wszystkie wspólnoty 

podejmujące się głoszenia Dobrej Nowiny wkraczają w codzienność człowieka, 

poznają jego życie, problemy i sprawy, z którymi się styka. Towarzyszenie 

człowiekowi pozwala na skrócenie dystansu, wzbudzenie zaufania, co nieraz 

wymaga dużej cierpliwości. Wielką rolę w tym działaniu odgrywa środowisko 

parafialne, które powinno być jak najbliżej powierzonego mu ludu: „Jest 

wspólnotą wspólnot, sanktuarium, gdzie spragnieni przychodzą i piją, by dalej 

kroczyć drogą, jest centrum stałego misyjnego posyłania”291. To właśnie 

wspólnota parafialna przypomina ludziom o obecności Chrystusa, pomaga Go 

odkrywać, ale nade wszystko staje się Jego autentycznym świadkiem. Dlatego 

w swojej działalności na rzecz zbawienia człowieka nie może zaniedbywać 

powołania do działalności misyjnej. 

Nauczanie papieskie dotyka również doświadczenia niezrozumienia, które 

należy rozważyć w kilku aspektach. Pierwszym elementem, nad którym należy 

 
290 Por. tamże 13. 
291 Tamże 28. 



 177 

się zatrzymać, są środki medialne. Papież zauważa, że w dzisiejszym świecie 

szybkość oraz jakość przekazu wiadomości ma bardzo duże znaczenie. Dotyczy 

to również ewangelizacji. Otóż media dokonują selekcji informacji, zanim zostaną 

one przekazane dalej. Niebezpieczna jest sytuacja, kiedy do odbiorcy trafiają 

treści wyrwane z kontekstu, które tracą przez to swój pierwotny sens. 

W konsekwencji mogą być one sprzeczne z orędziem Chrystusa, a nawet je 

negować. Właśnie takie działanie prowadzi do niezrozumienia. Papież Franciszek 

uwrażliwia więc na to, aby w działalności ewangelizacyjnej mieć świadomość 

tego, że odbiorca może mieć całkowicie inny obraz wiary stworzony przez przekaz 

medialny. 

Kolejnym elementem, który może prowadzić do niezrozumienia jest 

sposób, w jaki ewangelizatorzy podejmują powierzone im zadanie. Otóż powołani 

do głoszenia Dobrej Nowiny muszą przekazywać ją w sposób dostępny 

i zrozumiały dla wszystkich odbiorców. Takie działanie świadczy 

o powszechności Ewangelii, która ma dotrzeć do każdego, a nie do wybranych. 

Oczywiście, niezależnie od sposobu głoszenia nie wolno naruszyć integralności 

orędzia Ewangelii. W przeciwnym razie przekaz będzie niepełny i niespójny, co 

wiąże się z niezrozumieniem nauki Chrystusa.  

Analizując doświadczenie niezrozumienia w nauczaniu papieskim, należy 

zwrócić uwagę na konfrontację kultury społecznej z ortodoksyjnością. Warto 

zauważyć, że wszelkie zmiany kulturowe narzucają zmianę języka głoszenia 

Ewangelii. Nie oznacza to zmiany orędzia Chrystusa, ale czyni je prostszym do 

zrozumienia. Papież zwraca uwagę, że ściśle ortodoksyjny język, nieraz już 

archaiczny, powoduje, że odbiorca nie rozumie tego, co jest do niego kierowane. 

Dlatego istotna jest odnowa form wyrazu, która pozwoli dobrze zrozumieć słowo 

Boże, co wcale nie oznacza zerwania z integralnością Ewangelii292. 

Bardzo dużym zagrożeniem, które dotyczy wiary i niezrozumienia, jest 

reforma Kościoła i sposobów przepowiadania, o której wspomina Franciszek. 

Zaznacza on, że przemiany w Kościele są potrzebne, ale muszą być 

przeprowadzone z pełną odpowiedzialnością. Oznacza to, że jeśli reforma nie 

będzie miała na calu pogłębienia więzi człowieka z Bogiem, spojrzenie na wiarę 

 
292 Por. tamże 41. 



 178 

może mieć wydźwięk nieadekwatny do rzeczywistości. Cytując św. Augustyna, 

papież zwraca uwagę na fakt, że bardzo łatwo można zubożyć wiarę 

o miłosierdzie, przez co stanie się ona dla odbiorcy uciemiężeniem i odebraniem 

wolności. Jako taka byłaby pozbawiona całkowicie prawdziwego orędzia, które 

jest przekazywane w Ewangelii. 

Jak można zauważyć, doświadczenie niezrozumienia, które jest bardzo 

mocno zakorzenione w duchowości kolbiańskiej, ma swoje odzwierciedlenie 

w omawianej adhortacji. Papież widząc dużą skalę tego zjawiska we 

współczesnym świecie, zachęca lokalne episkopaty i wspólnoty parafialne do 

prowadzenia działań ewangelizacyjnych w taki sposób, aby pomagały 

przemierzać drogę od niezrozumienia do zrozumienia i przyjęcia Dobrej Nowiny 

wszystkim ludziom, którzy jeszcze nie znają Chrystusa. Zaś dla członków 

wspólnot elementem towarzyszącym ma być nawrócenie, które wzbudzi w nich 

większą potrzebę życia z Bogiem. 

Ostatnim elementem duchowości św. Maksymiliana jest szaleństwo. 

Również jej obecność można zauważyć w nauczaniu papieża Franciszka. 

Szaleństwa należy szukać już w samym powołaniu do ewangelizacji. Misja 

ta, niezależnie od tego, czy mówimy o misjonarzach świeckich czy duchownych, 

zakłada wyjście poza siebie, podążanie wszędzie tam, gdzie jest to potrzebne. 

Mamy więc tutaj do czynienia z zupełnie innym życiem niż to, które proponuje 

liberalny świat. Papież zwraca uwagę na fakt, że uczeń Chrystusa nie myśli 

o sobie, ale poszukuje dobra innych. Zatem misja głoszenia orędzia Ewangelii 

wymaga ofiary i poświęcenia, co może prowadzić również do męczeństwa. Celem 

tej misji jest przekazywanie słowa Bożego ludziom, aby mogło objawić swoją moc 

w ich życiu.  

Franciszek uważa, że szaleństwo, które jest mocno zakorzenione 

w duchowości kolbiańskiej, widoczne jest w sposobie życia, który charakteryzuje 

świadków Chrystusa. Zagrożeniem przeciw Ewangelii jest tzw. ekonomia 

wykluczenia, a także nierówność społeczna. Według tej ekonomii należy pozbyć 

się tego, co niepotrzebne, a niepotrzebny może stać się drugi człowiek, który żyje 

w materialnej biedzie. Prowadzi to do marginalizacji ludności, pozbawiania 

godności, a w konsekwencji traktowania jej jak przedmiotu potrzebnego, ale 



 179 

tylko do czasu: „Wykluczeni nie są wyzyskiwani, ale są odrzuceni, są 

niepotrzebnymi resztkami”293. 

Przyczyną takiej sytuacji, całkowicie niezgodnej z Ewangelią, jest skrajne 

przywiązanie do pieniądza. We współczesnym świecie przeważa ono nad 

godnością i ważnością osoby ludzkiej. Na człowieka patrzy się nie przez pryzmat 

jego bogactwa duchowego, a przez pryzmat posiadania. Co więcej, upatrywanie 

wszelkiej władzy w pieniądzu neguje także potrzebę Boga w życiu człowieka. 

Nawiązując do etyki, papież podkreśla bardzo wyraźnie, że jest ona uznawana za 

zagrożenie wobec współczesności. Jednak jej zagrożenie polega na tym, że 

przypomina ona o obecności Boga, którego nie da się objąć prawami ekonomii. 

Dlatego wszystkie osoby, które sprzeciwiają się współczesnym trendom, głosząc 

prawdziwe orędzie Ewangelii, stają się zagrożeniem dla coraz bardziej laickiego 

świata, który traktuje je jak osoby szalone. To szaleństwo wynika z życia innymi 

wartościami niż te, które proponuje świat. 

W nawiązaniu do szaleństwa papież Franciszek zwraca również uwagę na 

wyzwania, które czekają na ewangelizatorów na całym świecie. Niewątpliwie są 

nimi okoliczności kulturowe zależne od tradycji i historii narodów. W niektórych 

miejscach na świecie mogą być przyczyną prześladowań misjonarzy 

i ograniczania praw chrześcijan. Należy jednak zaznaczyć, że takie traktowanie 

świadków Chrystusa wskazuje na siłę, jaką niesie ze sobą Ewangelia. Wychodzi 

się ona poza panowanie ekonomii, dlatego jest traktowana jako zagrożenie. Stąd 

biorą się działania mające na celu stłamszenie wszystkiego, co może kojarzyć się 

z Dobrą Nowiną. Przykładem walki z orędziem Jezusa są próby sprowadzenia 

wiary i jej wyznawania wyłącznie do sfery prywatnej. Natomiast sprzeciwianie się 

takim trendom społecznym i troska o głoszenie Ewangelii mimo zagrożeń jest 

uznawane za szaleństwo.  

Powyższe przykłady wskazują, że ewangelizacja jest bardzo trudna 

i wymagająca. Papież zaznacza, że dla wielu misjonarzy posługa ta może 

zakończyć się śmiercią męczeńską. Mimo to do podjęcia takiego działania 

zaproszona jest cała wspólnota Kościoła, każdy wyznawca Chrystusa. Nikt nie 

powinien się od tego zadania uchylać. Franciszek uzmysławia człowiekowi, że 

 
293 Tamże 53. 



 180 

głosiciele Dobrej Nowiny będą uznawani za szaleńców niezrozumianych przez 

innych, ale dzięki ich oddaniu wiele osób będzie mogło poznać Boga objawionego 

w swoim Słowie, którym jest Jezus Chrystus. To samo szaleństwo towarzyszyło 

św. Maksymilianowi. On również niezrozumiany, uważany za szalonego 

prowadził innych do nawrócenia i uczył życia Ewangelią. 

 

* * * 

 

Po tej krótkiej analizie można zauważyć, że papież Franciszek kontynuuje 

duchowość kolbiańską, widząc w niej szansę na odnowę duchową Kościoła 

i całego świata. To działanie pokazuje, że nauka ojca Kolbego jest cały czas 

aktualna i potrzebna współczesnym społecznościom. 

  



 181 

Zakończenie 
 

 

Niniejsza praca pozwala na nowo odkryć bogactwo życia duchowego, 

którym cieszył się św. Maksymilian Maria Kolbe. Źródłem tej radości stał się 

oczywiście Bóg. Relację z Nim ojciec Kolbe opierał na prostocie, niejednokrotnie 

doświadczając niezrozumienia, był uważany za szaleńca. Każdy z tych elementów 

duchowości kolbiańskiej został dokładnie opisany w poszczególnych częściach 

tej pracy oraz umiejscowiony w jego życiu. Przesłanie i wartości, które są tak 

mocno powiązanie ze współczesnym nauczaniem papieskim, podkreślają 

ponadczasowość i aktualność cnót oraz postaw, którymi kierował się ojciec 

Kolbe. Był on człowiekiem prostego serca, pełnym szalonego zapału 

apostolskiego, przepełnionym niezrozumiałą dla wielu miłością wobec drugiego 

człowieka.  

W sposób prosty i pełen oddania pozyskiwał ludzi dla Boga. Ta tzw. 

błogosławiona prostota jest i dzisiaj aktualna, ponieważ uwrażliwia ludzkie serca 

na podstawę życia człowieka, czyli więź z Bogiem. Bóg kocha człowieka prosto, 

okazując troskę wobec swego stworzenia. Życie w prostocie, które prowadził, 

również dzisiaj jest zachętą, aby nie uzależniać miłości i wiary od swoich 

wyobrażeń Boga. Należy przyjąć wiarę i Boga takiego, jakim On jest i w ten 

sposób dzielić się duchowymi dobrami z drugim człowiekiem. 

Niezrozumienie jest okazją do rachunku sumienia. Jeśli czegoś nie 

rozumiem, to nie chcę się tym zajmować. Ale jeśli nie chcę zajmować się daną 

sferą, to jednocześnie zamykam się na wiarę. Nieliczni rozumieli św. 

Maksymiliana i jego działania, ale dostrzegali w nim wielkie oddanie 

i zaangażowanie w posługę dla innych. Dlatego i dzisiaj mamy szansę, aby 

znaleźć w swoim życiu miejsce na wiarę. Umiejscowienie w niniejszej dysertacji 

doświadczenia niezrozumienia, które towarzyszyło jego życiu, jest w pełni 

zasadne. 

Równie słuszne miejsce znalazło szaleństwo, które już od samego początku 

działalności ojca Maksymiliana stało się jego cechą dominująca. Dokonywał 

rzeczy szalonych, wręcz sprzecznych z logiką ludzką, ale był przy tym oddany 

i wierny zakonowi, w każdym dziele, którego się podjął – posłuszny wobec 



 182 

przełożonych. Wiele lat po swojej śmierci nadal jest przykładem życia 

franciszkańskiego nie tylko dla kleryków zakonnych, ale również dla kleryków 

diecezjalnych oraz dla wspólnot parafialnych. Wielu ludzi wstępuje w szeregi 

Trzeciego Zakonu Świętego Franciszka, Rycerstwo Niepokalanej rozwija się nie 

tylko w Polsce, ale również w innych miejscach na świecie. Nadal powstają różne 

dzieła niosące imię Szaleńca Niepokalanej, takie jak Dom Miłosierdzia 

w Londynie, otwarty w 1962 roku, a także kaplica pokoju w Niepokalanowie. Gdy 

wymawiamy dzisiaj imię „Maksymilian”, od razu przychodzi nam na myśl postać 

tego świętego, który żył i pokochał Boga tak jak jego patron, św. Franciszek 

z Asyżu. 

Oceniając działania ojca Kolbego, np. zakładanie klasztorów czy 

utworzenie Rycerstwa Niepokalanej, wielu uważa go za człowieka szalonego, 

który dążył do stworzenia swojej gałęzi zakonu. Nie było to prawdą, ponieważ 

w dziełach, których dokonywał, najważniejszym celem było zbawienie drugiego 

człowieka. Również dzisiaj świat mówi o szaleństwie, tylko dla świata jest nim 

wiara i miłość. Maksymilian Kolbe swoją postawą pokazał, że wiara prowadzi do 

mądrości. Dlatego stał się tym, który oszalał dla Boga. To szaleństwo, 

w przeciwieństwie do innych, stało się błogosławieństwem, doprowadziło do 

największego aktu oddania, jakim była ofiara z życia. Jest również przykładem 

życia oddanego Bogu, które prowadzi do świętości. Można postawić tezę, że 

Maksymilian istotnie dokonywał czynów szalonych, wręcz sprzecznych z logiką 

ludzką, ale poprzez swoje oddanie i wierność zakonowi każde dzieło, którego się 

podjął, pozyskiwało ludzi dla Chrystusa. Jego życie jest dla kolejnych pokoleń 

przykładem oddania Bogu i ideałom Franciszkowym. 

O aktualności przesłania, które pozostawił, świadczy również nauczanie 

papieża Franciszka. Analizując dokładnie dokumenty papieskie, można 

zauważyć, że zarówno encykliki jak i adhortacje przekazują to, co dla było 

najważniejsze. Fakt, że omawiane wartości ukazują się na wielu różnych 

płaszczyznach świadczy o tym, jak bogatymi są cechy, którym została 

poświęcona niniejsza dysertacja. 

Na podstawie źródeł oraz niniejszej pracy można stwierdzić, że 

Maksymilian Maria Kolbe, naśladując św. Franciszka z Asyżu, stał się apostołem 

ponadczasowym, wzorem wierności wobec Boga. Ojciec Kolbe pozostawił ludziom 



 183 

świadectwo prostoty i pełnego zawierzenia woli Bożej. W postawie prostoty, 

doświadczaniu niezrozumienia, a także stawaniu się szalonym w ludzkich oczach 

naśladował nie tylko ojca założyciela, ale upodobniał się do Chrystusa, który bez 

względu na czasy i okoliczności nie przestaje troszczyć się o człowieka. 

  



 184 

Bibliografia 

 
 

PISMO ŚWIĘTE 
 
Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu w przekładzie z języków oryginalnych 
„Biblia Tysiąclecia”, wyd. Pallottinum, Poznań 200 (wyd. 5). 
 
 
 

I. LITERATURA ŹRÓDŁOWA 
 

 

Albrecht B., Brüder im Geist, Maximilian Kolbe und Joseph Kentenich, Münster: 
Verlag Butzon und Bercker 1979. 
 
Aumann J., Zarys historii duchowości, Kielce: Wydawnictwo Jedność 2007.  
Bar J.R. (red.), Konferencje świętego Maksymiliana Marii Kolbego, Niepokalanów 
2009. 
 
Bar J.R. (red.), O. Maksymilian Kolbe. Środowisko życia i działalności, Warszawa 
1971.  
 
Bar J.R. (red.), O. Maksymilian Maria Kolbe, Niepokalanów: Wydawnictwo Ojców 
Franciszkanów 1981. 
 
Bar J.R. (red.), Polscy święci, t. 3, Warszawa 1984. 
 
Bartosik G.M., Kapłaństwo w promieniach Niepokalanej, Warszawa: Akademia 
Teologii Katolickiej 1999.  
 
Bejze B. (red.), W nurcie zagadnień posoborowych, t. 6: Błogosławiony 
Maksymilian wśród nas, Wydawnictwo Sióstr Loretanek, Warszawa 1972.  
 
Bernatek L.J. (red.), Franciszkowi rycerze, Niepokalanów: Wydawnictwo Ojców 
Franciszkanów 1981. 
 
Bernatek L. J., Żywy święty. Maksymilian Maria Kolbe, [b.m.w.] 1982. 
 
Braun J., O. Maksymilian Kolbe apostoł wiary i miłości, Rzym 1971. 
 
Cabasi A. (red.), Pisma Świętego Franciszka z Asyżu. Teksty łacińskie 
i starowłoskie w polskim przekładzie, Kraków: Wydawnictwo Bratni Zew 2009. 
 



 185 

Chmielewski M., Duc in altum! Prelekcje o życiu duchowym wygłoszone w Radio 
Maryja i TV Trwam (6 I 2005 – 11 I 2007), t. 2, Częstochowa: Wydawnictwo Święty 
Paweł 2007. 
 
Czubiński A., Historia Polski XX wieku, Poznań: Wydawnictwo Poznańskie 2007. 
 
Davies N., Boże igrzysko. Historia Polski, Kraków: Wydawnictwo Znak 2006. 
 
Davies N., Europa. Rozprawa historyka z historią, Kraków: Wydawnictwo Znak 
2010. 
 
Davies N., Orzeł biały, czerwona gwiazda. Wojna polsko-bolszewicka 1919-1920, 
Kraków: Wydawnictwo Znak 1997. 
 
Domański J., Św. Maksymilian Maria Kolbe, Niepokalanów: Wydawnictwo Ojców 
Franciszkanów 1999. 
 
Dyczewski L, Święty Maksymilian Maria Kolbe, Warszawa 1984 
 
Dyczewski L., Święty Maksymilian Kolbe, Niepokalanów 1994. 
 
Dyczewski L., Ten, który oddał życie, Niepokalanów: Wydawnictwo Ojców 
Franciszkanów 1989. 
 
Foster C.R., Rycerz Maryi. Misja i męczeństwo św. Maksymiliana Marii Kolbego, 
Niepokalanów: Wydawnictwo Ojców Franciszkanów 2007. 
 
Franciszek, Adhortacja apostolska Amoris laetitia, Wrocław: Wydawnictwo TUM 
2016. 
 
Franciszek, Adhortacja apostolska Christus vivt, Poznań: Pallotinum 2019. 
 
Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium, Poznań: Pallotinum 2014. 
 
Franciszek, Adhortacja apostolska Gaudete et exultate, Kraków: Wydawnictwo M 
2018. 
Franciszek, Encyklika Fratelli tutti, Poznań: Pallotinum 2020. 
 
Franciszek, Encyklika Laudato si, Wrocław: Wydawnictwo TUM 2015. 
 
Franciszek, Encyklika Lumen fidei, Kraków: Wydawnictwo M 2013. 
 
Gach P., Kasaty zakonów na ziemiach dawnej Rzeczpospolitej i Śląska 1773-
1914, Lublin 1984. 
 
Gustaw R. (red.), Hagiografia polska, Poznań – Warszawa – Lublin: Księgarnia 
św. Wojciecha 1971. 
 



 186 

Jan Paweł II, Adhortacja apostolska Familiaris consortio, Wrocław: 
Wydawnictwo TUM 1981 
 
Jan Paweł II, Adhortacja apostolska Pastores dabo vobis, Wrocław: Wydawnictwo 
TUM 1992. 
 
Jaromi S., Idea Franciszkańska, Kraków: Wydawnictwo Bratni Zew 2018.  
 
Kiciński J. CMF, Powołanie – konsekracja – misja, Wrocław: Papieski Wydział 
Teologiczny 2008, s. 182. 
 
Kijas Z. (red.), Aktualność życia i dzieła św. Maksymiliana Marii Kolbego, Kraków 
1995. 
 
Kijas Z., Św. Maksymilian – dorastanie do świętości, Kraków 1995. 
 
Kluz W., 47 lat życia, Niepokalanów: Wydawnictwo Ojców Franciszkanów 2016.  
 
Kosmana I., Maryjny aspekt nowej ewangelizacji w życiu i działalności św. 
Maksymiliana Kolbego, „W nurcie franciszkańskim” 2008 t. 17. 
 
Krajski S., Św. Maksymilian Maria Kolbe o masonerii i Żydach, Krzeszowice: Dom 
Wydawniczy Ostoja 2011. 
 
Krzesiński A., Miasto Niepokalanej w Japonii, Warszawa – Kraków: Gebethner 
& Wolff 1939. 
 
Lipiński H.J., Duchowość franciszkańska, Warszawa 1990. 
 
List do Administracji Rycerza Niepokalanej napisany przez Brunona Borgowca 
w dn. 27.12.1945 roku, Archiwum Niepokalanowa. 
 
List do braci w Japonii, Archiwum Niepokalanowa. 
 
List doktora Władysława Tondosa do Niepokalanowa z dn. 29.04.1954 roku, 
Archiwum Niepokalanowa. 
 
List księcia Jana Druckiego-Lubeckiego do prowincjała Niepokalanowa z dn. 
01.10.1927 roku, Archiwum Niepokalanowa. 
 
List Maksymiliana Marii Kolbego do braci w Niepokalanowie z dn. 20.01.1930 
roku, Archiwum Niepokalanowa. 
 
List Maksymiliana Marii Kolbego do Matki z dn. 15.06.1941 roku, Archiwum 
Niepokalanowa. 
 
List Maksymiliana Marii Kolbego do Ojca Prowincjała z dn. 21.12.1928 roku, 
Archiwum Niepokalanowa. 
 



 187 

List Maksymiliana Marii Kolbego do Ojca Prowincjała, Archiwum Niepokalanowa. 
 
List Maksymiliana Marii Kolbego do współbraci w Niepokalanowie, Archiwum 
Niepokalanowa. 
 
Manselli R., Święty Franciszek z Asyżu, Kraków: Wydawnictwo Bratni Zew 2006. 
 
Michalczyk W., Styś Z. (red.), Św. Franciszek, św. Klara. Pisma. Testament, 
Kraków: Wydawnictwo M 2002. 
 
Młodożeniec J., Znałem bł. Maksymiliana Kolbego, Niepokalanów 1974. 
 
Morcinek G., Dwie korony. Rzecz o Ojcu Maksymilianie Maria Kolbem, 
Niepokalanów: Centrala Milicji Niepokalanej 1948. 
 
Napiórkowski S.C. (red.), Bóg jako Ojciec według św. Franciszka z Asyżu, 
Kraków: Wydawnictwo Bratni Zew 2012. 
 
Napiórkowski S.C. (red.), Charyzmat franciszkański w interpretacji ostatnich 
papieży, Kraków: Wydawnictwo Bratni Zew 2013.  
 
Oświadczenie Marianny Kolbe z dn. 12.10.1941 roku, Archiwum Niepokalanowa. 
 
Parzyszek Cz. SAC, Życie konsekrowane w posoborowym nauczaniu Kościoła, 
Ząbki: Wydawnictwo Apostolicum 2007. 
 
Pompei A., Dio, Trinita Signore, Dizionario Francescano, Spiritualita Padovà 1990. 
 
Pytlarz K., Cuda Świętego Maksymiliana Marii Kolbego. Świadectwa i modlitwy, 
Kraków: Wydawnictwo WAM 2018. 
 
Relacje złożone przez Tadeusza Stefańskiego z dn. 30.07.1949 roku, Archiwum 
Niepokalanowa. 
 
Robak B., Św. Maksymilian Maria Kolbe: w stulecie urodzin 1894-1994, 
Niepokalanów: Wydawnictwo Ojców Franciszkanów 1994. 
 
Sotowski P. (red.), Św. Maksymilian Kolbe. Pisma, cz. 2, Niepokalanów 2008. 
 
Stateczny E., Żywot św. Franciszka z Asyżu, Poznań: Księgarnia św. Wojciecha 
1926. 
 
Strzelecka K., Maksymilian M. Kolbe: für andere leben und sterben, Freiburg – 
Basel – Wien: Herder 1982. 
 
Strzelecka K., Maksymilian Maria Kolbe, Kraków: Wydawnictwo Apostolstwa 
Modlitwy 1982. 
 



 188 

Szafrańska A., Św. Maksymilian Maria Kolbe. Myśli i rozważania, Warszawa: 
Instytut Wydawniczy PAX 1982. 
 
Szczęch F., Działalność misyjna św. Maksymiliana Marii Kolbego w Japonii, 
Częstochowa: Wydawnictwo 3DOM 2003. 
 
Śliwiński P.J., Reguły życia w rodzinie i w zakonie, Kraków: Wydawnictwo Znak 
2009. 
 
Świadectwo brata Kasjana Marii Teticha o ojcu Maksymilianie z dn. 28.09.1967 
roku, Archiwum Niepokalanowa. 
 
Testut S.G., Franciszek z Asyżu. Prorok ekstremalny, Warszawa: Wydawnictwo 
Promic 2017. 
 
Tomasz z Celano, Życiorys drugi św. Franciszka z Asyżu, [w:] S. Kafel (red.), 
Wczesne źródła franciszkańskie, t. 1, Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej 
1981. 
 
Topolski J. (red.), Dzieje Polski, Warszawa: Polskie Wydawnictwo Naukowe 1975. 
 
Vaiani C., Święty Franciszek z Asyżu, Warszawa: Wydawnictwo Promic 2011. 
 
„Warschauer Zeitung” z dn. 3.02.1940 roku, nr 28, Archiwum Niepokalanowa. 
 
Wenzel K., Pater Maximilian Kolbe. Ritter der Immaculata, München: Ars Sacra 
1971. 
 
Winowska M., Szaleniec Niepokalanej. Ojciec Maksymilian Kolbe, Londyn 1999. 
 
Winowska M., Szaleniec Niepokalanej. Ojciec Maksymilian Kolbe, Niepokalanów 
1957. 
 
Wojtczak A., Ojciec Maksymilian Maria Kolbe, t. 1, Niepokalanów 1989. 
 
Wojtczak A., Święty Maksymilian M. Kolbe. Człowiek – idea, Santa Severa: 
Centrala Milicji Niepokalanej 1982.  
 
Wójcik I.M., Dokumenty o Ojcu Maksymilianie M. Kolbem. Oświadczenia 
współbraci zakonnych, cz. 2, Niepokalanów 1979. 
 
Wspomnienia Józefa Stemlera, Archiwum Niepokalanowa. 
 
Wspomnienia o o. Maksymilianie br. Izajasza Godlewskiego, Archiwum 
Niepokalanowa. 
 
Wspomnienia z ostatnich chwil o. Maksymiliana Kolbe w Oświęcimiu według 
opisu ks. Konrada Szwedy, byłego więźnia w Oświęcimiu, Archiwum 
Niepokalanowa.  



 189 

Wspomnienie br. Ambrożego Marii Chrościckiego z dn. 21.09.1933 roku, 
Archiwum Niepokalanowa. 
 
Wspomnienie br. Ambrożego Marii Chrościckiego z dn. 21.09.1933 roku, 
Archiwum Niepokalanowa. 
 
Wspomnienie br. Stanisława Frejlicha spisane w listopadzie 1941 roku, 
Archiwum Niepokalanowa. 
 
Zeznanie Aleksandra Dziuby z dn. 26.06.1962 roku, Archiwum Niepokalanowa. 
 
Zeznanie Aleksandry Anny Amerskiej z dn. 02.01.1954 roku, Archiwum 
Niepokalanowa. 
 
Zeznanie br. Benedykta Marii Mieczkowskiego z dn. 11.02.1969 roku, Archiwum 
Niepokalanowa. 
 
Zeznanie br. Henryka Borodzieja z dn. 7.11.1972 roku, Archiwum 
Niepokalanowa. 
 
Zeznanie brata Władysława Święsa z dn. 16.02.1947 roku, Archiwum 
Niepokalanowa. 
 
Zeznanie Bronisławy Krakowskiej z dn. 15.06.1954 roku, Archiwum 
Niepokalanowa. 
 
Zeznanie Brunona Borgowca z dn. 31.10.1946 roku, Archiwum Niepokalanowa. 
Zeznanie Edwarda Gniadka z 1947 roku, Archiwum Niepokalanowa. 
 
Zeznanie Eugeniusza Srzednickiego z dn. 9.02.1949 roku, Archiwum 
Niepokalanowa. 
 
Zeznanie Franciszka Gajowniczka z dn. 21.05.1962 roku, Archiwum 
Niepokalanowa. 
 
Zeznanie Franciszka Gajowniczka z dn. 7.11.1949 roku, Archiwum 
Niepokalanowa. 
 
Zeznanie Franciszka Langera o Rajmundzie Kolbem i jego rodzicach z dn. 
24.04.1954 roku, Archiwum Niepokalanowa. 
 
Zeznanie Henryka Cyankiewicza z dn. 19.08.1956 roku, Archiwum 
Niepokalanowa. 
 
Zeznanie Józefa Sobolewskiego z dn. 12.06.1961 roku, Archiwum 
Niepokalanowa. 
 
Zeznanie ks. prof. Józefa Kopczewskiego z dn. 19.06.1945 roku, Archiwum 
Niepokalanowa. 



 190 

Zeznanie Księdza Romana Tartyłły z dn. 26.02.1955 roku, Archiwum 
Niepokalanowa. 
 
Zeznanie księdza Zygmunta Ruszczaka o ojcu Maksymilianie (Rajmundzie) 
Kolbem, Archiwum Niepokalanowa. 
 
Zeznanie Mieczysława Kościelniaka z dn. 13.04.1962 roku, Archiwum 
Niepokalanowa. 
 
Zeznanie Stanisława Prokopka z dn. 22.11.1953 roku, Archiwum 
Niepokalanowa. 
 
Zeznanie Tadeusza Stefańskiego z dn. 30.07.1949 roku, Archiwum 
Niepokalanowa. 
 
 

 
II. LITERATURA POMOCNICZA 

 
 
„Studia Franciszkańskie” 1:1984. 
 
Achmatowa A., Poezje, tłum. G. Gieysztor, Warszawa 1986. 
 
Barycka J., Stosunek kleru do państwa i oświaty: fakty i dokumenty, Warszawa 
1934. 
 
Br. Bernard, Sekretariat M.I. na Niepokalanów, Archiwum Niepokalanowa. 
 
Br. Pęsiek S., Misyjną drogą św. Maksymiliana. Wspomnienia cieśli 
Niepokalanowa, Archiwum Niepokalanowa. 
 
Cywiński B., Rodowody niepokornych, Kraków 1970. 
 
Dokumenty o o. Maksymilianie Kolbem, Niepokalanów 1955. 
 
Evans R.J., The Third Reich at War, New York: Penguin Press 2010. 
 
Frischnauer W., Himmler: the evil genius of the Third Reich, Londyn 1953. 
 
Garliński J., Poland in the Second World War, Basingstoke: Palgrave Macmillan 
1985. 
 
Głuszek P., Der Heilige Maximilian Maria Kolbe als Beispiel für den 
zeitgenössischen Klerus, „Perspectiva. Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne” 
20:2021 nr 1 (38), s. 17-26. 
 
Jan Paweł II, Dar i tajemnica, Kraków 1996. 
 



 191 

Jossua J.P., Congar Y., Theology in the Service of God’s People, Chicago: Priory 
Press 1968. 
 
Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań: Pallotinum 2002. 
 
Kieniewicz S., Powstanie styczniowe, Warszawa 1972. 
 
Kozłowski E., Wojna obronna Polski 1939. Wybór źródeł, Warszawa 1968. 
 
List Maksymiliana Marii Kolbego do matki z dn. 15.06.1941 roku, Archiwum 
Niepokalanowa. 
 
List Maksymiliana Marii Kolbego do Starosty w Sochaczewie, Archiwum 
Niepokalanowa. 
 
Maksymilian Maria Kolbe: 1081b – Kwiatki Matki Bożej (Chrzest pana Hiroyuki 
Kawai, posła cesarstwa Japonii w Polsce), <niepokalanów.pl> [dostęp 
16.07.2018]. 
 
Notatki o. Alfonsa Kolbego, Archiwum Niepokalanowa. 
 
Pisma Ojca Maksymiliana Kolbego franciszkanina, t. 7, Niepokalanów 1970. 
 
Pisma OMK IV, Do o. Donata Gościńskiego, Niepokalanów 17.01.1941. 
 
Pisma OMK VII, 1139 – ulotka Stowarzyszenia Milicji Niepokalanej, Archiwum 
Niepokalanowa. 
 
Pisma Świętego Franciszka z Asyżu. Pierwsza Reguła niezatwierdzona, 
Warszawa 1990. 
 
Pisma Świętego Franciszka z Asyżu. Druga Reguła, Warszawa 1990. 
 
Pisma Świętego Franciszka z Asyżu. Upomnienia, Warszawa 1990. 
 
Przemówienie Świętego Franciszka z Asyżu na kapitule mat, Warszawa 1990. 
 
Relacje osób duchownych i świeckich o ojcu Maksymilianie Kolbem, Niepokalanów 
1969. 
 
Rotschild J., Piłsudskis’s Coup D’etat, Columbia University Press 1966. 
 
„Rycerz Niepokalanej” 1939 nr 8, Archiwum Niepokalanowa. 
 
Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Objawieniu Bożym Dei verbum, 
w: Sobór Watykański II. Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, Poznań: Pallotinum 
1968. 
 



 192 

Tomasz z Celano, Żywot naszego ojca, błogosławionego Franciszka, Kraków: 
Instytut Studiów Franciszkańskich 2017. 
 
Wojtyła K. / Jan Paweł II, Patron naszych trudnych czasów, Niepokalanów: 
Wydawnictwo Ojców Franciszkanów 1991. 
 
Wójcik M., Zgromadzenie Sióstr Służek NMPN, Lublin 1978. 
 
Zeznanie Sigmunda Gorsona o Maksymilianie Kolbe, Archiwum Niepokalanowa. 
 
 
 

III. NETOGRAFIA 
 
 
108 błogosławionych męczenników II wojny światowej (pol). 
<web.diecezja.wloclawek.pl> [dostęp: 2014.11.23]. 
 
Dramatyczny pontyfikat papieża Piusa XII, 
https://www.polskieradio.pl/39/156/Artykul/950575,Dramatyczny-
pontyfikat-papieza-Piusa-XII [dostęp: 02.03.2024]. 
 
Getta żydowskie 1939-1945,<https://sztetl.org.pl/pl/slownik/getta-zydowskie-
1939-1945> [dostęp: 23.09.2021]. 
 
Homilia Jana Pawła II wygłoszona w Poznaniu 20 czerwca 1983, 
https://archpoznan.pl/pl/homilia-jana-pawla-ii-wygloszona-w-poznaniu-20-
czerwca-1983-1 [dostęp: 11.08.2023]. 
 
Maksymilian Kolbe i zorganizowane zło, 
https://opoka.org.pl/biblioteka/I/IH/m_kolbe_i_zlo.html [dostęp: 11.08.2023]. 
Piasecki P. OMI, Maryjna duchowość eucharystyczna, 
 
https://bazhum.muzhp.pl/media/files/Salvatoris_Mater/Salvatoris_Mater-
r2010-t12-n1_2/Salvatoris_Mater-r2010-t12-n1_2-s92-104/Salvatoris_Mater-
r2010-t12-n1_2-s92-104.pdfhtml [dostęp: 31.05.2023]. 
 
Sanktuarium św. Maksymiliana Marii Kolbego w Pabianicach, 
 
https://sanktuaria.maps24.eu/item/sanktuarium-sw-maksymiliana-marii-
kolbego-w-pabianicach/ [dostęp: 16.04.2024]. 
 
Zyzak W., Maryjny rys duchowości prezbitera w nauczaniu Jana Pawła II, 
https://repozytorium.theologos.pl/xmlui/bitstream/handle/123456789/3353
/Zyzak_Maryjny_rys_duchowosci_prezbitera_w_nauczaniu_Jana_Pawla_II.pdf?s
equence=1&isAllowed=y [dostęp: 09.06.2023]. 
 
 

https://www.polskieradio.pl/39/156/Artykul/950575,Dramatyczny-pontyfikat-papieza-Piusa-XII
https://www.polskieradio.pl/39/156/Artykul/950575,Dramatyczny-pontyfikat-papieza-Piusa-XII
https://archpoznan.pl/pl/homilia-jana-pawla-ii-wygloszona-w-poznaniu-20-czerwca-1983-1
https://archpoznan.pl/pl/homilia-jana-pawla-ii-wygloszona-w-poznaniu-20-czerwca-1983-1
https://opoka.org.pl/biblioteka/I/IH/m_kolbe_i_zlo.html
https://sanktuaria.maps24.eu/item/sanktuarium-sw-maksymiliana-marii-kolbego-w-pabianicach/
https://sanktuaria.maps24.eu/item/sanktuarium-sw-maksymiliana-marii-kolbego-w-pabianicach/
https://repozytorium.theologos.pl/xmlui/bitstream/handle/123456789/3353/Zyzak_Maryjny_rys_duchowosci_prezbitera_w_nauczaniu_Jana_Pawla_II.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repozytorium.theologos.pl/xmlui/bitstream/handle/123456789/3353/Zyzak_Maryjny_rys_duchowosci_prezbitera_w_nauczaniu_Jana_Pawla_II.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repozytorium.theologos.pl/xmlui/bitstream/handle/123456789/3353/Zyzak_Maryjny_rys_duchowosci_prezbitera_w_nauczaniu_Jana_Pawla_II.pdf?sequence=1&isAllowed=y


Pr. Przemysław Stanisław Głuszek BA, MA 

 TOPIC: Simplicity, misunderstanding of live experience and oddity in 

Maximilian Kolbe's life. 

 

SUMMARY 

 The subject of this study is an attempt to answer the question: How 

the attitudes of simplicity, misunderstandings of live experiences and oddity 

were manifested in the life of St. Maximilian? The author wishes to show that 

these qualities are also very relevant today and are needed both by priests 

and lay persons. The main and key source of the work are the testimonies of 

people who knew Father Maximilian personally throughout the history of his 

earthly life. They were used thanks to the courtesy of the community of 

Franciscan Fathers in Niepokalanów, who made available the materials 

found every day in the local archive. The method of analysis and synthesis of 

texts was used in order to elaborate the subject as thoroughly as possible. 

This dissertation consists of four chapters. In the first chapter, entitled: 

Maksymilian Maria Kolbe w świetle swoich czasów [Maximilian Maria Kolbe in 

the light of his time], the basic elements needed to comprehend the way and 

the whole activity of St. Maximilian will be presented. For the most 

comprehensive treatment of his ministry, the time frame in which Father 

Kolbe lived and served will be described. Another issue will be an attempt to 

discover the religious vocation that was offered to him. The last part of this 

chapter examines religious formation, its elements, as well as the 

preparation for the further activity that the saint carried out in Franciscan, 

social and national circles. 

Chapter two is called: Prostota i doświadczenie niezrozumienia 

[Simplicity and misunderstanding of live experiences]. In this part of the 

doctoral dissertation the general assumptions of Franciscan spirituality were 

demonstrated, and then two elements that had particular significance in the 

whole life of St. Francis of Assisi and his spiritual sons. The first is 

simplicity. The first part shows how this virtue manifested itself in the Poor 

Man of Assisi. After this analysis, the second paragraph compares it with the 

simplicity of St. Maximilian Maria Kolbe. The last paragraph of this chapter 



focuses on the attitude of misunderstanding of live experiences. The point is 

to explain why and by whom both religious figures were incomprehensible, 

Francis of Assisi as well as Maximilian Maria. It also shows how this trait 

revealed itself in the life and ministry of these two persons. 

In the third chapter, titled Szaleństwo [Oddity], the theme of oddity in 

the life and activities of St. Maximilian Maria Kolbe were emphasized. This 

part of the dissertation started with a reflection on the so-called Francis 

oddity. It refers to the figure of St. Francis, and thus the focus is primarily 

on the life and circumstances of his repentance. In the following part of this 

dissertation, reference is made directly to the figure of Father Kolbe. 

The fourth chapter of the study is entitled Aktualność przesłania św. 

Maksymiliana Marii Kolbego w świetle nauczania papieża Franciszka. 

Timelessness of the Message of St. Maximilian Maria Kolbe in the light of the 

teaching of Pope Francis. It analyses the message of St. Maximilian Maria 

Kolbe, confronting it with the encyclicals and exhortation written by the Holy 

Father Francis. This served to prove the thesis that the action, as well as the 

attitudes, by which he was guided in the life of St. Maximilian are relevant 

regardless of the time you live in. 

The author hopes that the ideas and points presented in this 

dissertation will be helpful in the development of the spiritual life through 

the intercession of St. Maximilian, and the testimony of his life will be a good 

example for the contemporary religious and diocesan clergy. 

 

 

 


	Doktorat
	Spis treści
	Rozdział I
	Rozdział II
	Rozdział III
	Rozdział IV
	Zakończenie
	Summary

